
 

III. Die Debatte Derrida-Searle 

III. 1. Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion 

Inhalt des Unterkapitels 

Im Folgenden sollen die einzelnen Schritte der Derrida-Searle-Debatte umris-

sen werden. Dabei soll zugleich erläutert werden, inwieweit die hier vorgenom-
mene, systematisch orientierte Rekonstruktion der Debatte von einer rein his-

torischen Rekapitulation der Debatte abweicht. 

Sowohl Derrida als auch Searle verteidigen in den relevanten Tex-

ten der Debatte ein bestimmtes Austin-Bild gegenüber der Deu-

tung des jeweils Anderen. Eine historiographische Aufarbeitung 

der Position Austins über die für diese Arbeit systematisch relevan-

ten Fragen hinaus – wie etwa bereits in Kap. II.2 geschehen –, wäre 
jedoch ein zeitlich-räumlicher Mehraufwand, der systematisch we-

nig Ertrag brächte. Es ist diese historiographische Aufarbeitung 

auch bereits dargelegt worden, sodass es sich um kein Desiderat 

handelt.1 Im Folgenden ist vielmehr die Frage zu beantworten, wel-

che Positionen Derrida und Searle beziehen und welche Argu-
mente sie vortragen. Immer wieder ist dabei auf theoretische An-

nahmen Austins zurückzukommen – allerdings ohne die Absicht 

 
1 Auf die Funktion und die Richtigkeit der jeweiligen Austin-Deutun-

gen Derridas und Searles innerhalb der Debattentexte ist etwa eingegangen 
worden bei: Cavell, „What did Derrida want of Austin?“; Ders., „Seminar 
on ,What did Derrida Want of Austin?‘“. Moati, Derrida et le langage ordinaire; 
Ders., Derrida/ Searle; Ders., „Le prisme descriptiviste de la théorie des 
actes de langage de J.R. Searle“, in: Sandra Laugier, Sabine Plaud (Hrsg.), 

Lectures de la philosophie analytique (Paris: Ellipses, 2011), 211-229. Glendin-
ning, „Inheriting ,Philosophy‘“. Fish, „How To Do Things with Austin 
and Searle“, in: Is There a Text in This Class? The Authority of Interpretive 
Communities (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1980), 197-243; 
Ders., „With the Compliments to the Author. Reflections on Austin and 
Derrida“.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Die Debatte Derrida-Searle 

zu verfolgen, eine über Derrida oder Searle hinausgehende theore-

tische Eigenständigkeit zu erarbeiten. 

Die Debatte setzt 1977 mit Searles Antwort ein, der bereits zi-

tierten „Reply“ (Rep) auf Derridas ebenfalls bereits dargestellten 
(Kap. II.4.2) Vortrag „Signature Événement Contexte“ (SEC), den 

dieser 1971 auf dem Congrès international des Sociétés de philosophie de 

langue française in Montréal gehalten hatte. Eine systematische Un-

tersuchung muss entsprechend mit der Frage einsetzen, wie Searle 

überhaupt dazu kommt, Derridas Vortrag anzugreifen, obwohl er 
selbst darin mit keinem Wort erwähnt wird?   

In der Forschungsliteratur, die sich der Derrida-Searle-Debatte 

annimmt und dabei die Position Searles als grundsätzlich zutref-

fend betrachtet (Cavell, Moati),2 besteht weitgehend Einigkeit dar-

über, dass Searle in seiner „Reply“ sein Austin-Bild – wie es ihm 

etwa als Grundlage für sein Werk Speech Acts dient – gegen das von 
Derrida in (SEC) vertretene behaupten muss – getreu der Auffas-

sung Searles: „Derrida […] has misunderstood and misstated Aus-

tin’s position at several crucial points“ (Rep, 198). Ein detailliertes 

Verständnis Austins legt Searle in der „Reply“ nicht dar, sondern 

verweist auf andere seiner Schriften:3 „I hold no brief for the details 
of Austin’s theory of speech acts, I have critized it elsewhere and 

will not repeat those criticisms here.“ (Rep, 204) 

Diesbezüglich hat Rorty angemerkt: „I cannot see that in his re-

ply to Searle […] Derrida laid a glove on Searle, as far as Searle’s 

charges of misreading Austin are concerned“4. Dieser Auffassung 
hat sich die Forschung weitgehend angeschlossen.5 In dieser Hin-

sicht trifft Searles „Reply“ also ins Schwarze, denn wie bereits an-

gemerkt (Kap. II.4.2), denkt Austin Performativität ausgehend von 

 
2 Vgl. Moati, Derrida/Searle, 11; Cavell, „What Did Derrida Want of 

Austin?“, 45, 73. 
3 Die einzige ausführliche Darstellung von Austins Philosophie gibt Se-

arle allerdings erst nach der Jahrtausendwende. Vgl. Searle, „J. L. Austin 
(1911-1960)“. 

4 Rorty, „Deconstruction and Circumvention“, in: Essays on Heidegger 
and Others. Philosophical Papers, vol. 2 (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1991), 85-106, 86, Fn. 3. 

5 Vgl. etwa: Moati, Derrida/Searle, 130.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


131  Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion 

konstativen Äußerungen und nicht umgekehrt.6 Damit sei jedoch 

nicht gesagt, dass Derridas Kritik in „Signature Événement 

Contexte“ gegenstandslos wäre. 7  So bemerkt auch Rorty in 

Anbetracht der Derrida-Lektüre Fishs: „Fish seems to me right in 
reading How to Do Things with Words as saying (about language, if 

not about philosophy) pretty much what Derrida himself wants to 

say“8.  

Es ergibt sich somit folgende Ausgangslage: Derridas Angriff in 

„Signature Événement Contexte“ auf bestimmte Annahmen Aust-
ins geht am tatsächlichen Austin vorbei (was in der Forschung u.a. 

damit erklärt wird, dass Derrida zum Zeitpunkt der Abfassung die-

ses Textes Austins Philosophical Papers schlichtweg noch nicht gele-

sen hatte).9 Doch geht dieser Angriff – gegen das, was Derrida den 

Logozentrismus der Kommunikation nennt (Kommunikation als 

„l’échange des intentions“, SEC, 392) – nicht einfach an Austin 
vorbei, sondern teilt mit diesem die Kritik einer absoluten Anwen-

dung des Wahrheitswerts von Ausssagen (vgl. Kap. II.2), was Aust-

ins zentraler Forderung entspricht, vom „true/false fetish“ abzu-

lassen („the ‚descriptive‘ fallacy“).10 Gerade diese Annahmen, die 

Austin und Derrida (von Derrida zunächst unerkannt) teilen, heben 
sich jedoch von demjenigen Typ einer Sprechakttheorie ab, den Se- 

 
6 Dies wird insbesondere deutlich bei Moati, Derrida et le langage ordinaire, 

258. 
7 Insbesondere Norris verteidigt Derridas Austin-Lektüre: „Indeed, it 

was Searle’s failure to reckon with this complex background of argument 
– his assumption that Derrida must either be fooling or just an incompe-
tent philosopher – that made the exchange such a nice demonstration of 
Derrida’s central point. For after all, if Derrida has failed to grasp the plain 
sense of Austin’s speech-act-theory, then what must this mean for the the-
ory itself, and for Searle’s confidently orthodox restatement of it?“ (Chris-

topher Norris, „Philosophy is not just a ,kind of writing‘“, in: Redrawing the 
Lines, 189-216, 195) Auf diese Überlegung ist in Kap. III.4.2 zurückzu-
kommen.  

8 Rorty, „Deconstruction and Circumvention“, 86, Fn. 3. 
9 Moati wiederholt diese Erkenntnis Cavells. Vgl. Moati, Derrida/Searle, 

130; Cavell, „What Did Derrida Want of Austin?“, 70.  
10 Austin, HTW, 151, 3. Vgl. etwa Cavell, „What did Derrida want of 

Austin?“, 47f., 68. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Die Debatte Derrida-Searle 

arle vertritt. Dieser Umstand prägt Derridas Entgegnung „Limited 

Inc a b c ...“ auf Searles „Reply“, die noch im selben Jahr von Se-

arles „Reply“ erscheint. Die Argumente, die in „Signature Événe-

ment Contexte“ somit weitgehend ungerechtfertigt gegen Austin 
ins Feld geführt wurden (und im Grunde an einer Kritik der Inten-

tionalität à la Husserl orientiert waren), richten sich nun – dank der 

Einsicht, die sich Searles Hinweisen in seiner „Reply“ auf die Posi-

tion Austins verdanken – gegen Searle selbst. In „Limited Inc a b 

c...“ erkenne Derrida, so Moati, „rétroactivement que la vraie cible 
(inconsciente !) de Sec n’était pas prioritairement Austin mais bien 

Searle“.11  

Moati geht jedoch ferner davon aus, dass Derridas Kritik an 

Searle ebenfalls an diesem vorbeigehe und einer Kritik Husserls 

verpflichtet bleibe: „[E]n husserlianissant toute forme d’intention-

nalité, Derrida qui ne connaissait ni Speech Acts, ni Expression and 
Meaning avant l’élaboration de sa propre réponse à Searle, a été con-

duit à caricaturer la position véritable de Searle“.12 Moati hält fest, 

dass die „instrumentalisation des thèses d’Austin et de Searle“ die 

Kehrseite dessen sei, „qui rattache la déconstruction à l’œvre de 

Husserl“.13 Eine ausschließliche Orientierung von Derridas Posi-
tion an der Husserls läuft jedoch Gefahr, die tatsächliche Nähe 

Derridas zu Austin (vgl. Kap.II.2) zu unterschätzen.14 In jedem Fall 

darf dabei die Einsicht Rortys nicht zu kurz kommen, dass trotz 

einer gewissen Fehllektüre seitens Derridas – was bestimmte An-

nahmen von Derridas Austin-Bild in „Signature Événement 
Contexte“ betrifft –15 gilt: „Derrida did formulate an effective cri-

ticism of various metaphilosophical assumptions common to Aus-

tin and Searle.“ 16 Dass es in der Derrida-Searle-Debatte zuneh-

mend um, wie Rorty meint, „metaphilosophical assumptions“ 

gehe, ist insofern zu präzisieren, als der weitere Verlauf der Debatte 

 
11 Moati, Derrida/Searle, 130. 
12 Ebd., 113.  
13 Ebd. 
14 So auch Cavell, „What Did Derrida Want of Austin?“, 68. 
15 Vgl. Moati, Derrida/Searle, 50f., 55. 
16 Rorty, „Deconstruction and Circumvention“, 86, Fn. 3. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133  Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion 

um Klärung der systematischen Voraussetzungen der zuvor disku-

tierten sprachphilosophischen Positionen bemüht ist – und inso-

fern zugleich als eine meta-theoretische Debatte der Sprachphilo-

sophie betrachtet werden kann. Entsprechend wichtig ist es, Rortys 
Einschätzung im Hinterkopf zu behalten, gerade weil diese eine an-

dere Sichtweise als die Moatis auf die Debatte nahelegt – auch 

wenn Rorty diese nicht ausgearbeitet hat.17  

Implizit wird auf Rortys Einschätzung daher häufig zurückzu-

kommen sein, wenn Momente der Debatte im Folgenden anders 
als bei Moati rekonstruiert werden. Dennoch gilt es auch dessen 

Pionierleistung anzuerkennen: Denn seine Rekonstruktion unter-

nimmt erstmals den Versuch, die intentionalitätstheoretischen 

Grundlagen der Debatte zu erhellen.18 Damit liefert Moati eine 

wichtige Ergänzung zur weitgehend semiotisch orientierten Re-

konstruktion der Debatte, die etwa Manfred Frank unternommen 
hat.19 Beiden Rekonstruktionen gemein ist jedoch das Defizit, Der-

ridas erkenntnistheoretischen Ausgang ungenügend zu berücksich-

tigen, dem im Folgenden ein eigenes Unterkapitel gewidmet ist 

(Kap. III.3). Der Sache nach ist die Frage nach erkenntnistheoreti-

schen Voraussetzungen der Sprachphilosophie jedoch viel eher 
von Rorty gesehen worden („metaphilosophical assumptions“) als 

von Moati, dessen geistphilosophische Orientierung mit einer Mar-

ginalisierung des erkenntniskritischen Impetus Derridas einher-

geht. Dessen Bezugnahme auf das Thema der Schrift darf entspre-

chend nicht semiotisch (Frank), sondern muss erkenntnistheore-
tisch verstanden werden. Darauf hat – noch vor Frank – bereits 

Gerard Granel hingewiesen,20 was jedoch in Vergessenheit geraten 

 
17 Rorty belässt es bei einer programmatischen Fußnote: vgl. Rorty, 

„Deconstruction and Circumvention“, 86, Fn. 3. 
18 Entsprechend programmatisch muss folgender Satz Moatis verstan-

den werden: „Plus que jamais, ce débat interroge le concept de l’intention-
nalité.“ (Moati, Derrida/Searle, 8) 

19 Frank, „Die Entropie der Sprache. Überlegungen zur Debatte Searle-
Derrida“, in: Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur deutsch-französi-
schen Hermeneutik und Textheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), 
491-560. 

20 Granel, „Jacques Derrida et la rature de l’origine“. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Die Debatte Derrida-Searle 

ist.21 In diese Richtung weist auch Norris: „What Derrida is surely 

getting at here is the requierement that philosophy not only be 

,readable‘ but in some sense acknowledge its own textuality“22 – 

wobei der Begriff „textuality“ dann erkenntnistheoretisch zu 
rekonstruieren ist (siehe dazu: Kap. III.3.2). Dass es sich dabei nur 

um eine Rekonstruktion – mit all ihren methodischen Schwächen 

– handelt, ist unvermeidbar, da Derrida an keiner Stelle eine in sich 

abgeschlossene Erkenntnistheorie vorgelegt hat.23 Es gilt daher, die 

über Derridas Werk verstreuten erkenntnistheoretisch relevanten 
Überlegungen systematisch zu bündeln und für diese Bündelung an 

entsprechender Stelle zu argumentieren. 

Nachdem die ersten Dokumente der Debatte (Derridas „Signa-

ture Événement Contexte“, Searles „Reply“, Derridas „Limited Inc 

a b c ...“) es nahelegten, diese allein sprachphilosophisch und als 

zeitgenössiche Debatte um ein schon historiographisches Thema – 
die korrekte sprachphilosophische Position Austins – zu verstehen, 

thematisieren Searle und Derrida in der Folge jedoch zunehmend 

die jeweiligen Voraussetzungen ihres Kontrahenten. Diesen Vo-

raussetzungen – den sprechakttheoretischen Searles (Kap. III.2) 

und den erkenntnistheoretischen Derridas (Kap. III.3) – ist somit 
auch die Rekonstruktion dieser Debatte verpflichtet. Diese sei in 

ihrem historischen Ablauf kurz umrissen: Gegen Ende der 1980er 

Jahre nimmt Derrida in Form eines Interviews mit Gerald Graff 

Bezug auf den früheren Schlagabtausch mit Searle. Derrida antwor-

tet auf Graffs Fragen in Briefform und gibt dieser den Titel eines 

 
21 Neuerdings hat auch Gasché die erkenntnistheoretischen Momente 

von Derridas „Signature Événement Contexte“ betont: „The burden of 
the argument of the essay rests within these generalized traits. They are 
traits constitutive of intelligibility as such.“ (Gasché, „More than a Differ-
ence in Style“, 126) 

22 Norris, „Philosophy is not just a ,kind of writing‘“, 196. 
23 Das Problem, Derridas philosophische Positionen rekonstruieren zu 

müssen, ist keineswegs neu. So hält Timothy Mooney für die Frage nach 
Derridas Warhnehmungstheorie fest: „I say ,reconstruct‘ because he never 
really provides a worked-out theory of perception […].“ (Timothy 
Mooney, „Derrida’s empirical realism“, in: Jacques Derrida. Volume II, 393-
361, 358. Zuerst erschienen in: Philosophy and Social Criticism 25/5 (1999), 
33-56) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135  Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion 

Nachworts: „Afterword: Toward an Ethic of Discussion“ (Aw). 

Dabei sei nicht unerwähnt gelassen, dass dies auch unter dem Ein-

druck der mittlerweile hinzukommenden Kritik vonseiten Haber-

mas’ geschieht (vgl. Aw, Fn. 9, 156-158): „He [Habermas] sides 
with Searle although in his eyes ,the discussion between Derrida 

and Searle‘ remains ,impenetrable‘ (undurchsichtige Diskussion, trans. 

P. 194).“ (Aw, 157) Derrida sieht sich unter diesem Druck durch 

die philosophische Öffentlichkeit – Searle, Habermas, u.a. in phi-

losophischer Hinsicht inhaltsleere, akademische Proteste (auf die 
Derrida in seinem Nachwort ebenfalls Bezug nimmt, vgl. Aw, Fn. 

12, 158f.) – veranlasst, systematische Anmerkungen zu seiner und 

Searles Philosophie zu machen: „I put quotation marks around ,Se-

arle‘ and ,I‘ to mark that beyond these indexes, I am aiming at ten-

dencies, types, styles, or situations rather than persons.“ (Aw, 131). 

Dabei bekräftigt Derrida in inhaltlicher Hinsicht die Position eines 
neutralen Realismus (Kap I.2; III.3.2),24 nämlich dass „the norms 

of intelligibility are not absolute and ahistorical, but merely more 

stable than others. They depend upon socio-institutional condi-

tions, hence upon nonnatural relations of power“ (Aw, 147).  

Diese dezidiert erkenntnistheoretische Position („norms of in-
telligibility“; vgl. Kap. III.3) steht im Kontrast zu Searles zu Beginn 

der 1990er Jahre seinerseits erfolgende Wiederaufnahme der De-

batte in „The World Turned Upside Down“ (Wud) 1993 sowie 

„Literary Theory and its Discontents“ (LTD) 1994: „Roughly 

speaking, as theorists we are interested in the ontology of language, 
and the epistemological question – how do you know? – is irrele-

vant.“ (LTD, 648) Damit ist die zunächst sprachphilosophische 

Debatte aber zu einer Debatte über die Rolle von Ontologie und 

Erkenntnistheorie für die Sprachphilosophie geworden. Im Fol-

genden ist entsprechend dieser unterschiedlichen Auffassungen 

Derridas und Searles über das Verhältnis von Ontologie und Er-
kenntnistheorie zu zeigen, dass diese Unterschiede nicht erst mit 

deren Benennung durch die Protagonisten der Debatte seit dem 

Ende der 80er Jahre relevant werden, sondern diese Differenz be-

reits von Beginn an im Spiel ist (Kap. III.2, III.3). In diesem Sinn 

 
24 Vgl. Gabriel, „Neutral Realism“, in: The Monist 98 (2015), 181-196. 

Vgl. Price, „Metaphysics after Carnap: The ghost who walks?“, 338. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Die Debatte Derrida-Searle 

ist die nachfolgende Rekonstruktion nur insoweit eine sprachphi-

losophische Untersuchung, als eine solche zur Aufdeckung ihrer 

ontologischen und erkenntnistheoretischen Voraussetzungen er-

forderlich ist.  
Bei Searle ist dies in größerem Umfang nötig, da seine sprech-

akttheoretischen Voraussetzungen häufig getrennt von seinen spä-

teren Arbeiten zu einer „ontology of the mental“ (RM, 20) behan-

delt worden sind. Insbesondere die in der Forschung gängige Un-

terscheidung25 eines frühen Searle von einem späteren Searle gilt es 
in diesem Sinn zu widerlegen (dazu insgesamt: Kap. III.2). Auch 

Searle selbst hat in späteren Schriften sowohl die früher geübte Kri-

tik an Derrida wiederholt, als auch diese im Sinne systematischer 

Unterschiede erweitert. So erfährt Searles frühe Einschätzung – 

wonach gilt: „there need be no gulf at all between the illocutionary 

intention and its expression“ (Rep, 202) – später sowohl eine Be-
kräftigung – „[a]t the very least he [Derrida] is confusing sentence 

meaning with speaker meaning“. (LTD, 661) – als auch eine Tief-

erlegung – „Derrida is here confusing epistemology with ontol-

ogy“. (LTD, 662) Die Fragen, so Searle, die Derrida im Ausgang 

der sprachphilosophischen Konstellation bei Austin formuliere, 
„though they may be of practical importance to biographers, histo-

rians, and critics, […] are of no theoretical interest in developing a 

theory of language“. (LTD, 662). Derrida, der sich zwischenzeitlich 

explizit mit Searles theoretischen Annahmen beschäftigt hat, wirft 

Searle umgekehrt vor, dessen Bezugnahme auf eine geordnete On-
tologie (Kap. I.2) erfolge, „to mask a theoretical weakness“ (Aw, 

125): „Searle’s book on intentionality (1983) has not helped me, not 

in the slightest, to dispel these concerns“ (Aw, 130). Es verbietet 

sich also, vor den skizzierten systematischen Manövern Searles und 

 
25  Als locus classicus dieser Unterscheidung ist Frank W. Liedtke zu 

zitieren: „Philosophy of language is conceived as part of a theory of action 
in Searle I. It is a branch of the philosophy of mind in Searle II.“ (Frank 
W. Liedtke, „Representation and Illocution“, in: Armin Burkhardt (Hrsg.), 
Speech Acts, Meaning and Intentions. Critical Approaches to the Philosophy of 
John R. Searle (Berlin, Boston: Walter de Gruyter, 1990), 194-209, 196) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137  Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion 

Derridas, der Annahme Cavells zu folgen, „that the controversy 

between Derrida and Searle did not happen“.26  

In nuce kann die Debatte also folgendermaßen rekonstruiert wer-

den: Sie beginnt mit einem Widerstreit zweier Auffassungen des-
sen, worin ein Sprechakt besteht. Searle besteht auf der Universal-

ität der Sprechakte,27 für die er das „principle of expressibility“ (SA, 

19) einführt, auf dessen Grundlage er in seiner „Reply“ auf Derrida 

festhalten kann: „But of course in serious literal speech the sen-

tences are precisely the realizations of the intentions: there need be 
no gulf at all between the illocutionary intention and its expres-

sion.“ (Rep, 202) Derrida will die Searlsche Sprechaktkonzeption 

hingegen lediglich als eine Teilmenge sprachlicher Möglichkeiten 

verstanden wissen, wie er in seiner Entgegnung „Limited Inc a b 

c...“ auf Searles „Reply“ festhält:  

I am convinced that speech act theory is fundamentally and in its most 

fecund, most rigorous, and most interesting aspects (need I recall that it 

interests me considerably?) a theory of right or law, of convention, of 

political ethics or of politics as ethics. (Lim, 240)  

Gemäß Derridas Ablehnung der Searlschen Sprechakttheorie als 
einer Universaltheorie der Sprache wirft Searle Derrida umgekehrt 

vor, er selbst habe keine Universaltheorie, das heißt er vertrete 

keine Ontologie der Sprache (vgl. LTD, 662). Dem entgegen steht 

freilich Derridas Theorie De la grammatologie (1967), die eine auf die 

Eigenschaften von Schriftlichkeit erweiterte Sprachtheorie 

darstellt: „Le gramme est alors le concept le plus général de la sé-
miologie – qui devient ainsi grammatologie – et il convient non 

seulement au champ de l’écriture au sens étroit et classique mais à 

celui de la linguistique.“ (Pos, 38) In der Ausweitung der Eigen-

schaften von Schrift auf Sprache sieht Searle freilich „the levelling 

implication that one text is as much of a text as any other text“. 

 
26 Cavell, „What did Derrida want of Austin?“, 46. 
27 Diese bestreitet explizit Barry Richards, wenn er von dem Searlschen 

Ansatz zu zeigen versucht, warum dieser vom Mangel einer „sufficient 
generality to be of theoretical interest“ gekennzeichnet sei (Barry Richards, 
„Searle on Meaning and Speech Acts“, in: Foundations of Language 7/4 
(1971), 519-538, 519). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Die Debatte Derrida-Searle 

(RR, 73). Entsprechend folgert Searle: „If all ,reality‘ is just a text 

anyway, then the role of the textual specialist, the literary critic, is 

totally transformed.“ (RR, 71) Searle betrachtet Derridas Sprech-

aktverständnis entsprechend nicht nur als Übertragung der Eigen-
schaften von Schriftlichkeit auf Sprache, sondern schließlich als In-

einanderführung von Text und Welt. Im Folgenden gilt es daher 

beide Arten von Gründen zu erarbeiten: die, die Searle zu einem 

vergleichsweise engen Sprachbegriff (Sprache als Sprechakt) füh-

ren und die, die Derrida zu einem vergleichsweise weiten Sprach-
begriff (Ineinanderführung von Schrift, Sprache und Welt) führen. 

Diese sprachphilosophischen Positionen sollen nun zunächst be-

trachtet werden (für Searle: Kap. III.2; für Derrida: Kap. III.3). Die 

eigentliche Ausführung der Debatte (Kap. III.4) soll diese sprach-

philosophischen Positionen dann als Debatte um ein ontologisches 

(Searle) oder erkenntnistheoretisches (Derrida) Verständnis von 
Sprache darstellen und soweit als möglich entscheiden. 

 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

III. 2. Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen  

von Searles „Reply“ (1977) 

III. 2.1. Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem  
(g-Repräsentationalität) 

Inhalt des Unterkapitels 

Das vorliegende Unterkapitel ist in drei Teile gegliedert. (1) Zunächst gilt es 

die Grundlage für ein systematisches Verständnis von Searles Position darzu-
legen. Dazu muss insbesondere sein „principle of expressibility“ diskutiert wer-

den. (2) Diese Diskussion ist dann auf sein Sprechaktverständnis im Allge-

meinen zu erweitern. Eine systematische Lektüre desselben setzt die Diskus-

sion und Ausschaltung dessen voraus, was in der Forschung die Unterscheidung 

eines frühen Searle (Searle I) von einem späteren Searle (Searle II) genannt 
wird. (3) Wenn abschließend klar wird, dass es nur eine systematisch relevante 

Position Searles gibt, kann auf deren (problematische) Voraussetzungen abge-

hoben werden. 

Man kann dem Hinweis Frank Kannetzkys folgen, der Searles 

„principle of expressibility“ (PE) (SA, 19) als eine „translation the-

sis“1 versteht. In diesem Sinn verwendet Searle das Prinzip auch in 

seiner „Reply“ auf Derrida: zwischen Gemeintem und Geäußertem 
„need be no gulf“ (Rep, 202). Kannetzky hält fest: „This is the 

methodological role of the principle of expressibility: If the princi-

ple holds, it is sufficient to examine the linguistic expressions in 

order to grasp the meaning of utterances.“2 Hierbei ist jedoch prä-

zisierend anzuführen, dass für Searle „the linguistic expressions“ 

einfach schon „the meaning of the utterance“ als Satzintentionen 
sind. Von diesen Satzintentionen beziehungsweise Bedeutungen 

der jeweils verwendeten sprachlichen Ausdrücke in einem engeren 

 
1 Frank Kannetzky, „Expressibility Explicability, and Taxonomy“, in: 

Günther Grewendorf, Georg Meggle (Hrsg.), Speech Acts, Mind, and Social 
Reality. Discussions with John R. Searle (Kluwer: Dordrecht, 2002), 65-82, 
66. 

2 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Sinn grenzt Searle jedoch die Sprecherintention ab (vgl. etwa EM, 

117; Int, 146; RM, 181). Aber auch so handelt es sich noch um eine 

„translation thesis“, denn die Satzintention ist demnach metho-

disch ausreichend, um die Sprecherintention zu erfassen. Demnach 
gilt im Sinne der „Reply“: „there need be no gulf at all between the 

illocutionary intention and its expression.“ (Rep, 202) Diese These 

geht im Kern davon aus, dass alles in Äußerungen Gemeinte auch 

ultimativ in Äußerungen explizierbar ist, weil die Kategorie des 

Meinens grundsätzlich nicht unbestimmt sein könne.3 Es handelt 
sich hierbei um eine transzendentale Behauptung,4 insofern Searle 

damit etwas über die Möglichkeit des Sinns von Äußerungen noch 

vor allen Äußerungen aussagt. Dies ist jedoch insofern problema-

tisch, als Searles transzendentale Behauptung die Vergleichbarkeit 

von Ungleichem voraussetzt:5 Eine Äußerung sei demnach grund-

sätzlich in der Lage, etwas Gemeintes besser oder schlechter als 
eine andere Äußerung auszudrücken. Das setzt voraus, dass 

Sprachliches (Äußerungen) und Nicht-Sprachliches (Gemeintes) 

vergleichbar sind. Vergleichbarkeit setzt Kriterialität voraus und 

das Kriterium dieser Vergleichbarkeit ist für Searle das Gemeinte 

einer Äußerung: „I know what I mean.“ (IEFP, 141) 
Die Bezugnahme auf ein nicht-sprachliches Kriterium, anhand 

dessen die Korrektheit einer Äußerung bestimmt werden kann, ist 

zwar grundsätzlich möglich, insofern etwa bei trübem Wetter die 

Äußerung „es ist trüb“ wahr und die Äußerung „die Sonne scheint“ 

falsch ist. Diese Möglichkeit nicht-sprachlicher Kriterialität von 
Sprachlichem begründet aber noch keine Notwendigkeit derselben. 

Denn was etwa im Falle des Wetters möglich ist – nicht-sprachliche 

 
3 So auch Moati: „Notre incapacité à saisir l’intention dans le sens d’un 

énoncé reste liée soit au caractère non explicite de l’énoncé, mais jamais à une 
indétermination intentionnelle de l’énoncé.“ (Moati, Derrida/Searle, 109) 

4 Darauf weist Moati hin: „Et quand bien même nous n’y parviendrions 
pas de fait, cette possibilité de comprendre les intentions contenues dans 

une phrase, reste une possibilité transcendantale pour Searle.“ (Moati, Derrida/ 
Searle, 109) 

5 So auch Kannetzky: „But we can compare expressions only with ex-
pressions. We cannot compare them with (hypothesized) meanings nor 
with what a speaker means using the expression.“ (Kannetzky, „Expressi-
bility Explicability, and Taxonomy“, 75) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 141 

Eigenschaften der Welt (Wolkenbildung, Sonnenschein, etc.) mit 

den semantischen Eigenschaften der Sprache abzugleichen –, muss 

nicht auf das Verhältnis von nicht-sprachlichen zu sprachlichen Ei-

genschaften überhaupt zutreffen. Die theoretische Position, die 
hier Vergleichbarkeit transzendental voraussetzt, unterstellt die all-

gemeine Trivialität der Welt-Sprache Relation. Die Variante dieser 

Position, die Searle vertritt, unterstellt nun insbesondere die Trivi-

alität der Geist-Sprache-Relation, insofern es ihm um das Verhält-

nis von Gemeintem (Geist) und Geäußertem (Sprache) geht. Wie 
noch zu sehen ist (Kap. III.2.3), muss Searle diese Trivialität durch 

eine Naturalisierung der Möglichkeit von Wahrheitsbedingungen 

erkaufen. In jedem Fall ignoriert diese Position – gleich ob im All-

gemeinen oder in ihrer Searlschen Spielart – die Möglichkeit, dass 

sprachliche Eigenschaften einfach nur sprachliche Eigenschaften 

sind –, was in der gegenwärtigen sprachphilosophischen Diskus-
sion etwa als „a less popular use-theoretic point of view, variously 

known as ,inferentialism‘, ,expressivism‘ and ,semantic deflatio-

nism‘“6 betrachtet wird (Kap. III.3.2). Searles Ausschluss dieser 

Position ruft aber die Frage hervor, wie prima facie sprachliche Ei-

genschaften überhaupt anders verstanden werden können: „If all 
reality is ultimately natural reality, how are we to ,place‘ moral facts, 

mathematical facts, meaning facts, and so on? How are we to locate 

topics of these kinds within a naturalistic framework?“7  

Der Bezug auf ein nicht-sprachliches Kriterium zur Abglei-

chung einer Äußerung ist in jedem Fall nur dann begründet, wenn 
dieses Kriterium über dieselben Zugangsbedingungen verfügt wie 

die Äußerung selbst. Eine Äußerung kann in diesem Sinn durchaus 

besser geeignet sein als eine andere, um einen Zustand in der Welt 

auszudrücken, wenn die Voraussetzungen der Möglichkeit, beide 

Äußerungen und den Zustand in der Welt miteinander zu verglei-

chen, gleichermaßen epistemisch zugänglich sind. So etwa im Fall 
des Wetters, wenn Semantik und der Blick aus dem Fenster äqui 

 
6 Paul Horwich, „Naturalism, deflationism and the relative priority of 

language and metaphysics“, in: Huw Price (Hrsg.), Expressivism, Pragmatism 
and Representationalism (Cambridge: University Press, 2013), 112-127, 112. 

7 Huw Price, „Naturalism without representationalism“, in: Expressiv-
ism, Pragmatism and Representationalism, 3-21, 6. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

valente Bedingungen für Vergleichbarkeit liefern. Searles „transla-

tion thesis“ (Kannetzky) setzt nun voraus, dass – bildlich gespro-

chen – der Blick aus dem Fenster jederzeit möglich ist. Um diese 

Annahme zu begründen, bedürfte es aber zumindest einer Antwort 
auf die Frage, wie dieser Blick-aus-dem-Fenster erstens nicht bildlich 

und zweitens für jede sprachliche Äußerung im Einzelnen zu verste-

hen wäre: Man bräuchte ein transzendentales Kriterium, um die 

Reduzibilität von Sprachlichem auf Nicht-Sprachliches restlos si-

cherzustellen (beziehungsweise die Irreduziblität des Sprachlichen 
vollständig aufzuheben). „However, Searle does not give a criterion 

for meaning equivalence of implicit and explicit utterances. Such a 

criterion is necessary, but […] we cannot formulate one.“8  

Entgegen Kannetzkys Behauptung, Searle gebe kein solches 

Äquivalenzkriterium für Fragen des „how are we to ,place‘“ (Price) 

beziehungsweise der „translation“ (Kannetzky) von Sprachlichem 
und Nicht-Sprachlichem, sei hier die Auffassung vertreten, dass Se-

arle sehr wohl über ein solches Kriterium verfügt, was insbeson-

dere in den späteren Schriften deutlich wird – ein Umstand, der im 

Verlauf dieses Unterkapitels eingehend beleuchtet werden soll. 

Entsprechend würde Searle protestieren, wenn Kannetzky meint, 
ein solches Äquivalenzkriterium ließe sich nicht formulieren. Sein 

Protest bestünde aber nicht im Aufweis eines solchen Kriteriums, 

sondern im Nachweis, dass ein solches gar nicht gegeben werden 

könne, weil es je schon gegeben sein müsse, wenn sich die Frage 

danach überhaupt stellen lasse: „We could not embark on our in-
vestigation if we did not understand the concept [eines Äquivalenz-

kriteriums, P.F.], for it is only in virtue of that understanding that 

we could assess the adequacy of proposed criteria.“ (SA, 7) Die 

Annahme von Sprachkompetenz bedeutet daher schon die An-

nahme eines solchen kriteriellen Vermögens. In diesem Sinn sagt 

Searle von seiner Methode, sie vertraue in großem Umfang den 
„intuitions of the native speaker“. (SA, 15) Diese „heavy reliance 

on the intuitions of the native speaker“ (SA, 15) hilft in diesem 

Sinn sicherlich, Probleme nach absoluten Kriterien innerhalb der 

Sprachphilosophie – etwa der Frage nach der Analytizität von Be-

deutung (vgl. SA, 4-12) – als Pseudoprobleme zu entlarven. Den- 

 
8 Kannetzky, „Expressibility Explicability, and Taxonomy“, 75. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 143 

noch stellt sich die Frage, ob der von (PE) beanspruchte transzen-

dentale Sinn einer Übertragbarkeit von Sprachlichem und Nicht-

Sprachlichem dadurch schon gerechtfertigt werden kann bezie-

hungsweise ob Searle die sich selbst auferlegte Begründungslast 
überhaupt richtig einschätzt. 

Was genau beansprucht Searle also durch (PE)? Es handelt sich 

um ein Vermögen, das jeweils Gemeinte zu begreifen, das ein kom-

petenter Sprecher mit seiner Äußerung ausdrücken will. Dieses ver-

fügt jedoch nicht über dieselben Zugangsbedingungen als Voraus-
setzung von Vergleichbarkeit wie etwa Äußerungen untereinander 

beziehungsweise mit Zuständen in der Welt. Das jeweils Gemeinte 

ist ein Bewusstseinszustand und insofern privat im Gegensatz zu ver-

nehmbaren Äußerungen und beobachtbaren Zuständen in der 

Welt. Diese Konsequenz tritt nirgendwo deutlicher zutage als in 

The Rediscovery of the Mind: „[B]ecause consciousness is essentially 
subjective, it follows that the ontology of the mental is essentially a 

first-person ontology.“ (RM, 20) Insofern dies aber tatsächlich als 

Konsequenz von (PE) zu verstehen ist – wofür im Verlauf dieses 

Unterkapitels zu argumentieren ist –, wird deutlich, dass dieses auf 

einer privatistischen Prämisse beruht, die mit einer zentralen von 
Searle selbst vertretenen und von Austin stammenden (Kap. II.3) 

Forderung unvereinbar ist: „A public language presupposes a 

public world.“ (RR, 81) Denn entgegen dieser Forderung legt Se-

arle umgekehrt nahe, die Kriterien der „public language“ an den 

dezidiert nicht-öffentlichen Zuständen einer „first-person onto-
logy“ auszurichten. Demnach setze die Öffentlichkeit der Sprache 

keine öffentliche Welt, sondern einen privatistisch verstandenen 

Geist voraus. Searle schließt dabei von der Kompatibilität von 

Sprache und öffentlicher Wahrnehmung – man denke an das Para-

digma des Blicks-aus-dem-Fenster – auf die Kompatibilität von 

Sprache und mentalen Gehalten, als öffne Sprache ein Fenster auf men-
tale Gehalte, die sich der Sprache dann ebensowenig entziehen kön-

nen wie etwa Phänomene des Wetters dem Blick in den Himmel.  

Die Entwicklung und die Konsequenzen dieser Sprachkonzep-

tion können nun anhand von Searles Sprechaktbegriff erörtert wer-

den.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Searle führt den Begriff des Sprechaktes in prominenter Weise 

in seinem Werk Speech Acts (1969) in die Sprachphilosophie ein. 

Dieser ist dabei insbesondere gegen die Vorstellung – die etwa Jer-

rold J. Katz vertritt –9 gerichtet, sprachliche Einheiten besäßen Be-
deutung unabhängig von ihren Verwendungsweisen: „The unit of 

linguistic communication is not, as has generally been supposed, 

the symbol, word or sentence, or even the token of the symbol or 

word or sentence in the performance of the speech act.“ (SA, 16) 

Dies bekräftigt Searle auch in dem neun Jahre später erschienenen 
Aufsatz „Literal Meaning“:10 „I shall argue that in general the no-

tion of the literal meaning of a sentence only has application rela-

tive to a set of contextual or background assumptions“ (EM, 117). 

Searle ist somit zunächst als ein Vertreter eines auf die Äußerungs-

situation erweiterten Bedeutungsbegriffs anzusehen:  

[T]here is no such thing as the zero or null context for the interpretation 

of sentences, and that as far as our semantic competence is concerned we 

understand the meaning of such sentences only against a set of background 

assumptions about the contexts in which the sentence could be 

appropriately uttered.“ (EM, 117)  

Searle vertritt damit einen kontextuellen Bedeutungsbegriff: Was 

Worte und Sätze bedeuten, ist jeweils abhängig von den Umstän-

den, in denen diese geäußert werden. François Recanati hat diesen 

Bedeutungskontextualismus Searles einen pragmatischen Kompo 
sitionskontextualismus genannt.11 Diesen erläutert Recanati folgen-

dermaßen: „If we consider not words in isolation, but the complex 

 
9 Gegenwärtig etwa vertreten von Jerrold J. Katz. Grundlegend dazu: 

Jerrold J. Katz, Propositional Structure and Illocutionary Force. A Study of the 

Contribution of Sentence Meaning to Speech Acts (Hassocks, Sussex: 
1977). Eine Auseinandersetzung mit der Position Searles findet sich in: 
Katz, „Literal Meaning and Logical Theory“, in: Speech Acts, Meaning and 
Intentions, 229-258. 

10 Searle, „Literal meaning“, zuerst in: Erkenntnis 13/1 (1978), 207-224. 
Anschließend in (EM, 117-137). 

11 Die Terminologie eines „pragmatischen Kompositionskontextualis-
mus“ ist eine freie Übersetzung (P.F.) dessen, was Recanati den „pragmatic 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 145 

expressions in which they occur, we see that pragmatic processes 

of modulation are not always contingent and dispensable, but often 

essential.“12 Für den „pragmatic process of modulation“ (Recanati) 

hat Searle selbst verschiedene Beispiele gegeben.13 So diskutiert er 
etwa das Beispiel der Bestellung eines Hamburgers in einem Res-

taurant. Der Satz, der dazu zu äußern ist, könnte lauten: „,Give me 

a hamburger, medium rare, with ketchup and mustard, but easy on 

the relish.’“ (EM, 127) Dieser Satz könnte nun als unterbestimmt 

hinsichtlich der darin nicht spezifizierten Informationen erachtet 
werden:  

Suppose for example that the hamburger is brought to me encased in a 

cubic yard of solid lucite plastic so rigid that it takes a jack hammer to bust 

it open, […] or suppose the hamburger is a mile wide and is ,delivered‘ to 

me by smashing down the wall of the restaurant and sliding the edge of it 

in. (EM, 127) 

Searles Argument dafür, dass diese Form semantischer Unbe-

stimmtheit in dem Satz „Give me a hamburger, medium rare, with 

ketchup and mustard, but easy on the relish“ nicht vorliegt, lautet 
folgendermaßen: Wenn diese Unbestimmtheit semantisch vorläge, 

dann hätte der Satz von Anfang an anders lauten müssen – insofern 

diese Äußerung Aussicht auf Erfolg im Sinne eines handlich essba-

ren Hamburgers hätte haben sollen – nämlich: „,Give me a ham-

burger, medium rare, with ketchup and mustard, but easy on the 
relish; and don’t encase it in plastic and no mile wide hamburgers, 

please.’“ (EM, 128) Searle weist jedoch darauf hin, dass wenn man 

anfinge, Bestellungen und andere Anweisungen – und Äußerungen 

generell – stets in einem solchen Sinne zu spezifizieren, „then it will 

 
composition view“ nennt, als „[t]he first of the three contextualist positi-

ons I am about to discuss.“ (vgl. Franois Recanati, „Literalism and Con-
textualism“, in: Gerhard Preyer, Georg Peter (Hrsg.), Contextualism in Phi-
losophy. Knowledge, Meaning and Truth (Oxford: Clarendon Press, 2005), 
171-196, 180) 

12 Recanati, „Literalism and Contextualism“, 180. 
13 Neben dem folgenden Bespiel der Bestellung eines Hamburgers sei 

insbesondere auf das Beispiel unterschiedlicher Interpretationen des Wor-
tes „to cut“ verwiesen in (RM, 178f.).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

become impossible ever to say what we mean because there will 

always be further possible breakdowns in our background assump-

tions“ (EM, 128). Wenn jedoch eine alltägliche Bestellung in einem 

Restaurant erfolgreich ist, etwa wenn ich sage: „Einen Kaffee, 
bitte“ – und ich bekomme eine Tasse Kaffee und nicht etwa eine 

Packung Kaffeepulver oder -bohnen,14 dann muss es Prozesse ge-

ben, die zur Semantik als wortwörtlicher Bedeutung hinzutreten, 

denn semantisch gesehen ist mit der Äußerung „Kaffee“ überhaupt 

nicht bestimmt, um welchen Verarbeitungsgrad von Kaffee es sich 
handelt. Semantische Unbestimmtheit geht demnach häufig mit 

pragmatischer Bestimmtheit einher und dieser Umstand kann se-

mantisch nicht erklärt werden. Denn die Semantik einer Äußerung 

hat stets nur vor einem bestimmten Hintergrund an Annahmen be-

stand und diese Annahmen können semantisch nicht erschöpfend 

behandelt werden, da jede explizite Bezugnahme auf einige dieser 
Annahmen schon wieder andere Annahmen beanspruchen müsste: 

„[T]he assumptions are indefinite in number and any attempt to 

represent them will tend to bring in other assumptions.“ (EM, 131) 

Entsprechend urteilt Searle nochmals einige Jahre nach der Abfas-

sung von „Literal Meaning“ in Intentionality (1983): „I have tried so 
far to show that there is more to understanding than grasping 

meanings because, to put it crudely, what one understands goes be-

yond meaning.“ (Int, 146) Dies bekräftigt Searle auch in The Redis-

covery of the Mind (1994): „Now, the claim I am making is: Sentence 

meaning radically underdetermines the content of what is said.“ 
(RM, 181) 

Nun besteht die entscheidende Frage darin – insofern man nicht 

ohnehin auf der Seite Katz’ steht –, welcher Umstand mit dem 

„beyond meaning“ gemeint ist und durch den allein relative prag-

matische Bestimmtheit auch bei semantischer Unterbestimmtheit 

entsteht. Im Verweis auf Recanatis Klassifizierung von Searles Po- 

 
14 Das Beispiel stammt von Scott Soames, Beyond Rigidity. The Unfin-

ished Semantic Agenda of Naming and Necessity (New York: Oxford Uni-
versity Press, 2002), 78. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 147 

sition als „pragmatic composition view“15 ist bereits deutlich ge-

worden, dass hier ein Pragmatismus vorliegt beziehungsweise, in-

sofern man es stets mit pragmatischen Ergänzungen und Modifi-

zierungen wortwörtlicher Bedeutung zu tun hat, mit einer, wie Ar-
min Burkhardt hervorhebt, „mixture of semantic and pragmatic 

elements“.16 Burkhardt betrachtet diese Position entsprechend als 

Hybrid: „Searle’s conception is located somewhere in between, as 

a hybrid between the pragmatic, semantic and intentionalist 

views.“17 Wie zu Beginn dieser Arbeit bereits angezeigt, verteidigt 
Searle etwa die Position des Bedeutungsmentalismus gegen den Be-

deutungsempirismus Quines (vgl. Kap. I.2). Der Übergang einer 

sprachpragmatischen Position zu einem dezidierten Mentalismus 

von Bedeutung ist einer der zentralen Punkte der Searlschen Phi-

losophie und es ist daher zu zeigen, inwiefern dieser Übergang zu 

einem Gegenstand der Kritik geworden und inwiefern er von Se-
arle aus zu rechtfertigen ist. Instruktiv ist dabei der Verweis, den 

Searle noch vor der expliziten Hinwendung zum Paradigma der In-

tentionalität bereits in „Literal Meaning“ (1978) gibt, wonach der 

„parallelism between literal meaning and intentional states“ (EM, 

131) zu beachten sei: „[I]t is what enables the sentence to represent 
out there in public, so to speak; whereas my beliefs, desires, and 

expectations just represent their conditions of satisfaction tout court, 

regardless of whether they get any help from having public forms 

of expression.“ (EM, 131) 

Semantik wird also mit konventioneller, öffentlichkeitswirksa-
mer Intentionalität synchronisiert: Wenn ich etwa eine Tasse Kaffe 

trinken will, dann genügt zur Erfüllung dieses intentionalen Zu-

standes – unter gegebenen Umständen – die Äußerung „Einen 

Kaffee, bitte“. Semantik ist demnach eine Substitution von Inten-

tionalität „out there in public, so to speak“. Entsprechend urteilt 

Searle auch später: „Meaning is one kind of Intentionality“ (Int, 
161). So hält Searle fest „that the key problem to meaning is to see 

that in the performance of the speech act the mind intentionally 

 
15 Vgl. Recanati, „Literalism and Contextualism“, 180. 
16 Armin Burkhardt, „Speech act theory – the decline of a paradigm“, 

in: Speech Acts, Meaning and Intentions, 91-128, 103. 
17 Ebd., 94. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

imposes the same conditions of satisfaction on the physical expres-

sion of the mental state, as the mental state has itself“. (Int, 164) 

Katz spricht an dieser Stelle von „Searle’s ‚performanticization‘ of 

semantic competence“,18 von der Katz – gleichwohl im Sinne Se-
arles – sagt, durch sie werde „meaning […] a matter of intentiona-

lity“.19 Diese Konsequenz bestreitet Searle keineswegs, sondern 

präzisiert diese, indem er auf die Notwendigkeit der Unterschei-

dung von Repräsentation und Kommunikation verweist:  

The traditional discussion of these problems, my own work included, 

suffers from a failure to distinguish between them and from the 

assumption that the whole account of meaning can be given in terms of 

communication intentions. On the present account, representation is prior 

to communication […] One can intend to represent without intending to 

communicate, but one cannot intend to communicate without intending 

to represent.“ (Int, 166)  

Repräsentation – nicht Kommunikation – sei demnach „the core 

of meaning“ (Int, 168) und Kommunikation ist dann lediglich der 

Umstand „that this meaning intention should be recognized by the 

hearer“. (Int, 174) Kurze Zeit später hat Searle diesen Gedanken in 

„Meaning, Communication and Representation“ (1988) bekräftigt: 
„[C]ommunication is derived from meaning rather than constitu-

tive of meaning.“ (MCR, 212)  

Frank W. Liedtke hat nun augenscheinlich als Erster festgestellt, 

„that (Searle holds that) meaning is independent of and prior to 

communication“.20 Im Hinblick auf Searles Werk führt dies, so 

Liedtke, dazu, zwei Positionen Searles auseinanderzuhalten: „Let 
us dub them ‚Searle I‘ und ‚Searle II‘.“21 Liedtke ist der Auffassung, 

diese Unterscheidung folgendermaßen treffen zu können: „Philos-

ophy of language is conceived as part of a theory of action in Searle 

 
18 Katz, „Literal Meaning and Logical Theory“, 249. 
19 Ebd., 255. 
20 Liedtke, „Representation and Illocution“, 197. Der Sache nach be-

merkt Katz denselben Umstand, wenn er aus seiner Sicht festhält: „Searle 
was closer to the truth when, a number of years ago, he opposed intention 
and convention.“ (Katz, „Literal Meaning and Logical Theory“, 254) 

21 Liedtke, „Representation and Illocution“, 194.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 149 

I. It is a branch of the philosophy of mind in Searle II.“22 Diesbe-

züglich weist auch Habermas darauf hin, dass „Searle trotz seiner 

früher geübten Kritik an Grice auf die Erklärungskraft des intenti-

onalistischen Ansatzes nicht verzichten will. Er hat inzwischen sei-
ner Sprechakttheorie eine intentionalistische Wendung gegeben.“ 

(ND I, 137)  

Nun muss gesehen werden, dass die von Searle aufgestellte und 

von Liedtke als Erstem beobachtete Kommunikations-Unabhängig-

keitsthese von Bedeutung (KUB) einerseits eine Reihe sprachphiloso-
phischer Fragen aufwirft, an denen sich bald etwa auch Apel, Ha-

bermas, Joachim Leilich und Mark Siebel abarbeiten,23 andererseits 

muss Searles Schritt selbst, Sprachphilosophie als Geistphilosophie 

zu betrachten, als das Resultat einer genuin sprachphilosophischen 

Fragestellung verstanden werden: nämlich als Antwort auf die 

Frage, wie bei semantischer Unterbestimmtheit handlungstheoreti-
sche Bestimmtheit möglich ist. Entsprechend verteidigt sich Searle 

gegen die Behauptung eines Bruchs in seinem Denken: „The ,in-

tentionalist‘ view of Intentionality is not in conflict with the ,inter-

subjectivist‘ view of Speech Acts, rather the former is the condition 

of possibility of the latter.“ (Resp, 90)24 Dies bekräftigt Searle auch 
zu Beginn des neuen Jahrtausends in „Speech Acts, Mind, and So-

cial Reality“ (2002): „By giving an account of meaning in terms of 

 
22 Ebd., 196. 
23 Neben Liedtke nimmt auch Apel diese Unterscheidung zum Aus-

gangspunkt seiner Untersuchung „Is Intentionality more Basic than 

Linguistic Meaning?“ (vgl. ebd., 43). Dem schließt sich auch Habermas an 
(vgl. Habermas, „Bemerkungen zu J. Searles ,Meaning, Communi-cation, 
and Representation‘“, in: [ND I, 136-152]). Darauf hat Searle Bezug 
genommen in (Resp, 89-99). Siehe hierzu auch: Joachim Leilich, 
„Intentionality, Speech Acts and Communicative Action. A Defense of J. 
Habermas’ & K.O. Apel’s Criticism of Searle“, in: Pragmatics 3/2, 155-170. 
Ferner: Mark Siebel, „Searle’s Representing Account of Illocutionary Acts 
and Its Weak Spots“, in: L. Lundsten, A. Siitonen, B. Österman (Hrsg.), 

Communication and Intelligibility. Acta Philosophica Fennica 69 (Helsinki: 
Academic Bookstore, 2001), 97-111. 

24  Vgl. hierzu auch die grundsätzliche Einschätzung Searles in der 
Einleitung zu Intentionality: „[A]ny complete account of speech and lan-
guage requires an account of how the mind/brain relates the organism to 
reality.“ (Int, vii) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

intentionality, and distinguishing meaning from communication, I 

believe I got a much simpler and more powerful theory of speech 

acts.“ (SMS, 4) Im Sinne der Priorisierung von Repräsentation über 

Kommunikation hat er entsprechend festgehalten: „I do not say 
that the skeleton is all there is, but, I do say that there is a skeleton.“ 

(Resp, 91).  

Die Vertreter einer Zweiteilung des Searlschen Werks scheinen 

nun jedoch die Vorstellung einer pragmatischen Sprechakttheorie 

(Searle I) – das heißt ohne Primat der Repräsentationalität – gegen 
eine mentalistische Sprechakttheorie (Searle II) – in der es nichts 

gibt außer Repräsentationalität – hochrechnen zu wollen. Eine sol-

che Entgegensetzung vernachlässigt jedoch die immanenten 

Gründe der Searlschen Theorieentwicklung. Damit soll nicht ge-

sagt sein, dass die Einwände, die Liedtke und Co. gegen Searle II 

anführen, nicht zutreffend wären (von einem argumentativen Pro 
und Contra war noch überhaupt nicht die Rede). Vielmehr soll hier 

die These vertreten werden, dass ein entsprechendes Für und Wi-

der vor dem gesamten Theorie-Korpus Searles evaluiert werden 

muss. Die folglich hier zu vertretende Behauptung einer Intentio-

nalität avant la lettre als Verständnisschlüssel bereits von Speech Acts 
scheint also zunächst schwer auszuweisen zu sein – insbesondere, 

wenn die Gegenposition von philosophischer Prominenz ersten 

Ranges (insbesondere von Apel und Habermas) vertreten wird. 

Gleichwohl soll im Folgenden dafür argumentiert werden, dass ers-

tens der detailgetreue Blick auf den frühen Searle keinen anderen 
Schluss zulässt und dass zweitens darin zugleich der Schlüssel zum 

Verständnis von Searles Kritik an Derrida liegt (dazu mehr im fol-

genden Unterkapitel). Letzteres (soviel sei schon jetzt erwähnt) 

wird der Sache nach bereits von Moati gesehen:  

Autrement dit, pour Grice tout comme dans la conception tronquée 

d’Austin par Derrida, on retrouverait une même intrication des registres 

illocutoire et perlocutoire de l’énonciation. Or c’est à partir de la critique 

portant sur la confusion de ces registres […] que Searle forge sa propre 

théorie des actes de langage […]. C’est donc en toute logique qu’il sera 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 151 

conduit à récuser Derrida et à réactiver contre lui les attaques initialement  

formulées à l’encontre de Grice.25  

Im Sinne einer Verteidigung der Intentionalität-avant la lettre-Be-

hauptung (Iall) ist nun auf die Annahme hinzuweisen, die Liedtke 

und Co. stillschweigend treffen müssen, wonach die geistphiloso-

phische Tieferlegung von Searle II plötzlich und theorieimmanent 
betrachtet auf inkohärente Weise eintritt. Dies verbietet sich jedoch 

im Hinblick auf die methodologischen Bekenntnisse in Speech Acts, 

die bereits auf ein mentalistisches Sprachverständnis schließen las-

sen. Denn darin nimmt Searle Bezug auf (PE), auf die Annahme 

also, dass „whatever can be meant can be said“ (SA, 19). Dies ver-

steht Apel jedoch zunächst (Interpretation I) als eine „pragmatic 
extension of the concept of linguistic meaning“.26 Diese Annahme 

scheint kaum bestritten werden zu müssen; sie ist etwa auch im 

Sinne Recanatis relativ plausibel.27 Sodann (Interpretation II) will 

Apel darin einen „validitiy claim of intersubjective intelligibility“ se-

hen.28 Im Sinne der Bedingungen von Öffentlichkeit (Kap. II) ist 
dem der Sache nach zuzustimmen; aber ob Searle dies mit (PE) 

vertritt, ist fraglich. Apel gibt hierfür auch keine Belege. Umgekehrt 

drängt sich an dieser Stelle der Verdacht auf, dass ein wohlwollen-

des Verständnis einer Sprechakttheorie im Sinne ihrer (i.e. Apels 

und Habermas’) jeweils eigenen Theoriebildung an (PE) von außen 
oktroyiert wird. Entsprechend vorsichtig äußert sich Apel auch be-

züglich seiner Interpretation von Searle I insgesamt: „In his Speech 

Acts, Searle was able to appear as a representative of the ,linguistic 

turn‘. At least this is how Jürgen Habermas and I saw him.“29 Die 

Möglichkeit einer entsprechenden Auslegung von (PE) im Sinne 

der Interpretation II sieht Apel denn auch durch Searles Ausfüh-
rung seiner Annahmen in späteren Schriften nicht mehr gegeben:  

 
25 Moati, Derrida/Searle, 28. 
26 Apel, „Is Intentionality more Basic than Linguistic Meaning?“, 42. 
27 Vgl. Recanati, „Literalism and Contextualism“, 180. 
28 Apel, „Is Intentionality more Basic than Linguistic Meaning?“, 42. 
29 Ebd., 34. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

At least this second interpretation now stands, it seems to me, in 

contradiction to the extraordinary turn taken in Searle II, who in 

Intentionality asserts a unilateral dependence of linguistically expressed 

meaning on the more fundamental intentionality of mind.30  

Dieser Umstand bestärkt letztlich die Annahme, für die im Folgen-

den zu argumentieren ist: Dass dieses „principle“ bereits als Prinzip 

einer Geistphilosophie verstanden werden kann und muss, dessen 

Repräsentationalismus zwar primär keine Korrespondenz mit Fak-

ten in der Welt behauptet, sehr wohl aber eine Korrespondenz mit 
den privaten Episoden eines Sprechers. Die pragmatischen und 

kommunikationsorientierten Tendenzen, die Recanati, Apel u.a. 

zunächst bei Searle ausgemacht haben, weichen bei näherer Be-

trachtung somit einem mentalen Repräsentationalismus – auch 

wenn sich dieser von einem semantischen Repräsentationalismus 
unterscheidet. Die Bestandteile der Sprache wären demnach immer 

schon im Lichte einer sich ausdrückenden, das heißt schon über 

Sprache verfügenden, Intentionalität gedeutet – auch wenn der 

Terminus der Intentionalität zunächst noch nicht vorkommt. 

Wenn es sich also im Sinne von Liedtke und Co. der Sache nach 
um einen „anti-linguistic turn“31 Searles handelt, dann trifft dieser 

Befund bereits auf Speech Acts zu. 

Die potenziellen Schwächen einer solchen Sprachkonzeption 

gilt es nun zu umreißen. 

Searle hätte demnach schlechthin keine Mittel, die Konsequenz 

zu umgehen, auf die Leilich abhebt, nämlich dass hier Sprache 
durch die Intentionalität des Geistes ersetzt wird – „that everything 

we can do with language we could just so without“.32 Dies würde 

schließlich, so Apel, einer Position entsprechen, die nicht mehr zu 

unterscheiden wäre vom „methodological solipsism of the pre-linguisti-

cally oriented evidence-phenomenology of Edmund Husserl“.33 Wenn 
(KUB) schließlich zur Behauptung einer Sprachphilosophie auf so- 

 
30 Ebd., 43. 
31 Leilich, „Intentionality, Speech Acts and Communicative Action“, 

158. 
32 Ebd. 
33 Vgl. Apel, „Is Intentionality more Basic than Linguistic Meaning?“, 

40. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 153 

lipsistischem Grund führt, dann beschreibt diese Sprachphiloso-

phie allein diejenigen Fälle von Sprache, in denen diese nicht zur 

Verständigung mit Anderen eingesetzt wird. Dies motiviert die 

Sichtweise Richards, der ausgehend hiervon keinen fundamentalen 
Einwand gegen die Searlsche Theorie erhebt, sondern lediglich auf-

zuzeigen beabsichtigt, „why it lacks sufficient generality to be of 

theoretical interest“.34  

Zu einem fundamentalen Einwand wird derselbe Umstand al-

lerdings bei Jonathan Bennett, insofern als dieser nach der logi-
schen Verflochtenheit von Repräsentation und Kommunikation 

fragt: Demnach sei Searles Primat der Repräsentation für Kommu-

nikation nur dann plausibel, wenn über Repräsentation irgendetwas 

ausgesagt werden könne, das nicht bereits selbst kommuniziert 

werde, das nicht bereits das Vokabular von Bedeutung und Kom-

munikation in Anspruch nehme.35 Entsprechend folgert Bennett: 
„If we can’t explain representation except in such terms as those, 

Searle’s account is vitiated by circularity.“36 Searle müsste demzu-

folge erklären, was er unter einer nicht-sprachlichen Repräsenta-

tion versteht. Diese Erklärung bleibt Searle allerdings schuldig, weil 

er immer schon von der Ausdrückbarkeit des Nicht-Sprachlichen 
ausgeht. Mit gleichem Recht ließe sich prima facie aber eine Nicht-

Ausdrückbarkeit des Nicht-Sprachlichen behaupten. Price weist 

darauf hin, dass man folglich zwei Weisen der Repräsentation un-

terscheiden könne (und folglich muss), da Sprache auch dann noch 

Inhalte haben könne, wenn sie nicht als Repräsentation von Nicht-
Sprachlichem betrachtet werde: etwa die Inhalte der Sprache, der 

Moral, der Mathematik. Price nennt dies „i-Representation“ – „a 

notion that gives priority to the internal functional role of the rep-

resentation: something counts as a representation in virtue of its 

 
34 Richards, „Searle on Meaning and Speech Acts“, 519. 
35 Jonathan Bennett, „How do Gestures Succeed?“, in: John Searle and 

his Critics, 3-16, 8: „It would be hard to resists if one were satisfied that the 
notion of representation could be adequately explained without the help from 
any such notions as those of meaning and communication.“ 

36 Ebd., 9. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

position or role in some cognitive or inferential architecture“.37 

Demgegenüber steht, was Price als „e-Representation“ bezeichnet: 

„the environment-tracking paradigm of representation“.38  

Zwar ist Searle kein reiner e-Repräsentationalist, da er etwa der 
Semantik als hinreichender Bedingung von Repräsentation wider-

spricht und Intentionalität durchaus als „cognitive or inferential ar-

chitecture“ (i-Repräsentation) verstanden werden kann. Wenn Se-

arle Intentionalität jedoch i-repräsentational verstünde, dann 

müsste ihre „cognitive or inferential architecture“ öffentlich sein. 
Sie ist aber gerade privat, weswegen Searle von einem Primat der 

Repräsentation über Kommunikation spricht. Der Inferentialismus 

von i-Repräsentation beruht aber, wie Robert Brandom hervor-

hebt, auf folgender Einsicht: „meaning and understanding are 

coordinate concepts“.39  

Man kann Repräsentation also nicht auf Kosten von „under-
standing“ beziehungsweise Kommunikation denken; das heißt, 

wenn man es tut, vertritt man klarerweise ein „environment-tracking 

paradigm of representation“ (Price) – auch wenn dieses „environ-

ment“ dann der Geist eines Sprechers ist und nicht etwa der Stand 

der Sonne. In diesem Sinn sei an dieser Stelle – wenn auch mit einer 
gewissen Vorläufigkeit – behauptet, Searle vetrete eine Position, die 

man in loser Anlehnung an Price g-Repräsentation nennen kann, 

nämlich eine e-Repräsentation, die jedoch das „environement“ 

geistphilosophisch präfiguriert sieht – daher: g(eistphilosophische)-

Repräsentation. Dass sprachliche Repräsentation geistige Grundla-
gen hat, ist dabei trivialerweise wahr – und eine Reihe psychologi-

scher Überlegungen Searles sind daher auch nicht zu bestreiten 

(vgl. Kap. III.2.2). Problematisch ist jedoch, dass Searles g-Reprä-

sentationalität einige Annahmen über Sprache als Disposition trifft, 

die sich im Folgenden dieser Arbeit als unbegründet beziehungs-

weise als nicht zwingend begründbar herausstellen. 

 
37 Price, „Two expressivist programmes, two bifurcations“, in: Expres-

sivism, Pragmatism and Representationalism, 22-44, 36. 
38 Ebd. 
39 Robert Brandom, „Global anti-representationalism?“, in: Expressiv-

ism, Pragmatism and Representationalism, 67-84, 95. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 155 

In diesem Sinne sei nun vorab auf die argumentative Funktion  

von Searles „conditions of satisfaction“ (Int, 169) verwiesen, denen 

innerhalb von Searles Theoriedesign die Rolle zukommt, die Aus-

drückbarkeit des Nicht-Sprachlichen im Sinne einer sprachlichen Disposition 
zu erläutern: 

Another way to approach the same point is to ask what is the difference 

between saying something and meaning it and saying something without 

meaning it? […] At least this much: When I say something and mean it, 

my utterance has conditions of satisfaction in a way that it does not have 

any such conditions if I say it without meaning it. […] [I]f I say „Es regnet“ 

and mean it, then the fact that the sun is shining is relevant […]. (Int, 169) 

Nun ist nicht zu bestreiten, dass die so verstandenen „conditions 

of satisfaction“ nicht relevant sind. Relevant ist aber auch, dass 

diese Erfüllensbedingungen selbst wieder sprachlich verfasst sein 

können. Der Umstand, dass die Sonne scheint, kann sprachlich ver-

fasst sein: „Die Sonne scheint.“ Soweit, so gut, würde Searle sagen, 
denn das sprachlich Verfasstseinkönnen von Erfüllensbedingun-

gen bedeutet gerade noch keine Zirkularität von Sprachlichkeit in 

dem Sinne, dass die Erfüllensbedingung einer Äußerung bereits die 

sprachliche Struktur dieser Äußerung hätte (denn dann wäre die 

Erfüllensbedingung in ihrer Sprachlichkeit von der Sprachlichkeit 

einer Äußerung abgeleitet und ihr käme entsprechend kein Primat 
zu, sondern eine Stelle in einem Kreis). Aber die Frage lautet, ob 

Erfüllensbedingungen umgekehrt noch als nicht-sprachliche vorgestellt werden 

können, wenn sie als Erfüllensbedingungen einer Äußerung fungieren. Denn 

als solche werden sie zum Kontrast einer Äußerung: Sie werden auf 

eine Äußerung bezogen, um beurteilen zu können, ob diese zutrifft 
oder nicht, erfüllt ist oder nicht, etc. Eine solche Kontrastklasse – 

Price spricht von „environment“ – ist aber überhaupt nur bei aus-

reichender Vergleichbarkeit vorstellbar. Mit dem Umstand, dass die 

Sonne scheint, ist in Searles Beispiel nicht irgendein beliebiger, abs-

trakter Umstand gemeint, sondern ein Äquivalenzkriterium, das als 
konkreter Maßstab einer konkreten Äußerung geeignet sein muss. Im 

Sinne dieser Eignung müssen Erfüllensbedingungen selbst bestimmte 

Bedingungen erfüllen, die sich aus der Sprachlichkeit einer Äuße-

rung ergeben: Dasjenige, was eine Erfüllensbedingung repräsen-

tiert, muss der Möglichkeit nach schon sprachlich sein, um als Er- 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

füllensbedingung einer Äußerung überhaupt in Betracht kommen zu können. 

Mit anderen Worten: Searle setzt voraus – was im Detail noch zu 

zeigen ist (Kap. III.2.1.1) –, dass sprachliche Bedeutung konstitutiv in-

tersubjektiv ist. Dies bedeutet nicht, dass jede Äußerung schon eine 
gelingende Kommunikation ist – diesen Punkt macht er gerade ge-

gen Paul Grice geltend (vgl. Kap. III.2.1.1). Aber (PE) besagt ge-

rade, dass etwa das Scheinen der Sonne – und nicht erst eine ent-

sprechende Aussage – je schon kommunikabel ist.  

Dies ist soweit noch keine Kritik an Searle. Es ist an dieser Stelle 
lediglich anzuzeigen, dass Searle eine solche Voraussetzung trans-

zendentalen Typs macht. Dabei ist aber bereits darauf hinzuweisen, 

dass die Behauptung der Ausdrückbarkeit raum-zeitlich ausge-

dehnter Objekte und ihrer spezifischen Konstellationen zueinan-

der – mithin der Raum empirischer Erfahrung – nicht nur eine 

sprachphilosophische Behauptung ist, sondern zugleich eine An-
nahme über den Raum empirischer Erfahrung selbst: nämlich dass 

dieser sprachlich ausdrückbar ist und zwar auf eine solche Weise, 

dass die Bedingungen dieser Ausdrückbarkeit je schon intersubjek-

tiv gelten (dazu mehr: Kap. III.2.1.1). Wenn dies der Fall ist, dann 

kann es aber keine intersubjektive Verständigung über den Raum 
intersubjektiver Verständigung mehr geben, weil diesem je schon – 

und es ist noch zu sehen, aus welchen Gründen (Kap. III.2.2) – eine 

notwendige Sprachlichkeit zukommt. Diese Sprachlichkeit des Raums 

empirischer Erfahrung scheint Searle dabei nur aufzuheben, wenn er 

die Sprachlichkeit der Repräsentation auf nicht-sprachliche Erfül-
lensbedingungen zurückführt – etwa, dass die Sonne scheint. Um 

Missverständnissen vorzubeugen: Steine, Vulkane und Erdbeeren 

(und alle übrigen raumzeitlich ausgedehnten Objekte) sind nicht-

sprachliche Entitäten, aber diese strikte Nicht-Sprachlichkeit wird 

durch die Inanspruchnahme von Nicht-Sprachlichem als Erfüllens-

bedingung einer (sprachlichen) Äußerung getilgt. Sprache kann 
aber nicht an vorsprachlicher Repräsentation bemessen werden, 

wenn das Anlegen des Maßstabs von etwas Repräsentiertem bereits 

im Hinblick auf Sprachliches geschieht. Dann leistet diese Reprä-

sentation kein „environment tracking“ in einem empirisch offenen 

Sinn, sondern lediglich den Bezug auf eine geistphilosophisch 
schon präfigurierte Sprachlichkeit dieser Umgebung (g-Repräsen-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Ausdrückbarkeit von Nicht-Sprachlichem 157 

tationalität). So gesehen ist völlig unerklärlich, wie über dieselbe Sa-

che gestritten werden kann (Kap. II.2.).  

Searle müsste an dieser Stelle mindestens eine Dialektik vorle-

gen, die das Verhältnis von Nicht-Sprachlichlichem und die auf Äu-
ßerungen bezogene Thematisierung dieser Nicht-Sprachlich-keit 

erörtert, um zu erläutern, inwiefern Nicht-Sprachliches als Bezug auf 

oder Vergleich mit Sprachlichem von dieser Sprachlichkeit unaffi-

ziert bliebe – beziehungsweise wie dieser Vergleich von Unglei-

chem möglich ist, da anders eine Verletzung der Äquivalenz von 
Zugangsbedingungen vorliegt.40 Im Desiderat einer solchen Erör-

terung liegt jedoch das Defizit der Searlschen Behauptungen. Bei 

diesen handelt es sich folglich mindestens um ein Beispiel einer – 

theoretisch verhängnisvollen – Unterbestimmtheit, denn die Be-

hauptung, Repräsentation könne unabhängig von Kategorien der 

Kommunikation gedacht werden, bedarf einer Analyse der Reprä-
sentation im Sinne der Eignung: Da Eignung in diesem Sinne aber 

Eignung für kommunikative Zwecke ist, insofern je etwas ausge-

sagt werden soll, ist nicht zu sehen, wie Repräsentation nicht auf 

Kommunikabilität bezogen sein soll.  

III. 2.1.1. Geist- und moralphilosophische Ausführung  
(g-Kontextualität) 

Inhalt des Unterkapitels 

Im Sinne einer Vertiefung der Analyse von Searles Sprechakttheorie gilt es 

nun, die Entwicklung seines Œvres als Explikation geist- und näherhin mo-

ralphilosophischer Einsichten kenntlich zu machen. Searles späterer Mentalis-
mus erscheint dann nicht überraschend, sondern ist die konsequente Ausarbei-

tung eines moralphilosophischen Theorems Austins, das sich aus dem Begriff 

der Illokutionarität ergibt. Diese Ausarbeitung legt Searle zugleich auf kon-

texttheoretische Annahmen fest, die wiederum für die Debatte mit Derrida re-

levant sind (vgl. Kap. III.4.2). Eine Verortung dieses Zusammenhangs inner-

halb von Searles Werk rundet das Unterkapitel ab. 

Wie gerade gesehen, hält Searle einem semantischen Repräsentati-

onalismus einen relativen Pragmatizismus entgegen, der jedoch auf 

 
40 Vgl. Kannetzky, „Expressibility Explicability, and Taxonomy“, 75. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

einen Mentalismus hinausläuft, der die repräsentationalitätstheore-

tischen Probleme seines semantischen Vetters erbt. Diese Prob-

leme bilden die Grundlage, um mit Derrida auf Searle zu antworten 

(vgl. Kap. III.4). Dabei gilt es jedoch, vorab eine Gefahr auszuräu-
men: Denn auf Vorwürfe repräsentationalitätstheoretischer Art 

kann Searle stets mithilfe seines relativen Pragmatizismus reagieren. 

Entsprechend meint auch Katz, dass die Argumente, die der frühe 

Searle gegen Grice vorbringt, ausreichen würden, um den späteren 

Searle zu widerlegen.1 Bestünde die Derrida-Searle-Debatte also al-
leine in einer Derrida-Searle II-Debatte, so könnte man Searle – 

wie Katz suggeriert – stets mit Searle I aus der Schlinge ziehen. 

Insofern ist also das Thema des vorangegangenen Unterkapitels zu 

vertiefen: nämlich die Verflechtung von Searles Pragmatik – Searle 

I – mit seinem Mentalismus – Searle II – aufzuzeigen, um diese – 

nennen wir sie einmal – Katzsche Gefahr auszuräumen. Dies ist 
nur möglich, wenn Annahmen von Searles Sprechaktbegriff aufge-

deckt werden, die es verhindern, Searles Pragmatik gegen seinen 

Mentalismus auszuspielen. Nun kann Austins Anti-Repräsentatio-

nalismus ohne Schwierigkeiten als eine Quelle von Searles Pragma-

tizismus betrachtet werden. Dabei wird allerdings deutlich, dass 
diese anti-semantische Pragmatik je schon auf bestimmten geist- 

und moralphilosophischen Annahmen beruht, die in Searles späte-

rem dezidiert mentalistischen Repräsentationalismus lediglich ihre 

größtmögliche Explikation erfahren. Diesen Zusammenhang gilt 

es nun auszubuchstabieren.  
An erster Stelle muss dabei gesehen werden, dass Searles 

Sprechaktbegriff ein Begriff des illokutionären Sprechhandelns ist. 

Searle vertritt damit einen Minimalbegriff des Sprechaktes, insofern 

es ohne Illokutionarität keinen Sprechakt gibt,2 da dieser als Hand-

lungsbegriff vom schlichten Gegebensein eines Satzes oder einer 

 
1 Katz, „Literal Meaning and Logical Theory“, 254f.: „Searle introduced 

a clever counterexample to show that Grice’s claim […] does not account 
for the meaning of sentences […]. Since Searle now takes the same view 
as Grice, he is open to the same counterexample.“ 

2 Auch Fish hält fest: „Illocutionary force is the key term in speech-act 
theory.“ (Fish, „Normal Circumstances and Other Special Cases“, in: Is 
There a Text in This Class?, 268-292, 284) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  159 

Aussage verschieden sein muss. Dieser Sinn des Sprechhandelns 

geht zurück auf Austin: „[T]he more we consider a statement not 

as a sentence (or proposition) but as an act of speech […] the more 

we are studying the whole thing as an act.“ (HTW, 20) Eine Äuße-
rung als Handlung zu erachten, bedeutet aber ihre Semantik als ein-

gebettet in eine Handlung zu verstehen, das heißt als Teil einer Auf-

forderung, eines Wunsches, einer Warnung, einer Befürchtung, etc. 

Zu diesem Zweck führt Austin die Terminologie der Illokutionari-

tät ein:  

I explained the performance of an act in this new and second sense as the 

performance of an ,illocutionary‘ act, i.e. performance of an act in saying 

something as opposed to performance of an act of saying something; I call 

the act performed an ,illocution‘ and shall refer to the doctrine of the 

different types of function of language here in question as the doctrine of 

,illocutionary forces‘. (HTW, 99f.) 

Das Äußern von Sätzen als Handeln zu verstehen, das gerade nicht 
nur in der Bedeutung des Gesagten besteht, ist nach Austin und 

Searle nur dann sinnvoll, wenn die Bedeutung des Gesagten von 

einer Handlungsgröße im Gesagten unterschieden wird. Diese 

Handlungsgröße nennen Austin und Searle die Kraft einer Äuße-

rung: So verweist Austin auf die Wichtigkeit, „to distinguish force 

and meaning“ (HTW, 100). Dem schließt sich Searle an: „I am dis-
tinguishing between the illocutionary act and the propositional con-

tent of the illocutionary act.“ (SA, 30) Searle bemerkt weiterhin, 

dass die illokutionäre Kraft einer Äußerung nicht immer explizit 

sein muss (vgl. ebd.). Explizit ist sie in den Äußerungen, die Austin 

zuerst als paradigmatische Fälle performativen Sprechens betrach-
tet hat – wie „Ich warne dich“, „Ich taufe das Schiff“, „Ich fordere 

dich auf“, etc. Diese Äußerungen nennt Austin dann explizite be-

ziehungsweise explizit performative Äußerungen:  

Language as such and in its primitive stages is not precise, and it is also 

not, in our sense, explicit: precision in language makes it clearer what is 

being said – its meaning: explicitness, in our sense, makes clearer the force of 

the utterances, or ,how […] it is to be taken‘. (HTW, 73) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Entsprechend bemerkt Austin, dass die Kraft einer Äußerung lange 

Zeit – in der Zeit vor seiner Entdeckung3 performativer Akte – 

nicht deutlich genug von ihrer Bedeutung getrennt wurde:  

True, we are now getting out of this; for some years we have been realizing 

more and more clearly that the occasion of an utterance matters seriously, 

and that the words used are ,explained‘ by the ,context‘ in which they are 

designed to be or to have actually been spoken in linguistic interchange. 

(HTW, 100) 

Diesen Gedanken fasst Searle nun folgendermaßen zusammen:  

I may indicate the kind of illocutionary act I am performing by beginning 

the sentence with ,I apologize‘, ,I warn‘, ,I state‘, etc. Often, in actual 

speech situations, the context will make it clear what the illocutionary force 

of the utterance is, without its being necessary to invoke the appropriate 

explicit illocutionary force indicator. (SA, 30) 

Austin und Searle kommen also darin überein, dass eine Theorie 

der Sprechakte nicht notwendig auf die Annahme explizit illokuti-
onärer Wendungen angewiesen ist. Wie eine Äußerung zu verste-

hen sei – ob als Frage, Wunsch oder Befehl – werde „explained by 

the context“ (Austin) beziehungsweise: „the context will make it 

clear“ (Searle). Dem Kontext kommt somit die Aufgabe zu, die il-

lokutionäre Kraft von Äußerungen zu bestimmen, auch wenn diese 
nicht in sprachlich expliziter Form vorliegt. Dergestalt kann etwa 

die Äußerung „Schließ die Tür auf“ als die Bitte verstanden werden, 

die Tür aufzuschließen, auch wenn das explizite Bitten – „Ich bitte 

dich, die Tür aufzuschließen“ – in einer Äußerung nicht realisiert 

wird. Searle und Austin beziehen sich damit gleichermaßen auf eine 

 
3 Die Entdeckung performativer Akte verdient freilich ihren Namen 

nur in begrenztem Maße, da es in letzter Instanz keine Äußerungen gibt, 
denen diese entgegengesetzt werden können, wenn einmal erkannt ist, dass 

alle Sätze Sprechakte sind. Vgl. Fish, „How To Do Things with Austin and 
Searle“, 231: „This distinction does not survive Austin’s exploration of it, 
for the conclusion of his book (which is in many ways a self-consumating 
artifact) is the discovery that constatives are also ,doings,‘ and that ,what 
we have to study is not the sentence‘ in its pure unattached form but ,the 
issuing of an utterance in a situation‘ by a human being (p. 138 [HTW]).“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  161 

pragmatische Erklärung, um dem Unterschied zwischen den Äu-

ßerungen „Schließ die Tür auf“ und „Ich bitte dich, die Tür aufzu-

schließen“ Rechnung zu tragen. Die Unterscheidung zwischen 

Kraft und Bedeutung einer Äußerung findet im Terminus der Ex-
plizitheit ihre pragmatische Entsprechung: Denn pragmatische Be-

stimmtheit liegt demnach nicht nur bei semantischer Unterbe-

stimmtheit vor, sondern auch im Falle der Unterbestimmtheit der 

illokutionären Kraft einer Äußerung. Pragmatische Ergänzung fin-

det, wie man mit Searle und Austin sagen kann, nach beiden Seiten 
hin statt (nach „content“ und nach „force“). Es liegt nun aber nahe, 

diesen Pragmatismus der Theorie der Sprachakte als eine „rule of 

linguistic communication“ zu betrachten, wie Scott Soames – 

durchaus im Sinne von Apels zitierter Äußerung über Searle als ei-

nem „representative of the ,linguistic turn‘“ – erläutert:  

It is plausible to suppose that the principle that generates this suggestion 

is a rule of linguistic communication, not linguistic meaning. The rule is, 

roughly: Don’t choose a more complicated way of saying something without reason when 

a simpler way is available.4    

In diesem Sinn könnte der Pragmatismus der Sprechakttheorie 
kommunikativ aufgelöst werden. Hieran schließt sich das Para-

digma intersubjektiver Verständigung an, auf dem maßgeblich Ha-

bermas’ Begriff der kommunikativen Handlung beruht (vgl. Kap. 

IV.2), demzufolge „sich die Kommunikationsteilnehmer miteinan-

der über etwas verständigen“. (TKH I, 452) Dazu bedarf es, so Ha-

bermas, „der naturwüchsigen Hermeneutik der Alltagskommuni-
kation und damit des Mediums sprachlicher Konsensbildung“. 

(VuE, 602) Die semantische und illokutionäre Unterbestimmtheit 

von Äußerungen muss folglich deswegen nicht zu einem Problem 

normativer Art werden, weil diese Unterbestimmtheit zugleich die 

pragmatische Voraussetzung intersubjektiver Anerkennungspro-
zesse sei: „Reziproke Verbindlichkeiten entstehen nur aus intersub-

jektiv geteilten Überzeugungen.“ (VuE, 574) Dabei unterstellt Ha-

bermas  

 
4 Soames, Philosophical Analysis in the Twentieth Century. Volume 2. The 

Age of Meaning (Princeton, Oxford: Princeton University Press, 2003), 
133. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

dass alle Gesprächsteilnehmer dieselben sprachlichen Ausdrücke bedeu-

tungsidentisch verwenden. […] Kontrafaktische Voraussetzungen werden 

zu sozialen Tatsachen – dieser kritische Stachel sitzt einer sozialen Realität,  

die sich über verständigungsorientiertes Handeln reproduzieren muss, im 

Fleisch.“ (ND I, 55) 

Die Habermassche Überführung des Pragmatismus der Sprechakt-

theorie in eine Theorie verständigungsorientierten Handelns (vgl. 
Kap. IV.2.1) kann aber, wie Searle in einer direkten Entgegnung 

auf Habermas ausführt, allenfalls einen Aspekt derselben darstel-

len, „because in order for there to be intersubjective consensus in 

conversation there have to be Intentional contents that are com-

municated in the first place“. (Resp, 90f.) Pragmatische Bes-

timmtheit erklärt Searle daher mithilfe der „general condition on 
many kinds of illocutionary acts to the effect that the act must have 

a point“. (SA, 59) Dies wird folgendermaßen erläutert: 

For example, if I make a request to someone to do something which it is 

obvious that he is already doing or is about to do quite independently of 

the request, then my request is pointless and to that extent defective. (SA, 

59) 

Die theoretische Bestimmung, dass Äußerungen unabhängig von 

ihrer grammatikalischen beziehungsweise semantisch-syntakti-

schen Struktur „defective“ sein können, ist für ein Verständnis der 

Theorie der Sprechakte von größter Wichtigkeit und Searle schließt 
damit direkt an Austins „doctrine of the Infelicities“ (vgl. HTW, 

14) einer Äußerung an: „My notion of a defect in an illocutionary 

act is closely related to Austin’s notion of an ,infelicity‘.“ (SA, 54) 

Mit dem Begriff der „infelicity“ meint Austin nun „the things that 

can be and go wrong on the occasion of such [performative] utter-
ances“ (HTW, 14). Die hiermit verbundene Vorstellung eines De-

fektes einer Äußerung ist an dieser Stelle nun nicht einfach nur 

geistphilosophisch gemeint, sondern zugleich moralphilosophisch: 

Denn ohne die Allgemeinheit derartiger Unterstellungen – etwa: 

die Aufrichtigkeit einer Äußerung –, könnte einer Äußerung nie-
mals Glauben geschenkt werden. Eine Äußerung wäre dann kein 

Sprechakt, ein geäußerter Satz keine Handlung. Denn die Äuße-

rung „Einen Kaffee, bitte“ könnte sprechakttheoretisch nicht 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  163 

funktionieren, wenn der Barista nicht davon ausginge, dass der 

Sprecher mit dieser Äußerung zum Ausdruck bringen möchte, tat-

sächlich einen Kaffee zu bekommen – dass er die Äußerung ernst 

meint beziehungsweise dass ihr pragmatisch ergänzter semanti-
scher Gehalt aufrichtig geäußert wird. Die Illokutionarität von 

Sprechakten wäre ohne diese, wie Searle sie dann nennt, „sincerity 

condition“ (SA, 60) unvorstellbar. 

Diesen Gedanken präzisiert Searle, wenn er anschließt, dass mit 

einer Äußerung auch eine Verpflichtung einhergehe: „I call this the 
essential condition.“ (vgl. SA, 60) Searle folgt darin einer genuin 

nicht-linguistischen Grundannahme der Sprechakttheorie bei Aus-

tin, wonach „[a]ccuracy and morality alike are on the side of the 

plain saying that our word is our bond“. (HTW, 10) Darauf weist auch 

Moati hin: „Austin fait de notre parole et non de nos intentions notre 

engagement“.5 Ohne die Annahme des „our word is our bond“-Theo-
rems könnten etwa auch keine moralisch-ethischen Verantwort-

lichkeiten und entsprechend keine legal verbindlichen Ansprüche 

entstehen. Moral, Ethik und Legalität beruhen, wie Fish im An-

schluss an Austin hervorhebt, auf der Annahme, dass diese Berei-

che menschlichen Handelns wesentlich in ihrer öffentlichen Kund-
gabe bestehen: „Austin is suggesting that, at least in terms of legal 

and moral obligation, reality is a matter of public specification.“ 6 

Fish hat diese moralphilosophische Grundannahme der Sprechakt-

theorie à la Searle und Austin (vgl. SA, 62) trefflich veranschaulicht:  

The surest way to avoid a speech act is to violate the essential condition, 

to say in the case of promises, „I promise x, but I don’t intend to“ or in 

the case of requests, „I am asking you to do this, but I don’t want you to“.7   

Die Pragmatik in Recanatis Annahme, Searle vertrete einen „prag-

matic composition view“8 darf also nicht nur im Sinne semanti-

scher Ergänzung verstanden werden – dies ist tatsächlich die Mini-

malbedingung einer Unterscheidung von Semantik und Sprechakt 

–, sondern zugleich im Sinne illokutionärer Explizitheit. In beiden 

 
5 Moati, Derrida/Searle, 56. 
6 Fish, „How To Do Things with Austin and Searle“, 204. 
7 Ebd., 212. 
8 Vgl. Recanati, „Literalism and Contextualism“, 180. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Fällen findet eine Form von Ergänzung statt, die es ermöglicht, 

Äußerungen zu verstehen: einmal, um diese als vollwertige Sätze zu 

verstehen, etwa „Eine Tasse aufbegrühten Filterkaffee, bitte“ für 

„Einen Kaffe, bitte“, ein anderes Mal, um diese als vollwertige 
Handlung zu verstehen, etwa „Ich bestelle hiermit rechtskräftig ei-

nen Kaffee“ für „Einen Kaffee, bitte“. Semantische und illoktio-

näre Ergänzungen zusammengenommen machen aus „Einen 

Kaffe, bitte“ die unmissverständliche Äußerung: „Ich bestelle hier-

mit rechtskräftig eine Tasse aufgebrühten Filterkaffee.“  
Searles „general condition […] that the act must have a point“ 

lässt sich demnach als die Bedingung fassen, dass die Intention ei-

ner Äußerung stets mit dem Kontext der Äußerung dergestalt kom-

patibel sein muss, dass diese Äußerung die Realisierung einer In-

tention sein kann. So ist die Äußerung „Ich gehe jetzt nach Hause“ 

folglich „defective“, wenn ein Sprecher sie entgegen besseren Wis-
sens äußert, etwa, wenn er schon zuhause ist oder überhaupt kein 

Zuhause hat. In beiden Fällen läge eine Verletzung der Kompatibi-

lität von Kontext und Äußerungsabsicht (Intention) vor. Entspre-

chend ist festzuhalten, dass aus der Moralität der Sprechakttheorie 

implizit die Annahme folgt, den Kontext einer Äußerung in Ab-
hängigkeit der Äußerungsintention zu bestimmen. Illokutionarität 

wird folglich zu einem Kriterium von Kontextualität (auf diesen im Folgen-

den auszuführenden Gedanken ist insbesondere in der Ausführung 

der Debatte mit Derrida in Kap. III.4.2 zurückzukommen): sprech-

akttheoretisch betrachtet, muss der Kontext in derlei Annahmen be-
stehen, die nicht-sprachliche Korrespondenz der Bedeutung einer 

Äußerung zu gewährleisten.9 

 
9 Im Resultat deckt sich diese Feststellung mit der Einschätzung Fishs, 

der bezüglich des Unterschieds einer traditionellen Sprechakttheorie à la 
Searle und Austin und dem Ausgangspunkt Derridas festhält: „The issue 
here is between two notions of context: traditionally a context has been 
defined as a collection of features and therefore as something that can be 

identified by any clear-eyed observer […].“ (Fish, „With the Compliments 
of the Author“, 219) Es ist hier noch nicht der Zeitpunkt, auf Derridas 
Kontextverständnis einzugehen (Kap. III.4.2), sondern lediglich festzuhal-
ten, dass diejenige Eigenschaft des Kontexts à la Austin und Searle, die 
gemäß Fish von jedem „clear-eyed observer“ erkannt werden kann, die 
„essential condition“ Searles ist. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  165 

Die starken, wenn auch impliziten, moralphilosophischen An-

nahmen sowie die kontexttheoretischen Konsequenzen dieser mo-

ralphilosophischen Pragmatik, die Searle von Austin übernimmt, 

sind dabei von Apel, Liedtke und Habermas übersehen worden. 
Gerade dagegen wendet sich jedoch Searles Kritik an Habermas 

(vgl. Resp, 90f.). Entsprechend konsequent ist dabei die Entwick-

lung des Searlschen Œuvres. So schreibt Searle im Vorwort zu In-

tentionality: „This book is the third in a series of related studies of 

mind and language. One of its objectives is to provide a foundation 
for my two earlier books, Speech Acts […] and Expression and Meaning 

[…].“ (Int, vii) Der Kerngedanke von Intentionality erläutert dabei – 

recht besehen – die implizite Geistphilosophie, die bereits Austins 

„our word is our bond“-Theorem in Anspruch nimmt und die Searle 

zufolge in einer nur semantisch oder nur handlungstheoretisch ver-

standenen Pragmatik verkannt wird. Denn wenn die Sprechaktthe-
orie immer schon eine Aufrichtigkeitsbedingung unterstellen muss, 

dann ist dies nur sinnvoll, wenn ein äußerer Zustand (geäußerte 

Worte) nicht nur von einem inneren Zustand (intentionale Reprä-

sentation der Äußerung) unterschieden wird, sondern auch immer 

schon mit diesem übereinstimmt. Hierin ist die eigentliche Wurzel 
von (PE) zu sehen, das in diesem Sinne weniger im Hinblick auf 

semantische Fragen motiviert ist als im Hinblick auf die Konse-

quenzen, die sich für einen Sprecher aus seinen Äußerungen erge-

ben, das heißt die Frage seines moralischen Verpflichtetseins. 

Ohne diese moralphilosophische Tieferlegung von Äußerungen 
wäre eine intersubjektive Handlungstheorie der Sprache, die koordi-

native Aufgaben zwischen Sprechern erfüllt, unmöglich. 

Da sich diese Koordination sprechakttheoretisch aber nicht se-

mantisch garantieren lässt, muss sie kontextuell verankert werden: 

Dies legt Searle selbst nahe, „since for any possible speech act there 

is a possible linguistic element the meaning of which (given the 
context of the utterance) is sufficient to determine that its literal 

utterance is a performance of precisely that speech act“. (SA, 21) 

Die Annahme, dass ein „possible linguistic element“ ausreiche, um 

eine illokutionäre Handlung zu vollziehen, läuft nur unter der Vo-

raussetzung eines mit der Handlungsabsicht kompatiblen Kontex-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

tes: „given the context of the utterance“. Diese Kompatibilität be-

misst sich an der Möglichkeit, eine Äußerung aufrichtig äußern zu 

können; sie so äußern zu können, dass daraus eine Verpflichtung 

entsteht: „the act must have a point“ (SA, 59). Damit wird aber 
eine geist- und moralphilosophische Bestimmung des Kontextes 

unvermeidbar. Wenn daher zuvor (Kap. III.2.1) von g-Repräsenta-

tionalität die Rede war, so wird nun deutlich, dass dies nur auf der 

Grundlage von g(eistphilosophischer)-Kontextualität möglich ist. 

In diesem Sinn verweist Searle später auch auf das „double level 
of intentionality“ (Int, 163), das in dem ausgedrückten „Intentional 

state“ bestehe und der „intention to perform the act“ (vgl. Int, 164): 

„When, for example, I make the statement that it is raining, I both 

express the belief that it is raining and perform an intentional act of 

stating that it is raining.“ (Int, 164) Searle folgert: „There are, there- 

fore, two aspects to meaning intentions, the intention to represent 
and the intention to communicate“. (Int, 165f.) Dies entspricht 

einer Generalisierung des Begriffs der „meaning intention“ (vgl. 

Int, 165f.), der dann zerfällt in „two aspects […] the intention to 

represent and the intention to communicate.“  

Damit erläutert Searle diejenige Doppelstruktur, die sich der Sa-
che nach schon in (PE) findet und der nun der bezeichnende Dop-

pelname der „meaning intention“ zukommt. Demnach besteht 

(PE) recht besehen in zwei Bedingungen: Die eine muss als seman-

tisch-pragmatische Äquivalenzbedingung betrachtet werden („in-

tention to communicate“), die andere als genuin geistphilosophi-
sche Äquivalenzbedingung, die in der Repräsentation eines Zustan-

des für ein Bewusstsein besteht („intention to represent“). Austins 

„our word is our bond“-Theorem findet demnach als subjektive Auf-

richtigkeit und als Verpflichtetsein eines Sprechers durch eine Äu-

ßerung eine intentionalitätstheoretische Erläuterung – nämlich als 

„intention zu represent“. Demnach kann ein Sprecher nur dann 
Kaffee wollen, wenn dies bereits für ihn feststeht, noch bevor er 

eine entsprechende Äußerung tätigt. Dann ist aber bereits die Mög-

lichkeit der Sprachverwendung intersubjektiv und nicht erst deren 

Ausführung. Dies bedeutet aber Intersubjektivität auf Subjektivität 

zu reduzieren. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  167 

Der Sache nach drängt sich an dieser Stelle erneut dieselbe Prob-

lematik auf, die am Ende des vorangegangenen Unterkapitels dazu 

führte, Searle die Frage nach der Sprachlichkeit von Nicht-Sprach-

lichem zu stellen beziehungsweise die Frage nach der Kommuni-
kabilität von Repräsentiertem, wenn dieses nicht bereits als kom-

munikabel gedacht ist. Dabei sind zwei Möglichkeiten denkbar:  

(1) Wenn die „intention to represent“ bereits kommunikabel ist, 

worin kann dann ein relevanter Kontrast zur „intention to commu-

nicate“ bestehen? Wenn die Korrespondenz von Geistigem mit 
Sprachlichem also immer schon sprachlich wäre, dann müsste auch 

die Moralität der Sprechakttheorie sprachlich und nicht mentalis-

tisch formuliert werden.  

(2) Wenn die „intention to represent“ aber nicht schon kommu-

nikabel ist, dann wird schleierhaft, worin sie überhaupt bestehen 

soll. Wohl darin, dass ein Sprecher sich etwas selbst kommuniziert 
(vgl. „sincerity condition“). Dann wäre die Repräsentation aber 

wiederum abhängig vom Vorgang einer Kommunikation mit sich 

selbst (also: [1]). Searle setzt hier, mit anderen Worten, eine voll-

kommene Autotransparenz der Sprache und möglicher Sprachver-

wendung voraus. 
Die mit Äußerungen verbundene Moralität, die Austin als Spe-

zifikum öffentlicher Rede herausgestellt hat, wird bei Searle folglich 

zu einem Spezifikum eines inneren Zustandes – der nach Searle 

allerdings notwendig ist, um die Möglichkeit öffentlicher Kund-

gabe zu erläutern. Dies ist jedoch nur dann plausibel, wenn der in-
nere Zustand als Resultat aus einer potenziell schon öffentlichen 

Kommunikation mit sich selbst erfolgt. Die Innerlichkeit der Mo-

ralität wäre dann aber eine Folge der Möglichkeit der „intention to 

communicate“. Diese lässt sich aber nicht einer „intention to re-

present“ entgegensetzen.   

Diese Lesart von (PE) interpretiert in dieses etwas hinein, was 
es zunächst nicht sagt, was mit diesem aber sowohl kompatibel als 

auch – vor dem Hintergrund der weiteren Entwicklung des Se-

arlschen Œvres – plausibel ist. Denn sie erlaubt, auf die Annahme 

einer Zweiteilung von Searles Werk à la Liedtke und Co. zu ver-

zichten, die wiederum dessen Entwicklung nicht erklären kann. 
Dass man mit dieser Lesart nicht aufs Glatteis geführt wird, folgt 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

aus der Fragestellung, die insbesondere für den späteren Searle in 

The Construction of Social Reality (1995) und Making the Social World 

(2010) maßgeblich ist (vgl. SMS, 14): Diese besteht darin zu klären, 

„what is necessary […] to create a reality which is epistemically ob-
jective, but nonetheless […] ontologically subjective?“ (SMS, 14) 

Antwort: ein „principle of expressibility“, das eine Äquivalenz zwi-

schen dem ontologisch Subjektiven (der inneren Verfassung eines 

Sprechers: „intention to represent“) und dem epistemisch Objekti-

ven (der öffentlichen Sprache: „intention to communicate“) vor-
sieht. Auch wenn Searle in späteren Werken zwar seine Themen 

auf soziale Institutionen ausweitet, so kreisen diese doch stets um 

die frühen sprechakttheoretischen Fragestellungen und basieren 

wesentlich auf deren Voraussetzungen (was im Rahmen dieser Ar-

beit nicht abschließend dargestellt werden kann). Im Hinblick auf 

ein Äquivalenzkriterium von Innerlichkeit und Äußerlichkeit er- 
greift Searle dabei in markanter Weise Partei für die Innerlichkeit, 

die für ihn nicht nur pragmatisch erläuternd, sondern geistphiloso-

phisch fundamental ist:10  

Since sentences – the sounds that come out of one’s mouth or the marks 

that one makes on paper – are, considered in one way, just objects in the 

world like any other objects, their capacity to represent is not intrinsic but 

is derived from the Intentionality of the mind. (Int, vii) 

Nun muss aber gesehen werden, dass die schwerlich bestreitbare 

Geistabhängigkeit von Sprache nicht zwingend einen moralischen 

 
10 Searle befindet sich damit freilich in einer illustren Gesellschaft: So 

schreibt Robert C. Stalnaker diese Position nicht nur sich selbst, sondern 
auch Gareth Evans, Paul Grice, Roderick Chrisholm, David Lewis und 
Daniel C. Dennett zu (vgl. Robert C. Stalnaker, „Introduction“, in: Context 
and Content. Essays on Intentionality in Speech and Thought (Oxford: Ox-
ford University Press, 1999), 1-28, 1). Entsprechend hält Stalnaker etwa 
auch gegen Michael Dummmett fest: „[T]he philosophy of language can 

be approached only through the philosophy of thought.“ (Ebd., 1) Auch 
die folgenden Zeilen Stalnakers könnten ebenso gut von Searle stammen: 
„It is intuitively natural to think of speech as the expression of thought, 
and to assume that the utterances and inscriptions produced in using lan-
guage derive their content from beliefs and intentions of the speakers who 
produce them.“ (Ebd.)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geist- und moralphilosophische Ausführung  169 

Mentalismus von Sprechhandeln bedingt. Searles Vorstoß in Rich-

tung einer moralisch-mentalistischen Fundamentalwissenschaft der 

Sprache vernachlässigt, dass das dabei relevante Sprechaktver-

ständnis lediglich einen – wenn auch im Hinblick auf seine mora-
lisch-ethisch-legale Produktivität besonders relevanten – Sonderfall 

von Sprache darstellt: nämlich die Illokutionarität des Sprechhan-

delns. Die Generalisierung dieses Sonderfalls verfügt demnach 

über eine theoretische Stärke, die Searle im Anschluss an Austin 

expliziert. Da sie aber eine Generalisierung einer Facette des Spekt-
rums möglichen Sprechhandelns darstellt, offenbart sie zugleich 

eine theoretische Schwäche, die in dem Maße relevant wird, wie 

Searle ihre komplementäre Stärke erläutert.  

III. 2.1.2. Das Scheitern von g-Fiktionalität 

Inhalt des Unterkapitels 

Während das vorangegangene Unterkapitel die Gründe (und die Konsequen-
zen) untersucht hat, die zu Searles Übernahme der Illokutionarität führen 

(und sich daraus ergeben), gilt es nun den anderen Terminus zu betrachten, den 

Searle von Austin übernimmt: den der Perlokutionarität. Searles Verständnis 

von Perlokutionarität ist dabei in theoretischer Hinsicht insbesondere bei seiner 

Untersuchung des Status fiktionaler Redeweise aufschlussreich – auch weil er 
sich in seiner „Reply“ auf Derrida auf diese Untersuchung beruft (vgl. Kap. 

III.4.2). Eine eingehende Analyse von Searles Fiktionalitätsbegriff zeigt je-

doch, dass sich Searle dabei in Widersprüche verstrickt. Diese Widersprüche 

können jedoch nicht als arbiträre Bestimmungen der Searlschen Theorie beisei-

tegeschoben werden, sondern ergeben sich – wie schließlich anzuzeigen ist – aus 
deren zentralen Annahmen.  

Für Austins Sprechakttheorie ist die Annahme leitend, „to consider 
from the ground up how many senses there are in which to say 

something is to do something, or in saying something we do some-

thing, and even by saying something we do something“. (HTW, 94) 

Letzteres be-zeichnet Austin nicht als Illokutionarität sondern als 

Perlokutionarität: „Saying something will often, or even normally, 

produce certain consequential effects upon the feelings, thoughts, 
or actions of the audience, or of the speaker, or of other persons“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

(HTW, 101). Austin macht dies unter anderem anhand des Bei-

spiels des Überredens deutlich (vgl. ebd., 102): So kann man jeman-

den anweisen, bitten, drohen, etc. etwas zu tun, aber ihn schließlich 

dazu zu bringen, es zu tun, ist in diesem Sinn keine illokutionäre 
Handlung, sondern der perlokutionäre Effekt derselben. Die Ex-

istenz der perlokutionären Handlung ist Searle zufolge mit dem 

Paradigma der illokutionären Handlung kompatibel: „Correlated 

with the notion of illocutionary acts is the notion of the conse-

quences or effects such acts have on the actions, thoughts, or beliefs, 
etc., of hearers.“ (SA, 25)

Für den folgenden Untersuchungsgegenstand, den Austin be-

spricht und der durch das Paradigma des illokutionären Aktes nicht 

mehr gedeckt wird, gilt dies jedoch nicht mehr: „To take this far-

ther, let us be quite clear that the expression ,use of language‘ can 

cover matters even more diverse than the illocutionary and perlo-
cutionary acts“ (HTW, 104). Es ist nun wichtig zu sehen, dass Aus-

tin an dieser Stelle eine Unterscheidung zwischen Sprechakten, die 

wesentlich vom Paradigma der Illokutionarität getragen werden 

und sprachlichen Verwendungsweisen im Allgemeinen einführt 

und dass beide nicht deckungsgleich sind. Searles Speech Acts stellt 
klarerweise das Paradigma des illokutionären Sprechaktes ins Zent-

rum der Untersuchung; es findet sich jedoch kein Hinweis darauf, 

inwiefern dieses Paradigma lediglich eine von mehreren sprachli-

chen Möglichkeiten ist. Zwar fährt auch Austin fort, anzumerken, 

dass diese nicht-illokutionären Verwendungsweisen „quite diverse“ 
seien „from any with which we are here concerned“ (HTW, 104). 

Dennoch finden sich bei diesem Ansätze eines nicht-illokutionären 

Sprachverständnisses:  

For example, we may speak of the ,use of language‘ for something, e.g. for 

joking; and we may use ,in‘ in a way different from the illocutionary ,in‘, as 

when we say ,in saying „p“ I was joking‘ or ,acting a part‘ or ,writing 

poetry‘; or again we may speak of ,a poetical use of language‘ as distinct 

from ,the use of language in poetry‘. These references to ,use of language‘ 

have nothing to do with the illocutionary act. (HTW, 104) 

Nun muss darauf hingewiesen werden – auch schon deshalb, weil 

Searle darauf in der Debatte mit Derrida explizit zurückkommen 

wird (Rep, 205; Fn. 4, 208) –, dass Searle versucht, der von Austin 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  171 

besprochenen nicht-illokutionären Sprachverwendung an anderer 

Stelle gerecht zu werden – nämlich in dem Aufsatz „The logical 

status of fictional discourse“.1 Die Frage, die Searle darin stellt, lau-

tet: „How can it be both the case that words and other elements in 
a fictional story have their ordinary meanings and yet the rules that 

attach to those words and other elements and determine their 

meanings are not complied with[…]?“ (EM, 58) Seine Antwort 

darauf lautet: „[T]he identifying criterion for whether or not a text 

is a work of fiction must of necessity lie in the illocutionary inten-
tions of the author.“ (EM, 65) Searle vergleicht hierzu „two pas-

sages chosen at random to illustrate the distinction between fiction 

and nonfiction“. (EM, 61) Er stellt dabei eine Meldung von Eileen 

Shanahan in der New York Times einem Auszug aus dem Roman 

The Red and the Green von Iris Murdoch gegenüber (vgl. EM, 61). 

Der sprechakttheoretische Unterschied zwischen den beiden 
Textsorten bestehe darin, dass erstere „quite specific semantic and 

pragmatic rules“ (EM, 62) enthalte, worunter insbesondere die „es-

sential rule“ sowie die „sincerity rule“ fallen, das heißt: „The maker 

of an assertion commits himself to the truth of the expressed prop-

osition“, beziehungsweise: „The speaker commits himself to a be-
lief in the truth of the expressed proposition“ (EM, 62).  

Demnach beansprucht Searle für einen Zeitungsbericht nichts 

anderes als die bekannte Feststellung Austins „that our word is our 

bond“, von der bereits gezeigt worden ist, dass Searle sie als morali-

sche Innerlichkeit denkt. Anders verhält es sich nun mit dem 
fiktionalen Text, denn dessen Autorin „is pretending, one could 

say, to make an assertion, or acting as if she were making an asser-

tion, or going through the motions of making an assertion, or imita-

ting the making of an assertion“. (EM, 65) Für Searle ist dabei nicht 

entscheidend, wie man diesen Sachverhalt im Einzelnen benennen 

will („I place no great store by any of these verb phrases“, ebd.), 
was er meint, ist jedoch klar: Ein Autor eines fiktionalen Werks ist 

nicht in dem moralisch-legalen Sinn für seine Äußerungen haftbar 

zu machen, wie in einem nicht-fiktionalen Sprechakt. Searle unter-

 
1 Zuerst erschienen in Searle, „The logical status of fictional discourse“, 

in: New Literary History 6 (1974-75), 319-332. Dann in: (EM, 58-75). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

scheidet diese Form der Narrenfreiheit – um es einmal so zu nen-

nen – jedoch explizit vom Fall des Lügens: „Plato, according to one 

common misinterpretation, thought that fiction consisted of lies. 

Why would such a view be wrong?“ (EM, 61) Weil, so Searle, ein 
fiktionaler Sprechakt zwar einerseits die Eigenschaft des Lügens 

teilt, „to engage in a performance which is as if one were doing 

[something]“, jedoch „without any attempt to deceive“ (vgl. EM, 

65). In diesem Sinn versteht er den fiktionalen Sprechakt als „non-

deceptive pseudoperformance“ (ebd.).  
Die Logik dieser „pseudoperformance“ fasst er dabei folgender-

maßen:  

Now what makes fiction possible, I suggest, is a set of extralinguistic, 

nonsemantic conventions that break the connection between words and 

the world established by the rules mentioned above. […] They suspend the 

normal requirements established by these rules. (EM, 66)  

Mit letzteren, den „normal requirements“, sind wiederum die Re-

geln ethisch-moralisch-legaler Verbindlichkeit gemeint – Fish 

spricht diesbezüglich vom „heart of Searle’s central point“.2 Searle 

räumt also ein, dass Fiktionalität zwar einerseits eine bestimmte 
auktorielle und somit intentionale Dimension habe – insofern gilt: 

„pretend is an intentional verb: that is, it is one of those verbs which 

contain the concept of intention built into it“. (EM, 65) Anderer-

seits enthalte Fiktionalität „a set of extralinguistic, nonsemantic 

conventions“, das die Standardbedingungen im Verhältnis „be-

tween words and the world“ aufhebe. Diese Aufhebung kann nun 
aber klarerweise nicht nur auktoriell vonstattengehen – wenngleich 

Searle recht hat, dass es nicht hinreicht, „to suppose a critic can 

completely ignore the intentions of the author“ (EM, 66). Denn 

 
2 Vgl. Fish, „How To Do Things with Austin and Searle“, 234: „This 

gets to the heart of Searle’s central point: in a ,normal‘ assertion, such as 

Shanahan’s, the speaker is held responsible for the way his (or her) utter-
ance relates or does not relate to the world: he commits himself to the 
truth of the expressed expression proposition; he must be ready with evi-
dence or reasons if the truth of the expressed proposition is challenged; he 
will not assert something that is obviously true to both himself and his 
hearer; and so on.“  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  173 

erst die Möglichkeit dieser Aufhebung ermöglicht diejenige Nar-

renfreiheit, die der Autor dann in Anspruch nehmen kann (im Falle 

des Verfassens eines fiktionalen Textes) oder nicht (im Falle des 

Verfassens eines nicht-fiktionalen Textes): „[It] enables the speaker 
to use words with their literal meanings without undertaking the 

commitments that are normally required by those meanings.“ (EM, 

66f.) Das Gegebensein dieser Möglichkeit ist nun aber klarerweise 

kein intentionaler Umstand, sondern wird umgekehrt von der Le-

serschaft mitbestimmt, wie Searle selbst ausführt. Dabei unter-
scheidet Searle die Möglichkeit einer Ontologie und die Akzeptabi-

lität einer Ontologie als zwei Facetten von Fiktionalität: „As far as 

the possibility of ontology is concerned, anything goes: the author 

can create any character or event he likes. As far as the acceptability 

of ontology is concerned, coherence is a crucial consideration.“ 

(EM, 73)  
Durch die zuvor eingeführte Unterscheidung zwischen fiktiona-

len und nicht-fiktionalen Sprechakten sowie die Instanziierung des 

Kohärenzkriteriums in Bezug auf Erstere spricht Searle dieses Kri-

terium effektiv – wenn auch, ohne dies explizit zu thematisieren – 

nicht-fiktionalen Sprechakten ab. Nun wäre die Vorstellung, dass 
die Kohärenz einer Erzählung, das heißt einer Reihe von miteinan-

der verbundenen Sprechakten, allein auf fiktionale Sprechakte be-

schränkt sei, eine sehr starke Behauptung, von der man wohl mei-

nen wird, dass Searle sie nicht verteten habe. Die Stärke dieser Be-

hauptung einer etwaigen Kohärenzlosigkeit nicht-fiktionaler 
Sprechakte wird jedoch durch zwei Momente abgemildert. Erstens 

handelt es sich bei der Differenz Möglichkeit/Akzeptabilität einer 

Ontologie um ein graduelles, kein absolutes Phänomen, was an Se-

arles Genre-Begriff – der in Kürze zu umreißen ist – deutlich wird. 

Zweitens ist Kohärenz als Maßstab von Akzeptabilität zu verstehen und 

das heißt als Gegensatz zu Wahrheit. Eine Äußerung kann dem-
nach inakzeptabel sein, aber eben trotzdem wahr – dies galt etwa 

zu Galileo Galileis Lebzeiten für dessen „eppur si muove“.  

Unter Berufung auf Kohärenz (als Kriterium von Akzeptabili-

tät) versucht Searle also zu zeigen, dass die Sprechakttheorie gerade 

auch diejenigen Fälle der Sprachverwendung zu erfassen vermag, 
von denen Austin zuvor noch gemeint hat – „though […] they 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

might be brought into a more general account“ (HTW, 21f.) –, dass 

sie nicht Teil der Sprechakttheorie seien. So gilt für Austin (Kap. 

II.4.2): 

[A] performative utterance will, for example, be in a peculiar way hollow or 

void if said by an actor on the stage, or if introduced in a poem, or spoken 

in soliloquy. […] Language in such circumstances is in special ways – 

intelligibly – used not seriously, but in ways parasitic upon its normal use – 

ways which fall under the doctrine of the etiolations of language. All this we 

are excluding from consideration. Our performative utterances, felicitious 

or not, are to be understood as issued in ordinary circumstances. (HTW, 

22) 

Während Austin folglich noch auf einen „general account“ hofft, 

jedoch nicht sieht, wie dieser mit den „ordinary circumstances“ ei-
ner Äußerung in Einklang zu bringen wäre – da diese eben mit ei-

ner moralisch-legalen Zurechnungsfähigkeit einhergehen, von der 

nicht abzusehen ist, wie sie dem „actor on the stage“ zukommen 

könnte –, beansprucht Searle mit „The logical status of fictional 

discourse“ diesen „general account“ geliefert zu haben: 

[T]he history of the subject has proved otherwise. Once one has a general 

theory of speech acts – a theory which Austin did not live long enough to 

develop himself – it is one of the relatively simpler problems to analyze the 

status of parasitic discourse, that is to meet the challenge contained in 

Derrida’s question, „What is the status of this paratism?“ Writings 

subsequent to Austin’s have answered this question.4 (Rep, 205) 

In jener Fußnote 4, in der Searle auf diejenigen „writings“ verweist, 

die diese allgemeine Theorie geliefert und folglich die Frage beant-
wortet haben, wie die Voraussetzungen der Sprechakttheorie mit 

Fällen, wie Austin meinte, „parasitärer“ Sprachverwendung in 

Übereinstimmung zu bringen sind, verweist Searle auf seinen eige- 

nen Aufsatz: „For a detailed answer to the question, see J. R. Searle, 

,The Logical Status of Fictional Discourse,‘ New Literary History 5 
(1975).“ (Rep, Fn. 4, 208) Die Beweislast liegt also in der Plausibili-

tät der an dieser Stelle vorgetragenen Argumente. 

Der Grundgedanke Searles beruht dabei darauf, dass man – dies 

zeige der Fall fiktionaler Sprechakte – behaupten könne, was man 

wolle, insofern es eine Hörerschaft gebe, die diese Behauptungen 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  175 

akzeptiere (vgl. EM, 73). Während also die sprechakttheoretischen 

Standardbedingungen darin bestehen, dass sich ein Sprecher auf die 

Wahrheit seiner Aussagen verpflichtet, so bestehen diese Bedingun-

gen im Falle fiktionaler Sprechakte darin, dass sich ein Sprecher um 
die Akzeptabilität seiner Aussagen bemüht. Zwar stellt Searle 

zunächst die anderslautende Behauptung auf, dass eine Autorin 

fiktionaler Texte, „as she is not committed to the truth, she is not 

committed to being able to provide evidence for its truth“. (EM, 

63) Aber gerade diese Annahme muss Searle in der Folge aufwei-
chen:  

In part, certain fictional genres are defined by the nonfictional com-

mitments involved in the work of fiction. The difference, say, between 

naturalistic novels, fairy stories, works of science fiction, and surrealistic 

stories is in part defined by the extent of the author’s commitment to 

represent actual facts, either specific facts about places like London and 

Dublin and Russia or general facts about what it is possible for people to 

do and what the world is like. (EM, 72f.)   

Damit behauptet Searle aber, dass unterschiedliche Genres fiktio-

naler Texte in unterschiedlichem Maße (nicht) dazu verpflichtet 

sind, „to represent actual facts“. Wer also einen naturalistischen 
Roman schreiben möchte, muss in stärkerem Umfang Fakten in 

seinen Text einfließen lassen als derjenige, der von vornherein ein 

Märchen erzählt. Dies bedeutet aber, dass Autoren fiktionaler 

Texte sehr wohl – wenn auch in geringerem Ausmaß als etwa 

Nachrichtensprecher – die Wahrheit ihrer Aussagen zu beachten 

haben. Unterstellt, Frau Murdoch als eine Vertretin fiktonaler 
Texte sei, wie Searle einige Seiten zuvor behauptet, „not committed 

to being able to provide evidence for its truth“, dann widerspricht 

dies der Behauptung, dass unterschiedliche fiktionale Texte in un-

terschiedlichem Maß auf Wahrheit Bezug nehmen müssten – und 

folglich auch „evidence for its truth“ schaffen müssten, da anders 
die ontologische Akzeptabilität der Fiktion unerreichbar wäre. 

Entsprechend kommentiert dies auch Fish:  

[O]nce this door is opened, it cannot be closed: an author is free to import 

whatever real world references he likes, and there will be no rules regarding 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

the proportions. It is precisely this freedom of mix and proportion that 

makes a taxonomy of genres both possible and uninteresting.3  

Nun könnte man meinen, dass hiervon allein die Genre-Taxono-

mie, die Searle zu etablieren versucht, in einem engeren Sinn be-

troffen sei – dass Searles Analyse mithin nicht die theoretischen 

Mittel bereitstellt, um etwa naturalistische Textsorten von roman-
tischen zu unterscheiden. Allerdings gilt es zu beachten, dass Searle 

fiktionale von nicht-fiktionalen und von literarischen Texten unter-

scheidet: „Roughly speaking, whether or not a work is literature is 

for the readers to decide, whether or not it is fiction is for the au-

thor to decide.“ (EM, 59) Diese Unterscheidung ist jedoch nur auf-

recht zu erhalten, insofern auch die entsprechenden Kriterien un-
terschieden werden können. Wenn Searle aber schreibt, dass für die 

Akzeptabilität der Ontologie fiktionaler Texte Kohärenz „a crucial 

consideration“ sei, dann muss er Kohärenz variabel verstehen, 

wenn er Unterschiede in fiktionalen Sprechakten anerkennen will:  

However, there is no universal criterion for coherence: what counts as a 

coherence in a work of science fiction will not count as coherence in a 

work of naturalism. What counts as coherence will be in part a function of 

the contract between author and reader about the horizontal conventions. 

(EM, 73)   

Wenn Kohärenz aber letztlich in der Logik eines „contracts“ be-

gründet liege, dann ist damit keineswegs ein allgemeines Kriterium 

gegeben, denn, wie Fish herausstellt, „the contract can be broken 

at will without any loss of acceptability; the reader will simply (or 

not so simply) adjust and enter into a new contract whose life may 
be no longer than the first“.4 Verträge werden mithin geschlossen 

und aufgekündigt, ohne dass deswegen notwendigerweise die Un- 

terstellung von Kohärenz aufgegeben werden muss. Für das Bre-

chen und Vereinbaren neuer Verträge kann jedesmal gerade eine 

eigene, neue Kohärenz ausfindig gemacht werden. Dies scheint Se-
arle wohl zu sehen und verzichtet entsprechend auf eine Universa-

 
3 Fish, „How To Do Things with Austin and Searle“, 235. 
4 Ebd., 236. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  177 

lisierung von Kohärenz (vgl. EM, 73). Zugleich erklärt dieser Ver-

zicht aber mehr als er nach Searle erklären sollte. Denn damit wer-

den nicht nur Genre-Distinktionen wie Naturalismus und Roman-

tik plausibel, sondern auch die Unterscheidung von literarischen 
und nicht-literarischen Texten. Wenn aber sowohl die Literarizität 

als auch die Ontologie fiktionaler Texte am Kriterium einer sich 

immer wieder neuformierenden Kohärenz hängen, dann ist nicht 

zu sehen, wie die Literarizität und die Akzeptabilität von Ontologie 

im Sinne der von Searle bereit gestellten Kriterien zu unterscheiden 
sind.  

Aus Searles eigener Analyse folgt demnach eine in sich wider-

spruchsvolle Überschneidung (1) ernst gemeinter, (2) fiktionaler 

und (3) literarischer Sprache: Fiktionale Sprechakte teilen demnach 

mit ernst gemeinten Sprechakten den Umstand, dass sie sich inten-

tional und somit im eigentlichen Sinn illokutionär und folglich 
sprechakttheoretisch gemäß Searles Paradigma beschreiben lassen; 

ihre Ontologie kann allerdings nicht von derjenigen literarischer 

Sprache unterschieden werden. Demnach besteht zwischen der In-

tentionalität eines fiktionalen Sprechaktes und seiner Ontologie ein 

arbiträres Verhältnis, das sich gemäß Searles Annahmen in ver-
gleichbarer Weise weder bei ernst gemeinten Sprechakten noch bei 

literarischen Phänomenen einstellt. Denn die Ernsthaftigkeit ernst 

gemeinter Sprechakte besteht gerade darin, dass ihre Ontologie 

durch ihre Äußerung gegeben ist – plus eine indefinite Reihe von 

dadurch mitinstanziierten Hintergrundannahmen (vgl. Int, 141ff.). 
Dem gegenüber stehen literarische Phänomene, die Searle jedoch 

nicht als Sprechakte erachtet, da der ontologische Status von Lite-

rarizität nicht illokutionär erwirkt werden kann. Searle sieht ent-

sprechend, dass die illokutionäre Kraft von Äußerungen begrenzt 

ist. Ebensowenig wie sich ein literarisches Werk qua Sprechakt 

schaffen lässt, lässt sich etwa eine Pizza qua Sprechakt backen, „be-
cause the capacities of representation are here exceeded“. (Int, 176) 

Die Grenzen des Sprechakts sind somit die Grenzen der Repräsen- 

tation. Demnach ist Searle bereits bei der Bestimmung fiktionaler 

Rede – im Sinne Liedtkes und Co. – ganz Searle II.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Dann aber bleibt die Forderung, die Searle in seiner „Reply“ als 

eingelöst betrachtet, offen – nämlich „to analyze the status of pa-

rasitic discourse“. Denn die vorgenommene sprechaktheoretische 

Bestimmung desselben, war überhaupt erst möglich geworden auf 
Kosten der Literarizität des „parasitic discourse“, den Austin doch 

verstand als „,poetical use of language‘“ (HTW, 104). So kommt 

auch Fish zu dem Schluss: „The truth is that Searle protects his 

distinction between fictional and serious discourse at the expense 

of its literary interest.“5 Denn wenn Fiktion und Literarizität effektiv 
nicht zu unterscheiden sind, dann ist entweder alle Fiktion litera-

risch oder alle Literatur fiktiv. Hält man nun etwa daran fest, dass 

es Literatur gibt, so müsste man schlussfolgern, dass es keine Fik-

tion in Searles Sinne gibt. Entsprechend folgert Fish: „[T]he cate-

gory ,work of fiction‘ finally has no content“.6  

Eine fiktionale Äußerung ist als „pseudo-performance“ (EM, 
65) eines Sprechaktes folglich kein echter Sprechakt, insofern die 

fiktionale Äußerung nicht auf Wahrheit verpflichtet ist. Dieser Ge-

danke wird zwar durch Searles aufweichenden Genre-Begriff abge-

schwächt, dennoch sind fiktionale Äußerungen nach Searles eige-

nen Ausführungen keine echten Handlungen. Umgekehrt liefert 
Searle aber auch keine Ressourcen, derlei sprachliche Entitäten an-

ders und dabei doch genuin zu bestimmen. Dann ist aber auch 

nicht zu sehen, inwiefern Searle damit „the challenge contained in 

Derrida’s question“ (Rep, 205) begegnen kann (Kap. III.4.2). Ent-

sprechend muss an dieser Stelle dann aber von einem Scheitern 
ausgegangen werden, Fiktionalität geistphilosophisch zu bestim-

men, insofern Fiktionalität tatsächlich sprechakttheoretisch ver-

standen und nicht einfach mit Literatur als einem Genre gleichge-

setzt werden soll. Sprechaktheoretisch betrachtet kann Searle eine 

g(eistphilosophische)-Fiktionalität nicht ausweisen – ohne ent-

scheidende sprechakttheoretische Annahmen (Kap. III.2.1.1) fal-
len zu lassen. 

Gäbe es nun zumindest einen Sprechakt poetischer Sprache, 

dann könnte immerhin eine Brücke zwischen ernst gemeinter und 

literarischer Sprache geschlagen werden. Searle scheint zu sehen, 

 
5 Fish, „How To Do Things with Austin and Searle“, 236. 
6 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  179 

dass so etwas bestehen müsste, um erklären zu können, warum un-

ter manchen Umständen auf poetische Sprache zurückgegriffen 

wird. Auch wenn Literarizität keine „internal property“ des illoku-

tionären Sprechaktes sei, so müsse doch Folgendes gesehen wer-
den: 

I believe (though will not attempt to demonstrate here) that „literature“ is 

the name of a set of attitudes we take toward a stretch of discourse, not a 

name of an internal property of the stretch of discourse, though why we 

take the attitudes we do will of course be at least in part a function of the 

properties of the discourse and not entirely arbitrary. (EM, 59) 

Entsprechend betrachtet Searle den von Austin eingebrachten „po-

etical use of language“ zumindest als „attitude“, die wiederum „at 

least in part“ als „a function of the properties of the discourse“ 
anzusehen ist. Dann würde Searle poetische Sprache zwar nicht als 

perlokutionären Sprechakt betrachten, aber als illokutionären 

Sprechakt mit einer definitorisch perlokutionären Ausrichtung.  

Diese Überlegung führt nun zurück zu Searles Kritik an Grice, 

die etwa auch für Habermas (vgl. ND I, 137) den Kern von Searle 
I ausmacht: „Grice in effect defines meaning in terms of intending 

to perform a perlocutionary act, but saying something and meaning 

it is a matter of intending to perform an illocutionary, not neces-

sarily a perlocutionary act.“ (SA, 44) Wie bereits gesehen, bestreitet 

Searle nicht, dass illokutionäre Sprechakte auch perlokutionäre Ef-
fekte haben können (vgl. SA, 25), sondern nur die Vorstellung, dass 

diese notwendig wären. Searle meint dabei nicht den Effekt, son-

dern den Grund, den Grice für diesen anführt. So erläutert Searle 

später: „Grice argued that meaning-intentions were intentions to 

produce a response in a hearer. I argued that meaning-intentions were 

intentions to produce understanding in the hearer“ (MCR, 211). Im 
Sinne dieser Tieferlegung vom Effekt auf den Grund – die für 

Liedtke und Co. den Übergang7 zu Searle II markiert – erläutert 

 
7 So hält etwa Liedtke fest: „Methodologically speaking, in his later 

works (1983, 1986) philosophy of language is part of a theory of intentional 
behaviour (as in 1969), but it is no longer part of a theory of communica-
tive behaviour. What a theory of language (or an essential part of a theory 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Searle dann (indem er „understanding“ mit „communication“ 

gleichsetzt),  

that in at least one sense of ,meaning‘, communication is derived from 

meaning rather than constitutive of meaning. Communication, one might 

say, is a consequence of meaning, but meaning exists independently of the 

intention to communicate that meaning. (MCR, 212) 

In dieser Fortsetzung der Grice-Kritik steckt zugleich ein Stück 

Selbstkritik – wie Searle explizit einräumt.8 Einen Bruch anzuneh-

men, der für eine Trennung von Searle I und Searle II spräche, 
scheint jedoch auch deswegen unangebracht, weil Searle II einfach 

als fortgesetzte Grice-Kritik – und in dieser besteht wesentlich Se-

arle I als Gegensatz zu Searle II – verstanden werden kann. Dies 

wird etwa auch von Leilich so gesehen, der den Unterschied zwi-

schen Searle II und Searle I schließlich im Sinne einer graduellen 
Entfernung vom Griceschen Paradigma der Kommunikation be-

schreibt: 

But in Meaning, communication, and representation, and later in Intentionality, 

Searle offered the view that this account [Speech Acts, P.F.] was still much 

too ,Gricean‘, because it tried to analyze meaning in terms of concepts 

which were related to a hearer, such as understanding or communication. 

[…] This approach [Speech Acts, P.F.] is still too similar to Grice’s, because 

it still analyzes meaning in terms of effects on an hearer (that is, in com-

municative terms), even if the effect is not a response such as a belief or 

action, but only the hearer’s understanding of the speaker’s intentions.9 

Was Fish als Searles Erklärung von Fiktionalität auf Kosten „of its 

literary interest“ bezeichnet hat, lässt sich vor diesem Hintergrund 

 
of language) is now part of is a theory of ,representation‘; […] The notion 
of representation occupies a fundamental position in the philosophy of 
Searle II.“ (Liedtke, „Representational semantics and illocutionary acts“, 
196) 

8 Vgl. MCR, 212: „Like most speech act theorists I have analysed mean-
ing in terms of communication. […] But now it seems to me, […] that in 
at least one sense of ,meaning‘, communication is derived from meaning 
rather than constitutive of meaning.“ Vgl. auch: MCR, 211. 

9  Leilich, „Intentionality, Speech Acts and Communicative Action“, 
162. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Scheitern von g-Fiktionalität  181 

besser verstehen: Denn was am Beispiel literarischer Werke zum 

Vorschein kommt, betrifft ebenso die Akzeptabilität fiktionaler 

Ontologie. Diese sind zwar intentional behauptbar (vgl. engl. to 

pretend), aber ihre Ontologien sind allein perlokutionär gegeben, 
das heißt als ein vom Sprecher unkontrollierbarer Effekt seiner Äu-

ßerungen (Akzeptabilität). Sie sind einem kommunikativ weiteren, 

auf Verstehen und Verständigung („understanding“) ausgerichte-

ten Paradigma verpflichtet, das sich illuktionaritätstheoretisch al-

leine nicht fassen lässt. Entsprechend hat Searle Probleme, zwi-
schen Literatur und Fiktion zu unterscheiden, weil seine Theorie 

mentaler Repräsentation dies – trotz anderslautender Behauptun-

gen (vgl. SA, 25) – jeweils nur negativ – als nicht-illokutionär – 

fassen kann. 

III. 2.2. Die Forderung nach epistemischer Durchsichtigkeit von 
g-Kontextualität 

Inhalt des Unterkapitels 

Es gilt zunächst den Akt des Versprechens als sprechakttheoretisches Para-

digma näher zu betrachten. Dabei zeigt sich, dass dessen formale Struktur den 

Akt immer schon mental denkt. Diese Psychologisierung der Sprache ist jedoch 

nur dann sinnvoll, wenn eine konstitutive Intersubjektivität der Sprache vo-
rausgesetzt wird. Dazu muss Searle in pragmatischer Hinsicht einen episte-

misch je schon positiven Kontextbegriff voraussetzen („Background“). Diese 

Annahme gilt es aber als bestreitbare Annahme einer Theorie herauszustellen. 

In diesem Sinne lässt sich – unter Zuhilfenahme einiger Positionen der For-

schung (Frank, Stekeler-Weithofer) – eine Freiheitsbedingung der Sprache for-
mulieren, die von der Möglichkeit einer nicht gegebenen Autotransparenz der 

Sprache zehrt. Dann aber wäre Searles sprechakttheoretischem Paradigma ei-

nes je schon epistemisch positiven Kontextes widersprochen.  

Als paradigmatischen Fall einer sprechaktheoretischen Handlung 

erachtet Searle das Versprechen:  

I shall take promising as my initial quarry, because as illocutionary acts go, 

it is fairly formal and well articulated; like a mountainous terrain, it exhibits 

its geographical features starkly. But we shall see that it has more than local 

interest, and many of the lessons to be learned from it are of general ap-

plication. (SA, 54) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Mit Nachdruck hat sich Friedrich Christoph Dörge dieser Auf-

fassung angeschlossen, im Versprechen den Standardfall eines 

Sprechaktes zu sehen:1 „Searle proceeds from the assumption that 

his analysis of promising is the analysis of a paradigmatic case of il-
locutionary act.“2 Diese Generalisierung erfolge freilich, so Dörge, 

innerhalb einiger tendenziell gewaltsamer Bestimmungen:  

At least some of those restrictions and qualifications appear to be forced 

upon us in order to avoid problems connected with the fundamental as-

sumptions, which are made in Searles account. However, given that certain 

assumptions force us to make those restrictions and qualifications, doubts 

must arise as to whether it is possible to generalise Searle’s account at all.3 

Angenommen nun Searles Sprechakt-Paradigma ist das des Ver-

sprechens und angenommen ausgehend von diesem Paradigma 
ließe sich eine generelle Sprechakttheorie entwickeln, dann stellt 

sich die Frage, welche Eigenschaft des Versprechens für Sprech-

akte im Allgemeinen paradigmatisch ist. Einen ersten Aufschluss 

können die folgenden Worte Searles geben:  

One can have any attitude one likes to the institution of promising. The 

obligation to keep a promise does not derive from the institution; it derives 

rather from the fact that a speaker in making a promise has created a de-

sire-independent reason for action. […] To repeat, the institution is the 

device that the agent uses, but it is not the source of the obligation. (SMS, 

5) 

Die Frage ist nun, worin „the source of the obligation“ besteht be-

ziehungsweise wie ein „desire-independent reason für action“ aus-
zusehen habe. Damit befindet man sich aber schon im Herzen von 

Searles Sprechakttheorie. Später erläutert Searle in diesem Sinne: 

„The methodology that I had used für analyzing speech acts was to 

analyze the necessary and sufficient conditions for the successful 

 
1  Vgl. auch die bereits erwähnte Einschätzung William P. Alstons 

diesbezüglich (William P. Alston, „Searle on Illocutionary Acts“, in: John 
Searle and his Critics, 57-80, bes. 58, 67).  

2  Friedrich Christoph Dörge, Illocutionary Acts. Austin’s account and 
what Searle made out of it. Inaugural-Dissertation (Tübingen: 2004), 144. 

3 Ebd., 213f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  183 

and non-defective performance of the act.“ (SMS, 7) Denn dasje-

nige, was einen Sprecher in einem handlungstheoretischen Sinn 

verpflichtet („obligation“), ist zugleich dasjenige, was einen Sprech-

akt sprachtheoretisch bedingt: Die Bedingung für sprachliches 
Handeln besteht demnach in der handlungswirksamen Bereit-

schaft, sich auf dasjenige einzulassen („obligation“), was eine Äu-

ßerung sprachlich voraussetzt. Dies kann ohne Weiteres als eine 

Erweiterung von Austins „our word is our bond“-Theorem ange-

sehen werden. Dann stellt sich aber die Frage, wie etwa Lügen in 
dieses Paradigma passen. Searle verweist nun darauf, dass ein unau-

frichtiges Versprechen der formalen Struktur des Versprechens 

nicht entgegensteht: „To say, ,I promise to do A‘ is to take respon-

sibility for intending to do A, and this condition holds whether the 

utterance was sincere or insincere.“ (SA, 62) Die entscheidende 

Frage ist natürlich, wie die „responsibility for intending to do A“ 
vor dem Hintergrund einer Lüge gedacht werden kann. Mark Siebel 

hat sich nun eingehender mit der Frage beschäftigt, worin bei Searle 

ein „illocutionary point“ besteht, der Searle zufolge den Kern eines 

jeden Sprechaktes ausmache: „An understanding of illocutionary 

point or purpose is central to the understanding of speech acts be-
cause each genuine illocutionary act has an illlocutionary point or 

purpose built into it in virtue of its being an act of that type.“ (Resp, 

81) Siebel zufolge kann der „illocutionary point“ ganz allgemein als 

die Absicht verstanden werden, jemanden (den Hörer oder den 

Sprecher) dazu zu bringen, etwas zu tun.4 Für solche Äußerungen 
wie die unaufrichtiger Versprechen hält Siebel fest: „In such a case, 

however, the speaker does not intend to achieve the illocutionary 

point“. 5  Wenn eine Äußerung aber stets „responsibility“ für 

Geäußertes freisetzt, dann ist Lügen prima facie eine Absurdität – 

wie auch Searle festhält: „A clue that the speaker does take such 

responsibility is the fact that he could not state without absurdity, 
e.g., ,I promise to do A but I do not intend to do A‘.“ (SA, 62)  

Entsprechend lässt sich der Fall des Lügens als Scheideweg zwi-

schen einem kommunikativen Sprechaktverständnis auf der einen 

 
4 Siebel, „What is an illocutionary point?“, 125. 
5 Ebd., 129. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Seite und einem intentionalen Sprechaktverständnis auf der ande-

ren Seite beschreiben. Denn im Lügen treten beide Aspekte ausei-

nander: die Verpflichtung, die sich aus einer Äußerung gegenüber 

Anderen ergibt und die innere Haltung, die ein Sprecher dazu ein-
nimmt. Im Lügen sind beide Aspekte manifest gegeben, da es sich 

anders nicht um Lügen handelte, insofern dieses gerade im Wider-

spruch von öffentlicher Kundgabe und innerer Repräsentation die-

ser Kundgabe besteht. Lügen ist in einem sprechakttheoretischen 

Sinn per se amoralisch – was nicht heißen soll, dass es nicht Fälle 
geben kann, in denen Lügen aus ethischen Gründen ratsam ist. 

Aber in einem sprechakttheoretischen Sinn besteht Lügen in der 

moralischen Unterminierung der Handlung.  

Die Formalisierung des Sprechhandelns als Versprechen ist der-

gestalt als Ausweitung der Struktur des Versprechens über den Fall 

eigentlichen Versprechens hinaus zu verstehen. Eine plausible Ge-
neralisierung von Eigenschaften des Versprechens besteht nun si-

cherlich darin, dass Äußerungen Sprecher verpflichten und dass 

Äußerungen jenseits ihrer Bedeutung einen „illocutionary point“ 

haben müssen (vgl. Kap. III.2.2). Searle geht hierbei jedoch immer 

schon von der unmittelbar mit dem Äußern von Worten mitgege-
benen intersubjektiven Erkennbarkeit des „illocutionary point“ 

aus. Dabei besteht dasjenige, was Searle am Sprechakt als paradig-

matisch für alle Sprechakte erachtet, nicht darin, dass alle Sprech-

akte Versprechen seien – sehr wohl aber darin, dass alle Sprechakte 

Handlungen darstellten, die als unterschiedliche Handlungen un-
terschiedliche sprachliche Bedingungen hätten. In diesem Sinn 

kann festgehalten werden, dass die Kompatibilität der sprachlichen 

Repräsentation der Welt (Semantik) mit der sprachlichen Reprä- 

sentation des Geistes (Intentionalität) schließlich dadurch möglich 

werde, dass der Begriff der Wahrheitsbedingungen einer Äußerung 

selbst eine Pluralisierung erfahre. Dies gilt nun aber nicht nur für 
Versprechen, sondern auch für Prädikation, insofern gilt „that 

predication is not an act which can occur alone, but can only occur 

as part of some illocutionary act“. (SA, 124) 

So bemüht sich Searle zunächst folgende Frage zu beantworten: 

„[T]he question naturally arises how I know that what I have to say 
is true.“ (SA, 5) Dies kann, so Searle, nun nicht Gebrauch sein und 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  185 

es kann kein Aspekt von Kommunikation sein, sondern es muss 

intrinsisch mental sein – „intrinsic mental content“ (RM, 200), wie 

es später heißt. Das Verfügen über Bedeutung wird schließlich kau-

sal erklärt und folglich naturalisiert, da das Gehirn allein die Fähig-
keit habe, „to cause and sustain conscious thoughts“ (RM, 239). 

Kommunikation und Verständigung werden demnach, wie Kan-

netzky festhält, zu einer „application of an implicit meaning the-

ory“.6 Diese „implicit meaning theory“ beruhe aber auf der „ontol-

ogy of the mental“ (RM, 20). Bedeutung ist demnach selbst kein 
epistemischer, sondern ein ontologischer Umstand. Was Searle 

streng genommen sagt, ist also: Bedeutung wird nicht erkannt, Be-

deutung ist mental und folglich immer schon intersubjektiv gege-

ben, weil die Bedingungen für die Erkennntnis von Bedeutung un-

mittelbar mit einer Äußerung gegeben sind.7  

Dieser Ontologie sind nun aber Äußerungen nicht nur in einem 
semantischen, sondern in einem sprechakttheoretischen Sinn ver-

pflichtet. Ein Versprechen stellt demnach im Allgemeinen eine 

Verpflichtung dar, etwas zu tun: „The point or purpose of a pro-

mise is that it is an undertaking of an obligation to do something.“ 

(EM, 2) Entsprechend sind nun aber auch Beschreibungen 
gedacht: „The point or purpose of a description is that it is a rep-

resentation (true or false, accurate or inaccurate) of how something 

is.“ (EM, 2) Searle erläutert: „These differences correspond to the 

essential conditions in my analysis of illocutionary acts in chapter 3 

of Speech Acts“ (EM, 2). Diese Voraussetzungslogik wird schließlich 
als Pluralität von Kriterien expliziert:  

The basic idea here is the old one that the meaning of a statement is some-

how given by its truth conditions, the meaning of a command is given by 

 
6 Kannetzky, „Expressibility Explicability, and Taxonomy“, 78. 
7 Dagegen protestiert Stekeler-Weithofer schon aus methodologischen 

Gründen: „Hence, the methodological order turned upside down if we say 
that understanding what A did is to understand his intention.“ (Stekeler-
Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, in: Communication 
and Intelligibility, 113-134, 133) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

its obedience conditions, the meaning of a promise is given by its fullfil-

ment conditions, and so on. (MCR, 220) 

Searle meint nun den Welt- und Geistbezug der Sprache durch eine 

Pluralität an Bedeutungskriterien („truth conditions“, „obedience 

conditions“, „fullfilment conditions“) erklären zu können. William 

P. Alston bemerkt dazu, dass es sich hierbei um „quite a mixed 
bag“8 handelt beziehungsweise um „a rather obscure synonym for 

the analysandum rather than digging into its structure“.9  Auch 

Siebel meint: „In a nutshell, it is hard to grasp the point of an illo-

cutionary point.“10 Es muss mithin angemerkt werden, dass die von 

Searle gelieferten Kriterien keine Kriterien der jeweiligen Akte tout 

court sind, sondern jeweils Kriterien dieser Akte im Sinne des jewei-
ligen Sprecherbewusstseins. Sie sind zwar notwendig – weil ein 

Sprecher wissen muss, was er tun und sagen muss, um diese oder 

jene Handlung zu vollziehen oder auf dieses oder jenes in der Welt 

Bezug zu nehmen –, aber sie sind nicht hinreichend, weil eine 

Handlung nicht zwingend mit der Erkenntnis der Bedingungen ei-
ner Handlung gegeben ist. Im Fall des Versprechens scheint dies 

zunächst weit hergeholt: Man sagt „Ich verspreche“ und schon ver-

spricht man. Demnach gäbe es keinen Unterschied zwischen 

Satzintention (beziehungsweise Handlungsintention) und Spreche-

rintention. Besonders unplausibel scheint der Einwand etwa im 
Falle des Grüßens und Dankens, worauf Siebel hinweist.11 Denn 

schon das Äußern eines Grußwortes oder eine Danksagung genü- 

gen, um den Akt des Grüßens oder Dankens zu vollziehen. Dies 

liegt daran, dass grüßen und danken sogenannte Erfolgsverben 

sind.12 Aber um etwa ein Treffen zu beenden, kann man ein solches 

nicht einfach beenden, wie man grüßen kann, wenn man grüßen 

 
8 Alston, „Searle on Illocutionary Acts“, 68. 
9 Ebd., 69. 
10 Mark Siebel, „What is an illocutionary point?“, in: Speech Acts, Mind, 

and Social Reality, 125-140, 138. 
11 Ebd., 133. 
12 Vgl. Siebel, „What is an illocutionary point?“, 132. Dort findet sich 

der Verweis auf: Alston, Illocutionary Acts and Sentence Meaning (Ithaca: Cor-
nell University Press, 2000), 90-93. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  187 

will.13 Eine Konferenz zu beenden, heißt nicht sie beenden zu wol-

len; Wahlen zu gewinnen, heißt nicht Wahlen gewinnen zu wollen. 

Um den entsprechenden Akt zu verstehen, sind zwar Erfüllensbe-

dingungen notwendig, aber ihr Gegebensein für ein Bewusstsein ist 
nicht hinreichend für das Gegebensein ihres Vollzugs. Mit anderen 

Worten: Ein Sprecher kann nicht zugleich sprechend einen Akt 

vollziehen und dabei schon die entsprechenden Erfüllensbedin-

gungen etablieren – von Ausnahmen wie dem Danken und Grüßen 

einmal abgesehen. Aus der mentalen Ontologie Searles folgt dem-
nach, dass Akte selbst etwas Mentales sind.14 Damit stehen sie im 

Gegensatz zu Bedeutung, die wesentlich öffentlich ist, denn die Er-

kenntnis des Vorliegens eines Aktes durch einen Anderen geschieht 

nicht anders als im öffentlichen Raum. Bedeutung muss aber, Se-

arle zufolge, den mentalen Aktcharakter des Geäußerten garantie-

ren – wobei Garantie heißen muss, einwandfrei zu repräsentieren. 
Dann aber wird Bedeutung gerade ihrer Öffentlichkeit, das heißt 

der Möglichkeit, offen zu sein für Andere, beraubt. In diesem Sinn 

fordert auch Kannetzky das „principle of expressibility“ umzudeu-

ten: „It should be related to an ,open language‘ that has space for 

what Searle calls ,inexact language use‘.“15  
Nun lässt sich das Verhältnis von Illokutionarität und Satzbe-

deutung aber auf zwei Weisen denken: einmal direkt und unmittel-

bar (z.B. als Grüßen, Danken, Versprechen) und einmal mittelbar 

(z.B. als Beenden eines Treffens, als Gewinnen von Wahlen). Wenn 

die Sprechakttheorie dergestalt a „non-uniform account of having 
an illocutionary point“ 16 einnehmen müsste, dann stellt sich die 

Frage, ob Searle dafür die theoretischen Ressourcen bereit hält. 

Denn seine explanatorische Stärke liegt doch vielmehr in der un-

mittelbaren, näherhin psychologischen Seite von Sprechakten – so 

 
13 Das Beispiel stammt von Siebel (Siebel, „What is an illocutionary 

point?“, 132). 
14 Auch Apel spricht in diesem Sinn von der „preillocutionary inten-

tionality of these acts“ (Apel, „Is Understanding more Basic than Linguis-
tic Meaning?“, 46). 

15 Kannetzky, „The Principle of Expressibility and Private Language“, 
in: Communication and Intelligibility, 191-212, 191.  

16 Siebel, „What is an illocutionary point?“, 133. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

auch Alston: „The theory of speech acts is used to provide re-

sources for the conceptualization of intentional psychological sta-

tes.“17 Damit einher geht der Verzicht auf eine genuin kommuni-

kative Erklärung von Sprechakten, weil die Kommunikabilität des-
jenigen Sprechaktes, den ein Sprecher vollziehen will, immer schon 

vorausgesetzt wird. Es wird mithin unterstellt, dass die Bedingun-

gen des Gegebenseins eines bestimmten Sprechaktes bereits schon 

mitgeteilt worden sind, sobald eine Äußerung vollzogen wird. Dies 

bedeutet aber die Sprachlichkeit (Kommunikabilität, Mitteilbarkeit) 
von etwas anzunehmen, das eigentlich – mittelbar oder unmittelbar 

– abhängig ist von der spezifischen Sprachlichkeit einer konkreten 

Äußerung. Dadurch wird aber die Sprachlichkeit dieser Handlun-

gen, mithin die Sprachlichkeit des Mentalen, zu einem theoreti-

schen Desiderat (Kap. III.2.1). Anton Friedrich Koch hat dazu in 

einem anderen, gleichwohl relevanten Zusammenhang bemerkt:  

Mit dieser Frage [der Sprachlichkeit des Mentalen, P.F.] ist man im allge-

meinen etwas zu leichtfertig, wohl weil der erste Schritt zu ihrer Beantwor-

tung so selbstverständlich erscheint: Es sind unsere besonderen menschli-

chen Fähigkeiten, relativ zu denen es einen intentionalen Standpunkt und 

zugehörige Erklärungsstrategien und Begriffe gibt. Aber das kann nicht die 

ganze Antwort sein, denn dann wäre sie fehlerhaft zirkulär. Unsere beson-

deren menschlichen Interessen und Fähigkeiten sind nur für den intentio-

nalen Standpunkt und können dessen begriffliche Genese daher nicht er-

klären.18 

Die Ausweitung des Paradigmas des Versprechens unter der Vo- 

raussetzung einer psychologisierten Sprachlichkeit auf alle Sprech-

akte ist aber nicht nur als Verallgemeinerung problematisch, son-

dern bereits beim Versprechen selbst. Dies wirft auch einen Blick 
auf die erste der zwei vorhin gestellten Fragen, nämlich was ein 

Versprechen überhaupt sein soll. Wenn ein Versprechen als 

Sprechakt wesentlich sprachlich ist, dann muss die unzureichende 

(Alston/ Koch) Psychologisierung der Sprachlichkeit bereits beim 

 
17 Alston, „Searle on Illocutionary Acts“, 75. 
18  Anton Friedrich Koch, „Philosophie und Metaphysik“, in: Uwe 

Justus Wenzel (Hrsg.), Vom Ersten und Letzten. Positionen der Metaphysik 
in der Gegenwartsphilosophie (Frankfurt a.M.: Fischer, 1999), 77-97, 83. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  189 

Verständnis des Versprechens selbst fehlerhaft sein. Davon bleiben  

Searles richtige Einsichten in die psychologische Struktur des Ver-

sprechens (und aller Sprechakte) unberührt.  

Nun meint Searle damit aber nicht nur eine Beschreibung der 
Sprache-Geist Relation – als einer Spielart der Sprache-Welt Rela-

tion (vgl. Kap. III.2.1) – zu geben, sondern vermengt diese mit ei-

ner ontologischen Fragestellung: Searle sieht sehr wohl, dass sein 

Mentalismus nicht hinreicht, sich selbst zu begründen. Dabei folgt 

Searle zunächst der plausiblen Annahme, formelle Kriterien von 
Bedeutung in nicht-formellen Praktiken zu gründen, was ihn auf 

den Begriff des „Background“ (Int, 141) führt: 

The Background is a set of nonrepresentational mental capacities that en-

able all representing to take place. […] In order that I can now have the 

Intentional states that I do I must have certain kinds of know-how: I must 

know how things are and I must know how to do things, but the kinds of 

„know-how“ in question are not, in these cases, forms of „knowing that“. 

(Int, 143) 

Searle wäre zuzustimmen, wenn er den „Background“ nun als et-

was betrachtete, das zwischen Realismus und Irrealismus keinen on-

tologischen Vorrang etablierte. 19 In diesem Sinn legt Searle zu-

nächst auch nahe, sein „Background“-Theorem zu verstehen: 

There can’t be a fully meaningful question „Is there a real world independ-

ent of my representations of it?“ because the very having of representa-

tions can only exist against a Background which gives representations the 

character of „representing something“. (Int, 159)   

Bis hierhin vertritt Searle also eine ontologisch neutrale Position, 
die zwar die Notwendigkeit eines Hintergrunds behauptet „which 

gives representations the character of ,representing something‘“, 

die aber nicht bestimmt, ob dieser Hintergrund inferentiell oder 

korrespondentiell – im Sinne Prices (vgl. Kap. III.2.1) – gedacht 

werden muss.20 Dann aber schließt Searle an: „This is not to say 

that realism is a true hypothesis, rather it is to say that it is not a 

 
19  Vgl. Kap. I.2; siehe auch: Price, „Metaphysics after Carnap: The 

ghost who walks?“, 338.  
20 Vgl. Price, „Two expressivist programmes, two bifurcations“, 36. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

hypothesis at all, but the precondition of having hypothesis.“ (Int, 

159) Noch deutlicher wird die Voraussetzung einer realistischen 

Ontologie schließlich in Searles Annahme eines zeitgenössischen 

Biologismus (RM, xi). Diesen macht Searle zum Ausgangspunkt 
seiner Sprachphilosophie:  

A natural consequence of the biological approach advocated in this book 

is to regard meaning, in the sense in which speakers mean something by 

their utterances, as a special development of more primitve forms of In-

tentionality. […] And the definition is nontrivial in this sense: we define 

speakers’ meaning in forms of Intentionality that are not intrinsically lin-

guistic. (Int, 160) 

Dergestalt rechtfertigt Searle unter Zuhilfenahme einer natural-

istisch verstandenen Ontologie das bereits kenntlich gemachte Pri-

mat mentaler Repräsentation: „The brain is all we have for the pur-

pose of representing the world to ourselves and everything we can 

use must be inside the brain.“ (Int, 230) Entsprechend konsequent 
ist rückblickend von Intentionality zu Speech Acts die „reliance on the 

intuitions of the native speaker“ (und entsprechend verfehlt sind 

die Versuche, beide Werke gegeneinander auszuspielen).21  

Gegen diese Strategie Searles hat jedoch McDowell im Sinne ei-

nes Putnamschen Externalismus folgenden Einwand formuliert:  

[O]n any normal understanding of the words he [Searle, P.F.] uses here, 

this remark is straightforwardly and obviously false. We have all kinds of 

things other than the brain for the purpose of representing the world to 

 
21 Im Sinne der Aufhebung der Zweiteilung von Searles Werk sei der 

Vollständigkeit halber erwähnt, dass die Annahme eines solchen nicht-

repräsentationalen Hintergrunds, der als „embodiment of my commitment 
to realism“ (Int, 159) mentale und physische Eigenschaften umfasst – „in-
cluding various skills, abilities, preintential assumptions and presupposi-
tions, stances and non representational attitudes“ (Int, 151) –, methodisch 
bereits in Speech Acts vorweggenommen ist: „This method, as I have been 
emphasizing, places a heavy reliance on the intuitions on the native 
speaker. […] Such intuitions can indeed be justified, but only by falling 
back on other intuitions.“ (SA, 15) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  191 

ourselves: sounds, marks on paper, arrangements of models […], in short 

all kinds of bits of the world outside our brain.22 

Das heißt nun nicht, dass es biologische und andere physikalisch 

beschreibbare Eigenschaften der Welt, die eine Voraussetzung von 

Sprache bildeten, nicht gebe; es heißt nicht, dass es falsch sei, die 

Psychologizität von Sprechakten zu bemerken oder dass Sprache 
nicht auch richtigerweise als „embodiment“ (Int, 159) bestimmter 

naturalistischer Annahmen beschrieben werden könne. Searles 

Fehler kann aber als derjenige Fehlschluss betrachtet werden, den 

Price die „perspectival fallacy“23 genannt hat – nämlich „to mistake 

a genuine but merely perspectival privilege for something stronger 

– for an absolute ontological criterion“.24 Oder anders gewendet: Se-
arle nimmt notwendige schon für hinreichende Bedingungen, da, 

wie McDowell richtigerweise einwendet, auch die Welt außerhalb 

des Gehirns Teil des Repräsentationsmetabolismus ist und dieser 

entsprechend nicht allein mental erklärt werden kann.  

Der „Background“ im Sinne pragmatisch ergänzender Praktiken 
des Sprechhandelns kann zumindest als Name für die Lösung ver-

standen werden, inwiefern Sprechakte intelligibel sein können, 

ohne dass bereits die Sprachlichkeit (Kommunikabilität) der Vo-

raussetzungen von Sprechakten behauptet werden müsste. In die-

sem Sinn müsste hier auf eine potenziell sprachliche Ebene an Hin-
tergrundinformationen Bezug genommen werden, die jedoch 

selbst intersubjektiv befragbar bleiben müsste – gerade auch durch 

das Äußern von Sprechakten. Searles „Background“ bleibt aber nur 

eine Bezeichnung für diese Lösung, wenn er als konstitutive Intel-

ligbilitätsbedingung von Sprechakten nur in Abhängigkeit von die-

sen gedacht wird. Der „Background“ ist dann eine Bedingung ab-
soluter Intersubjektivität, in der die Möglichkeit systematischen 

Missverstehens – also die Annahme unterschiedlicher Bedingun-

gen für das Gegegebensein desselben Sprechaktes – ausgeschlossen 

 
22 John McDowell, „Intentionality De Re“, in: John Searle and his Critics, 

215-225, 221. 
23 Vgl. Price, „Pluralism, ,world‘ and the primacy of science“, in: Ex-

pressivism, Pragmatism and Representationalism, 45-64, 58. 
24 Ebd., 59. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

ist. Dieses immer schon epistemisch positive Verständnis des Hin-

tergrunds wird insbesondere am Beispiel der Prädikation deutlich.  

In diesem Sinn hält Searle fest: „[P]redication is not an act which 

can occur alone, but can only occur as part of some illocutionary 
act.“ (SA, 124) Dies hat nun bereits Interpreten von Speech Acts – 

insofern diese Speech Acts vor dem Hintergrund von Austins Aus-

führungen zur Sprechakttheorie gelesen haben – verblüfft.25 Searle 

erläutert dies folgendermaßen:  

We have throughout the analysis of speech acts been distinguishing be-

tween what we might call content and function. In the total illocutionary act 

the content is the proposition; the function is the illocutionary force with 

which the proposition is presented. (SA, 125) 

Diese generelle Verteidigung von Prädikation („the content is the 

proposition“) ist nun insoweit erstaunlich, als dass Austin in seiner 
Behandlung der Sprechakte gerade einen Weg jenseits jener „age-

old assumption in philosophy“ aufzeigen will, wonach „to say 

something […] is always and simply to state something“. (HTW, 

151) Entsprechend hält Cavell fest:  

Austin’s so called theory of speech acts is in effect the presentation of a 

massive class – or set of classes – of counterexamples to this assumption 

– a set that proves to have interests well beyond this initial interest – 

namely one in which what are grammatically statements are not in the busi-

ness of stating facts truly and falsely.26 

Searle führt nun jedoch eine Reihe von Regeln (1-8, vgl. SA, 126f.) 

der Prädikation ein, wonach Regel 4 und 5 zusammengenommen 

 
25 Zu denken wäre hier an Moati (Moati, „Le prisme descriptiviste de la 

théorie des actes de langage de J.R. Searle“, 225) im Ausgang von Cavell 
(Cavell, „What did Derrida want of Austin?“, 49) sowie an Jeffrey Hersh-
field (Jeffrey Hershfield, „What can Austin tell us about truth?“, in: Philo-

sophical Investigations 33/3 (2010), 220-228, 223). Derselbe Umstand wird 
unter stärker geistphilosophischen Prämissen auch von John McDowell 
gesehen, der in diesem Sinn von Searles Absicht „of anchoring particular-
directedness“ (McDowell, „Intentionality De Re“, 216) spricht (vgl. auch 
ebd., 220). 

26 Cavell, „What did Derrida want of Austin?“, 49. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  193 

in etwa besagen, dass die Äußerung eines Satzes (also eines Sprech-

aktes), die Referenz zu einem Objekt X einschließt (Regel 4), das 

über die logische Eigenschaft verfügt, wahr oder falsch zu sein (Re-

gel 5). Wenn Searle sagt, „that it is logically possible for P to be true 
or false of X“ (SA, 126) – also dass die Äußerung P etwas Wahres 

oder Falsches über X prädiziere –, dann ist diese Behauptung zwar 

sicherlich für manche Sprechakte zutreffend, etwa im Falle der Äu-

ßerung „Einen blauen Kaffee, bitte“, da es blauen Kaffee nicht 

gibt. Es ist aber nicht zu sehen, inwiefern dieser Spezialfall eines 
illokutionären-Aktes-mit-falscher-Prädikation schon ausreicht, um 

einen grundsätzlichen Zusammenhang von Prädikation und 

Sprechhandeln zu etablieren. Searle müsste zur Begründung seiner 

Behauptung auf einen maximal trivialen Umstand verweisen, näm-

lich dass schon die Äußerung „Einen Kaffee, bitte“ eine Minimal-

prädikation enthielte, etwa dergestalt dass es Kaffee gibt und Kaf-
fee etwas ist, wonach man sinnvollerweise fragen kann. Demnach 

wäre das Objekt eines Sprechaktes schon als Referenz in einem on-

tologischen Sinn zu verstehen. In einem vorläufigen Sinn wäre die 

Äußerung „Kaffee“ dann aber nicht von „Gavagai“ im Szenario 

radikaler Übersetzung à la Quine verschieden (vgl. Kap. I.2). Dem 
würde Searle entgegenhalten, dass die Referenz von „Kaffee“ in 

dem Sprechakt „Einen Kaffee, bitte“ hinreichend bestimmt sei: 

nämlich als eines jener Kaffeegetränke, die die entsprechende Kaf-

feebar im Sortiment hat und die man dort bestellen kann. Dann 

aber ist die Referenz von „Kaffee“ in „Einen Kaffee, bitte“ gerade 
nicht als Minimalprädikation verstanden, sondern pragmatisch: 

nämlich etwa als der Kaffee, den ein Sprecher immer trinkt oder 

den der Barista immer ausschenkt. Dieses Vorverständnis mar-

kierte dann den Unterschied zu Quines „Gavagai“-Szenario. Die-

ses Vorverständnis besteht aber in einer schon etablierten episte-

mischen Situation, nämlich einem epistemisch positiven Kontext-
begriff. Diese Kontextualität des Sprechaktes genügt zwar einer-

seits, um einen Unterschied zum „Gavagai“-Szenario zu etablieren, 

aber sie begründet noch keinen Zusammenhang zwischen Prädika-

tion und Sprechhandeln. Es sei denn, man erklärte den epistemisch 

positiven Kontextbegriff zur grundsätzlichen Voraussetzung 
sprachlicher Äußerungen. Aber auch dann bliebe Prädikation als 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Sprechhandeln unerklärt, weil ein epistemisch positiver Kontext-

begriff stets nur die pragmatische Ergänzung der Referenz von Äu-

ßerung erklärt aber gerade nicht ihre Prädikation.  

Der epistemisch positive Kontextbegriff ersetzt dann aber eine 
mögliche Bezugnahme auf einen Bereich empirischer Erfahrung, 

von dem ausgehend sich Referenz in einem nicht schon pragma-

tisch voreingenommenen Sinn verstehen ließe. Anstatt den Hinter-

grund aber in diesem Sinn einer offenen Ontologie zu verstehen, 

setzt dieser eine bestimmte Ontologie voraus, die allein pragma-
tisch-kontextuell gerechtfertigt ist. Übertragen auf das Kaffee-Bei-

spiel hieße dies: Ich muss wissen, dass es Kaffeebars gibt und wie 

ich mich dort zu verhalten habe, um Kaffee bestellen zu können. 

Ontologische Voraussetzungen werden von der Aussage dergestalt 

nicht pragmatisch-kontextuell absorbiert, sondern vorausgesetzt: 

Der Sprechakt „Einen Kaffee, bitte“ ist demnach als die Prädika-
tion zu verstehen, dass es Kaffeebars gibt und bestimmte Konven-

tionen nach denen diese funktionieren. „Einen Kaffee, bitte“ zu 

sagen prädiziert somit – aufgrund des „Backgrounds“ – unendlich 

viel (dass es Kaffeebars gibt, dass Kaffee angebaut wird, dass es 

Handel gibt, dass es Schiffsverkehr gibt, Transportmittel, Technik, 
Ökonomie etc.). Weil daraus aber ontologisch unendlich viel folgt, 

muss gesehen werden, dass es sich dabei gerade nicht um Prädika-

tion handelt, weil überhaupt nichts Bestimmtes prädikabel ist, da 

immer schon alles Prädizierte als intersubjektiv verständlich vo-

rausgesetzt ist. Dann wird zugleich völlig unerklärlich, wie etwas in 
einem qualifizierten Sinn prädiziert werden kann, wenn qua in-

tersubjektiv geteilter Sprache immer schon alles prädiziert worden 

ist. Mit anderen Worten: Searle fordert die intersubjektive Durch-

sichtigkeit von g-Kontextualität (Kap. III.2.1.1), da dies anders 

kommunikabilitätsgefährdend wäre. Er gefährdet dadurch aber 

(auf theoretischer Ebene) zugleich den Sinn, warum in einer solcher-
maßen epistemisch durchsichtigen (diaphanen) Sprache überhaupt 

noch gesprochen werden soll.   

Diesen perspektivischen Fehlschluss (Price) von einer episte-

misch immer schon positiv gedachten Situation auf eine Ontologie 

vollzieht Searle aber auf dem Rücken empirischer Erfahrung. Diese 
überbrückt Searle durch den – bereits angezeigten (Kap. III.2.1) – 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  195 

Bezug von Ungleichem (Gemeintes und Geäußertes) aufeinander. 

Dies wäre möglich, wenn es einen Nachweis gäbe, dass eine ent-

sprechende Übertragbarkeit gewährleistet ist. Dieser Nachweis 

müsste darin bestehen, dass die Nichtsprachlichkeit der Intentio-
nen ihrer Sprachlichkeit entspricht oder zumindest entsprechen 

kann. Da Searle aber diese Nichtsprachlichkeit überhaupt nicht 

thematisiert, bleibt auch seine Sprachlichkeit der Intentionen eine 

blinde Voraussetzung.27 Der erste Text, der dem kritisch nachge-

gangen ist, war Franks „Die Entropie der Sprache. Überlegungen 
zur Debatte Searle-Derrida“.28 Frank erkennt in der Äquivalenz 

von Satzbedeutung und Sprecherintention „eine methodische Prä-

misse“, die dazu dient, „das Problem der Unentscheidbarkeit“ gar 

nicht erst „in die Innerlichkeit des Sinnentwurfs“ eindringen zu las-

sen.29 Frank erkennt ferner die sich daraus ergebende Eleganz der 

Theorie, durch die, so Frank,  

der Schein eines Zugeständnisses an die Individualität eines sprechenden 

Subjekts und an die Individualität seiner Äußerung unterderhand zerstört 

und zugunsten der notwendigen Allgemeinheit und Wiederholbarkeit des 

tatsächlich Gesagten zurückgenommen [werde].30 

Frank sieht nun aber auch, dass dies nur durch zusätzliche Annah-

men gerechtfertigt werden kann, die Searle in seiner „Reply“ spezi-

fiziert. Diese lauten: Eine Äußerung muss exakt („precisely“, Rep, 

202) eine Widergabe der Intentionen sein und sie muss zudem aus-

 
27 Die wenigen aufschlussreichen Stellen hierzu finden sich in (Int, 176-

179). Dort wird aber auch klar, dass Searle diese Sprachlichkeit, also die 

Übertragbarkeit von mentalen Zuständen auf sprachliche Ausdrücke, im-
mer schon voraussetzt: „Given the existence of language as an institution, 
what is the structure of individual meaning content?“ (Int, 176, eigene Her-
vorhebung, P.F.) 

28 Frank, „Die Entropie der Sprache. Überlegungen zur Debatte Searle-
Derrida“, vgl. insbesondere: 500f. 

29 Ebd., 500. 
30 Ebd., 500f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

reichend kodifiziert sein, damit Searles Hypothese vom Regelcha-

rakter der Sprache greifen könne.31 Zugleich räumt Searle aber ein, 

dass „these intentions may be more or less perfectly realized by the 

words uttered.“ (Rep, 202) Dazu bemerkt Frank: „Dieses ‚Mehr o-
der weniger‘ bezeichnet freilich die ganze Schwierigkeit dieser The-

orie.“32 Denn dann stellt sich die Frage: Welche kriteriellen Res-

sourcen kann Searle noch mobilisieren, um festzustellen, ob eine 

Intention nun „more or less“ realisiert worden ist? Wenn in der 

Searlschen Theorie Sprecherintention und Satzbedeutung schließ-
lich identisch sein sollen (Äquivalenzannahme), welche Möglich-

keiten bleiben dann, sie in der Praxis zu unterscheiden? Dies führt 

Frank zu einer verheerenden Konsequenz aus: 

Mit einem Wort: auch und gerade Searle kann die strukturelle Möglichkeit 

nicht ausschließen (und zwar in seiner Theorie nicht ausschließen), daß die 

‚vorausdrückliche Intention‘[…] und die gemachte Äußerung einander in-

kongruent sind – und das setzt voraus, daß Intention und Ausdruck, ob-

wohl sie in der Äußerung zusammen gehen, doch nicht einfach dasselbe 

sind. Auf dieser Selbigkeit muß Searle aber bestehen, will er die Beherrsch-

barkeit der Intention durch die sprachliche (und institutionelle) Konven-

tion – und mithin das Regel-Modell der Sprache und des Verständnisses – 

nicht aufgeben.33  

Nach Frank hat Stekeler-Weithofer gegen die Selbstverständlich-

keit der Sprachlichkeit von Intentionen bei Searle – die Kongruenz 
von Intention und Ausdruck, wie sich nun mit Frank sagen ließe – 

eingewandt, dass die „limits of immediate self-knowledge“ nicht 

anerkannt würden.34 Dies hängt mit folgender Überlegung zusam-

men: Searle hätte recht, wenn seine Theorie tatsächlich formalisier-

bar wäre. Hiervon geht Searle aus. So formalisiert er etwa den 
Sprechakt als F(P) (vgl. FIL, 2), wobei p den propositionalen Inhalt 

meint und F die illokutionäre Kraft der Äußerung. Das Paradigma 

 
31 Ebd., 501. Frank sagt, es komme entscheidend darauf an, dass die 

Äußerungen „von der Natur der ‚Typen‘ [seien]“ (ebd.). 
32 Frank, „Die Entropie der Sprache. Überlegungen zur Debatte Searle-

Derrida“, 501. 
33 Ebd. 
34 Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 126. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  197 

einer solchen Form lautet: „Ich verspreche, dass X“. Dies veran-

lasst Stekeler-Weithofer nun zu folgender War-nung:  

A rather deep and difficult problem, then, of all formalist approaches in 

analytical philosophy is this: If we use in our ,explanations‘ or ,theories‘ of 

action or meaning or concepts free variables for intentions or beliefs, then 

propositions or possibilities, mental or physical events, or if we use formal 

constants for predicates like intending or believing, there is a tendency to 

forget about the interpretation of the variables and practices.35 

Stekeler-Weithofer hebt damit auf die Voraussetzungen ab, die es 

erlauben, zwischen Äußerungen und Intentionen allererst zu unter-

scheiden, um diese Unterscheidung dann in einem „process of ide-
alizing abstraction“ wieder rückgängig zu machen.36 Letztere er-

laubt es Sprache dann in formaler Weise zu betrachten. Diese For-

malisierung ist aber eine metalinguistische Praxis, die es erlaubt, auf 

die Form von Äußerungen in abstracto zu schließen – sie kann aber 

gerade nicht zur Grundlage der konkreten – und im Hinblick auf 
die Formalität der Sprache immer nur impliziten – Äußerungen er-

klärt werden.37 Während von einer formalen Sprachbetrachtung 

aus der Eindruck entstehen kann, es handele sich um ein geschlos-

senes System, obgleich mit unbestimmt vielen Regeln, so ist aus der 

Perspektive der sich miteinander verständigenden Subjekte zu sa-

gen, dass es eine solche, wenn auch nur unbestimmt geregelte Ge- 
schlossenheit nicht gibt: „In an open space of possible improve-

ments, there is no perfect ,competence‘.“38 Searles Formalisierung 

der Sprache als standardisierte Sprechakttheorie muss aber die ab-

solute Bestimmtheit ihrer Regeln voraussetzen. Auf diese Voraus-

setzung zu verzichten, bedeutet umgekehrt nicht den Regelcharak-
ter der Sprache generell zu bestreiten, sondern, pace Searle, diesen 

als immer nur konkreten Aspekt einer Offenheit der Verständigung 

zu denken, die bei Searle getilgt ist. Dass diese Offenheit gegenüber 

 
35 Ebd., 121. 
36 Vgl. ebd. 
37 Diesen Umstand macht Stekeler-Weithofer mehrmals sehr deutlich. 

Vgl. Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 117, 
121, 132. 

38 Ebd.,117. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

der Regelhaftigkeit der Sprache stets nur implizit ist, gibt aber kei-

nen Grund für ihre theoretische Marginalisierung. So hält Stekeler-

Weithofer fest: 

The crucial problem I want to address is that the truth conditions of the par-

tial sentences ,A intends z‘ or ,B believes z‘ and ,w happens on the ground 

of v‘ are presupposed. Is it really clear, though, what it means to intend or 

believe something? Is it less complicated than to say what it means to say 

something?39 

Searles Formalisierungsstrategie der Sprechakte ist dann erfolg-

reich, wenn die Handlungen der Sprechakte hinreichend als inten-

tionale Zustände beschrieben werden können. Mit der Frage nach 

einer hinreichenden Beschreibung dieser Handlungen als intentio-

nale Zustände ist ein Kriterium zur Bewertung der Searlschen 
Sprechakttheorie eingeführt, das man wohl an diese herantragen 

darf, insofern dabei die soziale Dimension der Sprechakte erläutert 

wird. Auch Stekeler-Weithofer argumentiert nun sozial, das heißt 

ausgehend von der Annahme, dass man sich zu seinen Äußerungen 

und denen Anderer verhält.40 Man kann dies als Freiheitsbedingung 
der Sprechakte kennzeichnen. Damit ist aber zugleich der Kern der 

Sprechakttheorie bestritten, nämlich die Annahme, dass es so etwas 

wie die „full sincerity“ eines Sprechaktes gebe.41 Ohne diese Bedin-

gung wird vergessen, dass es keine Semantik des Versprechens gibt, 

die unabhängig von ihrem Aktcharakter besteht. Zwar enthält jedes 
Versprechen semantische Bestimmungen und man kann entspre- 

chend anhand eines Versprechens etwas über dessen propositiona-

len Gehalt aussagen, aber gerade die Freiheit, sich zu diesem ver-

halten zu können, ist dadurch nicht miterfasst. Wenn Äußerungen 

aufgrund eines festehenden Regelgerüsts der Sprache immer schon 

bestimmte Intentionen ausdrückten, dann, so ließe sich mit Searle 
sagen, weil die innere Haltung eines Sprechers zu seiner Äußerung 

formal selbstverständlich ist. Stekeler-Weithofer weist nun darauf 

hin, dass dies nicht der Fall ist. Damit meint Stekeler-Weithofer 

 
39 Ebd., 122. 
40 Vgl. ebd., 120f., 123. 
41 Ebd., 132. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  199 

nun nicht den Fall des Lügens, sondern etwa Fälle von Willens-

schwäche:  

The performative act of promising by saying „I promise“ does not always 

express my real intention even if I feel sure about it. There can be cases in 

which it only seems to me that I intend to do X or to comply with some public 

commitments Y. I might know that I am weak. I promise many things even 

if I am too weak to fulfil them. Nevertheless, I sincerely wish that the 

promises should be fulfilled (by me).42 

Es ließe sich darauf aufbauend argumentieren, dass die Semantik 

von Akten des Versprechens – ob sie nun explizit performativ sind 

oder nicht – gerade im Ausdruck einer partiellen Willensfreiheit/ -
schwäche besteht: Etwas zu versprechen bedeutete dann ein ganz 

bestimmtes Verhältnis von Abstand und Nähe zu einer geäußerten 

Proposition zum Ausdruck zu bringen; eine bestimmte Distanz, die 

notwendig ist, damit diese nach dem Äußern der Äußerung über-

brückt werden kann oder nicht (das Versprechen eingehalten wer-
den kann oder nicht). Searles „sincerity condition“ lässt für eine 

solche Semantik keinen Spielraum – wer etwas verspricht, der muss 

es meinen –, weil Äußerungen immer schon auf Handlungen ver-

pflichten – was Searle dann die „essential condition“ nennt. Man 

kann jedoch fragen: Unter welchen Umständen weicht jemand von 

seinem Versprechen ab? Wann wird man sagen, er hat es nicht ein-
halten können, selbst wenn er es gewollt hätte und wann wird man 

darin einen nur vorgeschobenen Grund, eine Ausrede sehen? Diese 

Fragen lassen sich formell gerade nicht regeln.  

Dieser Gedanke lässt sich auch auf andere intentionale Zustände  

 
wie Glauben und Meinen übertragen.43 Auch diese bringen eine je 

bestimmte, aber eben nicht formelle Einstellung zu einer Proposi-

tion zum Ausdruck, ohne die es schon der Möglichkeit nach keinen 

Interpretationspielraum, überhaupt keine Möglichkeit gibt, eine 

 
42 Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 126 
43 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

Äußerung zu interpretieren.44 Wie es um diese Einstellung bestellt 

ist, ob jemand wirklich glaubt oder meint, kommt aber in einem 

handlungstheoretischen Sinn immer erst zum Ausdruck, nachdem 

die Äußerung getan wurde. Auf wieviele Konsequenzen, die sich 
aus einer Äußerung ergeben, verpflichtet sich ein Sprecher tatsäch-

lich? Auf ein Mindestmaß muss er sich verpflichten, weil man an-

ders nicht sagen kann, er verstehe, was er sagt.45 Für Searle ist es 

essentiell, dass diese Verpflichtung stattfindet und er muss meinen, 

dass diese bestimmt ist – aber ist es nicht kontraintuitiv zu meinen, 
aus einer Äußerung erfolge exakt eine immer identische Menge von 

Verpflichtungen? Was, wenn ein Sprecher von dem, was man im 

Allgemeinen mit einer Äußerung verbindet, nur einen Teil des von 

ihm Gemeinten auffasst? Wieviel Ungenauigkeit verkraftet eine 

formelle Betrachtung der Sprechakte, wieviel Exaktheit braucht 

sie? Aus dem Umstand, dass diese Fragen gestellt und diskutiert 
werden können, folgt immerhin eines – nämlich  

that intention and belief are not immediate mental states of an individual, 

at least if their content is propositional. If they are expressed, described or in-

dividuated, there is always some implicit reference to a social practice of 

committing oneself not only to certain claims and conceptual conse-

quences, but also to certain further actions (under certain conditions).46 

Searle könnte an dieser Stelle immer noch sagen, dass die Identifi- 

 
kation der Sprecherintention durch die Satzbedeutung gemäß sei-

nem Modell gedacht werden muss, und dass – wie auch immer sich 

die Sprecherintention in der Folge entwickelt – es doch zunächst 

einen großen Unterschied macht, zu erkennen, ob jemand bittet 

 
44 Vgl. Fish, „With Compliments of the Author“, 222: „Distance is not 

a special condition in relation to which interpretation becomes necessary; 
it is a general condition […] that is productive of everything, including the 

circumstances […] from which it is supposedly falling away.“  
45 Vgl. Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 

126: „Imagine that I know (at least in general) about the conclusions that 
must be drawn if one really believes that p. We have to assume this in order 
to make possible that I understand what it is to believe p.“  

46 Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 126. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Forderung epistemischer Durchsichtigkeit von g-Kontextualität  201 

oder droht. Das ist sicherlich richtig. Aber weder im Falle von Bit-

ten noch von Drohen noch von sonst einem intentionalen Zu-

stand, der sich vermittels der Sprache ausdrückt, weiß ein Sprecher 

oder weiß ein Hörer, was aus dieser Handlung wirklich folgt. Man 
kann gerade noch aufrichtig um einen Euro gebeten worden sein 

und schon im nächsten Moment wird einem der Geldbeutel aus der 

Hand gerissen. Ein Vater kann seiner Tochter eben noch in vollem 

Ernst drohen und sie im nächsten Moment in den Arm nehmen. 

Muss man derlei Verhalten als performativen Widerspruch be-
trachten? Nur wenn man gewillt ist, Sprechakte formaliter als hinrei-

chend beschreibbar zu verstehen. Nur wenn man meint, dass eine 

Äußerung in genau einem Kontext erfolgt, den der Sprecher mit 

seiner Äußerung bestimmt und dass diese kontextuelle Bestimmt-

heit Sprecher und Hörer dann auf genau ein Verhalten festlegt. Da-

mit wird aber gerade etwas, das sich als soziale Dynamik fassen lässt, 
ignoriert (vgl. Kap. IV.2.2).  

Entsprechend weist auch Stekeler-Weithofer auf die „important 

difference“ hin „between communicative cooperation and the 

mere communicative ,coordination‘ of individual acts“. 47  Nur 

wenn man einzelne Äußerungen auf bestimmte Handlungsmuster 
festlegt – und sich theoretisch die Möglichkeit nimmt, diese anders 

zu verstehen –, entstehen überhaupt Handlungswidersprüche. In 

einem Handlungsraum, in dem Regeln nur formale Eigenschaften 

haben, gibt es keine Widersprüche. Ein sinnvoller, das heißt frei-

heitskompatibler Handlungsbegriff besteht also gerade in der Mitte 
zwischen formaler Bedingtheit und formloser Unbedingtheit.48

 
47 Ebd., 132f. 
48 Auf dieses notwendige Dilemma des Handlungsbegriffs weist der Sa-

che nach Peter Bieri hin: Peter Bieri, Das Handwerk der Freiheit. Über die 
Entdeckung des eigenen Willens, 11. Aufl. (Frankfurt a.M.: Fischer, 2013), 
23. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

III. 2.3. Zusammenfassung 

Inhalt des Unterkapitels 
Abschließend ist nochmals ein zentrales Problem von Searles Sprechakttheorie 

prägnant zu benennen. Zugleich ist anzuzeigen, inwiefern der entsprechende 

Sachverhalt von Derrida anders gesehen wird.  

Wie bereits zu Beginn gesehen (Kap. III.2.1), kann Searle kein Pri-

mat der Repräsentation über Kommunikation ohne vorgängige 

Kommunikabilität behaupten, da andernfalls der Anforderung ge-

eigneter Mittel der Repräsentation nicht Rechnung getragen wird. 
Searle setzt diese Eignung der sprachlichen Mittel voraus, ohne ei-

nen Begriff ihrer Eignung zu entwickeln. Er sieht keinen Anlass, 

einen Begriff etwa der sozialen Eignung sprachlicher Mittel zu ent-

wickeln, weil er die Frage nach der Eignung durch das Bestehen 

von Konventionen als formalen Verhältnissen als gelöst betrachtet. 

Dergestalt ist die Struktur einer Äußerung etwas, das immer nur 
ausdrücken kann, was jemand meint. Dann aber wird Konvention 

als Eignung zu erklären überflüssig. Pradhan hat darauf hingewie-

sen, dass die Searlsche Sprechakttheorie auf eine Konsequenz Do-

nald Davidsons hinausläuft:  

If the statement is true because of the analysis of assertion then there is no 

room left for a convention. […] So we cannot get a statement of such a 

convention by including the relevant intentions of the speaker. And so 

there is no reason to believe in the existence of such conventions.1 

Pradhan zufolge schafft Searles Intentionalitätstheorem somit ef-

fektiv den Konventionsbegriff ab. Searle würde nun sicherlich ein-
wenden, dass der Konventionsbegriff im Sinne der „intuitions of 

the native speaker“ (SA, 15) immer schon in den Intentionalitäts-

begriff integriert sei. Aber diese Integration hat in jedem Fall theo-

retische Kosten: Denn sie bedeutet in letzter Instanz die Ununter-

scheidbarkeit der formellen Ebene der Sprache (Konventionen, so-
ziale Eignung) mit der intentionalen Ebene: Es gibt in Searles The-

 
1 Pradhan, „Minimalist Semantics“, 240. Pradhan fährt fort: „The entire 

discussion of promising in chapter 3 of Searle’s Speech Acts is a vivid exam-
ple of this mistake.“ (Ebd.)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zusammenfassung  203 

orie keine Möglichkeit zu fragen, was Sprache vor, neben oder un-

abhängig von Intentionalität ist. Gleichwohl ist es unmöglich, Spra-

che ausschließlich als Intentionalität zu betrachten (vgl. Kap. 

III.2.2). Searles Einsicht, dass Sprache ontologisch abhängig ist (ab-
hängig vom Standpunkt der ersten Person Singular) ist in diesem 

Sinn Stärke und Schwäche zugleich. Denn der Regelcharakter der 

Sprache kann dann nur ontologisch-kausal vorausgesetzt werden. 

Es ist nach Searles Theorie nicht möglich, diese Regeln sozial-ko-

operativ zu begründen. In diesem Sinn hat Pradhan recht, wenn er 
festhält, dass Searle von der „semantic nature“2 von Worten und 

Äußerungen ausgeht.  

Diese Natur besteht in der Gleichung Sagen = Meinen. Das 

Scheitern dieser Gleichung – im Falle des Mißverstehens (dazu 

auch: Kap. III.4.2) – bedeutet ein Scheitern des Bezugs auf diese 

Natur. Dann ist dieser Bezug aber nicht notwendig, sondern mög-
lich und somit eine Möglichkeit unter Mehreren. Dann müsste es 

also zumindest mehrere Naturen geben und die Integration der Re-

gelhaftigkeit ist nichts, was vollständig ist und somit auch nichts, 

was ontologisch-kausal gedacht werden kann. Damit ist nicht ge-

sagt, dass es diese ontologische Abhängigkeit nicht gibt, aber die 
Möglichkeit, Sprache formell als Handeln zu begreifen, ist nur dann 

gegeben, wenn auch die Möglichkeit gegeben ist, Sprache als nicht-

formelles Handeln zu begreifen (Freiheitsbedingung). Repräsentation 

ist als geregelter Bezug daher nur dann möglich, wenn es zugleich 

möglich ist, dass dieser Bezug nicht zutrifft – es stellt sich daher die 
Frage nach der Möglichkeit eines anderen, inklusiveren Begriffs der 

Repräsentation, wofür im Folgenden Derridas Begriff der Schrift 

stehen soll. Auf die Derrida-Searle-Debatte trifft mithin zu, was 

Price bereits im Zusammenhang anderer sprachphilosophischer 

Debatten als des Pudels Kern ausgemacht hat – nämlich dass „a 

cluster of notions – what we might losely call the semantic notions – 
are being pulled in two directions, one inclusive and one exclu-

sive“.3 Als Forderung nach einem inklusiveren Repräsentationsbe-

griff sind daher auch die folgenden Zeilen Derridas zu verstehen, 

 
2 Ebd. 237. 
3 Price, „Prospects for global expressivism“, in: Expressivism, Pragmatism 

and Representationalism, 147-194, 166. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204      Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles „Reply“ 

die aus demjenigen Text stammen, den Searle anschließend zum 

Gegenstand seiner Kritik gemacht hat: „[L]a condition de possibi-

lité de ces effets [exklusiver Repräsentation oder „semantic nature“, 

P.F.] est simultanément, encore une fois, la condition de leur im-
possiblité, de l’impossibilité de leur rigoreuse pureté.“ (SEC, 391; 

siehe dazu insbesondere Kap. III.3.3) Searles Intentionalitätstheo-

rem mitsamt Folgeannahmen wie epistemischer Durchsichtigkeit 

der g-Kontextualität ist eine Bedingung von Kommunikabilität. 

Dabei vernachlässigt Searle, dass eine solche Möglichkeitsbedin-
gung einen Ort der Anwendung hat und in diesem auch verneint 

werden können muss, da es anders mit diesem Möglichkeitsraum – 

der ein sozialer Raum ist – inkompatibel würde. In diesem Sinn 

kann eine Theorie der Sprache und Verständigung nicht ontolo-

gisch absolut begründet werden.  

Wenn die formalen Voraussetzungen der Sprechakttheorie 
demnach nicht als Primat einer ontologischen Struktur gedacht 

werden können – dann ist es ratsam, sich mit einer anderen Kon-

zeption dieser Voraussetzungen auseinanderzusetzen. Statt also die 

Regelhaftigkeit der Sprache mit der Ontologie der Intentionalität 

zu vermengen, empfiehlt sich eine methodische Entkopplung, die 
zunächst unter erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten fragt, 

worin der Zusammenhang von Ontologie und sprachphilosophi-

scher Formalität bestehen kann – statt eine bestimmte Variante 

desselben schon vorauszusetzen. 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

III. 3. Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen  

von Derridas „SEC“ (1971)  

III. 3.1. Erkenntnistheoretische Kontamination  

Inhalt des Unterkapitels 

Im Folgenden gilt es Derridas Empirismus in kritischer Auseinandersetzung 

mit der Forschung zu rekonstruieren. Dass Derrida dabei gewissen empirischen 

Annahmen folgt, ist weitgehend unbestritten; fraglich ist jedoch, wie diese moti-

viert sind. Dazu ist hier eine im Großen und Ganzen eigenständige Rekon-
struktion zu bemühen: Es ist zu zeigen, dass Derrida eine erkenntnistheoreti-

sche Problematisierung des Ursprungs von Erkenntnis anstrengt. Das Resultat 

dieser Überlegung darf dann nicht wieder als Erkenntnis erster Ordnung miss-

verstanden werden, sondern muss als metatheoretische Erkenntnis betrachtet 

werden. Daraus ergeben sich von der Forschung nur teilweise gesehene Grenzen 

der Verallgemeinerbarkeit einer Anwendung dieses metatheoretischen Resul-
tats. 

Entsprechend ist zu zeigen, dass das bisher vor allem im Zusammenhang mit 

Husserl und Austin entwickelte Derrida-Bild nicht nur im Bereich einzelner 

Analysen zu Texten Austin und Husserls richtigliegt – unter Einbezug der 

entsprechenden Forschungsliteratur ist dies bereits geschehen (Kap. II) –, son-
dern es muss, so weit möglich, eine allgemeine Verortung Derridas erfolgen. 

Dazu ist in diesem (und dem folgenden) Unterkapitel insbesondere eine Aus-

einandersetzung mit der spezifischen Forschungsliteratur zu Derrida nötig. 

Vor allem Gaschés The Tain of the Mirror1 muss dabei in diesem Unter-

kapitel (III.3.1) erörtert werden, da dieses Werk innerhalb einer akademischen 
Tendenz, Derridas Philosophie nicht ernst zu nehmen, eine – wie de Boer meint 

– „important exception“ darstellt.2 Im darauf folgenden Unterkapitel (III.3.2) 

kann dann eine Diskussion ausgehend von Granels „Jacques Derrida et la 

rature de l’origine“ stattfinden, mit der dann zum erkenntnistheoretischen Her-

zen von Derridas Philosophie vorgedrungen werden kann (Kap. III.3.3). 

 
1 Gasché, The Tain of the Mirror. Derrida and the Philosophy of Reflec-

tion (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1986). 
2 De Boer, „Différance as Negativity“, 607, Fn. 1. Vgl. ebd., 594. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Es ist bereits darauf hingewiesen worden, dass Derrida einen zu-

mindest partiellen Bedeutungsempirismus zu vertreten habe, wenn 

die ontologische Theoretizität der Sprache öffentlich sein solle 

(Kap. II.3). Nur wenn dies tatsächlich Derridas Position ist, erge-
ben sich aus seiner Philosophie Ressourcen einer nicht schon on-

tologisch geordneten Kompatibilität von Ontologie und Sprach-

philosophie. Dieser offenen Ontologie entspricht ein sprachphilo-

sophischer Empirismus, der als mindestens partieller Bedeutungs-

empirismus zu rekonstruieren ist (Kap. III.4). Darauf hat auch 
Timothy Mooney hingewiesen: „Derrida can be taken as an empir-

ical realist rather than a textual idealist.“3 Dem steht das Wort Sa-

lanskis gegenüber, der darauf hinweist, dass sich Derrida gegen den 

Empirismus gewandt habe: „De la sorte il a fait front contre ce que 

j’ai envie d’appeler trop sommairement sans doute l’empirisme“.4 

Derrida selbst hat hierzu bemerkt: 

Mais le vrai nom de cette […] acceptation résolue de l’incohérence inco-

hérente inspirée par une vérité plus profonde que la ‚logique‘ du discours 

philosophique […] c’est l’empirisme. Celui-ci au fond n’a jamais commis 

qu’une faute : la faute philosophique de se présenter comme une philoso-

phie. (ED, 224) 

Der Empirismus ist also von einer tiefergehenden Wahrheit als der 

des philosophischen Diskurses inspiriert, das heißt, im Sinne 

Mooneys, von der Möglichkeit einer „immediate and naive experi-
ence“.5 Eine solche Erfahrung kann es aber nur geben, wenn es 

einen unverstellten Zugang zur Realität gibt: Wenn dasjenige, was 

die Sinne wahrnehmen, zugleich – das heißt unmittelbar – Erkennt-

nis genannt werden kann und Erkenntnis folglich nichts ist, was 

eine nachträgliche Konfigurierung der Sinnesdaten etwa durch kul-

turelle Erkenntnismodalitäten bedeutet. Entsprechend führt die 
Annahme von Erkenntnismodalitäten immer schon zu einer, wie 

man mit Derrida sagen kann, philosophisch delikaten Situation: 

Was Angehörige der Erkenntnismodalität a wahrnehmen, ent-

spricht nicht dem, was Angehörige der Erkenntnismodalität b 

 
3 Vgl. Mooney, „Derrida’s empirical realism“, 358. 
4 Salanskis, „Déconstruction et linguistic turn“, 51.  
5 Mooney, „Derrida’s empirical realism“, 352. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 207 

wahrnehmen, und somit stellt sich auf global-epistemischer Ebene 

der – eben philosophische – Verdacht ein, „qu’un certain présent 

reste chaché ou absent“ (Ld, 21). Diese philosophisch delikate Si-

tuation kann im Anschluss an Derrida als der Alptraum des Empiris-
mus (AE) bezeichnet werden (demgegenüber ist auf den Traum des 

Empirismus in Kap. III.3.3 zurückzukommen, vgl. ED, 224).  

Derrida zufolge scheitern Versuche, eine Philosophie des Em-

pirismus zu errichten, da diese der fundamentalen Gegenannahme 

des Empirismus – nämlich der Anerkenntnis von Erkenntnismo-
dalitäten in (AE) – schon auf fatale Weise entgegengekommen 

sind. Der Empirismus ist damit schon in seinen Prämissen wider-

legt. Nun verspricht Derrida in jenem Vortrag mit dem Titel „La 

différance“, den er 1968 vor der Sociéte française de philosophie gehalten 

hat, Abhilfe, indem er einen Angriff auf die Formulierbarkeitsbe-

dingungen von (AE) verkündet: Wenn der Aptraum des Empiris-
mus darin besteht, dass die Möglichkeit nicht ausgeräumt werden 

kann, dass ein Teil der erkennbaren Welt systematisch unzugäng-

lich ist, dann verspricht Derrida demgegenüber eine Intelligibilitäts-

bedingung zu liefern, die die Vorstellung einer systematischen Un-

zugänglichkeit epistemischer Bestände widerlegt: „qu’il excède l’al-
ternative de la présence et de l’absence“. (Ld, 21)   

Indem Derrida – wenn er denn recht hat – die Möglichkeit sys-

tematischer „absence“ widerlegt, rettet er den Empirismus. Nun 

hat Derrida vorrangig aber nicht für eine Rettung des Empirismus 

im Sinne eines „rapport à une présence“ (Gr, 89) argumentiert – 
wenngleich dies als das komplementäre Pendant seiner Überlegun-

gen betrachtet werden kann (vgl. „l’expérience comme archi-écri-

ture“, ebd.) –, sondern zunächst nach den Bedingungen einer mög-

lichen Bezugnahme auf dem der Wahrnehmung Zugänglichem ge-

fragt. Dabei zeigt sich für Derrida, dass diese Bezugnahme nur auf 

Kosten einer unmittelbaren Gegenwart möglich ist, weil Erkennt-
nis selbst mittelbar ist (was im Folgenden zu zeigen ist): Erkenntnis 

ist immer schon über die Opposition des jetzt Anwesenden und 

des jetzt nicht Anwesenden hinaus, das heißt nur möglich „à partir 

de la présence qu’il diffère et en vue de la présence différée qu’on 

vise à se réapproprier“. (Ld, 9)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Derrida zeigt folglich, dass es nötig ist, zwei epistemische Be-

stände zu unterscheiden, die den Vorgang der Wahrnehmung kon-

stituierten. Um Wahrnehmung allerdings als epistemisch offen zu 

beschreiben – also dergestalt, dass neue Erkenntnis möglich ist –, 
muss diese Unterscheidung zugleich als ununterscheidbar rekon-

struiert werden, wovon im Folgenden die Rede ist. Derrida versteht 

dies als einen zeitlich-verzeitlichenden Vorgang, als „la médiation 

temporelle et temporisatrice“ (Ld, 8) – siehe hierzu (Kap. III.3.2. 

und III.3.3) –, der zugleich ein räumlicher Vorgang ist: „devenir-
temps de l’espace et devenir-espace du temps“ (Ld, 8). Nach Der-

rida soll diese Unterscheidung in systematischer Weise dasjenige 

sein,6 „qui résiste à l’opposition, fondatrice de la philosophie, entre 

le sensible et intelligible“. (Ld, 5) Wenn im Folgenden also noch 

von einer Intelligibilitätsbedingung die Rede ist, die (AE) aus-

schließt, dann deswegen, weil Intelligibilität und Sinnlichkeit über-
haupt nicht voneinander getrennt werden können. Statt von einer 

Intelligibilitätsbedingung ließe sich daher mit gleichem Recht von ei-

ner Sinnlichkeitsbedingung sprechen. In entscheidender Weise 

kommt es jedoch darauf an, plausibel zu machen, warum beides 

nur als „transgression“ (Ld, 16) zu denken ist. Es ist ein Versuch, 
wie Hans-Jörg Rheinberger festhält, „das Denken in die Dinge 

übergehen zu lassen wie die Dinge ins Denken“.7  

Die These von Derridas Empirismus ist zuerst von Gasché in 

seinem Werk The Tain of the Mirror gesehen worden, das insbeson-

dere für die anglo-amerikanische Diskussion eines genuin philoso-
phischen Stellenwerts Derridas maßgeblich ist:8  

 
6 Derrida spricht nicht nur von einem System („système général de cette éco-

nomie“, Ld, 4), sondern näherhin von einem Bündel, einem „faisceau“ (Ld, 
3) von miteinander zusammenhängenden Eigenschaften. 

7 Hans-Jörg Rheinberger, Iterationen (Berlin: Merve, 2005), 72. 
8 „Gaschés The Tain of the Mirror is by far the most ambitiuos and de-

tailed attempt to treat Derrida as a rigorous transcendental philosopher.“ 
(Rorty, Is Derrida a transcendental philosopher? (1989), in: Essays on Heidegger and 
others, 119-128, 121). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 209 

Deconstructive interpretation, in its search for what exorbitantly exceeds 

the totality of the conceptual oppositions constitutive of metaphysics, pro-

ceeds in a radically empiricist manner – that is, in a manner incapable of justify-

ing itself entirely – but not because of empiricism’s recognized philosoph-

ical inability to do so.9  

Man erfährt leider weder an dieser noch an anderen ähnlichen Stel-

len – die immerhin die Vorgehensweise Derridas exakt wiedergeben – 
mehr darüber, warum er so vorgeht, wie er bei seiner „search for 

what exorbitantly exceeds the totality of the conceptual oppositi-

ons“ vorgeht. Stattdessen findet sich bereits eine Seite später wie-

der die Rede von der „general strategy of deconstruction“10 – kein 

Hinweis aber darauf, wie Derrida zu dieser Strategie gekommen ist. 

Man kommt schließlich nicht umhin, mit Douglas Donkel 
festzustellen: „Thus, what seems deficient in these [Gaschés, P.F.] 

accounts is the lack of any explanatory mechanism“.11 Dieser Man-

gel resultiert allerdings aus Gaschés spezifischem Verständnis von 

Derridas Philosophie. Denn das strategische Unterfangen 

Gaschés,12 Derridas Philosophie vor dem Hintergrund der Prob-
leme der klassischen Philosophie (insbesondere der Bewusstseins-

philosophie im Ausgang von Hegel) darzustellen, folgt dem An-

spruch, diese auf eine allgemeine Form („general strategy“) zu brin-

gen – was Rorty mit der Absicht gleichsetzt, „to make Derrida into 

a man with a great big theory about a great big subject“.13 So bleibt 

 
9 Gasché, The Tain of the Mirror, 170 (Hervorhebung meinerseits, P.F.). 
10 Vgl. ebd., 172. 
11 Douglas L. Donkel, „Formal Contamination. A Reading of Derrida’s 

Argument“, in: Philosophy Today 40/2 (1996), 301-309, 304. 
12 Gasché spricht explizit davon, in seiner Arbeit nicht nur intrinsisch 

philosophische Motive zu verfolgen, sondern ebenso das strategische Mo-
tiv, Derrida innerhalb der philosophischen Tradition zu verorten. Vgl. 
Gasché, The Tain of the Mirror, 101 (eigene Hervorhebung, P.F.): „Still, since 
Western philosophy is in essence the attempt to domesticate Otherneess, 

since what we understand by thought is nothing but such a project, heter-
ology, for both intrinsic and strategic reasons, seems an adequate name for the 
investigation of the ,pre-suppositions‘ of Western philosophy, of what is 
understood by thought and by what is called noesis noeseos, the thinking 
of thought.“  

13 Rorty, „Habermas, Derrida, and the Functions of Philosophy“, 52.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

aber der Bruch unterschätzt, den Derrida mit dieser Tradition voll-

zieht, deren Erbe anzutreten er zwar für notwendig erklärt, nicht 

aber um den Preis des Verzichts einer Revision derselben.  

Zehn Jahre nach der Veröffentlichung von Gaschés bedeutsa-
mem Werk erklärt Derrida zum Verhältnis seiner Philosophie zu 

derjenigen philosophischen Tradition, an die Gasché ihn rückzu-

binden versucht: 

But such questioning must be renewed in taking account of the possibility 

of fiction, of accidentality and contingency, thereby ensuring that this new 

form of transcendental questioning only mimics the phantom of classical 

transcendental seriousness without renouncing that which, within this 

phantom, constitutes an essential heritage. (DP, 81f.) 

In den 1980er Jahren, zur Zeit der Abfassung von The Tain of the 
Mirror (1986), überwog hingegen eine öffentliche Wahrnehmung, 

in der Gaschés Unterfangen durchaus plausibel erscheinen konnte. 

Man vergegenwärtige sich: Habermas hatte Derrida ein Jahr zuvor 

vorgeworfen, den Gattungsunterschied zwischen Literatur und 

Philosophie einzuebnen (vgl. DM, 219-247); Searle hatte Derrida 
bereits 1977 mit seiner „Reply“ die Grenzen der sprachanalytischen 

Philosophie aufgezeigt. Das angloamerikanische Pendant konti-

nentaleuropäischer Literaturwissenschaften, der sogenannte Criti-

cism, nahm sich Derridas an,14 und um die Möglichkeiten, mit Der-

rida Philosophie zu betreiben, war es nicht eben gut bestellt. Auf 
diese Situation antwortet Gasché in The Tain of the Mirror mit einem 

strategischen Dreischritt: (1) Klärung des Begriffs klassischer Be-

wusstseinsphilosophie (S. 13-78); (2) Diagnose einer entsprechen-

den, wenngleich veränderten Struktur bei Derrida (S. 79-120); (3) 

Schluss darauf, wie dem Derridaschen Werk insgesamt entgegen-

getreten werden müsse, nämlich durch die Ableitung eines Systems 
(S. 177-254) aus der Methode (S. 121-176).  

Schritt (1) kann nun im Folgenden relativ knapp dargestellt wer-

den, da der Begriff der klassischen Bewusstseinsphilosophie nicht 

 
14 Vgl. Harold Bloom (Hrsg.), Deconstruction and Criticism (London, New 

York: Continuum, 1979). Siehe dazu: Theory’s Empire. An Anthology of 
Dissent. Daphne Patai, Will H. Corral (Hrsg.), (New York: Columbia Uni-
versity Press, 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 211 

das Thema der vorliegenden Arbeit ist. Der Gaschéschen Diagnose 

– Schritt (2) – kann im Groben zugestimmt werden; sie muss aber 

eigens begründet werden, um schließlich einen anderen Schluss – 

Schritt (3) – auf Derridas Werk zu erlauben, nämlich gerade nicht 
von einer gegebenen Methode auf ein System rückzuschließen, 

sondern eine der Methode vorgelagerte Einsicht zu rekonstruieren, 

in deren Licht auch die dekonstruktive Methode erst eigentlich ver-

standen werden kann. Dazu – Schritt (2) – ist insbesondere und 

etwas ausführlicher eine erkenntnistheoretische Überlegung allge-
meiner Art anzustrengen, die nahelegen soll, wie das Desiderat des 

„explanatory mechanism“ (Donkel) bei Gasché geschlossen wer-

den kann. Im folgenden Unterkapitel (III.3.2) ist aus dieser Über-

legung dann – mithilfe von Granels „Jacques Derrida et la rature 

de l’origine“ – das dezidiert erkenntnistheoretische Programm Der-

ridas zu rekonstruieren, das schließlich als Variation des Kernge-
dankens Derridas zu explizieren ist (III.3.3).   

Doch zunächst zu Gaschés Schritt (1): Gasché zeigt am paradig-

matischen Fall Hegels auf, wie Bewusstseinsphilosophie arbeitet: 

„In the thinking of thinking […] reflexivity serves at once as a me-

dium, the method, and the foundation by which philosophy 
grounds itself within itself.“15 So verstanden, geht der Unterschied 

zwischen Methode und philosophischer Position in einem höheren 

– reflexionstheoretischen – Zusammenhang auf und eben darin be-

steht die Pointe Hegels: 

Instead of determining that ground as radically heterogenous to what, as 

ground, it is supposed to make possible, Hegel’s concept of the reflection 

of reflection understands ground in the sense of homogeneity, that is, in 

the sense of what the ground is to account for.16  

Gaschés Schritt (2): Auf die Möglichkeit eines solchen Zusammen-

hangs nimmt Gasché dann in einem zweiten Schritt kritisch Bezug. 
Gegenüber dem Hegelschen Ansatz der Homogenität von 

„ground“ und „what […] it is supposed to make possible“ versucht 

Gasché in der Architektonik Derridas zwei Ebenen zu unterschei- 

 
15 Gasché, The Tain of the Mirror, 15. 
16 Ebd., 89. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

den: die einer Methode17 – „a radically empiricist manner“ – sowie 

„a system beyond being“.18 Im Gegensatz zu Hegel bestehe, so 

Gasché, bei Derrida jedoch zwischen beiden Ebenen kein Verhält-

nis von Homogenität, sondern ein heterogenes Verhältnis: ein Ver-
hältnis „of radical alterity […] subversive of thought itself“.19 In 

diesem Punkt trifft Gasché Derridas Kerngedanken – auch De 

Boer spricht in diesem Sinn von der von Derrida ausgemachten 

„incapacity of philosophy to affirm the irresolvable difference 

between contrary determinations“.20  
Nun muss aber behutsam mit dieser Einsicht umgegangen wer-

den. Denn würde man diese Einsicht nun begründen, dann wäre 

sie geradezu widerlegt, da die Alterität von Grund und Begründe-

tem damit gerade nicht begründet, sondern aufgehoben wäre. Der-

gestalt kann Derridas Einsicht aber gerade nicht Rechnung getra-

gen werden. Deswegen ist Gaschés Unterfangen problematisch: 
weil es aus dieser Einsicht ein philosophisches System im Sinne der 

klassischen (Hegelschen) Bewusstseinsphilosophie erarbeitet. Ent-

sprechend ist Gasché auch der Vorwurf gemacht worden, dass er 

dieses System nicht erläutert habe (Donkel) beziehungsweise, dass 

die Vorstellung, Derrida vertrete ein solches System, ohnehin 
falsch sei (Rorty). Die Kritik hat sich also gerade nicht auf das ge-

richtet, was Gasché methodisch als den Gedanken einer „radical 

empiricity“21 in die Frage nach Derridas Philosophie eingeführt hat, 

sondern auf die Schwierigkeit, diesen Gedanken zu verorten. Folg-

lich muss auch bei der Diagnose, Derrida behaupte ein irreduzibel 
heterogenes Verhältnis zwischen Grund (Begründung) und Be-

gründetem, innegehalten werden. Was genau meint hier Gasché 

und wie lässt sich diese Diagnose, insofern sie über Gasché hinaus 

zutreffen soll, allgemein ausdrücken? Zunächst zu Gasché: 

 
17 Siehe Gasché, The Tain of the Mirror, Kap. 8 Deconstructive Method-

ology, 109-177. 
18 Siehe ebd., Kap. 9, A System beyond Being, 177-255. 
19 Ebd., 99. 
20 De Boer, „Différance as Negativity“, 598. 
21 Gasché, The Tain of the Mirror, 186. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 213 

It is, one could venture to say, an alterity that separates the principle from 

what it is supposed to account for, and from itself, by demonstrating how it 

is breached by that which it makes possible. It is thus an alterity that rep-

resents both a condition of possibility and one of impossibility, of princi-

ples and what they justify, that is, their Other.22 

Dies ist die Diagnose, derbezüglich Gasché uneingeschränkt zuge-

stimmt werden kann: dass ein Prinzip (etwa: „intrinsic intentiona-
lity“, RM, 80) von etwas (etwa: sprachlichen Äußerungen) in epis-

temischer Hinsicht nicht von dem getrennt werden kann, wovon 

es Prinzip ist, weil nach Derrida sowohl für die Erkenntnis eines 

Prinzips als auch für die Erkenntnis dessen, wovon es Prinzip ist, 

dieselben epistemischen Zugangsbedingungen gelten. Dieser Um-

stand lässt sich als Argument erkenntnistheoretischer Kontamination (AeK) 
beziehungsweise epistemisch-epistemologischer Koimplikation eigens erar-

beiten.23 Es soll in diesem Unterkapitel erläutert werden und in den 

folgenden (Unter-)Kapiteln weitere Anwendung finden. Donkel 

hat dabei klar benannt, was getan werden muss, sodass aus der Di-

agnose Gaschés die richtigen Schlüsse gezogen werden können: Es 
muss gerade jenem explanatorischen Mangel entgegengetreten 

werden, den dieser zuvor bei Gasché ausgemacht hat und „by vir-

tue of which the move from constitution to contamination would 

 
22 Ebd., 100. 
23 Das hier präsentierte und im Folgenden ausgearbeitete Argument ist 

klarerweise von Donkels „Formal Contamination“ inspiriert. Donkel 
spricht von formeller Kontamination, wenn vorliegend von epistemologi-
scher Kontamination die Rede ist. Donkels kritische Absetzung von 
Gasché (und Henry Staten) ist ein Hinweis darauf, dass Donkel unter Zu-
flucht auf den Begriff der Form grundsätzlich richtigliegt (siehe, ebd., 
303f.), insbesondere wenn er schreibt: „[W]e must gain an understanding 

of constitution, and the sense in which constitution is to be identified with 
contamination.“ (Ebd., 304) Donkel schlägt dazu vor: „[T]he argument for 
contamination can be most effectively understood as a problematization 
of form by virtue of the essential structure of form as such.“ (Ebd., 308) 
Diese Kritik am formellen Charakter philosophischer Argumentationen ist 
nun aber zunächst als erkenntnistheoretischer Zusammenhang einsichtig 
zu machen, um diesen dann wieder als Form-Kritik im Sinne Donkels zu 
explizieren (vgl. Kap. III.4.1).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

be made clear“.24 Dies zu klären muss der Anspruch von (AeK) sein, 

wenn hier mit Derrida Philosophie betrieben werden soll, denn 

„[l]a déconstruction est aussi la pensée de cette contamination dif-

férentielle – et la pensée prise dans la nécessité de cette contamina-
tion“. (For, 94)  

Für (AeK) wird dabei zunächst nur die Annahme vorausgesetzt, 

dass Erkenntnis kontingent ist (vgl. DP, 81f.) – das heißt, dass eine 

gegebene Erkenntnis ebenso gut nicht hätte stattfinden können. 

Ihr Eintreten ist weder notwendig noch aus irgendwelchen Grün-
den unmöglich. Damit unterscheidet sich epistemische Kontingenz 

von epistemischer Arbitrarität:25 Letztere ist willkürlich, Erstere an 

Kriterien gebunden. Diese Kriterien sind nun aber gerade nicht mit 

den Modellen zu verwechseln, die man von dem Phänomenbereich 

hat, innerhalb dessen man Erkenntnisse erzielt – dies ist in reprä-

sentationstheoretischer Hinsicht im folgenden Unterkapitel her-
auszuarbeiten (Kap. III.3.2). Vorab kann aber festgehalten werden: 

Man hat Modelle von einem Phänomenbereich, weil man schon 

weiß, worauf man sich bezieht. Modelle sind dabei methodische 

Reflexionen. Das den Modellen inhärierende Wissen – etwa (be-

wusste oder unbewusste) Annahmen, die zu einer Erkenntnis bei-
tragen; ihre ontologische Theoretizität (vgl. Kap. I.2) – wird in der 

Erfahrung bestätigt oder nicht (empirische Falsifizierbarkeit). Erst 

im Anschluss an eine Erfahrung kann aber die Reflexion auf be-

stimmte Annahmen dergestalt erfolgen, dass diese als Kriterien für 

die Möglichkeit des Machens einer Erfahrung bestimmt werden 
können. So muss die Kontingenz von Erkenntnis angenommen 

werden, um Erkenntnis nicht als Mechanismus des den Modellen 

innewohnenden Wissens misszuverstehen. Denn dafür, dass etwas 

 
24 Donkel, „Formal Contamination“, 304. 
25 In sprachphilosophischer Hinsicht ist dieser Unterschied zuerst von 

Armen Avanessian gesehen worden. Vgl. Armen Avanessian, Anke Hen-
nig, Metanoia. Spekulative Ontologie der Sprache (Berlin: Merve, 2014), 8: 
„Sprache differenziert das Verhältnis zwischen Denken und Welt. Sie ist 
nicht, wie es eine Selbstverständlichkeit moderner Sprachtheorie will, ar-
biträr, sondern mit jedem ihrer Teile in ein ständig sich entwickelndes Sys-
tem eingebunden […]. Das Prinzip, das sich in ihr bestimmen lässt, ist 
nicht das der Arbitrarität, sondern das der Kontingenz.“    

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 215 

erkannt wird, gibt es keine Garantie. Mit anderen Worten: Erkennt-

nis ist nicht notwendig. Dafür lassen sich nun eine Reihe von Bei-

spielen geben.26 Eine Frau sucht etwa ihren Schlüssel. Der Schlüssel 

liegt neben anderen Dingen vor ihr – nicht weiter als eine Arm-
länge. Zu erkennen, dass der Schlüssel direkt vor ihr liegt, ist mög-

lich und man möchte meinen: wahrscheinlich. Dennoch kann es 

ebenso gut sein, dass sie den Schlüssel während ihrer Suche über-

sieht – möglicherweise bis eine andere Frau kommt, die sofort er-

kennt, dass sich das gesuchte Objekt direkt vor ihren Augen befin-
det. Was dieses Beispiel des Nicht-Auffindens eines Alltagsgegen-

standes besagt, ist, dass selbst wenn die Informationen, die für eine 

Erkenntnis relevant sind, der Wahrnehmung potenziell zur Verfü-

gung stehen, es nicht automatisch – das heißt: nicht notwendiger-

weise – der Fall ist, dass diese Erkenntnis eintritt. 

Wenn ein Lehrer seinen Schülern etwas Neues erklärt, so gibt er 
zunächst im offenen Gespräch mit der Klasse an alle Schüler die-

selben Informationen – natürlich werden diese von den Schülern 

unterschiedlich verarbeitet, da diese etwa durch ihre jeweilige Sozi-

alisation über wiederum unterschiedliche Informationen verfügen. 

Dennoch sind diese speziellen Informationen, die die einzelnen 
Kinder haben, nichts, was der Lehrer nicht wieder allen zugänglich 

machen könnte und gegebenfalls zugänglich machen wird. Wann 

nun aber welcher Schüler erkennt, worauf der Lehrer hinauswill, 

darüber mag der Lehrer zwar gewisse Annahmen haben – etwa wie 

schnell die Auffassungsgabe eines jeweiligen Schülers im Allgemei-
nen ist –, dennoch lässt sich dies nicht mit Sicherheit vorhersagen. 

Die Annahme epistemischer Kontingenz bedeutet also, dass selbst 

bei Verfügbarmachung tendenziell aller für eine Erkenntnis rele-

vanter Informationen nicht garantiert ist, dass diese Erkenntnis 

eintritt. Wie bereits Wolfram Hogrebe wusste, machen Informati-

onen allein noch keine Erkenntnis.27  

 
26 Im Folgenden werden allgemeine alltagstaugliche Überlegungen an-

gestellt. Erst im folgenden Unterkapitel sollen aus diesen Überlegungen 
theoretische Konsequenzen gezogen werden.   

27 Dass die Verarbeitung von Informationen bereits ein produktiver 
Vorgang sein könne, noch ehe dieser Prozess in Erkenntnis münde, dafür 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Nun könnte man einwenden, dass in entsprechend einfach ge-

haltenen Fällen ein informativ-notwendiges Minimum eine hinrei-

chende Bedingung dafür darstellt, um zu einer Erkenntnis zu ge-

langen. Etwa wenn ich sage, ich bin gerade losgelaufen und mein 
Gegenüber weiß, dass ich von dort, wo ich losgelaufen bin, bis 

dorthin, wohin ich unterwegs bin, zehn Minuten brauche. In sol-

chen Fällen könnte man sagen, dass Erkenntnis wie eine Rechen-

maschine funktioniere, die bei entsprechender Konzentrationsfä-

higkeit – und anderen individuellen und daher an dieser Stelle irre-
levanten Aspekten, die dieses Funktionieren bedingen, einmal ab-

gesehen – mit Sicherheit in Kürze zu der Erkenntnis kommt, dass 

ich in zehn Minuten an dem Ort sein werde, zu dem ich unterwegs 

bin. Man muss sich dann allerdings fragen, ob hier zunächst über-

haupt eine Erkenntnismöglichkeit gegeben ist. Man muss fragen, 

wie also der Raum zwischen (vorliegenden) Informationen und ei-
gentlicher Erkenntnis gedacht ist: ob es in derlei Fällen überhaupt 

sinnvoll ist, von Erkenntnis zu sprechen.  

Denn selektiert man Informationen ausreichend und ist der Weg 

der Erkenntnis – metaphorisch gesprochen – kurz genug, dann ist 

Erkenntnis in der Tat unmittelbar gegeben. Dies beschreibt aber 
einen trivialen Erkenntnisbegriff. Denn wenn mir etwa ein Ball ge-

gen den Kopf fliegt und mir dabei meine Brille von meinem Kopf 

schlägt, dann kann von einer Erkenntnis, dass meine Brille auf den 

Boden fällt, nicht eigentlich die Rede sein, da bereits ein Wissen 

vorliegt, dass Gegenstände, die – wie meine Brille – durch die Luft 
fliegen, auf lang oder kurz zu Boden fallen. Wenn Informationen 

dergestalt erkenntnisaffin gegeben sind, das heißt, wenn zu einer 

sich an die Informationen anschließenden Erkenntnis nichts weiter 

erforderlich ist als die Anwendung schon bestehender Wissensbe-

stände, dann kann man in der Tat annehmen, Erkenntnis würde 

unmittelbar gegeben werden – beziehungsweise sie sei unter ent-
sprechenden epistemischen Voraussetzungen notwendig. Dies ist 

 
plädiert Wolfram Hogrebe ebenso wie für eine „Erkenntnistheorie ohne 
Erkenntnis“. Vgl. insbesondere Kap. 2 in: Wolfram Hogrebe, Metaphysik 
und Mantik. Die Deutungsnatur des Menschen. Système orphique de Iéna 
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1992), 62ff.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 217 

insbesondere am Beispiel der Mathematik immer wieder behauptet 

worden:  

Truths of pure mathematics and elementary logical truths have almost 

(though not quite) universally been held to be necessary. Two and two 

don’t just happen to make four: no other result is so much as possible.28 

Derlei Beispiele setzen jedoch schon die Vertrautheit und die 

Kenntnis von mathematischen beziehungsweise logischen Begrif-

fen voraus – und man könnte der Mathematik und der Logik noch 

die Geometrie hinzufügen. Für sie scheint Erkenntnis ebenfalls 

notwendig, worin eben Derridas erkenntnistheoretischer Ausgang 
von Husserl in seiner Introduction zu sehen ist (vgl. Kap. II.3). Zu-

nächst muss aber geklärt werden, wie derlei Erkenntnis (mathema-

tisch, logisch, geometrisch) überhaupt möglich ist, bevor „2 + 2 = 

4“ als notwendig beschrieben werden kann.  

Die Annahme epistemischer Kontingenz beschreibt demnach 

eine nicht-triviale Voraussetzung von Erkenntnis: So muss Er-
kenntnis bereits als Selektion von Informationen betrachtet werden 

und nicht erst als das kombinatorische Resultat dieser Informatio-

nen – wie es ein bestimmtes Verständnis mathematischer, logischer 

und geometrischer Probleme nahelegt. Wenn Erkenntnis demnach 

nicht nur in der Anwendung kombinatorischer Logik besteht, son-
dern auch in der Informationsselektion, dann scheint eine strikte 

Trennung von Informationen und Erkenntnis unangebracht. Das 

Beispiel Ball-fliegt-Brille-fällt wäre dann eher so zu beschreiben: 

Ich bekomme irgendetwas an den Kopf und irgendetwas passiert 

sonst noch, aber ich weiß nicht was. Wenn ich hingegen erkannt 
habe, was ich an den Kopf bekommen habe und was genau passiert 

ist, dann liegt vergleichsweise schon ein Zustand des Wissens vor. 

Der solchem Wissen vorgängige, nicht-triviale und kontingente 

Vorgang der Informationsselektion ist als Erkenntnisprozess aber 

nötig, um Erkenntnis überhaupt von Zuständen des Wissens zu 

unterscheiden. Denn wäre Erkenntnis notwendig, so wäre diese 
immer schon ein Zustand des Wissens; eine positive Beschreibung 

des Vorgangs des Wissenserwerbs wäre dann unmöglich. Wie Gab- 

 
28 Michael Williams, Problems of knowledge. A critical introduction to epis-

temology (New York: Oxford University Press, 2001), 89.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

riel erläutert: „Der Grund dieser Überlegung ist darin zu sehen, 

dass Bedingungen für Wissen nicht notwendig erfüllt sein können, 

da notwendig erfüllte Bedingungen gar keine Bedingungen wä-

ren.“29 Wenn aber in diesem Sinn Erkenntnis eine Bedingung von 
Wissen ist, dann muss Erkenntnis kontingent sein.30  

Ausgehend von der Annahme epistemischer Kontingenz, ergibt sich 

dann (AeK): Wenn die Annahme epistemischer Kontingenz ent-

hält, dass die Unterscheidung von Informationen und Erkenntnis 

im Wissenserwerb noch nicht feststeht, dann folgt daraus, dass sich 
auch relevante von irrelevanten Informationen stets erst im An-

schluss an eine Erkenntnis unterscheiden lassen. Wenn die Unter-

scheidung relevanter von irrelevanten Informationen (UrirI) dergestalt aber 

mit einer Erkenntnis einhergeht, dann ist auch Erkenntnis untrenn-

bar mit dieser Unterscheidung verbunden. Dies führt zu folgendem 

Grundgedanken eines Methodenproblems, das Derrida auf ver-
schiedene Weise artikuliert (vgl. Kap. III.3.2): Wenn (UrirI) die Ei-

genschaft hat, den epistemischen Raum modellhaft zu gliedern – 

gemäß der Annahme, dass Modelle eine solche Unterscheidung vo-

raussetzen (Kap. III.3.2) –, dann wird unentscheidbar, ob eine Er-

kenntnis (die Brille ist zu Boden gefallen) aufgrund vorausgesetzter 
epistemischer Modelle entsteht (Kausalität/Gravitation) oder ob 

ein jeweiliges epistemisches Modell (Kausalität/Gravitation) erst 

durch diese Erkenntnis (Brille fällt zu Boden) motiviert worden ist. 

Dann können Modelle aber grundsätzlich nicht zur Erklärung von 

Erkenntnis verwendet werden, weil die epistemische Situation der-
gestalt strukturiert ist, dass überhaupt nicht entschieden werden 

kann, ob Erkenntnis oder Erkenntnismodelle den Vorrang genie-

ßen. Rheinberger spricht der epistemischen Situation daher eine 

„duale Struktur reziproken Ein- und Ausgreifens“ zu.31 Es genügt 

nicht, die epistemische Situation allein erkenntnistheoretisch zu be- 

 
29 Gabriel, Die Erkenntnis der Welt, 158. 
30 Siehe zur Ambiguität des Erkenntnisbegriffs die klärende Erläute-

rung Gabriels: „Der Erkenntnisbegriff beherbergt gleichsam zwei Kom-
ponenten: Einerseits bezeichnet Erkenntnis den Vorgang des Wissenser-
werbs und andererseits das Ergebnis dieses Vorgangs, eben Wissen, über 
das wir verfügen, eine Erkenntnis oder Erkenntnisse, wie man sagt.“ (Gab-
riel, Die Erkenntnis der Welt, 159) 

31 Rheinberger, Iterationen, 64. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 219 

trachten – gerade weil Erkenntnis immer schon als Unterscheidung 

von relevanten und irrelevanten Informationen auftritt: Erkenntnis 

ist theoretisch betrachtet immer schon kohärent; aber diese Kohä-

renz ist – wie ein Akt theoretischer Reflexion zeigt – selbst keine 
Eigenschaft des Erkannten, sondern der Umstände des Erkennens, 

wie Rheinberger ausführt: 

Es ist letztlich ein Repräsentationsprozeß ohne ultimativen Bezugspunkt 

und damit auch ohne Ursprung. So paradox es klingen mag, genau dies ist 

die Bedingung der Mächtigkeit seiner oft zitierten ‚Objektivität‘[…]. In 

dem, was in einer bestimmten Epoche, einer bestimmten Disziplin, inner-

halb eines bestimmten Problemhorizonts für das Wahre gilt, gibt es immer 

nur die Minimalbedingungen der Kohärenz einer signifikanten Kette, die 

mit der Würde eines Wissenschaftsobjekts ausgestattet ist. Über die Art 

der Kohärenz entscheidet der verfügbare Repräsentationsraum, über den 

Repräsentationsraum das Arsenal von Darstellungstechniken.32 

In diesem Sinne epistemisch-epistemologischer Koimplikation 

schließt Derrida: „L’origine de la speculation devient une diffé-
rence.“ (Gr, 55) Derrida schließt also auf die Irreduzibilität der Re-

lation zwischen einer Erkenntnis und demjenigen Zusammenhang, 

in dem sich diese Erkenntnis darstellen lässt: für eine Unentscheid-

barkeit „entre l’actif et le passif“ (Ld, 9), also zwischen aktiv zu er-

bringender Theorie und der passiven Voraussetzung eines Mög-

lichkeitsraums derselben (vgl. Kap. III.2.3) – weswegen Derrida 
auch die Bezugnahme auf die französische Wortendung „-ance“ 

für opportun hält:  

Mais, tout en nous rapprochant du noyeau infinitif et actif du différer, „dif-

férance“ (avec un a) neutralise ce que l’infinitif dénote comme simplement 

actif, de même que „mouvance“ ne signifie pas dans notre langue le simple 

fait de mouvoir, de se mouvoir ou d’être mû. La résonance n’est pas da-

vantage l’acte de résonner. Il faut méditer ceci, dans l’usage de notre 

langue, que la terminaison en ance reste indecise entre l’actif et le passif. (Ld, 

9) 

Nun wäre nichts fataler für die Anwendung dieser Überlegung als 
daraus wieder ein positives Prinzip, das heißt ein Erkenntnisprinzip 

 
32 Ebd., 24. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

erster Ordnung machen zu wollen. Denn als Resultat einer erkenn-

nistheoretischen Überlegung über die Unmöglichkeit der Prinzipi-

ierbarkeit von Erkenntnis, muss dieses Resultat vorerst als eine 

meta-theoretische Erkenntnis betrachtet werden, um sie von einer 
Erkenntnis und einer entsprechenden Theorie erster Ordnung zu 

unterscheiden. Erst im nächsten Unterkapitel (III.3.2) kann dann 

gesehen werden, inwiefern dieses Resultat recht besehen nicht ein-

mal als Meta-Theorie bezeichnet werden kann.  

Den Status dieser Erkenntnis über erkenntnistheoretische Pro-
bleme erster Ordnung versteht Derrida in diesem Sinn 

entsprechend nur nach Maßgabe einer Als-ob-Modalität („la mo-

dalité du ,quasi‘ (ou la fiction logico-rhétorique du ,comme si‘)“, 

Ccp, 510): „Mais il fallait avant tout prendre en compte la possibilité 

essentielle d’un ,comme si‘ qui affecte de fictionnalité, de phantas-

maticité, de spectralité possibles tout langage et toute experience.“ 
(Ccp, 510) Entsprechend sagt Derrida auch von der Wissenschaft 

der (Ur-)Schrift („archi-écriture“, Gr, 83), es verhalte sich mit ihr 

auch nur so, als ob sie in Anspruch nehme, was sie für sich bean-

spruche, nämlich eine Fundamentalwissenschaft zu sein:  

Or celle-ci commande toute objectivité de l’objet et toute relation de sa-

voir. C’est pourquoi ce que nous serions tenté de considérer dans la suite 

[…] ne donne jamais lieu à un nouveau concept ,scientifique‘ de l’écriture. 

(Gr, 83)  

Entsprechend darf das argumentative Kind nicht mit dem Bade 

seiner Anwendung ausgeschüttet werden: Denn es geht Derrida ge-
rade nicht um die Formalisierung eines erkenntnistheoretischen 

Problems, das anschließend Teil eines Systems werden könnte. Ge-

rade alle Versuche, ausgehend von (AeK) einen allgemeinen Zu-

sammenhang seiner Anwendbarkeit zu artikulieren – so wie etwa 

Gasché für die Philosophie der Reflexion oder Jonathan Culler für 
die Literaturtheorie33 

 
33 So der Untertitel in der deutschen Übersetzung: Jonathan Culler, De-

konstruktion. Derrida und die poststrukturalistische Literaturtheorie. Aus 
dem Amerikanischen von Manfred Momberger (Reinbek bei Hamburg: 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 221 

oder Hägglund für den Atheismus34 –, unterminieren gerade dessen 

Inhalt. Denn dieser besteht, wie Christoph Menke richtig sieht, in 

einem Widerstreit mit der Anwendbarkeit von einmal erkannten 

Inhalten.35 Deswegen steht Derridas Philosophie auch für den Ver-
such, Wiederholung und Alterität in Form einer „logique qui lie la 

répétition à l’alterité“ (SEC, 375) zusammen zu denken (siehe Kap. 

III.4). Wird diese aber nicht auf jede Anwendung von (AeK) selbst 

bezogen, so ist – bei aller Eleganz der Manöver (Gasché, Culler, 

Hägglund) – doch grundsätzlich, erstens, der philosophiehistorische 
Unterschied zwischen einer strukturalistischen und poststruktura-

listischen Position nicht getroffen. Darauf hat schon Frank hinge-

wiesen: „[E]s ist genau der Begriff des Unkontrollierbaren, den der 

Neostrukturalismus [Franks Terminus für Poststrukturalismus, 

P.F.] an diesem Punkt in die Debatte wirft.“36  Hingegen kenne 

„[d]ie ‚Struktur‘ der Neostrukturalisten […] keine angebbare Be-
grenzung mehr, sie ist offen, unendlich vielen Transformationen 

zugänglich und kennt keinen Ehrgeiz auf formale Beherrschung“.37 

Dieser Verzicht ist aber gerade dem Umstand einer konsequenten 

Selbstanwendung von (AeK) geschuldet. Wird diese also nicht voll-

zogen, so ist, zweitens, (AeK) nur als eine Möglichkeit zu verstehen, 
der unter bestimmten Bedingungen entgangen werden kann. (AeK) 

 
Rowohlt, 1988). Siehe im Original: Jonathan Culler, On Deconstruction. The-

ory and Criticism after Structuralism (Ithaca: Cornell University Press, 
1982). 

34 „Refuting the notion that there was an ethical or religious ,turn‘ in 
Derrida’s thinking, I demonstrate that a radical atheism informs his writing 
from beginning to end.“ (Hägglund, Radical Atheism, 1) 

35 „Demnach artikuliere sich in Derridas Aporien nicht ein praktischer 
Widerstreit, sondern der Widerstreit des Praktischen; das heißt: nicht ein 
Widerstreit in der Praxis […] – der Widerstreit in dem, was wir tun müssen 

[…], sondern der Widerstreit mit der Praxis […].“ (Christoph Menke, 
„Können und Glauben. Die Möglichkeit der Gerechtigkeit“, in: Andrea 
Kern, Christoph Menke (Hrsg.), Philosophie der Dekonstruktion. Zum Ver-
hältnis von Normativität und Praxis (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2002), 
243-263, 251) 

36 Frank, Was ist Neostrukturalismus? (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984), 
35. 

37 Ebd., 37. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

bezeichnet jedoch eine erkenntnistheoretische Aporie, weil die korrekte 

Selbstanwendung von (AeK) zugleich eine potenzielle Veränderung 

ihres Möglichkeitsraums vorsieht: (AeK) ist in diesem Sinn eine 

Anti-Methode, weil Methodik die Stabilität des Möglichkeitsraums 
voraussetzt (siehe hierzu: Kap. III.3.2).  

Es sei nun abschließend auf die Position Gaschés eingegangen. 

Wenn (AeK) als Explikation der Gaschéschen Diagnose des Derri-

daschen Werks – in Gaschés Worten: „an alterity that separates the 

principle from what it is supposed to account for“ – entspricht38 
und dieser die Annahme von (AeK) folglich teilt, so muss zunächst 

festgehalten werden, dass er an vielen Stellen den richtigen Schluss 

daraus zu ziehen scheint, etwa wenn er festhält: „It is, therefore, 

also incorrect to speak of its [Diagnose/(AeK), P.F.] interlacing 

simply as one of founding, grounding, accounting and so on.“ 39 

Doch Gasché versäumt es nicht, den nächsten Satz mit einem 
„[b]ut“ zu beginnen und noch im selben Absatz folgende Präzisie-

rung vorzunehmen: „Heterology means ,science of‘ or ,discourse on‘ 

the Other.“40 Damit behauptet Gasché aber etwas grundsätzlich an-

deres als das, was Derrida – wie gesehen (vgl. Gr, 83) – über seine 

eigene Arbeit aussagt. Trotz dieser offensichtlichen Diskrepanz 
zwischen Derridas genuinem Anspruch und Gaschés Ausführung 

desselben fährt dieser fort, gewichtige Begriffe aus Derridas Werk 

herauszunehmen – wie etwa Spur, Differenz, Supplementarität, 

Iterabilität, u.a. –, da diese „in a dissymmetrical and heterogeneous 

relation to what they make possible“41 stünden und es daher erlaub- 
ten, auf ein systematisches Verhältnis von Grund und Begründe-

tem zu verweisen – ohne jedoch in einer einmal etablierten Diffe-

renz zwischen Grund und Begründetem aufzugehen. Entspre-

chend scheint Gasché erneut den richtigen Schluss aus diesem Ver- 

 
38 Darauf weist Derrida selbst hin und attestiert Gasché, diesbezüglich 

eine „puissante interprétation“ (Ccp, 510) seines eigenen Schaffens zu leis-
ten. Die Mächtigkeit einer Interpretation besagt jedoch noch nichts über 
ihre Korrektheit. Eben weil diese Interpretation so einflussreich ist, muss 
sie hier kritisch erörtert werden.  

39 Gasché, The Tain of the Mirror, 100. 
40 Ebd. 
41 Ebd., 175. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 223 

hältnis zu ziehen: „Strictly speaking they form no system; therefore 

their ,system‘ cannot be formalized.“42 Dennoch hält Gasché den 

damit verbundenen systematisch-wissenschaftlichen Anspruch 

nicht nur weiterhin für möglich, sondern hält fest:   

This antisystematic, fragmentary practice is in no sense radically subversive 

of the idea of science or of systematicity as characteristic of the philosoph-

ical enterprise; it is, rather, a genuine possibility within philosophy itself, 

and it carries out the systematic requirements of philosophy in its own 

way.43 

Gasché sieht selbst die Spannung, in die er sich mit dieser Forder-

ung begibt, wenn er fragt: „[I]s a science or theory of ,arche-syntheses‘ 

possible, since all such science or theory presupposes them?“44 

Diese Frage muss dabei – da Gasché die Problematiziät der eigenen 
Position erkennt – zunächst lauten: Wie geht Gasché mit dieser 

Frage um? Nun, er beschreibt den erkenntnistheoretischen Mehr-

wert, der mit dieser Position verbunden sei: „If one avoids the dan-

ger and the almost inevitable temptation of construing heterology 

as the truth of philosophy – that is, as another more true mode of 
philosophy“. 45  Dies sei unter Beachtung folgenden Umstandes 

möglich: „Indeed, such a possibility hinges on the inscription 

within thought of its structural limitations – limitations that do not 

result from the deficiencies of the cognizing subject as a finite be-

ing.“46 Hier ist nun nicht ganz klar, was mit den „deficiencies of the 
cognizing subject“ gemeint ist, die den „structural limitations“ ge-

genübergestellt werden. Denn insofern diese „deficiencies“ dieje-

nigen eines „finite being“ sind, sind sie selbst strukturell, insofern 

Gasché unter „thought“ nicht das Denken eines infiniten Wesens 

versteht. Dann aber müssen die „structural limitations“ mit den 

„deficiencies of the cognizing subject as a finite being“ überein-
stimmen und können diesen, ergo, nicht entgegengesetzt werden. Es 

sei denn, die Heterologie, die Gasché vorschwebt, wäre nicht ein- 

 
42 Ebd., 184f. 
43 Ebd., 178. 
44 Ebd., 100. 
45 Ebd., 101. 
46 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

fach eine Wissenschaft „beyond being“, sondern eine jenseits des 

„finite being“ – was schwerlich gemeint sein kann. Aber auch der 

folgende Satz beseitigt diese Mehrdeutigkeit nicht: „Thought, or 

rather ,thought,‘ would in this manner become able, perhaps for 
the first time, to think something other than itself, something other 

than itself in its Other, or itself in itself.“47 Erneut stellt sich die 

Frage, was es hier bedeutet, wenn das Denken das Andere seiner 

selbst denkt? Bedeutet dies, dass das Denken qua Einsicht in die 

eigene Heterologizität sich in eine Identität (?) oder Homogenität 
(?) mit der Heterologizität versetzen kann? Wie heterolog wäre 

diese dann noch? Gasché gibt an dieser Stelle keine weiteren Hin-

weise, wie er die Frage nach der grundsätzlichen Möglichkeit des 

Projekts einer heterologischen Wissenschaft mit radikal-empiri-

scher Methode verstanden wissen will.  

So erkennt Gasché zwar, Derridas Philosophie erscheine „ne-
cessarily […] contradictory, even irreducibly aporetic“,48 gleichzei-

tig resultiert daraus aber eine Anwaltschaft für Derrida, die zu weit 

geht, wenn sie die dabei zur Anwendung gelangenden Kategorien 

als schlicht unzulässig erklärt: „[T]hese categories [Widerspruch, 

Aporie; siehe vorangegangenes Zitat, P.F.], born from philosophy 
and its logic of contradiction, do not apply here“.49 Diese Katego-

rien über Bord zu werfen, bedeutet aber, auf die Möglichkeit zu 

verzichten, mit Derrida im kontaminierten Grenzgebiet dieser Ka-

tegorien zu navigieren. Der Möglichkeit der Artikulation des Men-

keschen „Widerstreits des Praktischen“ sind dann alle Mittel ge-
nommen.50 Diese Artikulation ist aber nötig, um Dekonstruktion 

nicht nur als Methode eines radikalen Empirismus zu verstehen, 

sondern darin eine Artikulation eines Methodenproblems der Er- 

kenntnistheorie überhaupt zu sehen (Kap. III.3.2). Dazu ist aber 

ein positives Verhältnis zu Widerspruch und Aporie nötig (Kap. 

III.3.3) und ein solches kann ausgehend von Gasché nicht artiku-
liert werden. 

 
47 Ebd. 
48 Ebd., 104. 
49 Ebd. 
50 Vgl. Menke, „Können und Glauben. Die Möglichkeit der Gerechtig-

keit“, 251. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erkenntnistheoretische Kontamination 225 

Bei Gasché ist dergestalt in nur ungenügender Weise Raum für 

diese genuine Einsicht Derridas, weil dessen Methode – in Gaschés 

strategischer Rekonstruktion – ganz an die Einsichten klassischer 

Bewusstseinsphilosophie Hegelscher Provenienz anzuschließen 
hat. Der interessierte Leser findet bei Gasché folglich allein ein ra-

dikal-empirisches Vorgehen Derridas („a radically empiricist man-

ner“),51 das Gasché Dekonstruktion nennt, nicht aber eine Aus-

buchstabierung einer dieser Methode vorgelagerten, genuin Derri-

daschen Einsicht.52 Diese sollte in diesem Unterkapitel mit der Re-
konstruktion von (AeK) erläutert werden. Noch aber ist es bei die-

ser meta-erkenntnistheoretischen Einsicht geblieben, ohne recht 

zu sehen, wohin diese Einsicht, die einer Rehabilitierung des Em-

pirismus Vorschub leistet, führt.53 Erst die Übertragung dieser Ein-

sicht auf Fragen der Repräsentation eröffnet hier den Zugang zu 

den zentralen Manövern des Derridaschen Œuvres. 

 
51 Vgl. Gasché, The Tain of the Mirror, 80, 170, 186. Affirmativ dazu al-

lerdings: Jeffrey T. Nealon, „Between Emergence and Possibility: Fou-
cault, Derrida, and Judith Butler on Performative Identity“, in: Philosophy 
Today 40/3 (1996), 430-439, 435. 

52 Insbesondere Rorty hat sich gegen die transzendentalphilosophische 
Lesart Gaschés gewandt: „One cannot, as Derrida does, set his face against 
totalization, insist that the possibilities of recontextualization are bound-
less, and nonetheless offer transcendental arguments.“ (Richard Rorty, 

„Two Meanings of ,Logocentrism‘. A reply to Norris“ (1989), in: Richard 
Rorty, Essays on Heidegger and others. Philosophical Papers, Volume 2 
(Cambridge 1991), 107-119, 112) 

53 Auf den erkenntnistheoretischen Sonderweg Rheinbergers im Aus-
gang von Derrida weist Henning Schmidtgen hin: „Als Philosoph, Gramm-
atologie-(Mit-)Übersetzer und Molekularbiologe scheint er sich […] in einer 
einzigartigen Position gefunden zu haben.“ (Henning Schmidtgen, „Wis-
senschaft. Das Labor als Archiv und Maschine“, in: Stephan Moebius, Andreas 

Reckwitz (Hrsg.), Poststrukturalistische Sozialwissenschaften (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 2008), 450-467, 458.) Schmidtgen fährt fort: „An diesem Punkt 
handelt es sich nicht länger darum, Derridas Schrifttheorie auf bestimmte 
Inskriptionspraktiken im Labor ‚anzuwenden‘. Rheinbergers Projekt be-
steht darin, das Wissenschaftsgeschehen insgesamt als Bestandteil der De-
konstruktion zu erfassen.“ (Ebd., 460) Für diesen Sonderweg hat Rhein-
berger eindrücklich argumentiert: Rheinberger, Experiment, Differenz, Schrift 
(Marburg a.d.L.: Basilisken Presse, 1992) sowie: Ders., Experimentalsysteme 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

 

III. 3.2. Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 

Inhalt des Unterkapitels 

Mithilfe einiger Unterscheidungen Gérard Granels sollen zunächst grundsätz-

liche erkenntniskritische Theoreme Derridas in Bezug auf sprachphilosophische 
Fragen exponiert werden. Diese können sodann unter Bezug auf zeitgenössische 

Positionen (Dennett, Price) repräsentationalitätstheoretisch expliziert werden. 

Schließlich gilt es zu zeigen, inwiefern Derridas Schrift-Theorem diese Überle-

gungen bündelt. 

Dass Derridas Einsicht – also das, was man vielleicht einen frühen 

und prägenden Gedanken nennen könnte – auf die Form eines er-

kenntnistheoretischen Arguments zu bringen ist, überrascht gerade 
dann nicht, wenn man der Frage nachgeht, warum er für seine ers-

ten Hauptwerke De la Grammatologie (1967) und L’écriture et la diffé-

rence (1967) das Thema der Schrift wählt. 

Im ersten Sekundärtext – der von den zwei Vorgenannten und 

La voix et le phénomène (1967) als dem Dritten im Bunde sagt, sie 
konstituierten „[d]éjà toute une œuvre“1 und in dem, wie Peeters 

bemerkt, zum ersten Mal die Adjektive „‚derridien‘ et ‚derridi-

enne‘“2 verwendet werden – weist Granel darauf hin, dass man ver-

stehen müsse, warum bei Derrida eine „nécessité de partir de l’écri-

ture“ bestehe.3 Diese „nécessité de partir de l’écriture“ ergebe sich aus 

Derridas Kritik am Methodenbegriff der Erkenntnistheorie, der 
seiner Einsicht epistemisch-epistemologischer Koimplikation (vgl. 

Kap. III.3.1) nicht hinreichend Rechnung trage. Schrift hingegen 

tauge als metatheoretische Antwort auf das Problem dieser Konta-

mination, weil Schrift strukturell einer, so Rheinberger, „funktio-

nellen Polyvalenz“4 entspreche, die weder transzendental noch em- 

 
und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas 
(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2006). 

1 Granel, „Jacques Derrida et la rature de l’origine“, 887. 
2  Benoît Peeters, Derrida. Zweite und korrigierte Version (Paris: 

Flammarion, 2010), 229. 
3 Vgl. ebd., 891. 
4 Rheinberger, Iterationen, 12. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 227 

pirisch allein zu verstehen sei. Dies gilt es Schritt für Schritt zu re-

konstruieren.  

Da Granel der erste war, der diese synthetische Einsicht eines 

erkenntnistheoretischen Problems formuliert hat, das das Derri-
dasche Œuvre durchziehe, muss alle spätere Literatur sich an der 

synthetischen Kraft der Granelschen Analyse messen lassen. Auf-

gabe des vorliegenden Unterkapitels ist es daher auch, die Aktuali-

tät des Granelschen Derrida-Verständnisses herauszustellen,5 das 

über die neuerdings vorgebrachten intelligiblitätstheoretischen Be-
kundungen Gaschés noch hinausreicht.6 Es zeigt sich auch, dass 

Granels Analyse Derridas Problematik derart fasst, dass diese mit 

den Positionen seiner Kritiker kompatibel ist.  

Der Ausgangspunkt Granels – was man im Anschluss an seinen 

Text als erkenntnistheoretischen Schritt (1) betrachten darf – ist 

dabei das Gegebensein eines Erkenntnisinteresses, also die Absicht 
etwas zu erkennen. Gemäß (AeK) hat dieses Erkenntnisinteresse je 

schon eine doppelte Ausrichtung: empirisch und transzendental. In 

empirischer Hinsicht geht es um unmittelbare Erkenntnis, um er-

fahrbare Erkenntnisinhalte. Im tranzendentaler Hinsicht geht es 

darum, die mittelbaren Voraussetzungen unmittelbarer Erkenntnis 
zu erkennen. Die tranzendentale Perspektive konstituiert dabei den 

Gegenstandsbereich unmittelbarer Erkenntnis, insofern transzen-

dental bestimmte Voraussetzungen je als Voraussetzungen eines 

bestimmten Bereichs von zu Erkennendem – etwa in Kantiani-

scher Manier: raumzeitlich Gegebenes – zu verstehen sind. Granel 
nennt dies „le traitement structural des réalités anthropologiques“.7 

So können beispielsweise mithilfe eines Mikroskops unmittelbar 

Mikroorganismen erkannt werden; dass es sich dabei aber um Mik- 

 
5 Es sei an dieser Stelle erlaubt, auf eine eigene Arbeit zu verweisen: 

„L’actualité de la critique granélienne de Derrida“, der aus einem Konfe-
renzbeitrag an der Universität Toulouse (Autour de Gérard Granel, 12./13. 
Dezember 2014, Universität Toulouse II – Jean Jaurès) erwachsen und 
nunmehr verfügbar ist unter: http://www.gerardgranel.com/autour.html. 

6 Vgl. Gasché, „More than a Difference in Style“, 126. Siehe Kap. III.1. 
7 Granel, „Jacques Derrida et la rature de l’origine“, 891. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

roorganismen handelt, weiß man, weil man einen mikrokopisch 

sichtbaren Gegenstandsbereich annimmt.8  

Real sind die Inhalte dessen, was man sieht, weil man diese von 

der Irrealität dessen unterscheidet, was man sieht, wenn man – etwa 
– seine Handinnenflächen auf seine geschlossenen Augenlider auf-

legt. So zumindest erläutert Searle den Unterschied der Realität des 

Sehens von der Irrealität visuellen Bewusstseins:  

Close your eyes and put your hand over your forehead, covering your eyes: 

you will stop seeing anything, but your visual consciousness does not stop. Though 

you do not see anything, nonetheless you have visual experiences, which 

are something like seeing darkness with yellow patches. Of course you do not 

see darkness and yellow patches, because you do not see anything; but you 

still have visual consciousness. (STA, 3)  

Der unmittelbare Bezug auf die Inhalte eines Gegenstandsbereichs 

unterstellt dabei je ein Modell, mithilfe dessen man sich in die Lage 

versetzt, auf den entsprechenden Teilbereich der Realität Bezug zu 
nehmen: etwa ein Modell räumlichen Sehens im Gegensatz zu ei-

nem Modell von Sichtbarkeit, das etwa auch die Imagination von 

Sehen einschlösse (vgl. hierzu auch Kap. II.2).  

Analog dazu müsse auch die Sprachphilosophie je schon ein, so 

Granel, „modèle linguistique“9 unterstellen, um überhaupt Sprach-

philosophie sein zu können; um überhaupt zu wissen, worauf sie 
sich bezieht. Man kann dies im Anschluss an Granel als Schritt (2) 

eines erkenntnistheoretischen Methodenproblems der Sprachphi-

losophie verstehen (strenggenommen nicht nur der Sprachphiloso-

phie, aber auch der Sprachphilosophie). Dieser Schritt (2) soll dabei 

im Folgenden als das erkenntnistheoretische Methodenproblem 
(der Sprachphilosophie) erster Ordnung betrachtet werden (Gra-

nels Schritt 2: GS2 – beziehungsweise: Methodenproblem erster 

Ordnung: MPO1). Die bisherige Analyse Granels lässt sich dabei 

ohne größere Probleme auf Derridas Kritiker übertragen: So be-

ginnt Searle in Speech Acts mit der Aneinanderreihung einiger Fra- 

 
8 Vgl. dazu auch Rheinberger, Iterationen, 24: „So ist keine Molekularbi-

ologie denkbar ohne die Hochtechnologie der Ultrazentrifugation, Elekt-
ronenmikroskope und Röntgenstrukturanalyse.“ 

9 Rheinberger, Iterationen, 24 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 229 

gen – etwa: „How do words relate to the world?“ (SA, 3) –, um 

sodann anzuschließen: „Such questions form the subject matter of 

the philosophy of language.“ (Ebd.) Noch deutlicher artikuliert dies 

Habermas: „Könnten wir nicht auf das Modell der Rede Bezug 
nehmen, wären wir nicht imstande, auch nur in einem ersten Schritt 

zu analysieren, was es heißt, daß sich zwei Subjekte miteinander 

verständigen.“ (TKH, I, 387)  

Sprachphilosophie kommt folglich nicht umhin, ein Modell der 

Sprache anzunehmen. Dies ist zu Beginn (Kap. I.1) bereits als „me-
thod of cases“ eingeführt worden.10 Dies tut Searle etwa auch, 

wenn er sich zu Beginn von Speech Acts auf die „intuitions of the 

native speaker“ (SA, 15) verlässt: Das Modell des kompetenten 

Muttersprachlers motiviert bei Searle dergestalt den Gegenstands-

bereich seiner sprachphilosophischen Untersuchungen. Die Not-

wendigkeit des Bezugs auf ein Modell – also (GS2) – kann dabei 
selbst je anti-skeptisch motiviert werden: Denn dem direkten (nai-

ven) Bezug auf die Wirklichkeit, ohne vorab eine Bestimmung des 

Gegenstandsbereichs durchzuführen, wird der Skeptiker mit der 

Frage entgegentreten, woher man denn wisse, dass man sich realiter 

auf dasjenige beziehe, auf das man sich zu beziehen meine. Die 
Frage lautet also: Was garantiert die Realität von Wahrgenomme-

nem, sodass dieses als Erkanntes und nicht vielmehr als Illusion zu 

betrachten ist? Was also erklärt, in den Worten Campbells, die epis-

temische Rolle von Erfahrungsgehalten?11 

Auch Searle integriert diesen anti-skeptischen Impetus zunächst 
in seine Konzeption einer sprachphilosophischen Methode, wenn 

er der Frage nachgeht, „how I know that what I have to say is true?“ 

(SA, 5)12 Die sprachphilosophische Methodologie antwortet auf 

 
10 Vgl. Baz, „Recent Attempts to Defend the Philosophical Method of 

Cases and the Linguistic“. 
11  Campbell, „The Role of Sensory Experience in Propositional 

Knowledge“, in: Berkeley’s Puzzle, 75-98, 84: „Our problem […] was to un-
derstand how the qualitative character of experience could be responsible 
for its epistemic role?“ 

12 In diesem Sinn stellt Searles Philosophie auch eine Antwort auf die 
in der Folge Quines diskutierten Probleme – etwa die Unterscheidung syn-
thetischer von analytischen Sätzen – dar. Dies wird insbesondere deutlich 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

(MPO1) also mit der Einführung modelltheoretischer Repräsenta-

tion: Das empirisch Wahrgenommene dient zur Erläuterung realis-

tisch verstandener Fakten. Dies betrachtet Derrida nun als „l’anti-

cipation d’un telos“ (ED, 44). Denn problematisch daran ist, dass 
überhaupt nicht erkannt wird, ob die Faktizität dieses Realismus 

nun auf Erfahrung oder im Gebrauch eines Modells dieser Erfah-

rung beruht (vgl. AeK). Der Realismus von (GS2) ist daher, so Der-

ridas Verdacht, ein teleologischer Realismus, das heißt schlicht: 

eine Unterstellung von Realität, von der aber gerade noch unent-
schieden ist, ob sie selbst realitätsgesättigt ist oder nicht. Dabei sind 

die Vorzüge von (GS2) nicht zu verkennen: Denn erst durch die 

Unterstellung des Modells kann Wahrgenommenes etwas erläu-

tern. (GS2) berücksichtigt also je das Argument der Erläuterbarkeit 

von Erkenntnis.13 

Daran schließt sich auch Prices Unterscheidung zweier Wahr-
heitsbegriffe an – wobei jener, in dessen Gebrauch ein Bezug auf 

raum-zeitlich ausgedehnte Objekte bestehe, so Price, „part of a the-

oretical explanans“ sei.14 Oder anders gewendet: Erst durch das Mo-

dell repräsentiert Wahrgenommes etwas und erst durch diese Re-

präsentationalität ist ein erkenntnistheoretischer Realismus mög-
lich. Dies nennt Granel, wie bereits gesehen, „le traitement struc-

tural des réalités anthropologiques“. Damit wird aber folgende, so 

Gabriel, „kognitiv relevante Lücke zwischen einer repräsentationalen 

Absicht, der Absicht, etwas so zu repräsentieren, wie es ist, und ei- 

nem entsprechenden repräsentationalen Erfolg“ 15  übersprungen. 
Denn die epistemische Absicht eines Modells, die Evidenz seiner 

 
im Ausgang von Harman, „Quine on Meaning and Existence, I“ (vgl. Kap. 
I.2). 

13 Vgl. Albert Casullo, „Analyticity, Apriority, Modality“, in: Manuel 

García-Carpintero und Max Kölbel (Hrsg.), The Continuum Companion to the 
Philosophy of Language (London, New York: Continuum, 2012), 228-251, 
249: „The Explanatory Argument focuses attention on the explanatory re-
quirements of an adequate theory of knowledge.“ 

14 Vgl. Price, „Prospects for global expressivism“, 191. 
15 Gabriel, Die Erkenntnis der Welt, 179. Für einen Überblick über den 

systematischen Zusammenhang von Skeptizismus und das Problem der 
Bezugnahme siehe ebendort die Kapitel 2 und 3. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 231 

eigenen Annahmen erfolgreich zu repräsentieren, kann nur über 

den Umweg einer Misslingenstheorie dieser Absicht funktionie-

ren.16 Dafür genügt die modelltheoretische Unterstellung erläutern-

der Repräsentationalität jedoch nicht, da diese als „explanans“ 17 
(Price) überhaupt nicht dafür konzipiert ist, der „power of misre-

presentation“ 18 (Dennett) ihrer eigenen theoretischen Bedingun-

gen Rechnung zu tragen. Das Manöver erläuternder Repräsenta-

tion (GS2) funktioniert demnach als eine Realismusmaschine um jeden 

Preis. Dies wird insbesondere im Ausgang von Dennetts Rekon-
struktion des „classic case of what the frog’s eye tells the frog’s 

brain“19 deutlich:  

Suppose we provoke a frog into catching and swallowing a lead pellet we 

toss at it […]. If we interpret the signal coming from the eyes as „telling“ 

the frog that there is a fly flying towards it, then it is the eye that is passing 

mistaken information to the frog, whereas if we interpret that signal as 

merely signaling a dark moving patch on the retina, it is „telling the truth“ 

and the error must be assigned to some later portions of the brain’s pro-

cessing […]. If we are strenously minimal in our interprations, the frog 

never makes a mistake, for every event in the relevant pathway in its nerv-

ous system can always be de-interpreted by adding conjunctions (the signal 

means something less demanding: fly or pellet or dark moving spot or slug 

of kind K or...) until we arrive back at brute meaningn where misrepresen-

tation is impossible.20  

Erläuternde Repräsentationalität stoppt diesen Prozess naturalisie-

render De-Interpretation zunächst, indem sie empirischen Gehal- 

ten ein Modell unterstellt, das – etwa – bestimmt, was sinnlich ge-

sehen und was imaginativ ergänzt wird, sodass visuelle Erkenntnis 

realiter gegeben ist. Da am Ende aber immer ein Realismus – in die-

sem Fall – visuellen Erkennens steht, ist die Bestimmung der 
Grenze zwischen sinnlicher und begrifflicher Wahrheit dieser Er-

kenntnis je eine Stipulation des Modells. Dieses Modell etabliert em-

pirische Gehalte als Gegenstände der Bezugnahme auf Realität mithilfe einer 

 
16 Vgl. hierzu: Dennett, The Intentional Stance, 301f. 
17 Price, „Prospects for global expressivism“, 191. 
18 Dennett, The Intentional Stance, 302. 
19 Ebd. 
20 Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

theoretischen Bestimmung der Grenze zwischen Theorie und Empirie. Der-

rida nennt dies „ce qui menace métaphysiquement tout structura-

lisme : cacher le sens dans l’acte même par lequel on le découvre“. 

(ED, 44) 
Deswegen muss die Methode erläuternder Repräsentationalität 

in einem nächsten Schritt (GS3) den Prozess naturalisierender De-

Interpretation wiederum zulassen – allerdings nicht bezogen auf 

empirische Gehalte (dann wäre man wieder nur an den Punkt ge-

langt, von dem aus man deinterpretierend begann), sondern als 
Selbstanwendung auf den Gebrauch des jeweils unterstellten Mo-

dells. In diesem Sinn kann es, pace Searle, keine per se schon episte-

misch positive Situation geben (vgl. Kap.III.2.2). Denn ein auto-

matischer Realismus, der blind ist für „misrepresentation“ (Den-

nett), unterminiert zwangsläufig seinen eigenen realistischen An-

spruch. Folglich gilt es den Empirismus des Realismus empirischer 
Gehalte auch als kritische Reserve der jeweils damit zusammenhängen-

den modelltheoretischen Annahmen zu begreifen, um so den Au-

tomatismus dieses Realismus als empirisch rekonfigurabel zu be-

greifen. Wie gesehen (Kap. III.3.1), unterscheidet Derrida zwei 

epistemisch relevante Bestände in der Bezugnahme auf Realität, 
was er auch als Bezugnahme „finalement sans finalité“ (Ld, 7) be-

zeichnet. Damit meint Derrida die Unmöglichkeit, die theoretische Be-

stimmung der Realität in umfassender Weise als Bezug auf Realität zu den-

ken: Da dieser Bezug mit der Ununterscheidbarkeit zweier erkennt-

nistheoretischer Bestimmungen einhergeht (vgl. AeK), kann die Re-
alismusmaschine von (GS2) bestenfalls einen partiellen, nicht aber 

einen totalen Realitätsbezug herstellen.  

Es braucht Standards – gemäß (MPO1): Modelle – jedoch nicht 

nur, um De-Interpretation anzuhalten, sondern auch um das An-

halten der De-Interpretation selbst anzuhalten, da sich andernfalls 

die skeptischen Zweifel, die (GS2) motivieren, einfach auf die Wahl 
der methodischen Mittel übertrügen. Entsprechend weist auch 

Price darauf hin, dass komplementär zur realitätserläuternden 

Funktion empirischer Gehalte diese gerade nicht nur repräsentati-

onal erläuternd sein dürften (a), sondern zugleich eine Erläuterung 

der repräsentationalen Praxis selbst leisten müssten (b): „as a fea-
ture of our linguistic practice that we want to explain – […] a lingu- 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 233 

istic explanandum.“21 Die Darstellung empirischer Gehalte (a) ist so-

mit lediglich eine Teileigenschaft von Repräsentation; Repräsenta-

tion muss diese Darstellung zugleich erläutern (b).22 Materialiter be-

steht zwischen beiden Eigenschaften von Repräsentation kein Un-
terschied. Dieser Unterschied ist allein funktional explizierbar. 

Wenn man diese Repräsentationen aber als methodische Maß-

nahmen, als methodologische Manöver versteht – so wie Granel 

dies rekonstruiert –, um antirealistischen Einwänden vonseiten des 

Skeptikers im Bereich der Sprachphilosophie zu begegnen, dann 
befindet man sich zugleich in der Gesellschaft Brandoms, der fest-

hält: „[S]emantics is inextricably bound up with epistemic issues“.23 

Die Pricesche Verdopplung der Repräsentation ist aber von Der-

rida nicht nur der Sache nach antizipiert, sondern zugleich als not-

wendiger Zusammenhang dargelegt worden:    

Car ce qui est reflété se dédouble en soi-même et non seulement comme ad-

dition à soi de son image. Le reflet, l’image, le double dédouble ce qu’il 

redouble. L’origine de la spéculation devient une différence. (Gr, 55) 

Demnach ist die Verdopplung der Repräsentation eine notwendige 

Eigenschaft von Repräsentation: Sie ist keine „addition“, kein ar-

biträrer Zusatz zum Modell (dem „reflété“) eines sinnlichen Ein-

drucks („de son image“), sondern dieses Modell „se dédouble en 
soi-même“. Das Modell ist keine einfache Darstellung, sondern Ver-

dopplung dessen, was es darstellt: Es ist Repräsentation dessen, was 

es repräsentiert („son image“) und seiner eigenen Repräsentation. 

Um diesen Gedanken zu veranschaulichen, greift Derrida auf kon-

krete Begriffe der Repräsentation zurück, nämlich Reflex und Bild 
(„le reflet, l’image“). Für diese Begriffe ist kennzeichnend, dass in 

ihnen das zu sehen ist, was sie als Repräsentationen sichtbar ma-

chen. So ist in einem Bild etwa eine Landschaft zu sehen, in einer 

Spiegelung an der Wasseroberfläche sieht man etwa sich selbst. 

Aber diese Repräsentationen repräsentieren zugleich sich selbst als 

 
21 Price, „Prospects for global expressivism“, 191. 
22 Dies motiviert natürlich auch Prices Unterscheidung zweier Formen 

von Repräsentationalität (vgl. Kap. III.2.1). Vgl. Price, „Two expressivist 
programmes, two bifurcations“, 36. 

23 Brandom, „Global anti-representationalism?“, 95. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Repräsentierende – sie sind – um sich einer Priceschen Wendung 

zu bedienen – Erläuterungen dessen, was sie erläutern, indem sie 

es sichtbar machen: Denn niemand verwechselt normalerweise sein 

Spiegelbild mit sich selbst oder das Bildnis einer Landschaft mit 
einer Landschaft. Die Erkenntnis von Repräsentiertem geht derge-

stalt mit der Erkenntnis des Repräsentierenden einher. Derrida 

nennt diesen doppelten Erkenntnisvorgang „spéculation“ und was 

man darin erkenne, sei die Differenz – die Verdopplung – der Re-

präsentation selbst. Demnach erachtet Derrida eine Lösung von 
(MPO1) immer schon als ungenügend, weil damit der Komplexität 

der Spekulation nicht schon Rechnung getragen wird. Spekulation 

muss aber als der Erkenntnismodus Derridas überhaupt – gerade 

auch als der Erkenntnismodus empirischer Erkenntnis – betrachtet 

werden.   

Um Realismus und Repräsentation also dergestalt miteinander 
zu verbinden, dass dieser Verbund nicht nur anti-skeptischen Mo-

tiven erster Ordnung folgt – die ihr Beweisziel schließlich untermi-

nieren (GS2) –, darf ein jeweiliger Realismus nicht als Notwendig-

keit von Repräsentation überhaupt verstanden werden. Es muss 

vielmehr die Differenz von Repräsentationsmöglichkeiten selbst in 
den Blick genommen werden, denn Erkenntnis ist Derrida zufolge 

immer schon das Wechselspiel von repräsentational Erläuterndem 

und der Vielfalt der Möglichkeiten, Erläuterndes zu repräsentieren 

(dies kann insbesondere in der Ausführung der Debatte zwischen 

Derrida und Searle erhellt werden: Kap. III.4). Worum sich Derrida 
also bemüht, ist eine Antwort oder vielmehr die Empfehlung eines 

Umgangs mit einem Methodenproblem zweiter Ordnung (MPO2), 

das diesem Wechselspiel Rechnung trägt.  

In diesem Sinne äußert Derrida auch die leicht misszuverstehen-

den Worte: „Dans ce jeu de la représentation, le point d’origine 

devient insaisissable. Il y a des choses, des eaux et des images, un 
renvoi infini des unes aux autres mais plus de source. Il n’y a plus 

d’origine simple.“ (Gr, 54f.) Wenn Derrida behauptet, „[i]l n’y a 

plus d’origine simple“, so bedeutet dies nicht, es gebe keine raum-

zeitlich ausgedehnten Objekte. Derrida sagt das exakte Gegenteil 

einen Satz zuvor: „Il y a des choses“. Die Frage also, ob Derrida 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 235 

ein „textual idealist“24 sei, ist zurückzuweisen.25 In der Ausführung 

der Debatte mit Searle wird darauf zurückzukommmen sein (Kap. 

III.4).  

Was Derrida demnach sagen will, ist, dass es unter den Erkennt-
nisbedingungen je schon verdoppelter Repräsentation – und diese 

Verdopplung der Repräsentation gibt es nur, weil es Dinge realiter 

gibt, die allererst repräsentabel sind – kein Modell gibt, das empiri-

sche Befunde einfach für sich beanspruchen kann. Stattdessen gebe 

es, so Derrida, ein „jeu de la représentation“, eine „complicité entre 
le reflet et le reflété“ (Gr, 54). Diese „complicité“ könne auch nicht 

durch ein repräsentationalitätstheoretisches Manöver zweiter Ord-

nung aufgelöst werden – etwa indem man die Irrealität einer infer-

entiellen Ordnung der Sprache als Antwort auf (MPO1) begreife. 

Dies käme einem Ausschütten des Kindes mit dem Bade gleich: 

Denn die „complicité“ hat man dann zwar aufgelöst, gibt damit 
aber zugleich die Erfahrbarkeit realer Dinge auf.26 Wie bereits ge-

sehen (Kap. II.4.1), vertritt Derrida einen ontologischen Anspruch 

in seiner Sprachphilosophie und die Herausforderung, der er sich 

stellt, ist gerade diesen Anspruch mit dem erkenntnistheoretischen 

Problem der Verdopplung der Repräsentation zusammen zu den-
ken. Auch Ferraris spricht, wie bereits erwähnt, in Bezug auf Der-

ridas Werk sehr treffend von einem „rispetto per il reale“.27 

Bei diesem „rispetto per il reale“ geht es nun nicht nur darum, 

zu erklären, wie Realismus möglich ist, da hierfür stets wieder er-

läuternde Repräsentation veranschlagt würde. Im Sinne solcher Er-
läuterung erster Ordnung verweist auch Searle auf den Begriff des 

„Background“ (vgl. Kap. III.2.2), „which gives representations the 

character of ,representing something‘“ (Int, 159). Damit ist aber der 

Differenz von Repräsentationsmöglichkeiten wieder nicht Rech-

nung getragen. Denn recht besehen ist Searles „Background“ ein 

 
24 Mooney, „Derrida’s empirical realism“, 339. 
25 Siehe hierzu insgesamt die gute Diskussion bei Mooney, Mooney, 

„Derrida’s empirical realism“, 346. 
26 Diese Konsequenz scheint Brandom nicht zu beeindrucken: „,Expe-

rience‘ is not one of my words – literally: it does not occur in Making It 
Explicit (Brandom 1994), which contains many words.“ (Brandom, 
„Global anti-representationalsim?“, 91) 

27 Vgl. Ferraris, Ricostruire la Decostruzione, 39. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Modellbegriff erster Ordnung (vgl. Kap. III.2.2), der auf Probleme 

zweiter Ordnung antworten will. Die Frage muss demgegenüber 

aber lauten: Wie kann der Differenz von Repräsentationsmöglich-

keiten Rechnung getragen werden, ohne für diese Differenz ein-
fach wieder ein weiteres Modell einzuführen?  

Formal gesehen sucht man hier nach etwas, das, erstens, nicht to-

talisierbar ist, weil es, zweitens, irreduzibel differentiell ist und, drit-

tens, erkannt werden kann (das also als „explanans“ oder „explana-

ndum“ einer Theorie dienen kann) und zwar immer wieder anders 
(folgt aus zweitens), weswegen es zugleich nicht totalisierbar ist 

(siehe erstens). Es folgt somit aus Derridas Theoriebedingungen ein 

positiver epistemischer Anspruch, der aber nicht totalisierbar ist – 

und folglich weder für die Formulierung eines Modells noch einer 

geordneten Ontologie taugt.  

Das Festhalten an einem nicht-totalisierbaren und dennoch po-
sitiven (zugleich empirischem und transzendentalem) epistemi-

schen Anspruch bestimmt Derrida nun als „question sur l’écriture“ 

(Ld, 4). Denn Schrift, so Derridas Überlegung, sei nicht umfassend 

repräsentabel unter den Bedingungen gesprochener Sprache. Da 

Sprachphilosophie jedoch weitgehend – Derrida sieht hier „un 
énorme préjugé“ (Ld, 5) am Werk – gemäß dem Modell gesproche-

ner Sprache, das heißt als „écriture phoné-tique“ (ebd.), gedacht 

werde, reflektiere die gängige Sprachphilosophie nur ein Metho-

denbewusstsein von (MPO1): „L’écriture dite phonétique ne peut, 

en principe et en droit, et non seulement par une insuffisance em-
pirique ou technique, fonctionner qu’en admettant en elle-même 

des ,signes‘ non phonetiques (ponctuation, espacement)“ (Ld, 5).  

Der Unterschied zwischen Schrift und gesprochener Sprache sei 

also etwas, dem das Modell gesprochener Sprache nicht Rechnung 

tragen könne. Dies liege daran, so Derrida, dass bereits das Modell 

gesprochener Sprache als Modell der Sprache fehlgeleitet sei. Denn 
gesprochene Sprache sei schon angewiesen auf das, was nicht ge-

sagt werde (etwa: Punktierung, empirische Verräumlichung des Re-

deflusses): „La différence qui fait lever les phonèmes et les donne 

à entendre, à tous les sens de ce mot, reste en soi inaudible.“ (Ld, 

5) Die Intelligiblität/Sinnlichkeit (vgl. Kap. III.3.1) von Sprache be-
stehe also in dem, was hörbar sei und in dem, was nicht hörbar sei. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 237 

Sie bestehe in einem „espace étrange […] entre parole et écriture [au 

sens courant]“ (Ld, 5). Da aber grafisch auch das Nicht-Hörbare 

repräsentiert werde, müsse Schrift – in einem nicht ausschließlich 

im Sinne phonetischer Theoretizität gedachten Sinn – als Reprä-
sentation von Sprache gelten: „S’il n’y a donc pas d’écriture pure-

ment phonétique, c’est qu’il n’y a pas de phonè purement 

phonétique.“ (Ld, 5) Schrift ist somit der Name für die Verdopp-

lung der Repräsentation (GS3). Schrift wird dadurch für Derrida 

zum Paradigma von Sprache, um aufzuzeigen, dass Sprache nicht 
nur Repräsentation von etwas ist, sondern zugleich Repräsentation 

von Repräsentation.28   

Sprachphilosophisch folgt daraus, Sprache von der Schrift her 

zu denken, weil auch gesprochene Sprache strukturell schon 

Schriftlichkeit voraussetzt. Das hierbei bearbeitete Problem besteht 

nun nicht nur darin, dass etwas an die Stelle des zu untersuchenden 
Objekts (Sprache) getreten ist, das diesem nicht entspricht (gespro-

chene Sprache). Dieses Methodenproblem erster Ordnung ließe 

sich durch eine bessere Methode zweifellos korrigieren (vgl. GS2). 

Aber das Methodenproblem zweiter Ordnung, das Derrida mit der 

„question sur l’écriture“ aufwirft, besteht darin, dass Sprache weder 
gemäß dem Modell gesprochener Sprache noch des Modells ver-

schriftlichter Sprache alleine Rechnung getragen werden kann. Es 

bedarf also erneut einer naturalisierenden De-Interpretation (GS3): 

Denn Sprache ist gerade als der Zwischenbereich „entre parole et 

écriture“ zu verstehen, während die Modelle jedoch, mit denen al-
lererst Bezugnahme auf diesen Bereich möglich ist (GS2), stets nur 

den Gegensatz zueinander auszudrücken vermögen – ohne den Be-

reich zwischen ihnen in epistemisch positiver Weise zu kennzeich-

nen.  

Die (sprachphilosophischen) Modelle (GS2) nehmen demnach 

eine zunächst negative Kennzeichnung von einem Erkenntnisge-
genstand vor, der erst anschließend positiv bewertet werden kann 

(GS3). Ihnen kann Realität nur in einem eingeschränkten, heuristi- 

 
28 Vgl. Fish, „With the Compliments of the Author“, 213: „In this char-

acterization, writing and language become too powerful for assimilation by 
the classical view in which writing ,stands in‘ for an absent present of which 
it is a mere representation […].“  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

schen Sinn zugeschrieben werden, weil erst der Repräsentation 

zweiter Ordnung als Repräsentation erläuternder Repräsentation 

eine Bezugnahme auf denjenigen Zwischenbereich von Theoretizität ge-

stattet, der zunächst nur negativ, das heißt nur als Gegensatz ge-
fasst werden kann. Die Erläuterung des Erläuternden fasst dann 

den Zwischenbereich derjenigen Theoreme positiv, die in einem 

ersten Schritt (GS2) negativ einen empirischen Bereich abgesteckt 

haben – etwa den zwischen Schrift und gesprochener Sprache. Dies 

kann mit Derrida nun ein empirisches Vagabundieren (vgl. „errance 
empirique“, Ld, 7) genannt werden. Es ist empirisch, weil erläu-

ternde Repräsentationalität im Hintergrund steht, aber es ist ein 

Umhergehen zwischen empirischen Bezügen, weil nur so der Be-

reich zwischen der je schon vereinseitigenden Theoretizität der Be-

zugnahme auf empirische Realität neutralisiert, das heißt beständig 

empirisch deinterpretiert werden kann, wobei jede Deinterpreta-
tion zugleich eine neue Interpretation produziert, die ein erneutes 

empirisches Vagabundieren notwendig macht. Das empirische Va-

gabundieren ist somit, recht besehen, ein empirisch-theoretisches 

Vagabundieren. 

Es scheint geboten, dieses Vagabundieren zugleich als Derridas 
Methode, als Dekonstruktion, zu betrachten. Immerhin hat Der-

rida diese Analyseform auf die Sprache angewandt, indem er nach 

der Schriftlichkeit gesprochener Sprache gefragt hat. Dies erläutert 

Granel folgendermaßen:  

Pourquoi l’écriture? Parce que l’écriture ici encore est la façon de resister 

au langage. Mais le langage n’est plus considéré maintenant comme l’objet 

de la linguistique; il est considéré comme le milieu (à la fois l’élément et le 

centre) de la métaphysique.29 

Sprache ohne Schriftlichkeit sei also ein „milieu (à la fois l’élément 

et le centre) de la métaphysique“. Denn der Bezug auf Sprache („le 
langage comme l’objet de la linguistique“) bedeutet, wie bereits ge-

sehen, schon die Verdopplung eines Bezugs: empirischer Bezug und 

dazugehörige Theoretizität. Granel spricht hier von „milieu“, wäh- 

 
29 Granel, „Jacques Derrida et la rature de l’origine“, 893. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 239 

rend Derrida von „complicité“ spricht – auch Brandom hält ver-

gleichsweise fest: „Meaning (like representation) is a theoretical no-

tion.“30 Das adressierte Problem ist jedesmal, dass eine empirische 

Wissenschaft (der Sprache) ihre eigene Theoretizität auch nach-
träglich nicht einsehen kann, wenn sie zwischen Annahmen über 

ihren Untersuchungsgegenstand und einer mit diesen Annahmen 

nicht-identischen Bezugnahme auf diesen Untersuchungsgegen-

stand nicht unterscheidet. Dies hat Derrida auch an späterer Stelle 

hervorgehoben:  

Elle assigne un domaine, un territoire ou un champ à un questionnement, 

à une recherche, à un savoir. Tout cela s’ordonne à un objet thématique, 

[…] dont l’identification est présupposée par l’unité en principe clôturable 

de cet espace […]. (Ap, 77) 

Wird nun aber auf die Einebnung dieses Unterschieds nicht me-
thodologisch reflektiert – worum sich Derrida bemüht –, so findet 

eine ungerechtfertigte Ausweitung der Untersuchungsmittel auf 

den Untersuchungszweck statt. Dieser Zweck ist dann aber kein 

Teil der Realität mehr, den es nur zu untersuchen gilt, sondern er 

wird durch die methodische Indifferenz von Mittel und Zweck zugleich totali-
siert, insofern es kein von ihm unabhängiges Mittel mehr gibt, um 

auf ihn Bezug zu nehmen. Es wird mithin alles Sprache – wenn 

Sprache das zu untersuchende Objekt ist – und eine Untersuchung, 

die ihrer eigenen Differenz als Methode (Methode vs. Objekt) nicht 

eingedenk ist, ist nach Granels polemischer Zuspitzung eine „lan-

gage-sur-le-langage“.31 Eben dies sei aber, so Granel, Metaphysik:  

[C]e traitement de toute realité comme ,langage‘ est la forme propre sous 

laquelle s’accomplit le projet contemporaine d’une succession de la méta-

physique en tant qu’institution et développment d’une ,science‘.32 

Vor diesem Hintergrund müsse man, so Granel, Derridas Bemü-

hen um die Gewinnung eines Schriftbegriffs sehen, der durch seine 

offensichtliche Differenz zum Begriff der Sprache dazu in der Lage 
sei, eine intra-theoretische – und eben deswegen empirische – Dif- 

 
30 Brandom, „Global anti-representationalism?“, 110, Fn. 22. 
31 Granel, „Jacques Derrida et la rature de l’origine“, 892. 
32 Ebd., 891. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

ferenz zu etablieren. Dazu müsste freilich gezeigt werden, dass sich 

Schrift im Gegensatz zu Sprache nicht totalisieren lasse, weil sie in 

einer solchen Weise Voraussetzung von Repräsentation sei, dass sie 

selbst nicht totaliter repräsentabel sei, da das Modell gesprochener 
Sprache gerade im Primat der Repräsentabilität bestehe, Schriftlich-

keit jedoch dasjenige sei, „qui passe aussi l’ordre de l’entendement“ 

(Ld, 4). Eben weil sich ein notwendiger Zusammenhang zwischen 

den unterschiedlichen Funktionen von Repräsentation nicht 

intrinsich motivieren lässt, geht Derrida zunächst, so muss man ihn 
hier deuten, von einer ontologischen Repräsentationslosigkeit aller in 

epistemischer Absicht vollzogenen Repräsentationen aus. Schrift 

wäre dergestalt die ontologisch neutralisierende Subtraktion der 

vom Skeptiker je vermuteten Irrealität jener repräsentationalen 

Praktiken, die jede Bezugnahme auf Realität auszeichnen. Ohne ein 

solches Schrift-Theorem wäre jegliche sprachphilosophisch rele-
vante Theoretizität schon ontologisch voreingenommen. Ebendies 

zeigt Derrida – etwa in kritischer Auseinandersetzung mit 

Rousseau in der Grammatologie, mit Condillac in Signature Événement 

Contexte, mit Husserl in La voix et le phénomène und schließlich mit 

Searle in Limited Inc. 
Derridas Philosophie kann dabei als Analyse der Koimplikation 

einer möglichen Bezugnahme auf Wirklichkeit durch Modelle und 

einer unmöglichen Bezugnahme auf diese ohne Modelle verstan-

den werden – ohne dabei die unmögliche Bezugnahme ohne Mo-

delle der möglichen Bezugnahme durch Modelle einfach unterzu-
ordnen. Im Gegenteil besteht die genuin Derridasche Einsicht da-

rin, dass sich der modellhafte Bezug auf Wirklichkeit nur in Ausei-

nandersetzung mit der intrinsischen Modelllosigkeit der Welt konstitu-

iert. Aber eben die Rolle der Modelllosigkeit bei der Konstitution 

von Modellen – überhaupt: die Existenz einer solchen – ist dasje-

nige, wofür jede Methode blind ist und deswegen theoretisch einseitig 
verfährt.  

Dabei kontaminiert die Modelllosigkeit, so der Gedanke, auf 

methodisch gerade nicht kontrollierte Weise die Konstitution des 

Modells (weil letzteres eines Gegensatzes bedarf), insofern der un-

mittelbare Weltbezug – methodisch unmöglich – den Raum mög-
licher Informationen überhaupt (relevanter wie irrelevanter) dar- 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 241 

stellt (Kap. II.3.1). Die als relevant erachteten Informationen kon-

stitutieren sich folglich vor einer unbestimmten Menge irrelevanter 

Informationen, deren Konstitution je amethodisch erfolgt. Die 

Modelllosigkeit der Welt ist somit die Voraussetzung jeder modell-
haften Bezugnahme auf diese. Dass dabei der skeptische Impuls, 

das heißt die Forderung nach Beachtung der Modelllosigkeit der 

Welt, nicht zwingend zu einer skeptischen Position führt, darauf 

weist auch – zwar nicht auf Derrida bezogen – Gabriel hin, wenn 

er festhält: „Die These von der möglichen Unmöglichkeit von Wis-
sen muss man dabei so verstehen, dass die Bedingungen der Mög-

lichkeit von Wissen zugleich auch die Bedingungen seiner Unmög-

lichkeit sind.“33 

Denn effektiv, dies bestreitet Derrida nicht, ist methodisch kon-

trollierte Bezugnahme ohne ein Modell solcher Bezugnahme nicht 

möglich. Derrida spricht hier von einer „frontière […] anthropolo-
gique“ (Ap, 77). Dann ist also ein Verständis von Realität ohne derlei 

Modelle unmöglich. Diese Modelle sind aber nur möglich unter 

Voraussetzung von Realität („logique de présupposition“, Ap, 57) 

– diese Voraussetzung ist aber wiederum unmöglich (im Sinne me-

thodisch kontrollierter Bezugnahme) ohne entsprechende Modelle. 
Auf die Qualität methodisch kontrollierter Bezugnahme zu ver-

zichten, hieße aber, dem Skeptiker das Feld zu überlassen. Folglich 

ist Wissenskonstitution stets durch Annahmen (auch Modelle und 

Versuchsanordnungen) kontaminiert, die gerade noch nicht im 

Hinblick auf das zu erwerbende Wissen getestet wurden. Dieser 
Umstand kommt auch in Rheinbergers Erkenntnis zum Tragen,  

daß weder die allgemeinen Vorgaben eines institutionellen Rahmens noch 

die ursprüngliche Formulierung eines Forschungsprogramms, noch die 

bloße Einführung einer neuen Technologie festlegen, welche Richtung ein 

Forschungsprogramm nimmt und welche wissenschaftliche Produktivität 

es schließlich entfaltet. […] Es gibt kein hinreichend komplexes Experi-

mentalsystem, das seine eigene Geschichte im Voraus erzählen könnte.34 

 
33 Gabriel, Die Erkenntnis der Welt, 158. 
34 Rheinberger, Experimentalsysteme und epistemische Dinge, 38f.   

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Rheinberger leitet daraus die Aufgabe ab, „dem beweglichen Ver-

hältnis zwischen epistemischen und technischen Momenten im 

Forschungsprozeß gerecht zu werden“.35 Deswegen wendet sich 

Derrida gegen all jene, die meinen, das Methodenproblem der Er-
kenntnis sei mit einer Methode zu lösen. Für Derrida ist die Metho-

den-Differenz hingegen das unaufhebbare Problem einer jeden 

Methodologie.  

Derrida unterscheidet zwei Weisen, mit diesem Problem umzu-

gehen. Nur die eine produziere eine „clôture problématique“ (Ap, 77), 
weil sie die Methoden-Differenz nicht als ausweglose, das heißt 

aporetische Notwendigkeit der Realität anerkenne, sondern versu-

che „de purifier une telle opposition démarcatrice de tout contami-

nation, de tout partage participatif“ (Ap, 78). Die Unmöglichkeit 

(Aporie) eines einzigen methodisch-gesicherten Zugangs zu Realität 

ist gerade dasjenige, was Derrida in einem zweiten Schritt je als 
Möglichkeit einer Bezugnahme auf Realität begreift – deren Sinn in 

dieser Arbeit anhand des Kontextbegriffs und in Auseinanderset-

zung mit dem Realitätsbegriff Searles eigens zu erläutern ist (Kap. 

III.4.3):  

[I]l n’y a jamais eu que des suppléments, des significations substitutives qui 

n’ont pu surgir que dans une chaîne de renvois différentiels, le ,réel‘ ne 

survenant, ne s’ajoutant qu’en prenant sens à partir d’une trace et d’un ap-

pel de supplément, etc. (Gr, 228) 

Entsprechend bedeutet die Anerkenntnis der damit verbundenen 

Aporetizität auch kein Schweigen, sondern ist je produktiv.36 So 
darf bei allen positiven Unternehmungen der Derridaschen Philo-

sophie – als frühes positives Thema: Schrift; später dann die 

 
35 Ebd., 31. Diese Notwendigkeit ergibt sich aus folgendem Umstand: 

„Am Anfang biologischer Forschung steht also die Wahl eines Systems 
und mit ihm eines gewissen Spektrums von Operationen, die man mit und 
in ihm ausführen kann.“ (Ebd., 21) 

36 So auch Glendinning: „But this is of course the ordinary as Derrida 
thinks it. It is part of the iterable structure of language in general that it is 
indefinitely open to future contingencies which are a priori illimitable by an 
essential definition – and as such our language ,de-essentializes‘ itself as it 
were.“ (Glendinning, „Inherinting ,Philosophy‘“, 32) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 243 

ethisch-politischen Gehalte wie (Gast-)Freundschaft, Gerechtig-

keit, etc. –, nicht vergessen werden, dass diese in entscheidender 

Weise durch eine aporetische Erfahrung gekennzeichnet sind, die 

aber zugleich eine produktive Erfahrung,37 eine kreative Erfindung 
ist – was Derrida in Psyché erläutert:  

L’intérêt de la déconstruction, de sa force et de son désir, si elle en a, c’est 

une certaine expérience de l’impossible: c’est-à-dire, j’y ferai retour à la fin 

de cette conférence, de l’autre, l’expérience de l’autre comme invention de 

l’impossible, en d’autres termes comme la seule invention possible. (Psy, 

27) 

Vor diesem Hintergrund ist also auch Derridas frühe Zuwendung 

zum Thema der Schrift zu sehen. Dabei fragt Derrida nach der 

Schriftlichkeit von Sprache im Sinne der „errance empirique“ (Ld, 
7). Dafür ist zunächst die Annahme leitend, dass Schrift sich nicht 

auf die Form einer Totalität bringen lasse, die jedoch für den mo-

delltheoretischen Bezug auf einen in sich bestimmten Gegen-

standsbereich nötig wäre. Schrift sei fälschlicherweise mit der To-

talität des Buchs verwechselt worden: „L’idée du livre, qui renvoie 
toujours à une totalité naturelle, est profondément étrangère au 

sens de l’écriture.“ (Gr, 30) In diesem Sinn fährt Derrida fort, 

Schrift und methodische Mittel – wie etwa dasjenige des Buchs –, 

die je schon als in sich bestimmter Gegenstandsbereich gedacht 

werden, zu unterscheiden:  

Une place est faite, dans cet essai [De la grammatologie, P.F.], en droit, à une 

telle enqête positive sur les bouleversements actuels des formes de com-

munication, sur les nouvelles structures qui, dans toutes les pratiques for-

melles, dans le domaine de l’archive et du traitement de l’information, ré-

duisent massivement et systématiquemtent la part de la parole, de l’écriture 

phonétique et du livre. (Pos, 22) 

 
37 Zumindest in Bezug auf Derridas ethisch-politische (Spät-)Philoso-

phie ist erkannt worden, dass diese Aporetizität produktiv ist. So besteht 
für Honneth ein interner Zusammenhang zwischen der „Unlösbarkeit“ ei-
nes Konflikts und seiner „Produktivität“ (vgl. Honneth, „Das Andere der 
Gerechtigkeit“, 165).  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Die Schriftlichkeit der Sprache, die Derrida hier im Sinn hat, ist 

aber etwas ganz anderes als die Einfachheit derjenigen kommuni-

kativen Modelle, auf die diese Schriftlichkeit reduziert wird: „pa-

role“, „écriture phonétique“, „livre“ – und es ließe sich vorgreifend 
anschließen: Sprechakt (Searle) und Diskurs (Habermas). In diesem 

Sinne hält auch Michael Wetzel fest:  

Was beim Dekonstruieren eben nicht vollzogen werden soll, ist das Über-

schreiten der Grenze in Richtung auf ein Jenseits ursprünglichen Bedeu-

tens, das mit einem Ankommen der Sinnsuche rechnet. Anders ausge-

drückt: Dekonstruierend soll eine Erfahrung der Grenze als Medium ver-

mittelt werden […]. Nur in dieser Weise einer Unentscheidbarkeit des 

Ziels als Aufgabe des Suchens realisiert sich für Derrida eine philosophische 

Verantwortung als Bereitschaft des immer wieder neu sich formierenden und 

formulierenden Antwortens auf die sich ständig auf andere und unvorher-

sehbare Weise stellenden Fragen.38 

Derrida beginnt die Exposition dieses Zusammenhangs nun mit 

der Einführung des Buchstabens „a“ in die Schreibweise des Wor-
tes „différence“, also „différance“ (vgl. Ld, 3). Da man diesen Un-

terschied zwischen der orthografischen „différence“ und dem Neo-

logismus „différance“ nicht hört, bringt Derrida, so Welsch, „nicht 

nur thetisch, sondern auch faktisch die phonetisch nicht faßbare 

Eigenart der Schrift zum Ausdruck.“39 Der Unterschied zwischen 

Sprache und Schrift ist in diesem Sinn nicht hörbar, sondern lasse 
sich eben nur schriftlich repräsentieren; er sei eben „différance“. 

Dergestalt verdeutlicht Derrida, die auf die eigene – je kontingente 

(Kap. II.4.1) – Repräsentationalität Bezug nehmende Funktion von 

Repräsentation beziehungsweise von Schrift als einem paradigma-

tischen Fall derselben. 
Nun spielt dabei aber insbesondere auch die Semantik des Verbs 

„différer“ eine wichtige Rolle, um Schriftlichkeit im Sinne der in-

tratheoretischen „différance“ zwischen Sprache und Schrift zu er- 

 
38 Michael Wetzel, Derrida (Stuttgart: Reclam, 2010), 12. 
39 Wolfgang Welsch, Vernunft. Die zeitgenössische Vernunftkritik und 

das Konzept der transversalen Vernunft (Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1995), 
263. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 245 

fassen. Dieses hat zunächst zwei Bedeutungen: verschieden sein, 

das heißt nicht identisch sein und aufschieben, verschieben (vgl. 

hierzu insgesamt: Ld, 8).40 Das zeitliche Verschieben fasst Derrida 

dabei auch als Repräsentation etwa dessen, was man tun wollte, 
aber bisher nicht tun konnte:  

Différer en ce sens, c’est temporiser, c’est recourir, consciemment ou in-

consciemment, à la médiation temporelle et temporisatrice d’un détour 

suspendant l’accomplissement ou le remplissement du „désir“ ou de la 

„volonté“, l’effectuant aussi bien sur un mode qui en annule ou en tempère 

l’effet. (Ld, 8) 

Dieses Aufschieben ist aber zugleich eine Verräumlichung, inso-

fern sich das Aufgeschobene nur als Differenz zu dem denken lässt, 

was ursprünglich (zu tun) war. Der Zusammenhang dieser beiden 
Raum-Zeit-Koordinaten konstituiert aber bereits weitere Eigen-

schaften, die wiederum für Schriftlichkeit konstitutiv sind: „répéti-

tion, intervalle, distance, espacement.“ (Ld, 8). Innerhalb eines sol-

chen Intervalls produzierten sich weitere Elemente als „Pluralität 

von Unterschiedenem (,différents‘)“ sowie als „deren polemisches 
Verhältnis (,differends‘)“ zueinander.41 Im Bündel – Derrida selbst 

spricht von einem „faisceau“ (Ld, 3) – dieser Eigenschaften sieht 

Welsch eine „kohärente Konfiguration“, bei der gerade „das Mo-

ment des Aufschubs, […] das wichtigste Teilmotiv“ sei, und das ins-

besondere dazu geeignet sei, „das Spezifische der Schrift“ zum 
Ausdruck zu bringen.42   

Dabei ist sich Derrida durchaus darüber im Klaren, dass Schrift 

als einer theoretischen Größe in wissenschaftlicher Hinsicht limi-

tiert ist (weil sie selbst nur als Meta-Modell (GS3) modellhaften Be-

zugs (GS2) zu verstehen ist):  

De la grammatologie est le titre d’une question: sur la nécessité d’une science 

de l’écriture, sur les conditions de possibilité, sur le travail critique qui de-

vrait en ouvrir le champ et lever les obstacles épistémologiques; mais ques-

tion aussi sur les limites de cette science. (Pos, 22) 

 
40 Vgl. auch ebd., 262. 
41 Ebd. 
42 Vgl., bes. ebd. 262f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Um sich des Verdachts zu entziehen, selbst einer derartigen unzu-

lässigen Prinzipiierung mit der Einführung seines Schrift-Begriffs 

Vorschub zu leisten (Schrift als Prinzip der Sprache = Grammatolo-

gie), hebt Derrida hervor, dass es sich bei dem, was er Ur-Schrift 
nennt, keineswegs um die Einführung eines neuen Prinzips han-

dele, das in den positiven Bestand einer Wissenschaft überführt 

werden könne: „Cette archi-écriture, bien que le concept en soit 

appelé par les thèmes de l’ ,arbitraire du signe‘ et de la différence, 

ne peut pas, ne pourra pas jamais être reconnue comme objet d’une 
science.“ (Gr, 83) Folglich ist der Einsatz der Schrift (als Mittel zur 

Untersuchung der Sprache) nicht als Alternative zu einer Verdopp-

lung des zu untersuchenden Gegenstands zu verstehen, sondern als 

Konsequenz aus deren Unumgänglichkeit. Theoretisch gesehen ist 

der modellhafte Bezug auf Realität notwendig; empirisch gesehen ist 

die Inanspruchnahme eines bestimmten Modells (etwa: Sprechakte, 
Diskurs) kontingent.43  

Bevor dergestalt dieses Unterkapitel abgeschlossen werden 

kann, muss jedoch zunächst die Frage beantwortet werden, warum 

Derrida den Begriff der Schrift ab einem bestimmten Zeitpunkt 

nicht weiterverfolgt hat. Dabei ist sich die Forschungsliteratur nicht 
ganz eins, ob der spätere Derrida nur nicht mehr von Schrift 

spricht, aber immer noch derselben Problematik verpflichtet sei o-

der ob er mit neuen Themen auch tatsächlich eine neue und andere 

Problematik meine. Dies scheint etwa Susanne Lüdemann anzu-

nehmen, wenn sie mit der Veröffentlichung von Force de Loi einen 
„Wendepunkt“ im Denken Derridas erreicht sieht.44 Dem wider-

spricht allerdings die italienische Forschungslinie: So geht Mario 

Vergani – ganz im Sinne der vorliegenden Arbeit – davon aus, dass 

Derridas frühe Metaphysikkritik einen notwendigen Passus auf 

dem Weg hin zu den späteren ethisch-politisch geprägten Arbeiten 

darstellt: „La riflessione etico-politica viene così rilanciata passando 
per la fatica dell’immenso détour che attraversa la decostruzione 

 
43 Dazu erneut: Avanessian, Hennig, Metanoia, 8; vgl. Kap. II.3 der vor-

liegenden Arbeit. 
44 Vgl. Susanne Lüdemann, Jacques Derrida. Zur Einführung (Hamburg: 

Junius, 2011), 97. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 247 

della metafisica della presenza e del proprio.“ 45  Auch Ferraris 

schließt sich dem an: „Con gli anni Ottanta, si può dunque parlare 

di un cambio di registro in Derrida, che però, al solito, non investe 

esplicitamente e clamorosamente il pensiero, bensì le sedi e i temi 
in cui si applicano acquisizioni già presenti e attive.“46 In jedem Fall 

scheint es also fraglich zu sein, ob Derrida durch den Wechsel der 

Themen von seinem Schrift-Verständnis abgelassen hat. Eher ist 

anzunehmen, dass sich das Thema der Schrift in neue Themen 

transformiert hat, die jedoch wieder vor demselben methodologi-
schen Zusammenhang zu betrachten sind.47 

Um Derridas Position nachzuvollziehen ist es also ratsamer, sich 

zu fragen, warum er dieses Schriftverständnis entwickelt hat. Denn 

was Granel abstrakt als Derridas Metaphysikkritik beschrieben hat, 

ist gerade jene skeptische Frage – der zugleich die Voraussetzung 

dafür ist, dass der Skeptizismus in reiferen Formen des Natürlichen 
Realismus schließlich überflüssig wird (vgl. Kap. II.2) –, ob der Be-

zug auf Realität überhaupt so, das heißt in latenter Anti-Skepsis, 

möglich ist, wie dies in einer ganzen Reihe philosophischer Werke 

angenommen wird (Condillac, Saussure, Husserl, etc. – aber eben 

auch: Searle, Habermas). Diese sprachphilosophischen Werke be-
lassen es jedoch bei einer Perspektive von (MPO1). Entsprechend 

nennt Salanskis Derridas Position einen „scepticisme généralisé à 

l’égard du propre“,48 das heißt einen Skeptizismus hinsichtlich des 

Anwendungsbereichs eines formalisierten Erkenntnisparadigmas. 

Schrift ist der Name für diesen Skeptizismus, der nicht aus einem 
Skeptizismus erster Ordnung motiviert ist – der Modelle für Erfah-

rung fordert –, sondern der die Modellhaftigkeit selbst in Frage 

stellt, es aber nicht bei dieser Negativität belässt, sondern diese em- 

 
45 Mario Vergani, Jacques Derrida (Mailand: Mondadori, 2000), 116. 
46 Ferraris, Introduzione a Derrida (Bari: Laterza, 2008), 91. 
47 In dieser Hinsicht sei auch auf den von Hans-Dieter Gondek und 

Bernhard Waldenfels gemeinsam verfassten Aufsatz „Derridas performa-

tive Wende“ verwiesen, der auf instruktive Weise „einen Eindruck […] 
von der Weite des Derridaschen Denkens“ vermittelt. Vgl. Hans-Dieter 
Gondek, Bernhard Waldenfels, „Derridas performative Wende“, in: Dies. 
(Hrsg.), Einsätze des Denkens. Zur Philosophie von Jacques Derrida (Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, 1997), 7-18, 9.  

48 Salanskis, „Déconstruction et linguistic turn“, 49. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

pirisch vagabundierend (siehe dazu die Ausführung in Kap. III.4) 

überschreitet. Schrift ist somit der Versuch beide Forderungen zu-

sammenzuführen: Die positive Möglichkeit sprachphilosophischer 

Modelle und ihre skeptische Unterminierbarkeit. Entsprechend 
lasse sich am Beispiel der Schrift zeigen, dass Schrift grundsätzlich 

nicht durch derlei Modelle erfasst werden kann. 

Par une nécessité qui se laisse à peine percevoir, tout se passe comme si, 

cessant de désigner une forme particulière, dérivée, auxiliaire du langage en 

général (qu’on l’entende comme communication, relation expression, si-

gnification, constitution du sens ou pensée, etc.), cessant de désigner la 

pellicule extérieure, le double inconsistant d’un signifiant majeur, le signi-

fiant du signifiant, le concept d’écriture commençait à déborder l’extension 

du langage. (Gr, 16) 

Die Notwendigkeit dieses modelltheoretischen Übertritts („dé-

bordement“, Gr, 16) in den Bereich empirischer Erfahrung ergebe 
sich aufgrund des „différer“, das heißt – so kann man Derrida hier 

verstehen – aufgrund des deflationären Potenzials von Schrift. 

Darauf weist auch Brandom hin: „Derrida was at various points 

sufficiently within its grip that his alternative to Saussure’s signi-

fier/signified model was to take it that signifiers designate ... other 
signifiers.“49 Gleichwohl wäre es verfehlt, Derridas Position einer 

deflationären Semantik gleichzusetzen. Denn Derridas Schrift 

meint nicht einfach Deflation im Sinne der Semantik – pace Bran-

dom – weil dies selbst ein einseitiges Modell bliebe. Gerade weil 

der Bezug auf Erfahrungsgehalte einerseits immer schon die po-

tenzielle Infragestellung theoretischer Gehalte und andererseits auf 
diese Gehalte angewiesen ist, sind Theorie und Empirie letztlich 

gleichen Ursprungs. Diese Gleichursprünglichkeit empirischer und 

theoretischer Gehalte nennt Derrida die Spur ihres jeweiligen Ur-

sprungs: „Le concept d’archi-trace doit faire droit et à cette néces-

sité et à cette rature. Il est en effet contradictoire et irrecevable dans 
la logique de l’identité.“ (Gr, 90) Entsprechend besteht nur auf-

grund der Koimplikation von Empirie und Theorie überhaupt die 

Möglichkeit nach ihnen als voneinander geschiedenen Gehalten zu 

fragen. Jede Antwort auf diese Frage reproduziert aber nur diese 

 
49 Brandom, „Global anti-representationalism?“, 97f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Aporie der Repräsentationslosigkeit 249 

Koimplikation: „La trace n’est pas seulement la disparition de l’ori-

gine, elle veut dire ici […] que l’origine n’a même disparu, qu’elle 

n’a jamais été constituée qu’en retour par une non-origine, la trace, 

qui devient ainsi l’origine de l’origine.“ (Gr, 90) Recht besehen gibt 
es somit keine Erfahrung empirischer Gehalte, die nicht zugleich 

vagabundierend wäre – die nicht zugleich über sich hinausgehend 

eine Theorie über den Raum und die Repräsentation wäre, durch 

die sie möglich ist. 

 

III. 3.3. Zeit und Zeitlosigkeit  

Inhalt des Unterkapitels 

In aller Kürze soll noch einmal die Frage nach dem Empirismus Derridas 

aufgegriffen werden. Dabei ist die Fragestellung maßgeblich, was Erfahrung 

unter Bedingungen der Schrift heißen kann. Dabei zeigt sich, dass Schrift ge-

rade auch dazu geeignet ist, die spezifische Zeitlichkeit von Erfahrung zu er-

klären. Diese muss als Zusammenhang von Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit ver-

standen werden, um so eine beständig neue Konfiguration von Theorie und Em-
pirie zu gewährleisten. 

Die Frage, die es zu beantworten gilt, lautet: Inwiefern ist Derridas 

Schrift-Theorem ein empirischer Begriff? Liefert sein Denken die 

Ressourcen dasjenige zu denken, was es sich aufgibt zu erklären, 

nämlich „l’expérience même“ (vgl. SM, 14; Ap, 42)? Damit ist eine 

äußerst wichtige Frage berührt, mit der in gewisser Weise alles bis-

her Ausgeführte steht und fällt. Wie soll Schrift zur Quelle von Er-
fahrung werden? Oder anders gefragt: Welche Voraussetzungen 

muss das Schrift-Theorem erfüllen, damit es empirischen Gehalten 

Genüge tut? Derrida versteht den Empirismus nun folgender-

maßen: 

[I]l faut reconnaître la profondeur de l’intention empiriste sous la naïveté 

de certaines de ses expressions historiques. Elle est le rêve d’une pensée 

purement hétérologique en sa source. Pensée pure de la différence pure. (ED, 

224) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Wie bereits gesehen, lehnt Derrida denjenigen Empirismus ab, der 

den Traum in einen Alptraum pervertiert (vgl. Kap. III.3.1). Dieser 

bricht gerade mit der empiristischen Absicht eines „[p]ensée pure 

de la différence pure“. Denn Repräsentation muss das Repräsen-
tierte formaliter als repräsentabel voraussetzen und das heißt als To-

talität (vgl. GS2). Totalität ist aber mit purer Differenz unvereinbar. 

Wenn unmittelbare Erkenntnis möglich sein soll, dann darf das Er-

kannte mithin nicht im Sinne einer Fragmentarizität verstanden 

werden, bei der das Fragment als Teil einer Ganzheit betrachtet 
wird, sondern als absolut fragmentar – beziehungsweise inkom-

mensurabel. So hält auch Welsch fest: „Inkommensurabilität be-

zeichnet daher in der Tat den Nerv des Pluralitätstheorems.“1 Nun 

stellt sich aber auch für Derrida die Frage, wie eine solche Erfah-

rung von etwas, das einfach nur Teil („purement hétérologique en sa 

source“) ist, möglich sein soll – dies ist zugleich die Frage, die auf 
Gasché nur in ungenügender Weise antwortet (vgl. Kap. III.3.1): 

Mais peut-on parler d’une expérience de l’autre ou de la différence? Le con-

cept d’expérience n’a-t-il pas toujours été déterminé par la métaphysique 

de la présence? L’expérience n’est-elle pas toujours rencontre d’une pré-

sence irréductible, perception d’une phénoménalité? (ED, 225) 

Ist Erfahrung, so fragt Derrida hier rhetorisch, nicht immer schon 

als Phänomenalität gedacht worden, das heißt sind ihre Inhalte 

nicht immer schon als Inhalte einer phänomenalen Ganzheit ge-

dacht worden? Wie im vorangegangenen Unterkapitel herausgear-

beitet, ist dies gerade jene Methodologie einseitiger Theoretizität 
(vgl. GS2), die Derrida einer Kritik unterzieht: Denn diese kann 

schließlich dem skeptischen Verdacht der Irrealität der von ihr me-

thodisch bereitgestellten Phänomenalität nichts entgegnen, weil sie 

diesen Verdacht selbst erst ermöglicht, indem sie diese Phänome-

nalität beziehungsweise die Formalität eines Gegenstandsbereichs 
durch eine „anticipation d’un telos“ (ED, 44) überhaupt erst kon- 

stituiert. Dergestalt ist es aber nicht verwunderlich, dass die „inten-

tion empiriste“ diskreditiert wurde: „Dans la mesure où le concept 

d’expérience en général […] reste commandé par le thème de la 

 
1 Welsch, Unsere postmoderne Moderne (Weinheim: VCH, 1991), 267. Vgl. 

dazu auch: ebd., 148.  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit und Zeitlosigkeit  251 

présence, il participe au mouvement de réduction de la trace.“ (Gr, 

91) 

Nun ist aber auch darauf hingewiesen worden, dass die Unter-

stellung von Gegenstandsbereichen eine formale Voraussetzung 
von Erfahrung ist – Derrida selbst spricht von einer „frontière […] 

anthropologique“, Ap, 77; vgl. Kap. III.3.2. Derridas Manöver besteht 

nun aber in einem anderen Umgang mit dieser Grenze von Erfahr-

barkeit: Sie ist einerseits die Voraussetzung, durch die Erfahrung 

formaliter möglich ist und bedeutet andererseits eine Vereinfachung 
empirischer Differenz. Gegen diese Vereinfachung setzt Derrida 

die „différance“, die die Grenze der Erfahrbarkeit in eine „Erfah-

rung der Grenze“2 als dem Hin-und-Her von empirischer Kontin-

genz und theoretischer Notwendigkeit uminterpretiert (Kap. 

III.3.2). Die Gehalte dieser uminterpretierten Grenze sind zugleich 

empirisch gehaltvoller als eine Position im Sinne von (GS2), nicht 
nur, weil sie empirisch-theoretisch gedacht sind (dies sollte ja bei 

jeder Theorie der Fall der sein), sondern auch weil in diese empi-

risch-theoretische Wechselseitigkeit die Unabschließbarkeit dieses 

Bezugs aufeinander das Maßgebliche ist. Der erste Schritt in Rich-

tung eines Empirismus, der seine Gehalte nicht als theoretisch ab-
geschlossen, also als nicht-präsentisch denkt, muss darin bestehen, 

diese „paradoxalement, dans la structure et hors de la structure“ (ED, 

410), zugleich innerhalb und außerhalb eines Gegenstandsbereichs 

zu verorten. Dem entspricht die berühmte Formel: „Le centre n’est 

pas le centre.“ (ED, 410) Entsprechend hält Derrida auch von der 
„archi-écriture“ fest: 

C’est que l’archi-écriture, mouvement de la différance, archi-synthèse irré-

ductible, ouvrant à la fois, dans une seule et même possibilité, la tempora-

lisation, le rapport à l’autre et le langage, ne peut pas, en tant que condition 

de tout système linguistique, faire partie du système linguistique lui-même, 

être située comme un objet dans son champ. (Gr, 88) 

 
2 Wetzel, Derrida, 12. Vgl. dazu folgende Derridalektüre: Drucilla Cor-

nell, The Philosophy of the Limit (London: Routledge, 1992). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Dies ist nun aber kein Erfahrungmystizismus – wie Habermas 

meint –,3 sondern eine Einsicht in die systematische Beschränktheit 

der theoretischen Voraussetzungen dessen, was je schon als ein 

Gegenstandsbereich betrachtet wird und innerhalb dessen als eine 
Erfahrung repräsentabel ist. Die potenzielle Pluralität dieser Reprä-

sentationsweisen ist dabei jedoch ein „Effekt“, wie Menke hervor-

hebt, „der erfahrend vollzogenen Negation des Verstehens, die als 

bestimmte Negation in ihm selbst begründet ist“.4 In diesem Sinne 

verweist Menke auch auf „das innere Gesetz jedes einzelnen […] 
Erfahrungsaktes“, dessen „Überschüssigkeit […] sich nicht aus ei-

ner wie auch immer großen Zahl von beilegbaren Bedeutungen er-

läutern, sondern allein aus der ihm […] eigenen Prozessualität oder 

Bewegung“ herleiten lasse.5 Dazu erläutert Derrida: 

À partir de ce que nous appelons donc le centre et qui, à pouvoir être aussi 

bien dehors que dedans, reçoit indifféremment les noms d’origine ou de 

fin, d’archè ou de telos, les répétitions, les substitutions, les transformations, 

les permutations sont toujours prises dans une histoire du sens – c’est-à-

dire une histoire tout court – dont on peut toujours réveiller l’origine ou 

anticiper la fin dans la forme de la présence. (ED, 410)  

Gegen die Reduktion der Erfahrung auf die „forme de la présence“ 

strengt Derrida also einen Begriff der Erfahrung an, der Repräsen-

tabilität im Ausgang von Repräsentationslosigkeit („Negation des 
Verstehens“, Menke) fasst (vgl. Kap. III.3.2) und insofern indefinit 

vielen Repräsentationsmöglichkeiten entsprechen kann. Empiri-

sche Erfahrung ist somit temporal als Geschehen von Repräsenta-

tion zu fassen (vgl. Kap. III.4).  

 
3 Vgl. Habermas’ Einschätzung, „daß Derrida, trotz aller Dementis, der 

jüdischen Mystik nahebleib[e]“ (DM, 214). 
4 Menke, Die Souveränität der Kunst. Ästhetische Erfahrung nach Adorno 

und Derrida (Frankfurt a.M: Suhrkamp, 1991), 86. 
5 Vgl. Ebd., 88. Menke überstrapziert dabei jedoch die ästhetische Be-

deutung der von ihm formal korrekt erfassten Verhältnisse. Man beachte, 
dass Menke dies selbst einräumt: „Deshalb kann Derridas Begriff textuel-
ler Transformation auch nicht auf ästhetische Phänomene reduziert wer-
den.“ (Ebd., 195, Fn. 9)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit und Zeitlosigkeit  253 

Dieser Gedanke kann nun insbesondere in Auseinandersetzung 

mit den tempuslogischen Analysen, die Sebastian Rödel vorgelegt 

hat, veranschaulicht werden.6 So hält dieser fest: „Zeitbewusstsein 

und der Bezug auf empirische Wahrheit sind dasselbe.“7 Nun ist 
Empirische Wahrheit aber schon etwas Anderes als Erfahrung 

selbst („l’expérience même“): Die Wahrheit einer Erfahrung ist 

schon eine Verortung dieser in einer Struktur („les noms d’origine 

ou de fin, d’archè ou de telos“); doch wie gesehen will Derrida empi-

rische Gehalte „dans la structure et hors de la structure“ denken. Man 
muss sich folglich klarmachen, dass Rödl bestrebt ist, die spezifi-

sche Zeitlichkeit empirischer Wahrheit herauszustellen, während 

Derrida Erfahrung als Zeitlichkeit und Zeitlosigkeit verstanden 

wissen will („dans la structure et hors de la structure“).  

Zeitlichkeit ohne Zeitlosigkeit zu denken (wie Rödl), bedeutete 

umgekehrt, Endlichkeit ohne Abgrenzung von Endlosigkeit zu 
denken. Dann aber wird empirische Differenz selbst gemäß der 

„forme de la présence“ gedacht, weil ihr dasjenige Korrektiv fehlt, 

das es erst erlaubt, empirische Gehalte selbst als endlich zu denken. 

Die Endlichkeit empirischer Gehalte ist zugleich als die Endlichkeit 

theoretischer Gehalte zu verstehen (vgl. AeK, Kap. III.3.1).  
Im Folgenden ist Derridas Kontextverständnis eigens zu erar-

beiten (Kap. III.4). Doch schon jetzt ist klar, dass mit der Erfah-

rung von etwas zu einer bestimmten Zeit eine tendenziell theoreti-

sche Größe gemeint ist, die ganz allgemein als Summe von Annah-

men zu einer bestimmten Zeit x über die Umstände der dann statt-
findenden Erfahrung gemeint ist. Diese Fassung der Endlichkeit 

empirischer Gehalte verweist somit bereits auf Derridas noch zu 

erarbeitendes Kontextverständnis.8 Hägglund hat diese strukturelle 

Endlichkeit einer Erfahrung nun im Sinne Derridas ihrer Unend-

lichkeit gegenübergestellt, wobei diese Unendlichkeit dann eben als 

 
6 Sebastian Rödl, Kategorien des Zeitlichen. Eine Untersuchung der For-

men des endlichen Verstandes (Frankfurt a.M.: 2005). 
7 Ebd., 94. 
8 Vgl. dazu Cavell, „With the Compliments of the Author“, 219: „Der-

rida thinks of a context as a structure of assumptions […].“  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Notwendigkeit des Übergehens einer Endlichkeit in die nächste zu 

verstehen ist: 

Derrida articulates the negative infinity of time as an irreducible condition 

for being in general. We can describe it as an infinite finitude in order to spell 

out that finitude never can be consummated in a positive infinity. Each 

finitude is always transcended by another finitude, which in turn is trans-

cended by another finitude, and so on.9 

Dies ist aber die zeitliche Struktur von Erfahrung, da diese andern-

falls Endlichkeit mit Unendlichkeit verwechselte. Endlichkeit ist 

demnach die Negation einer Unendlichkeit, die dergestalt selbst 

zeitlos ist. Erst der Übergang einer Endlichkeit in eine andere er-

laubt es, „Zeit als Geschehen“10 zu beschreiben. Dazu erläutert 

auch Rödl im Anschluss an Kant: „Man nimmt nur wahr, dass et-
was auf etwas zeitlich folgt, wenn sich das, was man wahrnimmt, 

in beharrliche Substanz und wechselnden Zustand gliedert.“11 Von 

hier aus ergibt sich für Rödl der Begriff des Ereignisses als ein „Be-

griff des Zeitlichen“, den Rödel zudem als „reinen Begriff des Zeit-

lichen“ verstanden wissen will:12 Denn nur wenn sich etwas verän-
dert, kann sich auch etwas ereignen. Mit der Forderung nach einem 

„reinen Begriff des Zeitlichen“ bestreitet Rödl jedoch den Weg ei-

ner Zeitlichkeit ohne Zeitlosigkeit, die in Anlehnung an Hägglunds 

Derridalektüre als positive Unendlichkeit der Zeit verstanden wer-

den kann. Diese positive Unendlichkeit der Zeit ist schlicht Verän-
derung, die Rödl schon als Ereignis fasst. Nun ist Veränderung 

zwar eine Bedingung der Möglichkeit eines Ereignisses, aber wie 

bereits gesehen, sind für Derrida Bedingungen der Möglichkeit zu-

gleich Bedingungen der Unmöglichkeit. Entsprechend schließt 

Derrida dieses Diktum direkt an die Rede vom „événement“ (SEC, 

391) an, wonach „la condition de possibilité de ces effets est simul-
tanément, encore une fois, la condition de leur impossiblité, de 

l’impossibilité de leur rigoreuse pureté“. Denn die Bedingungen der 

 
9 Hägglund, Radical Atheism, 45f. 
10 Wetzel, Derrida, 29. 
11 Rödl, Kategorien des Zeitlichen, 125. 
12 Ebd., 125, Fn. 12: „‚Ereignis‘ ist aber ein reiner Begriff des Zeitli-

chen“. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit und Zeitlosigkeit  255 

Möglichkeit eines So-und-so-Erscheinen-Könnens, sind zugleich 

die Bedingungen der Unmöglichkeit, auf eine einzige Weise zu er-

scheinen (Kap. II.2). In diesem Sinn rechnet Derrida auch mit ei-

nem negativen Ereignis als Korrelat einer „negative infinity“ 
(Hägglund), die die Endlichkeit von Erfahrung erst unendlich 

macht und somit überhaupt ermöglicht. Derrida nimmt dazu Be-

zug auf den Begriff des „avenir“ (FS, 78), der eine Veränderung der 

Zeit meint, ohne selbst zeitlich zu sein. Entsprechend hält Dalmasso 

fest: „L’avenir n’est pas un moment dans le temps.“13  
Von dieser Zeitlosigkeit sagt Dalmasso weiterhin: „L’avenir est 

pensable comme un mouvement qui produit dans le sujet une 

transformation de sa structure et de son identité.“14 Inwiefern diese 

„struttura generativa della coscienza“15 schließlich zu verstehen ist, 

kann erst im Anschluss an die Derrida-Habermas-Debatte gezeigt 

werden (Kap. IV.4). Bereits jetzt kann jedoch darauf hingewiesen 
werden, dass Derrida Erfahrung in diesem Sinn als eine existenzi-

elle Praxis fasst: „[A]pprendre à vivre, n’est-ce pas l’expérience 

même?“ (SM, 14) Es kann auf die Frage des empirischen Traums 

somit nicht eine theoretische Antwort geben, weil eine Antwort 

schon wieder den Stillstand der Zeit und also den Ausschluss von 
Erfahrung erforderte. Auch Rödl sieht, worum es hier geht:  

Der Satz vom Widerspruch besagt, daß dasselbe demselben nicht zur selben 

Zeit sowohl zukommen als auch nicht zukommen kann,[…] und also kann 

man ihn erst anwenden, nachdem man dafür gesorgt hat, dass sich die frag-

lichen Aussagen nicht der Zeit nach unterscheiden. Das gilt nicht nur für 

den Satz vom Widerspruch, sondern für alle Gesetze des Schließens: Um 

Aussagen unter eine deduktive Ordnung zu bringen, muss man die Zeit 

stillstellen.16  

Was Erfahrung demnach sei, sei keine Frage, die die Philosophie 

als Theorie erster Ordnung beantworten könne (vgl. GS2) – in  

 
13 Dalmasso, „Genèse du temps. Hegel et le futur antérieur“, in: Da-

nielle Cohen-Levinas, Ginette Michaud (Hrsg.), Appels de Jacques Derrida 
(Paris: Hermann, 2014), 445-464, 450. 

14 Ebd. 
15 Ders., „L’eccesso di sapere“, 204. 
16 Rödl, Kategorien des Zeitlichen, 101f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

diesem Sinn verweist Derrida auf die „questions qui ne sont pas en 

puissance de réponse […], des problèmes qui sont posés à la phi-

losophie comme problèmes qu’elle ne peut résoudre“. (ED, 118) 

Den Zusammenhang von Theorie und Empirie, Zeitlichkeit und 
Zeitlosigkeit kann die Philosophie in diesem Sinne nicht über-

schreiten (Kap. III.3.2). Deswegen muss sie in diesem Sinn apore-

tisch bleiben.  

Damit sind die Voraussetzungen von Derridas Philosophie we-

sentlich umrissen. Denn diese Bestimmung der Erfahrung („l’ex-
périence même“) kann im Wesentlichen auf alle Begriffe der Der-

ridaschen Philosophie angewandt werden, denen entsprechend, 

wie Olivia Custer festgestellt hat, eine „hyperbolic logic“ 17  zu-

kommt. Denn nur in ihrer je hyperbolischen Überbietung garantie-

ren Begriffe nicht nur theoretisch einseitige, sondern zeitlich reale 

Entitäten zu sein, die als veränderbare Substanzen Ausdruck des 
notwendigen Widerspruchs unterschiedlicher Repräsentations-

möglichkeiten sind (vgl. Kap. II.2). Dies illustriert in lapidarer 

Weise auch Price:  

[O]bserve that tomatoes and aubergines are fruit in one sense, vegetables 

in another. […] Obviously, there are two notions of fruit in play and not a 

lot of mileage in insisting that one notion is primary – that the class of fruit 

in one sense divides up into real fruit and quasi-fruit, according to the other 

sense.18 

Es kann mithin keine Erfahrung von Substanzen geben, die in sich 

schon theoretisch erfasst wäre. Erfahrung ist in diesem Sinn ein 

Geschehen (vgl. Kap. III.4.1), das heißt zeitlich, aber eben nicht 

nur zeitlich, denn die theoretische Bezugnahme auf Zeitliches ist 

immer auch Stilllegung der Zeit, somit aber ineins formales Zeitbe-

wusstsein (Rödl). Die Veränderung formaler Ordnung, das heißt 
den Bezug von Empirie und Theorie zueinander, kann es aber nur 

geben, wenn ausgehend von einzelnen Elementen einer formalen 

Ordnung zugleich eine andere Ordnung möglich ist. Der Bezug auf 

diese Elemente als Möglichkeit zweier Ordnungen kann nicht for- 

 
17 Olivia Custer, „A certian truth“, in: Zeynep Direk, Leonard Lawlor 

(Hrsg.), A companion to Derrida (Oxford: Wiley Blackwell, 2014), 42-56, 44. 
18 Price, „Two expressivist programmes, two bifurcations“, 39. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeit und Zeitlosigkeit  257 

mal sein, denn formaliter gehört ein Element zu einer Ordnung – 

auch dann, wenn dasselbe Element in mehreren Ordnungen vor-

kommt: Es bleibt stets Element eines geordneten Ganzen. Die 

Möglichkeit der Überdeterminierung eines Elements ist demnach 
formal unmöglich – diese ist aber Voraussetzung dafür, „Zeit als 

Geschehen“ (Wetzel), das heißt als Differenz von Zeitlichkeit und 

Zeitlosigkeit zu begreifen und nicht dem Unterfangen des Empi-

rismus der Präsenz zu folgen, was hieße „die Zeit still[zu]stellen“.19  

Entsprechend nimmt Derrida etwa auch Bezug auf die biologi-
sche Redeweise vom „pro-gramme“ einer Zelle, die ihre eigene 

Transformation steuert (vgl. Gr, 19). Natur selbst ist in diesem Sinn 

schon Schrift, nämlich „le mirage de la chose même, de la présence 

immédiate, de la perception originaire“. (Gr, 226) In diesem Sinne 

hält auch Rheinberger fest: „[E]s gibt für uns keine Dinge, die nicht 

auch Grapheme sind.“20 In Derridas Worten: „ ,[Ê]tre‘ est à la me-
sure du pouvoir de répétition.“ (VPh, 58) Daraufhin muss aber so-

gleich die Position Searles und anschließend die Habermas’ unter-

sucht werden. Denn zeitlich und räumlich aufschiebende Struktur 

der Schrift (vgl. Kap. III.3.2) trennt somit nicht Natur und Geist, 

Sinnlichkeit und Verstand, sondern ist vielmehr die Bedingung ih-
rer Differenz – und somit Bedingung der Möglichkeit ihres Bezugs 

aufeinander.  

Derrida plädiert mit seinem Schrift-Theorem somit nicht für die 

Abschaffung der Erkenntnistheorie – die etwa Rorty anvisiert („the 

demise of epistemology“21) – sondern für eine Tieferlegung dersel-
ben auf ihren Ausgang aus der zeitlich-zeitlosen Koimplikation von 

Verräumlichung und Verzeitlichung.22 In diesem Sinne hält auch 

Welsch fest:  

 
19 Vgl. Rödl, Kategorien des Zeitlichen, 102. 
20 Rheinberger, Iterationen, 16. 
21 Rorty, The Mirror of Nature (Princeton: Princeton University Press, 

1980), 315. 
22 Vgl. Hägglund, Radical Atheism, 72: „If there were one key word in 

Derrida’s work, it would be espacement, which is shorthand for the coimpli-
cation of temporalization and spatialization.“ Dass Derridas Schrift-Theo-
rem nicht nur zeitlich, sondern auch räumlich zu verstehen ist, wird insbe-
sondere an seiner späteren Beschäftigung mit der Architektur deutlich. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258   Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas „SEC“ 

Infolge dieser Dehnung oder Streckung hat jede Gegenwart, genaugenom-

men, nicht die Struktur eines Punktes, also nicht die Struktur vollendeter 

Präsenz, sondern die Struktur einer Spur oder eines Gewebes und damit 

der Schrift.23 

 
Dazu hält Wetzel fest: „Derridas Beschäftigung mit der zeitgenössischen, 
sich selbst als dekonstruktivistisch begreifenden Architektur ist beherrscht 
von der Idee der Absenz, der Freiräume und der räumlichen Textur.“ 
(Wetzel, Derrida, 85) Er fährt fort, darauf hinzuweisen, dass „im Sinne der 

textuellen Lesbarkeitsmodelle […] auch städteplanerische Aspekte des ur-
banen Raums“ eminent wichtig seien (vgl. ebd., 86). Dem kann hier nicht 
nachgegangen werden. Es sei jedoch verwiesen auf: Peter Brunette, David 
Wills (Hrsg.), Deconstruction and the Visual Art, Media, Architecture 
(Cambridge: University Press, 1994). 

23 Welsch, Vernunft, 264. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

III. 4. Ausführung 

III. 4.1. Kontext und Lesbarkeit   

Inhalt des Unterkapitels 

Es gilt im Folgenden, den genuinen Dissens der Derrida-Searle.Debatte her-

auszustellen. Dabei ist zunächst hervorzuheben, dass Derrida die Intelligiblität 
von Sprache nur mittels des Begriffs der Schrift für erklärbar hält, während 

Searle seine intentionalitätstheoretische Beschreibung verteidigt. Intentionalität 

wird von Derrida nicht bestritten, aber als nicht hinreichend erachtet. Dazu ist 

insbesondere Searles type-token Unterscheidung zu diskutieren. Der Dissens 

entwickelt sich schließlich zu einer Auseinandersetzung um den Begriff des 
Kontextes, den Searle als Fortbestehen der Intentionalität einer Äußerung 

fasst, während Derrida diesen als unendlich funktional und somit zwar auch, 

aber nicht nur intentionalistisch versteht. Dabei wird zugleich deutlich, dass 

Searles g-Kontextualität die Zeit stillstellen muss und nur auf Kosten einer 

offenen Zukunft denkbar wäre. 

Derrida plädiert, wie gesehen, für die Notwendigkeit einer Bezug-

nahme auf Schriftlichkeit, um die Methodenprobleme der Sprach-
philosophie in den Griff zu bekommen. Dies kulminiert in Granels 

Formel einer „necessité de partir de l’écriture“ (vgl. Kap. III.3.2), 

ohne dass Schrift als bloßer Gegensatz zu gesprochener Sprache 

dabei das letzte Wort behielte. In diesem Sinne fordert Derrida 

auch in „Signature Événement Contexte“ die Generalisierung von 
Schrift als empirisch-theoretisches Korrektiv des Gegensatzes von 

Sprache und Schrift: „[J]e voudrais démontrer que les traits qu’on 

peut reconnaître dans le concept classique et étroitement défini 

d’écriture sont généralisables.“ (SEC, 377)  

Diejenige Eigenschaft, die Derrida als generalisierbare Eigen-

schaft der Schrift erachtet, ist nun die Lesbarkeit der Sprache, die 
Möglichkeit also, Sprache über den Tod von Autor und Empfänger 

hinaus zu verstehen: „Il faut, si vous voulez, que ma ,communica-

tion écrite‘ reste lisible malgré la disparition absolue de tout desti-

nataire détérminé en général pour qu’elle ait sa fonction d’écriture, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260   Ausführung 

c’est-à-dire sa lisibilité.“ (SEC, 375) Derrida zeigt damit eine Mög- 

lichkeit der Sprache auf, die konträr zu einem Modell der Sprache 

steht, in dem Geäußertes einfach Gemeintes ist.1 Dieses Modell der 

Sprache, gegen das Derrida mobilisiert, hat etwa Wetzel als dasje-
nige „einer authentischen, unverfälschten Seelenschrift, bezeichnet, 

„in der das ‚hic et nunc‘ einer endlich offenbar gewordenen Wahr-

heit sich enthüllt“. 2 Gegen eine solche „Seelenschrift“ hat aber 

auch Stekeler-Weithofer gegenüber Searle auf die „limits of imme-

diate self-knowledge“ verwiesen (vgl. Kap. III.2.4). In diesem Sinn 
enthält aber auch die Searlsche Intentionalitätsannahme die Vo-

raussetzung der Adressierbarkeit. Denn Teil der Voraussetzungen 

von Intentionalität als Bedeutungskriterium ist die Bestimmtheit 

des Verstandenen (vgl. „I know what I mean“, IEFP, 141), wozu 

auch Annahmen über die pragmatisch-kontextuelle Ergänzung von 

Semantik gehören: Annahmen etwa über das, was man nicht sagen 
muss, um dennoch verstanden zu werden – wie beispielsweise, dass 

es überflüssig ist, einer Bestellung die Bestimmung „no mile wide 

hamburgers, please“ (EM, 128) hinzuzufügen. Wie gesehen (vgl. 

Kap. III.2.2.1) bestimmt Searle diese Annahmen als Kompatibilität 

einer Äußerung mit einem Kontext. Diese Kompatibilität denkt Se-
arle ausgehend von der Äußerungsintention, die ihm zufolge das 

ontologische Fundament von Äußerungen darstellt. Dergestalt 

wird die Äußerungsintention zum Kriterium der Intelligiblität der 

Äußerung: Nur wenn ich weiß, dass ich keinen kilometerlangen 

Hamburger will, ist es in diesem Kontext richtig, dies nicht zu arti-
kulieren. Die Richtigkeit des Gesagten in einem Kontext ist derge-

stalt nicht abhängig vom Kontext, sondern vom Gemeinten. So 

Searle auch in seiner „Reply“: „The sentences are, so to speak, fun-

gible intentions.“ (Rep, 202)  

Der Umstand der Lesbarkeit, so wie Derrida ihn versteht und 

ausbuchstabiert, besagt jedoch, dass diese Annahmen über die 
Kompatibilität von Äußerung und Kontext – letztlich: die Intelligi-

bilität von Sprache –, keinen bestimmten Kontext – also auch, pace 

 
1 Dies wird nirgendwo deutlicher als in De la grammatologie: „Or l’espa-

cement comme écriture est le devenir-absent et le devenir-inconscient du 
sujet.“ (Gr, 100)  

2 Wetzel, Derrida, 48. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  261 

Searle, keinen, der mit der Sprecherintention kompatibel sein muss 

– voraussetzen, um zu funktionieren (und dass folglich die Illoku-

tionarität der Äußerung nicht die einzige Bedingung für sprachliche 

Intelligiblität sein kann): 

Écrire, c’est produire une marque qui constituera une sorte de machine à 

son tour productrice, que ma disparition future n’empêchera pas princi-

piellement de fonctionner et de donner, de se donner à lire et à réécrire. 

Quand je dis „ma disparition future“, c’est pour rendre cette proposition 

plus immédiatement acceptable. Je dois pouvoir dire ma disparition tout 

court, ma non-présence en général, et par exemple la non-présence de mon 

vouloir-dire, de mon intention-de-signification, de mon vouloir-communi-

quer-ceci, à l’émission ou à la production de la marque. (SEC, 376)  

Derrida folgert daraus, dass das intentionalistische Modell der Spra-
che, das konstitutiv ist für das Paradigma gesprochener Sprache, 

nicht für eine Theorie der allgemeinen Intelligibilität von Sprache 

hinreicht. Derridas Hinweis auf das Funktionieren von Sprache als 

einer Kategorie ihrer Intelligibilität ergänzt diese über einen Begriff 

des Gebrauchs hinaus, der sprechakttheoretisch immer schon il-

lokutionär verstanden wird und schließlich zum einzigen Maßstab 
sprachlicher Intelligibilität wird.3 Gegen die sprechakttheoretische 

Generalisierung des Modells gesprochener Sprache und folglich 

der Annahme von Intentionalität als einzigem Intelligibilitätskrite-

rium – von dem Derrida sagt, dass es innerhalb der Geschichte der 

Philosophie ohne Gegenbeispiel bliebe –4  

 
3 Dies ist mindestens seit Austin der Fall, wie Pradhan festhält: „Aus-

tin’s idea of illocutionary force introduces for the first time the idea of a 
use of language that does not consist in producing effects on audiences. 
[…] Of course, felicitous execution of such changes will require that the 
proper parties grasp the illocutionary force of the utterance (,illocutionary 

uptake‘ must be secured), but nevertheless use has to be understood in terms of 
the illocutionary force of the words uttered and the illocutionary act performed 
in uttering those words with that force, and not in terms of anyone’s real-
ization of the illocutionary force of the utterance.“ (Pradhan, „Minimalist 
Semantics“, 236. Eigene Hervorhebung, P.F.) 

4 Derrida bezieht sich dabei primär auf die Sprachphilosophie Condil-
lacs, hebt jedoch zugleich hervor, dass die Position Condillacs nur ein 
Beispiel für eine Haltung sei, die „dans toute l’histoire de la philosophie“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262   Ausführung 

setzt dieser nun die Generalisierung des Modells der Schrift. Es sei 

allerdings darauf hingewiesen, dass dies nicht bedeutet, dass ge-

sprochene Sprache nun einfach Schrift sei, denn Schrift bedeutet 

in diesem Zusammenhang zunächst nur die Möglichkeit, Sprache au-
ßerhalb ihres Äußerungszusammenhangs beziehungsweise ihres 

Entstehungskontextes zu verstehen. Das Funktionieren von Spra-

che als Schrift steht nach Derrida in keinem Widerspruch zur An-

nahme von Sprecherintentionalität, kann aber auf diese nicht redu-

ziert werden.  
Derridas Verweis auf dieses Funktionieren ist ein Hinweis auf 

das Funktionieren sprachlicher Intelligibilität unter unterschiedli-

chen (intentionalen und nicht-intentionalen) Voraussetzungen. 

Dass der Ausgangspunkt von Derridas Argument demnach in der 

Erkenntnis einer Möglichkeit besteht – die er insofern generalisiert, 

als er darin eine notwendige Möglichkeit sieht –, ist innerhalb der For-
schung unbestritten.5 Entsprechend hält Derrida in seiner Entgeg-

nung auf Searles „Reply“ fest: 

[W]hat is at stake here is an analysis that can account for structural possibili-

ties. Once it is possible for X to function under certain conditions (for in-

stance, a mark in the absence or partial absence of intention), the possibil-

ity of a certain non-presence or of a certain non-actuality pertains to the 

structure of the functioning under consideration, and pertains to it neces-

sarily. (Lim, 194f.)  

Eine Email etwa, die man an jemanden schreibt und die der Adres-

sat zeitig liest, kann einerseits gemäß dem Paradigma gesprochener 

 
anzutreffen sei und dass diese Haltung selbst ohne Gegenbeispiel bleibe: 
„J’en prendrai un seul exemple, mais je ne crois pas qu’on puisse trouver 
dans toute l’histoire de la philosophie en tant que telle un seul contre-ex-
emple.“ (SEC, 370) Entsprechend fügt Derrida an: „Il serait facile de mon-
trer que, dans son principe, ce type d’analyse de la signification écrite ne 
commence ni ne finit avec Condillac.“ (SEC, 373) 

5 Vgl. dazu Mulligan: „Derrida’s thesis – that if a written mark can func-
tion in the absence of its producer, then this possibility is a necessary pos-
sibility – […].“ (Mulligan, „Searle, Derrida, and the ends of phenomenol-
ogy“, 271) Auch Moati erkennt diesen Ausgang von Derridas Über-
legungen als Einsicht in eine Möglichkeit: „Comme nous l’avons vu pour 
Derrida la possibilité fait loi“ (Moati, Derrida/Searle, 112) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  263 

Sprache verstanden werden. Dass man diese Email geschrieben 

hat, impliziert aber zugleich und andererseits ihre Lesbarkeit im Sinne 

der Schrift: Es kann sein, dass die Email in einem Spam-Ordner 

landet und vorerst nicht gelesen wird. Es kann sein, dass sie an-
schließend von jemandem gelesen wird, der Zugang zu diesem 

Email-Postfach hat, ohne derjenige zu sein, an den die Mail ur-

sprünglich adressiert war. Derridas Überlegung besteht nun darin, 

auf die Evidenz dieser beiden empirischen Möglichkeiten zu ver-

weisen, denn das, was mitgeteilt werden soll, „peut toujours ne pas 
arriver à destination“ (CP, 135).  

Derrida unterstreicht damit die Notwendigkeit eines weiter ge-

fassten Modells der Sprache, das nicht eine empirische Möglichkeit 

zum einzigen Paradigma von Sprache erklärt, sondern versucht die-

jenige Struktur („iterability or graphematicity in general“, Lim, 192; 

dazu gleich mehr) zu identifizieren, von der ausgehend beiden Mög-
lichkeiten Rechnung getragen werden kann: „[W]e must recognize 

an irreducible contamination or parasitism between the two possi-

bilities“ (Lim, 195). Nur wenn es aber, wie Derrida meint, eine „ir-

reducible contamination or parasitism between the two possibili-

ties“ gibt, muss es auch ein weiter gefasstes Modell der Sprache 
geben. Gibt es diese „irreducible contamination“ nicht, dann 

müsste man zwei voneinander getrennte Modelle der Sprache, ei-

nes für Schrift und eines für gesprochene Sprache ansetzen – so 

wie Searle dies fordert unter Verweis auf die „(relative) permanence 

of the written text over the spoken word“. (Rep, 200)  
Ein beide Möglichkeiten umfassendes Modell der Sprache muss 

es aber geben, so Derrida, da diese beiden Möglichkeiten zwar em-

pirisch unterscheidbar sind – etwa im Sinne der „permanence“ – 

nicht aber auf strukturell notwendige Weise. Denn ob meine Email 

von ihrem Adressaten gelesen wird oder nicht, liegt nicht an der 

Struktur der Email, sondern hat mit der Kontingenz dessen zu tun, 
was einer Äußerung zustoßen kann – den je kontingenten Bedin-

gungen ihrer Historizität (Kap. II.4.1): Sie kann unmittelbar nach 

meinem Absenden gelesen und anschließend gelöscht werden oder 

aber andauern und sehr viel später, unter ganz anderen Umständen 

und von jemand Anderem gelesen werden, als dies bei der Abfas-
sung angenommen wurde. Richtig ist daher Georg W. Bertrams 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264   Ausführung 

Hinweis, dass Derrida eine „Theorie von Bedeutungsgeschehen“6 

vertrete: Sie geht den Möglichkeiten der Generierung von Bedeu-

tung nach, anstatt den Fall intentionaler Bedeutung – etwa wenn 

man in einem adäquaten Kontext sagt, was man meint – absolut zu 
setzen. 

Für eine theoretische Unterscheidung der beiden Möglichkeiten 

bedürfte es Kriterien, die den empirischen Unterschied als struktu-

rellen Unterschied, das heißt unabhängig von möglichen Umstän-

den darstellen könnten. Ein solches Kriterium kann es aber nicht 
geben, so Derrida, da Lesbarkeit besagt, dass die Intelligibilität von 

Sprache gerade in der Abhängigkeit von solchen Umständen be-

steht. Anstatt dieses Kriterium also tranzendental aufzuheben – 

und an seine Stelle dasjenige der Intentionalität zu setzen –, ver-

weist Derrida auf den empirischen Charakter eines solchen Krite-

riums. Ein mögliches Kriterium könnte dann der Begriff des Kon-
textes sein – von dem Derrida zu Beginn von „Signature Événe-

ment Contexte“ jedoch ankündigt, aufzeigen zu wollen, dass dieser 

über eine solche theoretische Trennschärfe nicht verfüge: 

Mais les réquisits d’un contexte sont-ils jamais absolument déterminables? 

Telle est au fond la question la plus générale que je voudrais tenter d’éla-

borer. Y a-t-il un concept rigoureux et scientifique du contexte? (SEC, 369) 

Eine exakte Gegenargumentation müsste nun darlegen, dass der 

Kontext ein scharfer Begriff ist, von dem ausgehend bestimmt wer-

den kann, wann die Adressierung einer Äußerung noch gegeben ist 

(etwa in einer Gesprächssituation) und wann nicht mehr (etwa in 

der Lektüre eines Jahrhunderte alten Textes) – dies jedoch wiede-
rum ohne auf diese Umstände Bezug zu nehmen. Eine derart 

exakte Gegenargumentation – so viel kann vorweg genommen 

werden – unternimmt Searle nicht.7 Aber er verteidigt sein Modell 

 
6 Georg W. Bertram, Hermeneutik und Dekonstruktion. Konturen einer 

Auseinandersetzung der Gegenwartsphilosophie (München: Fink, 2002), 
19. 

7 Schritte in diese Richtung hat allerdings Stalnaker unternommen, des-
sen „formal pragmatics“ (Stalnaker, „Pragmatics“, in: Context and Content, 
31- 46, 31) eine Analyse der „pragmatic ambiguity“ (ebd., 44) liefern, die 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  265 

der Sprache gegenüber einer Vereinnahmung durch Derridas wei-

ter gefasstes Modell der Sprache: „I conclude that Derrida’s argu-

ment to show that all elements of language (much less, experience) 

are really graphemes is without any force. It rests on a simple con-
fusion of iterability with permanence.“ (Rep, 201) Diese Kritik führt 

Searle aus: 

I have left the most important issue in this section until last. Do the special 

features of writing determine that there is some break with the author’s 

intentions in particular or with intentionality in general in the forms of 

communication that occur in writing? (Rep, 201) 

Die Diskussion dieses zweiten Abschnitts des ersten Teils der Reply 

(Rep, 201-203) – der als Frage nach der Intentionalität sprachlicher 

Äußerungen betrachtet werden kann – hängt jedoch, wie noch zu 

zeigen ist, von der Richtigkeit oder Falschheit der Searlschen Ana-
lyse ab, wonach „Derrida’s argument to show that all elements of 

language (much less, experience) are really graphemes is without 

any force“. (Rep, 201) Denn wenn mithilfe der Eigenschaften von 

Schrift sowohl die Bedingungen der Möglichkeit von Schrift als 

auch von gesprochener Sprache erläutert werden können, dann 
werden damit zugleich die Bedingungen der Möglichkeit intentio-

naler Sprache beschrieben. In diesem Sinn äußert sich bereits Cav-

ell: „Derrida sees ordinary language as an effect of a general writing 

which is its possibility.“8 Auch der zweite Teil der „Reply“ (203-

208), der sich des von Derrida in „Signature Événement Contexte“ 

vertretenen Austin-Bilds annimmt („Derrida’s Austin“, Rep, 203), 
ist – wie darzulegen (Kap. III.4.2) – abhängig davon, ob gezeigt 

werden kann, dass die Bedingungen der Möglichkeit von Schrift 

zugleich die Bedingungen der Möglichkeit gesprochener Sprache 

sind (Derrida) oder nicht (Searle).  

Um Derridas Position nachzuvollziehen, ist es wichtig, folgen-
den Umstand korrekt einzuschätzen: Nämlich dass Derrida nicht 

einfach meint, dass Sprache Schrift sei, sondern dass die Bedingun-

gen der Möglichkeit von Schrift zugleich die der Bedingungen von 

 
zugleich einem allgemeinen Verständnis dienen, welche Rolle Kontexte in 
einem Sprechakt ausfüllen können (vgl. ebd.). Siehe dazu auch Kap. III.4.3.    

8 Cavell, „What Did Derrida Want of Austin?“, 47. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266   Ausführung 

gesprochener Sprache seien – was umgekehrt heißt, dass ein Mo-

dell gesprochener Sprache zugleich der Möglichkeit von Verschrift-

lichung Rechnung tragen können muss, da beide als empirische 

Möglichkeiten von Sprache demselben Möglichkeitsraum angehören: 

Je n’en tirerai surtout pas comme conséquence qu’il n’y a aucune spécificité 

relative des effets de conscience, des effets de parole (par opposition à 

l’écriture au sens traditionnel), qu’il n’y a aucun effet de performatif, aucun 

effet de langage ordinaire, aucun effet de présence et d’événement discursif 

(speech act). Simplement, ces effets n’excluent pas ce qu’en général on leur 

oppose terme à terme, le présupposent au contraire de façon dissymé-

trique, comme l’espace général de leur possiblité. (SEC, 390; eigene Hervorhe-

bung, P.F.) 

Die Logik dieses allgemeinen Möglichkeitsraums der Sprache 
nennt Derrida nun Iterabilität: 

Cette itérabilité – (iter, derechef, viendrait de itara, autre en sanskrit, et tout 

ce qui suit peut être lu comme exploitation de cette logique qui lie la répé-

tition à l’alterité) structure la marque d’écriture elle-même, quel que soit 

d’ailleurs le type d’écriture (pictographie, hiéroglyphique, idéographique, 

phonétique, alphabétique, pour se servir de ces vieilles catégories). Une 

écriture qui ne serait pas structurellement lisible – itérable – par-delà la 

mort du destinataire ne serait pas une écriture. (SEC, 375) 

Derrida unterscheidet demnach Wiederholung und diejenige logi-

sche Struktur, die er für Lesbarkeit – und somit für Sprache über-

haupt – verantwortlich macht. Denn Iterabilität meint Wiederho-
lung und Alterität: Die Wiederholung einer Äußerung beim Lesen 

ist zunächst nur Wiederholung der grammatisch-syntaktischen 

Struktur dieser Äußerung, von der Intention einer Äußerung kann 

also gar nicht gesagt werden, sie werde wiederholt, denn dazu 

müsste man sie schon unmittelbar mit der grammatisch-syntakti-

schen Struktur einsehen können. Doch die grammatisch-syntakti-
sche Struktur kann nur die grammatisch-syntaktische Struktur dar-

stellen – man erinnere sich in diesem Sinn an Kannetzkys Kritik an 

Searle (Kap. III.2.1): „[W]e can compare expressions only with ex-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  267 

pressions. We cannot compare them with (hypothesized) meanings  

nor with what a speaker means using the expression.“9  

Wenn also die Rede vom Gemeinten einer Äußerung oder eines 

Textes ist, so bedeutet Iterabilität recht besehen Alterabilität. Alte-
rabilität ist aber von Konventionalität – hier wird Searles Argument 

ein wenig idealisiert,10 um zunächst einen stärkeren Kontrast zu 

Derridas Gedanken zu gewinnen – verschieden, da Konventiona-

lität zwar eine notwendige Voraussetzung von Mitteilbarkeit ist, 

aber nicht mit einer ihr schon hinreichenden Voraussetzung ver-
wechselt werden darf. Dass sprachliche Konventionalität aber 

schon eine hinreichende Voraussetzung von Mitteilbarkeit ist, 

muss Searle annehmen, wenn die Intentionalität einer Äußerung 

auch verschriftlicht fortbestehen soll. 11 In diesem Sinn präzisiert 

Derrida den Begriff der Iterabilität: 

Let us not forget that “iterability“ does not signify simply, as Searle seems 

to think, repeatability of the same, but rather alterability of this same ide-

alized in the singularity of the event, for instance, in this or that speech act. 

It entails the necessity of thinking at once both the rule and the event, con-

cept and singularity. (Aw, 119) 

Demnach darf Iterabilität – ebenso wie die bereits erwähnte „archi-

écriture“ (vgl. Kap III.3.2) – nicht mit einer „rule“ oder einem 

„concept“ verwechselt werden, das sich außerhalb der Bedingun-

gen seiner eigenen Formulierbarkeit befindet. Die Argumente, die 

 
9 Kannetzky, „Expressibility Explicability, and Taxonomy“, 75. 
10 So weist Moati zwar darauf hin, dass Searle diese Position unterstellt 

werden dürfe: „Telle est la radicalité de la thèse searlienne: la présence 
énonciatrice n’est pas l’élément privilégié à partir duquel comprendre les 
intentions, le véritable topos d’intelligibilité des intentions sont les conven-
tions.“ (Moati, Derrida/Searle, 115) In Kap. III.2.3 ist jedoch gezeigt wor-
den, dass Searle den Regelcharakter der Sprache intentionalitätstheoretisch 
aufhebt. 

11  Moati unterscheidet in diesem Sinn die Position Searles von der 

Grices: „L’auteur n’a pas besoin d’être là pour produire des indices de pré-
sence intentionelle, comme ce serait le cas chez Grice: l’usage de règles et 
des conventions suffit pour Searle. Comprendre une convention, c’est at-
teindre l’intention illocutoire, nul besoin de faire dépendre cette intention-
nalité d’une présence vivante qui viendrait animer, vitaliser spirituellement 
les signes mobilisés dans l’énonciation.“ (Moati, Derrida/Searle, 116) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268   Ausführung 

Searle gegen Derrida vorbringt, müssen entsprechend daraufhin 

geprüft werden, ob die gegen Iterabilität eingebrachten Begriffe 

und Distinktionen zugleich den Bedingungen ihrer eigenen Formu-

lierbarkeit entsprechen.   
In diesem Sinn sei nun folgender Aussage Searles nähere Beach-

tung geschenkt: „Now the first confusion that Derrida makes, and 

it is important for the argument that follows, is that he confuses 

iterability with the permanence of the text.“ (Rep, 200) Um zu ver-

stehen, was Searle hier meint, ist es zunächst nötig, Searles Erläu-
terung dieser „confusion“ in voller Länge wiederzugegeben: 

He thinks the reason that I can read dead authors is because their works 

are repeatable or iterable. Well, no doubt the fact that different copies are 

made of their books makes it a lot easier, but the phenomenon of the sur-

vival of the text is not the same as the phenomenon of repeatability: the 

type-token distinction is logically independent of the fact of the perma-

nence of certain tokens. One and the same text (token) can be read by 

many different readers long after the death of the autor, and it is this phe-

nomenon of the permanence of the text that makes it possible to separate 

the utterance from its origin, and distinguishes the written from the spoken 

word. (Rep, 200) 

Was Searle in diesem Abschnitt analysiert und worin er Derrida 
eine falsche Analyse unterstellt, ist also die Frage danach, wie es 

möglich ist, „that I can read dead authors“. Searles Strategie besteht 

demnach darin, aufzuzeigen, dass Derrida ein falsches Verständis 

von Schrift hat.12 Die Annahme dabei ist, dass Derridas Argumen-

tation auf einem bestimmten empirischen Verständnis von Schrift 
beruhe und wenn dieses nun unzutreffend sei, dann gelte dies auch 

für Derridas Argumentation insgesamt.13 In diesem Sinn bemerkt 

 
12 So auch Moati: „Searle cherche à montrer de quelle manière Derrida 

généralise les traits spécifiques de l’écriture à tout langage, sans que les cri-
téres qu’il mobilise ne puisse former un ensemble de prédicats spécifiques à 
l’écriture.“ (Moati, Derrida/Searle, 96) 

13  Dem vorweggreifend fasst Searle diese Überlegung zusammen: 
„Stated in its most naked form, and leaving out the confusion about cita-
tionality, the structure of Derrida’s argument is this: Parasitism is (an in-

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  269 

Searle, dass Derrida davon ausgehe, dass Lesbarkeit etwas mit Wie-

derholbarkeit beziehungsweise Iterabilität – hier macht Searle kei-

nen Unterschied – zu tun habe. Allerdings unterscheidet Searle 

Wiederholbarkeit von der „permanence of certain tokens“: „[T]he 
survival of the text is not the same as the phenomenon of repeata-

bility.“ Als Grund für diese Unterscheidung nennt Searle die logi-

sche Unabhängigkeit („logically independent“) der „type-token dis-

tinction“. Unter dem „token“ eines Textes können dessen konkrete 

Exemplare als empirische Vorkomnisse eines Textes – des „type“ 
– verstanden werden. So gibt es etwa unzählige Ausgaben und 

Exemplare („token“) von Goethes Werther („type“). Diese Unter-

scheidung könne nun modifiziert werden, um so auch den Unter-

schied von Schrift und Sprache zu rechtfertigen, denn die Art und 

Weise wie ein Exemplar („token“) und ihr Ursprung („type“) im 

Modus der Schrift unterscheidbar seien, entspreche zwar nicht der 
Art und Weise wie „type“ und „token“ innerhalb der gesprochenen 

Sprache unterscheidbar seien, aber in beiden Fällen sei eine solche 

Unterscheidung relevant.  

Damit ist zugleich eine der Kernannahmen Searles berührt, 

denn auch die Voraussetzungen der Sprechakttheorie – Formalisie-
rung und Repräsentation – beruhen auf der „type-token distinc-

tion“. Entsprechend erklärt Searle auch alle empirischen Unter-

schiede der Sprache mithilfe dieser Unterscheidung, die von Der-

rida angefochten wird:14 Keine Begriffsbestimmung – und jede Un-

terscheidung ist eine Begriffsbestimmung – kann etwas über Spra-
che aussagen, das unabhängig von ihren Äußerungsumständen 

 
stance of) iterability; iterability is presupposed by all performative utter-
ances; Austin excludes parasitism, therefore he excludes iterability; there-

fore he excludes the possibility of all performative utterances and a priori 
of all utterances. But this argument is not valid.“ (Rep, 207) 

14 So auch Moati: „Searle recourt à la distinction logique cruciale entre 
type et occurrence pour étoffer son propos: un type, soit un usage réglé, s’ap-
plique à des occurrences nouvelles et se répète en celles-ci […]. Derrida 
répond à cette objection en affirmant que toute la thèse de Sec, repose sur 
cette indistinction entre la parole et l’écriture du point de vue de l’itérabi-
lité.“ (Moati, Derria/Searle, 96)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270   Ausführung 

wäre, weil eine solche Aussage erst unter Voraussetzung von Äu-

ßerungsumständen möglich wird. Dies sieht auch Pradhan:  

Now, since that identity is constituted by all the possible repetitions or uses 

of the sign, it can never be consummated, it is always deferred. The sign as 

a type is never fully there. Hence, in so far as philosophy has classically 

understood the type to be present as a form, the structure of iterability 

should not be understood in terms of the type/ token distinction.15 

Searle, so kann man ihn verstehen,16 wendet dagegen ein, dass auch 

die Aussagbarkeit einer solchen Unaussagbarkeit eines transzen-

dentalen Prinzips Voraussetzungen habe – und eben diese 

Voraussetzungen sehe Derrida nicht: „Every utterance in a natural 

language, parasitic or not, is an instance of iterability, which is 

simply another way of saying that the type-token distinction applies 
to the elements of language.“ (Rep, 206)  

Denn auch Repräsentation, so ließe sich mit Searle sagen, be-

steht in der Identifikation eines Vorkommnisses mit einem Typus: 

Wenn man sagt: „Es regnet“, so ist dies etwa eine Instanz eines 

grammatisch korrekten deutschen Satzes. Als Aussage betrachtet 
hat der Satz wiederum Wahrheitsbedingungen, nämlich ob es reg-

net oder nicht. Wenn der Satz als Handlung betrachtet werden soll, 

braucht er – wie Searle richtig sieht – Handlungsimplikationen, die 

er „conditions of satisfaction“ (Int, 164) nennt. Die Intelligibilität 

einer Äußerung hängt entsprechend entscheidend davon ab, ob auf 
diese die „type-token distinction“ in einem konventionellen Sinn – 

sei dieser grammatisch, prädikativ oder illokutionär (Kap. III.2) – 

angewandt werden kann. Nun ist die „type-token distinction“ of-

fensichtlich auf gesprochene Sprache anwendbar und in einem an-

deren Sinn, nämlich dem der Autorschaft beziehungsweise des Ur-

sprungs einer Äußerung, ist diese Unterscheidung ebenso auf 
Schrift anwendbar. Zudem gelten die formellen Bedingungen von 

Grammatikalität, Prädikativität oder Illokutionarität auch für ge-

schriebene Texte. In diesem Sinn gibt es keinen grundsätzlichen 

Unterschied zwischen gesprochener Sprache und ihrer Verschrift- 

 
15 Pradhan, „Minimalist Semantics“, 243. 
16  Dazu sogleich mehr. Siehe vorab: Geoffrey Bennington, Jacques 

Derrida, Jacques Derrida (Paris: Seuil, 1991), 85f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  271 

lichung hinsichtlich der „type-token distinction“, sondern, so Se-

arle, lediglich eine Unterscheidung des Andauerns eines Vorkom-

nisses („phenomenon of the permanence of the text“, Rep, 200) im 

Gegensatz zu seiner gesprochenen Einmaligkeit.  
Searle wirft Derrida somit vor, Folge und Ursache zu verwech-

seln: Denn die Ursache der Lesbarkeit eines Textes nach dem Tode 

seines Autors sei das Andauern gesprochener Worte als Schrift. 

Der Umstand der Wiederholbarkeit sei eine Folge dieses Andau-

erns. Der Gedanke dabei ist: Zunächst müsse etwas andauern – 
also zu mindestens zwei unterschiedlichen Zeitpunkten Bestand 

haben („permanence“) –, bevor Wiederholung – also der Bezug 

von einem der mindestens zwei Zeitpunkte auf den beziehungs-

weise einen anderen Zeitpunkt – möglich sei. Wiederholbarkeit 

habe demnach die Voraussetzung des Andauerns und nicht umge-

kehrt. Wiederholbarkeit, so Searle gegen Derrida, sei in jedem Fall 
keine Bedingung, um den Schriftbegriff hinreichend zu bestimmen: 

The principle according to which we can wean a written text from its origin 

is simply that the text has a permanence that enables it to survive the death 

of its author, receiver, and context of production. This principle is genui-

nely “graphematic“. (Rep, 200f.)  

Das graphematische Prinzip besteht nach Searle in der Möglichkeit, 

dass eine sprachliche Äußerung aus ihrem Entstehungskontext 

mitsamt dazugehörigem Autor und Empfänger herausgenommen 

wird und zugleich fortbesteht („permanence“). Es ist jedoch bereits an-

gedeutet worden, dass das Fortbestehen als Identität des Gemein-
ten einer Äußerung gemäß der Derridaschen Lesbarkeit von Spra-

che von dieser unterminiert wird – und in diesem Sinn keinem „to-

ken“ ein „type“ zugeordnet werden kann, da es keine Identität aller 

„token“ geben kann, weil dies den unrechtmäßigen Einschluss von 

etwas irreduzibel Zukünftigem (noch Zeitlosem) bedeuten würde 
und also formaliter die Stillstellung von Zeit erforderte (vgl. Kap. 

III.3.3). Entsprechend hält auch Fish fest: „If this were not so, if a 

piece of writing or speech could only function in the context of its 

original production, it would not be a representation of that context 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272   Ausführung 

but a part of it; it would be a piece of presence.“17 Searle fordert, 

um es in lapidaren Worten auszudrücken, den Stillstand von Zeit. 

In diesem Sinn ließe sich auf den Umstand verweisen, dass man 

Texte zwar je zugleich als „type“ und „token“ fasst, dass man dies 
aber recht besehen nicht tun kann, weil kontingente Ereignisse, die 

dem „token“ zustoßen, zugleich den „type“ verändern. Dafür ließe 

sich etwa auf die massenhafte Ausgabe von Hölderlins Gedichten 

an deutsche Soldaten während des Ersten Weltkriegs verweisen, 

wodurch der „type“ verändert wurde: Aus romantischen Gedich-
ten wurde Propagandamaterial, um die Kriegslust zu befeuern. 

Derlei Informationen verändern – zumindest potenziell, in jedem 

Fall in nicht-intentionaler Weise – die Perspektive, die man auf 

diese Werke hat und in diesem Sinn sind „type“-verändernde In-

formationen für jedes schriftliche Werk und jede Äußerung denk-

bar. Gleiches ließe sich etwa in Bezug auf die Fußball-WM 2006 in 
Deutschland sagen: Diese wurde zunächst als „Sommermärchen“ 

gepriesen, durch die Enthüllung gezahlter Bestechungsgelder bei 

der WM-Vergabe nun jedoch entzaubert.18 Es geht hierbei also um 

die allgemeine Möglichkeit revidierender Einsichten. Diese wären, 

wenn Searles Theoriedesign zuträfe, gar nicht möglich.    
Während Searle Derrida also einen falschen Schriftbegriff un-

terstellt, verweist Derrida auf die Irreduzibilität von Schrift als 

Möglichkeit, das heißt Lesbarkeit. Diese ist für Derrida eine Bedin-

gung von Intelligiblität und folglich etwas, das überhaupt nicht 

falsch sein könne, weil Falschheit nur relativ zu einer Theorie über 
etwas (Sprache, Bedeutung, etc.) gegeben sei. In Fortführung der 

Bertramschen Diagnose lässt sich also eine Theorie fortbestehender Be-

deutung (Searle), bei der Bedeutung identititätswahrend wiederholt 

werden kann oder nicht, einer Theorie des Bedeutungsgeschehens (Der-

rida) gegenüberstellen, in der die Möglichkeit der Wiederholung zu-

gleich Bedeutung generiert. Worin beide Theorien übereinkom-
men, ist das Gegebensein von Bedeutung in jeder Wiederholung. 

 
17 Fish, „With the Compliments of the Author“, 213. 
18 Vgl. Jürgen Dahlkamp, Gunther Latsch, Udo Ludwig, Jörg Schmitt, 

Jens Weinreich, „Das zerstörte Sommermärchen. Schwarze Kassen – die 
wahre Geschichte der WM 2006“, in: DER SPIEGEL 43 (2015), 10-20. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  273 

Man kann demnach, wie Moati, der Verführung erliegen, zu glau-

ben: „[A]ussi bien Searle que Derrida restent tous deux des penseurs at-

tachés au concept d’intentionnalité.“19 Dies ist aber eine Vereinfachung: 

Für Derrida ist Intentionalität eine Theoriefacette von Bedeutung 
(dazu: Kap. III.4.2) und soweit er diese Theoriefacette akzeptiert, 

ist er auch dem Konzept der Intentionalität verpflichtet – allerdings 

nur als Möglichkeit und nicht als Notwendigkeit der Intentionalität 

von Bedeutung. Searles Theorie ist folglich, was ihre Prämissen be-

trifft, ontologisch anspruchsvoller, da sie das Gegebensein von Be-
deutung unabhängig von der Pluralität ihrer Instanzen fasst: als Be-

stimmtheit des Gemeinten und somit als ontologische Vorausset-

zung dieser Instanzen (vgl. Kap. III.2.4). Derrida verweist umge-

kehrt darauf, dass eine solche Ontologie nur in Abhängigkeit ihrer 

Instanzen – und das heißt empirico-epistemisch – gedacht werden 

kann. Diesen systematischen Unterschied hat Searle später selbst 
eingeräumt (vgl. LTD, 648).      

Entsprechend weist Derrida in seiner Antwort auf Searles 

„Reply“ darauf hin, dass sich Searles Kritik an seinem Schriftbegriff 

mit einer Pseudoposition auseinandersetze. Denn er selbst habe 

niemals behauptet, dass Wiederholbarkeit beziehungsweise Iterabi-
lität eine hinreichende Bedingung zur Bestimmung des Schriftbe-

griffs darstelle: 

It is strange that, after having recalled that Sec analyzed the characteristics 

common both to writing and speech, the objection is made that, from the 

standpoint of iterability, there is no difference: precisely the thesis of Sec, 

if there is one! (Lim, 182) 

In diesem Sinn erläutert Derrida: „The demonstration of Sec moves 

in an area where the distinction between writing and speech loses 

all pertinence“ (Lim, 182). Searle kann Derrida also gar nicht den 

Vorwurf machen, kein trennscharfes Kriterium für den Schriftbe-
griff zu liefern, weil Derrida umgekehrt aufzeigen will, dass es ein 

 
19 Moati, Derrida/Searle, 111. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274   Ausführung 

solches gar nicht gibt.20 Will man in diesem Sinn eine systematische 

Rekonstruktion eines Dissenses ermöglichen, so genügt es nicht, 

„Signature Événement Contexte“ einfach am „klassischen“ (Moati) 

Begriff der Schrift zu bemessen. Denn wie bereits gezeigt resultiert 
Derridas Schriftbegriff aus einer erkenntnistheoretischen Überle-

gung (vgl. Kap. III.3.2; dazu auch: Kap. III.4.3),21 in deren Folge 

der klassische Schriftbegriff als sprachphilosophischer Terminus 

nicht vorausgesetzt werden kann. Dies deshalb, da dieser selbst 

durch ein sprachtheoretisches Modell entsteht, das Schrift einfach 
als die fortgesetzte (andauernde) Anwesenheit („ladite ,présence‘“, 

SEC, 377; vgl. „permanence“, Rep, 200) gesprochener Sprache 

denkt.22   

Damit eröffnet sich aber der genuine Dissens zwischen Derrida 

und Searle. Denn für Searle lässt das graphematische Prinzip (vgl. 

Rep, 200f.) die Bedeutung der geschriebenen Äußerung intakt – in-
sofern „permanence“ zugleich Fortbestehen der Sprecherintention 

heißt. Nach Searle sei der Umstand der Repräsentation demnach 

dafür verantwortlich, dass die Möglichkeit bestehe, eine Äußerung 

„apart from its meaning“ (siehe folgendes Zitat) zu betrachten. 

 
20 In diesem Sinn bemerkt auch Moati: „Le problème, c’est ce que nous 

comprenons au fur et à mesure de la lecture de Sec, reste que Derrida gé-
néralise un concept d’écriture qui n’a rien de directement commun avec le 

concept philosophique classique d’écriture que mobilise Searle d’où la mé-
compréhension de ce dernier.“ (Moati, Searle/Derrida, 96f.) 

21 Norris weist darauf hin, dass Derridas Texte bisweilen aus einer Häu-
fung von Beispielen und Behauptungen bestünden, dass diese scheinbare 
Argumentationslosigkeit aber stets von anderen, argumentativen Texten 
komplementiert würden: „For it remains the case that Derrida is only in a 
position to issue such statements when he has worked through the texts 
of philosophers from Plato to Husserl with the utmost argumentative ri-

gor. And the same applies to those recent writings of Derrida – most of 
them intended for translation and aimed at an American readership – 
where he seems less concerned with arguments and cross-purpose ex-
change. Even here (most notoriously, in the ,response‘ to John Searle) Der-
rida is resuming issues and problems that are worked over with meticulous 
care in his more ,philosophical‘ texts.“ (Norris, „Philosophy is not just a 
,kind of writing‘“, 195)  

22 Vgl. ebenso: Fish, „With the Compliments of the Author“, 213. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  275 

Dieses Prinzip habe jedoch gerade nichts mit Schrift zu tun, son-

dern nur mit Zitation:    

But the principle according to which quotation (citation) allows us to con-

sider an expression apart from its meaning is simply this: since any system of 

representation must have some representing devices whether marks, 

sounds, pictures, etc., it is always possible to consider those devices quite 

apart from their role in representation. […] But again this possibility of 

separating the sign from the signified is a feature of any system of repre-

sentation whatever; and there is nothing especially graphematic about it at 

all. (Rep, 201; eigene Hervorhebung, P.F.) 

Für Derrida impliziert die Möglichkeit der Schrift nun gerade fol-

gende Fraglichkeit: Ob nämlich die „possibility of separating the 

sign from the signified“ tatsächlich nur, wie Searle meint, „apart 
from their role in representation“ gegeben sei. Denn die Heraus-

nahme einer Äußerung aus ihrem Entstehungszusammenhang – 

worin nach Searle Schrift besteht – bedeutet doch gerade die Un-

entscheidbarkeit ihrer „role in representation“ (vgl. Kap. III.3.2).23 

In diesem Sinn versteht Derrida Schrift nicht einfach als Wieder-

holung eines einmal Gesagten, sondern als Iterabilität, das heißt als 
„exploitation de cette logique qui lie la répétition à l’alterite“ (SEC, 

375). Demnach gehe die Wiederholung einer Äußerung zugleich 

mit der Variabilität ihrer „role in representation“ einher. Das Be-

stehen dieser Möglichkeit reicht aber bereits hin, um Schrift nicht 

von Zitation unterscheiden zu können. Die erkenntnistheoretisch 
relevante Unterscheidung, um die es dabei geht, ist aber die nach 

einer Grenze von Kommunikabilität innerhalb der Sprache – ob 

 
23 So auch Moati: „[L]’inscription écrite implique une indécidabilité sur 

les sens de la séquence de signes retranscrite dans un contexte différant de 
son contexte intentionnel de départ. La primordialité d’une telle indécida-
bilité sur la signification, permet à Derrida de déconstruire le mythe d’une 
convergence pragmatique des interlocuteurs dans la communication.“ 
(Moati, Derrida/Searle, 58) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276   Ausführung 

also Schrift, die zum Zwecke der Kommunikation eingesetzt wird, 

von Zitation prinzipiell unterscheidbar ist.24  

Dies ist aber die Frage nach dem Kontext, wie Geoffrey Ben-

nington bemerkt: „[U]n concept qui sert habituellement à penser la 
limite entre texte et hors-texte est celui de contexte“.25 Das, was 

einem Text innerlich ist, ist nach Searle aber die Frage nach dem 

Gemeinten eines Textes: diese Frage geht nicht davon aus, wie ein 

Text verstanden werden kann (in der Vielfalt möglicher Kontexte), 

sondern nur wie er in einem dem Gemeinten angemessenen Kon-
text zu verstehen ist. Die von Searles Theorie beanspruchte Not-

wendigkeit der Angemessenheit dieses Kontextes kann aber nicht 

erklären, was sie voraussetzt – nämlich Kontextualität. So auch 

Bennington: „Un énoncé qu’on ne pourrait pas citer dans un autre 

contexte n’en serait pas un, car un énoncé n’existe que par la pos-

sibilité de répétition dans l’altérité“.26 Umgekehrt, auch dies sieht 
Bennington, ließe sich von Searle aus einwenden, dass es Kontex-

tualität – also die Möglichkeit einer Äußerung je etwas (anderes) zu 

bedeuten – nicht gäbe, wenn es nicht auch ein System gäbe („any 

system of representation“, Rep, 201), dass wiederum Kontextualität 

ermöglichte.27 Für Searle ist dies die konventionelle Ordnung der 
Sprache, die er in seiner „Reply“ gemäß der „type-token distinc-

tion“ fasst und von der ausgehend er nicht nur die Eigenschaften 

seines sprechakttheoretischen Systems rechtfertigt, sondern auch 

die Unterscheidung von Schrift und gesprochener Sprache. In die-

sem Sinn, so Searle, müsse Kontextualität als Bedingung der Mög-
lichkeit von Konventionalität zugleich mit dieser kompatibel sein 

und entsprechend müsse Schrift als Andauern dieser Kompatibili-

tät gefasst werden.  

 
24 Dies sieht der Sache nach auch Wetzel: „Was Derrida […] infrage 

stellt, sind die Grenzen zwischen Wahrheitskonstatierung und performati-
ver Inszenierung eines Textes, oder noch deutlicher: zwischen Zeugnis 
und Fiktion.“ (Wetzel, Derrida, 55) 

25 Bennington, Derrida, Jacques Derrida, 83. 
26 Ebd., 84. 
27 Vgl., ebd., 85f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  277 

Dazu hält Bennington fest: „Derrida ne le nierait nullement. 

Mais il ferait sûrement remarquer […] pourquoi la déconstruction 

[…] ne peut se contenter de l’idée de conditions de possibilité“.28 

Denn der im Sinne Searles vorgetragene Einwand setzt voraus, was 
Derrida von Beginn an in Zweifel gezogen hat: die transzendentale 

Bestimmbarkeit des Begriffs des Kontextes. Denn jede Bestim-

mung des Kontextes ist selbst kontextuell, also abhängig von den 

Umständen, in denen diese Bestimmung vollzogen wird. Demnach 

sind die Bedingungen der Möglichkeit, den Begriff des Kontextes 
zu bestimmen, unendlich.29 Searles Bestimmung des Kontextes ge-

mäß der Typ-Token Unterscheidung muss aber eine einmal gültige 

Instanz der Kontextbestimmung voraussetzen, damit diese als an-

dauernd gedacht werden kann – sonst gibt es keinen „type“, auf 

den „token“ bezogen werden könnten. Diese Voraussetzung ist 

aber mit den Formulierbarkeitsbedingungen von Kontextualität 
nicht kompatibel, weil diese gerade besagt, dass ein als Typ gedach-

ter Kontextbegriff selbst nur kontextuell konstituierbar ist und so-

mit immer schon eine Instanz eines möglichen Kontextverständ-

nisses innerhalb unendlich vieler Kontextualisierungen ist. Die Be-

dingung der Möglichkeit seiner Bestimmbarkeit ist daher in einem 
transzendentalen Sinn zugleich eine Bedingung seiner Unmöglich-

keit.30  

Dieser paradoxe Zusammenschluss transzendental-atranszen-

dentaler Bedingungen kennzeichnet die Begriffsbestimmung des 

Kontextes und folglich der Schrift und der Sprache. Das heißt, um 
es klarzustellen, dass es kontextuelle Bestimmtheit gibt – allerdings 

nur unter der Voraussetzung ihrer unendlichen Endlichkeit (vgl. 

Kap. III.3.3), mithin ihrer unendlichen Funktionalität. In diesem 

Sinne hebt Moati hervor:  

 
28 Ebd., 86. 
29 So auch Bennington: „Notons d’abord que la tâche de rétablir un 

contexte est en droit infinie et conduirait aux paradoxes illustrés dans le 
conte de Borges intitulé ,Funes el memorioso‘.“ (Ebd., 86) 

30 Was Derrida deutlich formuliert: „Mais la condition de possiblité de 
ces effets est simultanément, encore une fois, la condition de leur impos-
sibilité, de l’impossibilité, de l’impossibilité de leur rigoreuse pureté.“ (SEC, 
391) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278   Ausführung 

Il est fréquent de caricaturer la position de Derrida en lui attribuant l’argu-

ment d’après lequel la présence n’existerait pas. Au contraire Derrida est 

un penseur de la présence, il est même le penseur de la présence, c’est-à-dire le 

seul à avoir pris fait et cause pour la fragilité temporelle de celle-ci.31 

Entsprechend gibt es keine transzendentale Instanz sondern eine 

je nur empirisch-kontextuelle, die die Bedeutung eines Schrift-

stücks bestimmt. Dies entspricht zugleich der Annahme der empi-

rischen Öffentlichkeit von Sprache im Sinne des Natürlichen Rea-

lismus. Entsprechend folgert Derrida, Schrift bestehe gerade „en 
l’absence de tel ou tel, donc à la limite de tout ,sujet‘ empiriquement 

determiné“ (SEC, 375). Gerade um der empirischen Schriftöffent-

lichkeit willen darf also die Abwesenheit des Autors selbst nicht 

empirisch gedacht werden:  

Et cette absence n’est pas une modification continue de la présence, c’est 

une rupture de présence, la „mort“ ou la possibilité de la „mort“ du desti-

nataire inscrite dans la structure de la marque (c’est à ce point, je le note au 

passage, que la valeur ou l’ „effet“ de transcendentalité se lie nécessaire-

ment à la possibilité de l’écriture et de la „mort“ ainsi analysées). (SEC, 

375) 

Demnach – so schließt Derrida seinen Vortrag – sei Geschriebe-

nes und Geäußertes im Sinne einer Unterschrift zu verstehen: „Par 
définition, une signature écrite implique la non-présence actuelle ou 

empirique du signataire.“ (SEC, 391) Zugleich weise eine Unter-

schrift auf die Notwendigkeit hin, die Abwesenheit des Urhebers 

einer Botschaft zu kompensieren: Seine Abwesenheit müsse als 

Anwesenheit gefasst werden; die Intentionalitätslosigkeit der 
Schrift müsse intentional gefasst werden. Insofern verbürge die 

Unterschrift „un maintenant futur, donc dans un maintenant en 

général, dans la forme transcendentale de la maintenance […]: la 

reproductibilité pure d’un événement pur“. (SEC, 391).  

Diese „temporalité fort complexe de l’écriture“32 sei die Bedin-

gung (vgl. Kap. III.3.3) einer öffentlichen Sprache, in der das, was 

 
31 Moati, Derrida/Searle, 100. 
32 Bennington, Derrida, Jacques Derrida, 145. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontext und Lesbarkeit  279 

ein Sprecher meint, anders verstanden werden kann (aber nicht an-

ders verstanden werden muss) als dieser es meint. 

 

III. 4.2. Bedeutung und Theorie 

Inhalt des Unterkapitels 

Es gilt nun die unterschiedlichen Bedeutungsbegriffe zu analysieren, mit denen 
Searle und Derrida in der Debatte operieren. Searles engem – weil intentiona-

listisch gefassten – Bedeutungsbegriff steht Derridas weiter – weil kontextuell-

funktional gefasster – Bedeutungsbegriff gegenüber. Dabei zeigt sich, dass es 

nicht genügt, diese Unterscheidung nur sprachphilosophisch zu betrachten: Sie 

ist jeweils Teil eines allgemeinen Theorieverständnisses, das es abschließend zu 
untersuchen gilt. 

Searle formuliert nun einen Einwand, den Derrida später als „logic 
of ,all or nothing‘“ (Aw, 117) bezeichnet hat: 

It seems to me quite plain that the argument that the author and the in-

tended receiver may be dead and the context unknown or forgotten does 

not in the least show that intentionality is absent from written communi-

cation; on the contrary, intentionality plays exactly the same role in written 

as in spoken communication. (Rep, 201) 

Darauf hat Derrida zunächst Folgendes geantwortet: „I must first 

recall that at no time does Sec invoke the absence, pure and simply, of 
intentionality.“ (Lim, 193) Wie bereits angezeigt, beruht Derridas 

Überlegung darauf, dass zwischen beiden Paradigmen kein struk-

turell-notwendiger, sondern ein lediglich empirisch-möglicher Un-

terschied besteht. Dies bedeutet zugleich, dass auf einer strukturell-

notwendigen Theorieebene kein Unterschied besteht – ohne 

dadurch die Möglichkeit eines empirischen Unterschieds auszu-
schließen. Wenn aber zwischen Intentionalität und Nicht-Intentio-

nalität kein struktureller Unterschied besteht, dann kann sich Der-

rida durchaus Searles Äußerung anschließen, wonach gelte: 

„[I]ntentionality plays exactly the same role in written as in spoken 

communication.“ Im Folgenden gilt es aber zu zeigen, dass Searle 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280   Ausführung 

diese Aussage – anders als Derrida – strukturell-notwendig ver-

steht.  

Was Searle und Derrida in jedem Fall unterscheidet, ist die Art und 

Weise der Begründung der Intelligibilität von Sprache. Für Searle 
besteht diese in einer je kontextkompatiblen Intentionalität: Der 

intentionale Bezug auf diese Regeln garantiere als intentionaler Be-

zug schon die Intelligibilität des Gesagten im Sinne des Gemeinten; 

dies kulminiert – wie gesehen (Kap. III.2.1) – in Searles „principle 

of expressibility“ (SA,19). Für Derrida kann der intentionale Bezug 
auf diese Regeln keine Garantie des Gesagten im Sinne des Ge-

meinten etablieren, weil der intentionale Standpunkt die Regelhaf-

tigkeit der Sprache nicht kontrollieren kann – da es dafür einen 

transzendentalen Kontextbegriff geben müsste (vgl. III.4.1). In 

diesem Sinn hält auch Moati fest: 

[P]uisque pour Searle l’itération des conventions assure l’intelligibilité in-

tentionelle du langage, là où pour Derrida au contraire l’itération des con-

ventions se révèle […] le ressort d’une puissante subversion de l’ontologie 

du Même: l’itération appelant toujours de nouveaux sens à venir au-delà des 

prédications du système conventionnel de la langue […].1 

Entsprechend nimmt Searle, um seine Begründung plausibel zu 

machen, in seinen Beispielen Bezug auf die aus Sicht Derridas je 

nur relative – weil empirisch kontextuelle – Transparenz der Spre-

cherintentionalität; etwa wie folgt:  

Suppose you read the sentence, „On the twentieth of September 1793 I 

set out on a journey from London to Oxford.“ Now how do you under-

stand this sentence? To the extent that the author said what he meant and 

you understand what he said you will know that the author intended to 

make a statement to the effect that on the twentieth of September 1793, 

he set out on a journey from London to Oxford, and the fact that the 

author is dead and all his intentions died with him is irrelevant to this fea-

ture of your understanding of his surviving written utterances. (Rep, 201) 

Was aus Derridas Sicht an dieser Ausführung bemerkenswert ist, 

ist die Frage nach dem „extent“ („to the extent that the author said 

 
1 Moati, Derrida⁄ Searle, 152. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  281 

what he meant“),2 die Searle hier als beantwortet – beziehungs-

weise, wie Derrida sagt, als „conscious or present to itself (actuali- 

zed, fulfilled, and adequate)“ (Lim, 249) – erachtet. Aus Derridas 

Überlegung folgt zwar, dass es so ablaufen kann, wie Searle dies 
darlegt (relative Transparenz der Sprecherintentionalität) – denn 

empirisch ist die Möglichkeit irreduzibel gegeben, dass ein hierfür 

adäquater Kontext vorliegt. Dabei handelt es sich aber um eine em-

pirische Möglichkeit und nicht um eine strukturelle Notwendigkeit. 

Denn es ist ebenso empirisch möglich, dass der „extent“, in dem 
„the author said what he meant“, fragwürdig ist – in diesem Sinn 

ist bereits auf Stekeler-Weithofers Kritik an Searle unter Bezug auf 

die „limits of immediate self-knowledge“3 eingegangen worden. 

Ebenso ist es möglich, dass das Ausmaß fragwürdig ist, in dem man 

wissen kann, dass der Autor über entsprechende Intentionen ver-

fügt („you will know that the author intended to make a state-
ment“). Die Möglichkeit, dass ein Autor nicht weiß, was er sagt 

(vgl. Kap. III.2.4) – etwa weil er nur ein partielles Wissen von der 

Situation hat, in der er sich befindet – ist aber eine empirische Mög-

lichkeit, die es anzuerkennen gilt und von der ausgehend es sich 

folglich verbietet, diejenige andere empirische Möglichkeit schon 
als strukturelle Notwendigkeit zu betrachten – nämlich dass ein 

Sprecher jederzeit weiß, was er sagt.4  

 
2 Derrida hat „To the extent“ in seinem eigenen, mit handschriftlichen 

Notizen versehenem Exemplar von Searles „Reply“ umkringelt und 
darüber „crucial“ geschrieben. Neben dem gesamten Satz steht „analyser“. 
Außerdem sind „intended“ (rund) und „to this feature“ (rechteckig) um-
randet; „to the effect“ ist unterstrichen. Vgl. „Limited Inc....a b c (marked 
copy of Searle’s text)“, in: Derrida Archive, University of California Irvine 
(UCI): Critical Theory Archive, Box 62/Folder 12, 9.  

3 Stekeler-Weithofer, „Meaning, Intention, and Understanding“, 126. 
4 Man könnte diesen Gedanken nun im Sinne von Unter- und Unbe-

stimmtheit ausbuchstabieren: So ist es relativ plausibel, dass das Situations-
wissen eines Sprechers unterbestimmt ist. (In den wenigsten Fällen weiß 
ein Sprecher all das über eine Situation, was auch andere über diese wis-
sen.) Dieser Gedanke radikalisiert sich nun, wenn man die Möglichkeit 
nicht ausschließen kann, dass eine Situation nicht nur unterbestimmt, son-
dern unbestimmt ist. Dies ist aber insofern plausibel, als sich Situationen 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282   Ausführung 

Wenn man nicht sieht, dass diese andere Möglichkeit (der inten-

tionalen Unkontrollierbarkeit von Sprache) existiert, dann hat man 

nicht nur ein empirisch unvollständiges Modell, sondern überhaupt 

kein empirisches, sondern ein apriorisches Modell, welches über-
sieht, dass ihr eigenes Thema eine empirische Möglichkeit unter an-

deren beschreibt. Diesen Fehler müsse man sehen „and not simply 

confuse, as Sarl[sic!]5 does, the necessary with the possible“ (Lim, 

 
jederzeit in unvorhersehbarer Weise – etwa durch Handlungen von an die-
ser Situation (noch) nicht beteiligten Akteuren – verändern können. Dann 
kann sich eine Situation jederzeit vollkommen ändern. Nun ist aber nur 
sehr schwer zu sehen, wie ein solches „context-change potential“ (vgl. Stal-
naker, Context and Content, 11) in das Wissen, das ein Sprecher von einer 
Situation hat, integriert werden kann: Man müsste dazu alle Handlungsop-
tionen aller an einer Situation beteiligten und potenziell beteiligten Akteure 
sowie die Wechselwirkungen etwaiger Handlungen kennen. Ein solches 

Wissen grenzte aber an ein gottgleiches Allwissen, das mit der epistemi-
schen Fallibilität der species humana unverträglich wäre. 

5 Derrida nennt Searle in „Limited Inc“ ab einem bestimmten Punkt 
„Sarl“: „I decide here and from this moment on to give the presumed and 
collective author of the Reply the French name ,Société à responsabilité 
limitée‘ – literally, ,Society with limited Responsibility‘ (or Limited Liabil-
ity) – which is normally abbreviated to Sarl.“ (Lim, 170) Dies rechtfertigt 
Derrida vordergründig damit, dass Searle die „Reply“ nicht alleine ge-

schrieben habe, sondern mit Unterstützung anderer, was Searle in einer 
Fußnote vermerkt: „I am indebted to H. Dreyfus and D. Searle for discus-
sion of these matters.“ (Rep, 208, Fn.1) In diesem Sinn vermerkt Derrida: 
„[I]t will have the supplementary advantage of enabling me to avoid of-
fending individuals or proper names in the course of an argument that they 
might now and then consider, wrongly, to be polemical.“ (Lim, 170) In-
wiefern dieser Umstand ferner als Teil einer sachlichen Diskussion im 
Sinne relevanter systematischer Unterschiede zu betrachten ist – wie Der-

rida meint: „because these questions are not extraneous to our debate“ 
(Lim, 166) – oder als Teil einer emotionalen Kränkung, die Derrida durch 
den Ton von Searles „Reply“ erfahren hat – Stichwort: „aggressivity“ (Lim, 
169) – darüber lässt sich auch an dieser Stelle nur spekulieren. Symptom-
atisch sind hier Cavells Einschätzungen, die diese Spannung eher 
wiedergeben als sie aufzulösen: „Derrida’s ,Signature Event Contexte‘ 
came to my attention when its translation was published together with 
John Searle’s reply to it, and then Derrida’s reaction in turn to that reply, 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  283 

185). So weist Derrida darauf hin, dass es im Sinne der Schrift 

ebenso möglich sei, eine Äußerung ohne die Gewissheit einer be-

stimmten Sprecherintention zu verstehen:  

[N]one of all this either constitutes or requires a full understanding of the 

meaningfulness of this phrase, in the sense of the complete and original in-

tentionality of its meaning (-to-say), any more than for the phrase, „I forgot 

my umbrella“, abandoned like an island among unpublished writings of 

Nietzsche. […] A thousand possibilities always remain open even if one 

understands something in this phrase that makes sense (as a citation? the 

beginning of a novel? a proverb? Someone else’s secreterial archives? An 

exercise in learning a language? The narration of a dream? An alibi? A cryp-

tic code – conscious or not? The example of a linguist or of a speech act 

theoretician letting his imagination wander for short distances, etc.?)[…] 

(Lim, 201) 

Neben dem Beispielsatz, den Searle in die Debatte einwirft („On 

the twentieth...“) und dem Beispiel, das Derrida in seiner Diskus-

sion dieses Einwurfs (Lim, 198-218) einbringt („I forgot my 

umbrella“), diskutieren beide (Reply, 203; SEC, 381) außerdem den 

Beispielsatz „le vert est ou“ (vgl. auch die Diskussion dieses Bei-

spiels in Kap. II.4.3). In jedem der drei Fälle  wiederholen Searle 
und Derrida schließlich ihre jeweiligen Manöver: Während Searle 

versucht, diese Äußerungen als intentionale Sprechakte zu verste-

hen – und wenn dies nicht möglich ist, ihnen den Status als bedeu-

tungsvolle Äußerungen abzuerkennen: „[I]t does not mean any-

thing“ (Rep, 203), versucht Derrida umgekehrt – gemäß der gerade 
erwähnten „thousand possibilities“ (Lim, 201) –, empirisch mögli-

che Entstehungszusammenhänge dieser Äußerungen dergestalt zu 

 
in the opening two numbers of Glyph, in 1977, some six years after its ap-
pearance in French. […] I had begun making my way through Derrida’s 
Grammatology, with alternations of excitement and of perplexity, and sens-
ing the causes of his notoriety. […] Searle’s reply seemed to me – what 

should I say? – not exactly unexpected; but when Derrida proved to be so 
enraged by it (you could call it amused, but that amused?) it made me won-
der about Derrida’s stake in responding to Austin. If you unquestionably 
admire Derrida then his theatrical response to Searle can seem hilarious 
and devastating, high intellectual slapstick.“ (Cavell, „Seminar on ,What 
did Derrida Want of Austin?‘“, 67) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284   Ausführung 

rekonstruieren, dass die vermeintlich bestimmte Intentionalität o-

der vermeintliche Nicht-Intentionalität einer Äußerung indefinit 

viele, unterschiedliche Bedeutungen haben kann:  

Non seulement dans le cas contingent où, par la traduction de l’allemand 

en français „le vert est ou“ pourra se charger de grammaticalité, ou (oder) 

devenant à l’audition où (marque de lieu): „Où est passé le vert (du gazon : 

le vert est où)“, „Où est passé le verre dans lequel je voulais vous donner 

à boire ?“. Mais même „le vert est ou“ (the green is either) signifie encore 

exemple d’agrammaticalité. (SEC, 381).  

Unter der Voraussetzung, dass allein intentionale Sprechakte be-

deutungsvoll sind, kommt Searle diesbezüglich zu einem anderen 
Schluss:   

The sequence „le vert est ou“ does not MEAN an example of ungrammat-

icality, it does not mean anything, rather it IS an exemple of ungrammati-

cality. The relation of meaning is not to be confused with instantiation. 

This mistake is important because it is part of his generally mistaken ac-

count of the nature of quotation, and his failure to understand the distinc-

tion between use and mention. The sequence „le vert est ou“ can indeed 

be mentioned as an example of ungrammaticality, but to mention it is not 

the same as to use it; indeed it is not used at all. (Rep, 201) 

Demnach stellen Searle und Derrida zwei Bedeutungsbegriffe ei-

nander gegenüber: Für Searle ist Bedeutung dasjenige, wozu Spra-

che intentional verwendet wird, um Handlungen auszuführen 

(„use“). Für Derrida ist diese Bedeutung eine Möglichkeit von 

Sprache, aber auch die Möglichkeit sprachlichen Selbstbezugs – als 

Zitat oder Erwähnung – gehört hierzu.  
In diesem Disput um die rechte Beschreibung von Bedeutungs-

beispielen tritt nun zutage – wie Baz grundsätzlich festhält –, „that 

in some famous philosophical thought experiments the question is 

precisely, how to describe the case: not one description, or judge-

ment, is treated as an undisputed theoretical starting point“.6 Die-
ser Befund spricht dann aber für Derrida und gegen Searle, weil 

Iterabilität gerade erklärt, wie es möglich ist, dass unterschiedliche 

 
6 Baz, „Recent Attempts to Defend the Philosophical Method of Cases 

and the Linguistic (Re)Turn“, 117. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  285 

theoretische Standpunkte miteinander um die Beschreibung eines 

Phänomens – hier: von Bedeutung – konkurrieren können. Searles 

g-Repräsentationalität würde in dieser Hinsicht hingegen immer in- 

nerhalb eines „undisputed theoretical starting point“ verharren 
(vgl. Kap. III.3.3). 

Dennoch lassen sich Einwände gegen Derridas weiten Bedeu-

tungsbegriff formulieren (was auf einer meta-theoretischen Ebene 

allerdings wiederum als Bestätigung von Iterabilität gefasst werden 

kann): So kommentiert Moati in dieser Gegenüberstellung von Be-
deutungsbegriffen, Derrida müsse einen maximalen (nämlich in-

tentionalen plus nicht-intentionalen) Bedeutungsbegriff unterstel-

len:  

Seule la déconstruction considère la signification comme le paradigme uni-

versel de tout système de langage. […] Derrida croit que toute langue et 

tout langage sont réglés sur le primat exclusif de la signification, ce qui n’est 

pas le cas: le système de la langue règle aussi la répétition de ses éléments 

dans la mention.7 

Der Verdacht steht also im Raum, dass die von Derrida behauptete 
Lesbarkeit der Sprache im Sinne ihrer Schriftlichkeit auf einem 

„primat exclusif de la signification“ beruht. Dies darf – neben obi-

gen Beispielen – gerade als der entscheidende Streitpunkt verstan-

den werden, wenn es um die Beschreibung der Position Austins 

geht. Dabei erkennt Derrida, laut Moati „rétroactivement“ (vgl. 
Kap. III.1) nicht in Austin, sondern in Searle seinen Gegner.8 Der 

Sache nach geht es bei diesem Streit darum, ob es für eine Sprach-

philosophie hinreicht, allein Sprechakte – im Sinne ihrer morali-

schen Tieferlegung (vgl. Kap III.2.1.1) – als theoretisch relevant zu 

erachten und alle anderen Fälle, wie etwa das Rezitieren eines Tex-

tes durch einen Schauspieler, als parasitär zu kennzeichnen (vgl. 
SEC, 386; Rep, 203f.). Dies kann als Austin-Searlsche Exklusionsthese 

gefasst werden:  

Language in such circumstances is in special ways – intelligibly – used not 

seriously, but in ways parasitic upon its normal use – ways which fall under 

 
7 Moati, Derrida/Searle, 105. 
8 Ebd., 130. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286   Ausführung 

the doctrine of the etiolations of language. All this we are excluding from 

consideration. Our performative utterances […] are to be understood as 

issued in ordinary circumstances. (HTW, 22) 

Gemäß Derrida handelt es sich dabei jedoch je um eine natürliche 

Möglichkeit der Sprache, das heißt, dass beide empirische Möglich-
keiten („parasitic“/ „normal use“) in gleichem Maß für eine Theo-

rie der Sprache relevant sind, da beide demselben Möglichkeits-

raum unterliegen. In diesem Sinne hält auch Fish fest: 

A pure performative would be one that was assured of success because a 

combination of verbal explicitness, a clear-cut context, and a transparency 

of intention so constrained its reception that there was no room for doubt 

and therefore no need for interpretation. Derrida’s argument is that the 

optimal conditions that would be required for such a success do not exist 

because the risk attending the so-called impure cases – cases in which illo-

cutionary force must be inferred through a screen of assumptions rather 

than read out directly – is constitutive of all cases.9 

In diesem Sinn kritisiert Derrida den – zunächst bei Austin ent-

deckten und dann auf Searle bezogenen – Begriff der Ordinary Lan-

guage: „[Q]ue signifierait un langage ,ordinaire‘ défini par l’exclusion 

de la loi même du langage ?“ (SEC, 387) Searle verteidigt Austins 
Exklusion daraufhin als „reasearch strategy“ (Rep, 205), das heißt 

als einen nur temporären Ausschluss bis zum Vorliegen einer „ge-

neral theory […] which Austin did not live long enough to develop 

himself“ (Rep, 205). Searle verweist, wie bereits angemerkt, an-

schließend auf seine eigene Arbeit zu fiktionalen Sprechakten, mit 
denen diese Lücke geschlossen worden sein soll (vgl. Kap. 

III.2.1.2). Wie gesehen, kann Searle diese Lücke aber nicht schlie-

ßen – man erinnnere sich an die Analyse Fishs: „[T]he category 

,work of fiction‘ finally has no content“.10 Dass Fish aber über-

haupt zu dieser Einschätzung kommen kann, erklärt sich aus Se-
arles restriktivem Bedeutungsbegriff, der eben am paradigmati-

schen Fall des Versprechens als ernst gemeintem Sprechakt orien-

tiert ist und im Sinne vorangegangener Distinktionen (Kap. III.2) 

 
9 Fish, „With the Compliments of the Author“, 211. 
10 Ders., „How To Do Things with Austin and Searle“, 236. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  287 

als g-Bedeutung bezeichnet werden kann. Derrida vertritt demgegen-

über einen weiten Bedeutungsbegriff, da seine Fragestellung nicht 

an einer einzigen empirischen Möglichkeit, eine Äußerung zu ver- 

stehen – dem Fall, in dem Meinen und Sagen einander entsprechen 
–, orientiert ist. Viel eher handelt es sich hierbei um eine Orientie-

rung an der Vielfalt empirischer Möglichkeiten, denen zufolge ein-

mal Gesagtes einer Fülle von Gemeintem entsprechen kann: 11 

„[L]’horizon sémantique qui commande habituellement la notion 

de communication est excédé ou crevé par l’intervention de l’écri-
ture, c’est-à-dire d’une dissemination qui ne se réduit pas à une poly-

sémie.“ (SEC, 392)12  

Entsprechend fasst Derrida den Gebrauchsbegriff der Bedeu-

tung als theoretische Beschränkung empirischer Möglichkeiten. Er-

kenntnistheoretisch ist dies nun deutlicher als Unmöglichkeit eines 

hinreichenden Grundes von Mitteilbarkeit zu fassen. Dafür spricht 
die irreduzible Kontingenz von Missverständnissen – die nach Der-

rida auch in der Debatte mit Searle selbst zutage tritt.13 Denn wenn 

Missverstehen empirisch ebenso möglich ist wie Verstehen, dann 

müssen beide Möglichkeiten auch theoretisch gleichermaßen be-

rücksichtigt werden. Der Grundbaustein einer solchen Theorie 

 
11 Auch Bertram hält fest: „Diese Theorie [Derridas] entwickelt beson-

ders die These, dass irreduzible Differenzen von unterschiedlichen Bedeu-

tungsgeschehen nicht gedacht werden können, dass sich aus der funda-
mentalen Funktion von differenzierenden Bewegungen auf eine gewisse 
Einheit von Bedeutungsgeschehen schließen lässt.“ (Bertram, Hermeneutik 
und Dekonstruktion, 19) 

12 Vgl. zu Derridas Begriff der Dissemination: Welsch, Vernunft, 289f. 
13 So jedenfalls ist Derridas rhetorische Frage in „Limited Inc“ zu ver-

stehen: „[I]f a misunderstanding (for example, of Austin’s theses) is possi-
ble, if a mis- in general (,mistake‘, ,misunderstanding‘, ,misinterpretation‘, 

,misstatement,‘ to mention only those included in Sarl’s list of accusations, 
from the first paragraph on) is possible, what does that imply concerning 
the structure of speech acts in general?“ (Lim, 171) Die Rhetorik dieser 
Frage hat Norris wieder aufgenommen: „What sense can we make of 
speech-act philosophy, given its commitment to motions of determinate 
meaning and context, if such misunderstandings are not merely a frequent 
occurence but an inbuilt possibility of language?“ (Norris, „Philosophy is not 
just a ,kind of writing‘“, 195)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288   Ausführung 

muss dann aber derart sein, dass Gesagtes zugleich Gemeintes und 

Nicht-Gemeintes ist. Dies entspricht der früher gemachten Fest- 

stellung, dass Repräsentation mit Repräsentationslosigkeit einher-

geht (Kap. III.3.2).  
Einen solchen Baustein in theoretischer Hinsicht nicht anzuer-

kennen betrachtet Derrida als Normierung,14 nämlich als telelogische 

Annahme einer – im Sinne von Austins „our word is our bond“-

Theorem – zwar moralisch (nicht ethisch, vgl. zu dieser Unterschei-

dung Kap. IV.4) wünschenswerten, aber kontingenten Möglichkeit: 
Denn das Gemeinte einer Äußerung kann zwar Sinn und Zweck 

sowie moralische Verpflichtung einer Äußerung sein – aber Itera-

bilität besagt, dass eine Äußerung auch ohne diese Annahmen 

funktioniert. Die theoretische Exklusion dieser empirischen Mög-

lichkeit fasst Derrida folglich als „incertitude théorique et intéres-

sée“ (SEC, 389) des Begriffs des Kontextes, da diesem die Aufgabe 
zufalle, die „incertitude“ – also die Möglichkeit, dass eine vermeint-

lich hinreichende Bedingung (die Intentionalität von Bedeutung) 

tatsächlich nur notwendig ist – auf theoretischer Ebene auszu-

schließen. Dieses Manöver – das bereits als „the logic of ,all or 

nothing‘“ gekennzeichnet worden ist – betrachtet Derrida aber zu-
gleich als notwendig, wenn man eine Theorie – etwa der Intentio-

nalität, das heißt der Möglichkeit einer Entsprechung von Sagen 

und Meinen – aufstellen will: 

But it is true, when a concept is to be treated as a concept I believe that 

one has to accept the logic of all or nothing. […] Whenever one feels 

obliged to stop doing this (as happens to me when I speak of différance, of 

mark, of supplement, of iterability and of all they entail)[…], it is better to 

 
14 Gegen Moati – der an dieser Stelle von einem Missverständnis Der-

ridas ausgeht, wenn dieser Searles Konventionalismus als Normativität be-
trachtet – sei darauf verwiesen, dass Moati Derridas erkenntnistheoreti-
schen Ausgang nicht mitvollzieht (vgl. Kap. III.1) und die folglich tiefer-
liegenden Gründe für diese Identifikation übersieht (Kap. III.3.2). Vgl. 
Moati: „La thèse derridienne portant sur l’intentionnalité revient à faire de 
la présence la norme du sens, là où Searle considère que c’est la convention qui 
fixe la portée intentionelle d’une énonciation.“ (Moati, Derrida/Searle, 116)  

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  289 

make explicit […] the reasons one has for doing so, for thus changing the 

rules and the context of discourse. (Aw, 117) 

Derrida unterscheidet in diesem Sinn zwei Begriffe des Begriffs.15 

Im Anschluss daran müssen aber auch zwei Begriffe von Bedeu-

tung unterschieden werden: einer, der dem paradigmatischen Fall 

eines Sprechaktes folgt, in dem ein Sprecher intentional von den 
Regeln der Sprache Gebrauch macht, um sich zu verständigen, und 

ein anderer, in dem der Unterschied zwischen diesem Paradigma 

und etwa dem des Erwähnens, des Zitierens fragwürdig wird. Das 

Ziehen einer Grenze zwischen Fragwürdigkeit und Nicht-Fragwür-

digkeit der Anwendbarkeit eines Paradigmas, kann in diesem Sinn 

stets nur unter Berücksichtigung der besonderen Bedingungen ei-
ner Anwendung erfolgen. Nur unter dieser Voraussetzung können 

Anwendungen falsch oder richtig sein. Entsprechend ist die Falsch-

heit oder Richtigkeit eines Paradigmas nichts, was allgemein ausge-

sagt werden kann, sondern nur von Fall zu Fall, das heißt empi-

risch.  
Was Derrida meint, ist somit, dass die Möglichkeit der Fragwür-

digkeit, wie etwas zu verstehen ist (eine Äußerung, ein Satz, aber 

auch: eine Annahme, eine Theorie), nur kontextuell ausgeräumt 

werden kann. In diesem Sinn hält Derrida in Hamletischer Manier 

fest: „Serious? Not serious? That is the question“ (Lim, Fn. 1, 254). 
Um dies zu entscheiden bräuchte man schon ein Wissen – oder wie 

Derrida an anderer Stelle sagt (VP, 73): einen Rahmen (vgl. Kap. 

IV.4) –, der vorab alle Möglichkeiten, wie etwas zu verstehen ist, 

bestimmte. Dann aber wäre Wissenserwerb unmöglich (vgl. Kap. 

III.3.1). Um diese Möglichkeit offen zu halten, muss ein solches 

meta-kontextuelles Wissen grundsätzlich problematisch sein, denn 
ein solches Wissen wäre ein Rahmen aller Kontexte, der die Grenze 

zwischen Fragwürdigem und Nicht-Fragwürdigem in einer konkre-

 
15 In diesem Sinn spricht Derrida vom „strange status“ (Aw, 117) des 

Begriffs der Iterabilität: „Like that of ,differance‘ and several others, it is 
aconceptual concept or another kind of concept, heterogenous to the phil-
osophical concept of the concept, a ,concept‘ that marks both the pos-
siblity and the limit of all idealization and hence of all conceptualization.“ 
(Aw, 118) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290   Ausführung 

ten Situation je schon bestimmte. Er bedeutete zugleich einen Still-

stand der Zeit (Kap. III.3.3). Diese Grenze – der Rahmen – muss 

demnach als theoretische Größe unbestimmt bleiben: „Or ce cadre 

est problématique. Je ne sais pas ce qui est essentiel et accessoire 
dans une œuvre. […] Où le cadre a-t-il lieu. A-t-il lieu. Où com-

mence-t-il. Où finit-il. Quelle est sa limite interne. Externe. Et sa 

surface entre les deux limites.“ (VP, 73)  

Wie gesehen: Es geht Derrida nicht darum, eine Logik des Zi-

tierens gegen eine Logik des intentionalen Sprechaktes auszuspie-
len; dies käme dem Missverständnis gleich, Derrida wolle das Para-

digma gesprochener Sprache durch das Paradigma der Schrift er-

setzen. Umgekehrt geht es Derrida vielmehr darum, dass sich die 

Intelligiblität einer Äußerung weder im Paradigma des Gebrauchs, 

noch in dem der Schrift erschöpft. Es geht Derrida in diesem Sinn 

nicht um dieses oder jenes Paradigma, sondern um die generelle 
Möglichkeit und Begrenztheit theoretischer Modellierung (Kap. 

III.3.2), die ihm zufolge in erkenntnistheoretischer Hinsicht als Lesbar-

keit zu fassen ist:  

To take up once again several examples central to this debate, the discourse 

that seems problematic to me – and Searle’s is only one example of it – 

neither can nor should avoid saying: it’s serious or nonserious, ironical or 

nonironical, present or nonpresent, metaphorical or nonmetaphorical, in-

tentional or nonintentional, parasitic or nonparasitic, citational or noncita-

tional, promissive or nonpromissive, etc. To this oppositional logic, which 

is necessarily, legitimately, a logic of „all or nothing“ and without which 

the distinction and the limits of a concept would have no chance, I oppose 

nothing, least of all a logic of approximation [à peu près], a simple empiricism 

of difference in degree; rather I add a supplementary complication that 

calls for other concepts, for other thoughts beyond the concept and an-

other form of „general theory,“ […]. (Aw, 117) 

Derridas weiter Bedeutungsbegriff ist demnach überhaupt keine 

Ausweitung von Searles Bedeutungsbegriff. Denn letzterer geht 

aus von der Bestimmtheit des Sagen-Könnens, dessen, was man 

meint (vgl. „principle of expressibility“, SA, 19). Von dieser Bes-
timmtheit sagt Derrida: „I oppose nothing“. Aber die „supplemen-

tary complication“, die er anfügen wolle, bestehe darin, dass nur 

gemäß einer Theoriefacette von dieser Bestimmtheit ausgegangen 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  291 

werden könne. Für eine „general theory“ (Rep, 205) sei diese Fa- 

cette jedoch ungenügend.16 Dafür bedarf es eines notorisch weiten 

– und wie Derrida anfügen würde: notwendig problematischen – 

Bedeutungsbegriffs.  
In diesem Sinn weist Pradhan darauf hin, dass Derridas weiter 

Bedeutungsbegriff als disseminativer Begriff zugleich ein eigentlich 

minimaler Bedeutungsbegriff sei.17 Denn wenn Bedeutung sich in 

jedem Kontext anders formieren kann, dann ist dies eine Weite der 

Struktur (Iterabilität), in der Äußerungen Bedeutungen haben kön-
nen – und keine Weite einer Struktur von Bedeutung (Intentiona-

lität). Entsprechend hält Pradhan fest:  

If a sentence can be put to any use, and if its meaning does not restrict its 

use in any way and it retains the same meaning in the context of those 

multiple uses; […] then we had better posit only the minimum required 

semantically to constitute that sentence or sign as a unit of language.18 

Searle versteht aber eine Struktur von Bedeutung (Intentionalität) 

als Möglichkeitsbedingung von Bedeutung überhaupt. Die Mög-

lichkeit einer empirischen Erkenntnis der je kontextuellen Voraus-

setzungen von Bedeutung (minimalistische Bedeutung à la Prad-
han) bedeutet aber nicht nur einen weiten, sondern einen elusiven 

(disseminativen) Strukturbegriff als Möglichkeitsbedingung von 

Bedeutung überhaupt vorauszusetzen. Da Searle die empirische 

Erkenntnis von Bedeutung jedoch ausgehend von einer bestimm-

ten, akontextuellen Struktur von Bedeutung denkt – und somit ge-

rade die je kontextuelle Empirizität von Bedeutung nicht zu denken 
vermag –, wirft Derrida ihm vor, einer „empiricist confusion“ (Lim, 

124; vgl. AE, Kap. III.3.1) zu erliegen.     

In diesem Sinn ist schließlich die Frage zu stellen, wie Searles 

Theorie zur Möglichkeit ihrer eigenen Theoriebildung steht. Der-

rida unterstellt Searle, seine Theorie könne ihre eigenen Vorausset-
zungen nicht thematisieren – und könnte sie dies, sähe sie anders 

aus: 

 
16  So bereits Richards (vgl. Kap. III.2.1). Vgl. Richards, „Searle on 

Meaning and Speech Acts“, 519. 
17 Pradhan, „Minimalist Semantics“, 245. 
18 Ebd., 248. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292   Ausführung 

The entire apparatus of distinctions on which this discourse [Searles] is 

based will melt away like snow in the sun. To each word will have to be 

added ,a little,‘ ,more or less,‘ ,up to a certain point,‘ ,rather‘ and despite all 

this, the literal will not cease being somewhat metaphorical, ,mention‘ will 

not stop being tainted by ,use,‘ the ,intentional‘ no less slightly ,uninten-

tional,‘ etc. Searle knows well that he neither can nor should go in this 

direction. He has never afforded himself the theoretical means of escaping 

conceptual opposition without empiricist confusion. (Aw, 124)19 

Die Frage, die Derrida also stellt, ist die nach Searles Theoriever-

ständnis. In diesem Sinn ist folgende Aussage Searles in einer 

späteren Bezugnahme auf Derrida (und dessen Verteidigung durch 

Culler) von Interesse: „But in fact it is a consequence of the theory 

that in real life there can be all sort of marginal cases within each 
family of speech acts.“ (WUD, 182) Derrida verweist nun darauf, 

dass sich die Theorie am „real life“ zu messen habe – und nicht 

umgekehrt: „Why determine as ,marginal‘ what can always go on in 

,real life,‘ which is, to my knowledge, the only place from where a 

theory of language can draw its ,facts,‘ its ,examples,‘ its ,objects‘?“ 

(Aw, 125) Unter Verweis auf Austins „research strategy“ hält Searle 
dem entgegen:  

Austin’s idea is simply this: if we want to know what it is to make a promise 

or make a statement we had better not start our investigation with promises 

made by actors on stage in the course of a play or statements made in a 

novel by novelists about characters in the novel, because in a fairly obvious 

way such utterances are not standard cases of promises and statements.“ 

(Rep, 204) 

Von Searles Theoriedesign her ist dies plausibel: Wenn man wissen 

will, was es mit der Intentionalität von Bedeutung auf sich hat, 

muss man zunächst die Fälle untersuchen, in denen Bedeutung in-

tentional gegeben ist. Aber dies ändert nichts daran, dass es sich 

dabei nur um eine Designmöglichkeit einer „general theory“ der 
Sprache handelt – und nicht um deren Notwendigkeit.  

 
19 In diesem Sinn sei an eine Beobachtung Franks erinnert (vgl. Kap. 

III.2.3): „Dieses ,Mehr oder weniger‘ bezeichnet freilich die ganze Schwie-
rigkeit dieser Theorie.“ (Frank, „ Die Entropie der Sprache“, 501) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bedeutung und Theorie  293 

In Abwandlung des homo-mensura-Satzes kann man also mit 

Derrida gegen Searle festhalten: Das Maß einer Theorie sind die 

empirischen Möglichkeiten, die mit ihr in Verbindung gebracht 

werden können – andernfalls handelt es sich um eine „empiricist 
confusion“, die ihre eigene Theoretizität verkennt. In diesem Sinne 

hält auch John F. Crosby fest: „I think he [Searle, P.F.] would say 

that he found a theory of these acts [speech acts, P.F.] which ena-

bles him to explain in empiricist terms the non-empirical strict-

ness.“20 Nun ist aber gerade die „strictness“ einer Beobachtung ihre 
Theoretizität und diese ist gerade nichts Empirisches.21 Auch Moati 

hält in diesem Sinne fest: 

Searle, sous prétexte d’offrir un statut conceptuel (mention) à la citation, 

réitère le geste métaphysique le plus classique de répression de la prolifé-

ration citationnelle en défendant l’étanchéité de la distinction entre utilisa-

tion normale d’une part et citation parasitaire d’autre part. Or sur quel cri-

tère repose la distinction entre le normal et l’anormal?22 

Derrida fordert in diesem Sinne eine Beschreibung des Möglich-

keitsraum von „normal“ und „anormal“, Sprache und Schrift, weil 
dies die empirischen Tatsachen sind, die überhaupt erst aufgrund 

einer nicht eingesehenen Theoretizität als nicht-empirische Oppo-

sition aufgefasst werden können.  

 

 
20 John F. Crosby „Speech act theory and phenomenology“, in: Speech 

Acts, Meaning and Intentions, 62-90, 77. 
21 Crosby identifiziert zunächst den Anspruch Searles, „that he can ex-

plain on empiricist terms the non-empirical aspects of promising“ (ebd., 
78). Von den von Searle dafür geltend gemachten Regeln oder Gesetzen 
hält er sodann fest: „[They] flow from promising, and not promising from 
the laws.“ (Ebd., 85) 

22 Moati, Derrida/Searle, 123. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294  Ausführung 
 

III. 4.3. Kontextualität und Diskontinuität der Theorie  

Inhalt des Unterkapitels 
Abschließend ist die Frage zu stellen, wie ein sprachphilosophischer Kontextu-

alismus unter den erkenntnistheoretischen Bedingungen der Intratheoretizität 

zu verstehen ist. Gegen die Position Derridas, die dann als mehrstufiger Kon-

textualismus zu verstehen ist, gilt es die Kontinuitätsthese der Intelligibilität 

(KIS) einzuführen. Abgeschlossen wird diese Betrachtung mit Überlegungen 
zur Verortung Derridas gegenüber Kant und Quine.  

Derridas Argument für die Generalisierbarkeit von Schrift ist be-

reits als Argument der Kontextualität dargestellt worden. In Kürze 

besagt dieses: Es kann keine transzendentale, also kontextlose, Be-
stimmung der Bedingungen der Intelligiblität von Sprache geben, 

weil diese Intelligibilität je nur kontextuell gegeben ist. Anders ge-

sagt: Das Prinzip der Intelligibilität von Sprache ist ihre Kontextu-

alität; was aber zugleich bedeutet, dass dieses Prinzip nicht als Prin-

zip gedacht werden kann, weil Kontextualität gerade besagt, dass 

diese Intelligibilität nicht transzendental – das hieße: kontextlos – 
gedacht werden kann. Im Gegenteil: Sprache – und das, was 

sprachlich vermittelt ist (etwa: Theorien) – müssen ausgehend von 

der Kontextualität als ihrer Intelligibilitätsbedingung gefasst wer-

den. Das Einsehen von Theoretizität ist demnach mit der Frage 

nach dem Kontext verbunden, da dieser für die Unmöglichkeit 
kontextloser Geltung, also – wie man sagen könnte – für die Un-

möglichkeit reiner Theoretizität steht. Dies ist bereits als Koimpli-

kation theoretischer und empirischer Verhältnisse, mithin als 

„trace“ (Gr, 90) beschrieben worden (vgl. Kap. III.3.2; III.3.3). 

Kontextualität ist in diesem Sinn als ein mehrstufiges Prinzip (vgl. 
GS3) der Sprache zu betrachten. Daraus folgt jedoch nicht die An-

nahme, Derrida vertrete einen sprachphilosophischen Kontextua-

lismus – als sei Kontextualität ein schon hinreichendes sprachphi-

losophisches Modell (vgl. GS2). Derridas Kontextualismus bestrei-

tet gerade diese Möglichkeit einer empirisch vollständigen theore-

tischen Position.  
In diesem Sinn sind auch Derridas Angriffe auf die Position des 

 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 295 

Phonozentrismus zu verstehen.1 Diesen betrachtet er als „[l]e sys-

tème du ,s’entendre-parler‘ à travers la substance phonique – qui se 

donne comme signifiant non-extérieur, non-mondain, donc non em-

pirique on non-contingent“ (Gr, 17). Der Phonozentrismus abstra-
hiert dabei von der Äußerlichkeit der Sprache, indem sie den Ein-

satz des Sprachmaterials im Sprechen als theoretisch irrelevant er-

achtet (vgl. UrirI, Kap. III.3.1). Dies bedeutet zugleich: „[C]onfiner 

l’écriture dans une fonction seconde et instrumentale : traductrice 

d’une parole pleine et pleinement présent“ (Gr, 17). Dagegen ver-
weist Derrida auf die Schriftlichkeit des Sprechens selbst, das heißt 

auf die Notwendigkeit der Verwendung desjenigen Sprecher-unab-

hängigen Materials beim Sprechen, aus dem Schrift besteht. Spre-

chen ist in diesem Sinn immer auch nicht-intentional und daher 

nicht nur die Möglichkeit, sondern auch die Unmöglichkeit einer 

intentionalen Bezugnahme auf Realität – weil die Notwendigkeit 
der Verwendung von Schrift beim Sprechen nicht intentional er-

folgt.  

Sprechen und Ontologie sind demnach schon Gegensätze – was 

jedoch vom Phonozentrismus als einer Spielart des Logozentris-

mus nicht gesehen werde, so Derrida weiter, da dieser je schon von 
der Abstrahierbarkeit der Äußerlichkeit des Sprechens – und somit 

der im Sprechen gerade nicht tilgbaren und somit überschüssigen 

Empirizität jeglicher sprachlich artikulierter Theoretizität – aus-

gehe: „Elle [die Äußerlichkeit, die Empirizität der Sprache, P.F.] 

reste donc dans la descendance de ce logocentrisme qui est aussi 
un phonocentrisme : proximité absolue de la voix et de l’être, de la 

voix et de sens de l’être, de la voix et de l’idéalité du sens.“ (Gr, 23) 

Die These des Logozentrismus besteht demnach in der Annahme 

einer authentischen, das heißt unverfälschbaren Kontinuität der In-

tentionalität in der Interaktion mit der nicht intentionalen Welt – 

wobei Searles g-Repräsentationalität (vgl. Kap. III.2.1) entspre-
chend als eine Variante des Logozentrismus betrachtet werden 

muss. Dieser besteht je in der Annahme der Kontinuität eines Me-

chanismus von Intelligibilität: So garantiert die Kontinuität des 

„Sich-im-Sprechen-Hörens“ („s’entendre-parler“, Gr, 17) für den 

 
1 Siehe hierzu: Welsch, Vernunft, 250f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296  Ausführung 
 

Phonozentrismus die Intelligibilität einer nicht empirischen, weil-

vollkommen intentionalen Sprache.   

Dies kann als die Kontinuitätsthese der Intelligibilität von Sprache (KIS) 

verstanden werden, die entsprechend als Ausbuchstabierung der 
methodologischen Frage Baz’ nach der Kontinuität oder Diskonti-

nuität alltäglichen (Sprach-)Wissens mit theoretischen Fragestel-

lungen verstanden werden kann (Kap. I.1). Entsprechend grenzt 

Derrida seine Position zunächst von der Annahme der „continuité 

de toute dérivation“ (Sec, 370) sprachlich intelligibler Gehalte ab. 
Diese Kontinuität führt Searle dann als „permanence“ (Rep, 200) 

der Intentionalität aber wieder gegen Derrida ins Feld. Searle sucht 

als Vertreter von (KIS) dabei je nach theoretischen Garantien – der 

Intentionalität oder dem Kontext einer Äußerung –, um eine Ver-

mengung einer fundamental angenommenen Intelligibilitätsgrund-

lage der Sprache – entsprechend Searles Modell: die Sprachkompe-
tenz des Muttersprachlers (vgl. Kap. III.3.2) – mit empirischen 

Faktoren zu verhindern. In diesem Sinne kennzeichnet auch Prad-

han die Vorgehensweise von (KIS) gegenüber einer potenziellen In-

fragestellung theoretisch-empirischer Kontinuität in einer Weise, 

die zugleich Searles vorgehen in der Debatte mit Derrida treffend 
widergibt: „The usual candidates for such supplementary factors 

are the relevant intentions of the speaker and the relevant aspects 

of the context of the speech act. It can be argued that these two 

factors cannot be parodied.“2  

Aber wie die bisherige Diskussion gezeigt hat, ist auch der gel-
tende Kontext nichts Gegebenes, sondern kann durch den Einsatz 

von damit inkompatiblen Äußerungen und Erfahrungen in unab-

sehbarer Weise transformiert werden. 3  Auch Stalnaker hält in 

diesem Sinne fest:  

An assertion can then be understood as a proposal to alter the context by adding the 

information that is the content of the assertion to the body of information 

 
2 Pradhan, „Minimalist Semantics“, 240. 
3 Dies setzt, wie gesehen (Kap. III.3.3; III.4.1), voraus, dass der Kon-

text nicht als „a piece of presence“ (Fish, „With the Compliments of the 
Author“, 213), das heißt nicht „as something in the world“ (ebd., 219), 
sondern als „a structure of assumptions“ (ebd.) betrachtet wird. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 297 

that defines the context, or equivalently, by eliminating from the context 

set – the set of possibile worlds available for speakers to distinguish be-

tween – those possible worlds in which the proposition expressed in the 

assertion is false.4 

Dies betrifft aber nicht nur Sprechhandeln, sondern Handeln und 

Erfahren generell. Eine politische Demonstration ist stets latent be-

droht, von gewaltbereiten Vandalisten pervertiert – „parodiert“ 

(Pradhan) – zu werden. Der Kontext, in dem dies stattfindet, ist 

dann keine Wahrnehmung von Grundrechten mehr, sondern 
schlimmstenfalls ein rechtsstaatlicher Ausnahmezustand. 

Entsprechend rührt auch Derridas Kontextskepsis5 aus der Ein-

sicht – im Rahmen seiner generellen anti-skeptischen Strategie 

(Kap. III.3.2) –, dass die meisten Kontexte, in denen man sich be-

findet, nicht in der Weise bestimmt sind, wie man dies zunächst 
annimmt. Denn man ist keineswegs immer – wie dies (KIS) im 

Sinne der Reduktion einer empirischen Situation auf eine theoreti-

sche Facette derselben unterstellen würde – einfach nur „zuhause“, 

„in der Schule“, „auf der Arbeit“, „in der Disco“, „beim Essen“, 

„in einer bedrohlichen Situation“, etc. Vielmehr zeichnen sich die 
kommunikativen (und erfahrungsmäßigen) Vorgänge in diesen 

Kontexten dadurch aus, dass sie sie keineswegs nur reproduzieren. 

Zwar ist man jeden Tag wieder „beim Essen“, dennoch ist jedes 

Essen anders in Bezug auf das, was man dabei macht, hört, tut, 

liest, schmeckt. Derrida spricht entsprechend von einer „pureté re- 

 
4 Stalnaker, „On the Representation of Context“, in: Context and Content, 

96-113, 99. (Eigene Hervorhebung, P.F.) 
5 Auf Salanskis Wort, wonach Derrida einen „scepticisme généralisé à 

l’égard du propre“ (Salanskis, „Déconstruction et linguistic turn“, 49) ver-
trete, ist bereits hingewiesen worden (Kap. III.3.2). Während der Kontext 

– gemäß Derridas paradigmatischer Erklärung – die Eigenheit einer Äuße-
rung, den Eigensinn der Aussage eines Sprechers, garantiere, bedeutet 
Kontext-Skepsis hier, diese Eigenschaft des Begriffs Kontext zu bezwei-
feln. Entsprechend erläutert Salanskis: „L’élément important, à mes yeux, 
dans cette pensée de l’écart, de la non-propriation, est qu’elle est liée à l’af-
firmation d’une dynamique : c’est un mouvement inexorable et fondamen-
tal qui commande la non-coïncidence s’approfondissant et se renouve-
lant.“ (Ebd., 17) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298  Ausführung 
 

lative […] de tout événement de discours ou de tout speech act“. 

(SEC, 389)  

Demnach sind sowohl die Kontexte als auch die Vorgänge in-

nerhalb derselben nie dieselben, sondern stets Teil einer „itérabilité 
générale“ (ebd.), der Alterabilität zugehört, damit sprachliche Iden-

tität reproduzierbar ist: So bedarf es schon eines anderen Tages, um 

wieder beim Essen zu sein. Hier ist die Nähe Derridas zu Adorno 

unverkennbar, wenn dieser festhält: „Der Wert eines Gedankens 

bemißt sich an seiner Distanz von der Kontinuität des Bekann-
ten.“6 Entgegen der Annahme der „permanence“ als einem schon 

theoretisch hinreichend beschreibbaren Raum, in dem sprachliche 

Identität gespeichert werden kann, hält auch Hägglund fest: „That 

is why Derrida maintains that inscriptions do not befall an already 

constituted space but produce the spatiality of space.“7   

Eine allgemeine Bestimmung des Kontextes muss demnach un-
bestimmt bleiben, da dieser sich nur je relativ zu gemachten Äuße-

rungen (Erfahrungen, Handlungen) produziert. Die je konkrete Be-

stimmung eines Kontextes entspricht strukturell dabei dem Begriff 

der Inkommensurabilität, von der Welsch sagt, dass sie „nur zwi-

schen überschaubaren Konfigurationen und in spezifischer Hin-
sicht behauptet werden [kann]“.8 Die Intentionalität einer Äuße-

rung (oder Erfahrung oder Handlung) ist folglich ein wichtiges Kri-

terium der Kontextbestimmung – aber nicht hinreichend: „Dans 

cette typologie, la catégorie d’intention ne disparaîtra pas, elle aura 

sa place, mais, depuis cette place, elle ne pourra plus commander 
toute le système de l’énonciation.“ (SEC, 389)  

Wie gesehen zwingt diese Überlegung zu einer Erkenntnistheorie 

der Sprache: Denn die Funktionsweise von Sprache lässt sich dann 

nicht in Abhängigkeit eines ontologischen Prinzips bestimmen. 

Derrida verweist in diesem Sinn auf die „force de rupture avec son 

 
6 Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschä-

digten Leben, in: Gesammelte Schriften, Bd. 4, (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 

1980), 88. Siehe zum Verhältnis Adorno-Derrida die Arbeiten Menkes. 
Zum Beispiel Menke, Die Souveränität der Kunst sowie Spiegelungen der Gleich-
heit. Politische Philosophie nach Adorno und Derrida (Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp, 2004). 

7 Hägglund, Radical Atheism, 27. 
8 Welsch, Unsere postmoderne Moderne, 269. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 299 

contexte“ (SEC, 377). Jeder Gebrauch von Sprache, jede theoreti-

sche Bestimmung einer empirischen Situation ist immer auch 

„rupture avec son contexte“, weil Sprache schon der Materialität 

der Schrift bedarf ebenso wie Theorien schon der Materialität em-
pirischer Erfahrung bedürfen, um formulierbar zu sein. Sie setzen 

immer schon die Veränderung dessen voraus, worauf sie sich be-

ziehen. Deswegen genügt es nicht, die Intelligibilität von Äußerun-

gen in einem adäquaten Kontext an ihrer Illokutionarität zu bemes-

sen (Searle), weil eine Äußerung schon in der Voraussetzung eines 
bestimmten Kontextes – und sich zu diesem verhaltend – zu des-

sen Veränderung beiträgt. Die Intelligibilität kontextueller Gehalte 

lässt sich somit nicht restlos in eine Theorie überführen – und des-

wegen kann auch kein Theorem, pace Intentionalität, die Kontinui-

tät einer solchen Intelligibilität verbürgen.   

Nun hat Moati scheinbar etwas anderes festgestellt, wenn er 
Derridas Kontextbegriff in Engführung mit einem Bewusstseins-

begriff à la Husserl identifiziert.9 Tatsächlich hält Derrida fest:  

Font partie de ce prétendue contexte réel un certain „présent“ de l’inscrip-

tion, la présence du scripteur à ce qu’il a écrit, tout l’environnement et l’ho-

rizon de son expérience et surtout l’intention, le vouloir-dire, qui animerait 

à un moment donné son inscription. (SEC, 377)   

Derrida unterscheidet folglich zwischen dem Kontext als Intentio-

nalität und der Kontextualität als Intelligibilitätsbedingung von 

Sprache. Von einem intentionalen Verständnis des Kontextes ließe 

sich demnach gerade nicht auf Kontextualität als Prinzip schließen. 
Dies wäre eine Variante von (KIS) im Sinne einer alltäglich-theore-

tischen Kontinuität. Denn das Intentionalitätstheorem der Kontex-

tualität ist doch nur eine Facette derselben: Folglich muss Kontex-

tualität auch als theoretische Pluralität – beziehungsweise ontologi-

sche Neutralität – gefasst werden. Eben deswegen bestreitet Der-
rida das Intentionalitätstheorem nicht, sondern ergänzt dieses um 

das Schrifttheorem. Entsprechend spricht Derrida auch nicht vom 

Kontextualismus als einer Intelligibilitätsbedingung – dann verträte 

 
9 Moati, Derrida/Searle, 54: „En effet, c’est dans les termes maintenus 

du primat de la présence conscientielle que le context sera défini par 
Derrida.“ 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300  Ausführung 
 

er einen Kontextualismus erster Ordnung –, sondern verwendet 

hierfür den Neologismus „Iterabilität“, weil Kontextualismus als 

Variation des Bewusstseinsbegriffs Kontext (Moati) eine Vereinfa-

chung wäre. Iterabilität ist somit der Name für einen mehrstufigen 
Kontextualismus, der seine Theoretizität diskontinuierlich, das 

heißt nicht verallgemeinerbar denkt.    

Entsprechend besteht die einzige Annahme, die Derrida voraus-

setzt, um den Begriff des Kontextes zu bestimmen, darin, dass sich 

Kommunikation „massivement“ durch dasjenige bestimmen lasse, 
was je als Kontext gilt (vgl. SEC, 368). Dabei erklärt Derrida „qu’il 

s’agira, dans cette communication-ci, du problème du contexte et 

de la question de savoir ce qu’il en est de l’écriture quant au contexte 

en général“ (SEC, 368; meine Hervorhebung, P.F.). Insofern es 

sich hierbei für Derrida um eine erkenntnistheoretische Frage 

(„question de savoir“, SEC, 368) handelt, liefert Derrida folglich 
auch keine Bestimmung des Kontextbegriffs, sondern stellt diesen 

in Frage, ohne ihn zu rehabilitieren: Denn an die Stelle der Frage 

nach dem Kontext tritt Iterabilität, die aber nicht als modelltheore-

tische Bestimmung des Kontextes mißverstanden werden darf:10 

„Elle consiste à reconnaître que la possibilité du négatif […] est une 
possibilité certes structurelle, que l’échec est un risque essentiel des 

opérations considérées“ (SEC, 385). Anders wäre mit den intrathe-

oretischen Ansprüchen der Derridaschen Erkenntnistheorie ge-

brochen. 

Abschließend soll nun geprüft werden, ob diesem Anspruch 
mithilfe einer Unterscheidung Rechnung getragen werden kann, 

die in systematischer Hinsicht von Conant vorgetragen wird. So 

unterscheidet dieser in der Sprachphilosophie eine Cartesianische 

von einer Kantianischen Fragestellung. Ersterer geht es dabei um 

das konkrete Wissen dessen, was eine Äußerung bedeute: „This 

version of the Cartesian sceptic asks: how can I penetrate the pe- 

 
10 Dies ist auch die Auffassung, die Glendinning vertritt: „But this is, 

of course, […] the essence of the ordinary as Derrida thinks it is. It is part 
of the iterable structure of language in general that it it is indefinitely open 
to future contingencies which are a priori illimitable by an essential defini-
tion.“ (Glendinning, „Inheriting ,Philosophy‘, 32) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 301 

numbra of interpretation and attain a view of the meaning itself?“11 

Searle zerschlägt den gordischen Knoten zwischen „interpretation“ 

und „meaning itself“, indem er – auch gegenüber Derrida – Inter-

pretation für überflüssig erklärt: „[T]here need not be two separate 
processes“ (Rep, 202). Searle stützt sich hierbei auf einen kontinu-

ierlichen Begriff von Bedeutung, der die Möglichkeit einer funkti-

onalen Differenz der Sprache zwischen ihrer Interpretierbarkeit 

und ihrer Bedeutung zugunsten der intentionalen Bestimmtheit 

von Bedeutung aufhebt: „I know what I mean.“ (IEFP, 141)  
Der Searlschen Engführung von Sprecherintention und Satzbe-

deutung steht bei Derrida die Annahme einer Beutungsvariabilität 

durch Kontextualität entgegen, die durch Sprecherintentionen ge-

rade nicht kontrolliert werden kann. Dieser Umstand ist für Der-

rida keine kontingente Annahme von Kommunikation, sondern er 

verteidigt diese gegenüber Austin – von dem er fälschlicherweise12 
zunächst13 annimmt, er behaupte etwas anderes – als „la loi même 

du langage“ (SEC, 387).14 Hieraus wird ersichtlich, warum Searle 

auf Derrida hat antworten müssen. Denn wie bereits gesehen geht 

Searle von dem „principle“ aus „that whatever can be meant can 

be said“ (SA, 19) – das bereits erwähnte „principle of expressibi-
lity“. Dieses Prinzip gilt aber nur, wie Searle in einem vorangegan-

genen Abschnitt erwähnt, insofern es je einen bestimmten Kontext 

gibt, in dem „the literal utterance […] would constitute a perfor-

mance of that speech act“. (SA, 19) Searle weist explizit auf die 

Notwendigkeit hin, dass eine Äußerung nur dann zu einer intenti-
onalen Aussage werden kann, wenn sie „in a particular context“ 

(ebd.) getätigt wird. Searles Annahme ist hier, dass ein Sprecher je 

schon weiß, in welchem Kontext er und seine Hörer sich befinden 

und welche Äußerung folglich getätigt werden muss, um eine In-

tention zu vollziehen. An dieser Stelle setzt aber die Fragestellung 

 
11 Conant, „Varieties of scepticism“, 101. 
12 So Cavell: „Austin’s […] surprises of the everyday are not for which 

Derrida has much ear, or much patience.“ (Cavell, „Seminar on ,What did 
Derrida Want of Austin?‘“, 90) 

13 Vgl. Moati, Derrida/Searle, 130.   
14 Dies verteidigt allerdings Fish, „With the Compliements of the Au-

thor“, 211f. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302  Ausführung 
 

Derridas ein, insofern seine Engführung von Kontextgeltung und 

Kommunikation gerade der Frage verpflichtet ist, wie Bedeutung 

durch den Kontext zustande kommt – man erinnere sich an den Hin-

weis Bertrams, Derridas Fragestellung als „Theorie des Bedeu-
tungsgeschehens“ zu fassen (vgl. Kap. III.4.1).  

Man kann hierin nun die zweite Conantsche Fragestellung der 

Sprachphilosophie erkennen, die dieser die Kantianische nennt: 

„[H]ow can a sequence of marks or noises so much as seem to mean 

something?“ 15  Die prima facie transzendentale Antwort Derridas 
lautet demnach: durch die Geltung eines Kontextes. Diese positive 

transzendentale Antwort versteht Derrida aber als zugleich empi-

risch bedingt: Nur weil die empirischen Möglichkeiten der Intelli-

gibilität einer Äußerung oder einer Theorie unbegrenzt sind, kann 

Kontextualität überhaupt als transzendentale Antwort auf die kan-

tische Frage verstanden werden. Wie Derrida sagt: „Mais la condi-
tion de possibilité de ces effets est simultanément, encore une fois, 

la condition de leur impossiblité, de l’impossibilité de leur rigoreuse 

pureté.“ (SEC, 391) Es wäre folglich ein Missverständis, wollte 

man aus dem Umstand, dass Derrida auf Conants Kantianische 

Fragestellung antwortet, darauf schließen, dass Derrida ein Kantia-
ner sei (vgl. allerdings Kap. IV.4.2).16 

Dies wäre, nach Derridas Auffassung, nicht der Fall, wenn der 

Begriff des Kontextes transzendental bestimmt werden könnte. Da 

dies, wie gesehen, unmöglich ist, kann der Kontextbegriff theore-

tisch (funktional, teleologisch) nicht hinreichend stabilisiert wer-
den, da sein Funktionieren von einer Empirizität abhängig ist, die 

gerade im potenziellen Auffinden immer neuer theoretischer Maß-

stäbe besteht (vgl. Kap. III.3.2). Entsprechend muss auch der Se-

arlsche Begriff des Kontextes als Bewusstseinsbegriff als ein insta-

biler, das heißt theoretisch mehrdeutiger Begriff betrachtet werden. 

So entspricht der Kontext stets einem zwar strukturell vagen, aber 
impliziten Konsens („une sorte de consensus implicite mais struc- 

 
15 Moati, Derrida/Searle, 130. 
16 Bennington spricht in diesem Sinne von „l’espoir aussi de commen-

cer à comprendre un peu mieux pourquoi la déconstruction n’est pas es-
sentiellement une philosophie de type kantien“. (Bennington, Derrida, 
Jacques Derrida, 86) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 303 

turellement vague“, SEC, 368) der an einer Situation beteiligten 

Hörer und Sprecher. Als dieser implizite Konsens wird dem Kon-

text bei jeder Äußerung – gleich ob „im Urlaub“, „auf der Bank“ 

oder „beim Essen“ – Rechnung getragen. Derrida erläutert an die-
ser Stelle nicht, inwiefern dieser implizite Konsens näher zu verste-

hen sei, allerdings scheint damit eine durchaus intuitive Annahme 

berührt. Ein Gespräch „auf der Straße“ unterscheidet sich von ei-

nem „im Kolloquium“, ohne dass explizit gemacht werden müsste, 

worin dieser Unterschied besteht.  
Derrida setzt nun – soweit erkennbar – begründungsfrei voraus, 

dass diese Andersartigkeit von Situationen bestehe und dass diese 

Auswirkungen auf die Art und Weise habe, wie kommuniziert wer-

de:  

Par exemple, dans un colloque de philosophie de langue française, un contexte 

conventionell […] semble prescrire qu’on propose des „communications“ 

sur la communication, des communications de forme discursive, 

communications colloquiales, orales, destinées à être entendues et à 

engager ou à poursuivre des dialogues dans l’horizon d’une intelligibilité et 

d’une vérité de sens, de telle sorte qu’un accord général puisse finalement, 

en droit, s’établir. (SEC, 368)    

Trotz der scheinbar selbstverständlichen Gewissheit dieser Annah-

men, wie man sich innerhalb eines bestimmten Umstandes zu arti-

kulieren habe, bezweifelt Derrida, dass diese kommunikativen Vo-

raussetzungen zwischen implizitem Konsens und „accord général“ 

absolut bestimmt werden könnten: „Mais le réquisits d’un contexte 

sont-ils jamais absolument déterminables?“ (SEC, 369) Damit ist 
zugleich der sachliche Kern der Debatte mit Searle bezeichnet – 

auch wenn Moati der Ansicht ist, dass es in dieser Debatte vor-

nehmlich um Intentionalität gehe.17 Denn tatsächlich beruht Se-

arles Argumentation als Transferierbarkeit intentionaler Bestimmt-

heit auf der Annahme stabiler (kontinuierlicher) Kontextualität. 
Diese Annahme ist Teil der erkenntnistheoretischen Voraussetzun-

gen Searles. Diese werden aber erst in der Debatte mit Derrida als 

 
17 So hält Moati programmatisch (vgl. Kap. III.1) fest: „Plus que jamais, 

ce débat interroge le concept de l’intentionnalité“ (Moati, Derrida/Searle, 
8). 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304  Ausführung 
 

solche sichtbar, weil Derrida explizit nach diesen fragt. Er weist 

nach, dass diese in keiner transzendentalen Form verfügbar sind. 

Dass Searle sich nicht um einen argumentativen Nachweis trans-

zendentaler Form bemüht, sondern diese Begründungslast natura-
lisiert, entlastet seine Position nicht. Oder wie Stanley Fish meint: 

„Searle’s argument will hold only if the category ,normal‘ is tran-

scendental, if what fills it is always the same, whatever the circum-

stances.“18 Demnach ist Searle ein Kantianischer Wolf im Cartesi-

anischen Schafspelz. 
Während sich Derrida um eine Aufdeckung der erkenntnisthe-

oretischen – Kantianischen – Voraussetzungen der Debatte be-

müht, naturalisiert Searle diejenigen Kategorien, die Derrida er-

kenntnistheoretisch problematisiert. Searles Naturalisierung der 

Sprachphilosophie läuft schließlich auf eine Ontologie ihrer er-

kenntnistheoretischen Voraussetzungen hinaus, die er Kantianisch 
absichern müsste. Aber auch gegen eine solche Absicherung – ob 

unausgesprochen unterstellt oder tatsächlich ausgeführt – weist 

Derrida umgekehrt nach, dass diese Voraussetzungen als episte-

misch offen gedacht werden müssen (vgl. Kap. III.1; Aw, 147). 

Diese epistemische Offenheit geht mit einem diskontinuierlichen 
Kontextbegriff einher, der als sprachphilosophisches Korrelat ei-

ner neutralen Ontologie mitsamt offener Zukunft (vgl. Kap. 

III.3.3) zu verstehen ist.  

In Folge der Derridaschen Aneignung und Ineinanderführung 

der Themen Austins und Husserls ist deutlich geworden, dass hier-
bei wesentlich die Frage nach der Kompatibilität von Sprachphilo-

sophie und Ontologie verhandelt wird (vgl. Kap. II), die – wie zu 

Beginn (vgl. Kap. I.2) gezeigt wurde – Fragen und Themen der sich 

an Quine anschließenden Diskussion aufnimmt. Dieser Verdacht 

hat sich nun in erkenntnistheoretischer Hinsicht erhärtet: Wie 

 
18 Stanley Fish, „Normal Circumstances and Other Special Cases“, 287. 

So auch Moati über Searles „principle of expressibility“: „La coupure pré-
consisée par Derrida n’entrave jamais pour Searle le sens et la possibilité 
de remonter en droit aux intentions qui sont à son origine. Et quand bien 
même nous n’y parviendrons pas de fait, cette possibilité de comprendre 
reste une possibilité transcendantal pour Searle.“ (Moati, Derrida/Searle, 109) 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kontextualität und Diskontinuität der Theorie 305 

Quine sieht auch Derrida gegenüber Searle (und Husserl) die Not-

wendigkeit, „Epistemologie nicht mehr am Paradigma des Bewußt- 

seins“19 auszurichten. Kurthen fasst dies folgendermaßen zusam-

men:  

In Derrida findet Searle insofern einen großzügigeren Gegner [als in 

Quine, P.F.], als dieser am intentionalistischen Idiom keinen Anstoß 

nimmt, ja nicht einmal die wichtige Rolle der Intentionen in der philoso-

phischen Analyse bestreitet. Nur zerstört Derrida genau diejenige (mythi-

sche) Eigenschaft der Intentionalität, die Searle gegen Quine und gegen 

den Derrida von SEC hätte belegen müssen: die der ungeteilten, erfüllten 

Selbstpräsenz. Die unausrottbare Nicht-Präsenz der Intention dezentriert 

das Subjekt der Äußerung, für das der Kontext „total“ sein sollte. Damit 

wird auch der 1. Person-Standpunkt zu einem nur relativ spezifischen Ef-

fekt im Spiel der differentiellen Zeichen, dessen „effektive“ epistemische 

Ausgezeichnetheit niemals eine Bedeutungskonstitution gewährleisten 

könnte.20  

Die Rekonstruktion des erkenntnistheoretischen Ausgangs Derri-

das in der Derrida-Searle-Debatte lässt diesen schließlich als Ver-
bündeten Quines erkennen,21 denn dessen dispositionale Auffas-

sung des Geistes (vgl. Kap. I.2) korrespondiert mit Derridas funk- 

 
19 Kurthen, „Indeterminiertheit, Iterabilität und Intentionalität“, 82. 
20 Ebd., 76. 
21 Man kann durchaus die Frage stellen, ob sich die Unterstellung dieser 

Nähe Derridas zu Quine in Anbetracht der Debattenlage nicht völlig 
uninformiert zeigt. Denn natürlich ist es richtig, dass Quine 1992 einer 
derjenigen Unterzeichner war, die sich in einem öffentlichen Schreiben 
gegen die Verleihung der Ehrendoktorwürde an Derrida durch die 
Universität Cambridge gewandt haben (vgl. Barry Smith et al., „Derrida 
Degree: A Question of Honour“, in: The Times (London), Saturday, May 9, 
1992. Siehe hierzu die gut recherchierten Umstände in der Derrida-Biogra-

fie von: Peeters, Derrida, 547ff.). Über den Umstand, dass Beide eine Nähe 
in der Sache verbindet – wenn schon nicht im Stil (von Unterschieden des 
Stils zwischen analytischer und kontinentaler Philosophie im Allgemeinen 
spricht Bernard Williams, „A second Look“, in: Nicholas Bunnin, E.P. 
Tsui-James (Hrsg.), The Blackwell Companion to Philosophy (Oxford: Black-
well, 2003), 23-34; dem widerspricht explizit Gasché, „More than a Diffe-
rence in Style“) –, ist damit aber noch nichts gesagt. Hinsichtlich der Sache 
lässt sich ebenso für ein Für (in einige Nähe werden Quine und Derrida 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306  Ausführung 
 

tionalem Verständnis von Sprache als Schrift. In beiden Fällen liegt 

eine Entgegnung auf die Annahme der Unmittelbarkeit der onto-

logischen Ansprüche einer Theorie vor. Diese Entgegnung bleibt 

schließlich dort neutral,22 wo eine Theorie erster Ordnung ihre on-
tologische Theoretizität realistisch missversteht. 

 

 
gerückt bei Priest, Beyond the Limits of Thought. Siehe ebd. Kap. 13 und 14) 
wie für ein Wider (Norris, „Supplementarity and Deviant Logics. Derrida 
contra Quine“, in: The Philosophical Forum 29 (1998), 1-27) streiten. Ferner 
darf angenommen werden, dass Derrida über zumindest einige Kenntnis 

der Arbeiten Quines verfügt haben muss. So hat er das akademische Jahr 
1956/57 als Austauschstudent der École normale supérieure in Harvard  
verbracht, just zu der Zeit als Quine dort auf den Edgar Pierce Lehrstuhl 
für Philosophie berufen worden ist (1956). Zwar lässt sich im Einzelnen 
nicht sagen, inwiefern Derrida vor Ort in Kontakt mit Quineschen 
Annahmen gekommen ist, aber immerhin hat Benoît Peeters recherchiert, 
dass Derrida in Harvard an einem Kurs zu moderner Logik teilgenommen 
und sich darin auch eingehender mit Frege beschäftigt hat („Seul trouve 

grâce à ses yeux un cours de logique moderne où il apprend ,des tas de 
choses sur Frege, le jeune Husserl, etc.‘.“ Peeters, Derrida, 115); einen in-
haltlichen Zusammenhang zwischen Frege und Derrida sieht: Glendin-
ning, „Communication and Writing“). Hinzu kommt, was nicht vergessen 
werden darf, dass Derrida nach seiner Rückkehr aus Harvard Quine ins 
Französiche übersetzt hat (Quine, „Les Frontières de la Théorie Logique“, 
in: Les Études Philosophiques 19/1 (1964), übersetzt von Jacques Derrida und 
Roger Martin, 191-208). Diese Ausgangslage legt es immerhin nahe, eine 

gewissen Affinität Derridas zu Quine – wenn schon nicht umgekehrt – zu 
vermuten. 

22 Siehe hierzu: Gabriel, „Neutral Realism“, 181: „[N]eutral realism is 
indeed neutral with respect to any metaphysical commitment to the exist-
ence of some single totality of objects or facts“. Vgl. Price, „Metaphysics 
after Carnap: The ghost who walks?“, 338. 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129 - am 19.01.2026, 21:18:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783465143581-129
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	III.1. Überblick über die Debatte und ihre Rekonstruktion
	III.2. Die sprechakttheoretischen Voraussetzungen von Searles "Reply" (1977)
	III.3. Die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen von Derridas "SEC" (1971)
	III.4. Ausführung

