
Einleitung

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

Philosophie ist Theologie. Dieser Satz kann provozieren, werden
doch darin zwei akademische Disziplinen mit sehr unterschiedli‐
chem und teilweise konträrem Selbstverständnis identifiziert. Wir
kennen Philosophie als Wissenschaft der reinen Vernunft, als Wis‐
senschaftstheorie, als Denkkunst, als kritische Theorie, als Dekon‐
struktion oder als Analyse von Propositionen. Es gibt heute unzähli‐
ge Selbstverständnisse in der Philosophie. In einem Punkt dürften
die meisten übereinstimmen, dass sie sich selbst nicht als Theologie
begreifen, sondern als ein säkulares Unternehmen. Mit der Aufklä‐
rung, spätestens aber im 19. Jahrhundert trennten sich Glauben und
Wissen scheinbar unwiderruflich, sodass heute, auch wenn es wieder
eine Annäherung von der Philosophie und der Theologie, Wissen
und Glauben, dem Säkularen und dem Sakralen gibt,1 wohl kaum
ein Philosophie treibender Mensch ernsthaft behaupten wollte, dass
Philosophie Theologie sei.2 Gemeint ist damit nicht, dass sich diese
Wissenschaft nicht irgendwie mit Religion befassen könne, sondern
dass Philosophie im eigentlichen Sinn bereits Theologie sei, weil sie
in letzter Konsequenz von Gott spreche.

Ebenso wenig verstehen sich die Theologien der verschiedenen
christlichen Konfessionen als Philosophie. Theolog:innen sehen ihre
Zunft als Glaubenswissenschaft, als eine rationale Reflexion auf den
Glauben an Gott und Jesus Christus, als wissenschaftliche Beglei‐

1 Siehe dazu Klaus Müller, Gott jenseits von Gott. Plädoyer für einen kritischen
Panentheismus. Hg. v. Fana Schiefen, Münster 2021, 19ff., dort zahlreiche Litera‐
turangaben.

2 Solche Annäherungen sehen wir bei etwa bei Jürgen Habermas, Volker Gerhard
oder Holm Tetens, bei Jacques Derrida, Jean-Luc Marion oder Jean-Luc Nancy,
bei Alvin Plantinga, Richard Swinburne oder John Caputo.

19

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung religiöser Praxis, als Theorie der Offenbarung oder als Funkti‐
on der Kirche. Kaum ein:e Vertreter:in der Religionsphilosophie, der
Fundamentaltheologie oder der Dogmatik würde behaupten wollen,
dass die eigene Arbeit sich mit derjenigen der Philosophie decke
und sie selbst damit Philosophie, ja, die eigentliche Philosophie sei.
Auch dort, wo Theolog:innen selbst explizit Philosophie treiben,
wird auf die Differenz beider Wissenschaften bestanden. Philosophie
erscheint dann als eine besondere theologische Disziplin und eine
propädeutische Hilfswissenschaft der Theologie. Und selbst wenn
es zum »metaphysical re-turn« kommt und etwa philosophische
Theologie oder gar praktische Metaphysik betrieben wird,3 bleibt
eine schwer zu überbrückende Kluft zwischen einer möglicherwei‐
se erfahrbaren Gottesgegenwart in der religiösen Praxis und der
auf diese Praxis reflektierenden Metaphysik,4 die doch nicht bean‐
sprucht, selbst in diese Gottesgegenwart zu führen oder selbst Got‐
tesdienst zu sein. Außerdem ist auch eine christliche Metaphysik
der Hoffnung im Sinne einer »rationalen Theologie, die als Wis‐
senschaft wird auftreten können«, noch keine ›reine‹ Philosophie,
sondern eine spezielle Disziplin im ausdifferenzierten theologischen
Fächerkanon. Stets erhält sich die strenge Trennung zwischen der
religiösen Philosophie an theologischen Fakultäten und der säkula‐
ren Philosophie an philosophischen Fakultäten. Also sind Religion,
Theologie und Philosophie üblicherweise zu unterscheiden.5

Eine säkulare Philosophie, die als ihre ureigenste Aufgabe die
existenzielle Gottesfrage begreift, findet sich heute am ehesten in
der theologischen Phänomenologie von Jean-Luc Marion.6 Hier gibt

3 Saskia Wendel und Martin Breul, Vernünftig glauben – begründet hoffen. Prakti‐
sche Metaphysik als Denkform rationaler Theologie, Freiburg 2020, bes. 12f.

4 Christian Danz und Michael Murrmann-Kahl (Hgg.), Spekulative Theologie und
gelebte Religion. Falk Wagner und die Diskurse der Moderne, Tübingen 2015.

5 Vgl. dazu auch Benedikt Paul Göcke und Christian Pelz (Hgg.), Wissenschaft‐
lichkeit der Theologie, Bd. 3, Theologie und Metaphysik, Münster 2019.

6 Siehe dazu jüngst Peter Paul Morgalla, »Seit ein Gespräch wir sind« – Theolo‐
gische Phänomenologie und heilsgeschichtliche Metaphysik, in: Anne-Kathrin
Fischbach und Stephan Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?! Konstellationen von
Gottesreden nach der Postmoderne. Festschrift für Karlheinz Ruhstorfer zum
60igsten, Paderborn u.a. 2023, 33–71, bes. 55. Morgalla stellt fest, dass Marion
sehr wohl zwischen Philosophie und Theologie unterscheidet. Siehe auch Ulli
Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt in den philosophischen Panoramabildern
Heribert Boeders und Jean-Luc Marions, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten

Einleitung

20

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


es deutliche Anzeichen »einer gegenseitigen Öffnungsbewegung von
Theologie und Philosophie für die jeweils andere Disziplin«.7 Die
ihrem Selbstverständnis nach eher philosophische Position Mari‐
ons findet durchaus weltweite Zustimmung, aber eben auch sehr
scharfe Ablehnung. Ihm und verwandten Strömungen der neueren
französischen Philosophie wurde der Vorwurf gemacht, das Wissen
durch den Glauben zu unterwandern.8 Weitestgehend unbekannt
geblieben ist der Versuch des Heideggerschülers Heribert Boeder,
eine neue Bestimmung der Philosophie zu finden, die jedenfalls die
Theologie des Mittelalters als eigenständige epochale Ausprägung
der Philosophie anerkannte.9 Darüber hinaus sah Boeder die höchs‐
te Aufgabe der Philosophie darin, als »Liebe zur Weisheit« ein
gegebenes Wissen von der Bestimmung des Menschen logisch zu
erschließen. Dieser Versuch blieb ein marginales Fragment. In der
protestantischen Theologie des ausgehenden 20. Jahrhunderts bean‐
spruchte etwa Falk Wagner ein dezidiert philosophisches Selbstver‐
ständnis der Glaubenswissenschaft. Auch ihm erschien Philosophie
als die eigentliche Theologie. Wagner bezog sich dabei vor allem
auf die Philosophie Hegels, wenn er eine Dialektik von spekulativer
Theologie und gelebter Religion behauptete. Wagners dialektische
Formel ›Selbstsein im Anderssein‹ bedeutet, dass Theologie im An‐
deren der Philosophie bei sich ist, wie auch die Philosophie in der
Theologie zu sich kommt. Allerdings löste sich der Theologe in
seinem Spätwerk wieder von diesem Konzept. Er betrachtete seinen
Versuch, den Philosophen Hegel zu aktualisieren, als gescheitert.10
Gemeinsamer Fluchtpunkt dieser Bemühungen war, dass die Selbst‐
verständigung der Philosophie unter anderem zu den biblischen

wenden?!, 72–85, bes. 82f. Und Daniel Remmel, Vom (göttlichen) Paradox spre‐
chen – Topologische Denkversuche zum Status einer grenz-gängigen Phänome‐
nologie an der Zeitenwende nach der Postmoderne, in: Fischbach, Tautz (Hgg.),
Zeiten wenden?!, 136–158.

7 Ulli Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt, 83.
8 Siehe dazu Dominique Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménolo‐

gie française, Combas 1991 und Martin Koci, La phénoménologie est-elle une
théologie? Jan Patočka entre le tournant théologique et la tâche de penser«, in:
Transversalités 156 (2021), 87–111.

9 Siehe Heribert Boeder, Topologie der Metaphysik, München-Freiburg 1980.
10 Danz, Murrmann-Kahl (Hgg.), Spekulative Theologie und gelebte Religion, 35

und 39f.

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

21

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schriften führte.11 Allerdings blieben diese Versuche umstritten, un‐
bekannt oder gescheitert. Doch zeigte das Opus magnum über Glau‐
ben und Wissen, das Jürgen Habermas vor Kurzem vorlegte,12 dass
die Fragen nach einer neuen Verhältnisbestimmung von Theologie
und Philosophie virulent bleiben, gerade auch angesichts des drama‐
tischen Verfalls der christlichen Kirchen in Europa.

An dieser Stelle empfiehlt es sich, den Titel des Buchs als indirek‐
tes Hegelzitat offenzulegen. In seiner Religionsphilosophie schreibt
Hegel: »Die Philosophie ist daher Theologie, und die Beschäftigung
mit ihr oder vielmehr in ihr ist für sich Gottesdienst«.13 Ja, er
behauptet, Gott sei der »eine und einzige Gegenstand der Philoso‐
phie«. Diese Gedanken dürften provozieren, und sie haben schon
zu Hegels Zeiten sowohl die Philosophie- als auch die Theologietrei‐
benden provoziert. Hegel beginnt mit diesen Worten seine »Vorle‐
sungen über die Philosophie der Religion« im Jahr 1824, und er
beendet diese Vorlesungen im Jahr 1827 noch einmal mit der Wen‐
dung: »Die Philosophie ist insofern Theologie.«14 Inwiefern? Zu‐
nächst meint Hegel damit, dass es die höchste Aufgabe der Philoso‐
phie ist, die Religion vor der Vernunft zu rechtfertigen. Aber ist diese
Aufgabe überhaupt notwendig? Denn die reine und unmittelbare
Glaubenspraxis bedarf der denkerischen Rechtfertigung scheinbar
gar nicht. Man kann auch fromm sein, ohne groß nachzudenken.
Die gelebte Religion scheint ohne philosophisch-theologische Refle‐

11 Dazu Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt, 81f.: Für Roth ist diese theologische
oder postsäkulare Wende dieser Denker kein Zufall. »Vielmehr sammeln sich
in ihrem Denken diesseits und jenseits des Rheins Fragen und Antworten,
die mit den Herausforderungen zu Beginn des 21. Jahrhunderts und in der
Übergangsphase von der postmodernen Weitung und Entgrenzung des Denkens
hin zu einem sich noch klärenden Selbstverständnis unserer heutigen Zeit Ernst
machen.«

12 Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt 2019.
13 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion,

Bd. 1, Neu hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1993, 3f.: »Er [Gott] ist der eine
und einzige Gegenstad der Philosophie; mit ihm sich zu beschäftigen, in ihm
alles zu erkennen, auf ihn alles zurückzuführen, sowie aus ihm alles Besondere
abzuleiten und alles allein zu rechtfertigen, insofern es aus ihm entspringt, sich
in seinem Zusammenhang mit erhält, von seinem Strahl lebt und seine Seele
hat. Die Philosophie ist daher Theologie, und die Beschäftigung mit ihr oder
vielmehr in ihr ist für sich Gottesdienst.«

14 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. 3,269.

Einleitung

22

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


xion auszukommen.15 Umgekehrt kann ein aufgeklärter Verstand
seinerseits scheinbar völlig auf Religion verzichten. Intelligenz und
Bildung sind nicht notwendigerweise mit dem Glauben an Gott
verbunden. Schon zu Hegels Zeiten waren Menschen, die sich ihr
kritisches Denken zugutehielten, der Religion gegenüber oft negativ
eingestellt. Und auch eine theologische Wissenschaft, die sich den
Ansprüchen des aufgeklärten Verstandes verpflichtet weiß, führt
nicht selbstverständlich zur Rechtfertigung des Glaubens, vielmehr
kann sie zu dessen innerer Aushöhlung beitragen, wenn sie Gott ob‐
jektiviert, religiöse Überzeugungen historisiert und sich von lebendi‐
gem Glauben distanziert. Für Hegel ist eine verständige Theologie,
die das Unendliche verendlicht, Gott nicht zu Wort kommen lässt
und den göttlichen Geist nicht in ihrer eigenen Vernunft erfährt,
kein Gottesdienst. Doch kann sich nach Hegels Überzeugung weder
eine »unbefangene Frömmigkeit« noch eine sich an den säkularen
Zeitgeist anpassende Theologie auf Dauer halten.16 Für ihn ist es die
Philosophie, die einerseits das lebensweltliche und das wissenschaft‐
liche Selbstverständnis einer Epoche – kurz: den Geist der Zeit –
auf den Begriff bringt und die andererseits den jeweiligen Zeitgeist
mit der Religion versöhnt. In dieser doppelten Tätigkeit wird die
Philosophie selbst ein Teil der Religion und damit Gottesdienst.
Die Vernunft selbst wird geistlich, wenn sie vom Geist getrieben
ist. Der Geist, den Hegel im Blick hat, ist der Geist Gottes, der
Gott und Mensch versöhnen will. Deshalb formuliert er an besagter
Textstelle: »Diese Versöhnung ist die Philosophie. Die Philosophie

15 Gerade auch in unseren Tagen boomen genau diese Formen von vernunftkriti‐
scher Religiosität. Die reflektierten und damit kritischen Formen des Glaubens
verlieren dagegen an Zulauf, was sich nicht zuletzt am dramatischen Rückgang
der Studierendenzahlen an Theologischen Fakultäten zeigt. Das Ende des nach‐
metaphysischen Zeitalters scheint sich hier offenkundig noch nicht geltend zu
machen. Vielleicht aber liegt der Verfall der herkömmlichen Theologien auch
an deren Bindung an die condition postmétaphysique, d. h. an der Überzeugung,
dass Theologie eben nicht Philosophie ist.

16 Auch das erleben wir derzeit. Für immer mehr Menschen schwinden religiöse
Plausibilitäten. Die kirchlichen Lehren zerbröseln vor dem gewandelten wissen‐
schaftlichen und lebensweltlichen Selbstverständnis der Menschen. Die aktuel‐
len Theologien sind angesichts dieser Situation weitgehend ratlos; sie oszillieren
ihrerseits zwischen wissenschaftlicher Betriebsamkeit und spirituellem Ausver‐
kauf.

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

23

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist insofern Theologie.«17 Denn die Philosophie ist nicht nur eine
intellektuelle Anstrengung der Menschen, um ihre religiöse Praxis
wissenschaftlich zu plausibilisieren. Vielmehr ist Philosophie scharf
formuliert eine Tätigkeit Gottes im Menschen. Sie »stellt die Versöh‐
nung Gottes mit sich selbst und mit der Natur dar [...].« Gott ist
damit nicht nur das eine und einzige Objekt der Philosophie, wie
Hegel schreibt, sondern deren maßgebliches Subjekt. Spätestens mit
diesen Gedanken verlassen wir allerdings jedes Selbstverständnis
heutiger Philosophie.

Wohl kaum eine heutige Theologie, auch nicht in den rationalsten
Formen philosophischer Theologie, würde Hegels Philosophiever‐
ständnis gelten lassen. Damit aber zeigt sich, dass nicht nur der pro‐
vokativ verdichtete Titel »Philosophie ist Theologie« Widerspruch
hervorruft, sondern auch dessen philosophiegeschichtlicher Kon‐
text. Denn für Hegel war Philosophie nicht nur deshalb Theologie,
weil Gott in ihr zur Sprache kommt, sondern vor allem deshalb, weil
er:sie das Wort ergreift und sich selbst zur vernünftigen Gegenwart
bringt. In diesem existenziellen Sinn war die Philosophie auf der
Höhe ihrer Zeit zugleich Religion und zugleich Theologie. Sie war
nicht Rede von Gott, sondern religiöse Rede Gottes über sich selbst.
Philosophie war ein ausgezeichneter Ort, an dem Gott in der Ge‐
schichte zu sich kommt und sich offenbart. In der Philosophie war
Gott für die Vernunft nicht weniger gegenwärtig, als er:sie etwa für
den Glauben in der Eucharistie oder in der gelebten Liebe erfahrbar
war. Und diese theologische Philosophie verstand sich nicht als spe‐
zielle Unterdisziplin irgendeiner kirchlichen Wissenschaft, sondern
als das durchweg kritisches und mithin radikal freies Denken. Die
schönste Aufgabe dieser Philosophie war es, rationale Gottesliebe
oder eben Gottesdienst zu sein. Dieser Anspruch ist im Verlauf der
letzten beiden Jahrhunderte den meisten Philosophien ebenso fremd
geworden wie den meisten Theologien.

Hegels weitreichende Identifikation von Philosophie und Theolo‐
gie ist in der Philosophiegeschichte allerdings kein Einzelfall. Die
Einheit von Denken und Gott findet sich vielmehr bereits am Be‐
ginn des metaphysischen Denkens. Aristoteles entwickelte das erste
große System europäischer Philosophie. In der Hierarchie der Wis‐
senschaften nannte er die höchste Form des Denkens »erste Philoso‐

17 Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Religion, Bd. 3,269.

Einleitung

24

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


phie« oder »Theologie«. Der höchste Gegenstand des Wissens war
Gott. Streng genommen war Gott aber nicht nur Gegenstand des
Wissens, sondern selbst Wissender. Gott wurde als das Sich-selbst-
Denken des Denkens begriffen. Später erhielt diese Wissenschaft
der obersten Prinzipien auch den Namen »Metaphysik«. Dieser Aus‐
druck meint dasjenige, was »nach« (méta) den Dingen der Natur
(phýsis) kommt. Das kann auf die Anordnung der Bücher des Aristo‐
teles in der Bibliothek von Alexandria bezogen werden. Dort stand
die »Metaphysik« nach den Büchern über die Physik. Oder es kann
auf die Sache bezogen werden. Dann handelt die Metaphysik eben
nicht mehr von der sichtbaren Natur, sondern von deren unsichtba‐
ren Prinzipien, deren höchstes Gott ist.

Im Kontext der frühen christlichen Metaphysik kommt es zu
einem gewandelten Verständnis der Begriffe Theologie und Philo‐
sophie. Doch nur scheinbar sind hier die Verhältnisse völlig klar:
hier die Reflexion des Glaubens auf die Offenbarung in der Zeit, da
das zeitlose Denken der Vernunft. Genauer betrachtet hängen bei‐
de Denkweisen seit dem Beginn christlichen Wissens innerlich zu‐
sammen und die Begriffe Philosophie und Theologie sind teilweise
austauschbar. Der Kirchenvater Augustinus reservierte den Namen
Theologie für die natürliche Gotteserkenntnis der Stoiker, während
er seine eigene Arbeit als Philosophie betrachtete. Seine vernünftigen
und zugleich von der Gnade Gottes ermöglichten Einsichten in die
Offenbarungsschriften nannte er »philosophia«, war doch Christus
für ihn die menschgewordene Weisheit Gottes. Sich selbst sah er
als »amator sapientiae« – als Philosoph.18 Basierend auf Augustin
entstand im Mittelalter im Kontext der Aristotelesrenaissance jene
Ordnung der Dinge, die in katholischen Wissensgefüge offiziell und
amtlich bis heute gilt.19 Der Aristoteliker Thomas von Aquin war
der Überzeugung, dass Gott die eigentliche Sache von Philosophie

18 Augustinus, De Trinitate. Cura et studio W. J. Mountain auxiliante Fr. Glorie,
Aurelii Augustini Opera: Bd. 16,1–2, (Corpus Christianorum / Series Latina
50) Turnholti 1968, 14,1,2. Zum amor sapientiae als amor Christi siehe Ubaldo
Ramón Peréz Paoli, Der plotinische Begriff, Hypostasis’ und die augustinische
Bestimmung Gottes als subiectum, Würzburg 1990, 91f., 143, 203, 243.

19 Vgl. das Dekret des Zweiten Vatikanums über die Priesterausbildung, Optatam
totius 16,2 und die Enzyklika über Glaube und Vernunft von Johannes Paul
II, Fides et ratio, Nr. 43–44. Dieser Abschnitt trägt den Titel: »Die bleibende
Neuzeit des Denkens des heiligen Thomas von Aquin.«

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

25

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Theologie sei. Der maßgeblich Unterschied beider bestehe aber
darin, dass die philosophische Gotteserkenntnis ausschließlich auf
Vernunfteinsichten basiere, während die Theologie zu ihrer Sache
habe, was in keines Menschen Auge und in keines Menschen Ohr
jemals gedrungen sei: die Offenbarung Gottes in Jesus von Nazaret,
wie sie in der Bibel ausführlich und im Glaubensbekenntnis verdich‐
tet dokumentiert ist.20 Die Philosophie bildete die rationale Grund‐
lage der Gotteserkenntnis, und die Offenbarungstheologie errichtete
auf diesem Fundament ihr dogmatisches Lehrgebäude. In diesem
Sinn wurde die Philosophie über Jahrhunderte zur Magd der Theo‐
logie herabgesetzt. Philosophie war nicht mehr Theologie, sondern
deren wegbereitende formale Voraussetzung, während die Theologie
zur prinzipiellen inhaltlichen Voraussetzung für das Treiben der
Vernunft wurde.

Nach landläufiger Überzeugung emanzipierte sich die Vernunft
im Lauf der Neuzeit von dieser dienenden Funktion. Bereits das
spätmittelalterliche Denken eines Johannes Duns Scotus habe diese
Synthese von Philosophie und Theologie, Wissen und Glauben auf‐
gebrochen, und es sei in der Folge eine vollkommen autonome, von
christlichen Vorgaben unabhängige Philosophie entstanden. In die‐
ser Freiheit von religiöser und kirchlicher Bevormundung bestehe
die Legitimität der Neuzeit.21 Bereits in der Neuzeit seien wir in ein
säkulares Zeitalter eingetreten,22 in dem der religiöse Glaube und
die Theologie zunehmend in Bedrängnis geraten seien und sich eine
reine Vernunft ausgebildet habe, die im Verein mit den aufkommen‐
den Naturwissenschaften die religiöse Deutung der Welt zunehmend
obsolet gemacht habe. In diesem Sinn sei die Philosophie der Neu‐
zeit zum Motor der Verweltlichung oder der Entzauberung der Welt
(Max Weber) geworden.23

Gegen dieses Säkularisierungsnarrativ wird im vorliegenden Buch
die These vertreten, dass die Philosophie auch in der Neuzeit ihren
sakralen Grundzug, den sie seit ihren griechischen Anfängen und
mehr noch seit ihren christlichen Fortschreibungen besitzt, nicht

20 Thomas von Aquin, Summa Theologiae. Editio leonina IV-XII, Rom 1888–1906,
p. 1, q. 1, a. 1.

21 Hans Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Frankfurt 1966.
22 Vgl. auch Charles Taylor, Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt 2009.
23 Siehe dazu auch Jörg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte

des Christentums, München 2014.

Einleitung

26

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verliert. Insofern ist der Titel des Buches Philosophie ist Theologie zu‐
nächst so zu verstehen, dass in der Neuzeit Philosophie durchgehend
Theologie gewesen sei – nicht im Sinne einer kirchlichen Wissen‐
schaft namens Theologie, wohl aber im Sinne einer für die Kirchen
relevanten Vernunftlehre. Die höchste Sache neuzeitlichen Denkens
bleibt Gott. Darüber hinaus bleibt die Philosophie der Neuzeit in
ihren wesentlichen Positionen radikal von christlichen Vorgaben
geprägt, von denen sie sich nicht löst, die sie aber sehr wohl trans‐
formiert. Deshalb wird die neuzeitliche Philosophie als epochal eigene
Ausprägung christlichen Denkens begriffen – auch dort, wo sie als
reine Philosophie auftritt.

Dieser Gedanke birgt eine zweifache Provokation. Einerseits wird
dadurch das rationale Selbstverständnis etwa der katholischen Theo‐
logie prinzipiell in Frage gestellt. Das Haus des kirchlichen Wis‐
sens wird erschüttert. Wenn die neuzeitliche Philosophie christliche
Theologie ist, wenn diese Theologie eine unverzichtbare Fortbestim‐
mung des christlichen Selbstverständnisses ist, und mehr noch,
wenn die neuzeitliche Philosophie Teil der christlichen Offenba‐
rungsgeschichte ist, dann müssen die katholische Theologie und
Kirche, die bis heute auf einem patristisch-scholastischen Funda‐
ment aufruhen, einen fundamentalen Umbau ihres Wissensgefüges
vollziehen. Beispielsweise wäre Kants Philosophie der Freiheit dann
essenzieller Bestandteil des christlichen Offenbarungsverständnisses
und kirchlicher Tradition. Autonome Vernunft und unbedingte Frei‐
heit gehörten dann zu einem katholischen Selbstverständnis, will
sich die Katholizität der Kirche nicht auf eine Verabsolutierung
ihrer patristisch-scholastischen Wurzeln stützen. Dies hat Folgen
bis dahin, dass die Kirche heute ihre hierarchisch-monarchische
Kirchenstruktur egalitär-demokratisch fortschreiben müsste, wären
doch Freiheit, Gleichheit und Geschwisterlichkeit christliche Kern‐
bestimmungen. Das glaubende Individuum und die Verbindung
der Individuen zum Kirchenvolk bildeten dann die strukturellen
Basismomente der Kirche. Alle Glaubenden würden gleichermaßen
Christus repräsentieren und nicht so sehr die Bischöfe als amtliche
Repräsentanten Christi, wie dies noch das II. Vatikanum bestimmt.24

24 Dogmatische Konstitution über die Kirche »Lumen Gentium«, Nr. 20. Dort ist
zu lesen, dass die Bischöfe an der Stelle Gottes der Herde vorstehen und dass,
wer sie hört, Christus hört. In: Heinrich Denzinger und Peter Hünermann

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

27

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch auch die protestantischen Kirchen, die ja der Neuzeit ent‐
stammen und die Entwicklungen auch der neueren Philosophie offe‐
ner begleitet haben, werden auf ihre Weise von der Christlichkeit
neuzeitlicher Philosophie provoziert, da diese einen bloßen bibli‐
schen oder gefühlsmäßigen, aber auch einen historisch-kritisch fun‐
dierten oder erfahrungsmäßig-existenziellen Glauben scharf in Frage
stellt. Der Gedanke, dass Gott im Denken der Vernunft performativ
gegenwärtig ist, bleibt den allermeisten Formen des Protestantismus
ebenso fremd wie dem Katholizismus. Gerade mit diesem Gedanken
bildete die protestantische Philosophie der Neuzeit aber die Speer‐
spitze der wissenschaftlichen Entwicklung. Heute sind die beiden
großen Formen des westlichen Christentums nicht mehr die Fackel‐
träger des – religiös – epistemischen Fortschritts, wie dies im Fall
des Katholizismus im Mittelalter und eingeschränkt in der Neuzeit,
und im Fall des Protestantismus und ebenso eingeschränkt in der
Moderne zutraf. Deutlicher und vielleicht überspitzt formuliert: Seit
der Neuzeit gibt es keinen maßgeblich und ausdrücklich religiös mo‐
tivierten Fortschritt des wissenschaftlichen Denkens mehr.25 Religion
und Kirchen werden reaktiv. Sie reagieren auf äußere Entwicklungen
– oder eben nicht.

Wie bereits angedeutet ist die These von der Einheit von Theolo‐
gie und Philosophie auch für die zeitgenössische Philosophie ein
Unding. Im nachmetaphysischen Zeitalter der Moderne hat sich die
faktische Trennung von religiöser Vernunft und säkularem Denken
ereignet. Der Philosoph Volker Gerhard erinnerte daran, dass bis
vor kurzem ein antireligiöses Bekenntnis als Zulassungsvorausset‐
zung für eine ernstzunehmende Philosophie galt. Diese Negation
des christlichen Denkens durch die philosophische Wissenschaft
mag sich zwar im Horizont postmoderner Pluralität und postsäku‐
larer Entwicklungen abgeschwächt haben, allerdings gibt es doch
noch immer einen weitverbreiteten antireligiösen Affekt der aka‐
demischen Denkkunst und der universitären Wissenschaften über‐
haupt. An den staatlichen Universitäten gelten theologische Fakultä‐

(Hgg.), Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei
et morum = Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent‐
scheidungen (DH), 45. Auflage, Freiburg u. a. 2017, 4101–4179.

25 Habermas jedenfalls bezeichnet Kierkegaard als den letzten ernstzunehmenden
religiösen Philosophen.

Einleitung

28

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten immer mehr als exotische Relikte vergangener Zeiten, die im
Kontext ›echter‹ Wissenschaften nichts verloren haben.

Eine andere Provokation der angeführten These für die heutige
Philosophie besteht darin: Ist die Philosophie der Neuzeit wesent‐
lich christlich, dann sind jedenfalls auch Humanismus, Aufklärung
oder Idealismus christliche Phänomene, dann sind auch Descartes,
Leibniz, Kant und Hegel christliche Denker und schließlich sind
die autonome Vernunft und Freiheit, Demokratie und Menschen‐
rechte christlich motivierte und jedenfalls christlich kontaminierte
Konzepte, deren religionsneutrale universale Gültigkeit damit in
Frage steht. Und mehr noch wäre dann selbst die Trennung von
Religion und Philosophie im nachmetaphysischen Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts ein wesentlich christliches Moment. Der Be‐
griff säkularer Vernunft wäre ein christliches Konzept. Wenn nämlich
die metaphysischen Vernunftbegriffe der Neuzeit christlich sind,
dann gilt dies auch von der Negation christlicher Philosophie in der
nachmetaphysischen Moderne ab Feuerbach, Marx und Nietzsche.
Die Negation bleibt dem Negierten verhaftet. Auch der Antichrist ist
ein christliches, kein jüdisches und kein muslimisches Phänomen.
Die Destruktion christlicher Metaphysik und schließlich auch noch
die Dekonstruktion dieser Tradition wären selbst in einer noch nä‐
her zu bestimmenden ›Dialektik‹ Momente der Selbstentfaltung des
Christlichen – sub contrario.

Wenn aber die bisherige Säkularisierung als ein christliches Phä‐
nomen zu begreifen ist – analog zur Inkarnation oder Menschwer‐
dung Gottes –, dann ist eine religionsneutrale Philosophie nicht
schon das Resultat der bisherigen Vernunftgeschichte Europas, son‐
dern vielmehr ein Projekt der Zukunft. Wenn die europäischen
Rationalitätsdiskurse durchgehend vom Christentum infiziert sind,
dann muss eine nichtreligiöse Vernunft überhaupt erst gefunden
werden. Vielleicht aber ist das Ziel dann gar nicht eine rein säkulare
Philosophie, da diese ja immer schon ein Moment der christlichen
Geschichte wäre, sondern eine polyreligiös sensible Vernunft. Die
Suche nach einer universalen und globalen Philosophie wäre dann
die Aufgabe eines interkulturellen Diskurses, der zudem interreligiös
geführt werden muss. Auf diesen Sachverhalt hat jüngst Jürgen Ha‐
bermas hingewiesen.

1. Philosophie ist Theologie – eine aktuelle Provokation

29

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19 - am 13.01.2026, 10:17:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

