Einleitung

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

Philosophie ist Theologie. Dieser Satz kann provozieren, werden
doch darin zwei akademische Disziplinen mit sehr unterschiedli-
chem und teilweise kontrarem Selbstverstindnis identifiziert. Wir
kennen Philosophie als Wissenschaft der reinen Vernunft, als Wis-
senschaftstheorie, als Denkkunst, als kritische Theorie, als Dekon-
struktion oder als Analyse von Propositionen. Es gibt heute unzahli-
ge Selbstverstandnisse in der Philosophie. In einem Punkt diirften
die meisten iibereinstimmen, dass sie sich selbst nicht als Theologie
begreifen, sondern als ein sikulares Unternehmen. Mit der Aufkla-
rung, spatestens aber im 19. Jahrhundert trennten sich Glauben und
Wissen scheinbar unwiderruflich, sodass heute, auch wenn es wieder
eine Anndherung von der Philosophie und der Theologie, Wissen
und Glauben, dem Sékularen und dem Sakralen gibt,! wohl kaum
ein Philosophie treibender Mensch ernsthaft behaupten wollte, dass
Philosophie Theologie sei.> Gemeint ist damit nicht, dass sich diese
Wissenschaft nicht irgendwie mit Religion befassen kénne, sondern
dass Philosophie im eigentlichen Sinn bereits Theologie sei, weil sie
in letzter Konsequenz von Gott spreche.

Ebenso wenig verstehen sich die Theologien der verschiedenen
christlichen Konfessionen als Philosophie. Theolog:innen sehen ihre
Zunft als Glaubenswissenschaft, als eine rationale Reflexion auf den
Glauben an Gott und Jesus Christus, als wissenschaftliche Beglei-

1 Siehe dazu Klaus Miiller, Gott jenseits von Gott. Pladoyer fiir einen kritischen
Panentheismus. Hg. v. Fana Schiefen, Miinster 2021, 19ff,, dort zahlreiche Litera-
turangaben.

2 Solche Annidherungen sehen wir bei etwa bei Jiirgen Habermas, Volker Gerhard
oder Holm Tetens, bei Jacques Derrida, Jean-Luc Marion oder Jean-Luc Nancy,
bei Alvin Plantinga, Richard Swinburne oder John Caputo.

19

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

tung religioser Praxis, als Theorie der Offenbarung oder als Funkti-
on der Kirche. Kaum ein:e Vertreter:in der Religionsphilosophie, der
Fundamentaltheologie oder der Dogmatik wiirde behaupten wollen,
dass die eigene Arbeit sich mit derjenigen der Philosophie decke
und sie selbst damit Philosophie, ja, die eigentliche Philosophie sei.
Auch dort, wo Theolog:innen selbst explizit Philosophie treiben,
wird auf die Differenz beider Wissenschaften bestanden. Philosophie
erscheint dann als eine besondere theologische Disziplin und eine
propadeutische Hilfswissenschaft der Theologie. Und selbst wenn
es zum »metaphysical re-turn« kommt und etwa philosophische
Theologie oder gar praktische Metaphysik betrieben wird,? bleibt
eine schwer zu iiberbriickende Kluft zwischen einer mdglicherwei-
se erfahrbaren Gottesgegenwart in der religiésen Praxis und der
auf diese Praxis reflektierenden Metaphysik,* die doch nicht bean-
sprucht, selbst in diese Gottesgegenwart zu fithren oder selbst Got-
tesdienst zu sein. Auflerdem ist auch eine christliche Metaphysik
der Hoffnung im Sinne einer »rationalen Theologie, die als Wis-
senschaft wird auftreten konnen«, noch keine >reine< Philosophie,
sondern eine spezielle Disziplin im ausdifferenzierten theologischen
Facherkanon. Stets erhdlt sich die strenge Trennung zwischen der
religiosen Philosophie an theologischen Fakultiten und der sdkula-
ren Philosophie an philosophischen Fakultiten. Also sind Religion,
Theologie und Philosophie tiblicherweise zu unterscheiden.’

Eine sikulare Philosophie, die als ihre ureigenste Aufgabe die
existenzielle Gottesfrage begreift, findet sich heute am ehesten in
der theologischen Phianomenologie von Jean-Luc Marion.® Hier gibt

3 Saskia Wendel und Martin Breul, Verniinftig glauben - begriindet hoffen. Prakti-
sche Metaphysik als Denkform rationaler Theologie, Freiburg 2020, bes. 12f.

4 Christian Danz und Michael Murrmann-Kahl (Hgg.), Spekulative Theologie und
gelebte Religion. Falk Wagner und die Diskurse der Moderne, Tiibingen 2015.

5 Vgl. dazu auch Benedikt Paul Gocke und Christian Pelz (Hgg.), Wissenschaft-
lichkeit der Theologie, Bd. 3, Theologie und Metaphysik, Miinster 2019.

6 Siehe dazu jiingst Peter Paul Morgalla, »Seit ein Gesprach wir sind« - Theolo-
gische Phanomenologie und heilsgeschichtliche Metaphysik, in: Anne-Kathrin
Fischbach und Stephan Tautz (Hgg.), Zeiten wenden?! Konstellationen von
Gottesreden nach der Postmoderne. Festschrift fiir Karlheinz Ruhstorfer zum
60igsten, Paderborn u.a. 2023, 33-71, bes. 55. Morgalla stellt fest, dass Marion
sehr wohl zwischen Philosophie und Theologie unterscheidet. Siehe auch Ulli
Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt in den philosophischen Panoramabildern
Heribert Boeders und Jean-Luc Marions, in: Fischbach, Tautz (Hgg.), Zeiten

20

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

es deutliche Anzeichen »einer gegenseitigen Offnungsbewegung von
Theologie und Philosophie fiir die jeweils andere Disziplin«.” Die
ihrem Selbstverstindnis nach eher philosophische Position Mari-
ons findet durchaus weltweite Zustimmung, aber eben auch sehr
scharfe Ablehnung. Thm und verwandten Strémungen der neueren
franzésischen Philosophie wurde der Vorwurf gemacht, das Wissen
durch den Glauben zu unterwandern.® Weitestgehend unbekannt
geblieben ist der Versuch des Heideggerschiilers Heribert Boeder,
eine neue Bestimmung der Philosophie zu finden, die jedenfalls die
Theologie des Mittelalters als eigenstdndige epochale Auspragung
der Philosophie anerkannte.” Dariiber hinaus sah Boeder die hochs-
te Aufgabe der Philosophie darin, als »Liebe zur Weisheit« ein
gegebenes Wissen von der Bestimmung des Menschen logisch zu
erschlieflen. Dieser Versuch blieb ein marginales Fragment. In der
protestantischen Theologie des ausgehenden 20. Jahrhunderts bean-
spruchte etwa Falk Wagner ein dezidiert philosophisches Selbstver-
stdndnis der Glaubenswissenschaft. Auch ihm erschien Philosophie
als die eigentliche Theologie. Wagner bezog sich dabei vor allem
auf die Philosophie Hegels, wenn er eine Dialektik von spekulativer
Theologie und gelebter Religion behauptete. Wagners dialektische
Formel >Selbstsein im Anderssein< bedeutet, dass Theologie im An-
deren der Philosophie bei sich ist, wie auch die Philosophie in der
Theologie zu sich kommt. Allerdings l6ste sich der Theologe in
seinem Spatwerk wieder von diesem Konzept. Er betrachtete seinen
Versuch, den Philosophen Hegel zu aktualisieren, als gescheitert.!?
Gemeinsamer Fluchtpunkt dieser Bemithungen war, dass die Selbst-
verstindigung der Philosophie unter anderem zu den biblischen

wenden?!, 72-85, bes. 82f. Und Daniel Remmel, Vom (géttlichen) Paradox spre-
chen - Topologische Denkversuche zum Status einer grenz-géngigen Phianome-
nologie an der Zeitenwende nach der Postmoderne, in: Fischbach, Tautz (Hgg.),
Zeiten wenden?!, 136-158.

7 Ulli Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt, 83.

8 Siehe dazu Dominique Janicaud, Le tournant théologique de la phénoménolo-
gie francaise, Combas 1991 und Martin Koci, La phénoménologie est-elle une
théologie? Jan Patocka entre le tournant théologique et la tache de penser, in:
Transversalités 156 (2021), 87-111.

9 Siehe Heribert Boeder, Topologie der Metaphysik, Miinchen-Freiburg 1980.

10 Danz, Murrmann-Kahl (Hgg.), Spekulative Theologie und gelebte Religion, 35
und 39f.

21

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Schriften fiihrte.!! Allerdings blieben diese Versuche umstritten, un-
bekannt oder gescheitert. Doch zeigte das Opus magnum iiber Glau-
ben und Wissen, das Jiirgen Habermas vor Kurzem vorlegte,? dass
die Fragen nach einer neuen Verhiltnisbestimmung von Theologie
und Philosophie virulent bleiben, gerade auch angesichts des drama-
tischen Verfalls der christlichen Kirchen in Europa.

An dieser Stelle empfiehlt es sich, den Titel des Buchs als indirek-
tes Hegelzitat offenzulegen. In seiner Religionsphilosophie schreibt
Hegel: »Die Philosophie ist daher Theologie, und die Beschiftigung
mit ihr oder vielmehr in ihr ist fiir sich Gottesdienst«.® Ja, er
behauptet, Gott sei der »eine und einzige Gegenstand der Philoso-
phie«. Diese Gedanken diirften provozieren, und sie haben schon
zu Hegels Zeiten sowohl die Philosophie- als auch die Theologietrei-
benden provoziert. Hegel beginnt mit diesen Worten seine »Vorle-
sungen {ber die Philosophie der Religion« im Jahr 1824, und er
beendet diese Vorlesungen im Jahr 1827 noch einmal mit der Wen-
dung: »Die Philosophie ist insofern Theologie.«!* Inwiefern? Zu-
néchst meint Hegel damit, dass es die hochste Aufgabe der Philoso-
phie ist, die Religion vor der Vernunft zu rechtfertigen. Aber ist diese
Aufgabe iiberhaupt notwendig? Denn die reine und unmittelbare
Glaubenspraxis bedarf der denkerischen Rechtfertigung scheinbar
gar nicht. Man kann auch fromm sein, ohne groff nachzudenken.
Die gelebte Religion scheint ohne philosophisch-theologische Refle-

11 Dazu Roth, Ein gemeinsamer Fluchtpunkt, 81f.: Fiir Roth ist diese theologische
oder postsikulare Wende dieser Denker kein Zufall. »Vielmehr sammeln sich
in ihrem Denken diesseits und jenseits des Rheins Fragen und Antworten,
die mit den Herausforderungen zu Beginn des 21. Jahrhunderts und in der
Ubergangsphase von der postmodernen Weitung und Entgrenzung des Denkens
hin zu einem sich noch kldrenden Selbstverstandnis unserer heutigen Zeit Ernst
machen.«

12 Jiirgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, 2 Bde., Frankfurt 2019.

13 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen {iber die Philosophie der Religion,
Bd. 1, Neu hg. v. Walter Jaeschke, Hamburg 1993, 3f.: »Er [Gott] ist der eine
und einzige Gegenstad der Philosophie; mit ihm sich zu beschéftigen, in ihm
alles zu erkennen, auf ihn alles zuriickzufithren, sowie aus ihm alles Besondere
abzuleiten und alles allein zu rechtfertigen, insofern es aus ihm entspringt, sich
in seinem Zusammenhang mit erhilt, von seinem Strahl lebt und seine Seele
hat. Die Philosophie ist daher Theologie, und die Beschéftigung mit ihr oder
vielmehr in ihr ist fiir sich Gottesdienst.«

14 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Bd. 3,269.

22

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

xion auszukommen.® Umgekehrt kann ein aufgeklarter Verstand
seinerseits scheinbar vollig auf Religion verzichten. Intelligenz und
Bildung sind nicht notwendigerweise mit dem Glauben an Gott
verbunden. Schon zu Hegels Zeiten waren Menschen, die sich ihr
kritisches Denken zugutehielten, der Religion gegeniiber oft negativ
eingestellt. Und auch eine theologische Wissenschaft, die sich den
Anspriichen des aufgeklarten Verstandes verpflichtet weif3, fithrt
nicht selbstverstindlich zur Rechtfertigung des Glaubens, vielmehr
kann sie zu dessen innerer Aushéhlung beitragen, wenn sie Gott ob-
jektiviert, religiose Uberzeugungen historisiert und sich von lebendi-
gem Glauben distanziert. Fiir Hegel ist eine verstindige Theologie,
die das Unendliche verendlicht, Gott nicht zu Wort kommen lasst
und den gottlichen Geist nicht in ihrer eigenen Vernunft erfahrt,
kein Gottesdienst. Doch kann sich nach Hegels Uberzeugung weder
eine »unbefangene Frommigkeit« noch eine sich an den sakularen
Zeitgeist anpassende Theologie auf Dauer halten.'® Fiir ihn ist es die
Philosophie, die einerseits das lebensweltliche und das wissenschaft-
liche Selbstverstdndnis einer Epoche - kurz: den Geist der Zeit -
auf den Begriff bringt und die andererseits den jeweiligen Zeitgeist
mit der Religion verséhnt. In dieser doppelten Tatigkeit wird die
Philosophie selbst ein Teil der Religion und damit Gottesdienst.
Die Vernunft selbst wird geistlich, wenn sie vom Geist getrieben
ist. Der Geist, den Hegel im Blick hat, ist der Geist Gottes, der
Gott und Mensch verséhnen will. Deshalb formuliert er an besagter
Textstelle: »Diese Versohnung ist die Philosophie. Die Philosophie

15 Gerade auch in unseren Tagen boomen genau diese Formen von vernunftkriti-
scher Religiositit. Die reflektierten und damit kritischen Formen des Glaubens
verlieren dagegen an Zulauf, was sich nicht zuletzt am dramatischen Riickgang
der Studierendenzahlen an Theologischen Fakultiten zeigt. Das Ende des nach-
metaphysischen Zeitalters scheint sich hier offenkundig noch nicht geltend zu
machen. Vielleicht aber liegt der Verfall der herkommlichen Theologien auch
an deren Bindung an die condition postmétaphysique, d. h. an der Uberzeugung,
dass Theologie eben nicht Philosophie ist.

16 Auch das erleben wir derzeit. Fiir immer mehr Menschen schwinden religiose
Plausibilitaten. Die kirchlichen Lehren zerbroseln vor dem gewandelten wissen-
schaftlichen und lebensweltlichen Selbstverstindnis der Menschen. Die aktuel-
len Theologien sind angesichts dieser Situation weitgehend ratlos; sie oszillieren
ihrerseits zwischen wissenschaftlicher Betriebsamkeit und spirituellem Ausver-
kauf.

23

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

ist insofern Theologie.«I” Denn die Philosophie ist nicht nur eine
intellektuelle Anstrengung der Menschen, um ihre religiose Praxis
wissenschaftlich zu plausibilisieren. Vielmehr ist Philosophie scharf
formuliert eine Tétigkeit Gottes im Menschen. Sie »stellt die Versoh-
nung Gottes mit sich selbst und mit der Natur dar [..].« Gott ist
damit nicht nur das eine und einzige Objekt der Philosophie, wie
Hegel schreibt, sondern deren maf3gebliches Subjekt. Spatestens mit
diesen Gedanken verlassen wir allerdings jedes Selbstverstindnis
heutiger Philosophie.

Wohl kaum eine heutige Theologie, auch nicht in den rationalsten
Formen philosophischer Theologie, wiirde Hegels Philosophiever-
stindnis gelten lassen. Damit aber zeigt sich, dass nicht nur der pro-
vokativ verdichtete Titel »Philosophie ist Theologie« Widerspruch
hervorruft, sondern auch dessen philosophiegeschichtlicher Kon-
text. Denn fiir Hegel war Philosophie nicht nur deshalb Theologie,
weil Gott in ihr zur Sprache kommt, sondern vor allem deshalb, weil
er:sie das Wort ergreift und sich selbst zur verniinftigen Gegenwart
bringt. In diesem existenziellen Sinn war die Philosophie auf der
Hohe ihrer Zeit zugleich Religion und zugleich Theologie. Sie war
nicht Rede von Gott, sondern religiose Rede Gottes iiber sich selbst.
Philosophie war ein ausgezeichneter Ort, an dem Gott in der Ge-
schichte zu sich kommt und sich offenbart. In der Philosophie war
Gott fiir die Vernunft nicht weniger gegenwdrtig, als er:sie etwa fiir
den Glauben in der Eucharistie oder in der gelebten Liebe erfahrbar
war. Und diese theologische Philosophie verstand sich nicht als spe-
zielle Unterdisziplin irgendeiner kirchlichen Wissenschaft, sondern
als das durchweg kritisches und mithin radikal freies Denken. Die
schonste Aufgabe dieser Philosophie war es, rationale Gottesliebe
oder eben Gottesdienst zu sein. Dieser Anspruch ist im Verlauf der
letzten beiden Jahrhunderte den meisten Philosophien ebenso fremd
geworden wie den meisten Theologien.

Hegels weitreichende Identifikation von Philosophie und Theolo-
gie ist in der Philosophiegeschichte allerdings kein Einzelfall. Die
Einheit von Denken und Gott findet sich vielmehr bereits am Be-
ginn des metaphysischen Denkens. Aristoteles entwickelte das erste
grofle System europdischer Philosophie. In der Hierarchie der Wis-
senschaften nannte er die hochste Form des Denkens »erste Philoso-

17 Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion, Bd. 3,269.

24

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

phie« oder »Theologie«. Der hochste Gegenstand des Wissens war
Gott. Streng genommen war Gott aber nicht nur Gegenstand des
Wissens, sondern selbst Wissender. Gott wurde als das Sich-selbst-
Denken des Denkens begriffen. Spdter erhielt diese Wissenschaft
der obersten Prinzipien auch den Namen »Metaphysik«. Dieser Aus-
druck meint dasjenige, was »nach« (méta) den Dingen der Natur
(physis) kommt. Das kann auf die Anordnung der Biicher des Aristo-
teles in der Bibliothek von Alexandria bezogen werden. Dort stand
die »Metaphysik« nach den Biichern iiber die Physik. Oder es kann
auf die Sache bezogen werden. Dann handelt die Metaphysik eben
nicht mehr von der sichtbaren Natur, sondern von deren unsichtba-
ren Prinzipien, deren hochstes Gott ist.

Im Kontext der frithen christlichen Metaphysik kommt es zu
einem gewandelten Verstindnis der Begriffe Theologie und Philo-
sophie. Doch nur scheinbar sind hier die Verhéltnisse vollig klar:
hier die Reflexion des Glaubens auf die Offenbarung in der Zeit, da
das zeitlose Denken der Vernunft. Genauer betrachtet hiangen bei-
de Denkweisen seit dem Beginn christlichen Wissens innerlich zu-
sammen und die Begriffe Philosophie und Theologie sind teilweise
austauschbar. Der Kirchenvater Augustinus reservierte den Namen
Theologie fiir die natiirliche Gotteserkenntnis der Stoiker, wihrend
er seine eigene Arbeit als Philosophie betrachtete. Seine verniinftigen
und zugleich von der Gnade Gottes ermdglichten Einsichten in die
Offenbarungsschriften nannte er »philosophia«, war doch Christus
tiir ihn die menschgewordene Weisheit Gottes. Sich selbst sah er
als »amator sapientiae« — als Philosoph.”® Basierend auf Augustin
entstand im Mittelalter im Kontext der Aristotelesrenaissance jene
Ordnung der Dinge, die in katholischen Wissensgefiige offiziell und
amtlich bis heute gilt."” Der Aristoteliker Thomas von Aquin war
der Uberzeugung, dass Gott die eigentliche Sache von Philosophie

18 Augustinus, De Trinitate. Cura et studio W. J. Mountain auxiliante Fr. Glorie,
Aurelii Augustini Opera: Bd. 16,1-2, (Corpus Christianorum / Series Latina
50) Turnholti 1968, 14,1,2. Zum amor sapientiae als amor Christi siehe Ubaldo
Ramoén Peréz Paoli, Der plotinische Begriff, Hypostasis’ und die augustinische
Bestimmung Gottes als subiectum, Wiirzburg 1990, 91f., 143, 203, 243.

19 Vgl. das Dekret des Zweiten Vatikanums tiber die Priesterausbildung, Optatam
totius 16,2 und die Enzyklika tiber Glaube und Vernunft von Johannes Paul
II, Fides et ratio, Nr. 43-44. Dieser Abschnitt trdgt den Titel: »Die bleibende
Neuzeit des Denkens des heiligen Thomas von Aquin.«

25

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

und Theologie sei. Der mafigeblich Unterschied beider bestehe aber
darin, dass die philosophische Gotteserkenntnis ausschliellich auf
Vernunfteinsichten basiere, wahrend die Theologie zu ihrer Sache
habe, was in keines Menschen Auge und in keines Menschen Ohr
jemals gedrungen sei: die Offenbarung Gottes in Jesus von Nazaret,
wie sie in der Bibel ausfiihrlich und im Glaubensbekenntnis verdich-
tet dokumentiert ist.2° Die Philosophie bildete die rationale Grund-
lage der Gotteserkenntnis, und die Offenbarungstheologie errichtete
auf diesem Fundament ihr dogmatisches Lehrgebdude. In diesem
Sinn wurde die Philosophie iiber Jahrhunderte zur Magd der Theo-
logie herabgesetzt. Philosophie war nicht mehr Theologie, sondern
deren wegbereitende formale Voraussetzung, wihrend die Theologie
zur prinzipiellen inhaltlichen Voraussetzung fiir das Treiben der
Vernunft wurde.

Nach landldufiger Uberzeugung emanzipierte sich die Vernunft
im Lauf der Neuzeit von dieser dienenden Funktion. Bereits das
spatmittelalterliche Denken eines Johannes Duns Scotus habe diese
Synthese von Philosophie und Theologie, Wissen und Glauben auf-
gebrochen, und es sei in der Folge eine vollkommen autonome, von
christlichen Vorgaben unabhingige Philosophie entstanden. In die-
ser Freiheit von religioser und kirchlicher Bevormundung bestehe
die Legitimitdt der Neuzeit.?! Bereits in der Neuzeit seien wir in ein
sakulares Zeitalter eingetreten,”? in dem der religise Glaube und
die Theologie zunehmend in Bedréngnis geraten seien und sich eine
reine Vernunft ausgebildet habe, die im Verein mit den aufkommen-
den Naturwissenschaften die religiése Deutung der Welt zunehmend
obsolet gemacht habe. In diesem Sinn sei die Philosophie der Neu-
zeit zum Motor der Verweltlichung oder der Entzauberung der Welt
(Max Weber) geworden.??

Gegen dieses Sakularisierungsnarrativ wird im vorliegenden Buch
die These vertreten, dass die Philosophie auch in der Neuzeit ihren
sakralen Grundzug, den sie seit ihren griechischen Anfingen und
mehr noch seit ihren christlichen Fortschreibungen besitzt, nicht

20 Thomas von Aquin, Summa Theologiae. Editio leonina IV-XII, Rom 1888-1906,
p-L,q LalL

21 Hans Blumenberg, Die Legitimitit der Neuzeit, Frankfurt 1966.

22 Vgl. auch Charles Taylor, Ein sékulares Zeitalter, Frankfurt 2009.

23 Siehe dazu auch Jorg Lauster, Die Verzauberung der Welt. Eine Kulturgeschichte
des Christentums, Miinchen 2014.

26

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

verliert. Insofern ist der Titel des Buches Philosophie ist Theologie zu-
néchst so zu verstehen, dass in der Neuzeit Philosophie durchgehend
Theologie gewesen sei — nicht im Sinne einer kirchlichen Wissen-
schaft namens Theologie, wohl aber im Sinne einer fiir die Kirchen
relevanten Vernunftlehre. Die hochste Sache neuzeitlichen Denkens
bleibt Gott. Dartiber hinaus bleibt die Philosophie der Neuzeit in
ihren wesentlichen Positionen radikal von christlichen Vorgaben
gepragt, von denen sie sich nicht 16st, die sie aber sehr wohl trans-
formiert. Deshalb wird die neuzeitliche Philosophie als epochal eigene
Auspragung christlichen Denkens begriffen — auch dort, wo sie als
reine Philosophie auftritt.

Dieser Gedanke birgt eine zweifache Provokation. Einerseits wird
dadurch das rationale Selbstverstandnis etwa der katholischen Theo-
logie prinzipiell in Frage gestellt. Das Haus des kirchlichen Wis-
sens wird erschiittert. Wenn die neuzeitliche Philosophie christliche
Theologie ist, wenn diese Theologie eine unverzichtbare Fortbestim-
mung des christlichen Selbstverstindnisses ist, und mehr noch,
wenn die neuzeitliche Philosophie Teil der christlichen Offenba-
rungsgeschichte ist, dann miissen die katholische Theologie und
Kirche, die bis heute auf einem patristisch-scholastischen Funda-
ment aufruhen, einen fundamentalen Umbau ihres Wissensgefiiges
vollziehen. Beispielsweise wire Kants Philosophie der Freiheit dann
essenzieller Bestandteil des christlichen Offenbarungsverstandnisses
und kirchlicher Tradition. Autonome Vernunft und unbedingte Frei-
heit gehorten dann zu einem katholischen Selbstverstdndnis, will
sich die Katholizitit der Kirche nicht auf eine Verabsolutierung
ihrer patristisch-scholastischen Wurzeln stiitzen. Dies hat Folgen
bis dahin, dass die Kirche heute ihre hierarchisch-monarchische
Kirchenstruktur egalitdr-demokratisch fortschreiben miisste, wiren
doch Freiheit, Gleichheit und Geschwisterlichkeit christliche Kern-
bestimmungen. Das glaubende Individuum und die Verbindung
der Individuen zum Kirchenvolk bildeten dann die strukturellen
Basismomente der Kirche. Alle Glaubenden wiirden gleichermafien
Christus reprasentieren und nicht so sehr die Bischofe als amtliche
Reprisentanten Christi, wie dies noch das II. Vatikanum bestimmt.?*

24 Dogmatische Konstitution tiber die Kirche »Lumen Gentiume«, Nr. 20. Dort ist
zu lesen, dass die Bischofe an der Stelle Gottes der Herde vorstehen und dass,
wer sie hort, Christus hort. In: Heinrich Denzinger und Peter Hiinermann

27

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einleitung

Doch auch die protestantischen Kirchen, die ja der Neuzeit ent-
stammen und die Entwicklungen auch der neueren Philosophie offe-
ner begleitet haben, werden auf ihre Weise von der Christlichkeit
neuzeitlicher Philosophie provoziert, da diese einen blofien bibli-
schen oder gefithlsmafiigen, aber auch einen historisch-kritisch fun-
dierten oder erfahrungsmaflig-existenziellen Glauben scharf in Frage
stellt. Der Gedanke, dass Gott im Denken der Vernunft performativ
gegenwidirtig ist, bleibt den allermeisten Formen des Protestantismus
ebenso fremd wie dem Katholizismus. Gerade mit diesem Gedanken
bildete die protestantische Philosophie der Neuzeit aber die Speer-
spitze der wissenschaftlichen Entwicklung. Heute sind die beiden
groflen Formen des westlichen Christentums nicht mehr die Fackel-
trager des - religiés — epistemischen Fortschritts, wie dies im Fall
des Katholizismus im Mittelalter und eingeschriankt in der Neuzeit,
und im Fall des Protestantismus und ebenso eingeschrinkt in der
Moderne zutraf. Deutlicher und vielleicht tiberspitzt formuliert: Seit
der Neuzeit gibt es keinen mafSgeblich und ausdriicklich religios mo-
tivierten Fortschritt des wissenschaftlichen Denkens mehr?> Religion
und Kirchen werden reaktiv. Sie reagieren auf dufiere Entwicklungen
— oder eben nicht.

Wie bereits angedeutet ist die These von der Einheit von Theolo-
gie und Philosophie auch fiir die zeitgendssische Philosophie ein
Unding. Im nachmetaphysischen Zeitalter der Moderne hat sich die
faktische Trennung von religioser Vernunft und sikularem Denken
ereignet. Der Philosoph Volker Gerhard erinnerte daran, dass bis
vor kurzem ein antireligioses Bekenntnis als Zulassungsvorausset-
zung fiir eine ernstzunehmende Philosophie galt. Diese Negation
des christlichen Denkens durch die philosophische Wissenschaft
mag sich zwar im Horizont postmoderner Pluralitit und postsaku-
larer Entwicklungen abgeschwicht haben, allerdings gibt es doch
noch immer einen weitverbreiteten antireligiosen Affekt der aka-
demischen Denkkunst und der universitiren Wissenschaften iiber-
haupt. An den staatlichen Universititen gelten theologische Fakulta-

(Hgg.), Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei
et morum = Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrent-
scheidungen (DH), 45. Auflage, Freiburg u. a. 2017, 4101-4179.

25 Habermas jedenfalls bezeichnet Kierkegaard als den letzten ernstzunehmenden
religiésen Philosophen.

28

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1. Philosophie ist Theologie — eine aktuelle Provokation

ten immer mehr als exotische Relikte vergangener Zeiten, die im
Kontext »echter< Wissenschaften nichts verloren haben.

Eine andere Provokation der angefiihrten These fiir die heutige
Philosophie besteht darin: Ist die Philosophie der Neuzeit wesent-
lich christlich, dann sind jedenfalls auch Humanismus, Aufkldrung
oder Idealismus christliche Phdnomene, dann sind auch Descartes,
Leibniz, Kant und Hegel christliche Denker und schliefllich sind
die autonome Vernunft und Freiheit, Demokratie und Menschen-
rechte christlich motivierte und jedenfalls christlich kontaminierte
Konzepte, deren religionsneutrale universale Giiltigkeit damit in
Frage steht. Und mehr noch wire dann selbst die Trennung von
Religion und Philosophie im nachmetaphysischen Denken des 19.
und 20. Jahrhunderts ein wesentlich christliches Moment. Der Be-
griff sdkularer Vernunft wére ein christliches Konzept. Wenn namlich
die metaphysischen Vernunftbegriffe der Neuzeit christlich sind,
dann gilt dies auch von der Negation christlicher Philosophie in der
nachmetaphysischen Moderne ab Feuerbach, Marx und Nietzsche.
Die Negation bleibt dem Negierten verhaftet. Auch der Antichrist ist
ein christliches, kein jiidisches und kein muslimisches Phanomen.
Die Destruktion christlicher Metaphysik und schliefllich auch noch
die Dekonstruktion dieser Tradition wéren selbst in einer noch ni-
her zu bestimmenden >Dialektik« Momente der Selbstentfaltung des
Christlichen - sub contrario.

Wenn aber die bisherige Sakularisierung als ein christliches Pha-
nomen zu begreifen ist — analog zur Inkarnation oder Menschwer-
dung Gottes -, dann ist eine religionsneutrale Philosophie nicht
schon das Resultat der bisherigen Vernunftgeschichte Europas, son-
dern vielmehr ein Projekt der Zukunft. Wenn die europiischen
Rationalitatsdiskurse durchgehend vom Christentum infiziert sind,
dann muss eine nichtreligiose Vernunft tiberhaupt erst gefunden
werden. Vielleicht aber ist das Ziel dann gar nicht eine rein sakulare
Philosophie, da diese ja immer schon ein Moment der christlichen
Geschichte wire, sondern eine polyreligios sensible Vernunft. Die
Suche nach einer universalen und globalen Philosophie wire dann
die Aufgabe eines interkulturellen Diskurses, der zudem interreligios
gefithrt werden muss. Auf diesen Sachverhalt hat jiingst Jiirgen Ha-
bermas hingewiesen.

29

- am 13.01.2026, 10:17:08.


https://doi.org/10.5771/9783495993033-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

