
 

II. Elemente einer Theorie des Heroischen 

 
Eintagswesen! Was ist ein Jemand? Was ein 
Niemand? Schattens Traum der Mensch! Aber 
wenn Glanz gottgegeben kommt, ist strahlendes 
Licht auf den Männern und versöhnt das Leben. 
PINDAR, SIEGESLIEDER1 

 
 
 
Im nun folgenden theoretischen Teil der Arbeit soll nicht etwa der Versuch un-
ternommen werden, eine vollständige Theorie des Heroischen zu entwickeln, die 
wegen der Vielfalt relevanter Phänomene als solche ohnehin kaum realisierbar 
sein dürfte. Vielmehr wird es darum gehen, einzelne grundlegende Aspekte zur 
Terminologie, zur Semantik und zur Medialisierung von Held und Heldentum 
herauszuarbeiten und, wo möglich, zu verallgemeinern. Der Held wird dabei 
nicht auf seine literarische Funktion als Hauptfigur reduziert, gleichwohl erfolgt 
die Annäherung nicht losgelöst von der Beobachtung, dass er schon immer auch 
im Fokus der Literatur und der anderen Künste stand. Von den ersten Epen der 
griechischen Antike bis in die unmittelbare Gegenwart kam Helden medienüber-
greifend eine zentrale Bedeutung zu, wobei langlebige Traditionen und Kontinu-
itäten neben Transformationen und Brüchen stehen. Da es sich bei dem Heroi-
schen demnach um ein Phänomen der longue durée handelt, soll die literatur- 
und kulturwissenschaftliche Perspektive dieser Arbeit sowohl historisch spezifi-
sche als auch strukturelle Elemente erfassen. 

                                                           
1  PINDAR: Siegeslieder, hrsg. v. Dieter BREMER, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-

gesellschaft 1992. S. 191. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

1. DIE FIGUR DES HELDEN 
 
Will man sich über das Heroische verständigen, kommt man an der Figur des 
Helden nicht vorbei. In unzähligen, teils auch stark divergierenden Darstellun-
gen der Künste und Medien werden heroischen Tugenden konkrete figürliche 
Formen verliehen, werden Abstrakta wie Mut, Stärke und Exzeptionalität gleich-
sam anthropomorphisiert. Als verehrter Repräsentant der Werte und Ideale einer 
Gemeinschaft ist der Held im Sinne Helmut Plessners eine „gestalthafte Mitte“, 
eine Projektions- und Bezugsfigur sozio-kultureller Gruppen.2 Plessners Überle-
gung weiterführend, beschreibt Hans-Georg Soeffner den Helden als ein Kollek-
tivsymbol, das in seiner „figurative[n] Gestalt“ integrativer Bestandteil von My-
then und Erzählungen ist.3 Beim Nachdenken über das Heroische drängen sich 
unweigerlich archetypische Figuren wie Achill, Herkules, der Cid, Roland, Sieg-
fried oder Jeanne d’Arc in ihrer körperlichen Gestalt auf. Die Spezifik ihrer Fi-
gürlichkeit, d.h. ihr Wuchs, ihre Haltung oder ihre Physiognomie, lässt charak-
terliche Eigenschaften wie Mut, Entschlossenheit und Opferbereitschaft erken-
nen, der Körper ist Manifestationsort des Heroischen. Es überrascht vor diesem 
Hintergrund kaum, dass die antike Vorstellung der Entsprechung von edlem 
Gemüt und edlem Erscheinungsbild (kalokagathia) besonders in traditionellen 
Heldennarrativen, etwa der mittelalterlichen Epik, häufig aufgegriffen wurde.  

Als figürliches Korrelat zu ethisch-moralischen Abstrakta versinnbildlichen 
Helden die Werte, Ideale und Wunschvorstellungen einer Verehrergemeinschaft. 
Sie stellen menschliche Reflexionsfiguren dar, die sich, wenngleich als fiktiona-
le Idealtypen, immer durch eine gewisse Ebenbildlichkeit zum Menschen aus-
zeichnen. Grob vereinfacht ließe sich sagen, dass die Menschen in den unter-
schiedlichen Figuren des Helden jeweils das zur Anschauung bringen, was ihrer 
eigenen historisch und kulturell veränderlichen Lebens- und Vorstellungswelt 
entspricht. Wenn sich Menschen ihre Helden schaffen, blicken sie gleichsam auf 
ihr zum Ideal vergrößertes Spiegelbild. Damit der in diesem Sinne als anthropo-
logisches Wunschbild beschreibbare Held dem Publikum zur Identifikation und, 
mittelbar, zur mimetischen Aneignung, zu Imitation und Emulation dienen kann, 
darf er jedoch nicht zu sehr entrückt sein. Das heroische Antlitz im Spiegel muss 
immer noch Züge des menschlichen Betrachters tragen. Die Notwendigkeit der 

                                                           
2  PLESSNER, Helmuth: Gesammelte Schriften. Macht und menschliche Natur, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp 1981. S. 48. 
3  SOEFFNER, Hans-Georg: „Überlegungen zur Soziologie des Symbols und des Rituals“, 

in: WULF, Christoph und Jörg ZIRFAS (Hrsg.): Die Kultur des Rituals. Inszenierun-
gen, Praktiken, Symbole, München: Fink 2004, S. 149–176. Hier S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 41 
 

 

Figürlichkeit des Helden, dem im Gegensatz zu anderen positiv besetzten Aus-
nahmegestalten, wie etwa den deutlich entrückteren Götter- und Heiligenfiguren, 
stets auch eine im weitesten Sinne pädagogische Vorbild- und Modellfunktion 
zukommt, lässt sich so auch auf einer pragmatischen Ebene fassen. Zum histo-
risch wirksamen Vorbild wird nur, wer gleichzeitig als Ausnahmegestalt Be-
wunderung hervorruft und als Identifikationsfigur Imitation ermöglicht.4  

Wie in der Folge dieser Studie gezeigt werden soll, ist das Spannungsver-
hältnis von Idealität und Lebensweltlichkeit, von Distanz und Nähe in vielerlei 
Hinsicht charakteristisch für die literarische Konstruktion von Figuren des Hero-
ischen. Obwohl Helden, wie Susan Neiman jüngst bemerkt hat, häufig als „Gi-
ganten“ und „überlebensgroße Gestalten“ vorgestellt werden,5 zeichnen sich die 
meisten wirkungsmächtigen Heldenfiguren bei näherer Betrachtung durch eine 
deutlich labilere Konstitution aus. Neben der exzeptionellen Handlungsmacht 
und Stärke kennzeichnen die Helden demnach einzelne Schwächen, Spannungen 
und Konflikte, die oft auch figürlich-körperlich zum Ausdruck gelangen. Die 
Ferse des Achilles und die verletzliche Stelle zwischen Siegfrieds Schulterblät-
tern verdeutlichen den Zusammenhang im Bereich von Mythos und Sage. Ohne 
an dieser Stelle zu weit vorausgreifen zu wollen, sei festgehalten, dass es gerade 
auch die ambivalente Bestimmung ist, die als ein zentrales Strukturmerkmal des 
Heroischen beschrieben werden kann. Im Folgenden soll jedoch zunächst einmal 
verständlich gemacht werden, wieso eine wissenschaftliche Bestimmung des 
Heldenbegriffs bislang auf so große Schwierigkeiten stieß. 
 
1.1 Konzeptionelle und terminologische Schwierigkeiten  
 
‚Held‘ bzw. ‚Heldin‘ ist einer jener Begriffe, deren Bedeutungsgehalt sich 
scheinbar unmittelbar erschließt.6 Zu universell ist seine Verankerung im kol-

                                                           
4  Christian Ronning systematisiert diverse psychologische, soziale und mediale Dyna-

miken der Konstruktion von Identifikationsfiguren. Vgl. RONNING, Christian: „Sozia-
le Identität - Identifikation - Identifikationsfigur. Versuch einer Synthese“, in: ALAND, 
Barbara, Johannes HAHN und Christian RONNING (Hrsg.): Literarische Konstituie-
rung von Identifikationsfiguren in der Antike, Tübingen: Mohr 2003, S. 233–251. 

5  NEIMAN, Susan: „Helden der Aufklärung“, Moralische Klarheit: Leitfaden für er-
wachsene Idealisten, Hamburg: Hamburger Edition 2010, S. 411–454. Hier S. 411. 

6  An dieser Stelle sei noch einmal daran erinnert, dass für die Arbeit prinzipiell das ge-
nerische Maskulinum gilt. Sofern nicht näher gekennzeichnet, sind in Bezug auf all-
gemeine Aspekte des Heroischen sowohl männliche wie weibliche Figuren gemeint. 
Gender ist – was am konkreten Einzelfall gezeigt werden soll – darüber hinaus aber 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

lektiven Imaginären der Kulturen, zu selbstverständlich wird er im alltäglichen 
Sprachgebrauch benutzt, zu figürlich konkret sind schließlich die Bilder, die sei-
ne Verwendung hervorruft, um weitere Erklärungen des Begriffs, zudem wissen-
schaftlicher Natur, erforderlich wirken zu lassen. Dabei lässt sich bereits durch 
einen flüchtigen Blick in die Schriften einiger exponierter Theoretiker des Hero-
ischen unschwer erkennen, welche begriffliche und auch konzeptionelle Un-
schärfe, teilweise gar Paradoxalität, den Helden trotz aller vordergründigen 
Klarheit der Umrisse in Wahrheit auszeichnet.  

Für G.W.F. Hegel, der in seinen Vorlesungen über die Ästhetik (1835) die si-
cherlich einflussreichste Theorie des Heroischen entworfen hat, ist der Held der 
Inbegriff unabhängiger Machtfülle und Handlungsbereitschaft – Eigenschaften, 
die seiner Meinung nach besonders in mythischen Figuren der Vormoderne wie 
Herkules, Achill oder dem Cid ihren Ausdruck fanden, daneben aber auch im 
Selbstverständnis antiker, mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Herrscher und 
sozialer Eliten historische Realität besaßen. Heroen wie Herkules oder Achill 
sind für ihn  

 
„Individuen, welche aus der Selbständigkeit ihres Charakters und ihrer Willkür heraus das 
Ganze einer Handlung auf sich nehmen und vollbringen und bei denen es daher als indivi-
duelle Gesinnung erscheint, wenn sie das ausführen, was das Rechte und Sittliche ist.“7 
 
Obwohl der Held im strengen Sinne allein dem eigenen Gesetz folge, so eine 
zentrale These Hegels, realisiere er dennoch auch die Werte und Normen der 
Gemeinschaft. Dies verleihe seinen Handlungen stets auch eine politische Di-
mension. Der Cid ziehe zwar aus Sorge um persönliche Ehre und Ruhm in den 
Krieg, sichere durch seine eigenmächtigen Handlungen aber gleichzeitig auch 

                                                           
natürlich eine Kategorie, die im Untersuchungszeitraum zur Profilierung unterschied-
licher Formen des Heroischen genutzt wurde. 

7  HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen über die Ästhetik, Bd. 1, Frankfurt: 
Suhrkamp 1970. S. 243–245. Eine exzellente Zusammenfassungen von Hegels Theo-
rie des Heroischen gibt Josef Früchtl in seiner kulturtheoretischen Studie über ver-
schiedene Subjektivitätskonzeptionen der Moderne und deren populärkulturelle Mani-
festationen in den Filmgenres Western, Thriller und Science-Fiction: FRÜCHTL, Josef: 
Das unverschämte Ich: eine Heldengeschichte der Moderne, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2004. Insbes. S. 67–83. Dietmar Voss fasst in einem Aufsatz über populär-
kulturelle Heldenkonstuktionen der Moderne ebenfalls die wichtigsten Elemente der 
Position Hegels anschaulich zusammen: VOSS, Dietmar: „Heldenkonstruktionen: Zur 
modernen Entwicklungstypologie des Heroischen“, in: KulturPoetik (2011), S. 181–
202. Insbes. S. 186–189. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 43 
 

 

die Interessen der Gemeinschaft. Wenn Hegel in der Figur des Helden deshalb 
wie in keiner anderen Figur sonst das Individuelle und das Allgemeine zur De-
ckung gebracht sieht, heißt dies jedoch nicht, dass der im Helden sich manifes-
tierenden Einheit keine Spannungen zugrunde lägen, im Gegenteil: Gerade im 
Helden treffen divergierende Handlungsmaximen aufeinander, die Einheit von 
Partikular- und Allgemeinwillen muss von ihm durch das Lösen von Konflikten 
immer erst prozessual hergestellt werden. Was dem vormodernen Menschen 
noch häufig gelang, so Hegel weiter, bleibe dem modernen Individuum zuse-
hends verwehrt. In den „prosaische[n] Zustände[n]“8 des bürgerlichen Zeitalters 
mit seiner Tendenz zur Individualisierung und Vereinzelung bei gleichzeitiger 
Demokratisierung und Egalisierung ist für ihn die heroische Einheit des hand-
lungsmächtigen Individuums außer in den Extremerfahrungen von Krieg und 
Revolution nicht mehr real lebbar.9 „Das Interesse nun aber und Bedürfnis solch 
einer wirklichen, individuellen Totalität und lebendigen Selbständigkeit wird 
und kann uns nie verlassen“,10 konstatiert Hegel weiter und hebt damit hervor, 
dass die Sehnsucht nach Heldenfiguren gerade in der entzauberten Moderne be-
sonders ausgeprägt sei. Als höchst ambivalente kulturelle Konstruktionen, so die 
Pointe, bevölkerten Helden nun vornehmlich die imaginären Welten von Kunst 
und Medien. 

                                                           
8  Ebd. S. 253. 
9  Mit dem Ende des Ancien Régime verliert eine Jahrhunderte alte, aristokratisch ge-

prägte Kultur des Heroischen deutlich an Einfluss und Bedeutung. Das moderne Indi-
viduum ist in der Folge zwar mehr denn je auf sich gestellt und dadurch potentiell he-
roischer Akteur, gleichzeitig droht es unter der Last der individuellen Möglichkeiten 
und Verantwortungen zu zerbrechen. Die Kunst der Romantik und des Realismus, 
beispielsweise Gustave Flauberts Roman L’Éducation sentimentale von 1869, bringt 
diese Spannung deutlich zum Ausdruck. Ein interessanter Typus der romantischen Li-
teratur, der sich gerade vor dem Hintergrund der skizzierten Umbrüche erschließt, ist 
der „aristokratische Paria“, ein mit der bürgerlichen Gesellschaft sowie dem eigenen 
Stand in Widerspruch lebender Einzelgänger. Vgl. dazu KRÖMER, Wolfram: „Der 
aristokratische Paria als typischer Held romantischer Literatur“, in: PETERS, Mi-
chaela und Christoph STROSETZKI (Hrsg.): Interkultureller Austausch in der Romania 
im Zeichen der Romantik, Bonn: Romanistischer Verlag 2004, S. 21–30. Für einen 
guten Überblick über die ambivalenten literarischen Heldenfiguren des 19. Jahrhun-
derts vgl. ferner: REILING, Jesko und Carsten ROHDE (Hrsg.): Das 19. Jahrhundert 
und seine Helden. Literarische Figurationen des (Post-)Heroischen, Bielefeld: 
Aisthesis 2011.  

10  HEGEL: Vorlesungen über die Ästhetik. S. 255. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Auch in der Heldentheorie Nikolas Luhmanns ist der Gedanke einer durch die 
heroische Figur sichtbar werdenden Paradoxie bestimmend.11 Allerdings gilt 
sein Augenmerk innerhalb der sozialpsychologisch grundierten Überlegungen 
zum Heroischen insbesondere der handlungsanleitenden Funktion, die Helden 
für ihr Publikum erfüllen. Was er als „Paradoxie der Konformität durch Abwei-
chung“ bezeichnet,12 ist die Einsicht, dass der Held, indem er zur Imitation mo-
tiviert, Konformität produziert, obwohl sein eigenes Verhalten stets von der 
Norm abweicht. Der Held zeichnet sich für Luhmann dadurch aus, dass er die 
Grenzen des Allgemeinen und Gewöhnlichen hin zum Individuellen und Außer-
gewöhnlichen durchbricht. Durch seine Vorbildfunktion wird das Außergewöhn-
liche jedoch unmittelbar zum Maßstab des Gewöhnlichen – zu einer Norm, die 
allgemeine Akzeptanz besitzt und zum Richtwert der Nachahmung wird. Zusätz-
lich ergibt sich für den Helden auch im Selbstbezug ein paradoxes Verhältnis: 
Will er seiner außergewöhnlichen Rolle dauerhaft gerecht werden, reicht es 
nicht, auf in der Vergangenheit Geleistetes zurückzuverweisen. Der selbstgesetz-
te Standard muss mindestens bestätigt, dem Gesetz einer unabschließbaren emu-
lativen Logik folgend im Idealfall sogar immer wieder aufs Neue übertroffen 
werden. Die außeralltägliche Tat von gestern ist dadurch weniger eine Stütze als 
eine potentielle Bedrohung für den Helden: Ihr vergangener Glanz überstrahlt 
seine Gegenwart, wenn es ihm nicht gelingt, den Anspruch nach heroischer Au-
ßergewöhnlichkeit durch neue Taten zu bestätigen.13  

                                                           
11  Luhmann entwickelt seine fragmentarische Theorie des Heroischen anhand vieler lite-

rarischer Beispiele in der Schrift Die Autopoiesis des Bewußtseins. Vgl. LUHMANN: 
Die Soziologie und der Mensch. S. 55–112. Insbes. S. 92–109. 

12  Ebd. S. 95. (Kursiv im Original) 
13  Wie sich an besonders erfolgreichen heroischen Mythen und Sagen wie der Ilias, den 

Nibelungen oder dem Legendenkreis um Jeanne d’Arc ablesen lässt, ist ein früher Tod 
angesichts dieser heroismusinternen Destabilisierungsdynamik das vielleicht sicherste 
Mittel, durch das ein Held dem drohenden Scheitern an den selbstgesetzten Maßstä-
ben entgehen kann. Selten sind die Beispiele von ungebrochenen Heldenfiguren in 
höherem Alter. Corneilles Le Cid bringt die Last, die der heroische Anspruch bedeu-
ten kann, gut zum Ausdruck. Rodrigue ahnt, dass er sich als Held nie auf dem bereits 
Geleisteten ausruhen kann, vielmehr muss er dieses immer wieder überbieten und mit 
anderen Heldenfiguren konkurrieren: „Faut-il combattre encor mille et mille rivaux, / 
Aux deux bouts de la terre étendre mes travaux, / Forcer moi seul un camp, mettre en 
fuite une armée, / Des Héros fabuleux passer la renommée ?“, fragt er deshalb in sei-
nem letzten längeren Monolog des Stücks. Vgl. CORNEILLE, Pierre: Œuvres com-
plètes, Bd. 1, hrsg. v. Georges COUTON, Paris: Gallimard 1980. S. 776. Der Tod des 
Helden wurde von den verschiedenen Künsten immer wieder als Motiv aufgegriffen, 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 45 
 

 

Der Kultursoziologe Bernhard Giesen, der im Bereich der Geistes- und Sozial-
wissenschaften in der jüngeren Vergangenheit neben Josef Früchtl und Herfried 
Münkler14 wohl am prominentesten und substantiellsten zum Phänomen des He-
roischen gearbeitet hat, macht ebenfalls wiederholt deutlich, dass er den Helden 
als eine in hohem Grade ambivalente Figur des kollektiven Imaginären, insbe-
sondere des kollektiv Erinnerten, versteht. In seiner kultursoziologischen Studie 
Triumph and Trauma (2004) untersucht er den Konstruktionscharakter von Hel-
denfiguren sowie die diversen, zumeist sakralen, Funktionen, die sie für Gesell-
schaften erfüllen, wobei er eine „deep ambivalence of heroism“ konstatiert. Die-
se Ambivalenz sieht er allerdings weniger in der figurinternen Spannung zwi-
schen individuellen und allgemeinen Handlungsmaximen oder in der Paradoxie 
von Abweichung und Normerfüllung, als vielmehr in den divergierenden Per-
spektiven, die externe Gemeinschaften auf die Figur des Helden haben können:  

 
„What insiders revere as the embodiment of the sacred is considered by outsiders as ridic-
ulous, crazy, mad or even horrible and demonic. Viewed from outside, the heroic revolu-
tionary, the martyr, the suicide bomber is a terrorist, a madman, a criminal.“15  

                                                           
vgl. dazu beispielsweise im Kontext der französischen Malerei des späten 18. und 
frühen 19. Jahrhunderts: LINDSAY, Jack: Death of the hero: French painting from 
David to Delacroix, London: Studio Books 1960. Ebenso für den angelsächsischen 
Kontext: WOLF, Katja: Zum Sterben schön. Heldentum und Heldentod in der anglo-
amerikanischen Schlachtenmalerei um 1800, Königstein: Helmer 2007. 

14  Herfried Münkler hat die fächerübergreifende Debatte zum Heroischen vor allem mit 
seiner These von „heroischen“ und „postheroischen Gesellschaften“ maßgeblich mit 
beeinflusst. Vgl. MÜNKLER, Herfried: „Heroische und postheroische Gesellschaften“, 
in: Merkur: deutsche Zeitschrift für europäisches Denken 61/8/9 (2007), S. 742–752. 

15  GIESEN, Bernhard: Triumph and Trauma, Boulder: Paradigm 2004. S. 18. Auf den 
Zusammenhang von Heldentum und Terrorismus weist auch Hans-Ulrich Gumbrecht 
hin: GUMBRECHT, Hans Ulrich: „Don Quijote oder der moderne Held als Terrorist“, 
in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), S. 872–
879. Für weitere Publikationen, in denen sich Bernard Giesen mit dem Heroischen 
auseinandersetzt, vgl. GIESEN, Bernhard: „Tales of Transcendence: Imagining the 
Sacred in Politics“, in: GIESEN, Bernhard und Daniel ŠUBER (Hrsg.): Religion and 
politics: Cultural perspectives, Leiden: Brill 2005, S. 93–137.; GIESEN, Bernhard: 
Zwischenlagen: das Außerordentliche als Grund der sozialen Wirklichkeit, Weilers-
wist: Velbrück 2010.; GIESEN, Bernhard: „Die Aura des Helden: eine symbolge-
schichtliche Skizze“, in: HONER, Anne (Hrsg.): Diesseitsreligion: zur Deutung der 
Bedeutung moderner Kultur ; Hans-Georg Soeffner zum 60. Geburtstag, Konstanz: 
Universitäts-Verlag 1999, S. 437–444. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Für die gleiche außergewöhnliche Handlung könne eine Figur von einer Gruppe 
als Held, von einer anderen Gruppe dagegen als Verrückter oder Krimineller 
bewertet werden.16 Neben der Leistung bzw. der Tat ist für Giesen damit immer 
auch die Anerkennung und Zuschreibung durch Verehrergemeinschaften ent-
scheidend mit dafür verantwortlich, ob eine Figur als Held gilt oder nicht.17 Zu-
sätzlich zu den strukturellen Ähnlichkeiten, die er zwischen den Figuren Held 
und Täter sieht, hebt Giesen auch „a profound ambivalence in the relationship 
between victims and heroes, triumph and trauma“ hervor.18 Insbesondere vor 
dem Hintergrund der deutschen Nachkriegsgeschichte zeigt er, dass im kol-
lektiven Imaginären aus vormaligen Helden rasch Opfer werden können, wobei 
mitunter beide Figuren Identität und soziale Kohäsion stiftende Funktionen für 
Gemeinschaften erfüllen.19  

                                                           
16  „Heldennarrative“, so fasst auch Ulrich Bröckling seine Überlegungen zur paradoxen 

Grundspannung des Helden zusammen, „polarisieren: Man mag ihre Protagonisten 
verehren oder hassen, bewundern oder verlachen – nur gleichgültig kann man ihnen 
gegenüber nicht sein.“ BRÖCKLING, Ulrich: „Negationen des Heroischen - ein typolo-
gischer Versuch“, in: helden.heroes.héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3/1 
(2015), S. 9–13. Hier S. 9.  

17  Auf diesen Zusammenhang macht auch Orrin E. Klapp aufmerksam: KLAPP, Orrin E.: 
„Heroes, Villains and Fools, as Agents of Social Control“, in: American Sociological 
Review 19/1 (1954), S. 56–62. 

18  GIESEN: Triumph and Trauma. S. 2. 
19  Das Erinnern an die Opfer des Nationalsozialismus aber auch an die Helden des Wi-

derstands hat Giesen zufolge die kollektive deutsche Identität nach 1945 ganz wesent-
lich geprägt. Zum Spannungsverhältnis zwischen Heroisierung und Viktimisierung 
vgl. auch die im Grenzbereich der Disziplinen Literaturwissenschaft, Soziologie, 
Anthropologie und Psychologie angesiedelte Studie: APOSTOLIDÈS, Jean-Marie: 
Héroïsme et victimisation : une histoire de la sensibilité, Paris: Cerf 2011. Die essay-
istische Abhandlung unternimmt den Versuch, die westliche Kulturgeschichte, und 
dabei insbesondere jene Frankreichs, als eine politische, soziale und geistige Konfigu-
ration zu beschreiben, die durch eine konfliktreiche Dialektik der beiden Prinzipien 
héroïsme und victimisation in einer kreativen Dynamik gehalten wird. Eine dezidiert 
literaturwissenschaftliche Perspektive auf das Thema bietet ferner: MOESCHL, Peter: 
„Das Opfer als Held. Zur Ambivalenz der Viktimisierung“, in: Weimarer Beiträge 
49/3 (2003), S. 445–450. Für die wechselvolle Zuschreibung von Helden- und Opfer-
rollen im Kontext des deutschen Volkstrauertages vgl. KAISER, Alexandra: Von Hel-
den und Opfern: eine Geschichte des Volkstrauertags, Frankfurt: Campus 2010. Einen 
noch weiteren historischen Bogen spannen Jörg Koch und Martin Sabrow: KOCH, 
Jörg: Von Helden und Opfern. Kulturgeschichte des deutschen Kriegsgedenkens, 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2013.; SABROW, Martin: „Heroismus 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 47 
 

 

Was bereits durch diese knappe Skizze dreier ganz unterschiedlicher theoreti-
scher Zugänge zum Heroischen deutlich sichtbar wurde, ist die Tatsache, dass 
die Bestimmung des Helden alles andere als unproblematisch ist. Der Begriff 
des Helden ist, wie in den nun folgenden Abschnitten genauer erörtert werden 
soll, gleichzeitig semantisch indeterminiert und normativ überdeterminiert. 

 
1.1.1 Semantische Indeterminiertheit  
In seinem Buch Le mythe du Héros ou le desir d’être dieu (1970), einer antholo-
gisch konzipierten Studie zu unterschiedlichen Ausprägungen westlicher, spezi-
ell französischer, Heldenmythen von der Antike bis zum 20. Jahrhundert, be-
klagt Philippe Sellier eingangs die semantische Unschärfe des Helden-Begriffs: 
„Nos mots les plus beaux s’usent ! Héros est de ceux-là. Comme apôtre, 
amour… il est traîné dans toutes les foires de la vie, avili, dépossédé de sa riche 
signification.“20 Man muss dem nostalgischen Lamento, demzufolge der Begriff 
seinen Bedeutungsverfall durch neuere Tendenzen der Kommerzialisierung und 
der Popularisierung erlitten habe, nicht unbedingt beistimmen, um sein analyti-
sches Potential in Bezug auf die problematische Semantik des Heldenbegriffs zu 
nutzen. Dass sich gerade auch aus den „Bedeutungsüberschüssen und Imaginati-
onspotenzialen […] der besondere Wirkungsgrad und die Suggestivität des He-
roischen [ergeben]“, ist ein Gedanke, der der Erforschung des Heroischen im 
Kontext des Freiburger Sonderforschungsbereichs 948 „Helden – Heroisierun-
gen – Heroismen“ zugrunde liegt und auch für diese Arbeit forschungsleitende 
Funktion hat.21 Die semantischen Überschüsse, die sich in Bezug auf das Heroi-
sche beobachten lassen, wurden aber auch zuvor schon vereinzelt mit Recht 
durch die Polysemie des Heldenkonzepts erklärt. Lucien Braun etwa weist mit 
Blick auf die literarhistorische Diachronie darauf hin, dass „le concept de héros 
ne désigne pas une continuité sémantique“.22 Auch bei einer Durchsicht ver-
schiedener Wörterbücher und Lexika wird deutlich, dass die semantische Un-

                                                           
und Viktimismus. Überlegungen zum deutschen Opferdiskurs in historischer Perspek-
tive“, in: Potsdamer Bulletin für zeithistorische Studien 43/44 (2008), S. 7–20.  

20  SELLIER: Le mythe du héros ou le désir d’être dieu. S. 13. (Kursiv im Original) 
21  Leitgedanken des Sonderforschungsbereichs sind in folgendem Aufsatz zusammenge-

fasst: HOFF, Ralf von den u. a.: „Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transforma-
tionen und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangs-
punkte des Sonderforschungsbereichs 948“, in: helden.heroes.héros. E-Journal zu 
Kulturen des Heroischen 1 (2013), S. 7–14. Hier S. 12. 

22  BRAUN, Lucien: „Polysémie du concept de héros“, in: HEPP, Noémi und Georges 
LIVET (Hrsg.): Héroïsme et création litteraire sous les règnes d’Henri IV et de Louis 
XIII, Paris: Klincksieck 1974, S. 19–28. Hier S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

schärfe des Heldenbegriffs zu groß ist, um diesen auf eine Bedeutung festzule-
gen:  

Im Historischen Wörterbuch der Philosophie werden für das Lemma „Held, 
Heros“ noch auf recht übersichtliche Art zwei Gegenstandsbereiche voneinander 
abgegrenzt: ein erster, der semantisch auf den altgriechischen Begriff des ἥρως 
zurückgeht, welcher seit Homers Ilias die Bedeutung „Herr, Kämpfer, Krieger“ 
trage, in der Odyssee aber auch „alte und ehrwürdige Männer“ bezeichne und 
damit insgesamt auf Figuren bezogen sei, die – so auch in Hesiods Vorstellung 
einer mythisch-vorhistorischen Heroenzeit – „den Charakter von Halbgöttern“ 
besitzen. Der zweite Bereich, der seit der Neuzeit, so etwa in den Schriften Gi-
ordano Brunos und Spinozas, die geistig-künstlerische Dimension betone, sehe 
den Helden weniger als rüstigen Tatmenschen, sondern als „Ästheten und Philo-
sophen“, ab dem 18. Jahrhundert dann auch verstärkt als „Genie“. Zu diesem 
zweiten Gegenstandsbereich des Begriffs gehören für das Historische Wörter-
buch der Philosophie des Weiteren diverse Formen der Willenskraft, der Opfer-
bereitschaft und der Hingabe an ein Ideal – Vorstellungen von Heldentum, die in 
unterschiedlicher Grundierung beispielsweise im Werk von Autoren wie Johann 
Gottlieb Fichte, Thomas Carlyle, Friedrich Nietzsche, Max Scheler und Ernst 
Jünger zu finden seien. Trotz der durchaus signifikanten Unterschiede der beiden 
semantischen Bereiche ist eine große Schnittmenge bezüglich der außergewöhn-
lichen Stärke und Tugendhaftigkeit der Heldenfigur in der Definition des Wör-
terbuchs klar zu erkennen.23 Keinerlei Erwähnung findet jedoch die ebenfalls 
seit der Neuzeit verbreitete Bedeutung des Begriffs im Sinne eines Protagonis-
ten, einer mitunter durchaus ‚unheroischen‘ Hauptfigur eines literarischen oder 
auch kinematografischen Werkes.24  

Der Grand Robert de la langue française liefert zum Lemma „héros“ zwar na-
turgemäß keine philosophisch perspektivierte Geschichte des Begriffs, grenzt 
dafür aber folgende vier Gegenstandsbereiche sehr differenziert voneinander ab: 

 
 

                                                           
23  Vgl. RITTER, Joachim (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 3, Ba-

sel: Schwabe 1974. S. 1043–1049. 
24  Für eine Abgrenzung der Begriffe Held, Protagonist, Antiheld und Antagonist vgl. 

WULFF, Hans J.: „Held und Antiheld, Prot- und Antagonist: zur Kommunikations- 
und Texttheorie eines komplizierten Begriffsfeldes; ein enzyklopädischer Aufriss“, in: 
KRAH, Hans und Claus-Michael ORT (Hrsg.): Weltentwürfe in Literatur und Medien: 
phantastische Wirklichkeiten - realistische Imaginationen, Kiel: Ludwig 2002, 
S. 431–448. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 49 
 

 

• „Demi-dieu ; homme célèbre divinisé (dans l’Antiquité) 
• Celui qui se distingue par ses exploits ou un courage extraordinaire (particulièrement 

dans le domaine des armes)  
• Homme digne de l’estime publique, de la gloire par sa force de caractère, son génie, son 

dévouement total à une cause, une œuvre 
• Personnage principal (d’une œuvre littéraire, dramatique, cinématographique…)“25 

 
Wie unschwer zu erkennen ist, decken sich die beiden erstgenannten Definitio-
nen mit dem vornehmlich kriegerisch konnotierten Gegenstandsbereich der ers-
ten Definition aus dem Historischen Wörterbuch der Philosophie, während die 
dritte Definition den Bereich des geistigen Heldentums benennt, der den zweiten 
Teil der Definition im Historischen Wörterbuch der Philosophie maßgeblich 
ausmacht. Die vierte Definition trägt dagegen nicht zu einer weiteren Binnendif-
ferenzierung der Vorstellungen von heroischer Größe und Vorbildhaftigkeit bei, 
sondern erfasst die funktionale Dimension des Helden als Hauptfigur.  

Es ist aber nicht nur die im westeuropäischen Kulturkreis im späteren 17. 
Jahrhundert einsetzende Öffnung des Begriffs in seinen emphatisch-moralischen 
und seinen literarisch-funktionalen Bedeutungsbereich,26 die es schwierig macht, 
zum ‚Wesen‘ oder zur ‚Essenz‘ des Heroischen vorzudringen. Selbst wenn man 
die semasiologische Perspektive aufgibt und sich ausschließlich auf das ur-
sprüngliche, religiös und moralisch aufgeladene Konzept des Helden kon-
zentriert, das seit der Antike für außergewöhnliche Individuen steht, werden die 
definitorischen Schwierigkeiten nicht signifikant kleiner. Jede Kultur und jede 
Epoche, die einen Begriff des Heroischen hat, verhandelt diesen aufs Neue, in-
dem sie die Vorstellung vom Helden mit den Normen und Werten abgleicht, die 
für ihre spezifische historische Konstellation bestimmend sind. „[L]a catégorie 
de l’héroïsme“, konstatiert Daniel Roche treffend, „est versatile, poreuse, chan-

                                                           
25  Vgl. ROBERT, Paul: Le grand Robert de la langue française, Bd. 3, Paris: Diction-

naires Le Robert 2001. S. 1786–1788. 
26  In Frankreich vollzieht sich die semantische Weitung des Begriffs etwa ab der Mitte 

des 17. Jahrhunderts, in England und Deutschland erst ab dem späten 17. bzw. dem 
frühen 18. Jahrhundert. Vgl. dazu die grundlegende Studie von Herbert Kolb: KOLB, 
Herbert: „Der Name des ‚Helden‘: Betrachtungen zur Geltung und Geschichte eines 
Wortes“, in: SCHIRMER, Karl-Heinz und Bernhard SOWINSKI (Hrsg.): Zeiten und 
Formen in Sprache und Dichtung, Köln: Böhlau 1972, S. 384–406. Manfred Pfister 
zeichnet den Bedeutungswandel des Begriffs hero mit vergleichbaren Ergebnissen für 
den englischen Sprachgebrauch nach: PFISTER, Manfred: „Helden-Figurationen der 
Renaissance“, in: AURNHAMMER, Achim und Manfred PFISTER (Hrsg.): Heroen und 
Heroisierungen in der Renaissance, Wiesbaden: Harrassowitz 2013, S. 13–26. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

geante“.27 Und Ute Frevert stellt pointiert fest: „Mit den Wertideen wechseln 
auch die Helden. Was bleibt, ist der Begriff.“28 Attribute wie Größe, Stärke und 
Tugendhaftigkeit, mit denen Helden häufig umschrieben werden, weisen ihrer-
seits wieder eine durchaus wechselhafte Geschichte auf und müssen sorgfältig 
historisiert werden.29 Auch Texte wie beispielsweise Rousseaus Discours sur la 
vertu la plus nécessaire au héros, in dem der Literat und Philosoph 1751 in we-
nig kohärenter, mitunter gar tautologischer Manier versucht, zu einer zeitgemä-
ßen Definition heroischer Tugend zu kommen, sind dafür ein sprechendes Zeug-
nis: 

 
„L’Héroïsme est donc, de toutes les qualités de l’âme, celle dont il importe le plus aux 
Peuples que ceux qui les gouvernent soient revêtus. C’est la collection d’un grand nombre 
de vertus sublimes, rares dans leur assemblage, plus rares dans leur énergie, et d’autant 
plus rares encore que l’Héroïsme qu’elles constituent, détaché de tout intérêt personnel, 
n’a pour objet que la félicité des autres et pour prix que leur admiration.“30 

                                                           
27  ROCHE, Daniel: „L’héroïsme cavalier : fin XVIe siècle - début XVIIIe siècle“, in: Ca-

hiers parisiens 3 (2007), S. 371–381. Hier S. 372. 
28  FREVERT, Ute: „Vom heroischen Menschen zum ‚Helden des Alltags‘“, in: Merkur: 

Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), S. 803–812.  
29  Reinhart Koselleck betont in seinen Studien zur historischen Semantik auch die Span-

nungen zwischen historischer Einmaligkeit und sprachlicher Wiederholungsstruktur. 
Das Verhältnis asymmetrischer Gegenbegriffe wie Hellenen und Barbaren, Christen 
und Heiden, Mensch und Unmensch, die an der polemisch-konflikthaften Konstrukti-
on der Identität von kulturellen Gemeinschaften beteiligt sind, wird in der historischen 
Diachronie seiner Auffassung nach ständig transformiert, die einzelnen Begriffe be-
sitzen darüber hinaus aber auch einen strukturellen semantischen Kern. Dieses kom-
plexe semantisch-historische Modell kann helfen, um den Begriff des Helden (sowie 
seine asymmetrischen Gegenbegriffe des Feiglings, Bösewichts, Schurken, Verbre-
chers) durch die Geschichte zu verfolgen. Vgl. dazu KOSELLECK, Reinhart: Vergan-
gene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt am Main: Suhrkamp 
1992. Insbes. S. 211–259.  

30  ROUSSEAU, Jean-Jacques: Œuvres complètes, Bd. 2, hrsg. v. Bernard GAGNEBIN und 
Marcel RAYMOND, Paris: Gallimard 1964. S. 1264. Der vollständige Titel des wenig 
bekannten Textes, von dem Rousseau im avertissement schreibt, dass es sich um eine 
„Piéce […] très mauvaise“ handle, lautet: Discours sur cette question : Quelle est la 
vertu la plus nécessaire au héros et quels sont les héros à qui cette vertu a manqué ? 
Vgl. Ebd. S. 1262–1274. Für eine Überblicksdarstellung zu Rousseaus kritischer Aus-
einandersetzung mit dem Phänomen des Heroischen vgl. CAMERON, David R.: „The 
Hero in Rousseau’s Political Thought“, in: JHI 45/3 (1984), S. 397–419. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 51 
 

 

Die konstitutive Vagheit der Semantik des Heroischen lässt sich darüber hinaus 
auch daran ablesen, dass der Begriff des Helden selten trennscharf von anderen 
Begriffen abzugrenzen ist, mit denen Figuren mit ähnlichen Eigenschaften be-
zeichnet werden. Dies ist beispielsweise der Fall bei Begriffen wie ‚Retter‘, ‚Er-
löser‘, ‚Heiliger‘ oder ‚Märtyrer‘.31 Und selbst die Begriffe ‚Herrscher‘ und 
‚Gott‘ wurden und werden immer wieder mit jenem des Helden enggeführt. Für 
Thomas Carlyle, dessen im Mai 1840 in London gehaltene Vorlesungen On he-
roes, hero-worship and the heroic in history bis heute eine der einflussreichsten 
Theorien des Heroischen darstellen, manifestiert sich der Held bezeichnender-
weise in sechs verschiedenen Typen. Er unterscheidet „The Hero as Divinity“, 
„The Hero as Prophet“, „The Hero as Poet“, „The Hero as Priest“, „The Hero as 
Man of Letters“ und „The Hero as King“, wobei er sowohl fiktionale Figuren 
der Mythologie und der Religion, als auch historische Persönlichkeiten wie Dan-
te, Luther, Rousseau, Cromwell und Napoleon einbezieht.32 Herrschte also be-
reits im 19. Jahrhundert eine große Bedeutungsvielfalt bezüglich des Heldenbe-
griffs, scheint diese Tendenz heute sogar noch stärker ausgeprägt. Der unter der 
Herausgeberschaft von Karl Heinz Bohrer und Kurt Scheel 2009 veröffentlichte 
Merkur-Band Heldengedenken: über das heroische Phantasma, an dem viele re-
nommierte Forscher der geisteswissenschaftlichen Disziplinen beteiligt sind, 
verdeutlicht anhand eines breiten Spektrums an Fragestellungen eindrucksvoll, 
unter welchen vielfältigen Vorzeichen Helden in unterschiedlichen historischen 

                                                           
31  Dies lässt sich in jüngerer Vergangenheit an den Debatten ablesen, die sich nach dem 

Tod Nelson Mandelas im Dezember 2013 in den Medien entwickelten. So wurde etwa 
in der tageszeitung am 06.12.2013 dafür argumentiert, Mandela als Helden und nicht 
als Heiligen zu bezeichnen: SCHWIKOWSKI, Martina: „Nachruf auf Nelson Mandela: 
Ein Held, kein Heiliger“, in: die tageszeitung (2013), http://www.taz.de/!128925/ (ab-
gerufen am 22.01.2014). Ähnlich äußerte sich der ehemalige deutsche Bundespräsi-
dent Horst Köhler in einem Gastkommentar der Zeit am 12.12.2013: KÖHLER, Horst: 
„Nelson Mandela: Ein Held, kein Heiliger“, in: Die Zeit (2013), http://www.zeit.de-
/2013/51/nelson-mandela-erinnerungen (abgerufen am 02.10.2014). 

32  Vgl. CARLYLE, Thomas: On heroes, hero-worship, and the heroic in history, hrsg. v. 
Michael Kenneth GOLDBERG, Berkeley: University of California Press 1993. Eine 
knappe Zusammenfassung von Carlyles Theorie des Heroischen, die heute mehr einen 
historischen als einen systematischen Wert hat, findet sich zusammen mit Angaben zu 
weiterführender Forschungsliteratur in CUMMING, Mark: The Carlyle encyclopedia, 
Madison: Fairleigh Dickinson University Press 2004. S. 359–362.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

und kulturellen Konstellationen gedacht wurde und heute noch gedacht wird.33 
Neben der insbesondere für die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts typischen 
Heldenfigur des Westerners, die in den Beiträgen von Josef Früchtl, Martin Seel 
und Karl Heinz Bohrer beleuchtet wird,34 finden sich, um nur einige Themen 
herauszugreifen, Aufsätze zu Helden des Alltags (Ute Frevert), zum Helden als 
Terroristen (Hans-Ulricht Gumbrecht), als Dichter und Denker (Siegfried Kohl-
hammer), als Dandy (Karin Westerwelle) und sogar als Teufel (Peter-André 
Alt).35 Wie die Herausgeber in ihrem Vorwort feststellen, sei der Held allgemein 
durch das „Unalltägliche“, die „Abweichung“ und den „Gestus“ der kühnen Tat 
charakterisiert,36 was ihn semantisch freilich nicht besser greifbar macht.  

Zusätzlich lässt sich in den vergangenen Jahrzehnten einerseits eine fast 
schon inflationäre Verwendung des Heldenbegriffs im Bereich des Sports,37 an-
dererseits ein zunehmend ironisch gebrochener Umgang beobachten. Neben 
‚WM-Helden‘, ‚Pokal-Helden‘ und ‚Elfmeter-Helden‘ bereichern denkbar unhe-
roische Protagonisten wie beispielsweise die von Dustin Hoffman gespielte Ver-
lierer-Figur aus Stephen Frears Film Accidental Hero von 1992 (dt. Titel: Ein 
ganz normaler Held) die populär- und alltagskulturelle Imago des Heldischen 
und tragen, ganz im Sinne von Philippe Sellier, zu einem weiteren Bedeutungs-

                                                           
33  Vgl. dazu BOHRER, Karl Heinz und Kurt SCHEEL: „Heldengedenken: Über das heroi-

sche Phantasma“, in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 
(2009), S. 751–998.  

34  Siehe dazu FRÜCHTL, Josef: „Und diesen Unsinn glauben wir: Zur Selbstreflexion der 
Heldenfigur im Film“, in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 
63/9-10 (2009), S. 965–972.; SEEL, Martin: „Ethan Edwards und einige seiner Ver-
wandten“, in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), 
S. 954–964.; BOHRER: „Ritus und Geste. Die Begründung des Heldischen im Wes-
tern“. 

35 Siehe dazu FREVERT: „Vom heroischen Menschen zum ‚Helden des Alltags‘“.; 
GUMBRECHT: „Don Quijote oder der moderne Held als Terrorist“.; KOHLHAMMER, 
Siegfried: „Der Hammer redet: Dichter und Denker als Helden“, in: Merkur: Deut-
sche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), S. 897–906.; 
WESTERWELLE, Karin: „Der Dandy als Held“, in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für 
Europäisches Denken 63/9-10 (2009), S. 888–896.; ALT, Peter-André: „Der Teufel 
als Held: Schwarze Romantik und Heroisierung des Bösen“, in: Merkur: Deutsche 
Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), S. 880–887. 

36  BOHRER/SCHEEL: „Heldengedenken“. S. 751–752. 
37  Zur kulturhistorischen Dimension des Sportheldentums vgl. den folgenden Sammel-

band: GEBAUER, Gunter (Hrsg.): Körper- und Einbildungskraft: Inszenierungen des 
Helden im Sport, Berlin: Dietrich Reimer 1988. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 53 
 

 

verlust des Begriffs, nicht aber zu einem Verschwinden der Faszination für die 
heroische Vorstellungswelt bei.38 

 
1.1.2 Ethisch-normative Überdeterminiertheit  
Neben der semantischen Indeterminiertheit leiden Definitionen des Heroischen 
auch an einer normativen Überdeterminiertheit. Der Begriff des Helden ist zu-
meist mit einem ethisch-moralischen Werturteil verbunden und findet gerade in 
Zeiten ideologischer Aufladungen, wie beispielsweise während Revolutionen 
und Kriegen, gesteigerte Verwendung.39 Helden versinnbildlichen als hand-
lungsmächtige Einzelgestalten die Vorstellung von der Selbstbestimmtheit und 
Wirkungsmacht des Menschen. „Prinzipiell“, so Nikolas Immer und Mareen van 
Marwyck, „dienen sie der physischen, psychischen oder auch ethischen Orientie-
rung, indem sie modellhaft in Aussicht stellen, welche Extremleistungen die 
Gattung Mensch zu erreichen in der Lage ist.“40 Helden werben für die Ideen 
und Werte, die sie durch ihre außerordentlichen Taten erkämpfen und verteidi-

                                                           
38  Josef Früchtl interpretiert den Film im Kontext seiner bereits erwähnten Studie über 

moderne Subjektvorstellungen und deren mediale Korrelate. Vgl. FRÜCHTL: Das un-
verschämte Ich. S. 105–110. Eine gute Beschreibung des problembehafteten zeitge-
nössischen Umgangs mit dem Heroischen liefert BOLZ, Norbert: „Der antiheroische 
Affekt“, in: Merkur: Deutsche Zeitschrift für Europäisches Denken 63/9-10 (2009), 
S. 762–771. Seiner Analyse zufolge gibt es aktuell einen weitverbreiteten „antiheroi-
schen Affekt“, der individuelle Größe nur noch im Zeichen der Star- und Celebrity-
Kultur duldet. Anders als die Kultur des Heroischen, die außergewöhnliche Individu-
en von der breiten Maße abgrenze und deshalb immer im Verdacht eines anti-
egalitären, anti-demokratischen Prinzips stehe, lebe diese von der Illusion, jedermann 
könne Star werden. 

39  Dass Helden nicht selten als Repräsentanten ideeller Positionen instrumentalisiert 
werden, wurde von der Forschung bereits deutlich herausgearbeitet. Sehr anschaulich 
macht Ulrich Linse die Zusammenhänge in einem Aufsatz, in dem er die wechselvolle 
Geschichte der Heldendenkmäler im sogenannten ‚Lichthof‘ der Ludwig-
Maximilians-Universität München nachgeht und diesen als „Schauplatz eines sich 
wandelnden akademischen Krieger- und Totenkultes“ beschreibt. Seinen Erkenntnis-
sen zufolge geben die Heroisierungen weniger Auskunft über die erinnerten Toten, als 
über die „Ordnungsentwürfe der Lebenden“. LINSE, Ulrich: „Hundert Jahre ‚Arbeit 
am Helden‘. Dargestellt an den Gefallenen-Denkmälern im ‚Lichthof‘ der Ludwig-
Maximilians-Universität München“, in: HERRMANN, Ulrich (Hrsg.): Junge Soldaten 
im Zweiten Weltkrieg: Kriegserfahrungen als Lebenserfahrungen, Weinheim: Juventa 
2010, S. 376–438. Hier SS. 378, 381. 

40  IMMER/MARWYCK: „Helden gestalten. Zur Präsenz und Performanz des Heroi-
schen“. Hier S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

gen, lösen aber auch durch ihre Bereitschaft, Gefahren auf sich zu nehmen und 
Opfer zu bringen, Faszination und Bewunderung aus. Sie sind Projektionsflä-
chen, auf denen sich die Überzeugungen, Wünsche und Phantasmen von einzel-
nen Individuen und kulturellen Gemeinschaften kristallisieren.41 „Heldenge-
schichten sind“, wie Ulrich Bröckling betont, deshalb in der Regel „weniger de-
skriptiv als präskriptiv“: 

 
„Wer von Helden und ihren Taten spricht (oder Heldenporträts,-denkmäler,-filme,-comics 
usw. in Umlauf bringt), will seine Adressaten (und möglicherweise auch sich selbst) dazu 
bewegen, über sich hinauszuwachsen, zu kämpfen und Opfer zu bringen, nach Größe und 
außerordentlichen Leistungen zu streben, zumindest aber die Überlegenheit der Heroen in 
demütiger Verehrung anzuerkennen.“42 

 
Auf die Individuen und Gemeinschaften, für die sie als Projektionsfiguren wich-
tige ethische, politische und psychologische Funktionen übernehmen, wirken 
Helden demnach auch zurück: Helden besitzen eine starke „appellative Kraft“,43 
die Affekte mobilisiert und Handlungen provoziert. Das Sein des Helden, so lie-
ße sich mit einer ersten tentativen Formel sagen, ist das Sein-Wollen bzw. das 
Sein-Sollen der Verehrergemeinschaft.44  

                                                           
41  Für Norbert Bolz ist der Held „die entscheidende Idee als Person“, Hans J. Wulff be-

zeichnet den Helden in seiner normativen Dimension als „ideologische Figur“. BOLZ: 
„Der antiheroische Affekt“. S. 763.; WULFF: „Held und Antiheld, Prot- und Antago-
nist“. S. 431. (Kursiv im Original) 

42  BRÖCKLING: „Negationen des Heroischen - ein typologischer Versuch“. Hier S. 9. 
43  HOFF u. a.: „Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und Konjunk-

turen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des Sonderfor-
schungsbereichs 948“. Hier S. 10. 

44  Dass das Vorbild heroischen Handelns dem Menschen nicht nur Orientierung und 
Ansporn, sondern auch Trost bedeuten kann, ist ein Gedanke, den Hölderlin im Hype-
rion zum Ausdruck bringt. Über den schmerzvollen Abschied von Diotima berichtet 
Hyperion Bellarmin wie folgt: „Endlich nach wenigen flüchtigen Worten bat mich 
Diotima, einiges von Agis und Kleomenes zu erzählen; ich hätte die großen Seelen oft 
mit feuriger Achtung genannt und gesagt, sie wären Halbgötter, so gewiß, wie Prome-
theus, und ihr Kampf mit dem Schicksal von Sparta sei heroischer, als irgend einer in 
den glänzenden Mythen. Der Genius dieser Menschen sei das Abendrot des griechi-
schen Tages, wie Theseus und Homer die Aurore desselben. Ich erzählte und am Ende 
fühlten wir uns alle stärker und höher.“ HÖLDERLIN, Friedrich: Sämtliche Gedichte 
und Hyperion, hrsg. v. Jochen SCHMIDT, Frankfurt am Main: Insel 1999. S. 578. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 55 
 

 

Auch Max Scheler widmet dem Helden in seiner allgemeinen Sozialphilosophie 
und Ethik im Kapitel über „Vorbilder und Führer“ einige Überlegungen. Neben 
dem Heiligen und dem Genie bezeichnet er den Helden als Modell einer Vor-
bildfigur. Mit großer Klarheit streicht er heraus, dass der Begriff des Vorbildes – 
und damit der des Helden – „seinem immanenten Sinne gemäß stets auch ein 
Wertbegriff [ist].“ Der Held bringt seiner Meinung nach die Ideale zum Aus-
druck, mit welchen sich das verehrende Individuum oder die Gemeinschaft von 
Verehrern identifizieren. Die Beziehung zum heroischen Vorbild ist dabei aber 
nicht nüchtern oder pragmatisch, im Gegenteil: „Irgendeine Art der Liebe und 
des positiven Werthaltens, im religiösen, moralischen, ästhetischen Sinne, ver-
bindet jede Seele mit ihrem Vorbild“. Held und Verehrer, so konstatiert Scheler, 
sind durch ein intimes Band, eine „heiße, affektive Beziehung“ miteinander ver-
bunden.45  

Wegen der engen identifikatorischen Relation werden Helden in der Regel 
auch nur von denjenigen Gemeinschaften anerkannt und verehrt, deren Werte 
und Ideale sie vertreten. Wer für die einen ein Held ist, kann für andere durchaus 
ein Feind, Verräter oder Verbrecher sein. Dies gilt für historische Persönlichkei-
ten wie Jean-Paul Marat und Charlotte Corday, die von den unterschiedlichen 
politischen Lagern gleichzeitig jeweils als Held(-in) und als Verräter(-in) wahr-
genommen wurden,46 wie auch für Fälle aus der jüngeren Vergangenheit: In ei-
ner polemischen Stellungnahme zur Berichterstattung über die Terroranschläge 
vom 11. September 2001 macht Susan Sontag beispielsweise deutlich, dass man 
die Piloten der Flugzeuge, die von islamistischen Gruppen teilweise als Märtyrer 
und Helden verehrt wurden, richtigerweise als Mörder und Attentäter bezeich-
nen müsse, man ihnen aber – anders als ein Großteil der amerikanischen Politik 
und Presse dies tat – „eines nicht vorwerfen [kann]: dass sie Feiglinge seien“. 
Als Feiglinge müsse man ihrer Meinung nach eher jene bezeichnen, die, wie das 
amerikanische Militär im Irak, „Vergeltungsschläge aus dem Himmel ausfüh-
ren“.47 Die Rede vom Feigling oder vom Helden, so eine der Erkenntnisse, die 

                                                           
45  Vgl. dazu SCHELER, Max: Schriften aus dem Nachlass, Bd. 1, Berlin: Neue Geist Ver-

lag 1933. S. 149–224. Hier S. 156.  
46  Ian Germani zeichnet die Heroisierungs- und Deheroisierungsdynamiken um die Per-

son Marats nach: GERMANI, Ian: Jean-Paul Marat, hero and anti-hero of the French 
Revolution, Lewiston: Mellen Press 1992. 

47  SONTAG, Susan: „Feige waren die Mörder nicht“, in: AMIS, Martin (Hrsg.): Dienstag 
11. September 2001, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2001, S. 33–35. Hier S. 33–34. 
Wie Herfried Münkler in einem Beitrag in der Süddeutschen Zeitung vom 20.01.2015 
zeigt, ließen sich ähnliche Zuschreibungsphänomene auch nach den Pariser Terroran-
schlägen vom 07.01.2015 beobachten: Während sich die Täter selbst als opferbereite 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Sontags Argumentation zugrunde liegen, sagt weniger über die Persönlichkeit 
bzw. die Figur aus, die damit bezeichnet wird, als über die Wertvorstellungen 
der Gemeinschaft, die ihr den Titel zuspricht. Es ist demnach alles andere als 
überraschend, dass Helden seit jeher Figuren sind, die zum Gegenstand konflikt-
reicher Aneignungs-, Abgrenzungs- und Umdeutungsprozesse wurden. Der oft-
mals stark polemisierend als dezidiert heroisch oder unheroisch herausgestriche-
ne Status von Persönlichkeiten wie Jeanne d’Arc, Friedrich II., Napoleon und 
Garibaldi wird nicht nur von jeder Generation neu verhandelt, auch innerhalb 
derselben Generation konkurrieren oftmals unterschiedliche Deutungen mitei-
nander.48 An der Art und Weise, wie Helden systematisch zu Symbolfiguren und 
Trägern unterschiedlicher politisch-ideologischer Inhalte gemacht werden, lässt 
sich generell ablesen, wie stark die kulturelle Praxis des Heroischen von norma-
tiven Wertkategorien bestimmt wird. Hinter einem Streit um die Zu- oder Aber-
kennung des Heldenstatus einer Persönlichkeit verbergen sich nicht selten kon-
krete weltanschauliche Meinungsverschiedenheiten. In einer pluralen Welt, die 

                                                           
Helden und Märtyrer stilisierten, wurde ihre Tat von der postheroisch geprägten Zi-
vilgesellschaft als feige gebrandmarkt, die Opfer der Anschläge und die an den Gei-
selbefreiungen beteiligten Polizisten gleichzeitig heroisiert: „Man redet von Helden 
und zeichnet sie als solche aus, um die strategische Verwundbarkeit der postheroi-
schen Gesellschaft zu camouflieren. Man leugnet das Postheroische und unternimmt 
semantische Manöver, indem man die Täter einer „feigen Tat“ bezichtigt, der man die 
eigenen Helden gegenüberstellt.“ (MÜNKLER, Herfried: „Unser Recht auf Feigheit“, 
in: Süddeutsche Zeitung (20.01.2015), S. 11.)  

48  Gerd Krumeich geht in seinem Standardwerk zur neuzeitlichen Rezeptionsgeschichte 
von Jeanne d’Arc auf die wechselvollen Zuschreibungsprozesse ein: KRUMEICH, 
Gerd: Jeanne d’Arc in der Geschichte. Historiographie - Politik - Kultur, Sigmarin-
gen: Thorbecke 1989. Hans Dollinger arbeitet heraus, wie Friedrich II. in unterschied-
lichen historischen Konstellationen als Held der deutschen Einigung und der Nation, 
aber auch als Narr und Hochverräter wahrgenommen wurde: DOLLINGER, Hans: 
Friedrich II. von Preußen. Sein Bild im Wandel von zwei Jahrhunderten, München: 
List 1986. Philip G. Dywer zeigt, wie Napoleon seinen eigenen Heldenmythos publi-
zistisch mitbegründet hat. Dabei geht er auch auf die Widerstände ein, auf die seine 
heroische Selbstdeutung und -stilisierung traf: DWYER, Philip G.: „Napoleon Bona-
parte as Hero and Saviour: Image, Rhetoric and Behaviour in the Construction of a 
Legend.“, in: French History 18/4 (2004), S. 379–403. Insbes. S. 401. Lucy Riall hebt 
in ihrer umfassenden Studie über die Heroisierung Garibaldis hervor, in welchem 
Maße es vor allem während der letzten Jahre seines Lebens zu konfliktreichen Ausei-
nandersetzungen um die Bestätigung bzw. die Absprache seines Heldenstatus kam: 
RIALL, Lucy: Garibaldi: invention of a hero, New Haven: Yale University Press 
2007.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 57 
 

 

eine Vielzahl von Werten und Normen kennt, ergeben unterschiedliche Perspek-
tiven auf ein und dieselbe außergewöhnliche Figur deshalb notwendigerweise 
auch unterschiedliche Eindrücke und Urteile.49 Versucht man, die verschiedenen 
Urteile zu synthetisieren, entsteht ein heterogenes und höchst ambivalentes Bild, 
das droht, die klaren Umrisse der Figur aufzulösen. Verkennt man dieses per-
spektivistische Konstituens des Heroischen und versucht, die Figur analytisch 
eindimensional zu betrachten, läuft man Gefahr, einer ethisch-normativ verkürz-
ten Vorstellung aufzusitzen. Produktiv gewendet heißt dies aber auch, dass Hel-
den gerade an der ideellen Polemik, die ihre Bewertung hervorruft, erkannt wer-
den können. Helden stehen per se im Zentrum divergierender Zuschreibungen 
und eignen sich wohl auch deshalb in besonderem Maße für vielfältige Ausge-
staltungen im Bereich der Literatur und der anderen Künste.  

Durch die ethisch-moralische, meist auch politische Dimension, die dem 
Umgang mit dem Helden eignet, ist ein objektiver Zugang zum Thema selbst für 
Wissenschaftler nicht selbstverständlich.50 Auch in der Tradition der romani-
schen Literaturwissenschaft gibt es Beispiele für eine ethisch-normative Überde-
termination des Heldenbegriffs. Ernst Robert Curtius, der ein deutlich von Sche-
lers Theorie des Heroischen beeinflusstes Kapitel seines Opus magnum Europä-
ische Literatur und lateinisches Mittelalter (1948) dem Thema „Helden und 
Herrscher“ widmet und darin verschiedenen Aspekten des Heroischen von den 
Homerischen Epen bis zur französischen Romantik nachgeht, stellt beispielswei-
se fest, dass der Held „ein Menschenideal wie der Heilige und der Weise“ sei. In 

                                                           
49  In der an den Prinzen Karl Eusebius von Liechtenstein gerichteten épître zu seinem 

1631 erschienenen Buch Les Dionysiaques ou le parfait héros bringt auch Pierre de 
Marcassus diesen Gedanken der wechselhaften Bewertung des Heroischen zum 
Ausdruck: „Le grand & auguste Heros dont ie consacre les faits à vostre Excellance a 
eu beau remplir la terre des miracles de sa valeur, elle [l’Opinion] n’a pas laissé de 
luy oster les rayons de gloire qui qui luisoient au tour de sa teste, pour luy donner un 
chappeau de pampre, qui a failly à ternir l’esclat de ses plus belles actions.“ 
MARCASSUS, Pierre: Les Dionysiaques ou le parfait héros, Paris: Du Bray 1631. n.p. 

50  „Tüchtigkeit und Kompetenz alleine [machen] noch keinen Helden aus. Was den Pro-
tagonisten denkwürdig macht“, schreibt mit Blick auf die ‚Helden des Rückzugs‘ – 
gemeint sind Politiker wie Michail Gorbatschow – auch Hans Magnus Enzensberger, 
„ist die moralische Dimension seines Handelns“. ENZENSBERGER, Hans-Magnus: 
„Die Helden des Rückzugs: Brouillon zu einer politischen Moral der Entmachtung“, 
in: Sinn und Form: Beiträge zur Literatur 42 (1990), S. 579–584. Hier S. 579. Der 
Text erschien ursprünglich in der FAZ vom 09.12.1989 und wurde in der Aufsatz-
sammlung Zickzack erneut abgedruckt. Vgl. ENZENSBERGER, Hans Magnus: Zick-
zack: Aufsätze, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997. S. 55–63. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Abgrenzung zu den beiden anderen Vorbildfiguren ist für ihn der Held dabei ge-
nauer „der ideale Persontypus, der mit dem Zentrum seines Seins auf das Edle 
und seine Verwirklichung gerichtet ist“. Er erklärt zwar, dass es Aufgabe der 
Philosophie sei, die „Idealtypen vollständig aufzuzählen, sie abzuleiten und ihre 
Wertordnung zu bestimmen“, verwendet jedoch – alles andere als untypisch für 
die unmittelbare Nachkriegszeit51 – selbst einen emphatischen Begriff des Hero-
ischen, der von spezifischen Vorstellungen wie „Selbstbeherrschung“, „Überfluß 
des geistigen Willens“ und „Charaktergröße“ gekennzeichnet ist.52 Im Subtext 
seiner Analysen zu den in den europäischen Kulturen verbreiteten Formen litera-
rischer Entwürfe des Heroischen profiliert der Intellektuelle Curtius damit die 
normative Idealvorstellung eines spezifisch geistigen Heldentums. 
 

1.1.3 Zum Spannungsverhältnis von Held und Hauptfigur 
Richtet man nach dieser breit angelegten Problematisierung des Heldenbegriffs 
den Blick auf den engeren Bereich der Literatur, muss das Spannungsverhältnis 
näher bestimmt werden, das zwischen dem Helden im emphatischen Sinne und 
dem Helden als bloßer Hauptfigur besteht. Wie Bettina Plett richtig feststellt, 
steht der Forschung bis heute keine präzise Definition des so zentralen Helden-
begriffs zur Verfügung: 

 
„In der literaturwissenschaftlichen Terminologie zählt die zuverlässige Bestimmung des 
Begriffs des Helden zu den offenen Problemen. Eine hinreichend präzise umrissene Defi-
nition, die als Grundlage weiterer Differenzierungen verwendet werden könnte, steht […] 

                                                           
51  Paul Bénichous ebenfalls 1948 veröffentlichtes Werk Morales du Grand Siècle ist 

von einem ähnlich emphatischen Grundton in Bezug auf das Heroische geprägt. Die 
historische Situation der unmittelbaren Nachkriegszeit ist sicherlich mit ein Grund da-
für, dass die Debatten über Heldentum in dieser Zeit mit einer gewissen existentiellen 
Ernsthaftigkeit und ohne die heute weit verbreitete ironische Brechung geführt wur-
den. Peter V. Zimas Studie zeigt, wie sich vor allem im existentialistischen Roman 
Camus’ und Moravias dann allmählich das Leitbild der Indifferenz durchsetzte. Durch 
dieses neue Leitbild, so die These, sei die anfangs noch unter dem Richtwert des He-
roischen stehende Moral einer selbstverantwortlichen Individualität in Richtung einer 
ambivalenten postmodernen Subjektivität und einer daraus resultierenden moralischen 
Gleichgültigkeit aufgelöst worden. Vgl. ZIMA, Peter V.: Der gleichgültige Held: text-
soziologische Untersuchungen zu Sartre, Moravia und Camus, Trier: Wissenschaftli-
cher Verlag 2004. 

52  CURTIUS, Ernst Robert: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern: 
Francke 1954. S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 59 
 

 

bislang nicht zur Verfügung, so dass man vorzugsweise in eine relativierende Beschrei-
bung ausweicht, deren Kriterien meist neu begründet werden müssen. Dies ist im wesent-
lichen auf die Ambiguität der herangezogenen Begrifflichkeit sowie auf die Geschichte 
und den moralisch wertenden, in der Regel ideologischen Gehalt des Konzepts „Held“ 
und seiner Attribute zurückzuführen.“53 

 
Mit der Ambiguität des Begriffs und seiner moralisch-ideologischen Überfrach-
tung nennt Plett die zwei wichtigsten Gründe, die einer konzisen Definition im 
Wege stehen und für die terminologischen Schwierigkeiten im wissenschaftli-
chen Umgang mit dem Phänomen verantworlich sind. Benutzt ein Literaturwis-
senschaftler heute die Worte ‚Held‘ oder ‚Antiheld‘, bleibt häufig unklar, ob es 
sich um den Helden als Motiv oder als Element einer funktionalen Textbestim-
mung handelt.54 Dass der Held keine „vollkommen wertneutrale Kategorie“ dar-
stellt, betont auch Elke Platz-Waury: 
 
„HELD: Zentralgestalt einer epischen oder dramatischen Handlung mit meist repräsenta-
tiver Funktion, die im Mittelpunkt des Leser-/Zuschauerinteresses steht. Obwohl die ‚he-
roischen‘ Konnotationen […] im Zuge der modernen Literaturentwicklung weitgehend 
ausgehölt worden sind, lenkt in der Regel der fiktive ‚Held‘ weiterhin durch positive 
Merkmalsätze die Sympathien auf sich […]; es handelt sich also nach wie vor nicht um 
eine vollkommen wertneutrale Kategorie.“55 

 
Wie stellt sich das abstrakt kaum aufzulösende Spannungsverhältnis von Held 
und Hauptfigur nun aber im konkreten Rahmen der französischen Sprach- und 
Literaturgeschichte dar? Welche Bedeutungen trug der Begriff des héros im 
Frankreich des 17. Jahrhunderts und wie lässt sich auf dieser Grundlage wiede-
rum ein analytisch brauchbarer Heldenbegriff für die Auseinandersetzung mit 
dem Textkorpus dieser Arbeit gewinnen? 

Der ursprüngliche semantische Bereich des französischen Wortes héros be-
zieht sich auf den altgriechischen Begriff des Heros (ἥρως) im Sinne eines nach 
seinem Tod kultisch-religiös verehrten Kämpfers und Kriegers, wie etwa Achill 

                                                           
53  PLETT, Bettina: Problematische Naturen? Held und Heroismus im realistischen Er-

zählen, Paderborn: Schöning 2002. S. 95. 
54  Ich übernehme hier eine hilfreiche Differenzierung von Nikolas Immer. Vgl. IMMER, 

Nikolas: Der inszenierte Held: Schillers dramenpoetische Anthropologie, Heidelberg: 
Winter 2008. S. 51.  

55  PLATZ-WAURY, Elke: „Figurenkonstellation“, Reallexikon der deutschen Literatur-
wissenschaft, Bd. 1, Berlin; New York: de Gruyter 1997, S. 591–593. Hier S. 591. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

oder Theseus, oder eines nicht weniger wehrhaften Halbgottes, wie zum Beispiel 
Herakles oder Perseus. Er verweist zu Beginn des 17. Jahrhunderts noch aus-
schließlich auf jene außergewöhnlich tapferen Figuren, die an zentraler Stelle 
auch in Montchrestiens Tragödie Hector vorkommen. In Jean Nicots Thresor de 
la langue francoyse tant ancienne que moderne von 1606, dem ersten einspra-
chigen Wörterbuch des Französischen, findet sich, was das Gesagte zu verdeut-
lichen vermag, unter dem Lemma Heroë folgender Eintrag: 

 
„Heroë, ou Heros, Luy gardant sa terminaison Grecque & Latine ; car il vient du Grec 
ἥρως, Duquel les Latins se sont accommodez Heros. signifie l’un de ceux qui ayans esté 
hommes, ce neantmoins par leurs hauts faits et proüesses gagnerent envers les peuples tel 
degré de reputation qu’ils furent estimez dignes d’estre deifiez apres leur mort. Les an-
ciens les feignoient nez de pere immortel, et de mere mortelle, ou de pere mortel et de 
mere immortelle. Dont est venu que Heroë a esté dit celuy (comme dit Servius) qui est 
magnanime & de grand effort, & en proüesse un demidieu.“56 

 
Noch eindeutiger tritt die für die Zeit charakteristische semantische Engführung 
des Begriffs beim darauffolgenden Lemma des Wörterbuchs hervor. Unter dem 
Eintrag heroïque nimmt Nicot erst einige grammatikalische Kategorisierungen 
vor und bringt Beispiele für die Verwendung des Adjektivs, bevor er abschlie-
ßend betont, dass der Begriff ausschließlich für den militärisch-agonalen Bereich 
von Krieg, Politik und anderen gefährlichen Unternehmungen verwendet werde: 
„Cet adjectif est propre à signaler actes de guerre ou politiques, adventures che-
valereuses et perilleuses, et non point à d’autres efforts d’autre qualité.“57  

Etwa ab der Jahrhundertmitte können die zwei unterschiedlichen Verwen-
dungsweisen, die auch den heutigen Umgang mit dem Begriff des Helden prä-
gen, voneinander abgegrenzt werden. Zur traditionell normativ aufgeladenen 
Bedeutung des Heldenbegriffs tritt nun die rein funktionale Semantik des héros 
als handlungstragende Hauptfigur eines literarischen Werkes, verstärkt auch un-
abhängig davon, ob diese Hauptfigur noch heroische Züge im ursprünglichen 
Sinne trägt. Der Begriff ergänzt damit die Begriffe premier personnage oder 
premier acteur, die bis dahin, etwa im Kontext der dramenpoetologischen 
Schriften Pierre Corneilles, verwendet wurden, um die rein funktionale Dimen-

                                                           
56  NICOT, Jean: Thresor de la langue francoyse tant ancienne que moderne, Paris: D. 

Douceur 1606. S. 335.  
57  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 61 
 

 

sion der Heldenfigur zu betonen.58 In Claude Favre de Vaugelas’ Remarques sur 
la langue françoise von 1647 wird der Begriff héros – über dessen Besonderhei-
ten in der Aussprache, namentlich die des h aspiré, sich der Autor im allerersten 
Abschnitt des Buches Gedanken macht – zum ersten Mal in einem sprachtheore-
tischen Werk auf die Protagonisten von Romanen bezogen.59 

Im Wörterbuch des Akademiemitglieds César-Pierre Richelet, das 1680 ver-
öffentlicht wurde, finden sich zum Eintrag „HEROS“ drei verschiedene Erklä-
rungen. Zum einen wird der Held, womit ein Anschluss an die Definition Nicots 
hergestellt wird, unter Verweis auf Herkules als „celui qui par ses belles actions 
a mérité d’être au rang des Dieux“ bezeichnet. Zusätzlich wird aber auch eine 
Bedeutung vermerkt, derzufolge ein Held ein Mensch von seltenem Mut oder 
Verdienst sei, „qui mérite d’être proposé en exemple.“ Zwar deckt die Definition 
eindeutig die militärische Dimension des Heroischen ab, weitere Gegenstandsbe-
reiche werden hier aber nicht mehr ausgeschlossen. Im Gegenteil: Dadurch, dass 
in einem Beispielsatz verdeutlicht wird, dass man auch „héros d’une douce ma-
niére“ sein könne, wird sogar dezidiert ein dem Kriegerischen entgegengesetzter 
Bereich benannt. Schließlich findet sich als dritte Bedeutung von héros bei Ri-
chelet ebenfalls der Hinweis auf den „principal personnage du poëme tragique, 
ou épique, ou d’un Roman“. Die Tatsache, dass mit dem „Roman comique“ von 
Paul Scarron ein Beispiel aus dem Bereich der komischen Literatur angegeben 
wird, die über weite Strecken des 17. Jahrhunderts strikt als unheroische Domä-

                                                           
58  Vgl. dazu die Ausführungen in: FORESTIER, Georges: Essai de génétique théâtrale : 

Corneille à l’œuvre, Paris: Klincksieck 1996. S. 215ff. Dem Spannungsverhältnis von 
‚héros‘ und ‚personnages‘ im Werk Corneilles gehen in jüngster Vergangenheit ferner 
die Beiträge des folgenden Sammelbandes nach: DUFOUR-MAÎTRE, Myriam (Hrsg.): 
Héros ou personnages ? - Le Personnel du théâtre de Pierre Corneille, Rouen: Pres-
ses Universitaires de Rouen et du Havre 2013. Folgt man Herbert Kolbs kenntnisrei-
cher Rekonstruktion der Begriffsgeschichte, kündigt sich die Differenzierung des 
Heldenbegriffs in Frankreich sogar schon vor der Jahrhundertmitte an. Vgl. KOLB: 
„Der Name des ‚Helden‘“. Insbes. S. 389. Da Kolb jedoch einen falschen Erstbeleg 
für die Verwendungsweise von héros als Hauptfigur angibt, indem er ihn auf das 
examen von Corneilles Polyeucte zurückführt und dabei übersieht, dass dieses erst der 
Edition von 1660 beigefügt wurde und nicht schon, wie fälschlicherweise angenom-
men, der Erstausgabe von 1643, scheint es geboten, der Datierung des Grand Robert 
de la langue française zu folgen. Dem Wörterbuch zufolge fällt die semantische Wei-
tung des Begriffs, was freilich keine wesentliche Abweichung zur Datierung Kolbs 
darstellt, auf das Jahr 1650.  

59  Vgl. VAUGELAS, Claude Favre de: Remarques sur la langue françoise, Paris: Vve J. 
Camusat et P. Le Petit 1647. S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

ne galt, kann als weiteres Zeichen dafür gewertet werden, dass der Begriff gegen 
Ende des Siècle classique zunehmend unter literarisch-funktionalen Gesichts-
punkten betrachtet wurde.60 Während das Dictionnaire de l’Académie française 
von 1694 die Begriffsweitung, die über das Jahrhundert stattgefunden hatte, 
noch nicht verzeichnet,61 findet sich auch im Dictionnaire universel von Antoine 
Furetière, das wenige Jahre zuvor erschienen war, unter dem Eintrag „Heros“ ei-
ne Erklärung, die der Binnendifferenzierung des Begriffs in „un grand & illustre 
personnage“ einerseits und „le principal personnage dont on descrit l’action“ an-
dererseits Rechnung trägt: 

 
„C’estoit chez les Anciens un grand & illustre personnage, qui quoy que de nature mor-
telle, passoit dans la créance des peuples pour estre participant de l’immortalité, & ils le 
mettoient au rang des Dieux apres sa mort. Lucien definit un Heros, qui n’est ni Dieu ni 
homme, mais qui est tous les deux ensemble. On appelle le heros d’un Poeme, le principal 
personnage dont on descrit l’action.“62 

 
Die Begriffsweitung trat indes auch in den diskursiven Texten der Literaten 
selbst zutage. An der umständlichen Formulierung, die beispielsweise Pierre 
Corneille wählt, um in seinem Discours du poème dramatique von 1660 die mu-
tigen Helden der Tragödie („héros“) von den ängstlichen Hauptfiguren der Ko-
mödie („ceux à qui elle donne le premier rang parmi ses acteurs“) abzugrenzen, 
zeigt sich vor dem Hintergrund der semantischen Weitung ein Bemühen darum, 
den tradierten Gegenstandsbereich des Heldenbegriffs eng zu halten:  

 
„La comédie diffère donc en cela de la tragédie, que celle-ci veut pour son sujet, une ac-
tion illustre, extraordinaire, sérieuse; celle-là s’arrête à une action commune et enjouée : 

                                                           
60  Vgl. RICHELET, Pierre: Dictionnaire françois, contenant les mots et les choses, plu-

sieurs nouvelles remarques sur la langue françoise, Genf: J.-H. Widerhold 1680. S. 
416.  

61  Vielmehr bleibt die dreigliedrige Erklärung zum Lemma heros im Bereich der Mytho-
logie und des kriegerisch und moralisch Hervorragenden: „Selon l’antiquité payenne 
ce titre se donnoit a ceux qui par une grande valeur se distinguoient des autres 
hommes. Les Heros de l'antiquité. Il se dit encore aujourd’huy des hommes qui font 
des actions de valeur extraordinaire. Ce General est un vray Heros. Il se dit aussi 
quelquefois pour un homme qui excelle en quelque vertu. C’est un Heros en pieté.“ 
ACADEMIE FRANÇAISE: Le dictionnaire de l’Académie françoise, Bd. 1, Paris: Vve J. 
B. Coignard et J. B. Coignard 1694. S. 561–562. 

62  FURETIERE, Antoine: Dictionnaire universel contenant generalement tous les mots 
françois tant vieux que modernes, Rotterdam: Leers 1690. S. 256. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 63 
 

 

celle-ci demande de grande périls pour ses héros, celle-là se contente de l’inquiétude et 
des déplaisirs de ceux à qui elle donne le premier rang parmi ses acteurs.“63   

 
Anhand der zwischen 1664 und 1665 verfassten Satire Les héros de roman, in 
der sich Nicolas Boileau-Despréaux amüsiert darüber beklagt, dass die galant-
preziösen Hauptfiguren des roman héroïque zwar als Helden bezeichnet würden, 
in Wahrheit aber „les plus sottes gens du monde“ seien und eine regelrechte An-
tithese zur Vorstellung heroischer Vorbildhaftigkeit darstellten,64 wird noch 
deutlicher, dass der Begriff des Helden zu dieser Zeit dabei ist, massiv an se-
mantischer Schärfe zu verlieren. Dass der Heldenbegriff bereits im letzten Drit-
tel des Jahrhunderts relativ häufig auf Hauptfiguren angewendet wurde, die dem 
traditionellen Verständnis des Heroischen mitunter diametral entgegengesetzt 
sind, könnte anhand einer Vielzahl von Textstellen belegt werden. Aus Platz-
gründen sei hier nur ein Beispiel aus Jean de La Fontaines Fabeln genannt, erst-
mals gesammelt veröffentlicht in den Jahren 1678 und 1679. Aus seinem Werk 
spricht nicht mehr die bei Corneille und Boileau noch zu spürende Sehnsucht 
nach bewunderungswürdigem Heldentum. Vielmehr geht er noch einen Schritt 
weiter als die von Boileau spöttisch kritisierten Autoren der heroisch-galanten 
Romane, wie insbesondere Madeleine de Scudéry und Gautier de Costes de La 
Calprenède,65 und wendet den Begriff des Helden – was noch zu Beginn des 
Jahrhunderts unvorstellbar gewesen wäre – auf das tierische Personal seiner Fa-
beln an. In den schändlichen Rollen von „Des Trompeurs, des Scélérats, / Des 
Tyrans, et des Ingrats“, so heißt es beispielsweise in Le dépositaire infidèle, habe 
er sie dargestellt, was seinem Ruhm aber nicht abträglich gewesen sei: „J’ai 

                                                           
63  CORNEILLE: Œuvres complètes. S. 125. 
64  BOILEAU-DESPREAUX, Nicolas: Œuvres complètes, hrsg. v. Françoise ESCAL, Paris: 

Gallimard 1966. S. 448–449. Camille Esmein-Sarrazin beschreibt die teilweise sehr 
heftigen Reaktionen, die die Mode des heroisch-galanten Romans bei einigen Kriti-
kern der Zeit hervorrief. Ihre Kritik gründete vor allem auch darauf, dass die betont 
sentimentalen Hauptfiguren der Romane dennoch die Namen traditioneller Heldenfi-
guren, wie zum Beispiel Cyrus, trugen. Vgl. ESMEIN-SARRAZIN, Camille: „Construc-
tion et démolition du héros de roman au XVIIe siècle“, in: LAVOCAT, Françoise, 
Claude MURCIA und Régis SALADO (Hrsg.): La fabrique du personnage, Paris: 
Champion 2007, S. 69–80. 

65  Zum Stellenwert des Heroischen im Werk von La Calprenède vgl. LALLEMAND, Ma-
rie-Gabrielle: „Le sens de l’héroïsme chez La Calprenède“, Du roman courtois au 
roman baroque, Paris: Les Belles Lettres 2004, S. 323–336. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

chanté des animaux. / Peut-être d’autres héros / M’auraient acquis moins de 
gloire.“66  

Im Lichte der soweit versammelten Überlegungen zur semantischen In- und 
normativen Überdeterminiertheit des Heroischen sowie seiner notwendigen be-
grifflichen Binnendifferenzierung in einen ethisch-moralischen und einen funk-
tional-literarischen Bereich wird augenscheinlich, welche Defizite Definitionen 
und Theorien des Helden besitzen. Allzu häufig wird ein Begriff als evident vo-
rausgesetzt, der von einer tiefgreifenden Ambiguität gekennzeichnet ist. Wenn-
gleich die dem Begriff inhärente Ambiguität auch an dieser Stelle nicht aufgelöst 
werden kann, dürfte zumindest verhindert worden sein, die Mehrdeutigkeiten 
weiter stillschweigend mitzutransportieren.  

Zusammenfassend sei für den Fortgang dieser Arbeit festgehalten, dass die 
Helden der Dramen, die es zu analysieren und zu interpretieren gilt, primär über 
ihre Funktion als Hauptfiguren literarischer Texte bestimmt werden sollen. Im 
Anschluss an Nikolas Immer kann der Held dabei durch die drei wertneutralen 
Kategorien „Stellung, Disposition und Wirkung“ näher gefasst werden. Damit ist 
erstens die „zentrale Position“ der Heldenfigur im Bezug auf den Handlungsver-
lauf und das Verhältnis zu anderen Figuren und zweitens die „auffallende Kon-
stitution“ im Hinblick auf die außergewöhnliche habituelle, ethische oder soziale 
Disposition gemeint. Schließlich erfassen die Kategorien drittens auch noch die 
„besondere Wirkungsintensität“ hinsichtlich der Rezeption durch Leser oder Zu-
schauer.67 Während der herausgehobene Status in puncto Stellung, Disposition 
und Wirkung innerhalb des Textgefüges auf Pierre Corneilles Figur des Cid 
ebenso wie auf Molières Don Juan und auf Racines Phèdre zutrifft, kann nur der 
kastilische Ritter im moralisch-vorbildlichen Sinne in vollem Maße als ein Held 
bezeichnet werden. Aufbauend auf der literarisch-funktionalen Bestimmung des 
Helden als Hauptfigur, die im Siècle classique gleichwohl noch vorwiegend mo-
ralisch konnotiert ist und deshalb nicht ohne ihre ambivalente Grundstruktur zu 
denken ist, soll im Folgenden nun eine Annäherung an das Konzept des Helden 
als eine Ausnahme- und Grenzfigur erfolgen, welche sich durch eine Reihe von 

                                                           
66  Die Fabel wurde 1679 veröffentlicht und steht dem neunten Buch der modernen Aus-

gaben der gesammelten Fabeln La Fontaines voran. LA FONTAINE, Jean de: Œuvres 
complètes, Bd. 1, hrsg. v. Jean-Pierre COLLINET, Paris: Gallimard 1991. S. 345. Zur 
menschlich-tierischen Doppelnatur der Helden in den Märchen von Madame 
d’Aulnoy vgl. BLOCH, Jeanne: „Le héros animal dans les contes de fées de Mme 
d’Aulnoy : Le Prince Marcassin, Serpentin vert, La Chatte blanche, La Biche au 
bois“, in: Dix-huitième siècle 42 (2010), S. 119–138. 

67  IMMER: Der inszenierte Held: Schillers dramenpoetische Anthropologie. S. 53–54. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 65 
 

 

Strukturmerkmalen näher charakterisieren lässt. Die Theoretisierungen bauen 
dabei insbesondere auf Überlegungen auf, die Jurij Lotman in Die Struktur lite-
rarischer Texte (1972) entwickelt hat. 
 
1.2 Der Held als Grenzfigur 

 
In seinem Hauptwerk Die Struktur literarischer Texte entwirft Jurij Lotman eine 
umfassende semiotische Literaturtheorie.68 Er unterscheidet darin künstlerisch-
literarische Texte von nichtkünstlerischen, klassifikatorischen Texten. Literari-
sche Texte, die prinzipiell einer heterogenen Vielzahl von Gattungen zuzurech-
nen sind, zeichnen sich für ihn dadurch aus, dass sie auf metonymische Art ein 
„endliches Modell der unendlichen Welt“ darstellen.69 Sie sind eingebettet in ei-
ne „extratextuelle Struktur“, ein „Weltbild“ und „Kulturmodell“70 und deshalb 
auch „Übersetzung[en]“71 einer kunstexternen Realität in eine künstlerische. In-
des lässt sich Literatur für Lotman nicht alleine durch die Referenzfunktion zur 
außerliterarischen Wirklichkeit beschreiben. Er spricht ihr vielmehr auch eine 
produktive Leistung zu, die den reinen Verweischarakter übersteigt. Literatur 
und Kunst ahmen nicht nur die Wirklichkeit nach, sondern sind selbst wirklich-
keitsverändernde Kräfte, die maßgeblichen Einfluss auf kulturelle Dynamiken 
besitzen.72 Für sich genommen kann ein literatischer Text Lotman zufolge je-
doch auch als ein abgeschlossenes System von Zeichen betrachtet werden, dem 

                                                           
68  Die breiteren kultursemiotischen Aspekte seines Werkes, die in jüngster Zeit wieder 

verstärkt rezipiert und für eine Vielfalt von Disziplinen anschlussfähig gemacht wur-
den, sollen hier bewusst ausgeklammert bleiben. Hinsichtlich wesentlicher Impulse 
seiner semiotischen Theorie für dynamische Sozial-, Kultur- und Literaturmodelle 
vgl. das Nachwort der Herausgeber in: LOTMAN, Jurij M.: Kultur und Explosion, Ber-
lin: Suhrkamp 2010. S. 227–259. Ebenfalls: KOSCHORKE, Albrecht: „Zur Funktions-
weise kultureller Peripherien“, in: FRANK, Susi K., Cornelia RUHE und Alexander 
SCHMITZ (Hrsg.): Explosion und Peripherie. Jurij Lotmans Semiotik der kulturellen 
Dynamik revisited, Bielefeld: Transcript 2012, S. 27–39.  

69  LOTMAN, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte, München: Fink 1989. S. 301. 
(Kursiv im Original) Für Lotmans literarisch-funktionales Heldenmodell ist das achte 
Kapitel („Die Komposition des Wortkunstwerks“, Ebd. S. 300–401.) von zentraler 
Bedeutung. 

70  Ebd. S. 377. 
71  Ebd. S. 301. (Kursiv im Original) 
72  Überlegungen zur Dynamik des semiotischen Kulturmodells finden sich vor allem in 

späteren Arbeiten Lotmans, vgl. u.a. LOTMAN, Jurij M.: „Über die Semiosphäre“, in: 
Zeitschrift für Semiotik 12/4 (1990), S. 287–305.; LOTMAN: Kultur und Explosion. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

„in der Regel eine binäre semantische Opposition zugrundeliegt“,73 die sich pri-
mär in der räumlichen Ordnung des Textes ausdrückt.74 Dichotomische Gegen-
sätze wie „oben – unten“, „offen – geschlossen“ oder „Stadt und Land“ interpre-
tiert er als raumsemiotische Übersetzungen politischer, sozialer und ideeller 
Ordnungen, die sich gattungsübergreifend finden lassen.75 Literarische Texte 
sind für Lotman in semiotischer Hinsicht des Weiteren auch durch „Rahmen“ 
und „Grenzen“ räumlich klar definiert, wobei die Grenzen die – meist dichoto-
misch organisierten – semantischen Felder unterteilen. „[D]ie Grenze, die den 
Raum teilt, muß unüberwindlich sein und die innere Struktur der beiden Teile 
verschieden“, schreibt Lotman und hebt nachdrücklich hervor, dass die beiden 
disjunkten Teilräume, die durch die Grenze voneinander getrennt sind, nicht al-
lein topographischer Natur sind, sondern sich häufig auf Abstrakta beziehen.76 
Von nichtliterarischen Texten unterscheiden sich literarische nun gerade 
dadurch, dass in ihnen Figuren auftreten, die von der Norm abweichen, räum-
lich-semiotische Grenzen überschreiten und auf diese Weise „Ereignisse“ auslö-
sen.77 Eine Kette von derartigen Ereignissen bildet das „Sujet“ des Textes – ein 
weiteres Merkmal, das den künstlerischen Text von einem nichtkünstlerischen, 
etwa einem Telefonbuch oder anderen listenartigen Textgebilden, unterscheidet. 
Helden sind nach Lotman nun diejenigen Figuren, die – wie beispielsweise Äne-
as und Télémaque aber auch Don Juan, der Pikaro oder Satan – das Textsujet 
weiterentwickeln. Als anthropomorphe „Handlungsträger“ haben sie aktive 
Funktionen im Text: Sie versuchen die topologische Struktur, die räumliche 
Ordnung der textlichen Welt zu überwinden und zeichnen sich durch ein hohes 

                                                           
73  Ebd. S. 337. 
74  Im Anschluss an Jörg Dünne lässt sich Lotmans Vorstellung von Raum in Abgren-

zung von „topographischen“, durch lebensweltliche Referentialität gekennzeichneten 
Raummodellen als ein „topologisches“ Modell beschreiben, das abstraktere semioti-
sche Ordnungen und Beziehungen ausdrückt. Vgl. DÜNNE, Jörg: „Geschichten im 
Raum und Raumgeschichte, Topologie und Topographie: Wohin geht die Wende zum 
Raum?“, in: Dynamisierte Räume - Zur Theorie der Bewegung in den romanischen 
Kulturen.(2009),S. 5–26. http://www.uni-potsdam.de/romanistik/ette/buschmann/dyn-
raum/pdfs/duenne.pdf (abgerufen am 03.01.2015).  

75  LOTMAN: Die Struktur literarischer Texte. S. 327ff. Das strukturalistische Textver-
ständnis Lotmans speist sich wesentlich aus Vladimir Propps Arbeiten zum Märchen. 
Vgl. PROPP, Vladimir: Morphologie des Märchens, hrsg. v. Karl EIMERMACHER, 
München: Hanser 1972. 

76  LOTMAN: Die Struktur literarischer Texte. S. 327.  
77  „Ein Ereignis im Text ist die Versetzung einer Figur über die Grenze eines semanti-

schen Feldes.“ Ebd. S. 332. (Kursiv im Original) 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 67 
 

 

Maß an Beweglichkeit aus. Im moralisch-emphatischen Sinne ‚heroisch‘ können 
Lotmans handlungstragende Helden durchaus sein, jedoch ist dies keineswegs 
notwendigerweise so. Vielmehr abstrahiert er bei seinem Begriff des Helden von 
der ethisch-normativen Überdeterminiertheit, die sich sonst – wie gezeigt – häu-
fig nachweisen lässt. Dem beweglichen Helden gegenüber stehen unbewegliche 
„Handlungsumstände“ wie Hindernisse, Widersacher oder Helfer, die es dem 
Helden überhaupt erst erlauben, seinen Aktionsspielraum in aktiver Abgrenzung 
auszuagieren.78 Helden müssen dabei Lotman zufolge nicht unbedingt im kon-
kreten Sinne handeln oder Grenzen überschreiten, wohl aber muss ihr Umwelt-
bezug divergent sein, müssen ihre Handlungsmaximen einen potentiellen Ver-
botsverstoß darstellen.  

Die Grenzüberschreitung des Helden im Lotman’schen Sinne bringt dem-
nach Bewegung in die binären semiotischen Oppositionen und schafft eine neue 
Interpretation des im Text verankerten Weltbildes. Seine transgressiven Taten 
werden nicht selten als unerhörte Ereignisse, als Wunder oder – um einen zentra-
len Begriff aus dem Spätwerk Lotmans zu gebrauchen – als semiotische „Explo-
sionen“ im Feld der Zeichen wahrgenommen.79 Je höher der Kunstcharakter ei-
nes Werkes ausgeprägt ist, so ließe sich Lotmans Theorie weiterdenken, desto 
vieldeutiger, ja schillernder, sind die Heldenfiguren zudem. Sie bewegen sich in 
unvorhersehbarer Weise im semiotischen Raum und müssen gerade wegen ihrer 
Heterogenität und ihrer Ambivalenz – Lotman selbst spricht von „Inkohärenz“80 
– als Figurationen kultureller Innovativität verstanden werden. Wenn Werner 
Krauss bei seiner Interpretation des Gracián’schen Héroe hervorhebt, dass „[d]as 
Unergründliche, Unfaßliche, Unbegreifliche […] als immer wiederkehrender 
[sic] Attribut des heldischen Menschen in die Erscheinung [tritt]“81, benennt er 
sehr treffend einen Punkt, der nicht nur Aspekte eines spezifischen Ideals des 
spanischen Siglo de oro beschreibt, sondern darüber hinaus zu einem allgemei-
nen Charakteristikum des Heroischen gehört. Als außergewöhnliche Figur 
umgibt den Helden eine rätselhafte Aura von Mehrdeutigkeiten und Ambivalen-
zen, die ihn schwer fassbar macht. 

Literarische Heldenfiguren wie Corneilles Cid, Molières Don Juan und Ra-
cines Phèdre, die die Vorstellung vom Heroischen im Theater des Siècle clas-
sique entscheidend prägten, wurden vermutlich auch deshalb zu kanonischen 

                                                           
78  Ebd. S. 431. 
79  Vgl. dazu LOTMAN: Kultur und Explosion. Bezügl. der Heldenthematik vor allem das 

Kapitel „Der Narr und der Wahnsinnige“, S. 54–86. 
80  LOTMAN: Die Struktur literarischer Texte. S. 361. 
81  KRAUSS: Graciáns Lebenslehre. S. 138–139. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Helden der Literatur, weil sie keine eindimensionale Charakterstruktur aufwei-
sen. Vielmehr internalisieren sie divergierende Maximen und werden so selbst 
zum Schauplatz konkurrierender Weltbilder, Werte und Wünsche.  

Wie gezeigt werden konnte, ist Lotmans funktionaler Heldenbegriff denkbar 
breit angelegt. Zwar fallen Figuren, die in völliger Angepasstheit agieren bzw. 
dem individuellen Wollen und Handeln entsagen, aus dem Raster, doch können 
unter den Begriff auch Figuren subsumiert werden, die einer landläufigen Defi-
nition des Helden nicht entsprechen. Dies gilt vor allem für Figuren wie Don 
Juan, der als Rebell und Provokateur traditionell eher dem Bereich des Antihero-
ischen zugeordnet ist und deshalb als eine Negation des Heroischen verstanden 
wird. Klammert man jedoch bewusst die Ebene normativer Bewertungen aus, 
treten die starken strukturellen Ähnlichkeiten, die etwa Figuren wie den die 
Ordnung verteidigenden Feldherrn und den die Ordnung bedrohenden Rebellen-
führer verbinden, deutlich hervor. Wenn Lotmans Theorie des Helden einerseits 
besondere Produktivität entfalten kann, weil sie Helden nur als Textfunktionen 
behandelt, unterliegt sie doch gleichzeitig auch der Gefahr, das Konzept des 
Helden zu stark zu abstrahieren und für Figuren zu öffnen, die kaum mehr durch 
die historischen Semantiken des Begriffs zu beschreiben sind. Dadurch, dass 
Texte und deren Figuren, wie Lotman selbst ausführt, immer auch Übersetzun-
gen außertextueller gesellschaftlicher Strukturen und Weltbilder sind,82 kann die 
Frage nach dem Spannungsverhältnis von textimmanent-strukturellen Aspekten 
des Heldentums und ihrer Einbettung in textexterne historische Lebenswelten 
nicht unbeantwortet bleiben. Gerade in Anbetracht der heroischen Figurationen 
der Literatur des Siècle classique – einer Zeit, in der der Begriff des Helden, wie 
gesehen, erst allmählich die ihn heute kennzeichnende semantische Weitung er-
fuhr – steht diese Arbeit vor der Herausforderung, einen Heldenbegriff zu ver-
wenden, der geeignet ist, das Spannungsverhältnis von literarischer Funktion 
und historischer Semantik adäquat abzubilden. Aufbauend auf Lotmans Ver-
ständnis des Helden als Handlungsträger und ambivalenter Grenzfigur, soll im 
nun folgenden Abschnitt versucht werden, das Verständnis des Heroischen wei-
ter zu präzisieren, indem die wesenhafte Unbestimmtheit der Heldenfigur mit ei-
ner Reihe von charakteristischen Strukturmerkmalen korreliert wird. 
 
 
 
 
 

                                                           
82  Ebd. S. 377. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 69 
 

 

1.3 Strukturmerkmale der Heldenfigur 
 

Charakteristische Strukturmerkmale, die regelmäßig bei medialen Konstrukti-
onsprozessen des Heroischen zu beobachten sind, können helfen, das Konzept 
näher zu bestimmen. Obwohl Heroisierungen historisch und kulturell variabel 
sind, lassen sich Muster der Zuschreibung erkennen, die erstaunliche Langlebig-
keit besitzen. Gerade die Literatur und die anderen Künste fungieren dabei als 
Speichermedien. Im Folgenden sollen Merkmale erläutert werden, die insbeson-
dere zur Beschreibung des Heroischen in der Literatur des Siècle classique die-
nen, namentlich die Merkmale ‚Agency‘, ‚Agonalität‘, ‚Charisma‘ und ‚Trans-
gressivität‘.83 Der Held ist dabei als eine Figur zu verstehen, deren Exzeptionali-
tät sich als Schnittmenge der vier genannten Attribute konstituiert.  
 
Agency 
Besonders charakteristisch für den Helden ist die außergewöhnliche Tat, die ac-
tion d’éclat. Herkules bezwingt den nemeischen Löwen und überwältigt den 
Höllenhund Kerberos, Perseus befreit Andromeda aus den Klauen eines Mee-
resungeheuers und Theseus besiegt den Minotaurus. Der Cid, Roland und Jeanne 
d’Arc nehmen es jeweils mit übermächtigen feindlichen Heeren auf und werden 
durch ihr Handeln zu gefeierten Helden. Eine der berühmtesten Heldendarstel-
lungen Napoleons – das von Jacques-Louis David im Kontext der Italienfeldzü-
ge angefertigte Gemälde Bonaparte franchissant le Grand-Saint-Bernard – zeigt 
diesen, dem Vorbild Hannibals und Karls des Großen folgend, als Bezwinger 
und Überwinder der Alpen. Der Begriff der Tat wird in Prozessen der Heroisie-
rung indes sehr breit interpretiert und kann – wie etwa am Beispiel der Erzäh-
lungen um Jeanne d’Arc abzulesen ist – auch Formen der Verweigerung oder 
des aktiven Widerstands umfassen.84  

Was mit der Hervorhebung des Moments der Tat prinzipiell ausgestellt wird, 
ist die Vorstellung von heroischer Agency. Der Begriff der ‚Agency‘ bezeichnet 

                                                           
83  Ich folge hier in wesentlichen Punkten den methodologischen Grundsätzen des Son-

derforschungsbereichs 948 „Helden – Heroisierungen – Heroismen“ der Universität 
Freiburg. Vgl. HOFF u. a.: „Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen 
und Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte 
des Sonderforschungsbereichs 948“. Hier S. 8. 

84  Friedrich Wolfzettel bespricht Formen dieser Art des weiblichen Heldentums in der 
romanischen Epik des Mittelalters: WOLFZETTEL, Friedrich: „Weiblicher Widerstand 
als Heldentum. Interferenzen zwischen Epik und Hagiographie“, in: KELLER, Johan-
nes (Hrsg.): Heldinnen, Wien: Fassbaender 2010, S. 205–218. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

die Handlungsmächtigkeit und selbstbestimmte Tätigkeit des Helden, seine Wil-
lensfreiheit und Autonomie. In jüngerer Vergangenheit wird der Begriff vor al-
lem in der Philosophie sowie den Sozial- und Wirtschaftswissenschaften ver-
handelt und erfährt dort eine ganze Reihe durchaus unterschiedlicher Verwen-
dungen. So gegensätzliche Konzepte wie Habitus, Intentionalität und Freiheit 
des Willens werden mit ihm korreliert, wobei jeweils zu erklären versucht wird, 
welche Rolle Agency im komplexen Feld sozialen Handelns zukommt. Wenn-
gleich die vorliegende Arbeit lediglich zeigen möchte, inwiefern literarischen 
Modellen des Heroischen eine Vorstellung von Handlungsmächtigkeit im Sinne 
von Agency zugrunde liegt, lohnt sich ein Blick auf die soziologische Konzeptu-
alisierung nach Emirbayer und Mische.85 Ein zentraler Aspekt ihres Ansatzes ist 
darin zu sehen, dass sie anhand der Dimension der Zeit verständlich machen 
wollen, inwiefern soziale Akteure zum Handeln fähig sind. Handlungsfähigkeit 
liegt für sie in der Möglichkeit „of formulating projects for the future and reali-
zing them […] in the present.“86 Übertragen auf den Bereich des Heroischen ar-
tikuliert sich Agency damit zum einen im Verändern von sozialen, materialen, 
sprachlichen, semiotischen etc. Strukturen im zeitlichen Verlauf und damit im 
intentionalen, zukunftsgerichteten Überführen eines Ausgangszustands in einen 
Folgezustand.87 Zum anderen tritt die Agency des Helden in einem bestimmten 
Verhältnis zur Gegenwart hervor. Helden handeln in den Momenten der Bedro-
hung oder Gefahr reaktionsschnell. Beinahe ebenso wie an der Tat selbst werden 
Helden daran gemessen, ob sie sich im entscheidenden Augenblick dazu ent-
schließen, die ihnen gestellte Herausforderung anzunehmen und eine Tat zu 
vollbringen, „[qui] s’affirme dans l’instant“.88 Der Held mag Angst und Zweifel 
kennen, im Ernstfall weiß er aber gleichsam instinktiv, was zu tun ist. Sein be-
herztes und selbstloses Eingreifen im richtigen Moment, dem kairos, bedeutet 

                                                           
85  Die Autoren stellen in ihrem Artikel nicht nur ein eigenes Modell vor, sondern geben 

auch einen Überblick zu klassischen Positionen der Agency-Forschung. Vgl. 
EMIRBAYER, Mustafa und Ann MISCHE: „What Is Agency?“, in: American Journal of 
Sociology 103/4 (1998), S. 962–1023. 

86  Ebd. S. 964. 
87  Die aventure, quest oder Reise steht in der erzählenden Literatur für eine sich im zeit-

lichen Verlauf ausagierende Form der Agency des Helden. Vgl. dazu Joseph Camp-
bells Ausführungen zur Heldenreise mit ihren drei wichtigsten zeitlichen Abschnitten 
„departure“, „initiation“ und „return“: CAMPBELL: The hero with a thousand faces. 
Hier S. 39–210. 

88  BLANCHOT: „Le Héros“. S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 71 
 

 

oftmals eine Wende und einen Umbruch in Krisensituationen. Krisenzeiten sind 
deshalb auch Heldenzeiten par excellence.89  

Der relationale Gegenbegriff zur Agency ist jener der Struktur. Helden demonst-
rieren ihre Handlungsfähigkeit, indem sie strukturelle Determiniertheiten über-
winden, sich frei von Zwängen machen und gegebenenfalls auch Normen und 
Regeln brechen. Der heroischen Außerordentlichkeit steht damit auf einer noch 
abstrakteren Ebene die Normalität und Geordnetheit des Nicht-Helden gegen-
über. Im Unterschied zum Helden bewegt sich dessen Verhalten stets im Bereich 
des Erwartbaren, des Bekannten und des Üblichen. Auch in Maurice Blanchots 
Überlegungen zum Heroischen ist die exzeptionelle Tat maßgeblich: „L’héro-
ïsme est la souveraineté lumineuse de l’acte. Seul l’acte est héroïque, et le héros 
n’est rien s’il n‘agit“.90 Die richtige Einstellung und der Wille, mitunter auch die 
Veranlagung zum Heldentum, werden zwar häufig als Voraussetzung für Letzte-
res gehandelt, einzig der Entschluss und der Vollzug der Tat entscheidet schließ-
lich aber darüber, welcher potentielle Held de facto zu einem solchen wird.   

 
Agonalität  
Ein weiteres Attribut, das bei der Konstruktion von Heldenfiguren systematisch 
zum Einsatz kommt und in Verbindung zu jenem der Agency steht, ist das der 
‚Agonalität‘. Die Agonalität des Helden bezeichnet seine Kampfbereitschaft, 
seinen leidenschaftlichen Einsatz und seine Freude am Wettstreit.91 Gerade in 

                                                           
89  Was die Formen der literarischen Artikulation der zeitbezogenen Handlungslogik des 

Heroischen angeht, ergeben sich gattungsspezifische Eigenheiten. Während die narra-
tiven Gattungen Epos und Roman mit ihrer häufig zyklischen und iterativen Hand-
lungsstruktur breite Zeitintervalle verhandeln und so wiederholte Krisensituationen 
und heroische Interventionen erzählen können, ist beispielsweise die Tragödie aristo-
telischer Prägung mit ihrer engen zeitlich-dramatischen Struktur meist auf einen zent-
ralen Konflikt hin ausgerichtet, der den Protagonisten zum tragischen oder triumphie-
renden Helden macht. Maurice Blanchot bezweifelt, ob es wegen der Finalität des 
Dramas tragische Helden überhaupt geben kann und spricht dem Epos wegen seiner 
offenen zeitlichen Struktur und der darin angelegten Möglichkeit eines weder Anfang 
noch Ende kennenden, legendären Heldentums das größere Heroisierungspotential zu. 
Vgl. Ebd. S. 103. 

90  BLANCHOT: „Le Héros“. S. 93. Etwas weiter im Text schreibt er: „Si le mot héroïsme 
a un sens, il est tout entier dans une certaine majoration de l’acte“. Ebd. S. 102. 

91  Ich verwende damit einen breiteren Begriff von Agonalität, als dies beispielsweise in 
der Kulturtheorie Johan Huizingas der Fall ist, in der das „agonale Prinzip“ zwar als 
allgemeiner „Kulturfaktor“ behandelt, letztlich aber insbesondere auf die Bereiche 
Spiel und Wettkampf beschränkt wird. Vgl. HUIZINGA, Johan: Homo ludens: Vom 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Zeiten der Krise und der Gefahr ist die Fähigkeit des Helden gefragt, sich im 
Kampf gegen das drohende Unheil aktiv handelnd ein- und durchzusetzen. Hel-
den sind deshalb als Überwinder von Widerständen, welcher Art diese auch im-
mer sein mögen, zu verstehen. Sie messen sich beispielsweise mit Feinden und 
Konkurrenten, dringen in unzugängliche Gebiete vor und ringen um neue Er-
kenntnisse. Obwohl heroische Typen wie der Krieger (z.B. Achill) und der Er-
oberer (z.B. Alexander der Große) dem Charakteristikum der Agonalität beson-
ders trefflich entsprechen, ist dieses bei Weitem nicht auf den Bereich des Mar-
tialischen oder Körperlichen einzuschränken. Im Gegenteil: Auch wenn ein 
Künstler (z.B. Homer), Philosoph (z.B. Sokrates) oder Wissenschaftler (z.B. Ga-
lileo) im geistigen Bereich als Held ausgezeichnet wird, rekurriert seine Heroi-
sierung oft maßgeblich auf das kämpferische Überwinden von Widerständen.92 
So lässt sich, um nur ein Beispiel aus dem Bereich der Kunst zu nennen, anhand 
von Molières 1669 veröffentlichtem Gedicht La Gloire du Val-de-Grâce, das zu 
Ehren eines Kuppelfreskos des Malers Pierre Mignard in der gleichnamigen Pa-
riser Kirche entstand, zeigen, dass sich der Dichter bei der heroisierenden Be-
schreibung der Tätigkeit des Malers mit Begriffen wie „fierté“, „puissance“, 
„résistance“, „effort“ und „coup“ einer Semantik bedient, die dem kriegerisch-
agonalen Bedeutungsbereich entlehnt ist. Zusätzlich dazu stilisiert Molière die 
Auseinandersetzung zwischen der Freskomalerei Mignards und der Ölmalerei 
von Konkurrenten wie Charles LeBrun zu einem erbitterten Wettstreit, in dem 
Mignards Malstil „[s]ur les honneurs de l’autre emporte la victoire“.93 

                                                           
Ursprung der Kultur im Spiel, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1991. Insbes. S. 84ff. 
Zur Philosohie- und Theoriegeschichte der Begriffe „Agon, agonal“ vgl. den Eintrag 
in: RITTER, Joachim (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 1, Basel: 
Schwabe 1974. S. 112–113.  

92  Ulrike Zimmermann untersucht die Strategien der Stilisierung von John Harrison, 
dem Erfinder des Schiffchronometers, als ‚Wissenschaftler-Heros‘. Dabei zeigt sie, 
dass in den Narrativierungen seiner Vita gerade dem Aspekt der Überwindung von 
Widerständen große Bedeutung zugeschrieben wird: ZIMMERMANN, Ulrike: „John 
Harrison (1693 - 1776) and the Heroics of Longitude“, in: helden.heroes.héros. E-
Journal zu Kulturen des Heroischen 2/2 (2014), S. 119–129. 

93  Vgl. MOLIERE: Œuvres complètes, Bd. 2, hrsg. v. Georges FORESTIER und Claude 
BOURQUI, Paris: Gallimard 2010. S. 77–86. Für diesen und weitere Aspekte der Hero-
isierung Mignards und, darüber vermittel, der Selbstheroisierung Molières in dem 
Gedicht vgl. POSSELT-KUHLI, Christina und Jakob WILLIS: „‚La voilà, cette main, qui 
se met en chaleur‘ - Intermediale Heroisierungsstrategien bei Molière und Pierre 
Mignard am Beispiel des Gedichts La Gloire du Val-de-Grâce“, in: hel-
den.heroes.héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2/2 (2014), S. 49–68. Eben-

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 73 
 

 

Ein weiterer Aspekt, der in diesem Kontext eine wichtige Rolle spielt und seinen 
Platz in einer breiten Definition von heroischer Agonalität hat, ist die Leidens- 
und Opferbereitschaft des Helden. Wenn heroisch für eine Sache gekämpft wird, 
ist dies oft gleichbedeutend damit, dass der Kampf ohne Rücksicht auf eigene 
Verluste geführt wird. Nicht selten ist der Held sogar bereit, für seine Werte und 
Ideale, sei es das Wohlergehen der Gemeinschaft oder die Mehrung des eigenen 
Ruhmes, den Tod in Kauf zu nehmen. Bernhard Giesen spricht in diesem Zu-
sammenhang vom „sacrificial core of heroism“ und betont die gemeinschafts-
konstituierende Bedeutung, die der Opfertod des Helden besitzen kann,94 und 
auch Johan Huizinga unterstreicht den „sakrale[n] Charakter des Agons“.95 Die 
Vorstellung, dass Helden vor allem nach ihrem Tod gedacht wird, hat bis in die 
Gegenwart Bestand und geht zurück auf die Praxis antiker Heroenkulte. Maurice 
Blanchot hebt den Zusammenhang von heroischem Tod und ewiger Fama her-
vor: „En mourant, le héros ne meurt pas, il naît, il devient glorieux, il accède à la 
présence, il s’établit dans la mémoire, la survie séculaire.“96 Im selben Text for-
muliert Blanchot noch einige allgemeinere Aussagen zur Agonalität des Helden. 
So geht er auf die „brutalité“ des Herkules ein und stellt apodiktisch fest: „Le 
héros combat et conquiert.“97 Die Gewalt, die der Held gegen andere oder auch 
sich selbst anzuwenden bereit ist, wird damit als ein konstitutiver Bestandteil der 
Vorstellungswelt des Heroischen gewertet. Der Gedanke, dass dieser agonale 
Trieb durchaus maßlose Dimensionen annehmen und Helden zu rasenden Ber-
serkern werden können, schlägt sich in zahlreichen heroischen Erzählungen nie-
der, vom Motiv des legendären Zorns des Achill über den Topos des furor hero-
icus in der mittelalterlichen keltischen Epik98 bis hin zu moderneren Vorstellun-
gen entgrenzter heroischer Agonalität, so zum Beispiel in Friedrich Schillers 

                                                           
so: POSSELT-KUHLI, Christina und Jakob WILLIS: „La Gloire du Val-de-Grâce ou 
l’artiste en héros chez Molière et Pierre Mignard“, in: Papers on French Seventeenth 
Century Studies 42/83 (2015), S. 409–441. 

94  GIESEN: Triumph and Trauma. S. 22. Gerade mit Blick auf die soziale Kohäsion stif-
tende Funktion von Opferritualen ergeben sich interessante Parallelen zwischen Gie-
sens Heldentheorie und René Girards Theorie des Sündenbocks. Vgl. dazu GIRARD, 
René: Das Ende der Gewalt. Analyse des Menschheitsverhängnisses, Freiburg: Her-
der 1983. 

95  HUIZINGA: Homo ludens. S. 85–86. 
96  BLANCHOT: „Le Héros“. S. 99. 
97  Ebd. S. 91. 
98  Vgl. dazu BIRKHAN, Helmut: „Furor Heroicus“, in: EBENBAUER, Alfred (Hrsg.): Das 

Nibelungenlied und die Europäische Heldendichtung, Wien: Fassbaender 2006, S. 9–
39. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Drama Die Jungfrau von Orleans, Herman Melvilles Roman Moby Dick und 
Elia Kazans Film Viva Zapata. Emile Durkheim hat in seinen religionssoziologi-
schen Studien Formen kollektiver Entgrenzung untersucht und dabei anhand des 
Begriffs der „effervescence“ veranschaulicht, inwiefern die gesteigerte Agonali-
tät den Helden zum Henker werden lassen kann:  

 
„L’homme devient autre. Les passions qui l’agitent sont d’une telle intensité qu’elles ne 
peuvent se satisfaire que par des actes violents, démésurés : actes d’héroïsme surhumain 
ou de barbarie sanguinaire. […] Sous l’influence de l’exaltation générale, on voit le bour-
geois le plus médiocre ou le plus inoffensif se transformer soit en héros soit en bourreau. 
“99 
 
Die Spiel- bzw. Kulturtheorien Johan Huizingas und Roger Caillois, in denen 
Agonalität jeweils eine wichtige Rolle spielt, sind ebenfalls geeignet, einen Bei-
trag zur analytischen Durchdringung des Heroischen zu leisten. Was Huizinga 
betrifft, kann ein Blick auf den „allgemeinen soziologischen Untergrund der Er-
scheinung“ helfen, die starke Verbreitung und Langlebigkeit des Heroischen zu 
erklären.100 Wenngleich die Feudalgesellschaften des Mittelalters und der frühen 
Neuzeit aufgrund ihrer politischen und sozialen Struktur seiner Auffassung nach 
stärker dazu neigten, das Leben „zu einem erhebenden Spiel der Ehre und Tap-
ferkeit“ zu erklären,101 lässt sich Agonalität als Bestandteil des Heroischen auch 
in anderen Epochen und Kulturen nachweisen. Besonders produktiv an der Ar-
gumentation Huizingas ist dabei der Verweis auf den – gerade auch im Siècle 
classique gültigen – Zusammenhang vom Verschwinden agonaler Praktiken wie 
dem Duell und seiner gesteigerten Präsenz im Bereich der Fiktion und der 
Kunst. Dass der „Geist der Gemeinschaft immer wieder einen Ausweg in schöne 
Phantasien von einem Heldenleben [sucht], das in edlem Wettkampf, in der idea-
len Sphäre von Ehre, Tugend und Schönheit verläuft“,102 ist eine These, die ge-
rade auch vor dem kulturhistorischen Hintergrund der von Norbert Elias be-
schriebenen „Verhöflichung des Adels“ im Frankreich des 17. Jahrhunderts gro-

                                                           
99  DURKHEIM, Émile: Les formes élémentaires de la vie religieuse, Paris: Librairie Gé-

nérale Française 1991. S. 301. Saint-Évremonds Urteil über den ‚Grand Condé‘ hebt 
ebenfalls die Janusköpfigkeit des Helden hervor: „Il a des parties pour gagner le 
monde aussi bien que pour le réduire“. SAINT-EVREMOND: Condé, Turenne et autres 
figures illustres. S. 53. 

100  HUIZINGA: Homo ludens. S. 84ff. 
101  Ebd. S. 115. 
102  Ebd. S. 115. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 75 
 

 

ße Plausibilität besitzt.103 Aber auch Roger Caillois’ Begriff des Agonalen ent-
hält nützliche Elemente für eine Theorie des Heroischen. In seiner Spieltheorie 
bescheibt er Agonalität als „envie de triompher“104 und unterscheidet die physi-
sche Agonalität (agôn musculaire) von der geistigen (agôn cérébral). Beide 
Formen führt auch er auf die Regeln des Wettkampfs unter ebenbürtigen Geg-
nern zurück und misst ihnen als Ausprägungen des kämpferischen Spiels ähnli-
che Bedeutungen bei. Agonalität ist für ihn ein kultureller Code, der eine Viel-
zahl gesellschaftlicher Bereiche durchzieht, die sich prinzipiell in der Sphäre des 
Heroischen verorten lassen:  

 
„Hors du jeu ou à la limite de jeu, on retrouve l’esprit de l’agôn dans d’autres phénomènes 
culturels qui obéissent au même code : le duel, le tournoi, certains aspects constants et 
remarquables de la guerre dite courtoise.“105  

 
Wenngleich mit dem Fokus auf den Wettkampfcharakter natürlich nicht alle 
Formen des Heroischen gleichermaßen erfasst werden können, eignet sich der 
Begriff der Agonalität gerade auch zur Analyse zeitgenössischer Bereiche heroi-
scher Aktionswelten, allen voran dem Sport.106  

 
Charisma 
Auch der Begriff des ‚Charisma‘ kann helfen, strukturelle Aspekte des Heroi-
schen verständlich zu machen. Der Zugang zu diesem Themenkomplex soll da-
bei über die affektiv-emotionale Wirkungsweise charismatischer Figuren erfol-

                                                           
103  Vgl. Vgl. ELIAS, Norbert: Die höfische Gesellschaft: Untersuchungen zur Soziologie 

des Königtums und der höfischen Aristokratie, Frankfurt: Suhrkamp 1999. Insbes. S. 
222–319.  

104  CAILLOIS, Roger: Les jeux et les hommes, Paris: Gallimard 1958. S. 176. 
105  Vgl. Ebd. Insbes. S. 30–34. 
106  Herausragende Sportler wurden darüber hinaus bereits von antiken Dichtern wie Pin-

dar heroisiert und Turniere sowie Duelle prägten Kulturen des Heroischen vor allem 
im Mittelalter und in der Frühen Neuzeit. Vgl. CURRIE, Bruno: Pindar and the cult of 
heroes, Oxford: Oxford University Press 2005. Zu heroischen Aspekten der spätmit-
telalterlichen Turnierkultur vgl. MELVILLE, Gert: „Der Held - in Szene gesetzt. Einige 
Bilder und Gedanken zu Jacques de Lalaing und seinem Pas d’armes de la Fontaine 
des Pleurs“, in: MÜLLER, Jan-Dirk (Hrsg.): „Aufführung“ und „Schrift“ in Mittelal-
ter und früher Neuzeit, Metzler 1996, S. 253–286. Zur heroischen Semantik der früh-
neuzeitlichen englischen Duellkultur vgl. das Kapitel „The Duellist as Hero“ in LOW, 
Jennifer A.: Manhood and the duel. Masculinity in early modern drama and culture, 
New York: Palgrave Macmillan 2003. S. 11–40.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

gen – eine Korrelation, die bereits von Max Weber und Pierre Bourdieu heraus-
gestrichen wurde.107 Charismatische Persönlichkeiten, die als Helden wahrge-
nommen und konstruiert werden, stellt man sich mit den Worten Webers als 
„mit übernatürlichen oder übermenschlichen oder mindestens spezifisch außer-
alltäglichen, nicht jedem andern zugänglichen Kräften oder Eigenschaften“ be-
gabte Führungsfiguren vor, die durch ihre exzeptionelle Autorität eine starke af-
fektive Wirkung auf ihr Umfeld haben und so Formen „emotionale[r] Verge-
meinschaftung“ herbeiführen.108 Was zum Beispiel Napoleon anbelangt, haben 
Künstler von Chateaubriand, Stendhal und Victor Hugo bis hin zu Abel Gance 
immer wieder mit Nachdruck die „emotionale Massenwirkung“ seines Charis-
mas herausgestellt.109  

Fokussiert man heroisches Charisma unter diesen wirkungsspezifischen Ge-
sichtspunkten, erscheint es als eine relationale Größe, die ein interpersonales 
Machtverhältnis von Autorität und Gefolgschaft beschreibt. Das asymmetrische 
Verhältnis zwischen der charismatischen Führungsfigur und der im Bann ste-
henden Gemeinschaft sowie die damit verbundene Projektion und Delegation 
von Agency lassen sich in sozialwissenschaftlicher Terminologie darüber hinaus 
mit dem Begriff der Figuration konzeptualisieren. Nach Norbert Elias beschrei-
ben Figurationen das Verhältnis von Individuum und Gemeinschaft, wobei die 
sozialen Strukturen betont werden, in denen Individuen, etwa auf politischer und 
juristischer, aber auch auf sprachlicher und symbolischer Ebene, eingebettet 

                                                           
107 Vgl. WEBER, Max: Wirtschaft und Gesellschaft, Bd. 1, hrsg. v. Johannes 

WINCKELMANN, Köln: Kiepenheuer & Witsch 1964. S 179ff.; BOURDIEU, Pierre: Re-
ligion, hrsg. v. Franz SCHULTHEIS und Stephan EGGER, Berlin: Suhrkamp 2011. S. 
86ff. Im Feld der Kultur- und Literaturwissenschaften wurde der affekttheoretische 
Zugang zum Phänomen des Charisma in jüngerer Vergangenheit unter anderem in 
Studien von Jean-Marie Apostolidès, Bernhard Giesen und Eva Horn anschlussfähig 
gemacht: APOSTOLIDÈS: Héroïsme et victimisation. Insbes. S. 45.; GIESEN: Triumph 
and Trauma. Insbes. S. 11.; HORN, Eva (Hrsg.): Narrating charisma, Durham: Duke 
University Press 2011. Insbes. S. 10. 

108  WEBER: Wirtschaft und Gesellschaft. S. 179–180. Eine gute Zusammenfassung von 
Webers Konzept des Charisma bietet: DOW, Thomas E.: „An Analysis of Weber’s 
Work on Charisma“, in: The British Journal of Sociology 29/1 (1978), S. 83–93. 
Ebenso: BRÄNDLE, Fabian: „Charisma. Über eine wirkungsmächtige Kraft an der 
Schnittstelle zwischen Ereignis, Individuum und politischer Kultur“, in: saeculum 
61/1 (2013), S. 17–36.  

109  WEBER: Wirtschaft und Gesellschaft. S. 849. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 77 
 

 

sind.110 Die Figur des charismatischen Helden lässt sich demnach nicht hinrei-
chend beschreiben, ohne Aspekten der Figuration Rechnung zu tragen, etwa 
Praktiken der Verehrung und der Gefolgschaft, aber auch der medialen Produk-
tion von Aura und Glanz.111  

Neben den affektiven und relationalen Aspekten von Charisma sind auch an-
dere Bedeutungsebenen des Begriffs aufschlussreich für die Erforschung des He-
roischen.112 Der ursprünglich aus dem religiösen Bereich stammende Begriff – 
wo er bei Paulus die Gnadengabe des Heiligen Geistes, dann allgemeiner For-
men göttlicher Begabung und Inspiration bezeichnete – verschiebt sich in der 
Moderne stärker hin zur Beschreibung sozialer und psychologischer Phänomene 
und spiegelt damit einen semantischen Wandel wider, der auch die makrostruk-
turellen Transformationen des Heroischen kennzeichnet. Ist Charisma in Antike 
und Mittelalter noch integraler Bestandteil des Religiösen, lässt sich mit den Sä-
kularisierungstendenzen der Neuzeit eine zunehmende Entkoppelung der beiden 
Bereiche feststellen. Selbst wenn moderne oder zeitgenössische Heldenfiguren 
im Gegensatz etwa zu den Märtyrerhelden des Mittelalters nicht mehr eindeutig 
im Zeichen des Religiösen stehen, haben sakrale Bedeutungen gleichwohl bis in 
die Gegenwart Anteil an Figurationen charismatischer Helden. Der sicherlich 
prominenteste Bereich, in dem diese Formen zeitgenössischer Sakralität kulti-
viert werden, ist jener des Sports.113 Verwendet man mit Bernhard Giesen einen 
breiten religionssoziologischen Sakralitätsbegriff, der auf die gemeinschaftsstif-
tende Funktion von Ritualen, Kulten und Symbolen verweist, lässt sich aber 
auch epochenübergreifend sagen, dass Helden als sakrale Figuren Charisma ver-
körpern: „Heroes embody charisma, they fuse the sacred into the profane world 
[…].“114  

 
 
 

                                                           
110  Vgl. ELIAS, Norbert: Über die Begriffe der Figuration und der sozialen Prozesse, 

Berlin: Technische Universität Berlin, Institut für Soziologie 1987. Ebenso: ELIAS, 
Norbert: „Figuration“, in: SCHÄFERS, Bernhard und Johannes KOPP (Hrsg.): Grund-
begriffe der Soziologie, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften 2006, S. 73–76. 

111  Zur medialen Produktion von Charisma vgl. die Beiträge in: HÄUSERMANN, Jürg 
(Hrsg.): Inszeniertes Charisma, Berlin: De Gruyter 2001.; HORN (Hrsg.): Narrating 
charisma. 

112  Vgl. RITTER (Hrsg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie. S. 996–999. 
113  Vgl. CHARTON, François: Les dieux du stade : le sportif et son imaginaire, Paris: 

Desclée de Brouwer 1998. Insbes. S 107. 
114  GIESEN: Triumph and Trauma. S. 16.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Transgressivität 
Ein weiteres strukturelles Merkmal betrifft die ‚Transgressivität‘ des Helden. 
Dieses bereits in Lotmans Heldentheorie angelegte Attribut bezeichnet seine 
Disposition zur Überschreitung von Normen, zum Bruch mit Konventionen und 
zur Erschließung neuer Handlungsmuster und Werte. Der Held ist als Figur des 
Außergewöhnlichen prinzipiell in Abgrenzung zum Gewöhnlichen zu sehen. 
Obwohl er als Identifikationsfigur dient, ist sein Handeln und Sein immer von 
einer grundlegenden Differenz und Alterität geprägt.115 Neben qualitativen Dif-
ferenzierungskriterien stehen dabei häufig auch quantitative – die Exzeptionali-
tät des Helden korreliert mit seinem Seltenheitswert.  

Den Akten der Abgrenzung, des Heraustretens und Überschreitens kommt in 
diesem Zusammenhang prinzipiell große symbolische Bedeutung zu, sind sie 
doch Zeichen und Beweis des Status als „individu extraordinaire“.116 Bereits 
Guez de Balzac brachte diesen Gedanken in einem Brief an die Marquise de 
Rambouillet prägnant auf den Punkt : „Il peut y avoir une âme privilegiée, une 
personne extraordinaire, un héros ou deux en toute la terre : mais il n’y a pas une 
multitude de héros : il n’y a pas un peuple de personnes extraordinaires“.117 Die 
unterschiedlichen Arten, auf die Helden das Maß des Gewöhnlichen transgredie-
ren, könnten dabei freilich kaum mannigfaltiger sein. Sei es, dass sie sich durch 
ihren besonderen Mut, ihre Entschlossenheit und Stärke abheben, sei es, dass sie 
durch ungewöhnliche Selbstlosigkeit und Opferbereitschaft auffallen oder auch 
durch ihren ausgemachten Willen zu Konflikt, Provokation, Skandal und Um-
wertung des Überkommenen. Mit Michel Foucault, der im Kontext seiner Deu-
tung von Georges Batailles Œuvre versucht hat, den Begriff der Transgression 
von seiner einseitig ethisch-moralischen Perspektivierung als „puissance du 
négatif“ zu befreien und seine produktive Funktion als notwendiges Konstituens 
der Vorstellung einer jeden Grenze und Begrenztheit zu konturieren,118 soll auch 

                                                           
115  Zur Außergewöhnlichkeit des Helden vgl. auch: MEYER, Silke: „Helden. Kulturelle 

Muster des Besonderen“, in: Praxis Geschichte 24/4 (2011), S. 4–10. 
116  SUTCLIFFE, Frank E.: Guez de Balzac et son temps. Littérature et politique, Paris: Ni-

zet 1959. S. 132.  
117  BALZAC: Œuvres diverses (1644). S. 74. Seit dem 19. Jahrhundert wurde versucht, 

Heldentum beispielsweise im Sinne von sozialistischen ‚Helden der Arbeit‘ zu demo-
kratisieren. Vgl. dazu: PLAVIUS, Heinz: „Der positive Held im sozialistischen Realis-
mus und der neue Charakter der Arbeit“, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 1-
12/11 (1963), S. 933–955. 

118  Vgl. FOUCAULT, Michel: „Préface a la transgression“, in: Critique : revue générale 
des publications françaises et étrangères 19/195-196 (1963), S. 751–769. Insbes. S. 
754–756. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 79 
 

 

hier vermieden werden, Transgression allein unter negativen Vorzeichen zu se-
hen. Wenngleich der normverletzenden und subversiven Seite des Begriffs auch 
im Kontext dieser Arbeit eine herausgehobene Stellung zukommt,119 sollen For-
men der Exzellenz und der positiv bewerteten Normtransgression explizit mit in 
die Analyse aufgenommen werden.  

In seinem Buch Triumph and Trauma beschreibt Bernhard Giesen den Hel-
den als die triumphale Verkörperung kollektiver Identität. Dabei ist es für ihn 
paradoxerweise gerade die unvergleichliche Andersartigkeit, die Verortung jen-
seits der konventionellen „boundaries“120 die den Helden zur bewunderten pro-
jektions- und kohäsionstiftenden Identitätsfigur werden lässt: „[H]eroes re-
present the extraordinary and charismatic; they do not perform according to the 
rules, instead they constitute them.“121 Wenngleich Hegels Vorstellung des 
rechtssetzenden Helden in dieser Formulierung deutlich anklingt und die in 
Luhmanns Theorie des Heroischen diskutierte „Paradoxie der Konformität durch 
Abweichung“122 aufgegriffen wird, liegt der Akzent bei Giesen vor allem auf der 
Transgressivität der heroischen Figur:  

 
„Like Gods, heroes do the unprecedented and create a new perspective on the world. […] 
Many attempt to follow their example, but nobody will ever be able to reach it; many 
travel the path they have broken, but nobody will be able to be the pathbreaker again. The 
very novelty and uniqueness of the heroic act impedes its repetition.“123  

 
Auch in den Überlegungen Orrin E. Klapps zur Sozialfiguration des Helden ist 
der Gedanke einer „deviance from average or conventional conduct“ 
maßgeblich: „Heroes may be defined as personages, real or imaginary, who are 
admired because they stand out from others by supposed unusual merits or at-
tainments.“124 Helden transgredieren das Maß des Üblichen und können nach 
Klapp bezüglich ihrer Transgressivität auf einer strukturellen Ebene mit anderen 
Figuren des Exzeptionellen, namentlich Bösewichten (villains) und Narren 

                                                           
119  Eine Typologie von Figuren meist politisch gedachter Norm- und Grenzverletztungen, 

die aber dezidiert „keine heroische oder tragische «Geschichte von unten»“ erzählen 
soll, findet sich in: BRÖCKLING, Ulrich, Eva HORN und Stefan KAUFMANN (Hrsg.): 
Grenzverletzer. Von Schmugglern, Spionen und anderen subversiven Gestalten, Ber-
lin: Kadmos 2002. Hier S. 11. 

120  GIESEN: Triumph and Trauma. S. 3. 
121  Ebd. S. 18. 
122  LUHMANN: Die Soziologie und der Mensch. S. 95. (Kursiv im Original) 
123  GIESEN: Triumph and Trauma. S. 19.  
124  KLAPP: „Heroes, Villains and Fools, as Agents of Social Control“. S. 56–57. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

(fools), verglichen werden.125 Die Tatsache, dass die Transgression einer Norm 
noch keine hinreichende Bedingung ist, um den Status eines Helden zu erwer-
ben, vielmehr stets auch die Möglichkeit der Einordnung als Narr, Bösewicht, 
Provokateur oder Verbrecher besteht, lässt dabei eine strukturelle Ähnlichkeit 
der vermeintlich streng entgegengesetzten Konzepte von Heldentum und Anti-
heldentum erkennen. Ein und dieselbe grenzüberschreitende Figur kann, zumal 
für dieselben Taten, sowohl als Held wie auch als Antiheld wahrgenommen und 
damit einmal im positiven Sinne, ein anderes Mal im negativen Sinne als exzep-
tionell bewertet werden.126 Beiden Figurengruppen, Helden und Antihelden, 
steht eine weitere Gruppe von ‚Nicht-Helden‘ gegenüber, von Figuren, die in 
jeglicher Hinsicht dem Durchschnitt entsprechen, deshalb nicht weiter auffallen 
und – wie Michel Foucault es in seiner Arbeit zum Konzept des infamen Men-
schen ausdrückt – „dazu bestimmt sind, ohne Spur vorüberzugehen“.127 

Helden, so lässt sich zusammenfassen, können nicht nur über ihre Exempla-
rität charakterisiert werden, sondern auch über die Art und Weise, wie sie sozia-
le Ordnungen in Frage stellen. Das normverletzende Verhalten des Helden wird 
von der Öffentlichkeit dabei nicht selten als Provokation, Eklat oder Skandal 
wahrgenommen. Begreift man einen Skandal mit Andreas Gelz als eine Reprä-
sentationsform, die „auf die Produktion von Bedeutungspluralität und Ambiva-
lenz [zielt], als Konflikt der Interpretationen, der sich auf die Legitimität, die At-

                                                           
125  Auch Karlheinz Bohrer betont mit Blick auf ganz unterschiedliche moderne Figuren 

des Heroischen wie den Dandy, den Existentialisten und den Westerner, dass sich die-
se in der „Kühnheit, die konformistische oder konventionelle oder normative Ge-
wohnheit überbietet“, ähneln. BOHRER: „Ritus und Geste. Die Begründung des Heldi-
schen im Western“. S. 953. 

126  Auf diesen Umstand scheint bereits der Moralist La Rochefoucauld anzuspielen, 
wenn er in einer seiner aphoristischen Maximen schreibt: „Il y a des héros en mal 
comme en bien.“ LA ROCHEFOUCAULD: Œuvres complètes. S. 427.  

127  FOUCAULT: Das Leben der infamen Menschen. S. 15. Foucaults Überlegungen zum 
‚infamen Menschen‘ basieren dabei auf der sozialgeschichtlichen Beobachtung, dass 
dem Glanz von Eliten oder einzelnen mächtigen Individuen prinzipiell die strukturelle 
Glanzlosigkeit anderer Gesellschaftsteile gegenübersteht: „[L]a lumière – ce fameux 
éblouissement du pouvoir – n’est pas quelque chose qui pétrifie, solidifie, immobilise 
le corps social tout entier, et par conséquent le maintient dans l’ordre, mais est, en 
fait, une lumière qui partage, qui éclaire d’un côté, mais laisse dans l’ombre, ou rejette 
dans la nuit, une autre partie du corps social.“ FOUCAULT, Michel: „Il faut défendre 
la société“ - Cours au Collège de France (1975-1976), Paris: Seuil 1997. S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


FIGUR DES HELDEN | 81 
 

 

tribution und Transgression von Normen bezieht“,128 steht der kultur- und litera-
turwissenschaftlichen Analyse ein Begriff zur Verfügung, der helfen kann, eine 
wesentliche Dimension der Erscheinungs-, Wirkungs- und Rezeptionsform des 
Heroischen konzeptionell zu fassen. Zwar können sich Helden auch affirmativ 
und stabilisierend zu den Normen verhalten, an denen sie gemessen werden, 
häufiger ist jedoch ein Bruch mit normativen Mustern zu beobachten, mit dem 
die für Skandale typischen Schwierigkeiten der Deutung und Bewertung einher-
gehen. 

                                                           
128 GELZ, Andreas, Dietmar HÜSER und Sabine RUSS-SATTAR: „Skandal als For-

schungsfeld – Ansätze, Konjunkturen, Leerstellen“, Skandale zwischen Moderne und 
Postmoderne. Interdisziplinäre Perspektiven auf Formen gesellschaftlicher Trans-
gression, Berlin: De Gruyter 2014, S. 1–20. Hier S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 83 
 

 

2. DIE ÄSTHETIK DES HELDEN 
 
Unabhängig davon, dass individuelles Heldentum etwa in Form von außerge-
wöhnlich mutigen Taten historische Realität besitzen kann, muss festgestellt 
werden, dass Helden immer medial konstruierte Figuren sind. Viele Heldenfigu-
ren haben rein fiktiven Charakter und selbst Helden ‚aus Fleisch und Blut‘ sind 
darauf angewiesen, dass von ihren Taten berichtet wird. Der „ästhetische Kon-
struktionscharakter […], der von der Antike an das Heroische prägt“, wurde von 
Nikolas Immer und Mareen van Marwyck deshalb auch völlig zu Recht in den 
Fokus der neueren Forschung gerückt.1 

Blickt man auf die mannigfaltigen ästhetischen Artikulationen des Heroi-
schen, auf die Formen der textuellen, szenischen, bildlichen, plastischen, musi-
kalischen, kinematografischen oder medial hybriden Darstellungen, lässt sich ei-
ne Vielzahl an Techniken unterscheiden, die insgesamt als Heroisierungen be-
zeichnet werden können. Heroisierungen erfordern eine doppelte Konstruktions-
leistung: Neben den produzierenden Akteuren, wie etwa Dichtern, Malern oder 
Journalisten, sind immer auch Publika beteiligt, die eine bestimmte Figur, sofern 
die Strategie Erfolg hat, als einen Helden wahrnehmen und verehren.2 Durch 
welche heroischen Taten eine Person sich auch ausgezeichnet haben mag, als 
Held gilt sie erst, wenn Medien und Künste von ihren außergewöhnlichen Leis-
tungen berichten und sie von einem Publikum als solche erkannt und anerkannt 
wird. „[S]’il n’y a d’héroïsme que dans l’action“, schreibt Maurice Blanchot in 
Hinblick auf die Notwendigkeit der medialen Repräsentation von Helden des-

                                                           
1  IMMER/MARWYCK: „Helden gestalten. Zur Präsenz und Performanz des Heroi-

schen“. S. 12. Für Immer und van Marwyck besitzt der Begriff des ‚Ästhetischen He-
roismus‘ dabei eine doppelte Valenz. Er steht für sie zum einen für den allgemeinen 
medialen Konstruktionscharakter des Heroischen, bezeichnet zum anderen aber auch 
einen spezifischen Wesenszug des Heroismus in der bürgerlichen Moderne, wo eine 
„zunehmende Verlagerung des Heroischen aus der gesellschaftlich-politischen Wirk-
lichkeit in ästhetische Erfahrungsräume“ festzustellen sei. Der Aspekt der „[m]edial-
kommunikative[n] Konstituierung“ des Heroischen steht ferner auch im Zentrum der 
Forschungstätigkeiten des SFB 948 „Helden – Heroisierungen – Heroismen“. Vgl. 
dazu: HOFF u. a.: „Helden – Heroisierungen – Heroismen. Transformationen und 
Konjunkturen von der Antike bis zur Moderne. Konzeptionelle Ausgangspunkte des 
Sonderforschungsbereichs 948“. Insbes. S. 11. 

2  Zum Interferenzverhältnis von Held und Publikum vgl. die Beiträge in: ASCH, Ronald 
G. und Michael BUTTER (Hrsg.): Bewunderer, Verehrer, Zuschauer. Die Helden und 
ihr Publikum, Würzburg: Ergon 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

halb treffend, „il n’y a de héros que dans et par la parole.“3 Und Nobert Voor-
winden, der in einem grundlegenden Aufsatz über die Bedingungen von Heroi-
sierung im Bereich der Heldensage ebenfalls die Bedeutung von Medialisierung 
und Rezeption betont, zieht ein ähnliches Fazit: „Sind manche Helden nur des-
wegen zu Helden der Heldensage geworden“, so resümiert er in Form einer rhe-
torischen Frage, „weil ein Dichter sie durch sein Lied unsterblich gemacht hat, 
während andere, deren Taten nicht so eindrucksvoll besungen wurden, der Ver-
gessenheit anheimfielen?“4 Obwohl Heroisierungen, gerade auch wegen ihrer 
enormen kulturgeschichtlichen Persistenz, die in der vermeintlich „postheroi-
schen“ Gegenwart mitnichten an ihr Ende geraten ist,5 einem ständigen Wandel 
ausgesetzt sind und deshalb in einer unüberschaubaren Vielfalt an Formen exis-
tieren, gibt es durchaus auch etablierte Topoi, Ikonographien und Codes des He-
roischen, die immer wieder aufgegriffen werden.  

Neben der einfachen Bezeichnung einer Figur als ‚Held‘, ‚hero‘, ‚héros‘, 
,héroe‘, ‚eroe‘ usw., die ganz im Bereich des Sprachlichen operiert, zählt zu den 
häufigen Strategien der Heroisierung beispielsweise das Einordnen in eine heroi-
sche Reihe oder Genealogie. Indem man die betreffende Figur mit bereits etab-
lierten Helden des kulturellen Gedächtsnisspeichers vergleicht, werden heroi-
sche Eigenschaften übertragen.6 Die Malerei kennt dabei Verfahren wie die bild-
liche Amalgamierung von Modell und historischer oder mythologischer Figur, 
die Numismatik arbeitet mit Techniken der Überblendung herrscherlicher, di-
viner und heroischer Attribute, die Literatur kann auf rhetorische Figuren wie 
Reihungen, Allegorien, Symbole, Metaphern und Vergleiche zurückgreifen. 
Letztgenanntes Mittel wendet beispielsweise Jean Racine an, wenn er in der 
épître au Roi zu seiner Tragödie Alexandre le Grand (1666) auf eine für die Zeit 
und die Textsorte paradigmatische Weise den Adressaten des Widmungsbriefes, 
Ludwig XIV., mit Alexander dem Großen vergleicht und ihm prophezeit, dass er 

                                                           
3  BLANCHOT: „Le Héros“. S. 93. 
4  VOORWINDEN, Norbert: „Wie wird man Held? Zur Rolle von Dichter und öffentlicher 

Meinung bei der Zuerkennung des Heldenstatus“, in: KELLER, Johannes (Hrsg.): Hel-
denzeiten - Heldenräume. Wann und wo spielen Heldendichtung und Heldensage?, 
Wien: Fassbaender 2007, S. 177–194. Hier S. 194. 

5  Zur These der „postheroischen“ Gegenwartskultur vgl. MÜNKLER: „Heroische und 
postheroische Gesellschaften“. 

6  Bezogen auf das Medium des Bildnisses werden Formen dieser imitatio heroica theo-
retisch fundiert und an einzelnen Fallstudien exemplifiziert und diskutiert in: HOFF, 
Ralf von den u. a. (Hrsg.): Imitatio heroica - Heldenangleichung im Bildnis, Würz-
burg: Ergon 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 85 
 

 

sich zusätzlich zum Ruhm des gerechten Herrschers bald auch den Ruhm des he-
roischen Eroberers verdient haben werde:  

 
„Il faut auparavant m’essayer encore sur quelques autres Héros de l’Antiquité : Et je pré-
vois qu’à mesure que je prendrai de nouvelles forces, V. M. se couvrira Elle-même d’une 
gloire toute nouvelle ; que nous la reverrons peut-être, à la tête d’une Armée, achever la 
Comparaison qu’on peut faire d’Elle et d’Alexandre, et ajouter le titre de Conquérant à ce-
lui du plus sage Roi de la Terre.“7 

 
Zusätzlich zur Nennung und zur Einbettung in eine heroische Genealogie seien 
an dieser Stelle zwei weitere Verfahren genannt: die Hervorhebung der Figur 
mittels räumlicher Positionierung, Perspektivierung, Beleuchtung oder Farbge-
bung sowie ihre Repräsentation durch Symbole des Heroischen. Erstgenanntes 
Verfahren zielt darauf ab, den exzeptionellen Status der heroisierten Figur auch 
sprachlich-medial auszudrücken und findet, oft im Verbund mit anderen Heroi-
sierungsverfahren, medienübergreifend Anwendung. Besonders häufig werden 
die Figuren dabei durch ihre außergewöhnliche Größe gekennzeichnet, so etwa 
bei Reiterstandbildern und anderen monumentalen Statuen wie Michelangelos 
David oder Heldendenkmälern der ehemaligen Sowjetunion,8 aber auch bei den 
im Comic und im populären Film allgegenwärtigen Superhelden-Figuren.9 Die 
Darstellung von Heldenfiguren mittels spezifischer Symbole ist dagegen beson-
ders in den bildenden Künsten weit verbreitet, wo der Heldenstatus traditionell 
nicht nur durch die Nähe zum Göttlichen oder die Krönung durch Allegorien wie 
Ruhm und Fama kommuniziert wird,10 sondern auch Symbole wie Löwenfell, 

                                                           
7  RACINE, Jean: Œuvres complètes, Bd. 1, hrsg. v. Georges FORESTIER, Paris: Galli-

mard 1999. S. 124. 
8  Vgl dazu die Untersuchungen von: HUBERT, Hans: „Gestaltungen des Heroischen in 

den Florentiner David-Plastiken“, in: AURNHAMMER, Achim und Manfred PFISTER 
(Hrsg.): Heroen und Heroisierungen in der Renaissance, Wiesbaden: Harrassowitz 
Verlag 2013, S. 181–218.; OFFTERDINGER, Kristina: „‚Stadt, die den Tod bezwang‘ - 
Leningrad als Heldenstadt in der medialen Vermittlung durch Reiseführer“, in: hel-
den.heroes.héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 2/2 (2014), S. 107–118. 

9  Vgl. NEHRLICH, Nikolas: „Wenn Identität mittels einer Maske sichtbar wird. Zu Ge-
schichte, Wesen und Ästhetik von Superhelden“, in: IMMER, Niklas und Mareen van 
MARWYCK (Hrsg.): Ästhetischer Heroismus. Konzeptionelle und figurative Paradig-
men des Helden, Bielefeld: Transcript 2013, S. 107–128. Insbes. S. 124. 

10  Auf Effekte der auratischen Heroisierung durch die Betonung der Nähe zum Göttli-
chen geht mit Bezug auf das antike Epos auch René Rapin in seinem Aristoteles-
Kommentar ein: „Enfin tout a relation aux dieux & a leurs ministeres justques aux 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Keule, Schild, Bogen, Schleuder, Schwert oder Lorbeerkranz verwendet werden, 
um Figuren zu heroisieren.11  

Da Helden aber nicht nur durch symbolische Attribute als solche gekenn-
zeichnet werden, sondern darüber hinaus auch selbst Symbolfiguren sind, die 
bestimmte Ideen repräsentieren, empfiehlt es sich, an dieser Stelle noch etwas 
ausführlicher auf die Zeichen- und Symboltheorie Hans-Georg Soeffners einzu-
gehen.12 Symbole stellen für Soeffner eine spezifische Kommunikations- und 
Repräsentationsform dar, die durch eine ambivalente bis paradoxe semantische 
Struktur und damit eine große Resistenz gegenüber diskursiv-argumentativer 
Festlegungen gekennzeichnet ist: „Symbole sind Kommunikationsmaterialien für 
Außeralltägliches und Außergewöhnliches“,13 sie sind „Statthalter der Unmittel-
barkeit von außeralltäglichen Erfahrungen“ bzw. „Repräsentanten des Unmittel-
baren“.14 Dabei artikulieren Symbole Soeffner zufolge aber nicht nur Parado-
xien, sie harmonisieren und vereinheitlichen diese auch, was selbst wiederum 
paradox erscheinen mag, und tragen so maßgeblich dazu bei, Identität herzustel-
len. Symbole „ziehen das Widersprüchliche zur Einheit, das Ungleichzeitige 
zum Simultanen, das Nebeneinander zu einer Gestalt zusammen.“15 Diese sym-
bolischen Gestalten, die auch figürlich-anthropomorph gedacht werden können, 
haben ihren Platz vor allem in der Sphäre des Sakralen – einer Kategorie, die 
Soeffner in der Tradition Émile Durkheims nicht alleine auf den engeren Bereich 
von konfessionell geprägter Religiosität, sondern auf einen breiteren Bereich 

                                                           
moindres actions, qui sont décrites dans ce Poëme, pour rehausser l’éclat de tout ce 
qui s’y fait […].“ RAPIN, René: Réflexions sur la Poetique d’Aristote et sur les Ou-
vrages des Poetes Anciens et Modernes, Paris: F. Muguet 1674. S. 144. 

11  Insbesondere bezüglich der intermedialen Dimension von Heroisierungen vgl. 
POSSELT-KUHLI, Christina und Jakob WILLIS: „‚La voilà, cette main, qui se met en 
chaleur‘ - Intermediale Heroisierungsstrategien bei Molière und Pierre Mignard am 
Beispiel des Gedichts La Gloire du Val-de-Grâce“, in: helden.heroes.héros. E-
Journal zu Kulturen des Heroischen 2/2 (2014), S. 49–68. 

12  Soeffner hat seine vornehmlich an politischen Figurationen moderner Gesellschaften 
ausgerichtete Symbol- und Repräsentationstheorie, die insgesamt im breiteren Feld 
soziologischer Institutionentheorien verortet werden kann, über eine Reihe von Auf-
sätzen und Sammelbandbeiträgen hinweg entwickelt und diese 2010 in einer Mono-
grafie zusammengeführt: SOEFFNER, Hans-Georg: Symbolische Formung: eine Sozio-
logie des Symbols und des Rituals, Weilerswist: Velbrück 2010.  

13  SOEFFNER: „Überlegungen zur Soziologie des Symbols und des Rituals“. S. 164. 
(Kursiv im Original) 

14  Ebd. S. 150. 
15  Ebd. S. 163. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 87 
 

 

von gemeinschaftsstiftenden kulturellen Praktiken anwendet. Übertragen auf den 
Untersuchungsbereich dieser Arbeit lassen sich Helden damit als ambivalente 
Kollektivsymbole beschreiben, die Gemeinschaften zur Identitätsbildung die-
nen.16 

Ein weiterer theoretischer Leitbegriff, unter dem Heroisierung betrachtet 
werden soll, ist jener der Repräsentation. Wenngleich Literatur- und Kulturwis-
senschaftler, Semiotiker, Philosophen und Politologen eine nur schwer zu über-
blickende Vielzahl unterschiedlicher Repräsentationstheorien entwickelt haben, 
herrscht in vielen Fällen Einigkeit darüber, Repräsentation als einen Vermitt-
lungsprozess zu beschreiben, der sich als eine triadische Kommunikationsbezie-
hung zwischen Sender, Referent und Empfänger darstellt. Im Zentrum des soge-
nannten „Triangle of Representation“ stehen als Träger semiotischer Information 
unterschiedliche Texte, Kunstwerke oder sonstige mediale Artefakte.17 Im Ge-
genstandsbereich dieser Arbeit könnte hier auch von einem triadischen Heroisie-
rungsmodell gesprochen werden. Während die klassischen Abbildtheorien in der 
Nachfolge Platons Repräsentation als einen mimetischen Vorgang fassen, der 
durch einen ontologischen Verlust gegenüber der Realität des Vorbilds gekenn-
zeichnet ist, haben sich jüngere Repräsentationstheorien im weiteren Kontext 
von linguistic turn und pictorial turn, wie zum Beispiel diejenige Louis Marins, 
stärker von der Betonung der Abbild- und Referenzfunktion gelöst und stattdes-
sen die realitätskonstituierenden Aspekte hervorgehoben, die Repräsentationen 
innewohnen.18 Außerdem ist die Performanz im Sinne der rezeptionsbezogenen 

                                                           
16  Dass gerade die Darstellung von Licht und Glanz zur „symbolischen Neutralisierung 

grundlegender Konfliktkonstellationen des menschlichen Denkens“ genutzt werden 
kann, ist ein Gedanke, der sich in einer Studie Kay Kirchmanns findet und auch zur 
Funktionsbestimmung des Heldenglanzes in Politik, Religion und Kunst herangezo-
gen werden kann. Vgl. KIRCHMANN, Kay: Licht-Räume - Licht-Zeiten. Das Licht als 
symbolische Funktion im Theater der Neuzeit, Siegen: Hausdruckerei Universität Sie-
gen 2000. Hier S. 13. 

17  Vgl. PRENDERGAST, Christopher: The Triangle of Representation, New York: Co-
lumbia University Press 2000.; MITCHELL, William J. Thomas: „Representation“, in: 
LENTRICCHIA, Frank und Thomas MCLAUGHLIN. (Hrsg.): Critical terms for literary 
study, Chicago: University of Chicago Press 1995, S. 11–23. 

18  Louis Marin, der sich in einer Vielzahl von Texten mit dem Thema der Repräsentati-
on auseinandergesetzt hat, hebt in seiner poststrukturalistisch geprägten Semiotik be-
sonders deutlich das realitätskonstruierende Potenzial von bildlichen und textlichen 
Repräsentationen hervor. Insbesondere in der logischen Theorie Pascals und in der 
kunst- und literaturpolitischen Praxis Ludwigs XIV. sieht er die Wirklichkeit und 
Macht nicht nur vermittelnde, sondern überhaupt erst generierende Funktion von Re-

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Wirkungsmächtigkeit sowie der Erlebnischarakter von Repräsentationen in den 
Theorien von Wolfgang Iser respektive Hans Ulricht Gumbrecht vermehrt in den 
Fokus gerückt worden.19 So unterschiedlich die Ansätze von Marin, Iser und 
Gumbrecht bezüglich zentraler Prämissen auch sein mögen, sie alle eint ein der 
Tendenz nach antisubstanzieller zeichen- und literaturtheoretischer Ansatz. Das 
semiotische Gebilde, das jede künstlerische Repräsentation darstellt, wird von 
ihnen als eigenständiger Produzent und Stifter von Bedeutungen verstanden, 
nicht bloß als ein ontologisch minderwertiger Übermittler und Stellvertreter. Re-
präsentationen sind in diesem Sinne, wie W.J.T. Mitchell es unter Rückgriff auf 
eine Formulierung Nelson Goodmans verallgemeinerungsgültig ausdrückt, 
„‚Weisen der Welterzeugung‘, nicht bloß Spiegelungen der Welt.“20 Folgt man 
diesem Ansatz, kann auch die Darstellung einer realen Heldenfigur auf ihre 
Funktionen und Wirkungen hin befragt werden, ohne automatisch zurückverwie-
sen zu sein auf ihren biografischen Sitz im Leben. Marin fordert diesbezüglich 
auch, dass Repräsentation sowohl als eine „Vergegenwärtigung“ im Sinne der 
Substitution des Abwesenden, als auch als eine „Selbstpräsentation“, d.h. eine 
Intensivierung des Anwesenden verstanden werden müsse.21 Die so konzeptuali-
sierte „Repräsentation als Effekt“ bedeutet für ihn: „[D]as Abwesende gegen-
wärtig machen, als ob das, was wiederkehrte, dasselbe wäre und manchmal so-
gar besser, intensiver, stärker, als wenn es dasselbe wäre.“22 Was vor diesem 
Hintergrund zentrale Bedeutung erlangt, ist der Gedanke der wirkmächtigen Prä-
senz von Repräsentationen. Die unzähligen Bilder und Texte, die beispielsweise 

                                                           
präsentationen ausgedrückt. Vgl. dazu MARIN, Louis: La critique du discours. Sur la 
Logique de Port-Royal et les Pensées de Pascal, Paris: Minuit 1975.; MARIN, Louis: 
Le portrait du roi, Paris: Minuit 1981. Eine gute Zusammenfassung von Marins Re-
präsentationstheorie bietet: CHARTIER, Roger: „Pouvoirs et limites de la représenta-
tion : Sur l’œuvre de Louis Marin“, in: Annales. Histoire, Sciences Sociales 49/2 
(1994), S. 407–418. 

19  Vgl. dazu beispielsweise die Ansätze von: ISER, Wolfgang: „Representation. A Per-
formative Act“, Prospecting: From Reader Response to Literary Anthropology, Bal-
timore: Johns Hopkins University Press 1989, S. 236–248.; GUMBRECHT, Hans Ul-
rich: Diesseits der Hermeneutik - die Produktion von Präsenz, übers. v. Joachim 
SCHULTE, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2004. 

20  MITCHELL, William J. Thomas: Das Leben der Bilder. Eine Theorie der visuellen 
Kultur, München: Beck 2008. S. 13. 

21  MARIN, Louis: „Das Sein des Bildes und seine Wirklichkeit“, in: BEYER, Vera 
(Hrsg.): Das Bild ist der König: Repräsentation nach Louis Marin, München: Fink 
2005, S. 15–23. S. 18. 

22  Ebd. S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 89 
 

 

Ludwig XIV. von und über sich anfertigen ließ, so ein zentraler Gedanke Ma-
rins, haben die Macht des Königs wirkungsvoller konstituiert, als seine phy-
sisch-körperliche Präsenz dies je vermocht hätte, mehr noch: Die politisch wirk-
same Kraft speist sich gerade nicht aus dem in direkter Anschauung gegebenen, 
‚natürlichen‘ Körper des Königs, sondern aus der stilisisierten Darstellung in 
Bild, Text und anderen Medien. Die geschichtsprägende Präsenz des Königs, 
seine Aura und charismatische Kraft, liegt in Repräsentationen begründet, ver-
standen auch als medial-künstlerische Darstellungen wie dem Balett oder rituali-
sierten Inszenierungen wie dem berühmten lever des Sonnenkönigs.23 Zugespitzt 
bedeutet dies für Marin, dass die Fiktionen der Kunst die historischen Fakten 
schaffen und nicht umgekehrt. Darin liegt für ihn die besondere Kraft der Reprä-
sentationskultur im Siècle classique.  

Die Konzepte der Repräsentation, der Symbolisierung und der Heroisierung 
lassen sich damit insgesamt als nützliche Instrumente zur Erforschung des Hero-
ischen im Spannungsfeld von Ethik und Ästhetik verstehen, wie es mit Blick auf 
das Drama der französischen Klassik im Zentrum dieser Arbeit steht. Dabei soll 
– was der Forschung zum Siècle classique eine neue Perspektive eröffnet – ins-
besondere eine bestimmte ästhetische Artikulationsform analysiert und interpre-
tiert werden: der Glanz, der den Helden charakteristischerweise als Zeichen sei-
ner Außergewöhnlichkeit umgibt. 
 
2.1 Glanz als transmediales Zeichen des Heroischen  
 
„[L]e héros doit constamment reprendre l’initiative, se faire reconnaitre une fois de plus à 
partir d’un nouvel acte surprenant, d’une nouvelle apparition souveraine. A tout instant, il 
faut triompher de l’obscurité et de la durée, renaître à la lumière en la faisant renaître.“24  
 
Dieser Satz Jean Starobinskis, der im Zuge seiner Untersuchung zur Darstellung 
und zur gesellschaftlichen Verankerung des Heldentums im Werk von Pierre 
Corneille fällt, verweist über den literarischen Einzelfall hinaus auf eine Grund-
konstante des Heroischen und seiner medialen Vermittlung. Die Vorstellung 
vom Glanz des Helden, von der Leucht- und Strahlkraft der heroischen Figur, ist 
so alt wie die vielen Kulturen des Heroischen selbst. In unterschiedlichen Küns-
ten und Medien, so wird in dieser Arbeit erstmalig auf einer breiten Materialba-
sis gezeigt, wurden und werden Helden als regelrechte Lichtgestalten in Szene 

                                                           
23  Vgl. APOSTOLIDÈS, Jean-Marie: Le roi-machine : spectacle et politique au temps de 

Louis XIV, Paris: Minuit 1981.  
24  STAROBINSKI, Jean: „Sur Corneille“, in: Les Temps Modernes (1954), S. 713–729. S. 

722. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

gesetzt. Bereits in der griechischen Antike war die „quality of brightness or radi-
ance“ ein wichtiger Aspekt der heroischen Erscheinungsweise und die faschisti-
schen Mythen der Nationalsozialisten wurden ebenso wie gegenwärtige popu-
lärkulturelle Heldennarrative von „Heroen des Lichts“ bevölkert.25 Achills fun-
kelnde Augen und Waffen sind in diesem Kontext genauso einschlägig wie das 
glänzende Schwert Rolands oder die lichthafte Erscheinung Parzivals. Verfolgt 
man den Topos vom Glanz des Helden in der französischen Literatur, zeigt sich, 
dass der Held systematisch mit Qualitäten wie éclat, splendeur, brillance, ra-
yonnement, clarté und lumière beschrieben wird.26 Der Glanz wird dabei häufig 
nicht nur als eine akzidentielle, sondern als eine substantielle Qualität von Hel-
dentat und Heldentum beschrieben. Zwischen der Figur des Helden und der vi-
suellen Repräsentationsform des Glanzes besteht ein Ähnlichkeits- und Äquiva-
lenzverhältnis, das sich an der Schnittstelle von Semantik und Ästhetik als 
transmedialer Code, als Paradigma der Heroisierung beschreiben lässt: Der 
Glanz ist Insigne und Erkennungszeichen des Helden, er ist sein weithin sichtba-
res Indiz, die Emanation und Revelation seiner Außergewöhnlichkeit, seiner Eh-
re und seines Ruhmes. Als solches kann er, etwa in Form einer Lichtgloriole, die 
ganze Gestalt der heroischen Figur umspielen oder an einzelnen Körperteilen 
(Augen, Haare, Haut) sowie an Bestandteilen der Kleidung oder der Ausrüstung 

                                                           
25  BRAVO, Jorge: „Heroic Epiphanies: Narrative, Visual, and Cultic Contexts“, in: Illi-

nois Classical Studies 29 (2004), S. 63–84. S. 66.; ROSENBERG, Alfred: Der Mythus 
des 20. Jahrhunderts, München: Hoheneichen 1934. S. 36. Dass auch die gegenwärti-
ge Populärkultur gewissermaßen eine glänzende Spur des Heroischen durchzieht, 
kann unter anderem an Superhelden-Filmen wie beispielsweise Batman Begins 
(Christopher Nolan, 2005), Iron Man (Jon Favreau, 2008) und Man of Steel (Zack 
Snyder, 2013) abgelesen werden, in denen der Glanz zentraler Bestandteil der Dar-
stellung des Helden ist. Im Konzept des ‚Stars‘ als einer Form des massenmedial kon-
stituierten Heldentums des 20. und 21. Jahrhunderts lebt die Vorstellung eines heroi-
schen Glanzes im stellaren Modus ungebrochen weiter. Vgl. dazu überblicksartig: 
MINOIS, Georges: Le culte des grands hommes : des héros homériques au star system, 
Paris: Audibert 2005. 

26  Dem Hyperonym des Leuchtenden ordnet Heiko Wandhoff im lateinisch geprägten 
Kontext des Mittelalters die Begriffe „lux, lumen, fulgor, radius, ardor, splendor oder 
claritas“ bei – Begriffe, die mitunter noch sehr deutlich in den französischen Glanz-
Vokabeln des 17. Jahrhunderts zu erkennen sind. Vgl. WANDHOFF, Haiko: „Von der 
kosmischen Strahlung zur inneren Erleuchtung: Mikrokosmische Perspektiven einer 
Kulturgeschichte des Lichts“, in: LECHTERMANN, Christina (Hrsg.): Licht, Glanz, 
Blendung, Beiträge zu einer Kulturgeschichte des Leuchtenden, Bern: Lang 2008, 
S. 15–36. S. 22.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 91 
 

 

(Helm, Schwert, Rüstung) hervortreten. Der glänzende Held kann ferner sowohl 
eigene Quelle als auch Reflex, Spiegelung oder Brechung eines fremden Lichts 
sein, was wiederum weitreichende Folgen für die politische Ausdeutung der Re-
präsentation haben kann. Ob als Quell oder Reflex, besonders tritt der Glanz der 
außergewöhnlichen Heldenfigur im Kontrast zur Glanzlosigkeit, d.h. zur Matt-
heit, Trübheit oder Dunkelheit gewöhnlicherer Figuren hervor, deren ruhmloses, 
‚infames‘ Leben – wie Michel Foucault es ausdrückt – durch „etwas Graues und 
Gewöhnliches“ geprägt ist.27 Der Glanz lässt sich vor diesem Hintergrund medi-
enübergreifend als ein visuelles Verfahren der Kontrastierung und der Reliefbil-
dung beschreiben – nur wenn dem Helden weniger glänzende Figuren gegen-
überstehen, kann er, um das Beispiel des Theaters herauszugreifen, als Lichtge-
stalt auf der Bühne effektvoll in Szene gesetzt werden.28  

Untrennbar verbunden mit der Vorstellung des Glanzes ist prinzipiell jene 
des Lichts.29 Dieses wird häufig auf einen göttlichen Ursprung zurückgeführt 
und kennzeichnet den Helden als Auserwählten und mit einer besonderen Gabe 
(Charisma) Beschenkten.30 Karl Kerényi konstatiert dazu im Kontext seiner Un-
tersuchungen der griechichen Mythologie, dass eine „rein menschliche Charak-
terisierung [des Heros] durchaus möglich [ist]. Es fällt indessen auf ihn ein 
Glanz, den wir vom Standpunkt der Religionsgeschichte aus […] den Glanz des 
Göttlichen nennen dürfen.“31 In Worten, die die eingangs zitierte Formulierung 
Starobinskis aufzunehmen scheinen, deutet auch Maurice Blanchot durch die 
Charakterisierung des heroischen Glanzes als Offenbarung, als „révélation“, eine 
enge Verbindung des Heroischen und des Sakralen an: „L’héroïsme est révélati-
on, cette brillance merveilleuse de l’acte qui unit l’essence et l’apparence.“32 

                                                           
27  FOUCAULT: Das Leben der infamen Menschen. S. 15. 
28  Neben dem Lichteindruck spielt beim Phänomen des Glanzes auch der helle Farbein-

druck eine wichtige Rolle. Zur Wirkung von verschiedenen Farben und ihrem Einsatz 
im Bereich des Theaters vgl. HARTWIG, Susanne: „Wer hat Angst vor Rot, Gelb und 
Blau? Materialwert und Wirkung der Farbe auf der Bühne“, in: Forum Modernes 
Theater 18/1 (2003), S. 3–13. 

29  Die genaue Bestimmung der Verhältnisse von Licht, Glanz (und Farbe) war immer 
wieder Gegenstand differenzierter kunsthistorischer Analysen, so zum Beispiel sehr 
grundlegend bei SCHÖNE, Wolfgang: Über das Licht in der Malerei, Berlin: Mann 
1954.  

30  Zum Glanz als Zeichen von herrschaftlichem Charisma in der vorhöfischen Epik vgl. 
KNAPPE, KarlBernhard: Repräsentation und Herrschaftszeichen: zur Herrscherdar-
stellung in der vorhöfischen Epik, München: Arbeo-Gesellschaft 1974. S. 237–238.  

31  KERENYI, Karl: Die Heroen der Griechen, Zürich: Rhein-Verlag 1958. S. 13. 
32  BLANCHOT: „Le Héros“. S. 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Ähnlich wie sich Gott bzw. die Götter in der Vorstellung vieler Religionen als 
Epiphanien in einem „numinos-luminose[n] Vorgang“ manifestieren,33 treten 
auch die ursprünglich einmal als Halbgötter imaginierten Helden als glanzvolle 
Gestalten in Erscheinung. Diese Erscheinungsform soll im Fortgang dieser Ar-
beit mit einem terminologischen Neologismus als ‚Herophanie‘ bezeichnet wer-
den.  

Ein häufig wiederkehrendes Motiv innerhalb der Repräsentationskultur des 
Heroischen ist des Weiteren jenes der unmittelbaren Präsenz. Durchaus analog 
zum allgemeinen physikalischen Verständnis von Licht als notwendiger Grund-
lage eines visuellen Wahrnehmungsvorgangs, verweist der Glanz der Helden als 
Präsenz nicht nur auf die Art ihrer Darstellung, sondern auch auf die ihrer 
Wahrnehmung. Glänzend erscheinen Helden in der Regel nicht für sich selbst, 
sondern für bestimmte Publika. Als medial inszenierte Figuren, die durch ihr 
helles Leuchten die Aufmerksamkeit auf sich ziehen und sich und ihre Taten so 
sichtbar machen, sind Helden immer auf die Augen eines Betrachters angewie-
sen. Erst in dessen Blick, der über Wahrnehmung und Anerkennung entscheidet, 
wird Heldentum als die relationale Größe fassbar, die es seiner interpersonalen 
und sozialen Natur nach ist. Der Glanz des Helden zeigt damit stets auch einen 
sozial geprägten Wahrnehmungszusammenhang an, er stellt die Öffentlichkeit 
des Heroischen her, macht dieses sicht- und kommunizierbar. In René de Cerizi-
ers Panegyrik des Grafen von Harcourt, die 1645 unter dem Titel Le Héros 
françois, ou l’Idée du grand capitaine erschien, wird bezeichnenderweise be-
richtet, dass sich Harcourt wie vor ihm bereits Alexander der Große gegen einen 
Angriff bei Nacht entschieden habe, damit seine Heldentaten im Licht des Tages 
sichtbar werden können:  

 
„Rien n’empescha cette resolution que le courage du General ; il repartit pour appuyer son 
sentiment, & servir son inclination ; qu’il n’avoit pas moins de repugnance de desrober 
une victoire qu’Alexandre ; qui refusa de gagner l’Asie parmy les tenebres : qu’il ne con-
noisssoit point de plus esclatantes actions, que celles qui se parent des lumieres du Soleil, 
qui n’ayde pas moins les Genereux qu’il les regarde.“34 

                                                           
33  WANDHOFF: „Von der kosmischen Strahlung zur inneren Erleuchtung: Mikrokosmi-

sche Perspektiven einer Kulturgeschichte des Lichts“. S. 18. Bezogen auf das Chris-
tentum schreibt Rainer Zaiser: „Vor allem in den Büchern der Propheten mehren sich 
die Beispiele, wo die Erscheinungen Gottes mit Lichtmetaphern beschrieben werden.“ 
ZAISER, Rainer: Die Epiphanie in der französischen Literatur: zur Entmystifizierung 
eines religiösen Erlebnismusters, Tübingen: Narr 1995. S. 19. 

34  CERIZIERS: Le Héros françois, ou l’Idée du grand capitaine. S. 91–92. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 93 
 

 

Der Glanz stellt jedoch nicht nur die Sichtbarkeit des Helden und seiner Taten 
her. Gleichzeitig kann er so stark sein, dass er den Betrachter blendet und über-
wältigt und dadurch daran hindert, den Helden klar und deutlich wahrzunehmen. 
Der Glanz oder éclat des Helden ist damit, wie Andreas Gelz schreibt,  

 
„Ausdruck einer paradoxen Kommunikation, die zugleich kommunikative Anschlussfä-
higkeit sicherstellt wie den Abbruch von Kommunikation aufführt, eine Paradoxie, die für 
die Dynamik von Heroisierungsprozessen und damit die Faszination der Heldenfigur bis 
in unsere Gegenwart verantwortlich zu sein scheint.“35 

 
Im Sinne Hans Blumenbergs, der die Lichtmetaphorik in der westlichen Geistes-
geschichte untersucht hat, kann der Glanz des Helden in diesem Zusammenhang 
als eine ‚absolute Metapher‘ beschrieben werden, die – so Gernot und Hartmut 
Böhme – „unausweichlich, nicht ins Begriffliche überführbar, für mindestens ei-
ne Kultur universell, selbstreferentiell und auf nichts verweisend als auf sich 
selbst“ ist.36 Dem Pol der Sichtbarkeit, der Erkenntnismöglichkeit und Effabilität 
des Heroischen steht damit ein Pol des Unsichtbaren und Inkommensurablen ge-
genüber, der nicht selten an Vorstellungen von Transzendenz und Numinosität 
grenzt. Als Mysterium tremendum und als Fascinosum, so lässt sich in Anleh-
nung an Rudolf Ottos Begriff des Numinosen sagen,37 hat der Held eine beson-
dere Wirkung auf den Betrachter. Indem der Glanz gleichermaßen erhellen und 
blenden, anziehen und ängstigen kann, stellt er sowohl auf kognitiver als auch 
auf emotionaler Ebene einen Modus von Repräsentation und Kommunikation 
dar, der auf die Paradoxien zurückverweist, die das Heroische selbst konstituie-
ren. 

                                                           
35  GELZ: „‚L’éclat du héros‘ - Formen auratischer Repräsentation des Helden im 

Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts zwischen Bild und Text (Mme de Lafayette, 
Diderot)“. Hier S. 222. 

36  BÖHME, Gernot und Hartmut BÖHME: Feuer, Wasser, Erde, Luft. Eine Kulturge-
schichte der Elemente, München: Beck 2004. S. 148. Gernot und Hartmut Böhme 
räumen dem Licht als fünftem Element einen wichtigen Platz in ihrer Kulturgeschich-
te der Elemente ein und greifen Blumenbergs Theorie auf, um den metaphysischen 
und symbolischen Charakter des kulturellen Umgangs mit Licht zu unterstreichen. 
Siehe auch: Blumenberg, Hans: „Licht als Metapher der Wahrheit“, in: Haverkamp, 
Anselm (Hrsg.): Ästhetische und metaphorologische Schriften, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2001, S. 139–171. 

37  OTTO, Rudolf: Das Heilige: Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 
Verhältnis zum Rationalen, Breslau: Trewendt & Granier 1917. Insbes. S. 13–51. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Auf der Ebene der sprachlich-medialen Repräsentation von Heldentum spielt der 
Glanz als Präsenz auch insofern eine entscheidende Rolle, als er in unterschied-
lichen Techniken der Erzeugung von Präsenzeffekten seinen Ausdruck findet.38 
Wie Hans-Georg Soeffner in Bezug auf die Moseslegende zeigt, wird in dem 
Text insbesondere über visuelle Zeichen wie den Glanz eine „symbolische Prä-
senz“ des Göttlich-Sakralen kommuniziert.39 In einer an die Überlegungen Ma-
rins erinnernden Formulierung heißt es über die Präsenzzeichen weiter, dass sie 
„nicht lediglich Zeichen für etwas [setzen] – sie sind selbst die Realität oder ein 
Teil jener Realität, die sich in ihnen ausdrückt“.40 Der strahlende Glanz oder das 
blendende Licht können somit als Indizes von der Präsenz des Göttlichen, oder – 
übertragen auf den Gegenstandsbereich dieser Arbeit – des Heroischen zeugen. 
Da die Präsenzzeichen des Heroischen nicht nur in literarischen Texten, sondern 
in allen sprachlich-visuellen Medien generiert und kommuniziert werden kön-
nen, muss der Glanz prinzipiell als transmediales Zeichen des Heroischen be-
schrieben werden.  

Bislang wurde der Glanz im Sinne einer Paradigmatik als Zeichen beschrie-
ben, das den exzeptionellen Status des Helden transmedial artikuliert. Der Glanz 
kann aber mit Andreas Gelz nicht nur als eine Artikulationsform, sondern auch 
als eine Reflexionsform des Heroischen verstanden werden und damit als eine 
analytische Kategorie, die Auskunft über wesentliche Aspekte seiner Formen 
und Funktionen zu geben vermag.41 Zweierlei spielt hier eine entscheidende Rol-
le: die relationale Verfasstheit von Heldentum und die Frage nach seiner Au-
thentizität. Der Glanz zeugt von „Verhältnissen wechselseitiger Bespiegelung 

                                                           
38  Bereits Starobinski spricht vom heroischen „effet de présence“ und auch Louis Marin 

widmet diesem Phänomen, wie gezeigt wurde, wesentliche Überlegungen seiner Re-
präsentationstheorie. STAROBINSKI: „Sur Corneille“. S. 714. (Kursiv im Original) 

39  Bei seiner Interpretation der Legende zeigt Soeffner, wie der Text sein inkommensu-
rables göttliches Zentrum mit „einer Hülle von ‹indexikalischen› Symbolen“ umgibt, 
um auf diese Weise eine „kommunikative Vermittlung zwischen dem sinnlich wahr-
nehmbaren Präsenten und dem durch es Repräsentierten, ‹an-sich› Unsagbaren, abso-
lut Präsenten“ zu bewerkstelligen. Vgl. SOEFFNER, Hans-Georg: „Symbolische Prä-
senz: unmittelbare Vermittlung - zur Wirkung von Symbolen“, in: RAAB, Jürgen 
(Hrsg.): Phänomenologie und Soziologie, Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaf-
ten 2008, S. 53–64. Hier S. 55 und S. 57. 

40  SOEFFNER: Symbolische Formung. S. 17.  
41  Vgl. GELZ: Der Glanz des Helden. Insbes. S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 95 
 

 

des Helden und der Gesellschaft“42 und macht damit deutlich, dass Helden und 
ihre Publika in reziproker Abhängigkeit zueinander stehen. Gesellschaften bzw. 
soziale Gruppen brauchen Helden, die für ihre Ideale einstehen, und Helden 
brauchen ihrerseits Gemeinschaften, von denen sie wahrgenommen, repräsen-
tiert und verehrt werden. Nur wenn Künstler, Medienschaffende und andere He-
roisierungsspezialisten aktiv werden, können Helden in dem Glanz erstrahlen, 
der sie weithin wahrnehmbar macht. Unter diesem Vorzeichen erscheint der 
Glanz nicht als ein mit eigener Kraft erworbener, sondern eher als ein verliehe-
ner und geborgter Glanz,43 als eine mediale Konstruktion, deren Präsenz nicht 
voraussetzungslos ist. Damit verbunden sind Fragen nach der tatsächlichen 
Macht der als autonom inszenierten Heldenfiguren. Versteht man die unter-
schiedlichen Bespiegelungsverhältnisse als Ausdruck einer politischen Gramma-
tik, gewährt diese beispielsweise Einblick in die Hierarchien und Abhängigkei-
ten des Heroischen.  

Was die Situation in Frankreich betrifft, wird im Kontext von Neostoizis-
mus, Moralistik und Frühaufklärung vor allem in der zweiten Hälfte des 17. 
Jahrhunderts Kritik an bestimmten Vorstellungen und Repräsentationsformen 
von Heldentum laut, wobei der Glanz, und damit oft auch das Heldentum selbst, 
als reines Oberflächenphänomen, als trügerischer Schein, als Maske und Deko-
rum desavouiert wird. Während ein Autor wie Antoine de Courtin in seinem 
Traktat über den Ehrenpunkt die Korrelation vom Sein und vom Erscheinen der 
heroischen Ehre weiterhin betont,44 drückt sich beispielsweise im Werk von 
Blaise Pascal eine profunde Skepsis gegenüber äußeren, sichtbaren Zeichen von 
vermeintlicher Größe aus. So formuliert er in den Pensées eine regelrechte The-

                                                           
42  GELZ, Andreas u. a.: „Phänomene der Deheroisierung in Vormoderne und Moderne“, 

in: helden.-heroes.héros. E-Journal zu Kulturen des Heroischen 3/1 (2015), S. 135–
149. Hier S. 136. 

43  Eine moralphilosophische Blaupause für diese Art der Binnendifferenzierung findet 
sich in Senecas 21. Brief an Lucilius. In diesem Brief, in dem „[ä]ußerer Glanz und 
innerer Wert gegeneinander abgewogen“ werden, führt Seneca einen Unterschied 
zwischen „blendendem Glanz und Licht“ ein: „[D]as letztere hat seinen bestimmten, 
ihm eigens zukommenden Ursprung, während des anderen Helligkeit nur eine geborg-
te ist.“ SENECA, Lucius Annaeus: Philosophische Schriften. Briefe an Lucilius, hrsg. 
v. Otto APELT, Leipzig: Meiner 1924. S. 73.  

44  Im Traité du point d’honneur schreibt er, um nur ein Beispiel zu nennen: „Il faut donc 
pour former l’honneur que ces deux choses concourent ensemble, j’entends la vertu & 
l‘éclat de la vertu“. COURTIN, Antoine de: Suite de la civilité françoise, ou Traité du 
point-d’honneur et des règles pour converser et se conduire sagement avec les incivils 
et les fâcheux, Paris: A. Josset 1675. S. 235. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

orie des Anti-éclat bzw. der Glanzlosigkeit und hebt hervor, dass wahre geistig-
spirituelle Größe nicht nach außen, sondern nach innen strahle. Der Glanz des 
Archimedes könne nicht mit den Augen, sondern nur mit dem Geist erfasst wer-
den: „Archimède sans éclat serait en même vénération. Il n’a pas donné des ba-
tailles pour les yeux, mais il a fourni à tous les esprits ses inventions. Ô qu’il a 
éclaté aux esprits !“45 Und selbst beim bekanntlich sehr heroismusaffinen Pierre 
Corneille finden sich im Prolog von La Toison d’or (1661), einem Maschinen-
theaterstück, das aus Anlass des Pyrenäenfriedens von 1659 entstand, kritische 
Positionen, die Leid und Elend hinter der glänzenden Fassade des Heroischen 
betonen. Die Allegorie des vom Krieg gezeichneten Frankreichs erhebt klagende 
Worte gegen das militärische Heldentum und macht der Allegorie des Sieges 
verständlich, dass Letzterer zu teuer erkauft wird:  

 
„Vos dons sont à chérir, mais leur suite est à craindre.  
Pour faire deux Héros ils font cent malheureux,  
Et ce dehors brillant, que mon nom reçoit d’eux, 
M’éclaire à voir les maux qu’à ma gloire il attache,  
Le sang dont il m’épuise, et les nerfs qu’il m’arrache.“46  

 
Das „dehors brillant“, die glänzende Hülle des Heroischen, kann die vielen Übel 
(„maux“) nicht vergessen machen, die der militärische Triumph der Helden ge-
kostet hat, im Gegenteil: Der sonst oft überwältigende und blendende Glanz 
wirkt nun selbst erkenntnisstiftend und richtet die Aufmerksamkeit des Betrach-
ters, hier der Allegorie Frankreichs, auf die destruktiven Aspekte des Heroi-
schen.  

Der Gedanke, dass der strahlenden Idealität des Helden häufig eine destruk-
tive Seite entspricht, die von seinem Glanz allenfalls überblendet wird,47 durch-
zieht die ganze zweite Hälfte des 17. Jahrhunderts und findet sich schließlich 
auch in Rousseaus 1751 verfasstem Discours sur la vertu la plus nécessaire au 

                                                           
45  PASCAL: Œuvres complètes. S. 649. 
46  CORNEILLE, Pierre: Œuvres complètes, Bd. 3, hrsg. v. Georges COUTON, Paris: Gal-

limard 1987. S. 213. 
47  Zur konstruktiv-destruktiven Ambivalenz des Glanzes als Souveränitätszeichen vgl. 

VOSS: „Souveränität und Repräsentation“. Das destruktive Potential der „Intensität 
des leuchtenden Augenblicks“ thematisiert Voss bezogen auf Darstellungsformen des 
Helden in der Moderne ferner in: VOSS, Dietmar: „Ohnmächtige Souveränität. Zur 
Figur des Antihelden im Kontext der Moderne“, in: Weimarer Beiträge: Zeitschrift für 
Literaturwissenschaft, Ästhetik und Kulturwissenschaften 61/1 (2015), S. 23–45. Hier 
S. 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 97 
 

 

héros wieder, wo es heißt, dass „[l]e Héros se dédommage des vertus qui lui 
manquent par l’éclat de celles qu’il possède“. Durchaus exemplarisch für den 
aufklärerischen Blick auf den Helden und seine Repräsentationsform betont 
Rousseau in Abgrenzung zur Figur des Weisen ferner die Bedeutung von Plötz-
lichkeit, Bruch und Oberflächlichkeit, die im Begriff des éclat angelegt sind, um 
dem Helden einen Mangel an „solidité“ zu attestieren: „Il y a donc plus de soli-
dité dans le caractère du Sage et plus d’éclat dans celui du Héros“.48 
 
2.2 Der Glanz des Helden als literarischer Topos 
 
Nach diesen theoretischen Überlegungen soll nun die Literaturgeschichte nach 
Beispielen für den Topos des Heldenglanzes durchsucht werden, der in heroi-
schen Erzählungen seit jeher seinen Platz hat.49 Zwar kann es bei diesem Schritt 
nur darum gehen, Einzelfälle herauszugreifen – da es sich um wirkmächtige 
Texte der literarischen Tradition handelt, können aber gleichzeitig auch Motive, 
Muster und Strukturen identifiziert werden, die für die Analyse der Dramentexte 
aus dem Siècle classique wichtige Referenzgrößen darstellen.50 

Schon in Homers Ilias, dem wohl einflussreichsten Heldenepos des westli-
chen Kulturkreises, ist das Motiv des Heldenglanzes präsent. Die ganze Schar 

                                                           
48  ROUSSEAU: Œuvres complètes. S. 1262–1263. 
49  Gleichwohl ist es kein notwendiges Charakteristikum. In Vergils Aeneis, in Hartmann 

von Aues Iwein und Erec sowie im Alexanderroman des Pfaffen Lambrecht spielt der 
Glanz beispielsweise nur eine untergeordnete Rolle. Das allmähliche Verschwinden 
des Heldenglanzes aus dem literarischen Kanon ab dem 18. Jahrhundert ist dagegen – 
was auch Michel Foucaults Arbeit zum ‚infamen Menschen‘ nahelegt – nicht durch 
eine Entkopplung von Heldentum und Glanz, sondern durch die allgemeine Abkehr 
von überhöhten Heldengestalten und die Aufwertung des Anti- und Unheroischen zu 
erklären: „Sobald man ein Zwangsdispositiv zum Sagen des Niedrigsten, des Unsägli-
chen, des gänzlich Unrühmlichen, des „Intimen“, des „Infamen“ also installiert, for-
miert sich ein neuer Imperativ, der die immanente Ethik des literarischen Diskurses 
des Abendlandes bilden sollte: seine zeremoniellen Funktionen sollten sich allmählich 
verwischen; er sollte nicht mehr die Aufgabe haben, den überhellen Glanz der Gestalt, 
der Gnade, des Heldentums, der Mächtigkeit sinnlich zu manifestieren; sondern hin-
zugehen und zu suchen, was am schwierigsten wahrzunehmen ist, was am tiefsten 
verborgen ist, was am unbequemsten zu sagen und zu zeigen ist, schließlich was am 
meisten untersagt und anstößig ist.“ FOUCAULT: Das Leben der infamen Menschen. S. 
45–46. 

50  Der besseren Verständlichkeit halber werden alle folgenden Textstellen, die nicht Teil 
der französischen Literatur sind, in deutschen Übersetzungen angegeben.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

der vor Troja kämpfenden Heroen ist in glänzende Rüstungen gekleidet, so auch 
die beiden edelsten und tüchtigsten Krieger der verfeindeten Lager, Hektor und 
Achill. Was den Trojaner Hektor angeht, schildert Homer bereits in einer frühen 
häuslichen Szene seinen militärischen Glanz und die angsteinflößende Wirkung, 
die von ihm ausgeht. Bevor er in die Schlacht zieht, greift „der glänzende Held 
[…] nach dem Kinde“, wobei er dieses durch den Anblick seiner Rüstung er-
schreckt. Amüsiert „nahm vom Haupte den Helm der strahlende Hektor, setzte 
den schimmernden hin auf den Boden sogleich […].“51 Beim anschließenden 
Kampf um die Mauern, die das Lager der Danaer umgeben, „sprang der strah-
lende Hektor / Finsteren Blickes hinein, wie die schwebende Nacht, in des Erzes 
schrecklichen Glanz den Körper gehüllt“. Der metallene Glanz seiner Rüstung 
und seiner Waffen schreckt indes nicht nur seinen jungen Sohn und die Grie-
chen, er dient seinen Gefährten außerdem zur Orientierung im Kampf:  

 
„So dort drängten sich Troer in Ordnungen, andre nach andern,  
Schimmernd im ehernen Glanz, und folgeten ihren Gebietern.  
Hektor strahlte voran, dem mordenden Ares vergleichbar.“52  

 
Als mindestens ebenbürtigen Kontrahenten Hektors umgibt auch Achill ein 
weithin sichtbarer Glanz.53 Da Athene ihn mit einem strahlenden Nimbus 
schmückt, braucht der Held gar keine Waffen, um die Trojaner im achtzehnten 
Gesang von Patrokolos’ Leichnam zu vertreiben:  

 
„Aber Achilleus erhob sich, der Götterliebling; Athene 
Warf um die mächtigen Schultern die Aigis, die quastengeschmückte,  
Dann umkränzte sein Haupt mit goldener Wolke die hehre 
Göttin und ließ ihm ein weit erglänzendes Feuer entsprühen. 
So wie ein Rauch von der Stadt sich erhebt und wirbelt zum Äther, 
Fern von dem Eiland her, das feindliche Männer umkämpfen, 

                                                           
51  HOMER: Ilias und Odyssee, übers. v. Johann Heinrich VOSS, Eltville am Rhein: 

Rheingauer Verlagsgesellschaft 1980. S. 120–121. 
52  Ebd. S. 255. 
53  Der Glanz der Erscheinung des Achill ist eine Vorstellung, die im Anschluss an Ho-

mer zum Topos wurde. Noch im Heroikos, dem den homerischen Mythos von der 
Ausnahmeerscheinung des Achill tendenziell relativierenden Dialog des Flavius Phi-
lostratus, heißt es zu Beginn des dritten Jahrhunderts beispielsweise: „Als er das Jüng-
lingsalter erreicht hatte, ging von seinem Antlitz ein Glanz aus […].“ Vgl. 
PHILOSTRATUS, Flavius: Helden und Heroen, Homer und Caracalla, hrsg. & übers. v. 
Andreas BESCHORNER, Bari: Levante 1999. S. 142. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 99 
 

 

Während die Städter den ganzen Tag aus der eigenen Feste 
Dringen zu furchtbarem Kampf; allein mit der sinkenden Sonne 
Flammen unzählige Feuerzeichen empor, und es leuchtet 
Hoch der steigende Glanz, zur Sicht den benachbarten Völkern, 
Ob sie vielleicht mit den Schiffen sich nahn, dem Verderben zu wehren: 
So erhob von Achilleus’ Haupt sich ein Leuchten zum Äther.“54 

 
Als im darauffolgenden Gesang von erneuten Kampfhandlungen berichtet wird, 
spielen dann die Waffen Achills eine entscheidende Rolle. Die von Hephaistos 
eigens für den Heros angefertigte Rüstung, darunter der legendäre Schild, glänzt 
ähnlich stark wie seine wutentbrannten Augen: 

 
„Glanz erhellte den Himmel, und rundum lachte die Erde 
Unter den Blitzen des Erzes; der Boden vom Schreiten der Männer 
Donnerte; mitten darunter sich wappnend der edle Achilleus, 
Dessen Zähnen ein Knirschen entfuhr; wie loderndes Feuer 
Brannten die Augen ihm hell; es wühlte tief in der Seele 
Unerträglicher Schmerz. So zog er, voll Grimm auf die Troer, 
An die Gaben des Gotts, die Hephaistos’ Kunst ihm geschmiedet. 
[…] 
Also stieg von dem schöngeschmiedeten Schild des Achilleus 
Auf zum Äther der Glanz. Nun hob er den Helm in die Höhe, 
Stülpte den wuchtigen über den Kopf, und gleich einem Sterne, 
Strahlte der buschige Helm, von den goldenen Haaren umflattert, 
Welche Hephaistos zur Mähne dicht um den Bügel geordnet.“55 

 
Im altenglischen Heldenepos Beowulf, das um 730 entstand und vom Kampf des 
gleichnamigen Helden mit dem Ungeheuer Grendel berichtet, wird die Sphäre 
des Guten von der des Bösen auf der bildlichen Ebene von Licht und Dunkelheit 
abgegrenzt, wobei die Helden um Beowulf sowie der gute Herrscher Hrothgar 
auf verschiedene Arten als strahlende Figuren beschrieben werden: Immer wie-
der wird der Glanz ihrer Rüstungen betont56 und die Strahlkraft des Herrschers 

                                                           
54  HOMER: Ilias und Odyssee. S. 346–347. 
55  Ebd. S. 369–370. 
56  „Die Eberfiguren der Helme leuchteten / Über dem Wangenschutz, gewirkt aus Gold, 

/ Funkelnd und feuergehärtet.“; „Beowulf sprach – die Brünne glänzte an ihm, / Das 
Waffenhemd gewirkt durch wundervolle / Schmiedekunst“; „Da sah vom Wall des 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

hervorgehoben.57 Besonders eindrucksvoll wird aber bezüglich der Ästhetik des 
Glanzes die Szene geschildert, in der Beowulf Grendels Mutter besiegt und ein 
sonnengleiches Licht den Saal als Zeichen des Triumphes erhellt: 

 
„Das Schwert durchdrang 
Den zum Sterben bestimmten Körper. Sie stürzte zu 
Boden. 
Blutbefleckt war das Schwert. Beowulf freute sich über  
die Tat. 
Es leuchtete der Lichtschein, grelles Licht erstrahlte 
Im Saal, 
Als ob vom Himmel hell die Sonne schiene, 
Die Himmelskerze.“58 

 
Generell taucht das Motiv des Heldenglanzes in den mittelalterlichen Epen be-
sonders häufig auf, so etwa in der altfranzösischen Chanson de Roland (um 
1100), im altspanischen Heldenlied Cantar de Mǐo Cid (um 1140), im mittel-
hochdeutschen Nibelungenlied (um 1200) und in Wolfram von Eschenbachs 
Versroman Parzival (um 1210).59  

                                                           
Strandes aus der Wächter der Dänen, […] leuchtende Schilde“ UNBEKANNTER 

AUTOR: Beowulf, hrsg. v. Martin LEHNERT, Stuttgart: Reclam 2004. SS. 41, 46, 38.  
57  „Sein lichter Glanz leuchtet über viele Landesgebiete.“ Ebd. S. 41. 
58  Ebd. S. 101. 
59  Mareike Klein widmet dem Thema des Glanzes im Rolandslied des Pfaffen Konrad 

(entstanden um 1170) eine eingängige Betrachtung in ihrer jüngst erschienenen Studie 
über die Farbsymbolik in Heldenepen des deutschen Mittelalters. Sie verhandelt 
Glanz allgemein als „Signum höfischer Repräsentation“ und führt bezüglich der Sym-
bolik der Farbe Gold resümierend aus, dass es „in der Inszenierung der Roland-Figur 
seinen christlich-heroischen Heldenstatus aus[weist]“. Vgl. KLEIN, Mareike: Die Far-
ben der Herrschaft: Imagination, Semantik und Poetologie in heldenepischen Texten 
des deutschen Mittelalters, Berlin: Akademie 2014. S. 87. Wolfgang Haubrichs weist 
bei germanischen Autoren des 13. Jahrhunderts eine hohe Frequenz von „Glanzwör-
tern“ nach und schreibt dem „Glänzen der Rüstungen, Waffen, Ritter, Helden und der 
Burgen“ eine distinktive Funktion im Kontext höfischer Elitenkulturen zu. Vgl. 
HAUBRICHS, Wolfgang: „Glanz und Glast: vom inflationären Wortschatz der Sicht-
barkeit“, in: BAUSCHKE-HARTUNG, Ricarda (Hrsg.): Sehen und Sichtbarkeit in der 
Literatur des deutschen Mittelalters, Berlin: Akademie 2011, S. 47–64. Insbes. S. 56–
60. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 101 
 

 

In der Chanson de Roland, die vom Kampf Karls des Großen und seiner douze 
pairs gegen die heidnischen Sarazenen handelt, treten zahlreiche heroische 
Kriegerfiguren auf. Neben Roland und seinem Gefährten Olivier, den zentralen 
Helden des Epos, haben der König, die anderen Paladine und auch einige der 
feindlichen Fürsten Anteil an der außergewöhnlichen Sphäre des Heroischen. 
Die Porträts der Helden sind dabei oftmals nach einem ähnlichen Muster ange-
legt: ein schnelles Pferd, wertvolle Waffen, ein edler Wuchs und ein strahlendes 
Antlitz heben den Helden von der großen Menge anderer Figuren ab. Von Ro-
land heißt es beispielsweise, dass sein Gesicht „cler e riant“, „strahlend und hei-
ter“ sei: 

 
„As porz d’Espaigne en est passet Rollant 
Sur Veillantif, sun bun cheval curant. 
Portet ses armes, mult li sunt avenanz, 
Mais sun espiet vait li bers palmeiant, 
Cuntre le ciel vait la mure turnant, 
Laciet en su[m] un gunfanun tut blanc; 
Les renges li batent josqu’as mains. 
Cors ad mult gent, le vis cler e riant.“60 
 
Karls Antlitz ist „[c]ler […] e de bon cuntenant“, „strahlend und voller Zuver-
sicht“: 

 
„Muntet li reis en sun cheval curant; 
L’estreu li tindrent Neimes e Jocerans; 
Prent sun escut e sun espiet trenchant. 
Gent ad le cors, gaillart e bon seant, 
Cler le visage e de bon cuntenant.“61 

                                                           
60  „Zu den Engpässen Spaniens ist Roland geritten / Auf Veillantif, seinem guten und 

schnellen Pferd. / Er trägt seine Waffen; sie stehen ihm sehr gut. / Der edle Krieger 
schwenkt seinen Speer / Und richtet die Spitze zum Himmel. / An ihr ist ein schnee-
weißes Banner befestigt; / Das Wehrgehänge schlug ihm auf die Hände. / Sein Körper 
ist sehr wohlgestaltet, sein Gesicht strahlend und heiter.“ UNBEKANNTER AUTOR: 
Das altfranzösische Rolandslied, hrsg. v. STEINSIECK, Wolf und Egbert KAISER, 
Stuttgart: Reclam 1999. S. 92–93. 

61  Der König steigt auf sein schnelles Pferd, / Naimes und Jozeran hielten ihm den 
Steigbügel; / Er nimmt seinen Schild und seinen scharfen Speer. / Sein Körper ist 
edel, kräftig und wohlgestaltet, / Sein Antlitz strahlend und voller Zuversicht. Ebd. S. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Wie in den stilprägenden Heldenepen der antiken Tradition, namentlich Homers 
Ilias und Vergils Aeneis, sind auch die Helden der Karlsepik am Glanz ihrer 
Waffen zu erkennen. „Clers fut li jurz e bels fut li soleilz: / N’unt guarnement 
que tut ne reflambeit“,62 heißt es zur Charakterisierung der ersten großen 
Schlacht zwischen Franken und Sarazenen. Oliviers Schwert ‚Hauteclaire‘ trägt 
den Glanz darüber hinaus bereits im Namen und auch Rolands Schwert 
‚Durendal‘ leuchtet hell: „E! Durendal, cum es bel, e clere, e blanche! / Cuntre 
soleill si luises e reflambes!“,63 ruft der Held klagend aus, als er seine mit heili-
gen Reliquien verzierte Waffe im Angesicht des nahenden Todes vergeblich zu 
zerstören versucht. Wie der Ruhm ist die Waffe des Helden unzerstörbar und, so 
lässt sich die Szene interpretieren, erinnert auch dann noch an den Glanz des 
Helden, wenn dieser selbst bereits gefallen ist.64  

Der Cid ist als Ausnahmefigur „in guter Stund geboren / und von Sternen 
auserwählt“,65 sein Leben eine Reihe glänzender Siege. Am Königshof erscheint 
der siegreiche Held nicht nur mit einem Schwert, dessen „Griff und Kreuz aus 
purem Golde“66 bestehen, auch der Rest seiner Kleidung zeugt von außerge-
wöhnlicher Kraft und Macht, wobei der dominierende Farbton des Rotgolds Zei-
chen höchsten Wertes ist:67 
 
 
 

                                                           
238–241. Auch das Antlitz des befeindeten Emir von Balaguer ist überdies „fier e 
cler“, „stolz und klar“. Ebd. S. 72–73.  

62  „Hell war der Tag und schön schien die Sonne; / Es gab keine Rüstung, die nicht über 
und über gefunkelt hätte“ Ebd. S. 80–81. 

63  „Ach Durendal, wie schön bist du, wie hell und glänzend. / Wie leuchtest und blitzt 
du in der Sonne!“ Ebd. S. 180–181. 

64  Hans Robert Jauss zufolge befriedigen epische Helden wie Roland „das Bedürfnis der 
kollektiven Erinnerung nach Verherrlichung der geschichtlichen, die Alltagswirklich-
keit überhöhenden Tat“ – eine wichtige gesellschaftliche Funktion, die sie das gesam-
te Mittelalter hindurch kulturell präsent hielt. Vgl. JAUSS, Hans Robert: „Interakti-
onsmuster der Identifikation mit dem Helden“, Ästhetische Erfahrung und literarische 
Hermeneutik, München: Fink 1977, S. 212–258. Hier S. 236. 

65  UNBEKANNTER AUTOR: Der Cid, hrsg. v. Alfred THIERSBACH, übers. v. Fred 
EGGARTER, Stuttgart: Reclam 1985. S. 20. 

66  Ebd. S. 165. 
67  Mareike Klein stellt in Bezug auf die mittelalterliche Epik heraus, dass „das rote Gold 

als die schönste und wertvollste Goldart anzusehen sei.“ Vgl. KLEIN: Die Farben der 
Herrschaft. S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 103 
 

 

„Dem zu guter Stund Gebornen, 
nichts fehlt ihm. Aus feinstem Tuche 
sind die Hosen, über ihnen 
feine Stiefel schönster Arbeit, 
und das Hemd aus bestem Leinen, 
weiß und rein so wie die Sonne. 
Alle Schnallen, die aus Silber 
Und aus Gold die Ärmel schließen. 
Das Gewand aus Gold und Seide, 
über ihm hochrot der Mantel 
mit den Spangen auch aus Golde. 
Rot und Gold, das sind die Farben, 
die der Cid von jeher liebte.“68 

 
Der germanische Held Siegfried erscheint mit seiner Ritterschar in ähnlicher 
Aufmachung an Gunthers Königshof in Worms: 

 
„All ihr Gewand  
War von rotem Golde; geziert ihr Reitzeug war. 
Die Rosse gingen in Ordnung in des Herren Sigfrids Schar. 
Neu waren ihre Schilde, stark sowie breit, 
und licht ihre Helme, als mit dem Geleit 
Sigfrid zu Hofe ritt in Gunthers Land. 
Man schaute an Helden nie so herrliches Gewand.“69 
 
Die Waffen, das Zaumzeug und die Gewänder der „so glänzend angetan[en]“70 
Recken lösen Staunen und Bewunderung aus und geben Siegfried zu erkennen. 
Obwohl sein späterer Mörder Hagen den jungen Helden bis zu diesem Zeitpunkt 
noch nicht gesehen hatte, ist er sich ob der prächtigen Erscheinung sicher, es mit 
diesem zu tun zu haben.  

 
 
 
 

                                                           
68  UNBEKANNTER AUTOR: Der Cid. S. 161. 
69  UNBEKANNTER AUTOR: Das Nibelungenlied, hrsg. v. Bernhard SOWINSKI, übers. v. 

Felix GENZMER, Stuttgart: Reclam 1992. S. 16 
70  Ebd. S. 17.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

„Soweit ichs sagen mag, 
sah ich auch nimmer Sigfrid bis auf diesen Tag, 
so will ich doch glauben, wie es damit auch geht, 
daß er es ist, der Recke, der dort so herrlich vor uns steht.“71 

 
Der Glanz fungiert hier als Emanation des Heroischen und macht dieses evident. 
Durch den Glanz können Helden jedoch auch eine sakrale Aura verliehen be-
kommen. Aufschlussreich für die traditionsreiche Engführung der Sphären des 
Heroischen und des Sakralen ist dabei unter anderem die Episode, in der der 
junge Parzival drei vorbeireitende Ritterhelden des Glanzes ihrer Rüstungen we-
gen fälschlicherweise für Götter hält. Karnanz, der von den drei Helden am 
reichlichsten geschmückt ist, scheint Parzival „noch mehr als die andern ein 
Gott, denn solchen Glanz hatte sein Auge noch nie gesehn.“72 

Anders stellt sich die Situation dagegen in einem der sicherlich modernsten 
Texte des Mittelalters, Dantes Divina Commedia, dar. Hier befinden sich viele 
Helden der literarischen Tradition, so etwa Achill, ihres falschen bzw. fehlenden 
Glaubens oder ihrer moralischen Fehler wegen im licht- und glanzlosen Reich 
der Hölle. Demgegenüber wird zu Beginn des Purgatoriums allerdings die histo-
rische Figur Catos als Idealbild römischer Tugendhaftigkeit eingeführt. Unter 

                                                           
71  Ebd. S. 18. Für eine umfassendere Analyse der Lichtsymbolik im Nibelungenlied vgl. 

SCHIEDER, Dietlind: Farbe und Licht im Nibelungenlied, Freiburg i.Br.: Univ. Diss. 
1962. Der Autor deutet insbesondere das Motiv vom „Glänzen und Strahlen der ritter-
lichen Waffen“ als Topos heroischer Dichtung. Ebd. S. 53ff. 

72  BAUMECKER, Gottfried (Hrsg.): Parzifal, Überlingen: Delfinverlag 1950. S. 33. Zu 
einer umfassenden Analyse der Glanzsymbolik in Wolfram von Eschenbachs Parzival 
vgl. BRINKER VON DER HEIDE, Claudia: „lieht, schîn, glast und glanz in Wolframs von 
Eschenbach Parzival“, in: LECHTERMANN, Christina (Hrsg.): Licht, Glanz, Blendung, 
Bern: Lang 2008, S. 91–104. Die Figur des Lohengrin, die im Parzival als Sohn des 
Gralskönigs eine Nebenrolle besitzt, wurde in der Folge selbst zum Gegenstand heroi-
scher Narrative, in denen – wie insbesondere in der Bearbeitung durch Richard Wag-
ner – dem auratischen Glanz beim Erscheinen des Helden in Brabant eine zentrale 
Rolle zukommt. Im Libretto zur 1850 uraufgeführten Oper heißt es bezüglich des 
glanzreichen Auftritts des „gottgesandte[n] Mann[s]“ im ersten Aufzug: „Seht! Seht! 
Welch ein seltsam Wunder! / Wie? Ein Schwan? / Ein Schwan zieht einen Nachen 
dort heran! / Ein Ritter drin hoch aufgerichtet steht! / Wie glänzt sein Waffen-
schmuck! Das Aug’ vergeht / vor solchem Glanz! – Seht, näher kommt er schon her-
an! / An einer goldnen Kette zieht der Schwan!“ WAGNER, Richard: Lohengrin : ro-
mantische Oper in 3 Aufzügen, hrsg. v. Wilhelm ZENTNER, Stuttgart: Reclam 1989. S. 
19.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 105 
 

 

dem Viergestirn des Südpols, das die vier Kardinaltugenden symbolisiert, tritt 
der würdevolle Tugendheld im ersten Gesang in einem strahlenden Glanz auf: 

 
„Da sah ich eindam einen Greis erscheinen, 
Der wert, mit solcher Ehrfurcht anzuschauen, 
Wie jeder Sohn sie seinem Vater schuldet. 
Lang war sein Bart, mit weißem Haar durchzogen, 
Es glich dem weißen Haare seines Hauptes 
Und floß im Doppelstreif zur Brust hernieder. 
Die Strahlen jenes heiligen Viergestirnes 
Schmückten sein Antlitz so mit ihrem Lichte, 
Als ob er in der hellen Sonne stünde.“73 

 
Wirft man abschließend noch einen Blick auf Formen des heroisch markierten 
Glanzes in Renaissance und Früher Neuzeit, werden die bisherigen Beobachtun-
gen bestätigt. In Texten wie Pierre de Ronsards La Franciade (1572) und Tor-
quato Tassos La Gerusalemme liberata (1581), wird die Symbolik von Licht und 
Glanz einmal mehr genutzt, um den außergewöhnlichen Status des Helden visu-
ell zu markieren. Wenngleich der Glanz gerade in Tassos Kreuzzugs-Epos als 
Zeichen von Ruhm, Rüstung, göttlicher Präsenz, Schönheit und Eitelkeit auf 
sehr vielfältige Weise semantisiert und den heroischen Figuren des christlichen 
wie auch des heidnischen Lagers zugesprochen wird, überwiegen doch Darstel-
lungen, die die fränkischen Ritter um ihren Anführer Gottfried von Bouillon, wie 
am Morgen der entscheidenden Schlacht, als heroische Ausnahmegestalten glo-
rifizieren: 

 
„Der Feldherr zieht daher, und Siegsentzücken 
Glänzt, jedem sichtbar, aus dem Aug’ empor. 
Ihn scheint die Gunst des Himmels zu beglücken; 
Erhabner, größer scheint er denn zuvor. 
Man sieht der Würde Strahl sein Antlitz schmücken, 
Der Jugend Purpurglanz bricht neu hervor. 
In Haltung, Blick und jeglicher Geberde 
Erscheint er höher als ein Sohn der Erde.“74  

                                                           
73  DANTE: Die göttliche Komödie, übers. v. Hermann GMELIN, Stuttgart: Reclam 2001. 

S. 138. 
74  TASSO, Torquato: Befreites Jerusalem, übers. v. Johann Diederich GRIES, Leipzig: 

Reclam 1872. S. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

Pierre de Ronsard, der in seinem Fragment gebliebenen Epos an die literarischen 
Vorbilder der griechisch-römischen Antike anknüpft und Frankreich einen hero-
ischen Gründungsmythos schaffen möchte, führt mit Francion eine zentrale Hel-
denfigur ein, die als Sohn des legendären Trojaners Hektor zu Großem bestimmt 
ist. Bezeichnenderweise findet die Sonderstellung und die außergewöhnliche 
Begabung des Jünglings bei seiner Ankunft in Gallien zuerst im Bereich des Vi-
suellen ihren Ausdruck. Als der Held mit seinen Gefährten den Palast des Kö-
nigs Dicée erreicht, lichtet sich die Wolke, in die Venus die Gruppe gehüllt hat-
te, und gibt die Sicht auf eine glänzende Schar frei, aus der Francion besonders 
hervorsticht:  

 
„Quand au palais Francion arriva, 
Loin de leurs corps l’air espais se creva, 
Et leur figure est propre revenuë 
Comme astres clairs dévestus d’une nuë. 
Ce jour Francus à merveille estoit beau, 
Son jeune scorps sembloit un renouveau, 
Lequel estend sa robe bien pourprée 
Dessus les fleurs d’une gemmeuse prée : 
La Grace estoit à l’entour de ses yeux, 
De front, de taille, egal aux demy-dieux.“75 

 
Wenngleich Francions Glanz in erster Linie als Element zur Beschreibung seiner 
außergewöhnlichen Schönheit dient – immer wieder wird der Held als „luisant 
de beautez et de grace“ qualifiziert76 –, fehlt auch hier die kriegerische Semantik 
nicht. Am Morgen des Kampfes mit dem Zyklopen Phouère bringt die Sonne 
den Helm des Ritters zum Glänzen: 

 
„Un chevalier au combat appella 
La lance au poing, le morrion en teste, 
Qui bien cresté brilloit comme tempeste 
Que Jupiter eslance au mois d’esté 
Sur le sommet d’une injuste cité.“77 

 

                                                           
75  RONSARD, Pierre de: Œuvres complètes, Bd. 6, hrsg. v. Hugues VAGANAY, Paris: 

Garnier 1924. S. 424. 
76  Ebd. S. 481. 
77  Ebd. S. 431. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 107 
 

 

Zuvor noch anmutige Erscheinung, wird der junge Held nun mit dem zornig 
strafenden Jupiter verglichen und erhält so zusätzlich eine furchteinflößende 
Dimension. Wie im Fortgang dieser Arbeit zu zeigen sein wird, oszilliert auch 
der Heroismus im Theater des Siècle classique in Bezug auf den Topos des 
Glanzes zwischen einem lieblichen und einem zerstörerischen Pol. Mit der Ka-
tegorie des Erhabenen bzw. des Sublimen hält die Sprach- und Kunsttheorie der 
Zeit dabei selbst einen Begriff bereit, der beide Pole des Heroischen erfasst und 
sich als Analyseinstrument zur Erforschung der darstellungs- und rezeptionsäs-
thetischen Dimension des Glanzes eignet.78 Dieser Sachverhalt soll im nun fol-
genden Kapitel, ausgehend von der Rezeption eines Stückes von Pierre Cor-
neille, eingehender untersucht werden. 

  
2.3 Glanz, Affekte und die Ästhetik des Sublimen  
 
Théophraste Renaudot, Gründer der Gazette de France, druckte im Februar 1650 
in einer Sonderausgabe seines Blattes einen ausführlichen Bericht über die In-
szenierung eines spektakulären Maschinentheaterstücks, Pierre Corneilles 
Andromède. Das Stück war zu Beginn des Jahres in Zusammenarbeit mit dem 
Bühnenbildner Giacomo Torelli mit großem technischen Aufwand auf der Büh-
ne des Pariser Hôtel du Petit Bourbon uraufgeführt worden und hatte vor allem 
wegen seiner ausgefeilten Bühneneffekte Erfolg beim Publikum. Renaudot ist in 
seinem Bericht voller Lob für Corneille und sieht mit dem Stück den „comble“ 
der damaligen Bühnenkunst erreicht. Keiner der Zuschauer sei enttäuscht wor-
den, selbst die nicht, die die Aufführung mehrmals besucht haben: „[P]ersonne 
ne s’en est retourné que très satisfait, sans en excepter ceux qui l’ont vu re-
présenter dix ou douze fois“.79 Einen Hauptgrund für das „merveilleux divertis-
sement“ des Spektakels sieht der Kritiker darin, dass man als Zuschauer das 
Funktionieren der Maschinen nicht begreifen könne und die scheinbar magi-
schen Effekte das Publikum somit immer wieder zum Staunen brächten. Wie 
Corneille selbst, der im argument explizit darauf hinweist, dass das Stück nicht 
von den „beaux vers“ lebe, die er sonst geistreich handzuhaben wisse, sein 
Hauptziel hier vielmehr darin liege, „de satisfaire la vue par l’éclat et la diversité 

                                                           
78  Da der deutsche Begriff des Erhabenen zu stark mit der ästhetischen Theoriebildung 

des 18. Jahrhunderts verbunden ist, werde ich im Folgenden den im romanischen und 
angelsächsischen Sprachkreis etablierten Begriff des Sublimen verwenden und diesen 
im Kontext seiner historischen Semantik in der Frühen Neuzeit verorten.  

79  CORNEILLE, Pierre: Andromède, hrsg. v. Christian DELMAS, Paris: Didier 1974. S. 
157.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

du spectacle“,80 betont auch Renaudot, dass das Werk vor allem auf der Ebene 
des Visuellen funktioniere. Dass Corneille und Torelli bei ihrer Inszenierung die 
Kunstform Theater in ihrer ursprünglichen griechischen Bedeutung als théatron, 
als Schaustätte, ernstnahmen und die Schaulust des Publikum befriedigten, geht 
aus Renaudots Schilderung eindeutig hervor, so zum Beispiel bezüglich des Auf-
tritts der Göttin Venus:  

 
„[L]a Reine ayant sacrifié le jour précédant à la Déesse Vénus, voici nos artifices qui 
commencent à produire leurs merveilleux effets : les nuages qui étaient épais se dissipent, 
le Ciel s’ouvre : et dans son éloignement cette Déesse paraît assise sur une grande nue, 
son visage étant si éclatant que les rayons qui en sortent forment une grande et lumineuse 
étoile qui suffit à éclairer toute l’étendue de cette Scène.“81 

 
Ohne genauer darauf einzugehen, wie Corneille und Torelli es konkret bewerk-
stelligten, dass vom Gesicht der Göttin so helle Strahlen in Form eines Sternes 
ausgingen, dass es angeblich reichte, um die gesamte Szene zu beleuchten, be-
schreibt Renaudot den Eindruck, den die Erscheinung der Göttin auf das Publi-
kum machte: Die Tatsache, dass sich Venus scheinbar durch Zauberhand auf die 
Zuschauer zubewegte, führte zu einer regelrechten Verzückung: „[T]oute 
l’assistance en soit ravie“.82 Während in dieser Szene dem Berichterstatter zu-
folge alleine die überraschende Bewegung der Venus verantwortlich für die Be-
geisterung des Publikums war, hatte beim späteren Auftritt Jupiters auch der 
strahlende Glanz der Figur eine entscheidende Wirkung:  

 
„L’éloignement n’a pas plutôt fait disparaître les talonnières ailées de Mercure, reguindé 
dans les airs, et cette Cour royale poussé les mélodieux accents de leurs hymnes en 
l’honneur du Maître des Dieux qu’il descend du Ciel en Terre : mais dans un artifice, le-
quel, comme il est le dernier en ordre à l’égard de tous les précédents, est sans comparai-
son le premier en dignité, en grandeur et en magnificence, dardant tant de lumières et si 

                                                           
80  CORNEILLE: Œuvres complètes. S. 448. Christian Bertram bezieht die Bemerkung 

Corneilles etwas vorschnell auf dessen gesamte Theaterproduktion. Vor allem für sei-
ne späteren Stücke trifft die Diagnose einer vorrangig visuellen Ausrichtung nicht 
mehr uneingeschränkt zu. Vgl. BERTRAM, Christian: „L’Effet c’est moi - Strahlende 
Helden, Erhabene Verbrecher. Figuren des Barock in Pierre Corneilles Theater der 
Illusion“, in: FOLIE, Sabine und Michael GLASMEIER (Hrsg.): Eine barocke Party: 
Augenblicke des Welttheaters in der zeitgenössischen Kunst, Wien: Kunsthalle Wien 
2001, S. 47–52.  

81  CORNEILLE: Andromède. S. 161. 
82  Ebd. S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 109 
 

 

agréables, que leur éclat ne permet pas aux spectateurs de faire choix de ce qu’ils doivent 
le plus admirer, ou de la beauté de sa lumière, ou de la merveilleuse structure de cette 
grande Machine, ou de ses divers mouvements, qui se font non seulement du haut en bas, 
mais en s’avançant jusqu’au milieu du Théâtre.“83 

 
Beim kunstvollen Auftritt des Götterkönigs, unter allen Auftritten der Helden- 
und Götterfiguren des mythologischen Stücks „le premier en dignité, en gran-
deur et en magnificence“, würden so viele angenehme Lichtstrahlen in Richtung 
Zuschauer ‚geschossen‘ („dardant“), dass sie von deren Glanz ganz geblendet 
und überwältigt seien und nicht genau wüssten, welchem visuellen Eindruck ihre 
Admiration – der Akt des Sehens ist der Admiration, nebenbei bemerkt, auch 
etymologisch eingeschrieben – eigentlich gelte: Ist es die Bauart der Theaterma-
schine? Sind es die verschiedenen Bewegungen, mit denen Jupiter über die Büh-
ne schwebt? Oder ist es die Pracht seines Glanzes?  

Der Glanz Jupiters, und nur darum soll es der Fragestellung dieser Arbeit 
entsprechend hier gehen, wird gleichzeitig als überwältigend stark („tant de lu-
mières“) und als angenehm („et si agréables“) beschrieben. Im selben Maße wie 
er die Erkenntnis behindert, löst er positive Emotionen aus. Wer unter dem Bann 
des inkommensurablen sinnlichen Eindrucks steht, ist von Bewunderung erfüllt, 
kann über den Grund seines starken Empfindens aber nicht Rechenschaft able-
gen. Mit diesem affektbetonten Rezeptionsvorgang ist eine Qualität des ästheti-
schen Erlebens bezeichnet, wie sie in Theorien zum Sublimen anklingt, die im 
Frankreich des Siècle classique von Autoren wie Nicolas Boileau-Despréaux 
und René Rapin entwickelt wurden.84 Gerade in Boileaus Traité du Sublime von 

                                                           
83  Ebd. S. 167. 
84  Einer nicht unumstrittenen These Bernard Weinbergs zufolge sei der Kardinal Maza-

rin der Autor einer in den 1640er Jahren unternommenen Übersetzung des Textes von 
Pseudo-Longinos. Vgl. WEINBERG, Bernard: „Une Traduction Française du ‚Su-
blime‘ de Longin Vers 1645“, in: Modern Philology 59/3 (1962). Unabhängig von der 
möglicherweise prominenten Identität ihres Autors zeigt die Übersetzung an, dass im 
Frankreich des 17. Jahrhunderts bereits vor Boileaus Übertragung Interesse am Sub-
limen bestand. Marc Fumaroli, der die europäische Rezeptionsgeschichte des Traktats 
von Pseudo-Longinos in der Frühen Neuzeit nachzeichnet, geht ebenso von einer 
starken Präsenz der Theorie in der Zeit vor Boileaus Übersetzung aus wie Sophie 
Hache, die sich in ihrer umfassenden Studie zur Rhetorik des Sublimen im Siècle 
classique insbesondere der Position Guez de Balzacs widmet, und Emma Gilby, die 
das Sublime unter anderem bei Pierre Corneille und Blaise Pascal nachweist. Vgl. 
FUMAROLI, Marc: „Rhétorique d’école et rhétorique adulte : remarques sur la récep-
tion européenne du traité ‚Du Sublime‘ au XVIe et au XVIIe siècle“, in: Revue 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

1674, einer einflussreichen Übertragung und Kommentierung des Peri hypsous 
von Pseudo-Longinos,85 wird einerseits ein deutlicher Akzent auf die affektive 
Wirkung des Sublimen gelegt und andererseits die visuelle Dimension des Glan-
zes angesprochen.86 In der kurzen préface zu seinem Traktat definiert Boileau 
das Sublime allgemein als „cet extraordinaire et ce merveilleux qui frape dans le 
discours, et qui fait qu’un ouvrage enleve, ravit, transporte“.87 Auch wenn sich 
seine Ausführungen, wie schon in der antiken Tradition,88 primär auf die Rheto-
rik beziehen und das Sublime dabei nicht in der schillernden Trope, sondern in 
der einfachen, trotzdem aber effektvollen Redeweise verorten, legt Boileau eine 
Übertragung des Konzepts in den breiteren Bereich ästhetischer Reflexion nahe 
und deutet in mehreren Formulierungen an, dass er den Glanz als eine Visuali-
sierungsform des Sublimen versteht. Insbesondere hält er den Wirkungseffekt 
des Glanzes, wie er beispielsweise in der Malerei seinen Ausdruck findet, für 
vergleichbar mit der sprachlich-rhetorischen Überwältigung des Sublimen:  

 
„La même chose à peu prés arrive dans la peinture. En effet, que l’on colore plusieurs 
choses également tracées sur un même plan, et qu’on y mette le jour et les ombres, il est 
certain que se qui se présentera d’abord à la veuë, ce sera le lumineux, à cause de son 
grand éclat, qui fait qu’il semble sortir hors du tableau, et s’approcher en quelque façon de 
nous. Ainsi le Sublime et le Pathetique, soit par une affinité naturelle qu’ils ont avec les 

                                                           
d’Histoire littéraire de la France 86/1 (1986), S. 33–51.; HACHE, Sophie: La langue 
du ciel - Le sublime en France au XVIIe siècle, Paris: Champion 2001. Insbes. S. 31–
128.; GILBY, Emma: Sublime Worlds: Early Modern French Literature, London: 
Legenda 2006. Einen guten Überblick über französische Theorien zum Sublimen im 
Anschluss an Boileau vermittelt KERSLAKE, Lawrence: Essays on the sublime - Anal-
yses of French writings on the sublime from Boileau to La Harpe, Bern: Lang 2000.  

85  Da bis heute Unklarheit über die Identität des Autors herrscht, übernehme ich die in 
weiten Teilen der Forschung etablierte Bezeichnung als Pseudo-Longinos. 

86  Boris Donné betont die visuelle Dimension des Sublimen bei Boileau: „[L]e Traité du 
Sublime s’attache à valoriser pour la poésie épique l’art de la description-évocation, 
de l’image des paroles“. RACINE, Jean: Phèdre, hrsg. v. Boris DONNE, Paris: Flamma-
rion 2007. S. 205. Theodore Litman setzt sich in einem Aufsatz mit dem Zusammen-
hang von Licht und dem Sublimen bei Boileau auseinander. Vgl. LITMAN, Theodore 
A.: „The sublime as a source of light in the works of Boileau“, in: Analecta Husserli-
ana 38 (1992), S. 111–119.  

87  BOILEAU-DESPREAUX: Œuvres complètes. S. 338. 
88  Zur Verhandlung des Sublimen in der antiken Rhetorik bei Autoren wie Demetrios, 

Pseudo-Longinos und Quintilian siehe SAINT GIRONS: Le Sublime : de l’antiquité à 
nos jours. Paris: Desjonquères 2005, S. 50ff.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 111 
 

 

mouvemens de nostre ame, soit à cause de leur brillant, paroisent davantage, et semblent 
toucher de plus prés nôtre esprit que les Figures dont ils cachent l’Art, et qu’ils mettent 
comme à couvert.“89  

  
Der Glanz („brillant“) wird von Boileau also als eine mediale Qualität des Sub-
limen bestimmt. In der Malerei, aber – so ließe sich Boileaus Überlegung wei-
terentwickeln – auch in anderen Künsten wie der Dichtung und der Szenografie, 
etwa Corneilles und Torellis Machinentheaterstück Andromède,90 kann eine sub-
lime Wirkung unter anderem erzielt werden, indem eine Erscheinung im strah-
lenden Glanz plötzlich aus dem Dunkeln hervortritt und sichtbar wird.91 „Le su-
blime, tel que le caractérise Boileau“, so fasst Muriel Gutleben treffend zusam-
men, „suppose la grandeur, la simplicité, l’éclat“.92  

Christine Buci-Glucksmanns betont in ihrer Studie zur Ästhetik des Barock 
bezüglich Boileaus Longinos-Übertragung ebenfalls die Ebene des Visuellen, 
hebt dabei jedoch vor allem die Kontrastierung von Helligkeit und Dunkelheit 
hervor. Die Technik des clair-obscur ist für sie in diesem Zusammenhang nicht 
weniger als „le principe généalogique de toutes les figures rhétoriques, ce qui 

                                                           
89  BOILEAU-DESPRÉAUX: Œuvres complètes. S. 370. 
90  Anne Surgers analysiert das Stück ebenfalls unter dem Blickwinkel des Sublimen, 

konzentriert sich bei ihrer Analyse anhand der Kupferstiche der Ausgabe von 1650 
jedoch in erster Linie auf die architektonischen Prinzipien von Torellis Bühnenbild: 
SURGERS, Anne: „Rhétorique et représentation du Sublime dans les décors de Torelli 
pour Andromède de Corneille“, in: HAMON-SIRÉJOLS, Christine (Hrsg.): Théâtre : 
espace sonore, espace visuel, Lyon: Presses Universitaires de Lyon 2003, S. 319–331. 
Theater- und operntheoretischen Verhandlungen des Sublimen in Frankreich zwi-
schen 1650 und 1750 diskutieren Stijn Bussels und Bram Van Oostveldt, allerdings 
gehen sie dabei nicht auf Andromède ein: VAN OOSTVELDT, Bram und Stijn 
BUSSELS: „“One never sees monsters without experiencing emotion”: Le Merveilleux 
and the Sublime in Theories on French Performing Arts (1650-1750)“, in: ECK, Caro-
line Van u. a. (Hrsg.): Translations of the Sublime, Leiden: Brill 2012, S. 139–162.  

91  In seinen Studien zur Malerei Nicolas Poussins betont Louis Marin die Bedeutung, 
die starken hell-dunkel Kontrasten im Rahmen der Ästhetik des Sublimen zukommt. 
Vgl. insbesondere seine Analyse der tempêtes: MARIN, Louis: Sublime Poussin, Paris: 
Seuil 1995. S. 126–150. 

92  GUTLEBEN, Muriel: „Faste et pompe, monstres et sublime dans Médée de Corneille et 
Phèdre de Racine“, in: Papers on French Seventeenth Century Literature 27/52 
(2000), S. 153–161. Hier S. 159. Bereits in der Poetik La Mesnardières wird das Sub-
lime und der Glanz enggeführt. Am Ende des einleitenden Discours bezeichnet der 
Autor die Musen beispielsweise als „égallement & sublimes & lumineuses“. LA 

MESNARDIERE: La poëtique (1640). n.p. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

soude l’admirable, le merveilleux – le mirabile – au sublime“.93 Das vom Über-
gang bzw. dem Kontrast zwischen Licht und Dunkelheit lebende Sublime wird 
ferner als „[f]oudroyance figurale et métaphorique“ beschrieben,94 ein Bild, das 
unmittelbar auf eine bekannte Formulierung bei Boileau zurückgeht: „[Q]uand le 
Sublime vient à éclater où il faut, il renverse tout comme un foudre […]“.95  

Knapp ein Jahrhundert nach Boileau griff Edmund Burke in seinem Essay A 
Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and the Beau-
tiful von 1757 die Idee der Bedeutung von Licht und Dunkelheit für die Ästhetik 
des Sublimen auf. In seiner protoromantischen Vorstellung eines schrecklichen 
Sublimen wird der Dunkelheit zwar ein größeres Potential eingeräumt, Überwäl-
tigungs-Effekte zu erzielen,96 doch auch starke Lichteindrücke können dabei ei-
ne entscheidende Rolle spielen:  

 
„Bloßes Licht ist etwas zu Alltägliches, um einen starken Eindruck auf das Gemüt zu ma-
chen; und ohne starken Eindruck kann nichts erhaben sein. Aber ein solches Licht wie das 
Sonnenlicht ist, wenn es unmittelbar auf das Auge wirkt, eine sehr große Idee, weil es die 
Sinnesapparatur überwältigt.“97 

 

                                                           
93  BUCI-GLUCKSMANN, Christine: La folie du voir : de l’esthétique baroque, Paris: Gali-

lée 1986. S. 161. 
94  Ebd. S. 165. 
95  BOILEAU-DESPRÉAUX: Œuvres complètes. S. 342. 
96  In Kants Theorie des Erhabenen, bei der es zentral um die Idee einer vernunftgeleite-

ten Emanzipation von einem sinnlich überwältigenden Eindruck geht, spielt die 
furchteinflößende Dimension ebenfalls eine wesentliche Rolle. Nicht zufällig werden 
vor diesem Hintergrund Krieger und Feldherr als Figuren des Erhabenen angeführt. 
Vgl. KANT, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, hrsg. v. Heiner F. KLEMME, Hamburg: 
Meiner 2006. S. 131. Zur Denkfigur der „affektiven Aufklärung“ vgl. WEHLE, 
Winfried: „Das Erhabene — Aufklärung durch Aufregung“, in: GEYER, Paul (Hrsg.): 
Das 18. Jahrhundert, Aufklärung, Regensburg: Pustet 1995, S. 9–22. Baldine Saint 
Girons beschreibt mit Blick auf Burke und Kant den historischen Übergang vom 
„sublime héroïque“ zum „sublime terrible“ und stellt bezüglich der Lichtsymbolik zu 
undifferenziert fest: „[…] Burke attache le sublime non plus à la lumière et au Fiat 
lux, mais à une plongée dans l’obscurité des espaces sidéraux.“ SAINT GIRONS: Le 
Sublime : de l’antiquité à nos jours. S. 97. 

97  BURKE, Edmund: Philosophische Untersuchung über den Ursprung unserer Ideen 
vom Erhabenen und Schönen, hrsg. v. Werner STRUBE, übers. v. Friedrich 
BASSENGE, Hamburg: Meiner 1989. S. 117–118. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 113 
 

 

Auch ein Blitz ist Burke zufolge geeignet, einen sublimen Eindruck zu erzeugen, 
und das nicht primär wegen der hohen Intensität des Leuchtens, sondern durch 
den „plötzliche[n] Übergang vom Licht zur Finsternis oder von der Finsternis 
zum Licht“, der für sein kurzes Aufleuchten so bezeichnend ist. Obwohl Burkes 
Theorie aus ihrem Entstehungskontext im 18. Jahrhundert heraus verstanden 
werden muss, besitzt sie doch für die Auseinandersetzung dieser Arbeit mit ei-
nem Korpus dramatischer Texte der französischen Klassik großen analytischen 
Wert. Besonders mit der Dialektik von Licht und Dunkelheit, die allgemein ein 
konstitutives Element visueller Theorien des Sublimen ausmacht, ist ein gestal-
terisches Prinzip benannt, das auch für die unterschiedlichen künstlerischen Dar-
stellungsformen des Heroischen im Siècle classique von entscheidender Bedeu-
tung ist.98 
 
2.4 Zur Dramenpoetik des Helden  
 
Die Ausführungen zur Ästhetik des Sublimen bewegten sich bereits zu gewissen 
Teilen in einem Themenfeld, das nun, als Abschluss der theoretischen Vorüber-
legungen, noch weiter erschlossen werden soll. Es handelt sich hierbei um die 
medien- bzw. gattungsspezifischen Aspekte der Konstruktion heroischer Figuren 
im Drama des Siècle classique. Um den einzelnen Dramenanalysen nicht vorzu-
greifen und stattdessen die gattungspoetologische Matrix der Dramaturgie des 
Helden zu rekonstruieren, sollen in der Folge hauptsächlich dramentheoretische 
Texte von Jean Chapelain, Hippolyte-Jules Pilet de La Mesnardière, François 
Hédelin, besser bekannt als Abbé d’Aubignac, und René Rapin herangezogen 

                                                           
98  Der sublime Glanz des Helden ist dabei häufig auf das Erzielen von Affekten wie 

Staunen (stupeur), Verwunderung (étonnement), Verzückung (ravissement), Bewun-
derung (admiration), aber auch Schrecken (terreur) und Furcht (crainte) ausgerichtet. 
Im Rahmen einer vor allem unter Ludwig XIV. sehr ausgeprägten Ästhetik und Poli-
tik der Affekte wird die performative Kraft glänzender Heldenfiguren gezielt genutzt, 
um Herrschaft repräsentativ zu untermauern bzw. über Präsenzeffekte im Sinne Ma-
rins überhaupt erst zu konstituieren. Gleichwohl dienen literarische Heldenfiguren im 
Frankreich des 17. Jahrhunderts natürlich nicht nur der Repräsentation von staatlich-
institutioneller Macht, sondern können gerade durch ihr transgressives Potential auch 
zum Vehikel von Kritik werden. Zur Politik der Affekte unter Ludwig XIV. vgl. 
KOLESCH: Theater der Emotionen. Zu Poetiken des Staunens vgl. GESS, Nicola: 
„Staunen als ästhetische Emotion: Zu einer Affektpoetik des Wunderbaren“, in: 
BAISCH, Martin, Andreas DEGEN und Jana LÜDTKE (Hrsg.): Wie gebannt: Ästhetische 
Verfahren der affektiven Bindung von Aufmerksamkeit, Freiburg: Rombach 2012, 
S. 115–134.  

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

werden.99 In diesem Zusammenhang sollen Antworten auf die Frage nach der li-
teraturtheoretischen Verortung des Helden gefunden werden. 

Was Jean Chapelain betrifft, den Vordenker des französischen Klassizismus, 
der unter anderem auch als Gründungsmitglied der Académie Française und 
Verfasser der Sentiments de l'Académie française sur la tragi-comédie du Cid in 
Erinnerung geblieben ist, eignet sich vor allem die Schrift Préface de l’Adone de 
Marin (1623), um sein Verständnis des Heroischen gattungspoetologisch einzu-
ordnen.100 In der halbherzigen Apologie, in der es Chapelain in erster Linie da-
rum geht, sein eigenes theoretisches Rüstzeug zu entwickeln,101 wird Giambattis-
ta Marinos Adone als ein neuartiges Werk beschrieben, das „oppossé à 
l’héroique“ sei.102 Als Friedensepos, in dem das Thema der Liebe jenes des 
Krieges ersetzt, sprenge es, was Chapelain zugleich lobt und kritisiert, die Gren-
zen der etablierten Gattungen. Das Epos, das zusammen mit der Tragödie tradi-
tionell der gattungsspezifische Ort des Heroischen sei, so referiert Chapelain die 
Lehrmeinung seiner Zeit, würde als „poème de guerre“ ohne den thematischen 
Bezug auf kriegerische Auseinandersetzungen regelrecht ad absurdum geführt: 
„[E]n l’épopée héroïque la considération de la guerre est reçue mais tellement 
reçue que sans elle l’héroïque ne serait plus héroique […].“103 Diese kategori-
sche Engführung von heroischer Epik und der Thematik des Krieges wertet 
Chapelain allerdings als eine Beschränkung, die es aufzubrechen gelte. Marinos 
Adone liefert ihm dafür das Beispiel. Unter Rekurs auf Aristoteles sieht Cha-
pelain sowohl Epos als auch Tragödie durch die Darstellung einer „action illust-
re“ charakterisiert,104 indes spreche seiner Darstellung zufolge nichts gegen den 
in Marinos Werk praktizierten Versuch, eine in Friedenszeiten vollbrachte Hel-

                                                           
99  Bei den vier Autoren handelt es sich um repräsentative Vertreter der sich im 17. Jahr-

hundert stark entwickelnden Literaturtheorie. Vgl. dazu überblickshaft: KIBÉDI 

VARGA, Aron: Les poétiques du classicisme, Paris: Amateurs de Livres 1990.  
100  In Chapelains berühmter Schrift La règle des vingt-quatre heures von 1630 ist dage-

gen ebensowenig über das Heroische zu erfahren wie in seinem fragmentarischen 
Discours de la poésie représentative von 1635. Als Textgrundlage dient folgende 
Ausgabe der gesammelten literaturtheoretischen Schriften Chapelains: CHAPELAIN, 
Jean: Opuscules critiques, hrsg. v. Alfred C. HUNTER, Paris: Droz 1936. 

101  Vgl. STEIGERWALD, Jörn: „La galanterie des dieux antiques: Chapelain critique de 
l’Adone du Cavalier Marin“, in: Littératures classiques 77/1 (2012), S. 281–295. Ins-
bes. S. 284. 

102  CHAPELAIN: Opuscules critiques. S. 91. 
103   Ebd. S. 78–79. 
104   Ebd. S. 77. (Kursiv im Original) 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 115 
 

 

dentat, eine „action illustre advenue durant la paix“, zum Gegenstand der epi-
schen Literatur zu machen.105  

Was lässt sich aus der Argumentation nun in Bezug auf den gattungsspezifi-
schen Ort des Heroischen ableiten? Obwohl Chapelain einerseits für eine gewis-
se Öffnung der Gattungsgrenzen plädiert und einen weiten Begriff der „action il-
lustre“ etabliert, der auch den Gegenstandsbereich der Liebe umfasst, stützt er 
sich andererseits auf einen stark agonal aufgeladenen Begriff des Heroischen. 
Als „faits héroïques“ führt er bezeichnenderweise „révolutions d’états, les ruines 
ou établissements de familles illustres, les courageuses entreprises et choses 
semblables“ an.106 Während das Heroische damit auf Motivebene die epische 
und die tragische Dichtung verbindet, trennt es im Bereich des Dramas die Tra-
gödie von der Komödie. Letztere dürfe niemals, so eine normative Pointe Cha-
pelains, die „événements arrivés pendant la guerre et le trouble“ zum Thema 
machen, die in Antike und Renaissance das literarische Verständnis von Helden-
tum prägten und noch für Chapelain den Kern des Heroischen ausmachen.107 

La Mesnardières Poétique, die 1639 erstmalig erschien und sich hauptsäch-
lich der Gattung der Tragödie zuwendet, greift ebenfalls auf diverse poetologi-
sche Schriften der Antike und Renaissance zurück, insbesondere jene Aristote-
les’, Julius Caesar Scaligers und Lodovico Castelvetros, wobei sie dem Helden 
als „Homme illustre“ seinen angestammten Platz unter „Grans Personnages“ wie 
Königen, Prinzen und anderen Herrschern zuweist.108 Der Held ist für La Mes-
nadière eine Idealfigur, die größte Tugenden in sich vereint und dadurch über 
mögliche historische Vorlagen hinausgeht: „[L]e Poëte doibt prendre garde à fi-
gurer ses Héros les meilleurs qu’il sera possible, à l’exemple des grans Peintres, 
qui flatent toujours leurs pourtraits […].“109 Sehr deutlich wird im Anschluss an 
Aristoteles das Gebot hervorgehoben, dass der Held „bon & vertueux presqu’en 
toutes ses actions“ erscheinen solle. Gleichwohl seien aber auch „Héros qui 
soient coupables de grans crimes“ zulässig, vorausgesetzt sie machen sich nicht 
mutwillig schuldig.110 Die Schuld, das Leiden und das Scheitern der nach besten 
Absichten handelnden Hauptfigur sind für La Mesnardière, wiederum anschlie-

                                                           
105  Ebd. S. 81. 
106  Ebd. S. 105. 
107  Ebd. S. 92. Bezüglich Chapelains renaissancistischem Heldenbild vgl. WAQUET: 

„Louis XIV par Chapelain : héros de la Renaissance et renaissance du héros“. 
108  LA MESNARDIÈRE: La poëtique (1640). S. 16–17. 
109  Ebd. S. 46. An späterer Stelle (S. 100) wird die Tragödie auch als „Imitation des plus 

parfaits“ bezeichnet. 
110  Ebd. S. 18f. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

ßend an Aristoteles’ Poetik und seine Vorstellung der gemischten Charaktere, 
sogar konstitutiver Bestandteil des tragischen Helden: „[I]l [Aristoteles] ne veut 
pas que le Héros soit absolument vertueux, de peur qu’étant tout accompli, il ne 
paroisse pas digne des infortunes qui l’accablent.“111 Das Thema der gesell-
schaftlichen Funktion der tragischen Dichtung aufgreifend, stellt der Dramen-
theoretiker in Form einer rhetorischen Frage an einer späteren Stelle des Textes 
schließlich den pädagogischen Effekt heraus, den er mit der konsequenten Be-
strafung von Fehlern und der Belohnung von Heldentaten gegeben sieht:  

 
„N’est-ce pas afin que le Poëme soit utile aux Spectateurs, quand ils ne verront sur la 
Scene que de severes chastimens, mesme des plus legeres fautes ? Et qu’on y fera paroître 
& les images profitables des éminentes Vertus & les hautes recompenses des Actions he-
roїques ?“112 
 
Wie vor ihm bereits Chapelain, schließt auch La Mesnardière ansonsten eine 
Verbindung von Heroik und Komik aus. Motivisch wie auch stilistisch sieht er 
die beiden Gattungsbereiche kategorisch voneinander getrennt. 

In d’Aubignacs La pratique du théâtre von 1657, der sicherlich einfluss-
reichsten Dramenpoetik des Siècle classique, in der selbstbewusster als zuvor 
auch ausgehend vom zeitgenössischen französischen Theater gedacht und argu-
mentiert wird, ist die Grenze zwischen der tragischen und der komischen Gat-
tung anhand des Verhältnisses zum Heroischen definiert: Während die Tragödie 
eine „Imitation des discours et de la vie des Heros“ darstelle,113 seien in der Ko-
mödie „toutes les actions populaires, et nullement Heroïques“.114 Die unter-
schiedliche gesellschaftliche Akzeptanz beider Gattungen erklärt d’Aubignac 
nicht nur durch eine Standes-, sondern auch durch eine Landesdifferenz. Mit 
Blick auf die Situation in Frankreich und Italien sieht er sich im Recht, das fran-
zösische Publikum und die Heldenfiguren der Tragödie in ein Ähnlichkeitsver-
hältnis zu setzen:  

 
 
 
 

                                                           
111  Ebd. S. 18. 
112  Ebd. S. 147. 
113  AUBIGNAC: La pratique du théâtre. S. 142. 
114  Ebd. S. 144. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 117 
 

 

„Quant à la Tragédie, elle s’est un peu mieux conservée parmy nous : parce que les mœurs 
des François estant Heroïques et serieuses, ils ont eû plus d’inclination à voir sur le 
Theatre les avantures des Heros, et peu de disposition à souffrir ce mélange de bouffone-
ries des Italiens.“115 

 
Anders als vor ihm Chapelain und La Mesnardière widmet d’Aubignac ferner 
einen zentralen Teil seiner Poetik der Mischgattung der Tragikomödie. Obwohl 
er den Begriff scharf kritisiert, kommt seine Argumentation einer Apologie der 
Gattung gleich. Stücke wie Pierre Corneilles Cid, die nur wegen ihres glückli-
chen Endes als Tragikomödien bezeichnet würden, seien nicht weniger tragisch 
respektive heroisch als unglücklich endende Tragödien, weshalb es ein Fehler 
gewesen sei, einen eigenen Terminus einzuführen: 

 
„Mais ce que nous avons fait sans fondement, est que nous avons osté le nom de Tragédie 
aux Pièces de Theatre dont la Catastrophe est heureuse, encore que le Sujet et les per-
sonnes soient Tragiques, c’est à dire heroïques, pour leur donner celuy de Tragi-
Comédies.“116 

 
Tragikomödien hätten ferner mit Komödien nichts gemein: „Tout y est grave et 
merveilleux, rien de populaire ny de bouffon.“117 Nicht der Ausgang des Stücks, 
sondern das Thema und das Personal entschieden über die Zugehörigkeit zur 
tragischen Dichtung, der es daran gelegen sei, „un point d’histoire éclatant par le 
bonheur ou par le malheur de quelque illustre Personnage“ zur Darstellung zu 
bringen.118 Obwohl der Begriff des Helden in d’Aubignacs Argumentation zent-
ral ist und immer wieder verwendet wird, um weitere Begriffe und Konzepte zu 
erläutern, bleibt er selbst insgesamt doch erstaunlich unbestimmt. Dass es sich 
um einen Begriff handelt, der sowohl die literarisch-funktionale als auch die 
ethisch-normative Ebene abdeckt und vielleicht auch deswegen ambivalent 
bleibt, ist dagegen klar zu erkennen. Der Unterschied von Helden und Hauptfi-

                                                           
115  Ebd. S. 147. Während d’Aubignac die Identifikation mit Heldenfiguren des Theaters 

positiv bewertet, warnt der Jansenist Pierre Nicole in seinem Traité de la comédie von 
1667, der im Kontext der Querelle de la moralité du théâtre entstand, davor, dass man 
„se remplit la tête de héros et d’héroïnes “. NICOLE, Pierre: Traité de la Comédie et 
autres pièces d’un procès du théâtre, hrsg. v. Laurent THIROUIN, Paris: Champion 
1998. S. 84. 

116  AUBIGNAC: La pratique du théâtre. S. 147. 
117  Ebd. S. 148. 
118  Ebd. S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

guren wird einmal deutlich markiert, dann wieder verwischt.119 Mehreren For-
mulierungen ist indes zu entnehmen, dass als Held im Sinne d’Aubignacs die ei-
ne zentrale Hauptfigur gilt, nach der das Stück in der Regel benannt wird. Einer 
möglichen Gruppe von Hauptfiguren steht damit ein einzelnes heroisches Indi-
viduum, ein „grand Heros“ gegenüber.120 

In seinem knappen poetologischen Hauptwerk, den Réflexions sur la Po-
etique d’Aristote, et sur les Ouvrages des Poetes Anciens et Modernes von 
1674,121 argumentiert auch René Rapin für eine zentrale, klar zu erkennende 
Heldenfigur. Der Formulierung aus Boileaus im selben Jahr erschienenen Traité 
du Sublime nicht unähnlich, verwendet er zur Illustration seines Gedankens ei-
nen Vergleich mit der Malerei, in der die heroische Hauptfigur an ihrem Glanz 
zu erkennen sei: 

 
„[A]fin que l’action soit entierement parfaite dans un Poëme, tout doit aller droit fil à éta-
blir le merite du heros, & à le distinguer de tous les autres : comme les figures d’un ta-
bleau ne doivent avoir rien d’éclattant ou par les couleurs, ou par les jours, qui puisse de-
tourner les yeux de la figure principale.“122 

 
Die „Poësie héroique“, zu der er Epos und Tragödie rechnet, „propose l’exemple 
des grandes vertus, & des grands vices, pour exciter les hommes à aymer les 
unes, & à fuïr les autres“123 und erfülle damit eine wichtige didaktische Funk-
tion. Der Exemplarität entspricht für Rapin dabei auch die Idealität des Heroi-
schen, die nicht etwa an der historischen Wirklichkeit ansetze, sondern sich aus 
überzeitlichen, moralphilosophisch fundierten Prinzipien ableite: „[L]a Poësie 
héroique […] propose l’idée d’une vertu bien plus parfaite, que l’Histoire.“124 
Wie bestimmt Rapin die heroische Dichtung aber inhaltlich? Nach einer an Aris-
toteles angelehnten, reichlich tautologischen Definition als „l’imitation ou la 

                                                           
119  „Mais quand nous disons que les principaux Personnages doivent toûjours agir, il ne 

faut pas entendre le Heros ou l’Heroïne, qui bien souvent souffrent le plus et font le 
moins […].“; „La cinquiéme Observation regarde une chose ordinaire aux Anciens, 
[…] à sçavoir, De faire toûjours paroistre leurs principaux Acteurs ou Heros, à 
l’ouverture du Theatre […].“ Ebd. SS. 92, 277. 

120  Ebd. S. 377. 
121  Das Werk erlebte in den Jahren 1675 und 1684 noch zwei weitere, überarbeitete Auf-

lagen. 
122  RAPIN: Réflexions sur la Poetique d’Aristote et sur les Ouvrages des Poetes Anciens 

et Modernes. S. 125. 
123  Ebd. S. 21. 
124  Ebd. S. 123. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÄSTHETIK DES HELDEN | 119 
 

 

peinture d’une action heroïque“,125 führt der Jesuit einen ganzen Katalog an 
Themen an, die von den heroischen Gattungen behandelt werden könnten: 

 
„[L]es entreprises de guerre, les traittés de paix, les ambassades, les negociations, les 
voyages, les embarquements, les conseils, les deliberations, les bastiments de palais & des 
villes, les mœurs, les passions, les reconnaissances impreveües, les revolutions surpre-
nantes & inopinées, & les differentes images de tout ce qui se passe dans la vie des 
Grands […].“126 

 
Mit einem kritischen Seitenhieb auf die zeitgenössische Tragödienproduktion, in 
der die Galanterie – wie im Analyseteil dieser Arbeit insbesondere mit Blick auf 
Thomas Corneille noch zu zeigen sein wird – eine wichtige Bezugsgröße dar-
stellte, spricht der Traditionalist Rapin sich ferner entschieden gegen eine Eng-
führung von Heldentum und Liebe aus: „[L]’amour est d’un caractere qui dege-
nere toûjours de cet air heroïque, dont la Tragedie ne se deffait jamais.“127 Durch 
den Fokus auf das Thema der Liebe erscheint Rapin die Tragödie seiner Zeit 
„trop effeminée“, zudem laufe sie Gefahr, ihre traditionelle Ernsthaftigkeit zu 
verlieren.128 Wie schon d’Aubignac, der das italienische Theater als potentielle 
Gefahr wähnte, grenzt sich auch Rapin von einer anderen europäischen Literatur 
ab. Schuld am Niedergang der heroischen Tragödie ist seiner Meinung nach das 
spanische Theater, in dem die Themen Heldentum und Liebe eine fatale Mesal-
liance eingegangen seien:  

 
„On s’est mesme laissé préoccuper au goust des Espagnols, qui font tous leurs cavaliers 
amoureux. C’est par eux que la Tragedie a commencé à degenerer, qu’on s’est peu à peu 
accoustumé à voir des heros sur le theatre, touchés d’un autre amour que de celuy de la 
gloire ; & que tous les grands hommes de l’antiquité ont perdu leur caractere entre nos 
mains.“129 

 
Was schließlich die Komödie betrifft, sieht er ihre Funktion als „image de la vie 
commune“ alleine darin begründet, dass sie als abschreckendes Beispiel wirken 
und das normative Ideal dadurch ex negativo stärken kann. Unter Verweis auf 
Plautus führt er aus, dass die komische Figur des miles gloriosus immerhin indi-

                                                           
125  Ebd. S. 124. 
126  Ebd. S. 129–130. 
127  Ebd. S. 186. 
128  Ebd. S. 186–187. 
129  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | GLANZ UND BLENDUNG             

 

rekt dazu gedient habe, den Soldaten eine Vorstellung von Heldentum zu vermit-
teln: 

 
„[C]e ne fut que pour apprendre aux soldats Romains en quoy consitoit la veritable valeur, 
que Plaute fit voir au public l’extravagance de la fausse bravoure de son fanfaron de Capi-
tan, dans sa Comedie du soldat glorieux.“130 

 
Mit diesem letzten Hinweis auf die Gattungstheorie des Helden im Siècle clas-
sique sind die Vorüberlegungen zur Ästhetik des Heroischen abgeschlossen. Da-
bei konnte eine Matrix abgebildet werden, in die – charakteristisch für literatur-
theoretische Texte der Zeit – sowohl deskriptive als auch präskriptive Elemente 
Eingang fanden. Im Folgenden gilt es, eine Heldentypologie zu entwickeln und 
die spezifischen Konfigurationen des Heroischen in den fünf Dramen des Kor-
pus zu analysieren. 

                                                           
130  Ebd. S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005 - am 14.02.2026, 14:57:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839439371-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

