
5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 143

von den NGOs strategisch eingesetzt wird, soll darauf abzielen, dem Vega-

nismus die Konnotation zu nehmen, eine Gefahr für Muskulösität und damit

für Männlichkeit zu sein.

Ein weiterer zentraler Befund ist, dass die Anknüpfung an hegemoniale

Gesundheitsdiskurse und Männlichkeit auf einem Wissen aufbaut, das sich

interdiskursiv aus Wissensbeständen der naturwissenschaftlich orientierten

Ernährungswissenschaften speist. DieseWissensbezüge lassen sich dahinge-

hend deuten, dass der Veganismus einen Teil seines Erfolgs daraus bezieht,

dass es (zumindest teilweise) gelingt, ihnmit dieser gesellschaftlich legitimen

Form von »Orientierungswissen« zu verbinden: Mit Bezügen auf naturwis-

senschaftliches Wissen kann diese Ernährungsform begründet werden und

im Kontext hegemonialer Gesundheits- undMännlichkeitsdiskurse Legitimi-

tät gewinnen. Dadurch, dass der Veganismus als eine Ernährungsform gilt,

die sich gesundheitlich positiv in Bezug auf sogenannte »Wohlstandskrank-

heiten« auswirkt, verzeichnet die Umstellung der und Abweichung von der

normalen Ernährung Legitimitätsgewinne.

5.3 Flexitarismus

Bei den Messen ist offensichtlich, dass für die meisten Aussteller*innen die

veganen Produkte im Vordergrund stehen und weniger der Lebensstil. Vega-

ne Lebensmittel werden also nicht mit dem Veganismus verbunden bzw. vor

allem bei nicht-veganen Messen erfolgt eine auffällige Distanzierung, indem

vor allem sogenannte Flexitarier*innen angesprochen werden sollen. Mit ei-

ner solchen Differenzierung zwischen Veganismus und veganen Lebensmit-

teln wird die Kategorie der Flexitarier*innen (mit)erschaffen. Diese diskursi-

ve Strategie wird sowohl von den veganen und vegetarischen NGOs als auch

von den Akteur*innen der Lebensmittelindustrie getragen. Die Kategorie der

Flexitarier*innen ist eine, die sich über den Kontext der veganen Messen hin-

aus findet und eine Verbindungslinie und Kontinuität zwischen den Messen

darstellt (die einzige Messe in meinem Sample, bei der diese Kategorie keine

Rolle gespielt hat, war die »Tier&Technik«). Eine Person, die an der Organi-

sation (auch) veganer Messen beteiligt ist, beschreibt mir die Besucher*in-

nen der veganen Messen dementsprechend folgendermaßen: »Entscheidend

sind natürlich Veganer, Vegetarier, die kommen. Aber auch Flexitarier, die

einfach tierische Produkte vermindernmöchten,weniger konsumieren.« (Ex-

pInt\Messe_01: 23) Unter dem Label flexitarisch werden die Personen zusam-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Ernährungskulturen und Geschlecht

mengefasst, die ihren Fleischkonsum »vermindern möchten«. Es ist also im

Gegensatz zu vegetarischen und veganen Ernährungsstilen keine klare und

feste Regel bezüglich des Konsums von Fleisch und anderen Tierprodukten

mit dieser Kategorie verbunden, sondern eine, die sich als ein Verhältnis (»we-

niger«) zur ›normalen‹ Mischkost definiert. Außerdem wird dies als Absicht

formuliert und nicht als eine strikte Praxis, die Flexitarier*innenmöchten we-

niger Fleisch konsumieren.Was verbirgt sich hinter der diskursiven Strategie,

vegane Lebensmittel mit der Kategorie der Flexitarier*innen zu verbinden?

In diesem Unterkapitel werde ich zunächst zeigen, wie die diskursiven

Praxen dahingehend zugespitzt werden, dass die symbolische Beziehung der

veganen Lebensmittel zum Veganismus abnimmt und so entideologisiert wer-

den (5.3.1). Ausgehend davon werden diese dann mit dem Ernährungsstil des

»Flexitarismus« zusammengebracht und so in den ›normalen‹, also omnivo-

ren, Essalltag integriert. In der Produktion der Lebensmittel (5.3.2) zeigt sich

dies in der Zusammenarbeit der vegan/vegetarischen NGOs und der Fleisch-

industrie. Zusammenfassend kann die Strategie des Flexitarismus als eine

Strategie zur Umwandlung des Veganismus und des Karnismus betrachtet

werden und fordert so Hegemonien heraus (5.3.3).

5.3.1 Die Entideologisierung veganer Lebensmittel

Die vegan/vegetarischen NGOs adressieren nicht (mehr) nur Vegetarier*in-

nen und Veganer*innen und versuchen nicht, ausschließlich für diesen auf

striktem Verzicht von Fleisch und Tierprodukten basierenden Ernährungsstil

zu werben. In einem Interview mit ein*er Vertreter*in einer NGO wird am

Ende des Interviews diese Kategorie hervorgehoben:

I: Gibt es sonst von dir noch Sachen, die wichtig sind, die wir jetzt noch nicht

besprochen haben?

B: […] Und was glaube ich auch noch sehr wichtig ist, das habe ich glaube

ich auch noch gar nicht gesagt: Diese Vermischung zwischen vegetarisch,

vegan und flexitarisch ist tendenziell für die Anzahl der fleischreduzieren-

den Menschen positiv. Weil die wenigsten wollen sich halt in eine Schubla-

de einordnen. Und und und, wenn man jetzt entscheiden müsste, man ist

jetzt vegan für immer und ewig und wird dann als veganer Mensch wahr-

genommen und wird assoziiert mit allen den Trotteln, die es auch gibt, die

vegan sind. Das ist nicht so sexy. […] Und 80 % der Menschen, die das kau-

fen [fleischfreie Produkte, Anm.], sind auch wirklich nicht vegetarisch. Also

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 145

eh (.) sozusagen, die Möglichkeit Fleisch zu reduzieren. Und vielleicht, fast

immer vegan zu essen. Aber auch einmal eine Ausnahme zu machen. Ist für

viele so in diesem Selbstverständnis und der Selbstidentifikation durchaus

positiv, glaube ich. (ExpInt\NGO_01: 76-7)

In dieser Interviewsequenz, die am Ende des geführten Interviews liegt, wird

das Thema des Interviews vom Veganismus um die Kategorie flexitarisch er-

weitert. Für die Analyse, warum die Kategorie des Flexitarismus thematisiert

wird, ist aufschlussreich, warum die Interviewperson dies als Vertreter*in ei-

ner vegan/vegetarischen NGO als positiv betrachtet: Es geht um die »Anzahl

der fleischreduzierendenMenschen«.Es geht also nicht darum,dieMenschen

konsequent vom ›richtigen‹, also im Fall der hier interviewten NGOs veganen,

Ernährungsstil zu überzeugen, sondern zu einer gesellschaftlichen Gesamt-

reduktion des Fleischkonsums beizutragen,wobei dann jede Reduktion zählt.

Dies zeigt sich an der geschilderten Beobachtung de*r Interviewpartner*in,

dass vegetarische Produkte zumGroßteil nicht von Vegetarier*innen oder Ve-

ganer*innen gekauft werden. Unabhängig davon, ob sich dies statistisch be-

legen lässt, stimmt diese Beobachtung mit der Diskrepanz zwischen der gro-

ßen diskursiven Präsenz veganer Ernährung und der geringen Anzahl an Ve-

ganer*innen in statistischen Umfragen überein und bestätigt die interviewte

Person in der strategischen Ausrichtung der NGO: Der zentrale strategische

Schritt ist, dass der Konsum von veganen Lebensmitteln unabhängig von ei-

nem veganen Lebensstil erfolgt. Dahinter steckt die Einschätzung, dass viele

nicht in die »Schublade« einer als unattraktiv wahrgenommenen Identitäts-

kategorie gesteckt werden möchten. Eine dieser Expert*inneneinschätzung

entsprechende Ablehnung von »veganen Trotteln« findet sich auch im Koch-

buch von Attila Hildmann und wird hier inhaltlich weiter spezifiziert: Der

Autor distanziert sich von Tierrechtsaktivist*innen und bezeichnet diese als

»Nahrungs-Extremisten« (Hildmann 2011, 20). Die von Hildmann vertretene

Distanzierung von einem als »extrem« verstandenen Veganismus bezieht sich

auf einen Veganismus, der ausgehend von einer ethisch-politischen Motiva-

tion eine strikte (im Gegensatz zur flexiblen) Grenze zieht zwischen dem, was

›erlaubt‹ ist, und dem, was nicht erlaubt ist, und dies auch von allen einfor-

dern würde. Diese Abgrenzung positioniert die Auslegung des Veganismus

als ›ideologische‹ politische Praxis, die nicht im Bereich des Normalen und

der Mitte verortet wird, sondern an den »extremen« sozialen Rändern.

Mit den Flexitarier*innen wird eine neue Konsument*innenkategorie von

NGOs und der Lebensmittelindustrie gemeinsam erschaffen. Ich beschreibe

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Ernährungskulturen und Geschlecht

dies als ›erschaffen‹, weil diese Konsument*innenkategorie nicht wie Vega-

ner*in oder Vegetarier*in auf eine Selbstdefinition und bewusste Entschei-

dung für diesen Ernährungsstil zurückgeht. Es ist in erster Linie ein Mar-

ketingbegriff, mit dem eben jene erreicht und für Marketingzwecke benannt

werden können, die sich (womöglich aus den zuvor geschilderten Gründen)

nicht mit diesen Selbstdefinitionen identifizieren können oder wollen. Da-

bei ist der Begriff breit genug, um damit eine sehr große Anzahl an Perso-

nen erreichen zu können. In einem Vortrag auf der »ANUGA« zum Thema

»Vegane Siegel« macht ein*e Vertreter*in einer veganen NGO die Produktion

und Zertifizierung veganer Produkte für potenzielle Produzent*innen inter-

essant: Es wird in dem Vortrag berichtet, dass das Konsument*innensegment

für diese Produkte kein kleiner »Nischenmarkt« sei, auch wenn nur 1 % der

Bevölkerung sich als Veganer*innen bezeichne. Vielmehr wird auf einer Folie

auf der Grundlage von Marktforschungsdaten angegeben, dass etwa 50-56 %

der deutschen Bevölkerung Flexitarier*innen oder »Fleischreduzierer« seien.

Auch von den über 40 % Fleischesser*innen würden noch über 60 % über eine

Reduktion des Fleischkonsums oder sogar eine vegetarische Kost zumindest

nachdenken (ANUGA\Vortrag Vegan Siegel). Indem eine vegan/vegetarische

NGO versucht, Lebensmittelunternehmen auf einer großen (omnivoren) Er-

nährungsmesse davon zu überzeugen, erstens vegane und vegetarische Pro-

dukte zu produzieren und diese zweitens auch mit einem entsprechenden

Siegel zertifizieren zu lassen, werden die Flexitarier*innen zu einer gemein-

samen Zielgruppe der NGOs und der Lebensmittel- und sogar Fleischindus-

trie.

Der Erfolg der Strategie, die veganen Lebensmittel diskursiv vom Vega-

nismus zu entkoppeln, zeigt sich daran, dass damit eine erhöhte Reichwei-

te veganer Fleischalternativen ermöglicht wird. So wird bei der (eigentlich

als starker Kontrast im Sample vorgesehenen) Fleischereifachmesse »Süffa«

ein Vortrag zu »Alternativen Proteinquellen« im Rahmenprogramm platziert,

in dem Verfahren zur Produktion von Fleischalternativen vorgestellt werden.

Aufgefallen ist dabei, dass sowohl im mündlichen Vortrag als auch auf der

dazugehörenden PowerPoint-Präsentation klargestellt wird, dass die alterna-

tiven Proteinprodukte »nicht ideologisch motiviert« (Süffa\Foto: Vortrag ›Al-

ternative Proteinquellen‹) sind. Dies ist bemerkenswert: Auf einer Fleische-

reifachmesse werden vegane Lebensmittel vorgestellt und ins Rahmenpro-

gramm aufgenommen. Diese Platzierung basiert auf einer bestimmten dis-

kursiven Strategie: Diese Produkte werden zwar als »Alternativen« benannt,

aber sie stellen keinen ideologischen Gegensatz zu tierischem Fleisch dar. Ve-

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 147

gane Lebensmittel werden in dem Vortrag als »alternative Proteinquellen«

zusammen mit Fleischprodukten aus Insekten und anderen (nicht veganen)

Produktionsansätzen zusammengefasst. Die Positionierung undHervorbrin-

gung der Lebensmittel als »Proteinquellen« ist darüber hinaus eine direkte

Referenz an naturwissenschaftliches Wissen: Protein verbindet verschiedene

Produkte aufgrund ihres vergleichbaren Gehalts an diesem Makromolekül.

Was also hier als zentrales Kennzeichen dieser Produkte hervorgehoben wird,

sind deren Nährstoffe und damit deren Wirkung oder Rolle im körperlichen

Stoffwechselprozess und nicht, dass sie ohne Tierleid auskommen oder Ähn-

liches. Ausgehend davon bezeichne ich die explizite Abkopplung der veganen

Lebensmittel vom Veganismus als Strategie der »Entideologisierung«.

Eine ähnliche Positionierungsstrategie lässt sich auch auf der Fachmesse

»ANUGA« beobachten. Ein Trendforschungs- und Marketinginstitut hat

einen Stand direkt im Eingangsbereich, den alle Besucher*innen dieser auf

mehrere Hallen aufgeteilten Messe passieren müssen. Zentral auf diesem

Stand ist ein großer Aufsteller zumThema »Plant-Based Potential« platziert.

In einem Faltblatt des Instituts, in dem die »Top Ten Trends 2017« aufgelistet

sind, wird Platz zwei an »plant based«-Produkte vergeben:

»As plant milks, meat alternatives and vegan offerings have rapidly moved

into the mainstream, consumers are looking for innovative options to take

the inherent benefits of plants into their daily lives.« (FeldMat\Innova_Top

Ten Trends 2017: 1)

An dieser Rahmung wird eine zweite Spielart der Entideologisierung deut-

lich: Die Produkte werden als plant based bzw. pflanzlich bezeichnet. Damit

werden Lebensmittel semantisch nicht mit dem Veganismus verbunden, son-

dern aufgrund ihrer Produktionsherkunft beschrieben.Mit der Beschreibung

›plant based‹ oder ›pflanzlich‹ wird eine semantisch vom Begriff ›vegan‹ un-

terschiedene Kategorie gewählt. Die Produkte sind damit nicht mehr symbo-

lisch unmittelbar an den Lebens- und Ernährungsstil Veganismus gekoppelt,

dermitunter als »ideologisch« wahrgenommenwird.Diese Produkte sind da-

mit ohne größere Umstände auch in omnivore Ernährungsweisen integrier-

bar. Darüber hinaus würden diese Lebensmittel laut dieser Marktforschung

wegen der positiven Effekte für die Essenden in die gewöhnliche Ernährung

integriert und nicht aufgrund der Produktionsbedingungen dieser oder an-

derer Lebensmittel – sie knüpfen also an die Gesundheitsdiskurse an. Auf-

grund ihrer »inherent benefits« werden diese konsumiert, nicht um negative

Aspekte der Produktion zu vermeiden.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Ernährungskulturen und Geschlecht

Der Flexitarismus stellt eine Kategorie dar, die vor allem als Marketingka-

tegorie für die Produzent*innen von Fleischalternativen und veganen NGOs

erschaffen wurde. Symbolisch und semantisch werden damit pflanzliche/ve-

gane Lebensmittel »entideologisiert« und vom Veganismus abgelöst. Insbe-

sondere für die Praxis der vegan/vegetarischen NGOs ist dies nicht selbst-

verständlich. Denn mit dieser Strategie ist die Zielrichtung nicht primär, die

Menschen vom Vegetarismus oder Veganismus zu überzeugen, sondern den

Fleischkonsum zu reduzieren. Darüber hinaus sollen durch die dargestellten

Praxen Firmen beeinflusst werden, pflanzliche Produkte herzustellen. Dazu

ist eine Trennung dieser Lebensmittel von der veganen »Ideologie« notwen-

dig.

5.3.2 Kooperationen zwischen NGOs und der Fleischindustrie

Die Kategorie der Flexitarier*innen ermöglicht Kooperationen zwischen

Fleischindustrie und den vegetarischen und veganen NGOs. Da diese nicht

selbstverständlich sind, soll dieses Verhältnis im Folgenden aus der Perspek-

tive der NGOs näher beleuchtet werden. Zunächst wird die Lebensmittelin-

dustrie insgesamt als eine wichtige Ansprech- und Kooperationspartnerin

für die NGOs benannt. Ein*e interviewte Vertreter*in hebt diesen Bereich

als »die Wirtschaft« hervor und schildert auf Nachfrage etwas genauer, wie

diese Kooperation aussieht:

I: Wer sind die wichtigsten Kooperationspartner? Du hattest ja einmal die

Wirtschaft genannt.

B: Ja, also mit derWirtschaft wollen wir sehr gerne kooperieren und tun das

auch. Also zum Beispiel im Bereich des Gütesiegels kennzeichnen wir Fir-

men und im Bestfall fragen die uns dann halt auch zum Beispiel nach neuen

Produktideen oder nach anderen Sachen. (ExpInt\NGO_01: 6-7)

Diese Offenheit für Kooperationen wird bei allen Vertreter*innen der NGOs,

die ich interviewe, deutlich. Eine der wichtigsten Formen der Zusammen-

arbeit sind die Gütesiegel, die die NGOs vergeben. Die Initiative geht aber

nicht nur von den Firmen aus, manche NGOs gehen auch von sich aus auf

die Firmen zu:

B: Wir machen immer mal wieder Kooperationen mit Unternehmen. Wenn

Unternehmen zumBeispiel Stoffe austauschen wollen, wie ich schon gesagt

hatte. Aber auch, wenn es halt irgendwie passt.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 149

I: Was heißt das? Wie kann ich mir das vorstellen, dass es passt?

B: […] In der Vergangenheit haben wir zum Beispiel mit [Fleischproduzent

A] zusammengearbeitet. Um einfach zu zeigen: ›Hey, ihr könnt eure Pro-

dukte auch vegetarisch machen‹. […] Es [hat] einen enorm hohen Impact,

wenn [Fleischproduzent A] mit ihren Produkten eine vegetarische Linie hat.

Die verkaufen die halt gut und gerade Flexitarier oder Fleischesser vertrauen

dann halt eher so einer Marke. (ExpInt\NGO_02a: 18-20)

In dieser Darstellung wird mit der Einschränkung, dass »es halt irgendwie

passt«, die Kooperation zwischen der NGO und dem Fleischproduzenten A

dargestellt. Diese Kooperation zielt auf die Produktentwicklung der Unter-

nehmen einerseits, andererseits wird hier davon ausgegangen, dass die (fle-

xitarischen) Konsument*innen »so einer Marke«, also einer Firma, die mit ih-

ren Fleischprodukten am Markt etabliert ist, mehr Vertrauen entgegenbrin-

gen würden, als einer Firma, die sie nicht kennen. Die zu Beginn gemach-

te Einschränkung macht dabei aber deutlich, dass die Kooperation für die

NGOs nicht unbedingt friktionsfrei ist. Die Aussicht auf einen »enorm hohen

impact« legimitiert diese Strategie im Sinne der Zielsetzung, möglichst viele

Menschen zur Reduktion (im Gegensatz zur strikten Ablehnung) von Fleisch-

produkten zu bewegen.DieWidersprüchlichkeit, als vegan/vegetarischeNGO

mit Fleischproduzenten zusammenzuarbeiten, ist de*r Vertreter*in der NGO

bewusst:

B: Da sind wir uns bewusst, dass wir da halt aufpassenmüssen, mit welchen

Firmen wir zusammenarbeiten. […] Also es wird dann immer sehr gut aus-

gelotet, in welchen Bereichen wir zum Beispiel zusammenarbeiten können.

(ExpInz\NGO_02a: 20)

Ein*e Vertreter*in einer anderen NGO führt die Kooperationsstrategie wie

folgt aus:

I: Ich finde es spannend, diese Kooperationen zwischen [NGO] und den gro-

ßen Fleischkonzernen, wie [Fleischproduzent A] oder eben [Fleischprodu-

zent B]. Können Sie da nochmal darüber ein bisschen erzählen, wie das zu-

stande gekommen ist? Und wie das abgelaufen ist?

B: Ja. Also ich glaube, ein ganz großer Aspekt davon ist, dass wir praktikabel

sind, was unsere Arbeit angeht. Und auch einfach, natürlich auf der einen

Seite befürwortenwirMenschen, die also in ihremAlltag nachhaltige Unter-

nehmen unterstützen, die regional und bio sind. Aber wir sind ja Realisten.

Undwirwissen, dass letztendlich die großenKonzerne die Produktpalette in

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Ernährungskulturen und Geschlecht

den Supermärktenmitgestalten. Und dass die letztendlich ja auch die Mög-

lichkeit haben, wirklich große Bereiche in so einem Regal – ich meine, das

sieht man ja manchmal: Einfach wie viel Platz die einnehmen können. Was

letztendlich ja nicht nur dem geschuldet ist, dass die Leute so viel kaufen.

Sondern, dass es auch eingekauft wird. Undwir wissen, dass auf der anderen

Seite Leute – das können wir ja selber bei uns beobachten – eher zu einem

Produkt greifen, was sie schon kennen. Oder von einer Firma, die sie jetzt

schon kennen. Also auch ich würde dann eher bei einem neuen Produkt, bei

einer Marke, wo ich schon gute Erfahrungen gemacht habe, zugreifen, als

bei was völlig Unbekanntem. Und wir wissen, dass das so ist. Und deswegen

befürworten wir es auch, wenn solche Firmen den Weg gehen und vegane

Produkte auf den Markt bringen. (ExpInt\NGO_03: 15-6)

In dieser Sequenz wird die Zusammenarbeit ebenfalls mit dem Vertrauen der

Konsument*innen in dieMarke der Fleischproduzenten begründet. Dadurch,

dass diese Konzerne in den Supermärkten bereits etabliert sind, seien sie mit

einer gewissen Marktmacht (woraus eben der oben benannte impact resultie-

re) ausgestattet. Damit ist die Annahme verbunden, dass Personen, die eine

fleischfreie Alternative probieren wollten, auf die Fleischmarke zurückgreifen

würden, mit der sie bereits gute Erfahrungen gemacht hätten. Die in der vo-

rigen Interviewsequenz dargestellten Widersprüche in der Zusammenarbeit

zwischen den NGOs und der Fleischindustrie werden in dieser Darstellung

mit der Positionierung als »Realisten«, die »praktikabel« agieren würden, auf-

gelöst.

Diese Positionierung der Arbeit der NGOs, die sich in der Zusammenar-

beit mit Fleischproduzent*innen zeigt, entspricht damit als organisationale

Praxis der symbolischen ›Entideologisierung‹ der veganen Lebensmittel, wo-

mit sich diese Akteur*innen in der Praxis von radikaleren Akteur*innen ab-

grenzen. Allerdings findet kein vollständiger Bruch mit der »Ideologie« statt,

vielmehr – so wird es dann weiter dargestellt – wird in einem persönlichen

Treffen erörtert, ob »wirklich« etwas dahinterstehe und die Fleischproduzen-

ten »wirklich« ihre Produktion langfristig ändern wollen würden. Ausgehend

von dieser organisationalen Zusammenarbeit soll nun der Fokus darauf ge-

legt werden, wie die Flexitarier*innen in diesen Kooperationspraxen hervor-

gebracht werden und was diese gemeinsame Zielgruppe auszeichnet.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 151

5.3.3 Flexitarier*innen, Fleisch und Fleischalternativen

Die Kategorie der »Flexitarier*innen« zeichnet sich dadurch aus, dass die-

se Konsument*innen Fleisch konsumieren, diesen Konsum aber »reduzie-

ren« (wollen). Im Folgenden wird nachgezeichnet, wie zentral diese Konsu-

ment*innenkategorie für das Marketing von Fleischalternativen ist. Es geht

hier demnach um eine Analyse der Positionierung dieser Kategorie aus der

Sicht der Produzent*innen und der NGOs; es stehen also nicht die Selbst-

definitionen von »Flexitarier*innen« im Fokus. Damit widme ich mich nun

der Frage, in welcher Beziehung Fleischalternativprodukte und die Flexitari-

er*innen stehen, das heißt, wie diese zusammengebracht werden sollen.

Ein besonders typisches Beispiel ist der Stand des Produzenten »The Ve-

getarian Butcher« auf der »ANUGA«. Der Stand kann zunächst nur mittels

einer Suche durch die Messe-App als Produzent für vegane Lebensmittel aus-

gemacht und gefunden werden, denn dieser Stand ist zwar in der Katego-

rie der veganen Lebensmittel ausgewiesen, aber in einer der Hallen, die the-

matisch auf Fleischprodukte ausgerichtet sind, platziert. Auf Nachfrage, ob

es Absicht sei, dass ihr Stand in einer »Fleischhalle« ist und nicht in der

»Bio-Halle«, in der andere Produzent*innen von Fleischalternativen anzu-

treffen sind, antwortet mir ein*e Vertreter*in der Firma: »Yes! We are ai-

ming for the Flexitarians!« (ANUGA\Protokoll: 32) Der »Vegetarian Butcher«

erwartet also flexitarische Kund*innen in einer Messehalle, in der ansons-

ten ausschließlich Fleischproduzent*innen vertreten sind. Flexitarier*innen

werden, so lässt sich daraus schließen, von dieser Firma in erster Linie mit

Fleisch assoziiert, wenn sie für Fleischalternativen angesprochen werden sol-

len.Der Stand ist in der Ästhetik einer Schlachterei gestaltet; auf denWänden

in Kacheloptik sind Geflügel, Rinder und Schweine abgebildet. Neben dem

Firmennamen, der zwar explizit auf den Vegetarismus anspricht, sind dar-

über hinaus in den Prospekten mehrere Bezüge auf das Schlachten sichtbar:

Ein Mann ist abgebildet, der mit einem Schlachtermesser Karotten schneidet

und es sieht so aus, als würden diese bluten. In der Darstellung wird also eine

vergleichbare Symbolik gewählt, die auch oft in der Präsentation von Fleisch-

produkten anzutreffen ist, zu der hier eine ironische Distanz aufgebaut wird.

Der symbolische Bezugspunkt für diese Fleischalternative ist das vermeintli-

che »Original«.Die hergestellte Nähe geht so weit, dass damit geworbenwird,

dass die Produkte der Firma angeblich oft mit ›richtigem‹ Fleisch verwech-

selt würden. Ein kleiner Flyer der gleichen Firma, auf dem im Stil der 50er-

Jahre ein Mann vor seinem Teller abgebildet ist, steht: »Betray your Partner

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Ernährungskulturen und Geschlecht

at least once a weak« (FeldMat\VegetarianButcher_Flyer: 1). Diese Werbung

rahmt das Fleischimitat als »Betrug« am (Ehe-)Mann, der eigentlich richti-

ges Fleisch erwartet, und dem von eine*r Partner*in eine Fleischalternative

vorgesetzt wird, ohne dass er es merkt. Dies verweist nicht nur symbolisch

auf eine traditionelle Aufteilung der Hausarbeit und der männlichen Kon-

notation mit Tierfleisch, sondern in diesem Fall auch darauf, dass von dem

Produzenten nicht erwartet wird, dass die Konsument*innen sich vegan oder

vegetarisch ernähren, sondern dass diese in erster Linie Fleisch konsumieren

und das auch wollen. Flexitarier*innen werden so angesprochen, als würden

sie ›echtes‹ Fleisch wollen und dieser Wunsch könne auch durch die angebo-

tene Fleischalternative erfüllt werden.

Eine in der Entwicklung von Fleischalternativen tätige Person schil-

dert mir ihre Annahmen über die »Flexitarier*innen« und macht für deren

Wunsch nach Fleischalternativen vor allem den Aspekt des Geschmacks

verantwortlich:

B: Diese Gruppe von Flexitariern ist in den letzten Jahren stark wachsend.

Also nicht der Vegetarier, oder der Veganer. Diese Gruppen sind gar nicht

wachsend. Ja, sondern auch der, sage ich mal der [Fleischproduzent A], mit

seinen Produkten, spricht genau diese Leute an, die sagen: ›Okay, ich will

mich fleischmäßig weniger damit ernähren. Aber ich will trotzdem die glei-

che Textur, den gleichen Geschmack und das gleiche Empfinden. Nämlich,

es muss gut schmecken. (ExpInt\Prod_01: 2)

Diesen Darstellungen zufolge orientiert sich diese Gruppe am Fleisch und die

Alternativen sollten dessen kulinarischen Eigenschaften möglichst nahekom-

men. Dies entspreche dem gewohnten Geschmack dieser Gruppe und mache

den guten Geschmack aus. Es wird hier also hervorgehoben, dass es für die

»Flexitarier*innen«wichtig sei, dass das Gegessene auf einer affektiven Ebene

das Gleiche auslöse. Die Produktentwicklung versuche dementsprechend ein

Produkt zu entwickeln, das Fleisch in Textur und Geschmackmöglichst nahe-

komme. Neben dieser auf das Sensorische und Affektive, also auf Geschmack

und Textur5 zielenden Beschreibung der Wünsche der Flexitarier*innen las-

sen sich auch Bezüge zu naturwissenschaftlich geprägtem ernährungswis-

senschaftlichemWissen erkennen. Diese Verbindung wird in folgendem Text

5 Den Materialisierungsprozessen, die mit dem Bezug auf Geschmack und Textur ver-

bunden sind, widme ich mich in 6.2 und 6.4. Dort werde ich diese Hervorbringung als

kulinarische Materialisierung bezeichnen.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 153

aus einer Broschüre des Fleischproduzenten »Landhof« zu der von dieser Fir-

ma hergestellten Fleischalternative »Die OHNE« gezogen:

Immer mehr Menschen achten auf ihre Ernährung und wollen verstärkt

oder vollständig auf Wurstprodukte verzichten. Der Gusto auf Wurst und

der Wunsch sich proteinreich zu ernähren aber bleibt. Genau für diese

Flexitarier und Vegetarier haben wir »die OHNE« entwickelt. »Die OHNE«

ist die erste Wurst ohne Fleisch, die nicht nur aussieht wie der beliebte

Klassiker, sondern auch genauso schmeckt. (FeldMat\DieOhne_Unglaublich

aber Wurst: 2)

Während am Ende dieses Werbetextes auch die kulinarischen Eigenschaf-

ten betont werden und auch hier eine unmittelbare Nähe und Ähnlichkeit

der Fleischalternative zum Fleisch beschrieben wird, geht es am Anfang auch

um etwas anderes, nämlich um Protein. Es werden in diesem Textauszug zu-

nächst Körper und Lebensmittel in einer bestimmten Beziehung zueinander

gedacht. In dieser Gegenüberstellung findet sich eine Unterscheidung von

Körper und Geist, die zwischen einem »Gusto« als körperlicher Dimension

und dem »Achten« auf die eigene Ernährung als kognitiver Dimension diffe-

renziert.Diese zwei Dimensionen stehen in dieser Darstellung in einem kom-

plementären Verhältnis. Das Verlangen bzw. derWunsch nachWurst wird im

Körper lokalisiert und mit dem Wunsch nach Protein zusammengebracht.

Der Körper will nicht einfach nur das Lebensmittel »Wurst«, sondern es be-

steht derWunsch, sich »proteinreich« zu ernähren, wofür dann dieWurst ein

Mittel ist: Wurst ist eine Proteinquelle.Mit demBegriff der Proteine wird hier

neben dem Körper und der Wurst also eine dritte Entität ins Spiel gebracht,

die dafür verantwortlich ist, dass Akteur*innen Wurst konsumieren möch-

ten. Durch eine Molekularisierung, also der Zerlegung des Lebensmittels in

seine biochemischen Bestandteile, wird der Makronährstoff Protein als ein

Nährstoff, der sowohl in Fleisch als auch in der Fleischalternative vorhanden

ist, produziert.6 Damit sind zwei diskursive Strategien verbunden: Erstens

liegt damit ein weiterer Bezug auf naturwissenschaftliches Wissen vor. Zwei-

tens werden Fleischwurst und die fleischfreie Alternative durch den Bezug auf

ihren Proteingehalt zu vergleichbaren und schlussendlich austauschbaren Le-

bensmitteln. Fleisch und Fleischalternativen versprechen, den flexitarischen

6 Dieser Art der Materialisierung von Lebensmitteln werde ich mich als nutritionale Ma-

terialisierung in 6.1 widmen.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Ernährungskulturen und Geschlecht

Konsument*innen sowohl in Bezug auf Geschmack und Textur als auch in

Bezug auf die Nährstoffversorgung ein nahezu gleiches Essen zu liefern.

5.3.4 Zwischenbetrachtung: Flexitarismus und vegane Lebensmittel

Für vegane Fleischalternativen sind Veganer*innen nicht die primäre Ziel-

gruppe. Vielmehr ist die Kategorie der »Flexitarier*innen« das zentrale Kon-

sument*innensegment. Diese Kategorie ist vor allem durch ihre Unschär-

fe charakterisiert: Flexitarisch ernährt sich prinzipiell jede*r, di*er weniger

Fleisch isst. Worin genau das Weniger besteht, wird nicht bestimmt. Diese

Offenheit und Vagheit ist eine zentrale Eigenschaft dieser Kategorie, die sich

allerdings in anderer Hinsicht dennoch genauer beschreiben lässt. Denn als

zentrale Bausteine des Flexitarismus können die Normalisierung und Ent-

ideologisierung veganer bzw. dann auch »plant based« oder »rein pflanzli-

cher« Lebensmittel bestimmt werden. Beides wird durch eine materiell-dis-

kursive Strategie der materiellen Ähnlichkeit, die sowohl in den Nährstoffen

als auch in Geschmack und Textur begründet liegt, erreicht. Die Entideologi-

sierung ermöglicht auch, dass es zu Kooperationen zwischen Fleischprodu-

zent*innen und vegan/vegetarischenNGOs kommt, die sich als ›pragmatisch‹

bezeichnen.

Die Kategorie der Flexitarier*innen ist als Marketingkategorie so aus-

gerichtet, möglichst viele Menschen zu erreichen, und zeichnet sich als

Ernährungsstil gerade dadurch aus, keine strikte Abgrenzung zum Kar-

nismus darzustellen. Vielmehr werden klare Grenzen zu als »Ideologie«

abgewerteten Ernährungsstilen, wie dem Veganismus, gezogen. An dieser

Konstellation lassen sich hier zusammenfassend einige Schlüsse über den

Ernährungsdiskurs ziehen. In Bezug auf die Abwertung des Veganismus als

»ideologisch« sehe ich einige Analogien zum Körper/Geist-Dualismus, den

ich am Beispiel der Fleischalternative von »Landhof« diskutiert habe und der

auch in der Interviewsequenz mit dem Konsumenten angeklungen ist, der

seinen veganen Ernährungsstil mit gesundheitlichen Motiven begründete:

Es erscheint in diesen Äußerungen weniger notwendig, die Ernährung

aufgrund politischer oder ethischer, also kognitiver und rationaler Überle-

gungen zu ändern. Vielmehr müsse die Ernährung in zweifacher Hinsicht

körperlichen Anforderungen genügen: Sie müsse einerseits an die affektive

Dimension des geschmacklich Gewohnten anschließen und andererseits

den Körper mit den notwendigen Nährstoffen versorgen und darüber auf

ernährungswissenschaftliches Wissen verweisen. Essen müsse einerseits

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Ernährungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel 155

den Körper versorgen und geschmacklich den Appetit befriedigen, also

den affektiv lokalisierten und wissenschaftlich bestimmten Bedürfnissen

des Körpers entsprechen und nicht rational-kognitiven Überlegungen. Es

zeigt sich damit: Essen und Ernährung sind körperliche Angelegenheiten.

Deshalb kann eine auf rationalen Überlegungen und vor allem politischen

Überzeugungen basierend gewählte Ernährungsform als weniger legitim

geltend betrachtet werden. Der Flexitarismus verspricht dagegen, sowohl die

körperlichen Bedürfnisse als auch das Wissen über die negativ verstandenen

Aspekte (seien diese gesundheitlich oder ethisch) des Fleischkonsums positiv

beeinflussen zu können.

5.4 Zwischenfazit: Flexibilisierung, Normalisierung 
und Wissenschaftlichkeit

In diesemKapitel habe ich die Strategien analysiert,mit denen vegane Ernäh-

rungsstile einerseits und vegane Lebensmittel andererseits ernährungskultu-

rell positioniert werden. Ich betrachte die hier analysierten materiell-diskur-

siven Praktiken als Einsätze im Kampf um ernährungskulturelle Hegemonie.

Das Ergebnis der Analyse sind aufschlussreiche Einsichten in das Verhältnis

von Veganismus und Karnismus. Es ist anzunehmen, dass mit dem Erfolg

dieser Strategie, dem Veggie-Boom und der in den letzten zehn Jahren ange-

stoßenen Bewegungen in dem Verhältnis zwischen Veganismus und Karnis-

mus bzw. Fleisch und Fleischalternativen die vegane Ernährung eine stärkere

ernährungskulturelle Positionierung erreichen konnte. In diesem Zwischen-

fazit werde ich die wesentlichen Aspekte herausgreifen und die Fäden der

Analyse vorläufig zusammenziehen.

Vegane Ernährung wird im Verhältnis zu einer als ›normal‹ angesehenen

omnivoren Ernährung positioniert. Die Analyse der materiell-diskursiven

Praktiken legt einige Konturen gegenwärtiger ernährungskultureller Kämpfe

um Hegemonie frei. Als erster Befund kann die Normalisierung veganer

Ernährung als ein wichtiges Ziel betrachtet werden. Dies deutet darauf hin,

dass das Verfolgen einer normalen, d.h. nicht als (grobe) Abweichung wahr-

genommenen Ernährungsweise angestrebt wird und nicht so sehr der Status

eines Avantgardismus im Vordergrund steht (auch wenn dieser natürlich

vorkommt). Ernährungskulturelle Passung erscheint damit ein wichtiges

Kriterium zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016 - am 14.02.2026, 08:00:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

