5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

von den NGOs strategisch eingesetzt wird, soll darauf abzielen, dem Vega-
nismus die Konnotation zu nehmen, eine Gefahr fiir Muskulositit und damit
fiur Minnlichkeit zu sein.

Ein weiterer zentraler Befund ist, dass die Ankniipfung an hegemoniale
Gesundheitsdiskurse und Minnlichkeit auf einem Wissen aufbaut, das sich
interdiskursiv aus Wissensbestinden der naturwissenschaftlich orientierten
Erndhrungswissenschaften speist. Diese Wissensbeziige lassen sich dahinge-
hend deuten, dass der Veganismus einen Teil seines Erfolgs daraus bezieht,
dass es (zumindest teilweise) gelingt, ihn mit dieser gesellschaftlich legitimen
Form von »Orientierungswissen« zu verbinden: Mit Beziigen auf naturwis-
senschaftliches Wissen kann diese Ernihrungsform begriindet werden und
im Kontext hegemonialer Gesundheits- und Mannlichkeitsdiskurse Legitimi-
tit gewinnen. Dadurch, dass der Veganismus als eine Ernihrungsform gilt,
die sich gesundheitlich positiv in Bezug auf sogenannte »Wohlstandskrank-
heiten« auswirkt, verzeichnet die Umstellung der und Abweichung von der
normalen Erndhrung Legitimititsgewinne.

5.3 Flexitarismus

Bei den Messen ist offensichtlich, dass fiir die meisten Aussteller*innen die
veganen Produkte im Vordergrund stehen und weniger der Lebensstil. Vega-
ne Lebensmittel werden also nicht mit dem Veganismus verbunden bzw. vor
allem bei nicht-veganen Messen erfolgt eine auffillige Distanzierung, indem
vor allem sogenannte Flexitarier*innen angesprochen werden sollen. Mit ei-
ner solchen Differenzierung zwischen Veganismus und veganen Lebensmit-
teln wird die Kategorie der Flexitarier*innen (mit)erschaffen. Diese diskursi-
ve Strategie wird sowohl von den veganen und vegetarischen NGOs als auch
von den Akteur*innen der Lebensmittelindustrie getragen. Die Kategorie der
Flexitarier*innen ist eine, die sich iitber den Kontext der veganen Messen hin-
aus findet und eine Verbindungslinie und Kontinuitit zwischen den Messen
darstellt (die einzige Messe in meinem Sample, bei der diese Kategorie keine
Rolle gespielt hat, war die »Tier&Technik«). Eine Person, die an der Organi-
sation (auch) veganer Messen beteiligt ist, beschreibt mir die Besucher®in-
nen der veganen Messen dementsprechend folgendermaflen: »Entscheidend
sind natiirlich Veganer, Vegetarier, die kommen. Aber auch Flexitarier, die
einfach tierische Produkte vermindern mochten, weniger konsumieren.« (Ex-
pInt\Messe_o1: 23) Unter dem Label flexitarisch werden die Personen zusam-

14.02.2028, 08:00:08.

143


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Erndhrungskulturen und Geschlecht

mengefasst, die ihren Fleischkonsum »vermindern mochten«. Es ist also im
Gegensatz zu vegetarischen und veganen Ernihrungsstilen keine klare und
feste Regel beziiglich des Konsums von Fleisch und anderen Tierprodukten
mit dieser Kategorie verbunden, sondern eine, die sich als ein Verhiltnis (»we-
niger«) zur >normalen< Mischkost definiert. Auflerdem wird dies als Absicht
formuliert und nicht als eine strikte Praxis, die Flexitarier*innen méchten we-
niger Fleisch konsumieren. Was verbirgt sich hinter der diskursiven Strategie,
vegane Lebensmittel mit der Kategorie der Flexitarier*innen zu verbinden?

In diesem Unterkapitel werde ich zunichst zeigen, wie die diskursiven
Praxen dahingehend zugespitzt werden, dass die symbolische Beziehung der
veganen Lebensmittel zum Veganismus abnimmt und so entideologisiert wer-
den (5.3.1). Ausgehend davon werden diese dann mit dem Erndhrungsstil des
»Flexitarismus« zusammengebracht und so in den >normalens, also omnivo-
ren, Essalltag integriert. In der Produktion der Lebensmittel (5.3.2) zeigt sich
dies in der Zusammenarbeit der vegan/vegetarischen NGOs und der Fleisch-
industrie. Zusammenfassend kann die Strategie des Flexitarismus als eine
Strategie zur Umwandlung des Veganismus und des Karnismus betrachtet
werden und fordert so Hegemonien heraus (5.3.3).

5.3.1 Die Entideologisierung veganer Lebensmittel

Die vegan/vegetarischen NGOs adressieren nicht (mehr) nur Vegetarier*in-
nen und Veganer*innen und versuchen nicht, ausschliefilich fir diesen auf
striktem Verzicht von Fleisch und Tierprodukten basierenden Erndhrungsstil
zu werben. In einem Interview mit ein*er Vertreter*in einer NGO wird am
Ende des Interviews diese Kategorie hervorgehoben:

I: Gibt es sonst von dir noch Sachen, die wichtig sind, die wir jetzt noch nicht
besprochen haben?

B: [..] Und was glaube ich auch noch sehr wichtig ist, das habe ich glaube
ich auch noch gar nicht gesagt: Diese Vermischung zwischen vegetarisch,
vegan und flexitarisch ist tendenziell fir die Anzahl der fleischreduzieren-
den Menschen positiv. Weil die wenigsten wollen sich halt in eine Schubla-
de einordnen. Und und und, wenn man jetzt entscheiden miisste, man ist
jetzt vegan fiir immer und ewig und wird dann als veganer Mensch wahr-
genommen und wird assoziiert mit allen den Trotteln, die es auch gibt, die
vegan sind. Das ist nicht so sexy. [...] Und 80 % der Menschen, die das kau-
fen [fleischfreie Produkte, Anm.], sind auch wirklich nicht vegetarisch. Also

14.02.2028, 08:00:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

eh () sozusagen, die Moglichkeit Fleisch zu reduzieren. Und vielleicht, fast
immer vegan zu essen. Aber auch einmal eine Ausnahme zu machen. Ist fiir
viele so in diesem Selbstverstindnis und der Selbstidentifikation durchaus
positiv, glaube ich. (ExpInt\NGO_o1: 76-7)

In dieser Interviewsequenz, die am Ende des gefiihrten Interviews liegt, wird
das Thema des Interviews vom Veganismus um die Kategorie flexitarisch er-
weitert. Fiir die Analyse, warum die Kategorie des Flexitarismus thematisiert
wird, ist aufschlussreich, warum die Interviewperson dies als Vertreter*in ei-
ner vegan/vegetarischen NGO als positiv betrachtet: Es geht um die »Anzahl
der fleischreduzierenden Menschenc. Es geht also nicht darum, die Menschen
konsequent vom >richtigens, also im Fall der hier interviewten NGOs veganen,
Ernihrungsstil zu tiberzeugen, sondern zu einer gesellschaftlichen Gesamt-
reduktion des Fleischkonsums beizutragen, wobei dann jede Reduktion zhlt.
Dies zeigt sich an der geschilderten Beobachtung de*r Interviewpartner~in,
dass vegetarische Produkte zum Grof3teil nicht von Vegetarier*innen oder Ve-
ganer*innen gekauft werden. Unabhingig davon, ob sich dies statistisch be-
legen lisst, stimmt diese Beobachtung mit der Diskrepanz zwischen der gro-
Ren diskursiven Prisenz veganer Ernahrung und der geringen Anzahl an Ve-
ganer*innen in statistischen Umfragen iiberein und bestitigt die interviewte
Person in der strategischen Ausrichtung der NGO: Der zentrale strategische
Schritt ist, dass der Konsum von veganen Lebensmitteln unabhingig von ei-
nem veganen Lebensstil erfolgt. Dahinter steckt die Einschitzung, dass viele
nicht in die »Schublade« einer als unattraktiv wahrgenommenen Identitits-
kategorie gesteckt werden mochten. Eine dieser Expert*inneneinschitzung
entsprechende Ablehnung von »veganen Trotteln« findet sich auch im Koch-
buch von Attila Hildmann und wird hier inhaltlich weiter spezifiziert: Der
Autor distanziert sich von Tierrechtsaktivist*innen und bezeichnet diese als
»Nahrungs-Extremisten« (Hildmann 2011, 20). Die von Hildmann vertretene
Distanzierung von einem als »extrem« verstandenen Veganismus bezieht sich
auf einen Veganismus, der ausgehend von einer ethisch-politischen Motiva-
tion eine strikte (im Gegensatz zur flexiblen) Grenze zieht zwischen dem, was
serlaubt« ist, und dem, was nicht erlaubt ist, und dies auch von allen einfor-
dern wiirde. Diese Abgrenzung positioniert die Auslegung des Veganismus
als »ideologische« politische Praxis, die nicht im Bereich des Normalen und
der Mitte verortet wird, sondern an den »extremen« sozialen Rindern.

Mit den Flexitarier*innen wird eine neue Konsument*innenkategorie von
NGOs und der Lebensmittelindustrie gemeinsam erschaffen. Ich beschreibe

14.02.2028, 08:00:08.

145


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Erndhrungskulturen und Geschlecht

dies als »erschaffens, weil diese Konsument*innenkategorie nicht wie Vega-
ner*in oder Vegetarier*in auf eine Selbstdefinition und bewusste Entschei-
dung fir diesen Ernihrungsstil zuriickgeht. Es ist in erster Linie ein Mar-
ketingbegriff, mit dem eben jene erreicht und fir Marketingzwecke benannt
werden konnen, die sich (woméglich aus den zuvor geschilderten Griinden)
nicht mit diesen Selbstdefinitionen identifizieren kénnen oder wollen. Da-
bei ist der Begriff breit genug, um damit eine sehr grofle Anzahl an Perso-
nen erreichen zu konnen. In einem Vortrag auf der »ANUGA« zum Thema
»Vegane Siegel« macht ein*e Vertreter*in einer veganen NGO die Produktion
und Zertifizierung veganer Produkte fiir potenzielle Produzent*innen inter-
essant: Es wird in dem Vortrag berichtet, dass das Konsument*innensegment
fiir diese Produkte kein kleiner »Nischenmarkt« sei, auch wenn nur 1% der
Bevolkerung sich als Veganer*innen bezeichne. Vielmehr wird auf einer Folie
auf der Grundlage von Marktforschungsdaten angegeben, dass etwa 50-56 %
der deutschen Bevolkerung Flexitarier*innen oder »Fleischreduzierer« seien.
Auch von den tiber 40 % Fleischesser*innen wiirden noch iiber 60 % tiber eine
Reduktion des Fleischkonsums oder sogar eine vegetarische Kost zumindest
nachdenken (ANUGA\Vortrag Vegan Siegel). Indem eine vegan/vegetarische
NGO versucht, Lebensmittelunternehmen auf einer grofien (omnivoren) Er-
nihrungsmesse davon zu iiberzeugen, erstens vegane und vegetarische Pro-
dukte zu produzieren und diese zweitens auch mit einem entsprechenden
Siegel zertifizieren zu lassen, werden die Flexitarier*innen zu einer gemein-
samen Zielgruppe der NGOs und der Lebensmittel- und sogar Fleischindus-
trie.

Der Erfolg der Strategie, die veganen Lebensmittel diskursiv vom Vega-
nismus zu entkoppeln, zeigt sich daran, dass damit eine erhohte Reichwei-
te veganer Fleischalternativen ermdglicht wird. So wird bei der (eigentlich
als starker Kontrast im Sample vorgesehenen) Fleischereifachmesse »Siiffa«
ein Vortrag zu »Alternativen Proteinquellen« im Rahmenprogramm platziert,
in dem Verfahren zur Produktion von Fleischalternativen vorgestellt werden.
Aufgefallen ist dabei, dass sowohl im miindlichen Vortrag als auch auf der
dazugehorenden PowerPoint-Prasentation klargestellt wird, dass die alterna-
tiven Proteinprodukte »nicht ideologisch motiviert« (Siiffa\Foto: Vortrag »Al-
ternative Proteinquellend) sind. Dies ist bemerkenswert: Auf einer Fleische-
reifachmesse werden vegane Lebensmittel vorgestellt und ins Rahmenpro-
gramm aufgenommen. Diese Platzierung basiert auf einer bestimmten dis-
kursiven Strategie: Diese Produkte werden zwar als »Alternativen« benannt,
aber sie stellen keinen ideologischen Gegensatz zu tierischem Fleisch dar. Ve-

14.02.2028, 08:00:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

gane Lebensmitte] werden in dem Vortrag als »alternative Proteinquellen«
zusammen mit Fleischprodukten aus Insekten und anderen (nicht veganen)
Produktionsansitzen zusammengefasst. Die Positionierung und Hervorbrin-
gung der Lebensmittel als »Proteinquellen« ist dariiber hinaus eine direkte
Referenz an naturwissenschaftliches Wissen: Protein verbindet verschiedene
Produkte aufgrund ihres vergleichbaren Gehalts an diesem Makromolekiil.
Was also hier als zentrales Kennzeichen dieser Produkte hervorgehoben wird,
sind deren Nihrstoffe und damit deren Wirkung oder Rolle im kérperlichen
Stoffwechselprozess und nicht, dass sie ohne Tierleid auskommen oder Ahn-
liches. Ausgehend davon bezeichne ich die explizite Abkopplung der veganen
Lebensmittel vom Veganismus als Strategie der »Entideologisierung«.

Eine dhnliche Positionierungsstrategie lasst sich auch auf der Fachmesse
»ANUGA« beobachten. Ein Trendforschungs- und Marketinginstitut hat
einen Stand direkt im Eingangsbereich, den alle Besucher*innen dieser auf
mehrere Hallen aufgeteilten Messe passieren miissen. Zentral auf diesem
Stand ist ein grofier Aufsteller zum Thema »Plant-Based Potential« platziert.
In einem Faltblatt des Instituts, in dem die »Top Ten Trends 2017« aufgelistet
sind, wird Platz zwei an »plant based«-Produkte vergeben:

»As plant milks, meat alternatives and vegan offerings have rapidly moved
into the mainstream, consumers are looking for innovative options to take
the inherent benefits of plants into their daily lives.« (FeldMat\Innova_Top
Ten Trends 2017: 1)

An dieser Rahmung wird eine zweite Spielart der Entideologisierung deut-
lich: Die Produkte werden als plant based bzw. pflanzlich bezeichnet. Damit
werden Lebensmittel semantisch nicht mit dem Veganismus verbunden, son-
dern aufgrund ihrer Produktionsherkunft beschrieben. Mit der Beschreibung
splant based« oder >pflanzlich« wird eine semantisch vom Begriff svegan< un-
terschiedene Kategorie gewihlt. Die Produkte sind damit nicht mehr symbo-
lisch unmittelbar an den Lebens- und Erndhrungsstil Veganismus gekoppelt,
der mitunter als »ideologisch« wahrgenommen wird. Diese Produkte sind da-
mit ohne grofiere Umstinde auch in omnivore Erndhrungsweisen integrier-
bar. Dariiber hinaus wiirden diese Lebensmittel laut dieser Marktforschung
wegen der positiven Effekte fiir die Essenden in die gewéhnliche Ernihrung
integriert und nicht aufgrund der Produktionsbedingungen dieser oder an-
derer Lebensmittel — sie kniipfen also an die Gesundheitsdiskurse an. Auf-
grund ihrer »inherent benefits« werden diese konsumiert, nicht um negative
Aspekte der Produktion zu vermeiden.

14.02.2028, 08:00:08.

147


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Der Flexitarismus stellt eine Kategorie dar, die vor allem als Marketingka-
tegorie fir die Produzent*innen von Fleischalternativen und veganen NGOs
erschaffen wurde. Symbolisch und semantisch werden damit pflanzliche/ve-
gane Lebensmittel »entideologisiert« und vom Veganismus abgel6st. Insbe-
sondere fiir die Praxis der vegan/vegetarischen NGOs ist dies nicht selbst-
verstindlich. Denn mit dieser Strategie ist die Zielrichtung nicht primair, die
Menschen vom Vegetarismus oder Veganismus zu iiberzeugen, sondern den
Fleischkonsum zu reduzieren. Dariiber hinaus sollen durch die dargestellten
Praxen Firmen beeinflusst werden, pflanzliche Produkte herzustellen. Dazu
ist eine Trennung dieser Lebensmittel von der veganen »Ideologie« notwen-

dig.
5.3.2 Kooperationen zwischen NGOs und der Fleischindustrie

Die Kategorie der Flexitarier*innen ermdglicht Kooperationen zwischen
Fleischindustrie und den vegetarischen und veganen NGOs. Da diese nicht
selbstverstindlich sind, soll dieses Verhiltnis im Folgenden aus der Perspek-
tive der NGOs néher beleuchtet werden. Zunichst wird die Lebensmittelin-
dustrie insgesamt als eine wichtige Ansprech- und Kooperationspartnerin
fiir die NGOs benannt. Ein*e interviewte Vertreter*in hebt diesen Bereich
als »die Wirtschaft« hervor und schildert auf Nachfrage etwas genauer, wie
diese Kooperation aussieht:

I: Wer sind die wichtigsten Kooperationspartner? Du hattest ja einmal die
Wirtschaft genannt.

B:Ja, also mit der Wirtschaft wollen wir sehr gerne kooperieren und tun das
auch. Also zum Beispiel im Bereich des Giitesiegels kennzeichnen wir Fir-
men und im Bestfall fragen die uns dann halt auch zum Beispiel nach neuen
Produktideen oder nach anderen Sachen. (ExpInt\NGO_o1: 6-7)

Diese Offenheit fiir Kooperationen wird bei allen Vertreter*innen der NGOs,
die ich interviewe, deutlich. Eine der wichtigsten Formen der Zusammen-
arbeit sind die Giitesiegel, die die NGOs vergeben. Die Initiative geht aber
nicht nur von den Firmen aus, manche NGOs gehen auch von sich aus auf
die Firmen zu:

B: Wir machen immer mal wieder Kooperationen mit Unternehmen. Wenn
Unternehmen zum Beispiel Stoffe austauschen wollen, wie ich schon gesagt
hatte. Aber auch, wenn es halt irgendwie passt.

14.02.2028, 08:00:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

I: Was heif’t das? Wie kann ich mir das vorstellen, dass es passt?

B: [...] In der Vergangenheit haben wir zum Beispiel mit [Fleischproduzent
A] zusammengearbeitet. Um einfach zu zeigen: >Hey, ihr kdnnt eure Pro-
dukte auch vegetarisch machenc. [..] Es [hat] einen enorm hohen Impact,
wenn [Fleischproduzent A] mit ihren Produkten eine vegetarische Linie hat.
Die verkaufen die halt gut und gerade Flexitarier oder Fleischesser vertrauen
dann halt eher so einer Marke. (ExpInt\NGO_o2a: 18-20)

In dieser Darstellung wird mit der Einschrinkung, dass »es halt irgendwie
passt«, die Kooperation zwischen der NGO und dem Fleischproduzenten A
dargestellt. Diese Kooperation zielt auf die Produktentwicklung der Unter-
nehmen einerseits, andererseits wird hier davon ausgegangen, dass die (fle-
xitarischen) Konsument*innen »so einer Marke, also einer Firma, die mit ih-
ren Fleischprodukten am Markt etabliert ist, mehr Vertrauen entgegenbrin-
gen witrden, als einer Firma, die sie nicht kennen. Die zu Beginn gemach-
te Einschrinkung macht dabei aber deutlich, dass die Kooperation fiir die
NGOs nicht unbedingt friktionsfrei ist. Die Aussicht auf einen »enorm hohen
impact« legimitiert diese Strategie im Sinne der Zielsetzung, moglichst viele
Menschen zur Reduktion (im Gegensatz zur strikten Ablehnung) von Fleisch-
produkten zu bewegen. Die Widerspriichlichkeit, als vegan/vegetarische NGO
mit Fleischproduzenten zusammenzuarbeiten, ist de*r Vertreter*in der NGO
bewusst:

B: Da sind wir uns bewusst, dass wir da halt aufpassen miissen, mit welchen
Firmen wir zusammenarbeiten. [..] Also es wird dann immer sehr gut aus-
gelotet, in welchen Bereichen wir zum Beispiel zusammenarbeiten kénnen.
(ExplnzZ\NGO_o02a: 20)

Ein*e Vertreter*in einer anderen NGO fithrt die Kooperationsstrategie wie
folgt aus:

I: Ich finde es spannend, diese Kooperationen zwischen [NGO] und den gro-
Ren Fleischkonzernen, wie [Fleischproduzent A] oder eben [Fleischprodu-
zent B]. Kénnen Sie da nochmal dariber ein bisschen erzéhlen, wie das zu-
stande gekommen ist? Und wie das abgelaufen ist?

B:Ja. Alsoich glaube, ein ganz grofler Aspekt davon ist, dass wir praktikabel
sind, was unsere Arbeit angeht. Und auch einfach, natirlich auf der einen
Seite beflirworten wir Menschen, die also in ihrem Alltag nachhaltige Unter-
nehmen unterstiitzen, die regional und bio sind. Aber wir sind ja Realisten.
Und wirwissen, dass letztendlich die grofien Konzerne die Produktpalette in

14.02.2028, 08:00:08.

149


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Erndhrungskulturen und Geschlecht

den Supermarkten mitgestalten. Und dass die letztendlich ja auch die Mog-
lichkeit haben, wirklich grofRe Bereiche in so einem Regal — ich meine, das
sieht man ja manchmal: Einfach wie viel Platz die einnehmen kénnen. Was
letztendlich ja nicht nur dem geschuldet ist, dass die Leute so viel kaufen.
Sondern, dass es auch eingekauft wird. Und wir wissen, dass auf der anderen
Seite Leute — das konnen wir ja selber bei uns beobachten — eher zu einem
Produkt greifen, was sie schon kennen. Oder von einer Firma, die sie jetzt
schon kennen. Also auch ich wiirde dann eher bei einem neuen Produkt, bei
einer Marke, wo ich schon gute Erfahrungen gemacht habe, zugreifen, als
bei was vollig Unbekanntem. Und wir wissen, dass das so ist. Und deswegen
befiirworten wir es auch, wenn solche Firmen den Weg gehen und vegane
Produkte auf den Markt bringen. (ExpInt\NGO_03: 15-6)

In dieser Sequenz wird die Zusammenarbeit ebenfalls mit dem Vertrauen der
Konsument®innen in die Marke der Fleischproduzenten begriindet. Dadurch,
dass diese Konzerne in den Supermirkten bereits etabliert sind, seien sie mit
einer gewissen Marktmacht (woraus eben der oben benannte impact resultie-
re) ausgestattet. Damit ist die Annahme verbunden, dass Personen, die eine
fleischfreie Alternative probieren wollten, auf die Fleischmarke zuriickgreifen
wiirden, mit der sie bereits gute Erfahrungen gemacht hitten. Die in der vo-
rigen Interviewsequenz dargestellten Widerspriiche in der Zusammenarbeit
zwischen den NGOs und der Fleischindustrie werden in dieser Darstellung
mit der Positionierung als »Realisten«, die »praktikabel« agieren wiirden, auf-
gelost.

Diese Positionierung der Arbeit der NGOs, die sich in der Zusammenar-
beit mit Fleischproduzent®innen zeigt, entspricht damit als organisationale
Praxis der symbolischen sEntideologisierung« der veganen Lebensmittel, wo-
mit sich diese Akteur*innen in der Praxis von radikaleren Akteur*innen ab-
grenzen. Allerdings findet kein vollstindiger Bruch mit der »Ideologie« statt,
vielmehr — so wird es dann weiter dargestellt — wird in einem persénlichen
Treffen erortert, ob »wirklich« etwas dahinterstehe und die Fleischproduzen-
ten »wirklich« ihre Produktion langfristig andern wollen wiirden. Ausgehend
von dieser organisationalen Zusammenarbeit soll nun der Fokus darauf ge-
legt werden, wie die Flexitarier*innen in diesen Kooperationspraxen hervor-
gebracht werden und was diese gemeinsame Zielgruppe auszeichnet.

14.02.2028, 08:00:08.



https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

5.3.3 Flexitarier*innen, Fleisch und Fleischalternativen

Die Kategorie der »Flexitarier*innen« zeichnet sich dadurch aus, dass die-
se Konsument*innen Fleisch konsumieren, diesen Konsum aber »reduzie-
ren« (wollen). Im Folgenden wird nachgezeichnet, wie zentral diese Konsu-
ment*innenkategorie fiir das Marketing von Fleischalternativen ist. Es geht
hier demnach um eine Analyse der Positionierung dieser Kategorie aus der
Sicht der Produzent*innen und der NGOs; es stehen also nicht die Selbst-
definitionen von »Flexitarier*innen« im Fokus. Damit widme ich mich nun
der Frage, in welcher Beziehung Fleischalternativprodukte und die Flexitari-
er*innen stehen, das heifdt, wie diese zusammengebracht werden sollen.
Ein besonders typisches Beispiel ist der Stand des Produzenten »The Ve-
getarian Butcher« auf der »ANUGA«. Der Stand kann zunichst nur mittels
einer Suche durch die Messe-App als Produzent fiir vegane Lebensmittel aus-
gemacht und gefunden werden, denn dieser Stand ist zwar in der Katego-
rie der veganen Lebensmittel ausgewiesen, aber in einer der Hallen, die the-
matisch auf Fleischprodukte ausgerichtet sind, platziert. Auf Nachfrage, ob
es Absicht sei, dass ihr Stand in einer »Fleischhalle« ist und nicht in der
»Bio-Halle«, in der andere Produzent*innen von Fleischalternativen anzu-
treffen sind, antwortet mir ein*e Vertreter*in der Firma: »Yes! We are ai-
ming for the Flexitarians!/« (ANUGA\Protokoll: 32) Der »Vegetarian Butcher«
erwartet also flexitarische Kund*innen in einer Messehalle, in der ansons-
ten ausschlieflich Fleischproduzent®innen vertreten sind. Flexitarier*innen
werden, so lisst sich daraus schliefSen, von dieser Firma in erster Linie mit
Fleisch assoziiert, wenn sie fiir Fleischalternativen angesprochen werden sol-
len. Der Stand ist in der Asthetik einer Schlachterei gestaltet; auf den Winden
in Kacheloptik sind Gefliigel, Rinder und Schweine abgebildet. Neben dem
Firmennamen, der zwar explizit auf den Vegetarismus anspricht, sind dar-
iber hinaus in den Prospekten mehrere Beziige auf das Schlachten sichtbar:
Ein Mann ist abgebildet, der mit einem Schlachtermesser Karotten schneidet
und es sieht so aus, als wiirden diese bluten. In der Darstellung wird also eine
vergleichbare Symbolik gewihlt, die auch oft in der Prisentation von Fleisch-
produkten anzutreffen ist, zu der hier eine ironische Distanz aufgebaut wird.
Der symbolische Bezugspunkt fiir diese Fleischalternative ist das vermeintli-
che »Original«. Die hergestellte Ndhe geht so weit, dass damit geworben wird,
dass die Produkte der Firma angeblich oft mit >richtigem« Fleisch verwech-
selt wiirden. Ein kleiner Flyer der gleichen Firma, auf dem im Stil der soer-
Jahre ein Mann vor seinem Teller abgebildet ist, steht: »Betray your Partner

14.02.2028, 08:00:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Erndhrungskulturen und Geschlecht

at least once a weak« (FeldMat\VegetarianButcher_Flyer: 1). Diese Werbung
rahmt das Fleischimitat als »Betrug« am (Ehe-)Mann, der eigentlich richti-
ges Fleisch erwartet, und dem von eine*r Partner*in eine Fleischalternative
vorgesetzt wird, ohne dass er es merkt. Dies verweist nicht nur symbolisch
auf eine traditionelle Aufteilung der Hausarbeit und der mannlichen Kon-
notation mit Tierfleisch, sondern in diesem Fall auch darauf, dass von dem
Produzenten nicht erwartet wird, dass die Konsument*innen sich vegan oder
vegetarisch erndhren, sondern dass diese in erster Linie Fleisch konsumieren
und das auch wollen. Flexitarier*innen werden so angesprochen, als wiitrden
sie sechtes« Fleisch wollen und dieser Wunsch kénne auch durch die angebo-
tene Fleischalternative erfiillt werden.

Eine in der Entwicklung von Fleischalternativen titige Person schil-
dert mir ihre Annahmen tiber die »Flexitarier*innen« und macht fiir deren
Wunsch nach Fleischalternativen vor allem den Aspekt des Geschmacks
verantwortlich:

B: Diese Gruppe von Flexitariern ist in den letzten Jahren stark wachsend.
Also nicht der Vegetarier, oder der Veganer. Diese Gruppen sind gar nicht
wachsend. Ja, sondern auch der, sage ich mal der [Fleischproduzent A], mit
seinen Produkten, spricht genau diese Leute an, die sagen: >Okay, ich will
mich fleischmaRig weniger damit erndhren. Aber ich will trotzdem die glei-
che Textur, den gleichen Geschmack und das gleiche Empfinden. Namlich,
es muss gut schmecken. (ExpInt\Prod_o1: 2)

Diesen Darstellungen zufolge orientiert sich diese Gruppe am Fleisch und die
Alternativen sollten dessen kulinarischen Eigenschaften méglichst nahekom-
men. Dies entspreche dem gewohnten Geschmack dieser Gruppe und mache
den guten Geschmack aus. Es wird hier also hervorgehoben, dass es fiir die
»Flexitarier*innen« wichtig sei, dass das Gegessene auf einer affektiven Ebene
das Gleiche auslose. Die Produktentwicklung versuche dementsprechend ein
Produkt zu entwickeln, das Fleisch in Textur und Geschmack moglichst nahe-
komme. Neben dieser auf das Sensorische und Affektive, also auf Geschmack
und Textur® zielenden Beschreibung der Wiinsche der Flexitarier*innen las-
sen sich auch Beziige zu naturwissenschaftlich geprigtem ernihrungswis-
senschaftlichem Wissen erkennen. Diese Verbindung wird in folgendem Text

5 Den Materialisierungsprozessen, die mit dem Bezug auf Geschmack und Textur ver-
bunden sind, widme ich mich in 6.2 und 6.4. Dort werde ich diese Hervorbringung als
kulinarische Materialisierung bezeichnen.

14.02.2028, 08:00:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

aus einer Broschiire des Fleischproduzenten »Landhof« zu der von dieser Fir-
ma hergestellten Fleischalternative »Die OHNE« gezogen:

Immer mehr Menschen achten auf ihre Erndhrung und wollen verstarkt
oder vollstindig auf Wurstprodukte verzichten. Der Gusto auf Wurst und
der Wunsch sich proteinreich zu erndhren aber bleibt. Genau fir diese
Flexitarier und Vegetarier haben wir »die OHNE« entwickelt. »Die OHNE«
ist die erste Wurst ohne Fleisch, die nicht nur aussieht wie der beliebte
Klassiker, sondern auch genauso schmeckt. (FeldMat\DieOhne_Unglaublich
aber Wurst: 2)

Wahrend am Ende dieses Werbetextes auch die kulinarischen Eigenschaf-
ten betont werden und auch hier eine unmittelbare Nihe und Ahnlichkeit
der Fleischalternative zum Fleisch beschrieben wird, geht es am Anfang auch
um etwas anderes, nimlich um Protein. Es werden in diesem Textauszug zu-
nichst Kérper und Lebensmittel in einer bestimmten Beziehung zueinander
gedacht. In dieser Gegeniiberstellung findet sich eine Unterscheidung von
Korper und Geist, die zwischen einem »Gusto« als korperlicher Dimension
und dem »Achten« auf die eigene Ernihrung als kognitiver Dimension diffe-
renziert. Diese zwei Dimensionen stehen in dieser Darstellung in einem kom-
plementiren Verhiltnis. Das Verlangen bzw. der Wunsch nach Wurst wird im
Korper lokalisiert und mit dem Wunsch nach Protein zusammengebracht.
Der Korper will nicht einfach nur das Lebensmittel »Wurst«, sondern es be-
steht der Wunsch, sich »proteinreich« zu ernihren, wofiir dann die Wurst ein
Mittel ist: Wurst ist eine Proteinquelle. Mit dem Begriff der Proteine wird hier
neben dem Korper und der Wurst also eine dritte Entitit ins Spiel gebracht,
die dafiir verantwortlich ist, dass Akteur*innen Wurst konsumieren méch-
ten. Durch eine Molekularisierung, also der Zerlegung des Lebensmittels in
seine biochemischen Bestandteile, wird der Makronihrstoff Protein als ein
Nihrstoff, der sowohl in Fleisch als auch in der Fleischalternative vorhanden
ist, produziert.® Damit sind zwei diskursive Strategien verbunden: Erstens
liegt damit ein weiterer Bezug auf naturwissenschaftliches Wissen vor. Zwei-
tens werden Fleischwurst und die fleischfreie Alternative durch den Bezug auf
ihren Proteingehalt zu vergleichbaren und schlussendlich austauschbaren Le-
bensmitteln. Fleisch und Fleischalternativen versprechen, den flexitarischen

6 Dieser Art der Materialisierung von Lebensmitteln werde ich mich als nutritionale Ma-
terialisierung in 6.1 widmen.

14.02.2028, 08:00:08.

153


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Erndhrungskulturen und Geschlecht

Konsument“innen sowohl in Bezug auf Geschmack und Textur als auch in
Bezug auf die Nihrstoftversorgung ein nahezu gleiches Essen zu liefern.

5.3.4 Zwischenbetrachtung: Flexitarismus und vegane Lebensmittel

Fiir vegane Fleischalternativen sind Veganer*innen nicht die primire Ziel-
gruppe. Vielmehr ist die Kategorie der »Flexitarier*innen« das zentrale Kon-
sument”innensegment. Diese Kategorie ist vor allem durch ihre Unschir-
fe charakrterisiert: Flexitarisch erndhrt sich prinzipiell jede*r, di*er weniger
Fleisch isst. Worin genau das Weniger besteht, wird nicht bestimmt. Diese
Offenheit und Vagheit ist eine zentrale Eigenschaft dieser Kategorie, die sich
allerdings in anderer Hinsicht dennoch genauer beschreiben lisst. Denn als
zentrale Bausteine des Flexitarismus konnen die Normalisierung und Ent-
ideologisierung veganer bzw. dann auch »plant based« oder »rein pflanzli-
cher« Lebensmittel bestimmt werden. Beides wird durch eine materiell-dis-
kursive Strategie der materiellen Ahnlichkeit, die sowohl in den Nihrstoffen
als auch in Geschmack und Textur begriindet liegt, erreicht. Die Entideologi-
sierung ermoglicht auch, dass es zu Kooperationen zwischen Fleischprodu-
zent*innen und vegan/vegetarischen NGOs kommt, die sich als >pragmatisch¢
bezeichnen.

Die Kategorie der Flexitarier*innen ist als Marketingkategorie so aus-
gerichtet, moglichst viele Menschen zu erreichen, und zeichnet sich als
Erndhrungsstil gerade dadurch aus, keine strikte Abgrenzung zum Kar-
nismus darzustellen. Vielmehr werden klare Grenzen zu als »Ideologie«
abgewerteten Ernihrungsstilen, wie dem Veganismus, gezogen. An dieser
Konstellation lassen sich hier zusammenfassend einige Schliisse iitber den
Ernihrungsdiskurs ziehen. In Bezug auf die Abwertung des Veganismus als
»ideologisch« sehe ich einige Analogien zum Korper/Geist-Dualismus, den
ich am Beispiel der Fleischalternative von »Landhof« diskutiert habe und der
auch in der Interviewsequenz mit dem Konsumenten angeklungen ist, der
seinen veganen Ernihrungsstil mit gesundheitlichen Motiven begriindete:
Es erscheint in diesen Auflerungen weniger notwendig, die Ernihrung
aufgrund politischer oder ethischer, also kognitiver und rationaler Uberle-
gungen zu indern. Vielmehr misse die Ernihrung in zweifacher Hinsicht
korperlichen Anforderungen geniigen: Sie miisse einerseits an die affektive
Dimension des geschmacklich Gewohnten anschliefien und andererseits
den Korper mit den notwendigen Nihrstoffen versorgen und dariiber auf
ernihrungswissenschaftliches Wissen verweisen. Essen miisse einerseits

14.02.2028, 08:00:08.


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ernédhrungsstil Veganismus & vegane Lebensmittel

den Koérper versorgen und geschmacklich den Appetit befriedigen, also
den affektiv lokalisierten und wissenschaftlich bestimmten Bediirfnissen
des Korpers entsprechen und nicht rational-kognitiven Uberlegungen. Es
zeigt sich damit: Essen und Erndhrung sind kérperliche Angelegenheiten.
Deshalb kann eine auf rationalen Uberlegungen und vor allem politischen
Uberzeugungen basierend gewdhlte Ernihrungsform als weniger legitim
geltend betrachtet werden. Der Flexitarismus verspricht dagegen, sowohl die
korperlichen Bediirfnisse als auch das Wissen itber die negativ verstandenen
Aspekte (seien diese gesundheitlich oder ethisch) des Fleischkonsums positiv
beeinflussen zu konnen.

5.4 Zwischenfazit: Flexibilisierung, Normalisierung
und Wissenschaftlichkeit

In diesem Kapitel habe ich die Strategien analysiert, mit denen vegane Ernih-
rungsstile einerseits und vegane Lebensmittel andererseits erndhrungskultu-
rell positioniert werden. Ich betrachte die hier analysierten materiell-diskur-
siven Praktiken als Einsdtze im Kampf um ernihrungskulturelle Hegemonie.
Das Ergebnis der Analyse sind aufschlussreiche Einsichten in das Verhaltnis
von Veganismus und Karnismus. Es ist anzunehmen, dass mit dem Erfolg
dieser Strategie, dem Veggie-Boom und der in den letzten zehn Jahren ange-
stofRenen Bewegungen in dem Verhiltnis zwischen Veganismus und Karnis-
mus bzw. Fleisch und Fleischalternativen die vegane Ernihrung eine stirkere
erndhrungskulturelle Positionierung erreichen konnte. In diesem Zwischen-
fazit werde ich die wesentlichen Aspekte herausgreifen und die Fiden der
Analyse vorliufig zusammenziehen.

Vegane Erndhrung wird im Verhiltnis zu einer als »normal< angesehenen
omnivoren Ernihrung positioniert. Die Analyse der materiell-diskursiven
Praktiken legt einige Konturen gegenwirtiger ernihrungskultureller Kimpfe
um Hegemonie frei. Als erster Befund kann die Normalisierung veganer
Ernihrung als ein wichtiges Ziel betrachtet werden. Dies deutet darauf hin,
dass das Verfolgen einer normalen, d.h. nicht als (grobe) Abweichung wahr-
genommenen Erndhrungsweise angestrebt wird und nicht so sehr der Status
eines Avantgardismus im Vordergrund steht (auch wenn dieser natiirlich
vorkommt). Ernihrungskulturelle Passung erscheint damit ein wichtiges
Kriterium zu sein.

14.02.2028, 08:00:08.

155


https://doi.org/10.14361/9783839462461-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

