ozialtheorie

JANINE BOCKELMANN,
CraAas MorRGENROTH (Hg.)

Politik der
Gemeinschaft

Zur Konstitutiam
des Politischen

in der Gegenwart

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Janine Bockelmann, Claas Morgenroth (Hg.)
Politik der Gemeinschaft

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, O1:



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JANINE BOCKELMANN, Craas MoRGENROTH (Ha.)

Politik der Gemeinschaft

Zur Konstitution des Politischen in der Gegenwart

[transcript]

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

© 2008 transcript Verlag, Bielefeld

@ @ @ @ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Janine Bockelmann, Claas Morgenroth
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

ISBN 978-3-89942-787-5

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem
Zellstoff.

Besuchen Sie uns im Internet: hitp://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren
an unter: info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Vorbemerkung

Einleitung. Zur Politik der Gemeinschaft

CLAAS MORGENROTH

Der Tod der Gemeinschaft: Nietzsche und
Hobbes

28

LEANDER SCHOLZ

Communitas — Immunitas — Bios: Roberto
Espositos Politik der Gemeinschaft

49

ROBIN CELIKATES

Politik der Volks-Gemeinschaft:
Nationalsozialismus als moderne Gnosis

68

REINHARD SONNENSCHMIDT

Wie viel Gemeinwohl braucht die Republik?
Uberlegungen zu neuen Varianten des
Republikanismus jenseits von substantieller
Gemeinschaft und Tugend

87

ANDREAS NIEDERBERGER

Eine »undarstellbare« globale
Gemeinschaft? Reflexionen iiber Nancy

106

FRED DALLMAYR

Die politische Ontologie der Gemeinschaft.
Politik und Philosophismus bei Jean-Luc Nancy

133

OLIVER MARCHART

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Praktische Negation« und »Kontingenz mit
Wurzeln«. Gemeinschaft bei John Holloway
und Zygmunt Bauman:

Die globalisierungskritische Bewegung als Wir

und Neotribe 157
JENS KASTNER

Deutschlandbilder 177
NIELS WERBER

Eine Ubung in Orthodoxie. Mitteilungen iiber

Leben und Werk Michail Lifschitz’ 197
FELIX KLOPOTEK

Autorenverzeichnis 217

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORBEMERKUNG

Grundlage des vorliegenden Bandes ist die an der Heinrich-Heine-Uni-
versitit Diisseldorf durchgefiihrte und von Studierenden und Promoven-
den organisierte Vorlesungsreihe Politik der Gemeinschaft. Vortrdige zur
politischen Philosophie aus dem Wintersemester 2006/2007. Sie hat eine
langere und durchaus studentisch bewegte Vorgeschichte, die nicht nur
eine weitere Vorlesungsreihe umfasst (Subjekte zu verkaufen. Okonomie
— Kultur — Gouvernementalitit, Sommersemester 2006), sondern auch
auf verschiedene philosophische Lesekreise zu Autoren wie Michel
Foucault, Karl Marx oder Giorgio Agamben zuriickgeht.

Der zeitliche Ursprung dieses Bandes liegt damit irgendwo am Beginn
des Jahrtausends und dort wiederum in dem wachsenden Bediirfnis, dem
durch den Lehrplan der geisteswissenschaftlichen Fiacher vorgegebenen
eklatanten Mangel an politischer Philosophie und Theorie entgegenzu-
treten. Anders als in so manch anderer Initiative fanden genug zdhe
Geister zusammen, die der Depolitisierung des studentischen Alltags
tiber Jahre trotzten. Die im Zuge des Bologna-Prozesses vorangetriebene
Okonomisierung der Universitit tat ihr Ubriges, um nicht von der Idee
lassen zu konnen, das viel umkadmpfte allgemeinpolitische Mandat des
ASTA sei im Grunde und vor allem ein Mandat der Studierenden. So
brachte es die selbstverstiandlich interdisziplindr zusammengesetzte und
unter dem Dach der Fachschaft Philosophie agierende Arbeitsgruppe
fertig, innerhalb eines Jahres zwei Vorlesungsreihen mit zusammen 26
Vortragen zu organisieren. Das allein belegt, was der Institution Univer-
sitdt verloren geht, wenn sie nur auf den Arbeitsmarkt schielt und Stu-
dierende zu Kunden degradiert, statt sie als Produzenten wahrzunehmen.

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wir danken daher allen, die das Projekt initiiert, geplant und durchge-
fuhrt haben: Fiir die groBziigige finanzielle Unterstiitzung dem ASTA
der Heinrich-Heine-Universitdt Diisseldorf, der den grofiten Teil der ent-
standenen Kosten getragen hat, weiterhin der Rosa-Luxemburg Stiftung,
der Hans-Bockler-Stiftung und der Fachschaft Philosophie. Dann der
Arbeitsgruppe Politik der Gemeinschaft, in deren Namen wir das Buch
herausgeben, insbesondere Stephan Altemeier, Thorsten Engels, Christi-
an Knoche, Thorsten Koska und Frank Meier.

Diisseldorf, im Marz 2008 Die Herausgeber

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung. Zur Politik der Gemeinschaft

CLAAS MORGENROTH

»Never was the word »community< used more
indiscriminately and emptily than in the decades
when communities in the sociological sense
become hard to find in real life«.

Eric Hobsbawm: The age of Extremes

Der Begriff der Gemeinschaft steht seit einigen Jahren im Mittelpunkt
der politischen Theorie, nicht mehr nur als Gegenbegriff zu »Gesell-
schaft«, sondern auch als Chiffre und Kristallisationspunkt einer Theorie
des Politischen (vgl. Vogl 1994; Marchart 2007). Dabei tritt »Gemein-
schaft«, um eine allgemein anzutreffende Beobachtung zuzuspitzen,
dann auf, wenn fiir die Verschiebungen, Neuerungen, Terrainzugewinne
und -verluste, die das politische Feld der Spatmoderne als einen selbstre-
flexiven und von Auseinandersetzungen geprigten Ort ausweisen, ein
Ausdruck gesucht wird, der das problematische Gefiige zwischen Indi-
viduum und Allgemeinheit in einem anderen, vielleicht neuen Licht auf-
scheinen ldsst. Im Zuge dieser Neubewertung der Politik erweist sich
»Gemeinschaft« als produktiver Integrations- und Dissoziationsbegriff,
der das Subjektverstindnis der politischen Philosophie auf die Probe
stellt und dabei zu einem Schliisselbegriff heutiger Gesellschaftstheorie
avanciert. Das ist angesichts seiner weit verzweigten Geschichte und
seines chamdleonartigen Auftretens alles andere als selbstverstandlich.
So liegt neben dem zweifellos vorhandenen gegenwartsdiagnostischen
Potenzial der besondere wie prekdre Reiz von »Gemeinschaft« in der

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

theoretischen Reichweite und facettenreichen Begriffsgeschichte, die
von Platons Ideenlehre, Aristoteles’ polis-Konzeption, urchristlichen
Glaubensgemeinschaften bis zu Ferdinand Tonnies’ Polarisierung von
Gemeinschaft und Gesellschaft reicht, schlie3lich ins Zentrum organi-
zistischer und rassistischer Gesellschaftskonzeptionen des 20. Jahrhun-
derts riickt, um dann eine tiberraschende Wende durch den — im weites-
ten Sinne — franzosischen Post-Strukturalismus zu erfahren (vgl. Riedel
1974 und 1975; einen anderen Ansatz wihlt Opielka 2004).

»Gemeinschaft«, so konnte man sagen, wird zur Inkarnation eines
leeren Begriffs, der positiv wie negativ jeder Theorie-Politik seinen
Dienst erweist. Aus diesem Grund spielt die Instrumentalisierung von
Gemeinschaft jenseits des ideengeschichtlichen Rahmens in der Alltags-
und politischen Semantik eine besondere Rolle als ethnische und religiose
Gemeinschaft, Rechte-, Werte- oder Solidargemeinschaft, europiische
Gemeinschaft, Weltgemeinschaft oder kosmologische Gemeinschaft. In
diesen Verbindungen verengt sich der Begriff der Gemeinschaft meist
auf den bei Ferdinand Tonnies prignant wie prominent vorgetragenen
Gegensatz zu Gesellschaft (vgl. Ténnies 1991), der zum Ausdruck brin-
gen soll, dass jede wirkliche Gemeinschaft tiber die zweckmiBige, auf
Zeit gestellte Zusammenkunft der Gesellschaft hinauszugehen bean-
sprucht und in ihren Grundfesten auf einer quasi-metaphysischen oder
zumindest fest moralischen Ubereinkunft beruht. Die ethnisch motivier-
ten Autonomiebestrebungen im ehemaligen Jugoslawien sind nur ein
Beispiel fiir die anhaltend politische Macht, die aus diesem Verstindnis
von »Gemeinschaft«, wie imaginir sie auch immer sein mag, hervorge-
hen kann (vgl. Anderson 1991).

Die identititslogische und anti-gesellschaftliche Variante des Ge-
meinschaftsbegriffs fithrt zuriick auf den Beginn der modernen politi-
schen Philosophie, genauer auf Hobbes’ Versuch, die Gemeinschaft aus-
zuschalten, um das freie Individuum in den Stand des Naturrechts zu
setzen. Leander Scholz bringt diesen entscheidenden Einsatz der Politik
der Gemeinschaft in seinem Beitrag Der Tod der Gemeinschafi: Nietz-
sche und Hobbes auf den Satz. » Ausgangspunkt und Zielpunkt der mo-
dernen Politik von Hobbes bis Marx ist nicht die Gemeinschaft als Ge-
meinschaft, sondern die Individualitit des Individuums, die auch dann
noch im Mittelpunkt steht, wenn es darum geht, das Denken der Ge-
meinschaft gegen diese Politik wieder ins Spiel zu bringen, mit dem
Ziel, die Individualitit des Individuums zu steigern.« Und: »In dieser
Hinsicht kann man sagen, dass die moderne politische Philosophie im
Anschluss an Hobbes nichts anderes getan hat, als den Tod der Gemein-
schaft zu denken.« So vermeintlich entleert der Begriff der Gemein-
schaft angesichts der Fiille seiner Verwendungen und -windungen also

10

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ist, seine anhaltende Bedeutung wichst ihm ungebrochen zu, weil Ge-
meinschaft als etwas gedacht wird, das ausgeschlossen werden oder —
um das genaue Gegenstiick heranzuziehen — im Zeichen des unwieder-
bringlichen Verlusts wieder hergestellt werden muss. »Krise< und »Ge-
meinschaft¢, so Reinhart Sonnenschmidt in seiner gnostischen Lektiire
der nationalsozialistischen Politik der Volks-Gemeinschaft, bilden ein
unseliges Paar, das im Streben nach Erlosung alles mit sich reifit. Der
Nationalsozialismus als moderne Gnosis stellt dabei nur die »morderi-
sche Konsequenz« dar, die dem identitdtslogischen Denken der Gemein-
schaft inne wohnt."

Diese Macht der Gemeinschaft 6ffnet den Blick fiir das semantische
Feld, das um den Pol der Gemeinschaft herum entsteht und zu dem Beg-
riffe wie Solidaritét, Individualitdt und Kollektivitit so gut gehdren wie
Nation oder Kosmopolitismus. Eric Hobsbawm ist zuzustimmen, wenn
er der Rede iiber Gemeinschaft attestiert, sie entleere sich zusehends,
weil ihr im wirklichen Leben nichts mehr entspricht. Doch es mangelt
ihr nicht nur am fehlenden Signifikat. Der Entleerung korrespondiert ei-
ne zunchmende Politisierung, die im doppelten Sinne eine Politik der
Gemeinschaft hervorbringt. Der erste Sinn betrifft die (theorie-
)politische Variante, die mit Hilfe von »Gemeinschaft« und »Gemein-
schaften« bestimmte Ziele verfolgt. Dazu sind, um ein Beispiel zu nen-
nen, die von Georges Bataille bis zu Jean-Luc Nancy und Maurice Blan-
chot reichenden Refigurationen des Gemeinschaftsbegriffs zu zéhlen
(vgl. Bataille 2005; Nancy 1988; Blanchot 2007), sprich die Subversion
und Dekonstruktion des Denkens der Gemeinschaft, die konzeptionell
bis zu den mobilen Formen der Multitude reichen (Negri/Hardt 2004).
Die zweite Variante betrifft die spezifische Politik, die aus Gemein-
schaft(en) hervorgeht. Man denke an die Politik verschiedener Gruppie-
rungen, etwa an Nicht-Regierungs-Organisationen oder die Zapatistas,
die unter je verschiedenen Vorzeichen und Motiven Gemeinschaften

1 Vgl dazu auch den Versuch einer Restitution von Gemeinschaft durch
Max Scheler in Vom Umsturz der Werte. Dort heifit es u.a.: »Unter der
Herrschaft des Solidaritétsprinzips fiihlt und weif} jeder die Gemeinschaft
als Ganzes sich innewohnend und fiihlt sein Blut als Teil des in ihr krei-
senden Blutes, seine Werte als Bestandteile der im Geiste der Gemein-
schaft gegenwirtigen Werte. [...] das Individuum ist Organ der Gemein-
schaft und zugleich ihr Représentant, und ihre Ehre ist seine Ehre.« Ent-
sprechend negativ zeichnet Scheler die Gesellschaft, »die willkiirliche,
kiinstliche, auf Versprechen und Vertrag beruhende Menschenverkniip-
fung [...] der Rest, der Abfall [...], der sich bei den inneren Zersetzungs-
prozessen der Gemeinschaften ergibt« (Scheler 1955: 140; vgl. auch Rie-
del 1974 und 1975).

11

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

bilden, die mehr sind als ein Korrektiv der herrschenden Macht und ei-
nen eigenen Begriff des Politischen entwickeln oder herausfordern.

Die begriffliche Aneignung der Neuen Sozialen Bewegungen mit
Hilfe von »Gemeinschaft» birgt einige Probleme. Sie bringt zwar die
kollektivierende Kraft zum Ausdruck, die in den Befreiungsbewegungen
zum Ausdruck kommt — die Zapatistas bilden hier das prominente Bei-
spiel —, aber sie verzerrt auch den spezifisch sozial-historischen und so-
ziobkonomischen Rahmen, der die indigene Revolte erst verstidndlich
macht und der es nicht erlaubt, ihr revolutiondres Konzept per se zu uni-
versalisieren. Und doch zeigt selbst die neoromantische Lesart des zapa-
tistischen Projekts, wie sie gerade in Westeuropa anzutreffen ist, die
doppelte Attraktion von realen und begrifflichen Gemeinschaften: Ge-
meinschaften sind nicht nur kontingent und partikular, sie streben zu-
gleich nach Notwendigkeit und Kollektivitdt. Die Untiefen dieser dop-
pelten Verfassung von Gemeinschaft lotet Jens Kastner in seinem Bei-
trag »Praktische Negation« und »Kontingenz mit Wurzeln«. Gemein-
schaft bei John Holloway und Zygmunt Bauman aus, indem er Zygmunt
Baumans schillerndes Konzept der »Neotribes» John Holloways Theorie
des »Wir» gegentiberstellt und kritisch zur globalisierungskritischen re-
spektive altermondialistischen Bewegung in Beziehung setzt. Am Bei-
spiel dieses Dreiecks kommt er zum Schluss, dass jede Bewegungsform,
die fiir sich das Attribut »gemeinschaftlich« beansprucht, sei sie nun
praktisch oder theoretisch, antiessentialistisch bzw. besser: konstitutiv
»offen» gedacht werden muss. In diesem Sinne kommen Bauman und
Holloway trotz aller Unterschiede darin iiberein, dass dem Begriff der
Gemeinschaft seine klassifikatorische Verwendung entzogen werden
muss. Die aus dieser Entwendung resultierende Form der Gemeinschaft
mag zwar selten genug »aufblitzen, kommt dann aber ihrer eigentlichen
Bestimmung, am Grund des Politischen zu stehen, am néchsten.’

Die theoriepolitisch motivierte Refiguration und Wiederaufnahme
von »Gemeinschaft« fingt nicht nur die Evolution der Neuen Sozialen
Bewegungen auf, sondern steht in einem grofBeren theorie- wie sozialge-
schichtlichen Zusammenhang, der — wie unzureichend auch immer — als
Krise der Politik und des Politischen bezeichnet werden kann (vgl. Hen-
nis 1971; Beck 1998; Bauman 1999; Scharenberg/Schmidtke 2003, Nas-
sehi 2003, Eisenstadt 2005). Diese Krise betrifft die Beschreibungsebe-

2 Vgl an dieser Stelle Maurice Blanchot, der in Die uneingestehbare Ge-
meinschaft das Wesen der Gemeinschaft als ihre Abwesenheit beschreibt
(Blanchot 2007: 32). Gemeinschaft in diesem Sinne ist nicht nur ein kost-
bares Gut, sie ist auch duBerst selten. Zu den Momenten wahrer Gemein-
schaft zahlt Blanchot den Mai 1968 und das Begrébnis der Toten von Cha-
ronne (Blanchot 2007: 54-59).

12

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ne von Politik, sprich die begriffliche Durchdringung dessen, was Politik
ist oder sein soll, und die Realitit des politischen Feldes selbst. Der Leit-
diskurs der Gegenwart, die Sprache der Okonomie und die ihr einge-
schriebenen Fron(t)begriffe »Neoliberalismus« und »Globalisierung«
engen das traditionelle Verstidndnis von Politik immer mehr ein und ver-
lagern die Ebene der Entscheidungsfindung zunehmend in aufBerpoliti-
sche Sphiren (Thierse 1996; Rosa 2005; Holzinger 2006). Wie auch
immer das von der Politik beklagte, gleichwohl selbst hervorgebrachte
und mitunter politisch gewollte Ende der Politik zu verstehen ist, in sei-
ner Dominanz und Wirkméchtigkeit trégt dieser Diskurs wesentlich zur
Reformulierung der Politik/des Politischen in der Gegenwart bei. Sein
Gegenstiick hat die Krise des Politischen in der Unterscheidung von die
Politik/das Politische (la/le Politique) gefunden (Palonen 1985; Marchart
2007; Bedorf/Rottgers 2008), die den herrschenden Politikbegriff de-
maskiert, um seinen Kern, das Politische, freizulegen oder neu zu
bestimmen. Wie Oliver Marchart in seiner Analyse zur politischen On-
tologie der Gemeinschaft zeigt, ibernimmt Gemeinschaft fiir diese zent-
rale Differenz eine wichtige Funktion. Einmal historisch, so hat der aus-
gefeilte und gegenwirtig vielleicht prominenteste Begriff der Gemein-
schaft, vorgelegt von Jean-Luc Nancy, einen seiner Ausgangspunkte im
1980 gegriindeten Centre de recherches philosophiques sur le politique,
dem Grundstein der apostrophierten politischen Differenz. Zweitens be-
griffslogisch, denn »Gemeinschaft (als Gemeinsam-sein)«, so Marchart,
griindet »auf der Differenz zwischen Politik und dem Politischen«, denn,
und hier zitiert er Nancy selbst: »Das Politische ist der Ort, an dem Ge-
meinschaft als solche ins Spiel gebracht wird« (Nancy 1991: xxxvii).

Die »Politik der Gemeinschaft« in ihrer doppelten Gestalt, als genitivus
subiectivus und genitivus obiectivus, fihrt zur Frage nach dem Stand-
punkt politischer Theorie. In dem dafiir einschldgigen Buch The Return
of The Political fordert Chantal Mouffe die politische Theorie und das
politische Denken explizit heraus, indem sie die Krise des Politischen
auf die Blindheit der neuen Weltordnung und ihrer liberalen Theoretiker
zuriickfithrt und das Politische demokratietheoretisch in den Gemein-
schaftsdiskurs einbindet. Thre radikaldemokratische Position lédsst sich
dabei auf die vielfach wie gut dokumentierte Auseinandersetzung zwi-
schen Kommunitarismus und Liberalismus hin verallgemeinern, denn
die hat gezeigt, dass die Frage der Gemeinschaft im Wesentlichen eine
demokratietheoretische Frage ist (vgl. Honneth: 1993), die sich damit

13

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

auseinandersetzen muss, was Demokratie gegenwirtig darstellt, ist oder
sein soll. Der zur Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte parallel auf-
tretende Diskurs der Gemeinschaft richtete und richtet sich insbesondere
gegen die Anspriiche einer posthistorischen, liberal-6konomischen Ge-
sellschaftstheorie, deren nach 1989 auftretende Konjunktur nicht nur die
politischen Debatten bewegte, sondern auch die politische Praxis neoli-
beral gesundschrumpfte. »Not long ago«, so Mouffe,

»we were being told, to the accompaniment of much fanfare, that liberal de-
mocracy had won and that history had ended. [...] Instead of the heralded
»New World Orders, the victory of universal values, and the generalization of
»post-conventional¢ identities, we are witnessing an explosion of particular-
isms and an increasing challenge to Western universalism« (Mouffe 1993: 1).

Moulffes kritische Invektive gegen den Liberalismus, der, ihrer Auffas-
sung nach, den fundamentalen Bruch in der Geschichte, der sich mit
1989 ergeben hat, wahlweise als logische Konsequenz oder Verzoge-
rung im kontinuierlich aufzufassenden Fortschreiten der liberalen De-
mokratie deutet, miindet im Vorwurf der Ignoranz. Sie folge der »impo-
tence of most political theorists in the current situation — an impotence
that, at a time of profound political change, could have devastating con-
sequences for democratic politics«. Der Grund fiir die Unzulénglichkei-
ten gegenwartiger politischer Theorie und Philosophie sei im blinden
Vertrauen auf jrationalistische, universalisierte und individualisierte«
Konzeptionen des Politischen zu suchen, weshalb es an der »constitutive
role of antagonism in social life« fehle, die féilschlicherweise gleich mit
dem Marxismus verabschiedet worden sei (Mouffe 1993: 2). In agonaler
Gestalt finde das Politische aber neues Gehor im Konzept der Gemein-
schaft, das die Demokratie, wie sie heute gedacht und geschaffen wer-
den soll, wieder zu einem ernsthaft zu diskutierenden Ziel politischer
Praxis mache (vgl. Mouffe 2006 und 2007).

Interessanterweise hat auch Charles Taylor, einer der prominentesten
Vertreter des Kommunitarismus, in Absehung aller theoretischen und
politischen Unterschiede auf diesen Punkt immer wieder hingewiesen,
gerade weil Demokratie zu einem Label verkommen ist, das jeder politi-
schen Organisationsform die Legitimitét sichert, die sie zum Machter-
halt benétigt. Der »Demokratisierungsdruck« der Gegenwart zeitige, so
Taylor, zwei Effekte (Taylor 2001: 11): 1. Der Begriff der Demokratie
wird in seiner historischen wie systematischen Dimension so weit ge-
spannt und {iberspannt, dass er droht, zu einem Behilter unterschied-
lichster Interessen zu verkommen. 2. Er avanciert iiber seine Entleerung
zu einem Kampfbegriff, der gegen sich selbst antritt, um gezielt einen

14

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

bestimmten Aspekt von Demokratie theoretisch wie praktisch durchzu-
setzen. Taylor zogert darum nicht, einen explizit normativen Begriff von
Demokratie vorzutragen. Demokratie biete »die einzige Garantie fiir
Freiheit der Person und Wahrung des Rechts [...]. Umgekehrt sind Frei-
heit der Person und Rechtsstaatlichkeit offensichtlich Bedingungen einer
echten Demokratie, d.h. einer politischen Form, unter der sich die Men-
schen unabhéngig von der herrschenden Macht organisieren konnen, um
sie abzulosen oder eine andere Politik zu erzwingen. Rechtsstaatlichkeit
und Demokratie gehdren zusammen« (Taylor 2001: 12).

Um die angefiihrte Unabhéngigkeit verwirklichen zu kénnen, sind
fur Taylor Institutionen und Verfahren notwendig, vor allem aber be-
stimmte Formen des Zusammenhalts, die das Zueinander der gesell-
schaftlichen Individuen bestimmen bzw. iiberhaupt erst ermoglichen.
Um diesen Aspekt zu verdeutlichen, setzt sich Taylor im Verlauf seiner
Argumentation strategisch von zwei, die politische Theorie und Praxis
der Gegenwart dominierenden Positionen ab. Die erste nennt er die »dko-
nomisch argumentierende[.] Demokratietheorie«, vertreten durch John
Locke, Thomas Hobbes, groBe Teile der Aufkldrung und Joseph A.
Schumpeter. Sie habe die Vorstellung geprigt, »daf3 die politische Form
der Gesellschaft ein von der Gemeinschaft in Anspruch genommenes In-
strumentarium ist, das den Zielsetzungen ihrer Mitglieder [...] unterwor-
fen ist«. Gemeinschaft, sofern man an dieser Stelle iberhaupt davon
sprechen konne, werde dann als »Resultat einer Konvergenz von indivi-
duellen Zielen« verstanden (Taylor 2001: 13). Nach Illustrationen dieser
These muss man nicht lange suchen: Die Degradierung des Wéhlers
zum Kunden ist der derzeit schirfste Ausdruck einer ckonomischen
Demokratie(theorie), die das biirgerliche Modell der engagierten Partizi-
pation ignoriert. Die zweite Position geht zuriick auf Rousseau und ver-
trete den » Anspruch der Biirger, sich selbst zu regieren [...]. Demokratie
hat [...] einen Gemeinwillen zur unabhidngigen Voraussetzung, an des-
sen Artikulierung alle partizipieren und mit dem sich alle identifizieren«
(Taylor 2001: 17). Das Prinzip des Gemeinwillens siecht Taylor in diver-
sen Protestbewegungen fortleben, deren Zustand aber stets temporér sei
und daher nicht zu einem Modell verabsolutiert werden diirfe.

Wie sieht Taylors dritter Weg aus? In Anlehnung an Tocqueville
und Arendt muss die Demokratie der Gegenwart sowohl das Konkur-
renzprinzip beherzigen als auch ein Symbol finden, auf das alle sich ei-
nigen bzw. vereinigt werden kénnen. Dieses Symbol bildet fiir Taylor
das Gesetz: »Die Gesetze, welche diese Moglichkeit fiir alle gewahrleis-
ten, spiegeln den gemeinschaftlichen Willen wider, sich gegenseitig in
dieser Moglichkeit anzuerkennen, und stellen damit ein Gemeingut von
unschétzbarem Wert dar« (Taylor 2001: 20). Die Inklusion aller qua Ge-

15

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

setz geht einher mit Taylors Fundamentalbestimmung der Demokratie:
»Demokratie hat alle einzuschlieen, ohne Ausnahme« (Taylor 2001:
21). Bis hierhin ist Taylors Programm noch mit liberalistischen Auffas-
sungen vereinbar. Denn, so lieBe sich fragen, wie viel Gemeinschaft
braucht die Demokratie im Zeichen des Gesetzes? Nicht besonders viel,
denn die Gesetze, die Gesetzgebung, das Recht fallen unter die Agide
der Gesellschaft, die in Absehung von Identititen gleiches Recht fiir alle
Mitglieder einer Gesellschaft schafft, nicht nur fiir bestimmte gemein-
schaftliche Segmente. Die kommunitaristische und — wie sich zeigen
wird — kulturalistische Hintertiir 6ffnet sich jedoch, wenn man die drei
Zusatzbedingungen einbezieht, die Taylor fiir die Gestalt der Demokra-
tie aufstellt: Das sind 1. »Einheit« beziehungsweise ein »Gefiihl von So-
lidaritét [...], das die allgemeine Verpflichtung zur Demokratie iiber-
steigt«. 2. das Prinzip der »Partizipation«: »Darunter verstehe ich Bewe-
gungen, in denen sich die Biirger selbst organisieren, um auf den politi-
schen Prozef3 einzuwirken«. 3. »Sinn fiir gegenseitigen Respekt« Taylor
2001: 21ft).

Als Vertreter eines gemiBigten Kommunitarismus respektive Re-
publikanismus (Partizipation, Tugend) bindet Taylor die individuellen
Interessen an die Interessen der Gemeinschaft (als Ensemble aller Indi-
viduen). Jeder Einzelne bedarf der Gemeinschaft, weil er nur in Gemein-
schaft und mit Hilfe von Gemeinschaft seine Interessen wahrnehmen
kann. Darum steht jede Handlung in der Pflicht, den Interessen der Ge-
meinschaft zu dienen oder zumindest nicht zu widersprechen. Das Krite-
rium fiir politisches Handeln besteht demnach darin, ob dem Interesse
der Gemeinschaft Geniige getan wird oder nicht. Das Problem dieser
Bestimmung liegt auf der Hand. Sie weill weder etwas iiber die Gestalt
der Gemeinschaft zu sagen, noch weil} sie eine addquate Antwort auf
Gemeinschaften zu geben, die (vermeintlich) kollektive Interessen tota-
lisieren und den Dissens ausschlieen. Der Prozeduralismus als eine Va-
riante des Kommunitarismus versucht zwar eine Lésung dieses Dilem-
mas anzubieten, indem er den Aushandlungsprozess zwischen individu-
ellen und allgemeinen Interessen zum Prinzip der Politik idealisiert.
Dieser aber muss stets einen Rousseauschen Willen voraussetzen oder
zumindest eine generelle Bereitschaft, an diesem Prozess teilzunehmen,
d.h. er muss begriinden, warum und wie der Prozess dauerhaft zustande
kommen und gelingen kann.

Vor diesem Problemhorizont gerit die an den Republikanismus an-
gelehnte Politik der Gemeinschaft in erhebliche Schwierigkeiten, so-
wohl in ihrer geméBigten als auch in ihrer agonalen Version, denn wer
kann ein Interesse daran haben, sich auf einen unablissig demokrati-
schen »Wettkampf« einzulassen und vor allem warum? Der Einwénde

16

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sind so viele, dass gerade Chantal Mouffes Versuch der Repolitisierung
der politischen Theorie zuweilen in ein Standpunktgerede umkippt, das
im schlechten Sinne nur performative Politik betreibt. Damit ist der Re-
publikanismus aber bei weitem nicht erledigt. Das zeigt Andreas Nie-
derberger in seiner »Verteidigung eines >kosmopolitischen Republika-
nismus««, dem er, wie skizzenhaft auch immer, die Fahigkeit zuspricht,
eine »Theorie transnationaler Demokratie zu entwickeln«. Diese Theo-
rie, so Niederbergers Vorschlag, konne ihre Bestandteile aus drei repub-
likanischen Positionen rekrutieren, die »jenseits von substantieller Ge-
meinschaft und Tugend« agieren. Dazu zihlt er zunéchst zwei Varianten
des Zivilrepublikanismus, dessen erste versucht, die liberale Gerechtig-
keitstheorie kommunitaristisch umzudeuten (dafiir steht Michael Wal-
zer), dessen zweite dem Liberalismus politizistisch begegnet (wie Chan-
tal Mouffe), indem sie die Kontingenz des Politischen ins Zentrum der
Politik stellt. Die dritte Position nimmt sich den Freiheitsbegriff vor
(Philip Pettit), um liberale< Gerechtigkeitsforderungen (wie Grund-
rechte allgemeiner, politischer oder sozialer Natur) als ermdglichende
und nicht einschrankende Implikationen eines republikanischen, d.h.
nicht individualistischen oder gar atomistischen Freiheitsbegriffs zu re-
konstruieren«. Zusammengefasst, und das verbindet den angloamerika-
nischen und den kontinentalen Gemeinschaftsdiskurs zu einer transkon-
tinentalen bzw. -nationalen Demokratietheorie, existiert die zu ermit-
telnde Freiheit »erst im gemeinschaftlich abgestimmten und regulierten
Handeln«, dessen Modus aber »der Abstimmung und der Regulation
[...] der Gemeinschaft entzogen« ist. »Es ist daher iiberzeugender«, so
Niederberger, »die Unabgeschlossenheit der Konstitution der Republik
selbst zu deren Konstitution im engeren Sinn zu machen, d.h. der Repu-
blik einzubeschreiben, dass sie durch ein Prinzip begriindet ist, ndmlich
das Prinzip der Nicht-Beherrschung, das auch auf sie selbst Anwendung
findet.«

Ein Ziel des Kommunitarismus und Republikanismus war und ist es, die
Gesellschaft gemeinschaftlich zu repolitisieren, dem Biirger entzogene
gesellschaftliche Bereiche zuriickzugewinnen, alles in allem einen star-
ken Begriff von Politik zu etablieren, der aus biirgerlichen Tugenden
schopft.’ Doch neben der kommunitaristischen und »>politizistischenc

3 Zur kommunitaristischen Politik der Gemeinschaft siehe den Eintrag
»communitarianism« von Daniel Bell in der Stanford Encyclopedia of

17

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Fluchtlinie weisen die von Taylor aufgestellten Bedingungen noch in ei-
ne andere Richtung. Sie eréffnen einen Kulturalismus, der dem Denken
der Gemeinschaft letztlich inhédrent ist. Deutlich wird das an Taylors
Versuch, das Interesse des Individuums an der Gemeinschaft zu begriin-
den. »Einheit« und »nationales Bewuftsein hiang[en] in hohem Malle
von narrativen Formen ab, die ein Gefiihl dafiir hervorbringen, von wo-
her wir kommen und wohin wir gehen« (Taylor 2001: 22).* Es ist daher
kaum verwunderlich, dass die Frage der Gemeinschaft in verwandelter
Form in den Kulturwissenschaften wiederkehrt, vor allem als Frage nach
Identitdt und Kollektivitdt, ohne allerdings den direkten Bezug zur Poli-
tik und zum Politischen zu finden oder zu suchen.

Hobsbawms Beobachtung — als Motto zitiert — trifft hier wiederum
einen wichtigen Punkt, denn die Rede von Identitdt, Kollektivitit, Ge-
meinschaft oder Gesellschaft hat einen uniibersehbar ideologischen
Kern, der das analytische Potenzial der Begriffe politisch tiberblendet,
ohne dies immer zu markieren. Das wird auf iiberraschende Weise deut-
lich, wenn man sich eine Hauptlinie der zeitgendssischen (deutschen)
Kulturwissenschaften vor Augen fiihrt, den von Aleida und Jan Ass-
mann initiierten Gedéchtnisdiskurs. Angeleitet von einer skeptischen
Sicht auf die Moderne erzéhlen ihre Publikationen die Verlustgeschichte
des Gedéchtnisses als Verlust einer bestimmten Form von (politischer)
Identitédt. Die identitétspolitische Perspektive des Gedéchtnisdiskurses
ist von Beginn an gegeben. Drei Zitate aus Jan Assmanns Initial Das
kulturelle Geddchtnis mégen das schlaglichtartig belegen. So heif3t es
zum Plan des Buches: »Die vorliegenden Studien handeln vom Zusam-
menhang der drei Themen >Erinnerung« (oder: Vergangenheitsbezug),
»Identitdt< (oder: politische Imagination) und >kulturelle Kontinuierung¢
(oder: Traditionsbildung).« Gegenstand der Studien ist die »konnektive
Struktur«, die »jede Kultur« ausbildet, d.h. die Frage, wie sich Kollekti-
ve formieren und aufrechterhalten: »Was einzelne Individuen zu einem
solchen Wir zusammenbindet, ist die konnektive Struktur eines gemein-

Philosophy, insbesondere Abschnitt 3 »The Politics of Community« (Bell
2004). Dort heifit es u.a.: »In retrospect, it seems obvious that communita-
rian critics of liberalism may have been motivated not so much by philo-
sophical concerns as by certain pressing political concerns, namely, the
negative social and psychological effects related to the atomistic tenden-
cies of modern liberal societies.« Diese Politik, Charles Taylors und Chan-
tal Mouffes Modell der Gemeinschaft belegen das, ist darum nicht auf eine
bestimmte politische Richtung, auf >links< oder >rechts< festgelegt. Vgl.
dazu auch den von Bell angefiihrten Aufsatz von Dana Milbank: »Is Bush
a Communitarian?« (Milbank 2001).

4 Zu Taylors Kulturalismus und der Kritik am >Naturalismus< des Libera-
lismus vgl. Rosa 1998.

18

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

samen Wissens und Selbstbilds, das sich zum einen auf die Bindung an
gemeinsame Regeln und Werte, zum anderen auf die Erinnerung an eine
gemeinsam bewohnte Vergangenheit stiitzt.« Die konnektive Struktur,
so ldsst sich diese Passage reformulieren, beruht also auf einer explizit
politischen Aufgabe (»Bindung an gemeinsame Regeln und Werte«) und
einer davon nicht zu trennenden kulturellen Dimension. Der Erinnerung
kommt dabei eine Schliisselfunktion zu: »Gesellschaften imaginieren
Selbstbilder und kontinuieren iiber die Generationenfolge hinweg eine
Identitit, indem sie eine Kultur der Erinnerung ausbilden« (Assmann
1999: 16f., 18). Politik ist, so lautet in Kurzform die kulturalistische
Wende des Politischen, ohne Kultur und hier wiederum ohne Erinnerung
und Gedéchtnis nicht moglich. Im »kulturellen Gedé4chtnis«, dem be-
grifflichen Zielpunkt des Assmannschen Modells, findet dieser An-
spruch sein attraktives wie weithin rezipiertes Konzentrat.
Ausgangspunkt des Assmannschen Konzeptes ist — wenn auch ver-
schiedentlich tiberarbeitet und novelliert — die Unterscheidung von Ge-
schichte und Gedichtnis, die wiederum auf Maurice Halbwachs und
Friedrich Nietzsche zuriickgeht und dort kritisch auf den Positivismus
der Geschichtswissenschaft gemiinzt war. Im Gegenlicht von Gesell-
schaft und Gemeinschaft erhilt diese Leitdifferenz des Gedéchtnisdis-
kurses den sozialphilosophischen Schlagschatten, der dem Gedéchtnis-
modell Aleida und Jan Assmanns zugrunde liegt, aber nicht ausformu-
liert wird. Eine kleine Ubung moge dies verdeutlichen: Schreibt man
»Geschichte« unter »Gesellschaft« und »Gedachtnis< unter >Gemeinschaft«
wird deutlich, dass sich die zusammengetragenen Préidikate auf bemer-
kenswerte Weise dhneln. Sowohl unter Gemeinschaft als auch unter Ge-
ddchtnis wird ein Gut verstanden, das dem Modernismus der Gesell-
schaft und der Geschichte widersteht, weil es den Menschen Zusam-
menhalt bietet, Identitdt und Kollektivitit, weil es »echt« ist, »natiirlich¢
und vielleicht sogar >wahr« im Sinne einer Anthropologie des Gedécht-
nisses.” Wie oben vorgefiihrt, steht zwar die konnektive Struktur der Ge-
sellschaft im Mittelpunkt der Gedéchtnisforschung, ihre Gestalt aber
wird aus der Welt des Politischen in die Welt der Kultur iiberfiihrt, dort
mit dem Gedéchtnis verkuppelt und schlieBlich anthropologisiert. Aus
diesem Grund sucht man in den theoretischen Beitrdgen Jan und Aleida
Assmanns — von wenigen Ausnahmen abgesehen — vergebens nach ei-
nem Begriff von Politik oder des Politischen, nach einer politischen

5 Vgl. zu einem solchen Verstindnis von Gemeinschaft die Beitrige von
Celikates und Sonnenschmidt in diesem Band. Zur (theorie-politischen)
Kritik an der Anthropologie des Gedéchtnisses siche etwa Kittler 1979
und Weinberg 2002.

19

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Theorie der Identitdt (vgl. kritisch zur Mode der »ldentitétspolitik«
Hobsbawm 1996).

Auf eine dieser Ausnahmen sei kurz eingegangen: Aleida und Jan
Assmann gehen davon aus, der Mensch sei im aristotelischen Sinne ein
zéon politikon und konne nur in einer bestimmten, funktionierenden
Gemeinschaft zu seiner vollen Bestimmung, d.h. Identitét gelangen.6 Wo
aber, fragt man, findet sich eine solche Gemeinschaft zusammen? Der
ausgelegten Logik des Geddchtnisses zufolge muss das ein Ort sein, der
dem natiirlichen Streben des Geddchtnisses gerecht wird. Denn Ge-
dachtnisgemeinschaften sind politische Gemeinschaften, weil nur in und
durch sie der Mensch sein ihm natiirlich mitgegebenes Bediirfnis nach
Identitét befriedigen kann. Der Raum des Politischen bestimmt sich
demnach originédr nach seiner das Gedichtnis bildenden Funktion, die
wiederum mit der Funktion der Kultur gleichgesetzt werden kann. Was
aber ist Kultur? »Wir definieren Kultur als eine Art Immun- oder Identi-
titssystem der Gruppe« (Assmann 1999: 140). Zwar schrankt Jan Ass-
mann den der Biologie entlehnten Begriff fiir seine Definition ein, in-
dem er ihn >nur¢ als Bild, eben »als eine Art<« Immunsystem verstanden
haben will, aber der Vorschlag steht. Denn, wie immer auch Kultur als
Immunsystem kultursemiotisch reformuliert werden mag, folgende Uber-
zeugung tiberwiegt: »Grundfunktion des Immunsystems« wie der Kultur

6 »Aristoteles hat den Menschen als >zoon politikon« definiert. Der Mensch
ist von Natur auf Gemeinschaft angelegt. [...] Der Trieb zur Gruppenbil-
dung gehort zur menschlichen Grundausstattung, die gemeinschaftsbil-
denden Haltungen und Handlungen zu den elementaren Verhaltensweisen
[...]. Die Sprache ist das vornehmste Organ der Gruppenbildung« (Ass-
mann 1999: 139). Vgl. dazu folgenden Einwand Hanna Arendts: »Die Phi-
losophie hat zwei gute Griinde, niemals auch nur den Ort zu finden, an
dem Politik entsteht. Der erste ist: 1) zoon politikon: als ob es im Men-
schen etwas Politisches gibe, das zu seiner Essenz gehore. Dies gerade
stimmt nicht; der Mensch ist a-politisch. Politik entsteht in dem Zwischen-
den-Menschen, also durchaus auBerhalb des Menschen. Es gibt daher kei-
ne eigentlich politische Substanz. Politik entsteht im Zwischen und etab-
liert sich als der Bezug« (Arendt 1993: 11). Arendts Einwand ist in zwei-
erlei Hinsicht interessant. Erstens, weil sie — anders als Assmann — den
Bezug der Menschen zueinander als das Politische versteht, und damit
weder eine bestimmte (politische) Natur des Menschen essentialistisch
voraussetzt, noch die Gemeinschaft als Substanz denkt. Zweitens, weil sie
trotz der angefiihrten Differenz einen gemeinsamen Konfliktpunkt be-
nennt, der auch zwischen liberalen und kommunitaristischen Ansétzen be-
steht. Er liegt an der (Soll)bruchstelle zwischen Individuum und Kollektiv,
an welcher der Begriff des Politischen — darin Roberto Esposito oder Jean-
Luc Nancy durchaus vergleichbar — sich erweisen soll. Ob Sprache dann
das »vornehmste Organ der Gruppenbildung« ist, steht auf einem anderen
Blatt.

20

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

ist es, »Eigenes und Fremdes zu unterscheiden«, »Kohérenz und organi-
sche Integration« herzustellen: »Entsprechend wird auch soziale Identi-
tdt durch Kommunikation und Zirkulation aufgebaut und erhalten. Die
Ubertragungsfunktion, die im menschlichen Koérper durch molekulare
Bahnung in Synapsen erfolgt, wird in der Gesellschaft durch Medien
gewdhrleistet« (Assmann/Assmann 1990: 55f.). Durch Analogiebildung
zum menschlichen Korper wird auf diesem Wege ein Konzept entwor-
fen, das unter Kultur ein abgeschlossenes und mit sich selbst im Reinen
befindliches Etwas versteht.” So knapp und iiberpointiert diese Kritik am
Gedéchtnisdiskurs sein mag, sie skizziert den politischen Anspruch, den
der Kulturalismus im Sinn hat, wenn er das Politische zum Bewegungs-
melder des Identitétsdiskurses degradiert. Letztlich springt die kultur-
wissenschaftliche Gedéchtnistheorie damit aus der Tradition der Sozial-
philosophie heraus und entpolitisiert sich selbst. Verstidndlich wird vor
diesem Hintergrund auch, warum Theoretiker wie Chantal Mouffe oder
Jean-Luc Nancy das Politische so sehr herausstellen. Sie fordern es zu-
riick und reden es stark, um die politische Dimension von, sagen wir:
Kultur zu betonen und in den Vordergrund zu stellen. Der Begriff der
Gemeinschaft beweist im Rahmen dieses theorie-politischen Konflikts —
in seiner Opposition zu Gesellschaft wie in seiner begriffgeschichtlichen
und logischen Verfasstheit —, seine analytischen Qualitdten, indem er die
Politik der Kultur und die Politik der Gemeinschaft sichtbar macht.

Das wird auch in den Beitrdgen von Niels Werber und Robin Celika-
tes deutlich. Werber geht der Frage nach, welche Selbstbeschreibung
und Reprisentationsform »Deutschland« heute annimmt. Er nennt »drei
Varianten«, die sich auf den »Staat, die Gesellschaft oder die Gemein-
schaft bezichen«. Er macht sie an den Begriffen »Leitkultur«, »Integra-
tion« oder »Parallelgesellschaft« fest, die er wiederum am Beispiel von
drei Medienkampagnen aufblittert, der Kampagne zur Fullballweltmeis-

7 »Kultur ist Konstruktion eines sozialen Gedéchtnisses«. Angesichts der
Bedrohung des Gedéchtnisses »in einer demokratischen Gesellschaft unter
den Bedingungen der neuen Medien und der multikulturellen Wirklich-
keit« impliziert diese Beobachtung, dass mit dem Gedéchtnis letztlich die
Kultur an sich bedroht ist. Die Stabilitdt von Gedéchtnis erscheint in die-
sem Licht theoretisch wie praktisch unbedingt notwendig, um Gedéchtnis,
Kultur, Kollektivitit und damit Politik moglich zu machen und zu erhal-
ten. In Anbetracht der Tatsache, dass der Gedichtnisbegriff per se sozial
zu denken ist, verstirkt die Rede vom »sozialen Gedéichtnis« nur die Dif-
ferenz zu »Geschichte, iiber die entsprechend gesagt wird, dass »die Ge-
schichtswissenschaft« dazu neige, »das identitétsstiftende Potential der
Vergangenheit zu neutralisieren« (Assmann/Assmann 1990: 43, 51). Zur
Kritik der »Immunisierung« von »Gemeinschaft«, Politik oder auch Kul-
tur vgl. Esposito 2004.

21

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

terschaft 2006, der Anti-Image-Aktion »Deutschland raus aus den Kop-
fen« und der Plakatserie »Die Gesellschafter« der Aktion Mensch. Klar
wird, dass Gemeinschaft und Gesellschaft auch heute noch einen Gegen-
satz bilden, der fiir die Selbstbeschreibung der Gesellschaft von groBer
Bedeutung ist. Aus historischer und systematischer Sicht, so Werber,
stecken Hans Kelsen und Carl Schmitt das Feld ab. Beide sind sich einig
in der Kritik an der reprisentativen, parlamentarischen Demokratie, bie-
ten aber zwei radikal verschiedene Losungen an: einerseits »Staatsbiir-
gerschaft als formale Inklusion in eine Rechtsordnung« (Kelsen), ande-
rerseits »Zugehorigkeit zur >lebendigen Substanz< einer Gemeinschaft«
(Schmitt).® In der Gesellschaft von heute feiert die Schmitt-Kelsen-
Dichotomie ein doppeltes Comeback. Das zeigen die gegenwirtigen Pa-
rallelen zum Antiparlamentarismus der 20er Jahre und die antimodernis-
tische Ablehnung >der Gesellschaft«: Erstens und fiir Werber beispielge-
bend in den Beitrdgen Karl Heinz Bohrers und Udo di Fabios, die, wie
Aleida und Jan Assmann, Gemeinschaft und/oder Geddchtnis gegen die
Technokratie der Gesellschaft in Stellung bringen. Zweitens in der Ab-
lehnung des westlichen Parlamentarismus, wie er sich sowohl bei Chan-
tal Mouffe, Charles Taylor oder auch Alain Badiou (1991) findet.

Robin Celikates verdeutlicht in seinem Beitrag iiber den italieni-
schen Philosophen Roberto Esposito Communitas — Immunitas — Bios:
Roberto Espositos Politik der Gemeinschaft, in welcher Weise der Beg-
riff der Gemeinschaft fiir die politische Philosophie der Gegenwart an
Bedeutung gewinnt. Ausgehend vom biopolitischen Paradigma unter-
zieht Esposito die etablierte politische Philosophie einer kritischen und
dekonstruktiven Lektiire. Kommunitarismus, Kulturalismus, Identitéts-
politik, Kollektivierungen jeder Art stellt er zur Disposition, weil sie ei-
nen Begriff von Gemeinschaft voraussetzen, der zuerst dem eigenen
theoriepolitischen Wunschdenken entspringt. »Esposito zufolge«, so Ce-
likates, »kann Gemeinschaft aber nicht als authentisches Kollektiv im
Gegensatz zur blofl formalen Gesellschaft gedacht werden, da es eine
Authentizitdt verbiirgende und identitétsstiftende vorgéngige Grundlage
gerade nicht gibt bzw. die Annahme einer solchen Grundlage dem Prin-
zip der Gemeinschaft entgegensteht«. In diesem Sinne liefert Esposito
eine Politik der Gemeinschaft, die zugleich eine Dekonstruktion der
Gemeinschaft ist. Deren Anspruch liegt womdglich darin, so Celikates

8 Die Frage nach der Représentation von Deutschland, Volk und damit auch
Gemeinschaft ist auf vergleichbar vertrackte wie interessante und amiisan-
te Weise Gegenstand von Deutschland 2, dem Theaterstiick von Rimini
Protokoll, einer Live-Kopie einer Bundestagsdebatte mit 237 Bonner Ver-
tretern von Volksvertretern (siehe http://www.rimini-protokoll.de/website
/de/project 387.html; 2.4.2008).

22

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

zum Abschluss seines Beitrags, dass es »eine Politik im Namen der Ge-
meinschaft im strikten Sinne gar nicht geben kann — dass >Gemein-
schaft« keine mogliche Zielbestimmung emanzipatorischer Politik ist
und dass emanzipatorische Politik stattdessen die permanente De-
konstruktion von Gemeinschaft erfordert«.

Dieser Anforderung versucht Fred Dallmayr nachzukommen, indem
er Samuel Huntingtons These vom »Kampf der Kulturen« mit Jean-Luc
Nancys Begriff der Gemeinschaft und Immanuel Wallersteins Welt-
System-Analyse konfrontiert. Man erinnere sich: Huntington vertrat die
Auffassung, dass die Weltpolitik bzw. Weltgemeinschaft in der post-
kommunistischen Ara nicht mehr entlang &konomischer oder ideologi-
scher Bruchlinien gefiihrt wird, sondern an kulturellen Differenzen sich
entziindet. Der Erfolg seiner Darstellung erwies sich nicht nur daran,
dass es Huntington gelang, eine iiberzeugende Kritik am liberalen Indi-
vidualismus des Westens (der zugleich ein euro-amerikanischer Zentris-
mus ist) zu platzieren und zahlreiche Konflikte plausibel zu beschreiben,
sondern auch, dass er damit groBen Einfluss auf die Politik nehmen
konnte und noch immer nimmt. »Der Kampf der Kulturen« ist zum In-
strument politischer Auseinandersetzungen geworden. Nancys Konzept
einer >Gemeinschaft ohne Substanz« ist zwar, wie Dallmayr vorfiihrt, auf
bemerkenswerte Weise Huntingtons Kritik am westlichen Imperialismus
verwandt, widerstreitet aber sowohl der Auffassung, dass im Zuge der
Moderne »die Gesellschaft< >die Gemeinschaft< abgelost und nahezu zer-
stort habe, als auch dem bei Huntington auf »Kampf« gestellten Begriff
der Gemeinschaft (als Kultur).” Der vielfach beschworene Verlust der
Gemeinschaft erzwinge vielmehr, ihre Bedeutung und ihre »unerhorte
Forderung« (Nancy 1988: 52) neu zu denken. Das gelte auch, so Dall-
mayr mit Bezug auf Wallerstein, fiir die 6konomischen Grundlagen der
Gegenwartspolitik.

9 Vgl. Nancy 1988: 27. »Die verlorene oder zerbrochene Gemeinschaft
kann auf verschiedenste Weise, mit allen moglichen Paradigmen illustriert
werden: die natiirliche Familie, die attische Polis, die romische Republik,
die urchristliche Gemeinde, Korporationen, Gemeinden oder Bruderschaf-
ten — immer geht es um ein verlorenes Zeitalter, in dem die Gemeinschaft
sich noch aus engen, harmonischen und unzerreilbaren Banden kniipfte
und in dem sie in ihren Institutionen, Riten und Symbolen vor allem sich
selbst das Schauspiel, ja sogar die lebendige Darbietung ihrer eigenen
Einheit, der ihr immanenten Vertrautheit und Autonomie offenbarte. Im
Unterschied zur Gesellschaft (die einfach ein Zusammenschluf3 oder eine
Verteilung von Kriften und Bediirfnissen ist) [...], ist die Gemeinschaft
nicht allein das vertraute Kommunizieren und die enge Verbindung ihrer
Mitglieder untereinander, sondern auch das organische Einswerden ihrer
selbst mit ihrem Wesen.«

23

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Die politische Philosophie der Gemeinschaft tragt die offenen Ziige
einer politischen Philosophie der Asthetik oder, wenn man so will, einer
Asthetik der politischen Philosophie. Das zeigt sich beispielhaft bei
Jean-Luc Nancy, der schreibt, dass die »ésthetische Erfahrung einge-
bunden ist in die Erfahrung der Gemeinschaft« (Nancy 1988: 22f.). Das
trifft bereits auf Marx’ Konzept einer Assoziation freier Produzenten zu,
insbesondere aber auf die verschiedenen Formen kiinstlerischer Zusam-
menfindungen, die die Moderne hervorgebracht hat: Freundschaftsbiin-
de, Kollektive, Schulen, Gruppen, Projekte, Bands usw. Ausgesprochen
oder nicht —, all diese Verbiindeten lebten vom utopisch eingeférbten
Versprechen, in gemeinschaftlicher Ubereinkunft die kalte Macht der
gesellschaftlichen Ordnung in ihre biirokratischen Schranken weisen zu
konnen. Felix Klopotek erinnert im letzten Beitrag des Bandes daran,
dass Gemeinschaft nicht nur selten gelingt, sondern auch einer — fast
wieder kiinstlerisch zu nennenden — Disziplin respektive Disziplinierung
bedarf, um wirklich zu werden. Aus diesem Grund lisst er in seinem
Vorspiel auf eine noch zu entwickelnde kommunistische Asthetik den
vergessenen marxistischen Literaturwissenschaftler Michail Lifschitz
auferstehen, der in der undenkbaren Konstellation mit Ornette Coleman
und Bertolt Brecht darauf verweist, dass »Gemeinschaft [...] als Ver-
wirklichung von Freiheit in Disziplin« zu denken ist.

Der 3-fache Faltenwurf der Gemeinschaft zeigt schlussendlich, dass
die Frage des Politischen selbst (theorie-)politisch ist. Sie ist Teil der
ein- und angeleiteten Selbstbeschreibung sowie -beobachtung der Mo-
derne. Das mag an dieser Stelle zu allgemein klingen, umreif3it aber den
weiteren Rahmen dieses Bandes und trifft den Kern der vorgelegten Ana-
lysen. Sie beschiftigen sich damit, wie die Gemeinschaft/Gesellschaft
der Gegenwart verstanden, beschrieben oder verdndert werden kann und
welche Rolle darin der Konstitution des Politischen/der Politik zu-
kommt. Der Begriff der Gemeinschaft dient dazu, einen analytisch ge-
eigneten, orientierenden Schnitt zu setzen, der das uniibersichtliche wie
krisenhafte Feld der Politik auftrennt. Die Frage wird sein, ob »Gemein-
schaft« dabei eine funktionierende Alternative im terminologischen
Dschungel zwischen Globalisierung, Partikularisierung, Okonomisierung,
Politisierung oder auch Entpolitisierung der Gegenwart sein kann und
inwieweit Gemeinschaft als Diagnosebegriff, Ordnungsbegriff oder viel-
leicht Kampfbegriff taugt.

24

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Literatur

Anderson, Benedict (1991): Imagined Communities. Reflections on the
Origin and Spread of Nationalism, London/NewYork: Verso.

Arendt, Hannah (1993): Was ist Politik? Fragmente aus dem NachlaB,
hg. von Ursula Ludz mit einem Vorwort von Kurt Sontheimer, Miin-
chen/Ziirich: Piper.

Assmann, Aleida/Assmann, Jan (1990): »Das Gestern im Heute. Medien
und soziales Geddchtnis«. In: Medien und Kommunikation. Kon-
struktionen von Wirklichkeit. Studienbrief 5, hg. vom Deutschen In-
stitut fiir Fernstudien an der Universitit Tubingen, Weinheim/Basel:
Beltz, S. 41-82.

Assmann, Jan (1999): Das kulturelle Gedéchtnis. Schrift, Erinnerung
und politische Identitét in frithen Hochkulturen, 5. Aufl., Miinchen:
Beck.

Badiou, Alain (1991): D’un désastre obscur. Droit, Etat, Politique, La
tour d’Aigues: Editions des I’ Aube.

Bataille, Georges (2005): Nietzsche und der Wille zur Chance. Atheolo-
gische Summe 3, iibersetzt von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes &
Seitz.

Bauman, Zygmunt (1999): In Search of Politics, Cambridge: Polity.

Beck, Ulrich (1998): »Wie wird Demokratie im Zeitalter der Globalisie-
rung moglich? — Eine Einleitung, in: Ders. (Hg.): Politik der Globa-
lisierung, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-66.

Bedorf, Thomas/Réttgers, Kurt (2008): Das Politische und die Politik (in
Vorbereitung).

Bell, Daniel (2004): »Communitarianism«. Stanford Encyclopedia of Phi-
losophy. http://plato.stanford.edu/entries/communitarianism/ [12.03.
2008].

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, tibersetzt
von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes & Seitz.

Eisenstadt, Shmuel N. (2005): Paradoxien der Demokratie. Die politi-
sche Theorie auf der Suche nach dem Politischen, Frankfurt/M.:
Humanities Online.

Esposito, Roberto (2004): Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin: diaphanes.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokra-
tie im Empire, Frankfurt/M.: Campus.

Hennis, Wilhelm (1971): »Ende der Politik? Zur Krisis der Politik in der
Neuzeit«. Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europdisches Denken. 25.
S. 509-526.

25

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CLAAS MORGENROTH

Hobsbawm, Eric (1994): The Age of Extremes. The short twentieth
Century, London: Michael Joseph.

Hobsbawm, Eric (1996): »ldentity Politics and the Left«. New Left Re-
view 217, S. 38-47.

Holzinger, Markus (2006): Der Raum des Politischen. Politische Theo-
rie im Zeichen der Kontingenz, Miinchen: Fink.

Honneth, Axel (Hg.) (1993): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die
moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/M./
New York: Campus.

Kittler, Friedrich A. (1979): »Vergessen«. In: Ulrich Nassen (Hg.): Text-
hermeneutik. Aktualitdt, Geschichte, Kritik, Paderborn [u.a.]: UTB,
S. 195-221.

Lacoue-Labarthe, Philippe [u.a.] (Hg.) (1981): Rejouer le politique, Pa-
ris: Galilée.

Marchart, Oliver (2007): Post-Foundational Political Thought: Political
Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh: Univer-
sity Press.

Milbank, Dana (2001): »Is Bush a Communitarian?«. The Responsive
Community 2, S. 4-7.

Mouffe, Chantal (1993): The Return of the Political, London/New York:
Verso.

Mouffe, Chantal (2006): »Demokratische Staatsbiirgerschaft und politi-
sche Gemeinschaft«. In: Christian Flatz/Sascha Felgitsch (Hg.): Di-
mensionen einer neuen Kultur des Politischen, Wiesbaden: VS,
S. 138-154.

Mouffe, Chantal (2007): Uber das Politische. Wider die kosmopolitische
Illusion, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart:
Edition Patricia Schwarz.

Nancy. Jean-Luc (1991): The Inoperative Community, iibersetzt von Pe-
ter Connor, Minneapolis/Oxford: University of Minnesota Press.
Nassehi, Armin/Schroer, Markus (Hg.) (2003): Der Begriff des Politi-

schen, Baden-Baden: Nomos.

Opielka, Michael (2004): Gemeinschaft in Gesellschaft. Soziologie nach
Hegel und Parsons, Wiesbaden: VS.

Palonen, Kari (1985): Politik als Handlungsbegriff. Horizontwandel des
Politikbegriffs in Deutschland 1890-1933, Helsinki: Finn. Soc. Of
Sciences and Letters.

Riedel, Manfred (1974): »Gemeinschaft«. In: Historisches Worterbuch
der Philosophie, hg. von Joachim Ritter. Bd. 3, Basel/Stuttgart:
Schwabe & Co, Sp. 239-243.

26

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Riedel, Manfred (1975): »Gesellschaft, Gemeinschaft«. In: Otto Brun-
ner, Werner Conze, Reinhard Koselleck (Hg.): Geschichtliche Grund-
begriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in
Deutschland; Stuttgart: Metzler, S. 801-862.

Rosa, Hartmut (1998): Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philo-
sophie nach Charles Taylor, Frankfurt/M./New York: Campus.

Rosa, Hartmut (2005): Beschleunigung. Die Verdnderung der Zeitstruk-
turen in der Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Scharenberg, Albert/Schmidtke, Oliver (Hg.) (2003): Das Ende der Poli-
tik? Globalisierung und der Strukturwandel des Politischen, Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Scheler, Max (1955): Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und Auf-
sdtze. 4. durchgesehene Auflage, Bern: Francke.

Taylor, Charles (2001): Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?
Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Thierse, Wolfgang (1996): Ist die Politik noch zu retten? Standpunkte
am Ende des 20. Jahrhunderts, Berlin: Aufbau.

Tonnies, Ferdinand (1991): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbeg-
riffe der reinen Soziologie. 3. Auflage, Darmstadt [1887].

Vogl, Joseph (Hg.) (1994): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philo-
sophie des Politischen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Weinberg, Manfred (2002): »Theorie-Politisches zur »anthropologischen
Wende««. In: Marcus Hahn, Susanne Kl6pping, Holger Kube Ventu-
ra (Hg.): Theorie — Politik. Selbstreflexion und Politisierung kultur-
wissenschaftlicher Theorien, Tiibingen: Narr, S. 171-185.

27

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Tod der Gemeinschaft:

Nietzsche und Hobbes

LEANDER SCHOLZ

Nirgendwo wird man die Frage nach der Politik der Gemeinschaft so ra-
dikal gestellt finden wie in der politischen Philosophie des Thomas
Hobbes. Und nirgendwo wird man auf eine derart radikale Antwort sto-
Ben, die darin besteht, das Denken der Gemeinschaft so weit wie mog-
lich zu negieren oder zumindest zu unterdriicken. Die Gemeinschaft ist
fiir Hobbes das Problem, das die politische Philosophie zu 16sen hat. Leo
Strauss hat Hobbes den »Vater der modernen Politik« genannt, weil er,
»ohne irgendwelche zweideutigen Anleihen bei einem natiirlichen oder
gottlichen Gesetz« zu machen, das Naturrecht als Grundlage der Politik
bestimmt habe (Strauss 1965: 150). Und dieses Naturrecht, dieses von
Natur aus gegebene Recht, das noch vor jeglicher Stiftung einer Rechts-
instanz gilt, wird bei Hobbes bekanntlich nicht als ein Recht der Ge-
meinschaft oder als ein gemeinschaftliches Recht aufgefasst, sondern als
das Recht eines jeden Einzelnen. Die Rechtsdistribution geht bei Hobbes
nicht von der Gemeinschaft aus, und zwar weder von einer Gemein-
schaft der Menschen, noch von einer Gemeinschaft der Gotter oder auch
der Gotter mit den Menschen, sondern von einer unbestimmten Menge
vereinzelter Menschen, die nichts gemeinsam haben, aufer dass sie sich
wechselseitig ausschlieen, eben weil sie selbst ihr jeweils eigenes
Recht setzen. Am Anfang steht bei Hobbes nicht die Gemeinschatft, also
nicht das, was allen gemeinsam ist, sondern im Gegenteil die vollstindi-
ge Abwesenheit der Gemeinschaft, zumindest als etwas, das im Vorhin-
ein gegeben ist. Selbst die Familie ist fiir Hobbes ein kiinstlicher Zu-
sammenschluss und kommt letztlich auf die gleiche Weise zustande wie

28

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

das Gemeinwesen, zu dem sich die Einzelnen einzig aus dem Grund zu-
sammenschlieBen, um wechselseitig Mittel fiir ihre individuellen Inte-
ressen zu sein. Die Gemeinschaft erscheint bei Hobbes nicht als Aus-
gangspunkt, von dem sich das Recht der Einzelnen oder umgekehrt eine
Verpflichtung gegentiber der Gemeinschaft ableiten lieBe und auf dem
aus diesem Grund die politische Ordnung des Gemeinwesens basiert,
sondern vielmehr als ein Problem.

In dieser Hinsicht kann man sagen, dass die moderne politische Phi-
losophie im Anschluss an Hobbes nichts anderes getan hat, als den Tod
der Gemeinschaft zu denken, und zwar selbst dann, wenn die Gemein-
schaft, wie etwa bei Karl Marx, als etwas Verlorenes erscheint, das wie-
der hergestellt oder wieder angeeignet werden soll. Denn selbst die mo-
dernen Verfechter der Gemeinschaft konnen diese nicht mehr als etwas
betrachten, das gegeben ist, das von Anfang an da ist, auf das man sich
als etwas Anfiangliches beziehen kann, sondern als etwas, das man erst
bestimmen, herausfinden und wieder herstellen muss. Deshalb erscheint
auch bei Marx die Gemeinschaft ganz in der Tradition von Hobbes nicht
als etwas Hoheres, dem sich die Einzelnen verdanken, sondern als ein
zukiinftiger Zustand, in dem sich jeder so auf jeden anderen beziehen
konnen soll, dass jeder Einzelne ganz er selbst sein kann.! Die zukiinfti-
ge Gemeinschaft, die Marx zu denken versucht hat, ist insofern nur eine
bessere Losung der Gemeinschaftsproblematik als die, die Hobbes ange-
strebt hat. In beiden Fillen erscheint die Gemeinschaft nicht als eine
verbindliche Grundlage der politischen Ordnung, sondern im Gegenteil,
deren vollstandige Abwesenheit erdffnet allererst die Moglichkeit, eine
politische Ordnung ins Leben zu rufen, die im Hinblick auf das Recht
und die Freiheit eines jeden Einzelnen besser und gerechter ist als solche
Ordnungen, die von einer zugrunde liegenden Gemeinschaft ausgehen.
Denn auch die kommunistischen oder kommunitaristischen Losungen
der Gemeinschaft berufen sich nicht auf eine Gemeinschaft, die der poli-
tischen Ordnung vorausgeht, sondern auf eine solche, die es allererst
ermoglichen soll, dass jeder Einzelne sich selbst bestimmen und sich
selbst ndher sein kann — sich also mit und aufgrund dieser Gemeinschaft
mehr und vollstindiger selbst aneignen kann. Auch hier ist die Gemein-
schaft kein Selbstzweck, nichts Hoheres, das iiber den Individuen steht,
sondern das Mittel dieser Individuen, eben solche Individuen vollstindig
sein zu konnen. Dass das Denken der Gemeinschaft bei Hobbes so radi-
kal in Frage gestellt wird, ist deshalb auch fiir Marx eine entscheidende
Voraussetzung fiir die Emanzipation von jeder politischen Ordnung, die
auf einer vorgingigen Gemeinschaft basiert. In diesem Punkt steht Marx

1 Zum Begriff der »absoluten Freiheit« bei Marx vgl. Bluhm 2005.

29

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

ganz auf der Seite dessen, was er selbst als Modernisierung analysiert
und beschrieben hat. Ausgangspunkt und Zielpunkt der modernen Poli-
tik von Hobbes bis Marx ist nicht die Gemeinschaft als Gemeinschaft,
sondern die Individualitit des Individuums, die auch dann noch im Mit-
telpunkt steht, wenn es darum geht, das Denken der Gemeinschaft gegen
diese Politik wieder ins Spiel zu bringen, mit dem Ziel, die Individualitéit
des Individuums zu steigern. Das Reich der Freiheit, das Marx gegen die
allseitige Abhingigkeit der biirgerlichen Gesellschaft gesetzt hat, ist ein
Reich der individuellen Selbstbestimmung.

Dass am Anfang der modernen politischen Philosophie in diesem
Sinne der Tod der Gemeinschaft steht, lieBe sich daher als die spezifisch
moderne Politik der Gemeinschaft beschreiben: eine Politik der Dissozia-
tion und Assoziation, der Destruktion und Rekonstruktion des Zusam-
menseins von Individuen.? In diesem Fall miisste man sich fragen, ob es
nicht tatsdchlich gerechtfertigt sein konnte, auf den Begriff der Gemein-
schaft ganz zu verzichten, so wie es etwa die Systemtheorie tut, fiir die
das Spezifische der modernen Politik letztlich darin besteht, eine Politik
der Gesellschaft zu sein — eine Politik also, die gerade nichts Gemein-
sames voraussetzt, weder im Sinne einer gemeinsamen Herkunft noch
im Sinne einer gemeinsamen Zukunft. Wenn die Losung der Gemein-
schaftsproblematik seit Hobbes und vielleicht bis heute darin besteht,
anstelle der Gemeinschaft die Gesellschaft zu denken, dann kénnte man
sich fragen, ob es liberhaupt eine moderne Politik der Gemeinschaft
gibt. Denn es scheint gegenwirtig beinahe iiberdeutlich zu sein, dass die
Moglichkeit einer weltweiten Politik, einer auf Inklusion abstellenden
Weltgesellschaft, wie die Systemtheoretiker sagen, von der Fahigkeit
abhingt, vom Denken der Gemeinschaft Abstand zu nehmen, zumindest
dann, wenn man mit der Frage nach der Gemeinschaft eine Zugehorig-
keit verbindet, zu einer Rasse etwa oder zu einer Klasse, zu einer Nation,
einer Religion oder aber auch zu einer Kultur, die als eine gemeinsame
verstanden wird. Dass sich die Gemeinschaft seit ein paar Jahrhunderten
aufzulgsen scheint, ist aus dieser Perspektive betrachtet alles andere als
ein Unheil. Im Gegenteil, seit Hobbes geht es dem Denken der Gesell-
schaft darum, die Moglichkeiten aufzuzeigen, die sich dann ergeben,
wenn man den Begriff der Gemeinschaft hinter sich l4sst und die vielfdl-
tigen Formen der Dissoziation und der Destruktion gegebener Gemein-
schaften nicht etwa als einen Verlust oder als Formen der Auflosung
versteht, sondern als Formen der Erméglichung im Hinblick auf das
Recht und die Freiheit eines jeden Einzelnen, dessen Spielrdume sich
erst durch die Dissoziation und die Destruktion der Gemeinschaft erge-

2 Zur Geschichte der »groen Wir-Formen« vgl. Sloterdijk 2004.

30

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

ben. Was seit einiger Zeit unter dem Begriff der Globalisierung disku-
tiert wird, wére dann nichts anderes als die Ausbreitung einer politischen
Ordnung, die gerade zur Voraussetzung hat, dass es keine Gemeinschaft
gibt bzw. mehr geben darf. Und die Konflikte, die mit dieser Ausbrei-
tung zusammenhdngen, wéren somit nichts anderes als Modernisie-
rungskonflikte, die auf dem langen Weg zu einer Weltgesellschaft einzig
aus dem Grund auftreten, weil sich diese Ordnung nicht zeitgleich eta-
blieren kann, sondern immerzu auf Formationen der Gemeinschaft st6f3t,
die als vormodern verstanden werden miissen und deshalb den Prozess
ihrer Auflésung noch vor sich haben. Erst eine vollstindige Verabschie-
dung des Gemeinschaftsdenkens wiére somit die Voraussetzung fiir eine
Weltgesellschaft, in der es kein privilegiertes Recht einer Gemeinschaft
mehr gibt. Aber wie man auch immer diesen Prozess der Modernisie-
rung im Einzelnen bewerten mag, es scheint gute Griinde zu geben, das
Verschwinden des Gemeinschaftsdenkens riickhaltlos zu begriilen. Man
braucht sich nur in Erinnerung zu rufen, dass jede Form der Gemein-
schaft auf einer Exklusion beruht, egal wie die Zugehorigkeit zu einer
Gemeinschaft gedacht wird, sie geht immer damit einher, dass andere
nicht dazu gehoren.

Der radikale Akt jedoch, der am Anfang der modernen politischen Phi-
losophie steht und der die Gemeinschaft schon als vollstindig aufgeldst
denkt, scheint beinahe zwangsldufig eine paradoxe Dialektik von Ge-
sellschaft und Gemeinschaft in Gang zu setzen.” Nach jedem Siegeszug
der Gesellschaft scheint sich erneut die Frage nach der Gemeinschaft
noch dringlicher zu stellen. Man konnte meinen, dass die Politik der Ge-
sellschaft, die immer etwas progressiver erscheint als die Politik der
Gemeinschaft, mit jeder Uberwindung einer bestimmten Formation der
Gemeinschaft — handelt es sich nun um eine Gemeinschaft der Rasse,
der Klasse oder der Nation — das offen legt, was sie eigentlich zu negie-
ren und zu iiberwinden vorgibt. Je deutlicher die Gesellschaft die Indivi-
duen als Einzelne oder auch Vereinzelte freisetzt, und zwar genau so,
wie sie bei Hobbes in der Konstruktion des Naturzustandes erscheinen,
namlich aller gemeinschaftlichen Attribute entkleidet, desto klarer
scheint die negierte Gemeinschaft als etwas auf, das gerade nicht in ei-
nem gemeinsamen Attribut derjenigen aufgeht, die in Gemeinschaft le-

3 Zur Wiederentdeckung des Gemeinschaftsdiskurses vgl. Henningsen/
Beindorf 1999.

31

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

ben. Als wiirde die vollstindige Uberwindung der Gemeinschaft durch
die Gesellschaft erst den Kern der Gemeinschaft freilegen und damit
entgrenzen. Wenn bislang die Gemeinschaft als etwas aufgefasst worden
ist, das iiber die Zugehorigkeit der Einzelnen zu einem durch die Ge-
meinschaft verkdrperten Attribut prinzipiell begrenzt ist, so scheint die
Gemeinschaft nun genau an der Stelle auf, wo sich der Einzelne nicht
selbst aneignen kann und auf eine Grenze stoft, die ihn seiner Identitét
beraubt. Um diese Entgrenzung der Gemeinschaft auf eine Formel zu
bringen, konnte man sagen, dass die Gemeinschaft nun nicht mehr als
ein Identitét stiftendes Prinzip auftritt, das denen, die in Gemeinschaft
leben, aufgrund seiner hoheren Stufe eine Identitdt zu geben vermag,
sondern als ein entgrenzendes Prinzip, in dem die Identitét der Einzelnen
auf ihre Nicht-Identitit bezogen ist. Dort wo vorher das Hohere der Ge-
meinschaft stand, so wie es sich etwa bei Ferdinand Ténnies oder auch
bei Helmuth Plessner in Abgrenzung zur Gesellschaft anhand der Intimi-
tit der Familie, der tiberschaubaren Dorfgemeinschaft oder der vertrau-
ten Nation beschrieben findet*, zeigt sich dieses Hohere nun — aller sei-
ner hoheren Attribute entkleidet — nicht mehr als etwas, das allen ge-
meinsam gegeben ist, sondern das sich auf gemeinschaftliche Weise
entzieht. Das Hohere ist nur noch eine Grenze, an welche die Einzelnen
stoBen bei dem Versuch, ganz sie selbst sein zu wollen. Wenn die Poli-
tik der Gesellschaft bislang nichts anderes getan hat, als alle diese For-
mationen des Hoheren aufzulosen bzw. sie als kontingent zu setzen,
dann konnte man vielleicht die Vermutung &uflern, dass diese Gesell-
schaft in der scheinbar kargsten und leersten Definition der Gemein-
schaft, ndmlich in der Gemeinschaft der Existenz oder in der existentiel-
len Gemeinschaft der Einzelnen, auf ihre eigene gemeinschaftliche
Grundlage stoft, auf die Gemeinschaft der Gesellschaft, wenn man so
will, auf ein Denken der Gemeinschaft, das selbst noch dem Denken der
Gesellschaft und dessen Negation der Gemeinschaft zugrunde liegt.

Es ist sicher kein Zufall, dass die scheinbar kargste und leerste Defi-
nition der Gemeinschaft, nimlich die Gemeinschaft der Existenz, aus ei-
ner philosophischen Tradition stammt, in der das existentielle Verhéltnis
zum Tod eine zentrale Rolle spielt. Man kann etwa an Martin Heideg-
ger, Georges Bataille oder natiirlich auch an Jean-Luc Nancy denken,
mit dessen Namen die Diskussion um cine Gemeinschaft, die nicht mehr
auf einem hoheren Selbst beruht, gegenwirtig am stérksten verbunden
wird. Es ist an dieser Stelle nicht moglich, die gesamte Diskussion um
die Gemeinschaft der Existenz bei Heidegger, Bataille und Nancy zu re-

4 Zur politischen Anthropologie bei Helmuth Plessner, mit der die »kiinst-
lich« entgrenzte Moderne auf die »natiirlichen« Grenzen einer exklusiven
Gemeinschaft zurtickgefiihrt werden soll, vgl. Kramne 1989.

32

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

ferieren. Stattdessen mochte ich mich nur auf einen einzigen Aufsatz
von Nancy beziehen, der 1991 erschienen ist und dessen Titel wie folgt
lautet: La comparution. De [’existence du »communisme« a la commu-
nauté de [’yexistence«. Schon allein dieser Titel deutet die eben skizzier-
te Verschiebung oder Umschrift an: Die Gemeinschaft, die noch bis vor
kurzem, von 1991 aus gesehen, unter dem Namen des Kommunismus
eine Existenz hatte, erscheint jetzt nur noch als eine Gemeinschaftlich-
keit der Existenz. Die Gemeinschaft hat keine eigene, hohere Existenz
mehr, sondern muss unmittelbar in der Existenz der Einzelnen zu finden
sein, eben als eine Gemeinschaftlichkeit der Existenz. »Was bleibt«,
schreibt Nancy, »ist etwas, das aufblitzt, aber keine >Figur< bildet, nicht
mehr zu dieser Logik gehort — sondern uns eher vor die Aufgabe stellt,
eine ganz andere >Figurationg, die des gemeinsamen Erscheinens, zu su-
chen« (Nancy 1994: 194). Nancy formuliert hier sehr vorsichtig: Etwas
ist verloren, ndmlich eine weitere Figur der Gemeinschaft, hier: der
Kommunismus, es hat einen weiteren Sieg der Gesellschaft gegeben, der
mit dem Datum 1989 markiert ist, eine weitere Auflésung der Gemein-
schaft zugunsten der Gesellschaft und damit verbunden zugunsten der
Freisetzung von Individuen mit ihren individuellen Interessen: »Es sind
die Interessen, die das Miteinandersein, das inter-esse, untergraben oder
zerstoren — man nennt es Ausbeutung, Unterdriickung, Erpressung, Ver-
nichtung. Keine Figur vermag uns wohl davon noch eine Vorstellung zu
vermitteln: weder >Proletariat< noch »Volk< noch »Nation«« (ebd.). Der
Sieg der Gesellschaft, so konnte man meinen, ist vollstindig, es gibt
keine Figur mehr, aus der sich noch eine Formation der Gemeinschaft
ableiten liee. Was bleibt, ist die reine Existenz. Was die Politik der Ge-
sellschaft, ihre Siege tiber das Denken der Gemeinschaft, offen gelegt
hat, ist die bloBe faktische Existenz der Einzelnen. Hier geht es nicht
mehr um ein Gut der Gemeinschaft, das alle teilen, oder um das gute
Leben, das nur in der Gemeinschaft moglich ist, oder um einen gemein-
schaftlichen Besitz. Hier geht es um die Gemeinschaftlichkeit der Exis-
tenz, um die Art und Weise, wie diese Einzelnen einzeln sind und sich
selbst in dieser Einzelheit angehoren oder gerade nicht sich selbst ange-
horen kénnen.

Ohne Nancys Suche nach einer neuen Figuration der Gemeinschaft
an dieser Stelle weiter verfolgen zu konnen, so hoffe ich doch, dass
deutlich geworden ist, wie dieses neue Denken der Gemeinschaft auf-
taucht, und zwar indem es an die gemeinschaftliche Grundlage der Ge-
sellschaft stoBt, die alle traditionellen Formationen der Zugehorigkeit zu
einer Gemeinschaft vernichtet und tiberholt hat. Roberto Esposito hat in
seinem Buch Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft im
Anschluss an diese Problematik der Gemeinschaft, so wie Nancy sie

33

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

entwickelt hat, daher die konsequente These aufgestellt, dass die politi-
sche Philosophie seit Hobbes nicht auf dem Denken der Gemeinschatft,
also auf der communitas beruhe, sondern auf einem Denken der wech-
selseitigen Immunisierung, auf der immunitas. Der erste Akt bei Hobbes
besteht schlielich darin, in der Konstruktion des Naturzustandes die
Nicht-Gemeinschaft zu setzen, die es im Gegenzug nétig macht, ein
kiinstliches Gemeinwesen ins Leben zu rufen, das die wechselseitige
AusschlieBung der Einzelnen, die jeweils ihr eigenes Recht setzen, in
eine stabile Immunitit iiberfiihrt. Der Ubergang vom Natur- in den Ge-
sellschaftszustand bringt keine neue Gemeinschaft hervor, sondern sta-
bilisiert die Nicht-Gemeinschaft der Einzelnen. Wogegen sich die Ein-
zelnen immunisieren, ist das, was sie auch dann noch teilen, wenn sie
nichts Gemeinsames haben und von Natur aus keiner vorgéingigen Ge-
meinschaft angeh6ren. Die berithmte Formel bei Hobbes lautet: »Die
einander Gleiches tun koénnen, sind gleich. Aber die, die das Grofite
vermogen, namlich zu téten, konnen Gleiches tun« (Hobbes 1994: 80).
Der Tod wird nicht durch einen Gott, einen Krieger oder einen Priester
verkdrpert, sondern durch jeden Einzelnen. Jeder verkorpert fiir den je-
weils anderen den Tod. Folglich ordnet sich die Gemeinschaft auch
nicht um die Gestalt eines Gottes, eines Kriegers oder eines Priesters an,
sondern um die Todesdrohung, in der jeder jedem anderen als dessen
Tod gegeniibertritt. Der Tod, um den sich die Gemeinschaft anordnet, ist
der Tod eines jeden Einzelnen.’ Dass jeder in der Lage ist, jeden anderen
zu t6ten, ist bei Hobbes deshalb nicht nur ein Merkmal der Gleichheit
der Einzelnen, sondern der Tod, den jeder verkoérpert, ist der Ort der
Transzendenz, von dem aus die Immanenz der Ordnung ihre Gestalt ge-
winnt. So wie jede theologische oder kosmologische Ursprungsvorstel-
lung immer eine erste Gestalt impliziert, die den Tod in das Leben und
das Chaos in die Ordnung verwandelt, erscheint bei Hobbes nun jeder
Einzelne selbst als diese erste Gestalt, die den Tod in sich trdgt und in
zukiinftiges Leben zu verwandeln vermag. Es gibt keine hohere Instanz
oder iibernatiirliche Figur, die die Offaung des Todes symbolisch
schlieBt und auf deren SchlieBung die Ordnung der Gemeinschaft auf-
ruht, sondern jeder Einzelne ist in diese Offnung gestellt und steht dem-
entsprechend dem Tod unmittelbar gegeniiber. Wenn die Wahrheit der
Gemeinschaft in diesem Sinne darin besteht, dass jeder unmittelbar der
Kontingenz des Todes ausgesetzt ist, weil es keine hohere Instanz oder
iibernatiirliche Figur gibt, die diese Kontingenz einddmmt, dann muss

5 Vgl. Agamben 2002: 20. »Die groBartige Metapher des Leviathan, dessen
Korper aus sdmtlichen Korpern geformt ist, muf} in diesem Licht gelesen
werden. Es sind die absolut totbaren Kérper der Untertanen, die den neuen
politischen Korper der Untertanen des Abendlandes bilden. «

34

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

man sich vor einer solchen Wahrheit schiitzen. Die Begriindung der
symbolischen Ordnung, die am Anfang der modernen politischen Philo-
sophie steht, setzt ein Denken der Gesellschaft in Gang, das sich gegen
den innersten Kern der Gemeinschaft immunisieren muss. Der Tod als
das, was sich allem entzieht, wird nicht mehr anschaulich in einer Got-
tes-, Krieger- oder Priesterfigur, sondern in jedem Einzelnen, so dass die
Umwandlung des drohenden Todes in zukiinftiges Leben nun auch von
jedem Einzelnen ausgehen muss, indem jeder Einzelne die Gewalt des
Todes von sich selbst absondert. Das geschieht bei Hobbes bekanntlich
durch einen Vertrag aller mit allen zugunsten eines Dritten, der als sou-
verdner Wandler von Tod und Leben genau dort aufscheint, wo vorher
diese Wandlung durch eine Gottes-, Krieger- oder Priesterfigur geleistet
worden ist. Wahrend sich vorher die Gemeinschaft insofern um den Tod
angeordnet hat, als sie sich um eine Gottes-, Krieger- oder Priesterfigur
versammelt hat, deren Macht darin bestand, den Tod einzuddmmen, be-
steht die Eigentiimlichkeit des souverdnen Wandlers bei Hobbes darin,
dass dieser Dritte wiederum mit allen Einzelnen identisch sein soll. Der
Ort der Umwandlung ist die Gesellschaft selbst und keine hoéhere In-
stanz oder tibernatiirliche Figur mehr. Die Gesellschaft entsteht genau
dort, wo sie ihre eigenen Voraussetzungen, nimlich dass jeder der Off-
nung des Todes gleich nah ist oder dass es keine privilegierte Bezichung
einiger Furchtloser zum Tod mehr gibt, radikal negiert. Die Legitimation
der Gesellschaft, wie Hobbes sie begriindet hat, besteht schlieBlich dar-
in, dass der Tod als die Gewalt, die von allen ausgeht und die sich auf
alle bezieht, so weit wie moglich verdrangt wird. Das scheint auch der
Grund dafiir zu sein, warum bei Hobbes der Einzelne in ein und demsel-
ben Moment als méchtig und vollkommen ohnméchtig erscheint. Jeder
muss sich selbst von sich selbst absondern, sich selbst immunisieren ge-
gen eine Gemeinschaft, die deshalb das Bedrohliche schlechthin ist, weil
jeder dem Tod gleich nah ist und niemand, auch nicht der Stérkste, eine
privilegierte Beziechung zum Tod hat. Um diese gleiche Ndhe zum Tod
ordnet sich bei Hobbes die Gemeinschaft der Einzelnen an, die nur iiber-
leben kann, wenn sie sich gegen sich selbst immunisiert und in dieser
Immunisierung zur Gesellschaft wird. Trotzdem bleibt die Wahrheit die-
ser Gemeinschaft, auf der die Gesellschaft beruht, die Anordnung um
die gleiche Ndhe zum Tod, die alle Einzelnen erst zu diesen Einzelnen
macht.

Roberto Esposito hat die Immunisierung der Gemeinschaft gegen
sich selbst als ein Opfer beschrieben, bei dem nicht ein einzelner
Mensch oder etwas anderes anstelle eines einzelnen Menschen geopfert
wird, sondern die Gemeinschaft selbst. Weil das, was alle gemeinsam
teilen, ndmlich die gleiche Ndhe zum Tod, radikal verdringt werden

35

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

muss, muss auch die Gemeinschaft in allen moglichen Formationen und
vor allem in ihrem Ursprung selbst verunméglicht werden.’ Bei Hobbes
geht das sehr weit, denn diese Auflgsung betriftt nicht nur die Lebenden,
also etwa Formen der Kooperation oder des gemeinschaftlichen Zu-
sammenseins, die sich in irgendeiner Weise als zu unabhéngig von der
allseitigen Abhéngigkeit der Gesellschaft erweisen konnten, sondern es
betrifft auch die Gemeinschaft der Lebenden mit den Toten. Die Einzel-
nen immunisieren sich nicht nur wechselseitig bzw. gegeneinander, in-
dem sie einen Staat ins Leben rufen, der, wie Carl Schmitt gesagt hat, im
Wesentlichen eine »Relation von Schutz und Gehorsam« (Schmitt
1936/37: 627) darstellt und der in diesem Sinne alle vor ihrer gleichen
Néhe zu einem Tod schiitzt, der ihnen in Gestalt des jeweils anderen ge-
gentibertritt. Denn dariiber hinaus immunisieren sich die Einzelnen auch
gegen sich selbst, gegen ihre eigene Nidhe zum Tod, indem sie sich aus-
schlieBlich als Lebende wahrnehmen, die Bediirfnisse und Interessen
haben, die mit dieser Selbstwahrnehmung als Lebende zu tun haben.
Was bei Hobbes radikal verdrangt wird, betrifft nicht nur die Bedroh-
lichkeit einer Gemeinschaft, in der jeder fiir jeden eine Todesdrohung
darstellt, sondern auch die Heimsuchung der Lebenden durch die Toten,
die sich etwa in den heidnischen und christlichen Kulthandlungen mani-
festiert, bei denen die Lebenden in welcher Form auch immer in einen
Kontakt zu den Toten treten. Bei Hobbes geht die Immunisierung gegen
den Tod so weit, dass er die Prasenz des Todes, dic doch so massiv am
Ausgangspunkt seiner politischen Ordnung steht, auf allen Ebenen des
Gemeinwesens eingeschrinkt wissen will. Jenseits der Selbstbeziiglich-
keit der Einzelnen, jenseits ihrer reinen Selbstprésenz soll es keine Er-
fahrung einer wie auch immer gearteten Transzendenz des Todes mehr
geben, die ihre Selbstbeziiglichkeit in Frage stellen konnte. Was iibrig
bleibt nach dieser vollstandigen Immunisierung der Gemeinschaft gegen
ihren eigenen Ursprung, hat Roberto Esposito als Elend der Individua-
lismen beschrieben. Jeder weitere Siegeszug der Gesellschaft scheint
demnach nichts anderes freizulegen als das Elend der Selbstbeziiglich-
keit, das dann {ibrig bleibt, wenn die Immunisierung der Einzelnen ge-
gen sich selbst und gegen das Bedrohliche der Gemeinschaft als gelun-
gen erscheint. Elend ist das Elend der Individualismen deshalb, weil die

6  Vgl. Esposito 2004: 44. »Der Staat hat nicht die Aufgabe, die Angst zu e-
liminieren, sondern sie »gewifl< zu machen. Diese SchluBfolgerung 6ffnet
eine Perspektive von aulergewoéhnlicher Tiefe auf das gesamte Paradigma
der Moderne: dafl namlich der moderne Staat nicht nur die Angst, aus der
er urspriinglich entstanden ist, nicht eliminiert, sondern sich geradezu auf
ihr griindet, derart, dal er sie zum Motor und zur Garantie des eigenen
Funktionierens macht.«

36

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

Einzelnen im Zustand der Gesellschaft genau von demjenigen Ur-
sprungszusammenhang abgeschnitten sind, dem sie ihr Einzelnsein
tiberhaupt erst verdanken. Auf diese Wahrheit der Gemeinschaft, die seit
Hobbes dem Denken der Gesellschaft zugrunde liegt, stoft die kargste
und leerste Definition der Gemeinschaft, nimlich die der Gemeinschaft
der Existenz oder der existentiellen Gemeinschaft, wie sie von Heideg-
ger und Bataille bis zu Nancy gedacht worden ist. Aber aus genau die-
sem Grund, weil sie die Existenz zum Ausgangspunkt der Gemeinschaft
macht, das existentielle, auf den Tod bezogene Dasein der Einzelnen,
die iiberhaupt erst aufgrund dieser Beziehung als Einzelne erscheinen
konnen und erst durch diese Beziehung zum Tod individualisiert wer-
den, bleibt diese Definition der Gemeinschaft dem individualistischen
Grundzug des politischen Denkens seit Hobbes verhaftet. Sie verbleibt
in genau dem Paradigma, das Hobbes zum Ausgangspunkt seines politi-
schen Denkens gemacht hat, namlich dass der Tod dasjenige ist, was die
Einzelnen selbst dann noch aneinander bindet und sogar verbindet, wenn
sie ansonsten nichts Gemeinsames mehr haben.

Wenn man Hobbes als denjenigen Denker betrachtet, der am Anfang der
modernen politischen Philosophie die Frage nach der Gemeinschaft ra-
dikal aufgeworfen und im Denken der Gesellschaft verdrangt hat, dann
lasst sich vielleicht im Gegenzug die antisoziale Dimension in der Philo-
sophie Friedrich Nietzsches als eine solche Antwort auf den Gesell-
schaftsdiskurs verstehen, die auf die Grundlagen des »modernen Men-
scheny abzielt, indem sie die Frage nach der Gemeinschaft genau an der
Stelle aufnimmt, wo sie im Gesellschaftsdiskurs nicht mehr vorkommen
kann. Denn genauso radikal, wie Hobbes das Denken der Gemeinschaft
zugunsten sich wechselseitig immunisierender Individuen negiert hat, ist
Nietzsche den Paradoxien dessen nachgegangen, was er das »souveridne
Individuum« genannt hat. In der beriihmten Passage aus der zweiten
Abhandlung der Genealogie der Moral versteht Nietzsche die gesamte
Anstrengung der Geschichte aus dem Ziel heraus, ein »souverédnes Indi-
viduum« hervorzubringen. Das Resultat der langen Unterwerfungsge-
schichte, mit ihren methodischen Grausamkeiten und ihren disziplinie-
renden Mnemotechniken, die das Thema der Genealogie der Moral sind,
ist zuletzt ein »nur sich selbst gleiches« Individuum (Nietzsche 1988a:
293). Und weil es nur sich selbst gleich ist, muss dieses Individuum
»iibersittlich« sein, denn wenn es sich nur auf sich selbst bezieht und in
diesem Sinne »autonom« ist, kann es seinen Selbstbezug keinem vor-

37

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

gingigen Bezug zu anderen verdanken. Das souverdne Individuum
schuldet sich selbst alles und den anderen nichts. In Klammern fiigt
Nietzsche hinzu: »denn »autonom« und »sittlich< schlieBt sich aus« (ebd).
Die lange Unterwerfungsgeschichte, die Nietzsche in der Genealogie der
Moral als eine Geschichte der »sozialen Zwangsjacke« analysiert hat,
produziert also zuletzt ein gesteigertes Individuum, das sich selbst als
souveridn begreift und im Sinne des Gesellschaftsdiskurses alles andere
als sozial ist. Denn wéhrend sich das Individuum bei Hobbes niemals
vollstindig selbst aneignen kann, weil es sich einer Verdridngung ver-
dankt, die als Verdringung jederzeit wirksam sein muss, ist der Auto-
nomiediskurs bei Nietzsche von den Paradoxien einer vollstindigen
Selbstaneignung durchzogen, deren Leitvorstellung darin besteht, sich
selbst das Leben zu geben und als Vater und Mutter seiner selbst aus-
schlieBlich sich selbst gegeniiber verantwortlich zu sein. Wiahrend die
Verdriangung der Todesbeziehung die symbolische Ordnung einsetzt und
ihr Bestehen garantiert, indem sich jeder mit der im Souverin verkorper-
ten Position der Allmacht identifiziert, geht es bei Nietzsche darum, die
Grundlagen dieser symbolischen Ordnung zu verwerfen, indem an die
Stelle des Hobbesschen Ursprungszusammenhangs ein solcher Lebens-
diskurs gesetzt wird, fiir den der Tod kein ausgezeichnetes Zeichen mehr
darstellt, von dem aus alle anderen Zeichen erst ihre Bedeutung erhalten.
Michel Foucault hat in diesem Sinne die biopolitischen Implikationen
im Denken Nietzsches analysiert (vgl. Balke 2003), die mit der Umstel-
lung der Todesmacht auf eine Lebensmacht im 19. Jahrhundert einher-
gehen.

Das »souverdne Individuum« ist dem durch seine Beziehung zum
Tod individuierten Einzelnen bei Hobbes vollstindig entgegengesetzt.
Denn die allseitige Abhédngigkeit der Gesellschaft besteht gerade darin,
dass alle sich wechselseitig ihr eigenes Leben verdanken und somit jeder
jedem anderen sein durch den anderen moglich gewordenes Leben
schuldig bleibt. Die Position der Unschuld, die Nietzsche zu denken ver-
sucht hat, und damit verbunden eine Gemeinschaft, die nicht auf dem
Zusammenhang von Opfer und Schuld basiert, ist daher durch die Art
und Weise bestimmt, wie die Offnung, die der Tod darstellt, symbolisch
geschlossen bzw. bei Nietzsche gerade nicht symbolisch geschlossen
wird. Denn wenn die symbolische Ordnung ihren Ausgangspunkt von
der SchlieBung der Offnung des Todes nimmt, die in einer souverinen
Figur anschaulich werden muss, ob es sich nun um einen Gott oder aber
um die Gesellschaft handelt, dann geht es bei Nietzsche darum, den Tod
dieser souverdnen Figur selbst zu denken und damit die Grundlage der
modernen politischen Philosophie von ihren Bedingungen her in Frage
zu stellen. Meine These ist also, dass der Tod das Urzeichen der moder-

38

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

nen politischen Philosophie seit Hobbes ist; oder um mit Jacques Lacan
zu sprechen, dass der Tod der »grofle Andere« ist, dessen Abwesenheit
allererst die symbolische Ordnung konstituiert, und dass Nietzsche ge-
nau diese Grundlage der symbolischen Ordnung, diesen Herrensignifi-
kanten, den der Tod darstellt, radikal verwirft. Selbstverstindlich kann
man bei dem Begriff der Verwerfung ebenfalls an Lacan denken. Die
Verwerfung des Herrensignifikanten ist fiir Lacan eine der zentralen Be-
dingungen fiir die Entwicklung einer Psychose, bei der im Unterschied
zur Wiederkehr des Verdréngten als Projektion »nach auflen« das Ver-
worfene »von auflen wiederkehrt« (Lacan 1997: 57). Vor diesem Hin-
tergrund ldsst sich die Hobbessche Konstruktion des Staates und die
damit einhergehende Bildpolitik, wie sie in dem berithmten Titelbild des
Leviathan anschaulich geworden ist, als eine Projektion verstehen (vgl.
Farinelli 1996), die der Verdringung des Naturzustandes geschuldet ist,
wihrend die »grof3e Politik«, die Nietzsche vor allem in seinen nachge-
lassenen Fragmenten entworfen hat, ihre Grofe nur dadurch erlangen
kann, dass sie sich Risiken ausgesetzt sieht, die von auBlen auf den Be-
volkerungskorper zukommen und auf die dieser Bevolkerungskorper
auch angewiesen ist, um seine Lebenskraft zu steigern. Foucault hat den
im 19. Jahrhundert duflerst wirksam gewordenen Rassendiskurs als Er-
haltung der Todesmacht analysiert, um in den Bereich des Lebens »die
Zisur zwischen dem, was leben, und dem, was sterben mufl« einfithren
zu konnen: »Die erste Funktion des Rassismus liegt darin, zu fragmen-
tieren und Zisuren innerhalb des biologischen Kontinuums, an das sich
die Bio-Macht wendet, vorzunehmen« (Foucault 2001: 301). Fiir diese
Umstellung von der Todesmacht, wie sie der Souverdn Hobbesscher
Priagung reprisentiert, auf eine Lebensmacht, wie sie sich in der Philo-
sophie Nietzsches vollzieht, ist die Verwerfung der symbolischen Ord-
nung, in der der »moderne Mensch« lebt, die entscheidende Vorausset-
zung. Nietzsche hat zwei lange Vorgeschichten des »moderne Men-
schen« geschrieben, die jeweils die Genese der symbolischen Ordnung
anhand der Art und Weise analysieren, wie der Zusammenhang von
Tod, Opfer und Schuld die Gemeinschaft begriindet. Die erste Vorge-
schichte betrifft den Tod von Sokrates, die zweite Vorgeschichte den
Tod von Jesus. In beiden Féllen geht es Nietzsche darum, den Akt des
Sterbens von der Ordnungsbegriindung abzuldsen und in diesem Sinne
den Tod als Herrensignifikanten zu negieren. Was man bei Nietzsche als
moralischen oder politischen Nihilismus bezeichnen kann und auch be-
zeichnet hat, ist deshalb keineswegs eine blofe Zerstorung jeder mogli-
chen kollektiven Ordnung, sondern im Gegenteil die Voraussetzung fiir
die Umstellung von der Todesmacht auf eine Lebensmacht. Denn im
Unterschied zur Hobbesschen Verdrangung des Todes geht die neue

39

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

Ordnungsbegriindung bei Nietzsche von der Verwerfung des Todes aus.
Im Folgenden mdochte ich mich jedoch auf einen einzelnen Aspekt dieser
Verwerfung bei Nietzsche beschrinken, ndmlich auf die Auseinander-
setzung mit dem Tod von Jesus, den Nietzsche bekanntlich einen Idioten
genannt hat, weil fur den »Typus Jesus« der Tod kein besonderes, son-
dern nur ein weiteres Zeichen darstellt, ein Zeichen unter anderen, also
kein Urzeichen und keinen Herrensignifikanten. Im Folgenden geht es
mir also um die Faszination, die fiir Nietzsche von diesem Tod ausge-
gangen ist.

Jacob Taubes hat die These aufgestellt, dass es im Werk Nietzsches eine
Verschiebung gibt von der Figur des Sokrates, gegen den Nietzsche in
seinem gesamten Frithwerk anschreibt, weil er in dieser Figur die Deka-
denz der theoretischen Aufkldrung verkorpert sieht, hin zu Paulus, der
bis zu Nietzsches Tod seinen Hauptfeind abgibt, mit dem er sich messen
will, weil es Paulus gelungen ist, Werte zu setzen, die iiber viele Jahr-
hunderte hinweg Bestand hatten: »Wer hat ganz im Sinne Nietzsches
tiefer die Wertsetzungen des Abendlandes geprigt als Paulus? Dann
mulB doch das der bedeutendste Mann sein« (Taubes 2003: 108). In Pau-
lus sieht Nietzsche demnach seine grofite Herausforderung, weil Paulus
eine Macht verkorpert, die noch iiber die aufkldrerische Macht eines
Sokrates hinausgeht. Alle groBen Themen bei Nietzsche lassen sich des-
halb, wenn man Taubes hier folgt, nur dann verstehen, wenn man sie vor
dessen Auseinandersetzung mit Paulus liest: die ewige Wiederkehr, die
Moral des Ressentiments, die Unschuld des Werdens und vor allem
Nietzsches Versuch, Dionysos in die Figur des Gekreuzigten einzutra-
gen. Taubes sagt, dass Nietzsche dermaflen »neidisch« war auf Paulus,
dass er sich sogar sein eigenes Damaskus-Erlebnis konstruiert hat, eine
ekstatische Erfahrung, in der ihm Zarathustra erschienen ist. Ich méchte
dieser These von Taubes folgen, aber sie in eine andere Richtung wen-
den, als Taubes sie gemeint hat. Denn nach Taubes scheitert Nietzsche,
wenn auch auf hohem Niveau, aber er scheitert bei dem Versuch, die
zentralen politisch-theologischen Motive von Paulus zu nehmen und
umzuwerten. Nach Taubes ist Nietzsches Versuch, mit dem Zarathustra
ganz analog zu Paulus ein Ordnungsstifter von welthistorischem Rang
zu werden, ein auf allen Ebenen misslungener Versuch. Obwohl Taubes’
Nietzsche-Interpretation in vielen Punkten sehr hellsichtig ist, vor allem
in seiner Rekonstruktion der Auseinandersetzung Nietzsches mit Paulus,
scheint mir die Position von Taubes in der Frage, zu welchem Zweck

40

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

Nietzsche diese Auseinandersetzung gefiihrt hat, doch merkwiirdig blind
zu sein. Denn die Auseinandersetzung mit Paulus zielt nicht auf eine
Uberbietung oder Umwertung in dem Sinne ab, dass an die Stelle tradi-
tioneller Werte lediglich andere Werte gesetzt werden sollen, sondern
auf das Zustandekommen der symbolischen Ordnung selbst, die Nietz-
sche anhand des Zusammenhangs von Tod, Opfer und Schuld bei Paulus
aus dem Grund analysiert, um diesem Zustandekommen einen voll-
kommen anderen Modus der Wertsetzung entgegenzusetzen, der histo-
risch gesehen alles andere als wirkungslos geblieben ist.

Taubes sagt selbst, dass sich Nietzsches Zarathustra in vielen Hin-
sichten wie eine Parodie auf die Bibel liest, bis hin zur Rhetorik der
Gleichnisse, die Nietzsche im Antichristen eine »Zeichenrede« nennt,
weil darin kein »Wort wortlich genommen wird« und die er als Vorbe-
dingung fiir den » Typus Jesus« nennt, um »iiberhaupt reden zu kénnen«
(Nietzsche 1988b: 203). In Gleichnissen zu reden, so sicht es Nietzsche
bei Jesus, heiflt, dass alles »bloss den Werth eines Zeichens« hat, und
vor allem, dass es kein Urzeichen oder keinen Herrensignifikanten gibt,
von dem aus alle anderen Zeichen ihre Bedeutung bekommen. Alles,
»die ganze Realitit, die ganze Natur, die Sprache selbst«, sagt Nietzsche,
sei flir Jesus »nur eine Gelegenheit zu Gleichnissen«. Und deshalb nennt
Nietzsche diesen Typus einen »Anti-Realisten«, weil es fiir diesen Ty-
pus kein Register des Realen auBerhalb seiner »Zeichenrede« gibt, es
gibt keine Welt jenseits der Welt seiner Zeichen: »Eine solche Symbolik
par excellence steht ausserhalb aller Religion, aller Cult-Begriffe, aller
Historie, aller Naturwissenschaften, aller Welt-Erfahrung, aller Kennt-
nisse, aller Politik, aller Psychologie, aller Biicher, aller Kunst — sein
»Wissenc ist eben die reine Thorheit dariiber, dass es Etwas dergleichen
giebt« (Nietzsche 1988b: 204). Nietzsche identifiziert den »Typus Je-
sus« mit einer symbolischen Ordnung, die keinen Herrensignifikanten
kennt. Und vor allem: Jesus steht auBerhalb der Religion. Nietzsche un-
terscheidet hier sehr deutlich zwischen Jesus und Paulus, den Nietzsche
den »ersten Christen« nennt. Jesus ist demnach nicht nur kein Christ im
Sinne der christlichen Religion, sondern er steht dariiber hinaus aufB3er-
halb aller symbolischen Ordnungen, die Nietzsche von den historischen
Anfingen bis in seine Gegenwart hinein aufzuzdhlen vermag. Und
trotzdem handelt es sich immer noch um eine »Symbolik«, die der »Ty-
pus Jesus« verkorpert, es ist immer noch eine Sprache, derer er sich be-
dient, es handelt sich immer noch um jemanden, der »Ich« sagt, auch
wenn diese Rede, in der dieses »Ich« gesagt wird, keine der genannten
symbolischen Ordnungen mehr generiert. »Man konnte«, sagt Nietzsche,
»mit einiger Toleranz im Ausdruck, Jesus einen >freien Geist< nennen
[...]J« (Nietzsche 1988b: 204). Das Pridikat »freier Geist« ist bekanntlich

41

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

Nietzsches hochstes Pradikat, aber der » Typus Jesus« scheint es nur bei-
nahe zu verdienen. Man konnte es ihm verleihen, aber Nietzsche verleiht
es ihm nicht. In der Passage, aus der ich gerade zitiert habe, gibt es je-
doch eine ganze Reihe sehr negativer Pradikate, zum Beispiel das Pridi-
kat des »décadence-Typus«, mit dem Jesus ohne weiteres in Zusam-
menhang gebracht wird. So bedauert es Nietzsche etwa, »dass nicht ein
Dostoiewsky in der Néhe dieses interessanten décadent gelebt hat«, je-
mand, »der gerade den ergreifenden Reiz einer solchen Mischung von
Sublimem, Krankem und Kindlichem zu empfinden wusste« (Nietzsche
1988b: 202). Die Spannbreite der Pridikate, die Nietzsche mit dem
»Typus Jesus« in Verbindung bringt, ist sehr weit, sie reicht vom »freien
Geist« bis zum »décadence-Typus«, das immerhin zu den negativsten
Pradikaten gehort, die Nietzsche zu vergeben hat. Und trotzdem scheint
Nietzsche etwas an diesem Typus zu faszinieren, und zwar derart, dass
er Jesus gegen die christliche Interpretation in Schutz nimmt und vor al-
lem gegen die politisch-theologische Ordnung, die Paulus auf dessen
Kreuzestod aufgebaut hat. Denn ein ganz bestimmtes Pradikat wird man
nicht finden unter den vielen Priadikaten, die Jesus moglicherweise zu-
kommen, ndmlich das des »Ressentiment-Menschen«. Dieses Pradikat
trifft in erhéhtem MalBe auf Paulus zu, aber nicht auf Jesus. Was man bei
Jesus im Unterschied zu Paulus nicht findet, ist der Kampf um den Her-
rensignifikanten: »Die Cultur ist ihm nicht einmal vom Horensagen be-
kannt, er hat keinen Kampf gegen sie nothig, — er verneint sie nicht [...]
Dasselbe gilt vom Staat, von der ganzen biirgerlichen Ordnung und Ge-
sellschaft, von der Arbeit, vom Kriege — er hat nie einen Grund gehabt,
»die Welt< zu verneinen, er hat den kirchlichen Begriff »Welt« nie geahnt
[...]. Das Verneinen ist eben das ihm ganz Unmogliche« (Nietzsche
1988b: 204). In dieser Passage sind die Ausdriicke Kultur, Staat, Arbeit
und Verneinen gesperrt gedruckt — also alles Begriffe, die eher etwas mit
Nietzsches Gegenwart als mit der von Jesus zu tun haben. Gleich darauf
fillt der Begriff der »Dialektik«, und man kann an dieser Stelle selbst-
verstidndlich an G.W.F. Hegel denken, der seinen zentralen Begriff der
Negation in enger Beziehung zur Interpretation des Opfertodes bei Pau-
lus entwickelt hat. Der »Typus Jesus« gehort also weder der symboli-
schen Ordnung der Religion an, in welcher der Tod als der »grofie An-
dere« durch die Position »Gott« substituiert und anschaulich werden
muss, noch gehort er derjenigen symbolischen Ordnung an, in der dieser
»grofle Andere«, wie bei Hobbes, radikal verdringt werden muss. Fiir
den »Typus Jesus« scheint der »grofle Andere« iiberhaupt keine Rolle zu
spielen: »In der ganzen Psychologie des »Evangeliums«< fehlt der Begriff
der Schuld und Strafe; insgleichen der Begriff Lohn. Die »Siinde, jed-
wedes Distanz-Verhéltnis zwischen Gott und Mensch ist abgeschafft, —

42

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

eben das ist die >frohe Botschaft«. Die Seligkeit wird nicht verheissen,
sie wird nicht an Bedingungen gekniipft; sie ist die einzige Realitét — der
Rest ist Zeichen, um von ihr zu reden [...J« (Nietzsche 1988b: 205).

Was Nietzsche an Jesus interessiert hat, ist die vollige Ignoranz, die
er ihm selbst noch angesichts des Todes zuschreibt. Er ist genauso ge-
storben, wie er auch gelebt hat, ndmlich in einer »Seligkeit«, die
Nietzsche auch als ein »kindliches Idiotenthum« bezeichnet: »Das Le-
ben des Erlosers war nichts andres als diese Praktik, — sein Tod war
auch nichts anderes [...]. Er hatte keine Formeln, keinen Ritus mehr fiir
den Verkehr mit Gott n6thig — nicht einmal das Gebet« (ebd.). Im Un-
terschied zu Paulus ist der »Typus Jesus« fiir Nietzsche nicht durch ei-
nen Glauben bestimmt, sondern durch eine »Praktik des Lebens« — nicht
ein neuer Glaube, sagt Nietzsche, sondern ein »neuer Wandel« kenn-
zeichnet diesen Typus. Alles, was sich im Judentum, im Christentum
und auch in den heidnischen Religionen, in den »unterirdischen Culten
des imperium Romanum« an Opfer- und Schuldzusammenhéngen fin-
det, spielt fiir diesen »neuen Wandel« keine Rolle mehr. Der »Typus Je-
sus« steht nicht fiir einen Glauben an ein jenseitiges »Himmelsreich«,
sondern stellt dieses »Himmelsreich« selbst dar: »Nicht »Busse«, nicht
»Gebet um Vergebung« sind Wege zu Gott: die evangelische Praktik al-
lein fiithrt zu Gott, sie eben ist »Gott« — [...J« (Nietzsche 1988b: 206).
Keine Distanz mehr zwischen Mensch und Gott zu denken, das ist fiir
Nietzsche »die psychologische Realitdt der »Erlosung«, die im »Typus
Jesus« verkorpert wird. Jesus stellt nicht mehr den Glauben an den Her-
rensignifikanten »Gott« dar, der die symbolische Ordnung stiftet und ga-
rantiert — er ist auBerhalb jeder Religion, die sich um den Herrensignifi-
kanten »Gott« anordnet, er ist aulerhalb jeder Position der Macht, die
sich auf diesen Herrensignifikanten bezieht und sich durch diesen Bezug
legitimiert. Und das seltsamer Weise, weil es kein anderes Register des
Realen gibt als das der Erlosung, das heiflt, keine andere Realitt als die,
die aus dem Gefiihl resultiert, ein Kind »Gottes« zu sein, »ewig« zu sein
und »im Himmel« zu leben: »Der tiefe Instinkt dafiir, wie man leben
misse, um sich >im Himmel« zu fithlen, um sich >ewig« zu fiihlen, wih-
rend man sich bei jedem andren Verhalten durchaus nicht »im Himmel
fuhltc: dies allein ist die psychologische Realitdt der »Erlosung«« (ebd.).
Aber das fiihrt seltsamerweise nicht dazu, dass der »Typus Jesus« die
hochste Position der Macht darstellt, die zum Beispiel noch tiber der
Macht einer politischen Theologie stehen wiirde, ob es sich nun um eine
heidnische, eine jidische oder aber um eine christliche handelt. Die
Souverdnitit, die der »grosse Symbolist« Jesus verkorpert, scheint darin
zu bestehen, dass er in dem Moment, da er bis in das Zentrum der Macht
vorstot, ndamlich zum Herrensignifikanten selbst, zu »Gott«, selbst kei-

43

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

ne Macht mehr ausiibt bzw. keinen Grund oder keine Not mehr hat,
Macht ausiiben zu miissen. Der Bezug auf den Herrensignifikanten dient
hier weder zur Legitimierung einer bestimmten Gemeinschaftsform, in
der sich die Souverinitit daraus ergibt, dass derjenige, der den Herren-
signifikannten zu reprédsentieren vermag, im Sinne der politischen Theo-
logie ein Stellvertreter Gottes ist — noch ergibt sich hier der Bezug zum
Herrensignifikanten aus dem Umstand, dass alle die gleiche Ndhe zum
Tod haben und somit jeder den Herrensignifikanten reprisentiert, was
zur Folge hat, dass der Souverdn Hobbesscher Prigung auf einer Ver-
dringung des Herrensignifikanten beruht. Aus diesem Grund spricht
Nietzsche in diesem Zusammenhang von einem »kindlichen Idioten-
thum«, von dem keine dauerhafte Begriindung der Gemeinschaft ausge-
hen kann. Weder »Gott« als représentierter Herrensignifikant, noch der
»Tod« als zu verdringender Herrensignifikant liegt dem »urspriingli-
chen Symbolismus« zugrunde, den Nietzsche im » Typus Jesus« gegeben
sieht. Denn einerseits gibt es keine Distanz mehr zwischen Gott und
Mensch — der »Typus Jesus« lebt schon im »Himmelsreich«. Und ande-
rerseits markiert der Tod keine Grenze, von deren »Verneinung« das
Denken der Gesellschaft ausgeht: »Der ganze Begriff des natiirlichen
Todes fehlt im Evangelium: der Tod ist keine Briicke, kein Ubergang, er
fehlt, weil einer ganz andern bloss scheinbaren, bloss zu Zeichen niitzli-
chen Welt zugehorig. Die »Todesstunde« ist kein christlicher Begriff —
[...]J« (Nietzsche 1988: 207). Dass Nietzsche an dieser Stelle den Begriff
des »natiirlichen Todes« verwendet, setzt den »Typus Jesus« nicht nur
von jeglicher Form einer religiosen Gemeinschaft ab, sondern auch von
der biirgerlichen Gesellschaft. Denn historisch kann der Begriff eines
»natiirlichen Todes« erst dann auftauchen, wenn der Tod eben nicht
mehr religios gedacht, das heifit einem iibernatiirlichen Wesen zuge-
rechnet wird, sondern als eine Grenze, die sich dem politischen Zugriff
entzieht. Fiir den »urspriinglichen Symbolismus« jedoch ist der Tod
tiberhaupt kein besonderes, sondern nur ein weiteres Zeichen. Das Feh-
len des Todes sowohl als religiéses Urzeichen wie auch als Urzeichen
der Negation, wie es bei Hobbes und Hegel bis hin zu Marx auftaucht,
macht also eine ganz andere Politik des Herrensignifikanten méglich,
fir die sich Nietzsche so sehr interessiert, weil sie ihn auf eine voll-
kommen neue Begriindung der symbolischen Ordnung fiihrt, in der der
Tod nicht mehr wie noch bei Hobbes als das groBte Ubel erscheint. Zum
Ende dieser Passage aus dem Antichristen spricht Nietzsche von einer
»welthistorischen Ironie«, dass erst »wir, wir freigewordenen Geister,
und er meint hier vor allem sich selbst, etwas aufdecken konnten, das
»neunzehn Jahrhunderte missverstanden« wurde, namlich dass es Paulus
war, der in diese neue Politik des Herrensignifikanten, in diese neue

44

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

»Praktik des Lebens«, die gesamte alte Ordnung einer politischen Theo-
logie eingetragen hat, indem er aus dem Tod von Jesus den Opfertod Je-
su Christi machte. Diese Aufdeckung ist fiir Nietzsche bedeutsam, weil
das »souverdne Individuum«, um das sein Werk unaufhorlich kreist,
mehr zu tun hat mit dem »Typus Jesus« als mit der Form der Individua-
litdt, die von Hobbes und der biirgerlichen Gesellschaft ausgeht.

Indem Nietzsche Paulus als denjenigen identifiziert, der den Tod Je-
su Christi zum Ausgangspunkt einer Opfergemeinschaft macht, legt er
zugleich diesen Tod als Ausgangspunkt einer Individualitét frei, fiir die
dieser Tod nicht mehr der Grund ihrer Individualisierung und damit
nicht mehr der »groBe Andere« ist: »Offenbar hat die kleine Gemeinde
gerade die Hauptsache nicht verstanden, das Vorbildliche in dieser Art
zu sterben, die Freiheit, die Uberlegenheit iber jedes Gefiihl von ressen-
timent: — ein Zeichen dafiir, wie wenig tiberhaupt sie von ihm verstand!
An sich konnte Jesus mit seinem Tode nichts wollen als 6ffentlich die
stirkste Probe, den Beweis seiner Lehre zu geben [...]. Aber seine Jiin-
ger waren ferne davon, diesen Tod zu verzeihen, — [...]J« (Nietzsche
1988b: 213). In diesem Punkt ist der Tod von Jesus fiir Nietzsche noch
faszinierender als der Tod von Sokrates, dessen Sterben einer Politik der
Wahrheit angehort, deren starkster Beweis im Sterben fiir diese Wahr-
heit besteht, wihrend Jesus so gestorben ist, wie er gelebt hat, ndmlich
in einer Ignoranz gegeniiber jeglicher Wahrheit, die vom Tod ausgehen
konnte. Gerade diesen Punkt, auf den es Nietzsche so sehr ankommt,
verkehrt Paulus in sein Gegenteil: »Darauf fand die gestorte Vernunft
der kleinen Gemeinschaft eine geradezu schrecklich absurde Antwort:
Gott gab seinen Sohn zur Vergebung der Siinden, als Opfer. Wie war es
mit Einem Male zu Ende mit dem Evangelium! Das Schuldopfer und
zwar in seiner widerlichsten, barbarischsten Form, das Opfer des Un-
schuldigen fiir die Stinden der Schuldigen! Welches schauderhafte Hei-
denthum!« (Nietzsche 1988b: 214). Wenn sich Nietzsches Zarathustra
iiber weite Strecken wie eine Parodie auf die Bibel liest, dann deshalb,
weil dieses Buch alles das parodiert, was sich um den »Typus Jesus« an
Wahrheiten angelagert hat. Die Figur selbst aber, der »Ubermensch« Za-
rathustra, hat mehr mit dem »Typus Jesus« zu tun, als es zunichst den
Anschein hat. Denn die Ignoranz und die Unschuld gegeniiber dem Her-
rensignifikanten, die von diesem »kindlichen Idiotenthum« ausgehen,
sind die entscheidenden Voraussetzungen, um sich von einer Gemein-
schaft der »Durchschnitts-Menschen« zu entfernen, deren konstitutiver
Akt in der Verdringung des Todes besteht. Dieser Akt, der bei Hobbes
im Gesellschaftsvertrag als symmetrische Identifikation mit dem souve-
rdnen Akt der Verdrangung gedacht wird, so dass sich jeder in jedem
anderen aufgrund seiner Beziehung zum Herrensignifikanten spiegeln

45

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

kann, begriindet das, was Nietzsche das »Nivellirungs-system« nennt.
Im Gegensatz dazu bewegt sich der »Ubermensch« in einem Raum der
permanenten Geféhrlichkeit, gerade weil er nicht teilhat an der Spiegel-
relation, die den Bevolkerungskorper des Gesellschaftsvertrags bestimmt.
Der »Ubermensch« sieht und hért Gefahren, die dem Bevélkerungskor-
per drohen und die dieser selbst nicht wahrnehmen kann. Denn im Un-
terschied zum »Typus Jesus«, von dem als Idioten keine Begriindung
der Gemeinschaft ausgehen kann, gibt es fiir den »Ubermenschen« sehr
wohl ein Register des Realen, das sich jedoch keiner Spiegelrelation
verdankt, sondern einer neuen Politik der Feindschaft, bei dem der ande-
re, in dem sich der »Durchschnitts-Mensch« spiegelt, mit dem »groflen
Anderen« zusammenfillt, in dem man sich nicht spiegeln kann. Der
neue Feinddiskurs, der fiir die Umstellung der Todesmacht auf eine Le-
bensmacht so iiberaus wichtig ist, ldsst sich in diesem Sinne mit Lacan
als Verwerfung verstehen, insofern der Tod, mit dessen Verdrangung die
symbolische Ordnung bis dahin unaufléslich verkniipft war, nun aus
dem Inneren der Gemeinschaft verworfen wird und von auflen in der Fi-
gur des Feindes wiederkehrt. Den Feind wahrzunehmen, ihn sprechen zu
horen und ihn vor allem dort zu antizipieren, wo er noch gar nicht als
Feind aufgetaucht sein kann, wird von nun an zum zentralen Identifizie-
rungsmerkmal des Bevélkerungskorpers. Denn Nietzsches »gro3e Poli-
tik« versteht ihren Einsatz keineswegs im Sinne einer Riickkehr zu ei-
nem vormodernen Herrendiskurs. In einem nachgelassenen Fragment
aus dem Jahr 1885 beschreibt Nietzsche ganz im Gegenteil das »demo-
kratische Nivellirungs-system« als historische Voraussetzung fiir eine
»im hochsten Mafe« kriegerische Politik: »Zarathustra gliicklich dar-
uiber, da3 der Kampf der Stinde voriiber ist, und jetzt endlich Zeit fiir
eine Rangordnung der Individuen. / HaB auf das demokratische Nivelli-
rungs-system ist nur im Vordergrund: eigentlich ist er sehr froh, daf} dies
so weit ist. Nun kann er seine Aufgabe losen. — / Seine Lehren waren
bisher nur an die zukiinftige Herrscher-Kaste gerichtet. Diese Herren der
Erde sollen nun Gott ersetzen, und das tiefe unbedingte Vertrauen der
Beherrschten sich schaffen« (Nietzsche 1988c: 620, 39 [3]).

Literatur
Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das
nackte Leben, iibers. v. Hubert Thiiring, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Balke, Friedrich (2003): »From a biopolitical point of view: Nietzsches
Philosophy of Crime«. In: Cardozo Law Review 24, S. 705-722.

46

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER TOD DER GEMEINSCHAFT

Bluhm, Harald (2005): »Freiheit in Marx’ Theorien«. In: Ingo Pies/Mar-
tin Leschke (Hg.): Karl Marx’ kommunistischer Individualismus,
Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 57-80.

Esposito, Roberto (2004): Communitas. Ursprung und Wege der Ge-
meinschaft, iibers. v. Sabine Schulz u. Francesca Raimondi, Zii-
rich/Berlin: Diaphanes, S. 37-66.

Farinelli, Franco (1996): »Von der Natur der Moderne. Eine Kritik der
kartographischen Vernunft«. In: Dagmar Reichert (Hg): Rdumliches
Denken, Ziirich: VDF, S. 267-300.

Foucault, Michel (2001): In Verteidigung der Gesellschaft, tibers. v. Mi-
chaela Ott, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 282-311.

Henningsen, Bernd/Beindorf, Claudia (Hg.) (1999): Gemeinschaft. Eine
zivile Imagination, Baden-Baden: Nomos.

Hobbes, Thomas (1994): Vom Menschen/Vom Biirger. Elemente der
Philosophie II/III, iibers. v. Max Frischeisen-Kohler, hg. v. Giinter
Gawlick, Hamburg: Meiner.

Kramme, Riidiger (1989): Helmuth Plessner und Carl Schmitt. Eine his-
torische Fallstudie zum Verhiltnis von Anthropologie und Politik in
der deutschen Philosophie der zwanziger Jahre, Berlin: Duncker &
Humblot.

Lacan, Jacques (1997): Die Psychosen. Das Seminar von Jacques Lacan.
Buch III (1955-56), tibers. v. Michael Turnheim, hg. v. Jacques-Alain
Miller, Berlin/Weinheim: Quadriga.

Nancy, Jean-Luc (1994): »Das gemeinsame Erscheinen. Von der Exis-
tenz des »Kommunismus< zur Gemeinschaftlichkeit der »Existenz««.
In: Joseph Vogl (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu einer Philoso-
phie des Politischen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 167-204.

Nietzsche, Friedrich (1988a): Zur Genealogie der Moral. Eine Streit-
schrift. Kritische Studienausgabe Bd. 5, hg. v. Giorgio Colli u. Maz-
zino Montinari, Miinchen: DTV.

Friedrich Nietzsche (1988b): Der Antichrist. Fluch auf das Christen-
thum. Kritische Studienausgabe Bd. 6, hg. v. Giorgio Colli u. Maz-
zino Montinari, Miinchen: DTV.

Nietzsche, Friedrich(1988c): Nachgelassene Fragmente 1884-1885. Kri-
tische Studienausgabe Bd. 11, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Mon-
tinari, Miinchen: DTV.

Sloterdijk, Peter (2004): »Nicht Vertrag, nicht Gewéchs. Anndherungen
an die Raum-Vielheiten, die bedauerlicherweise Gesellschaft ge-
nannt werden«. In: Schdume, Sphéren III, Frankfurt/M.: Suhrkamp,
S.261-308.

47

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LEANDER SCHOLZ

Schmitt, Carl: »Der Staat als Mechanismus bei Hobbes und Descartes«.
In: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, Band XXX (1936/37),
S. 622-632.

Strauss, Leo (1965): Hobbes’ politische Wissenschaft, Neuwied/Berlin:
Luchterhand.

Taubes, Jacob (2003): Die Politische Theologie des Paulus, hg. v. Alei-
da Assmann u. Jan Assmann, Miinchen: Fink, S. 106-131.

48

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Communitas — Immunitas — Bios:

Roberto Espositos Politik der Gemeinschaft

ROBIN CELIKATES

l. Einleitung

Die ErschlieBungskraft der klassischen — liberalen — Semantik der Politi-
schen Philosophie mit ihrer Gegeniiberstellung von Freiheit und Herr-
schaft, Demokratie und Diktatur, Vernunft und Mythos, Gemeinschaft
und Gesellschaft (und ihren Leitunterscheidungen wie 6ffentlich-privat,
lokal-global, staatlich-gesellschaftlich) scheint heute erschopft. Einer
verbreiteten Diagnose zufolge liegt das an folgendem, zuerst von Michel
Foucault explizit formuliertem Sachverhalt: »Der moderne Mensch ist
ein Tier, in dessen Politik sein Leben als Lebewesen auf dem Spiel steht«
(Foucault 1976: 171). Diese im ersten Band von Sexualitdit und Wahrheit
vorgenommene Reformulierung des aristotelischen Topos vom zoon po-
litikon zeigt an, in was fuir einem Zeitalter wir uns befinden: im Zeitalter
der Biopolitik, jener Form politischer Regulierung also, die sich auf das
Leben, auf den Individual- und den Bevolkerungskorper richtet. Neu ist
diese Form der Regulierung insofern, als sie der klassisch-liberalen Vor-
stellung entgegensteht, eine souverine Staatsgewalt wirke durch Gesetze
auf ihre Untertanen ein, die als Biirger zugleich die letzte Rechtferti-
gungsinstanz darstellten. Denkt man an die Debatten tiber kiinstliche Be-
fruchtung und Sterbehilfe, iiber biometrische Pisse oder bevolkerungs-
politische Antworten auf verdnderte demographische Verhiltnisse, mag
diese Diagnose unmittelbar einleuchten.’

1 Vgl zur empirischen und theoretischen Komplexitit der damit bezeichne-
ten Problemlage Lemke (2007).

49

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Wie sie theoretisch genauer zu analysieren ist und was aus ihr poli-
tisch folgt, ist aber keineswegs klar. Ansétze zur Klarung dieser Fragen
sind in letzter Zeit vor allem aus Italien eingegangen. Giorgio Agamben
(1995) generalisiert in Homo Sacer zum einen die Verstrickung von
Biomacht und souveriner Macht iiber die Moderne hinaus, macht das
Lager des 20. Jahrhunderts zum anderen als deren radikalste Zuspitzung
aus. Antonio Negri und Michael Hardt (2001) setzen — ganz in der Tra-
dition eines Optimismus des Willens — der Biomacht des Empire die
biopolitische Produktivitit der globalen Multitude entgegen. In jiingster
Zeit ist mit dem in Neapel lehrenden Philosophen Roberto Esposito eine
dritte Stimme horbar geworden. Allen drei Ansétzen ist gemeinsam,
dass sie neben ihrer Diagnose der biopolitischen Konstellation auch eine
Alternative formulieren, die auf eine andere, nicht biopolitisch gedachte
»Politik der Gemeinschaft« zielt. Bei Agamben (1990) finden wir die
Vorstellung einer kommenden Gemeinschaft beliebiger Singularititen
jenseits jeder (rechtlich vermittelten) Beziehung, bei Negri und Hardt
(2004) die Multitude als »Vielfalt singuldrer Differenzen«, fiir die die
Autoren die recht hilflose Metapher des Schwarms anbieten. Esposito
setzt sich von diesen Ansétzen ab, indem er Agamben eine tragisch-
ahistorische und Hardt/Negri eine euphorisch-subjektivistische Herange-
hensweise bescheinigt (vgl. Esposito 2004b). Wie aber sieht sein eigener
Ansatz aus?

Esposito hat die Diagnose der Krise der klassischen Politischen Phi-
losophie? in dreien seiner jiingsten Biicher — einer Art Trilogie des Poli-
tischen — zum Anlass genommen, nicht nur eine Genealogie ihrer Se-
mantik und der Perversion dieser Semantik durch ein Denken der Im-
munitdt und eine Praxis der Biopolitik zu schreiben, sondern zugleich
nach Ansatzpunkten fiir ein anderes, nicht mehr kommunitaristisches
oder identitdres Denken der Gemeinschaft und fiir eine nicht auf Bio-
macht reduzierbare Politik des Lebens zu suchen. Im Folgenden mochte
ich diskutieren, ob ihm das gelingt — ob die Begriffe der Gemeinschaft
und des Lebens fiir die Politische Philosophie also auf diese Weise reha-
bilitiert werden kénnen. Dabei werde ich zundchst Espositos Position im
Durchgang durch die drei einschldgigen Biicher vorstellen (I1.1.-3.), um
im Anschluss auf einige grundsitzliche Probleme und offene Fragen
einzugehen (II1.).

2 Die Diagnose findet sich schon in Esposito 1988.

50

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

I1.1. Communitas

Den ersten Teil von Espositos Trilogie des Politischen bildet das Buch
Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft (1998). In ihm er-
zdhlt Esposito eine andere Geschichte der Politischen Philosophie und
versucht in Auseinandersetzung mit so unterschiedlichen Autoren wie
Hobbes, Rousseau, Kant, Heidegger und Bataille eine innere Dialektik
des Gemeinschaftsbegriffs selbst aufzuweisen. Diese Dialektik 1é4sst sich
darauf zuriickfiihren, dass Begriff und Idee der Gemeinschaft von einer
inneren Spannung durchzogen werden. Wird »Gemeinschaft« ndmlich —
und das ist die »kommunitaristische Versuchung«, die jedem Denken
der Gemeinschaft innewohnt — durch Identitit und Partikularitit, also
durch das Eigene definiert, das sowohl das Kollektiv als auch das Indi-
viduum als Besonderes auszeichnet, so geht gerade das verloren, um
was es in ihr eigentlich geht: ndmlich das Gemeinsame (und in diesem
Sinne Uneigene, Nicht-Identitire und Allgemeine).

Daher versucht Esposito zundchst, ein alternatives Vokabular zur
Charakterisierung von Gemeinschaft zu entwickeln, das nicht auf eine
Begrifflichkeit der Identitdt oder eine »Semantik des proprium« (Esposi-
to 1998: 9) zuriickgreift, sondern um die Metaphern der Leere, der Dis-
tanz und der Fremdheit kreist. Das sind zunéchst freilich nur Metaphern.
Sie verweisen aber, so Esposito, auf eine fiir das Zusammenleben kon-
stitutive Gefahr, die nicht von auflen, sondern von innen kommt: auf die
Gefahr, die von der inneren Spannung zwischen Identitdt als Negation
des mit dem Anderen Gemeinsamen und Gemeinsamkeit als Negation
des Eigenen, das einen vom Anderen unterscheidet, ausgeht. Diese Ge-
fahr haben die Klassiker des politischen Denkens eher zu bannen und zu
verdecken als auszuhalten und zu explizieren versucht. Dass ihnen das
nicht immer gelingt, versucht Esposito zu zeigen, indem er ihre Texte
gegen den Strich liest.

Hobbes, Rousseau, Kant und Heidegger sind Esposito zufolge vor
der Entfaltung der Dialektik der Gemeinschaft zuriickgewichen. Dieses
Zuriickweichen aber hat seinen Preis. Es fiihrt ndimlich zu verschiedenen
Absolutismen, die eine Authebung der Spannung zu versprechen schei-
nen: zum Absolutismus des Leviathan, zum Absolutismus der volonté
générale, zum Absolutismus des Gesetzes und — politisch sicher am fa-
talsten — zum Absolutismus der Volksgemeinschaft. Gerade bei Heideg-
ger lasst sich ndmlich nachvollziehen, wie die Bestimmung der authenti-
schen Gemeinschaft tiber das Eigene und eben nicht iiber das Gemein-
same umkippt von der in § 74 aus Sein und Zeit vorgenommenen Gleich-
setzung des »Geschehens der Gemeinschaft« mit dem »Volk« in die of-
fen nationalsozialistischen Reden und Seminare aus den Jahren 1933-36

51

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

(inklusive der Heideggerschen Sorge um »Volksgesundheit« und »Ar-
beitsdienst«). Bei Bataille hingegen findet Esposito ein Denken, das sei-
nen Ausgang von der Erfahrung der Nichtreprisentierbarkeit von Ge-
meinschaft und Subjekt nimmt und die Opposition zwischen communi-
tas und immunitas, zwischen Gemeinschaftlichkeit und immunisierender
Abschottung offen legt (Esposito 1998: 177, 183). Im Anschluss hieran
bestimmt er Gemeinschaft als das genaue Gegenteil des Eigenen und
Partikularen, als Alteritét, die auch das vermeintlich Eigene durchzieht.
Diese Alteritdt kommt im traditionellen Diskurs der Politischen Philoso-
phie gar nicht vor, da dieser die Gemeinschaft von vornherein in den
Rahmen einer Semantik des Subjekts, und damit der Identitét, Einheit
und Absolutheit stellt. In Hobbes’ Erhebung der Selbsterhaltung zum
obersten Prinzip von Anthropologie und Politik kommt dies vielleicht
am deutlichsten zum Ausdruck.

Die zugrunde liegende Priamisse dieses traditionellen Diskurses
scheint dabei die Idee zu sein, dass die Gemeinschaft eine Art Eigen-
schaft (proprieta) ist, durch die verschiedene Subjekte an einer Substanz
teilhaben (Esposito 1998: 8). So allerdings wird das Gemeinsame mit
seinem Gegenteil: dem Eigenen gleichgesetzt. Dem setzt Esposito eine
andere, urspriinglichere Bedeutung von Gemeinschaft entgegen: com-
munitas geht auf munus zuriick. Damit ist eine Vereinigung nicht durch
eine Eigenschaft oder Zugehorigkeit, sondern durch eine gemeinsame
Pflicht, Schuld oder Bindung gemeint (Esposito 1998: 12, 15). Die Ge-
meinschaft wird aus dieser Perspektive weder als vorgéngige Substanz
(als »Korper« oder »Organismus« etwa)’ noch als durch wechselseitige
Anerkennung erst konstituierte Beziehung verstanden. Sie besteht viel-
mehr in einer wechselseitigen Relation des Gebens, in der sich die Indi-
viduen exponieren. Als ihren Gegenbegriff markiert Esposito dann fol-
gerichtig den Begriff der immunitas. Die immunitas als Verteidigung der
eigenen Identitdt ist eine negative oder privative Form der communitas
als lebendiger Einheit mit dem Anderen. Sie suspendiert die wechselsei-
tige Relation und Exposition. Da Relation und Exposition aber das We-
sen der Gemeinschaft ausmachen, wird damit die Moglichkeit von Ge-
meinschaft suspendiert (Esposito 1998: 16). Die auf Immunitét zielende
Verteidigung des Eigenen — die immunitas — ist das genaue Gegenteil
der communitas, ihre Negation. Sie unterbricht den »sozialen Kreislauf
des gegenseitigen Gebens« (Esposito 2002a: 13), der die Grundlage je-
der Gemeinschaft darstellt.

3 Die Gemeinschaft kann »nicht als ein Korper, eine Korporation gedacht
werden, worin die Individuen zu einem gréBeren Individuum verschmel-
zen« (Esposito 1998: 17).

52

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

I1.2. Immunitas

Dass die Gleichsetzung von Gemeinsamem und Eigenem — also die
identitdre Konzeption von Gemeinschaft — die westliche politische The-
orie und Praxis mit fatalen Konsequenzen beherrscht hat, versucht Espo-
sito in einem zweiten Band mit dem Titel Immunitas. Schutz und Nega-
tion des Lebens (2002) zu zeigen. Was er als »Paradigma der Immuni-
sierung« bezeichnet, umfasst das individuelle Leben ebenso wie das
gemeinschaftliche Zusammenleben und unterwirft beide dem obersten
Ziel der Abwehr von Bedrohungen. Bei diesen handelt es sich — wie
oben schon angedeutet — nicht einfach um Bedrohungen von auflen. Sie
durchziehen vielmehr die Gemeinschaft (wie das Individuum) selbst und
sind an der Grenze zwischen Innen und AuBlen, zwischen Eigenem und
Fremdem angesiedelt (Esposito 2002a: 8). Es ist Esposito zufolge kein
Zufall, sondern liegt in der immunitiren Logik der Selbsterhaltung, auf
die jede identitidre Konstruktion von Gemeinschaft hinauslduft, dass ge-
rade im Namen des Lebens und im Namen der Gemeinschaft dem Leben
und der Gemeinschaft das Schlimmste angetan worden ist. Diese Ver-
kehrung ergibt sich daraus, dass die Gemeinschaft gegen das geschiitzt
werden soll, was sie doch konstitutiv ausmacht: gegen den Bezug auf
das Andere, Fremde, Uneigene und die damit stets verbundene Geféhr-
dung der eigenen Identitit. Entkommen kann die Gemeinschaft dieser
Dialektik nur, wenn sie sich immer wieder selbst im Hinblick auf ihre
eigene Offenheit, Endlichkeit und Fremdheit befragt. Das Problem soll
also durch gesteigerte Selbstreflexivitidt umgangen werden.

Das hort sich zunéchst einmal gut an. Zugleich zeigt Espositos Buch
jedoch auch, dass man aus dem Paradigma der Immunisierung nicht so
einfach herausspringen kann. Die Kategorie der Immunitét ist ndmlich
so eng mit jener der Gemeinschaft verflochten, dass gar nicht klar ist, ob
es iberhaupt eine Gemeinschaft ohne identitdre und immunisierende
Selbsterhaltungsmechanismen geben kann, die auf die Verteidigung des
Eigenen gegen das Andere gerichtet sind. Die zunéchst rein begriffsge-
schichtliche Feststellung der Verflechtung von communitas und immuni-
tas hat eine realgeschichtliche Entsprechung, da jede faktische Gemein-
schaft einen Immunitétsapparat ausbildet und sich selbst in den Katego-
rien der Identitdt imaginiert.

Was aber versteht Esposito hier unter Immunisierung? Damit ist zu-
nichst und ganz allgemein ein Schutz gegen Risiken gemeint, genauer:
die Bewahrung des Lebens durch einen solchen Schutz.* Die Immunitiit
soll vor dem Verlust der Identitit und der Individualitit schiitzen, also

4 Vgl. Esposito 2004b: »L’immunita ¢ il potere di conservazione della vita.«

53

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

vor dem Verlust dessen, was sowohl das Kollektiv als auch das Indivi-
duum als Besondere auszeichnet.” Entscheidend ist dabei, dass die Be-
drohung der Identitdt und Individualitit an der Grenze zwischen Innen
und AuBlen, Eigenem und Fremdem angesiedelt ist. Das gilt sowohl fiir
individuelle als auch — zumindest in einem {ibertragenen Sinn — fiir poli-
tische Korper. Sowohl in der Theorie als auch in der politischen Praxis
ist deshalb die Versuchung grof3, ein epidemologisches und militdrisches
Vokabular auf politische Phanomene zu iibertragen (wie es etwa von
Donna Haraway [1989] analysiert und kritisiert worden ist). Das Prob-
lematische an der Ubertragung eines solchen Begriffs der Immunitit auf
das Denken der Gemeinschaft ist das Umschlagen von Schutz in Nega-
tion des Lebens. Wie ndmlich funktioniert eine Immunisierung? Nun,
durch eine Art ausschlieBende EinschlieBung. Wenn das Ubel in gerin-
gen Dosen und kontrolliert zugelassen wird, kann es eine stirkende und
immunisierende Wirkung haben (Esposito 2002a: 15).° Abgeschen da-
von, dass dies oft schwer zu kontrollieren ist, zeichnet sich die Logik der
Immunisierung auch noch dadurch aus, dass sie unbegrenzt ist.” Eine
Hypertrophierung der Sicherheitsapparate ist die mehr oder weniger un-
vermeidliche und sichtbare Konsequenz des Selbstschutzsyndroms
(Esposito 2002a: 25): Man kann nie genug Schutzmafnahmen gegen Ri-
siken ergreifen, deren GroBe und Wahrscheinlichkeit unbekannt sind.
Die Schutzmafinahmen selbst bringen in vielen Féllen neue Risiken her-
vor oder vergréBern sogar diejenigen, die sie eigentlich abwehren soll-
ten.®

Schon auf der Ebene des individuellen, »natiirlichen« Korpers stof3t
die Logik der Immunisierung schnell an Grenzen. Der Korper ist nicht

5 Die neuzeitliche Idee des Subjekts ldsst sich dabei Esposito zufolge als
Versuch der Immunisierung des Individuums gegen die Gefahr der Ge-
meinschaft verstehen.

6 In Auseinandersetzung mit Walter Benjamin, Simone Weil, René Girard,
Niklas Luhmann, der politischen Theologie und der philosophischen
Anthropologie versucht Esposito dann zu belegen, welche Risiken die
Strategie eines Einschlusses der auszuschlieBenden Gefahr mit sich bringt.

7 Vgl. Esposito 2002a: 11: »Auf das immer diffusere Risiko des Gemeinsa-
men antwortet die immer kompaktere Abwehr des Immunen.«

8 Alain Brossat (2003) spricht deshalb von einer immunitéren Demokratie.
In der liberalen Demokratie kommt den negativen Freiheitsrechten die
Aufgabe der Immunisierung der Personen, ihrer Korper und Meinungen
zu. Sie sollen diese gewissermalien vor dem Risiko des Gemeinsamen, der
Gemeinschaft schiitzen (vgl. auch Esposito 2002a: 33, 65ff.). Zugleich
kommt es in der Moderne zur Ausbildung eines biopolitischen Parallel-
programms des Ausschlusses, das die Immunitit der Gemeinschaft garan-
tieren soll, die schlieBlich die Bedingung der Méoglichkeit der wechselsei-
tigen Immunisierung ihrer Mitglieder darstellt.

54

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

erst seit seiner Denaturalisierung durch die Biotechnologie ein prinzi-
piell offenes und verletzliches Gebilde ohne eindeutig festlegbare Gren-
zen. Unter diesen Voraussetzungen kann die Sicherung der Identitit des
Korpers als »Korperpanzer« nicht gelingen. Das liegt daran, dass Krank-
heit und Ansteckung dem Leben nicht &duflerlich sind und dass sie ihm
deshalb nicht ausgetrieben werden konnen, ohne eben dieses Leben
selbst zu negieren. Der Korper ldsst sich nicht abschlieBen, seine Gren-
zen lassen sich nicht sichern, er bleibt — wie Klaus Theweleit eindriick-
lich gezeigt hat — in dieser Hinsicht immer Fragment.” Das aber heifit
nicht, dass er deshalb auf jede Immunisierung verzichten kénnte: »Das,
was den — individuellen, sozialen, politischen — Koérper bewahrt, ist
zugleich das, was seine Entwicklung blockiert. Und was, iiber einen ge-
wissen Punkt hinaus getrieben, ihn sogar zu zerstéren droht« (Esposito
2008: 7). Folgen wir nun der Ubertragung der Metaphorik des Korpers
auf das Kollektiv, so gilt die Diagnose der Heterogenitdt und Unab-
schlieBbarkeit natiirlich erst recht auf der Ebene der Gemeinschaften und
ihrer Identitdten, die nicht mehr als kulturell, ethnisch oder religios ein-
heitlich imaginiert werden konnen.

Dennoch — oder gerade deshalb — soll die Immunisierung dem indi-
viduellen Korper und der Gemeinschaft Schutz vor Prozessen bieten, die
konstitutive Bestandteile beider sind: ndmlich vor Prozessen der Relati-
on und der Alteration: »Je offenkundiger die Verwundbarkeit der politi-
schen Korper erscheinen musste, desto drdngender erwies sich die Not-
wendigkeit, die Offnungen, die an ihren Grenzen klafften, hermetisch
abzudichten« (Esposito 2002a: 172). Die »Dialektik der Immunitat«
(Esposito 2002a: 39) besteht darin, dass jede Gemeinschaft eine immu-
nitdre Tendenz, eine Tendenz der Bewahrung von Identitit durch Regu-
lierung der Zugehorigkeit entwickelt und sich damit als Eigenes und ge-
rade nicht als Gemeinsames setzt. Damit negiert die Gemeinschaft aber
ihr eigenes Prinzip. Esposito zufolge setzt ndmlich die immunitas die
communitas voraus, nicht umgekehrt, denn »eine solche Gemeinschaft —
der Identitdt und der Zugehorigkeit — ist das genaue Gegenteil der com-
munitas« (Esposito 2002a: 142). Erldutern lasse sich dies am Beispiel
des Rechts: »Die Gefahr, vor der das Recht das Gemeinleben schiitzen
will, wird von eben jener Relation reprisentiert, die dieses Gemeinleben
allererst zu einem solchen macht. Die Relation ist es, welche die Identi-
tatsgrenzen der Individuen aufbricht und sie einer Alteration seitens der
anderen — und damit einem potentiellen Konflikt — aussetzt« (Esposito
2002a: 34). Esposito sicht die Politik damit vor einer grundsitzlichen
Alternative:

9  Vgl. etwa Theweleit 1995 sowie Celikates/Rothohler 2006.

55

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

»Heute ist keine Politik vorstellbar, die sich nicht auf das Leben als solches
richtet — die nicht den Biirger unter dem Aspekt seines lebendigen Korpers be-
trachtet. Es kann dies aber in einander entgegengesetzten Formen passieren,
die den Sinn der Biopolitik selbst aufs Spiel setzen: entweder die selbstzerstore-
rische Revolte der Immunitit gegen sich selbst oder die Offnung hin zu ihrer
kommunen Kehrseite« (Esposito 2002a: 198).

Die Option der Offnung miisste die konstitutive Verwundbarkeit und
Endlichkeit des individuellen und gemeinschaftlichen Korpers akzeptie-
ren und nicht linger immunitéir zu tiberwinden versuchen.'® Als Bild fiir
diese notwendige Toleranz des Fremden im Eigenen bietet Esposito den
Fotus im Mutterleib an (Esposito 2002a: 238) — ob dieses Bild hochster
Intimitét (das zugleich fiir eine hochst asymmetrische Relation steht) al-
lerdings als Leitmotiv einer neuen Politik der Gemeinschaft taugt, ist
tiberaus fraglich (vgl. auch Alloa 2005).

11.3. Bios

Grundsitzlicher lésst sich an dieser Stelle nochmals fragen: Was, wenn
wir der Verstrickung in die immunitdre Logik der Biopolitik gar nicht
entkommen konnen? Dieser Frage geht Esposito in seinem Buch Bios.
Biopolitica e filosofia (2004) nach."' Esposito geht hier von einer Unter-
scheidung zwischen zwei extremen Konfigurationen der Biopolitik — der
direkten und wechselseitigen Implikation von Politik und Leben — aus:
Er setzt der »Thanatopolitik«, also der im Nationalsozialismus kulminie-
renden Politik des Todes eine affirmative Politik des Lebens entgegen,
in der das Leben nicht mehr bloB Objekt ist, sondern gleichsam zum
Subjekt wird.

Politische Philosophie nach Auschwitz zu betreiben, bedeutet nach
Esposito, den nationalsozialistischen Dispositiven (und zwar sowohl ih-
rer Politik der Gemeinschaft als auch ihrer Politik des Lebens) etwas
entgegenzusetzen — und gleichzeitig anzuerkennen, dass das Ende des
Nationalsozialismus nicht das Ende der Biopolitik gebracht hat. Gegen
die Vorstellung eines abgeschlossenen (Individual- oder Kollektiv-)

10 Im Anschluss an Hobbes verweist Esposito auf »die todliche Prekaritit
des politischen Korpers« (Esposito 2002a: 160), die anerkannt werden
miisse.

11 Dieses Buch liegt bisher nur auf Italienisch und in einer spanischen Uber-
setzung vor. Eine englische Ubersetzung von Timothy Campbell ist bei
der University of Minnesota Press angekiindigt; dem Buch wird eine aus-
fithrliche und #uBerst hilfreiche Einleitung des Ubersetzers (Campbell
2008) vorangestellt sein.

56

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Korpers setzt Esposito mit Maurice Merleau-Ponty das Fleisch, das sich
auf Grund seiner Offenheit gerade nicht in einem einheitlichen Korper
organisieren ldsst. Gegen die antizipierende Unterwerfung der Geburt
unter die Politik wendet er mit Hannah Arendt die Idee eines stindigen
Wiedergeborenwerdens als Bild fiir die Prozesse des Lebens, des Han-
delns und der Politik selbst. Und gegen die Beherrschung des Lebens
durch eine von aufen auferlegte Norm bringt er mit Spinoza, Canguilhem
und Deleuze die immanente Normativitit des Lebens in Anschlag (vgl.
Esposito 2004a: xvi).

Im ersten Kapitel, das »L’enigma della biopolitica« (»Das Ritsel der
Biopolitik«) betitelt ist, geht Esposito von der schon genannten Diagno-
se aus, dass Politik heute nur noch als Biopolitik, als Politik des Lebens
verstanden werden kann. Die Geburt der Biopolitik in der Moderne ist
jedoch kein voraussetzungsloses Ereignis, sondern Ergebnis einer im-
munitdren Dynamik. Erst in der Moderne wird aus dem Imperativ der
individuellen und kollektiven Selbsterhaltung die Grundlage der Praxis
und des Diskurses der Politik.'> Erst in der Moderne wird damit auch die
Unterscheidung zweier diametral entgegengesetzter Verstindnisse der
Politik des Lebens moglich, die Esposito mit zwei Begriffen bezeichnet,
die bei Foucault noch mehr oder weniger synonym verwendet werden:
Unter »Biomacht« versteht Esposito die Unterwerfung des Lebens unter
die Politik (»una vita sottomessa al comando della politica«; Esposito
2004a: 5), unter »Biopolitik« hingegen eine Politik im Namen des Le-
bens (»una politica in nome della vita«; Esposito 2004a: 5). Im Italieni-
schen wird die Ambivalenz des doppelten Genitivs in »Politik des Le-
bens« aufgeldst in »politica sulla vita« (genetivus obiectivus) einerseits,
»politica della vita« (genetivus subiectivus) andererseits."” Der auf diese

12 Vgl. Esposito 2004b: »Es stimmt, dass die Biopolitik in der Moderne eine
neue Bedeutung erlangt hat. Wéhrend sie in der Antike, etwa in der grie-
chischen Gesundheitspolitik oder der romischen Agrarpolitik, eine poten-
ziell kommunitédre Struktur ausgebildet hat, die sich um das Ganze der po-
lis oder der civitas drehte, zeichnet sich die moderne Biopolitik durch eine
immunitire Spannung aus, die sich im Schutz eines Individuums und spi-
ter im Schutz einer Gruppe durch die Vernichtung einer anderen entladt,
wie im Nazismus.« (»E vero che nella modernita la biopolitica cambia si-
gnificato. Mentre quella antica, come la politica sanitaria in Grecia e quel-
la agraria a Roma, ha una struttura potenzialmente comunitaria, rivolta
all’insieme della polis o della civitas, nella biopolitica moderna nasce una
tensione immunitaria che passa prima per la salvezza individuale e poi per
la salvezza di un gruppo attraverso la distruzione di un altro, come nel na-
ZiSmo.«)

13 Das Leben ist Esposito zufolge sowohl biopolitisches Objekt als auch
Subjekt des Widerstands gegen die Biomacht (»non ¢ ormai concepibile

57

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Unterscheidung folgende Teil des Buches gibt allerdings Anlass zu der
Vermutung, dass Espositos Differenzierung zwischen einer negativen
und einer affirmativen Politik des Lebens gar nicht so einfach durchzu-
halten ist.

In einer duflerst informativen Genealogie des biopolitischen Diskur-
ses unterscheidet Esposito zunédchst organizistische, anthropologische
und naturalistische Varianten und zeigt deren Verstrickung in den Dis-
kurs der Gemeinschaft auf. Das gilt insbesondere fiir den organizisti-
schen Diskurs, der den Staat nicht als durch Individuen in einem Vertrag
erst geschaffene Einheit, sondern als Lebensform, als Kollektiv-Indivi-
duum mit eigenem Geist und eigenem Korper versteht. Politik scheint
dann in einem vorpolitischen natiirlichen Substrat verankert zu sein und
muss das harmonische Zusammenspiel der einzelnen Glieder gewéhr-
leisten. Wie jeder Korper erscheint dann auch der politische Korper als
krankheitsanfdllig. Symptome der Degeneration miissen mit gesund-
heitserhaltenden oder -wiederherstellenden Gegenmafinahmen beant-
wortet werden. Interessanterweise setzt sich dabei schon in den 1910er
und 1920er Jahren eine Semantik der notwendigen Reinigung von »Pa-
rasiten« und anderen »Fremdkorpern« durch, in der der Staat als Im-
munsystem der Nation, bald darauf dann der Volksgemeinschaft ver-
standen wird."*

Im zweiten Kapitel »Il paradigma di immunizzazione« erinnert
Esposito an die Dialektik der Immunisierung, die von einem Projekt zur
Erhaltung des Lebens iiber eine negative Form des Schutzes des Lebens
in dessen Negation umschldgt. »Immunitit« bezeichnet dabei zunichst —
wie schon erwdhnt — eine Macht zur Erhaltung des Lebens. Das verdeut-
licht, dass Macht und Leben nicht als zwei voneinander unabhingige
Phinomene, die in einer blof duBerlichen Bezichung zueinander stehen,
gesehen werden diirfen. Die Macht, die mit dem Phénomen des Lebens
intern verkniipft ist, tritt fiir Esposito in zwei Modi auf: als »affirmative
und produktive« Macht und als »negative und morderische bzw. todli-
che« (»affermativa e produttiva« vs. »negativa e mortifera« [Esposito
2004a: 42])." Espositos These tiber die intern antinomische Logik der
Immunisierung besagt nun, dass Schutz und Negation des Lebens nicht
in einem Ausschluss-, sondern in einem Implikationsverhéltnis stehen

altra politica che una politica della vita, nel senso oggettivo e soggettivo
del termine« [Esposito 2004a: 5]).

14 Die beiden anderen Diskurse fassen Biopolitik als Politik des Menschen,
d.h. der Bedingungen menschlichen Lebens bzw. verstehen die Natur als
Basis, Gegenstand und normative Richtschnur von Politik.

15 An anderer Stelle heif3t es: »O la biopolitica produce soggettivita o produ-
ce morte. O rende soggetto il proprio oggetto o lo oggettiva definitivamen-
te. O ¢ politica della vita o sulla vita« (Esposito 2004a: 25).

58

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

(so spricht er etwa von der wprotezione negativa della vita« [Esposito
2004a: 42]). Ahnliches gilt ihm zufolge nicht nur fiir die Politik des Le-
bens, sondern auch fiir die Politik der Gemeinschaft: »Die immunitas
entpuppt sich als negative oder privative Form der communitas: Wih-
rend die communitas auf jene Relation verweist, die ihre (Mit-)Glieder
durch ein Versprechen der wechselseitigen Gabe bindet und deren indi-
viduelle Identitit dadurch aufs Spiel setzt, ist die immunitas die Bedin-
gung der Freistellung von einer solchen Pflicht und der Abwehr ihrer
enteignenden Effekte.«'® Immun zu sein bedeutet dann vor allem, nichts
gemeinsam zu haben (»immune ¢ il non »essere< o il ynon avere< nulla in
comune« [Esposito 2004a: 48]). Auch hier zeigt sich die gleiche Struk-
tur: Die Immunisierung der Gemeinschaft ist zugleich Schutz und Nega-
tion der Gemeinschaft, ja Schutz durch Negation. Vor den Risiken des
Zusammenlebens soll eine bestimmte Form des Zusammenlebens schiit-
zen, die jedoch konstitutive Dimensionen des Zusammenlebens negiert:
»Um zu tiberleben, ist die Gemeinschaft — jede Gemeinschaft — dazu ge-
zwungen, die negative Modalitit ihres eigenen Gegenteils zu introjizie-
ren, auch wenn dieses Gegenteil im Verhéltnis zur Gemeinschaft gerade
ein Mangel oder ein Gegensatz bleibt.«'’

Nach einem Exkurs zu Nietzsche im dritten Kapitel »Biopotere e bio-
potenza« analysiert Esposito im vierten Kapitel mit dem Titel »Tanato-
politica (il ciclo del ghénos)« die nationalsozialistischen Praktiken und
Diskurse von Degeneration, Eugenik und Genozid, die das »Leben« mit
der »Gemeinschaft« kurzschlieBen. Dabei entspricht der absoluten Nor-
mativierung des Lebens die Biologisierung des nomos und die Juridifi-
zierung des bios (Esposito 2004a: 149). Die nationalsozialistische Ver-
nichtungspolitik versteht Esposito als antizipierende Unterdriickung der
Geburt: also des Lebens und deshalb als Politik des Todes, als Thanato-
politik (Foucault). »Wé&hrend das Transzendental des Kommunismus die
Geschichte, sein Subjekt die Klasse und sein Vokabular das der Okono-
mie ist, ist das Transzendental des Nazismus das Leben, sein Subjekt die

16 »L’immunitas si rivela la forma negativa, o privativa, della communitas:
se la communitas ¢ quella relazione che, vincolando i suoi membri ad un
impegno di donazione reciproca, ne mette a repentaglio 1’identita indivi-
duale, ’immunitas ¢ la condizione di dispensa da tale obbligo e dunque di
difesa nei confronti dei suoi effeti espropriativi« (Esposito 2004a: 47).

17 »Per sopravvivere, la comunita, ogni comunita, ¢ costretta a introiettare la
modalita negativa del proprio opposto; anche se tale opposto resta un mo-
do di essere, appunto deprivativo e contrastivo, della comunita stessa«
(Esposito 2004a: 49).

59

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Rasse und sein Vokabular das der Biologie.«'® Dabei komme es im Na-
tionalsozialismus zu einer doppelten SchlieBung des Korpers (Esposito
2004a: 151): zur absoluten Identitdt zwischen Koérper und Subjekt und
zum Einschluss der Einzelkorper in den Korper der deutschen Volksge-
meinschaft, der sich vermittelt {iber den Mechanismus der Vererbung
auch zeitlich erstreckt.

Das fiinfte Kapitel »Filosofia del bios« geht von der schon genann-
ten Diagnose aus, dass das Ende des Nationalsozialismus nicht als Ende
der Biopolitik verstanden werden sollte (Esposito 2004a: 159). In Ant-
wort hierauf miisse die Biopolitik aus der Semantik der Immunitit und
aus der selbstzerstorerischen Logik der Immunisierung herausgelost
werden. Eine affirmative Biopolitik des Lebens'® miisse eher auf die Vi-
talisierung der Politik und der Norm als auf die Politisierung des Lebens
zielen und sich gegen die doppelte EinschlieBung des Korpers — des
Subjekts im Korper und des individuellen Korpers im ethnisch definier-
ten Kollektivkorper — wenden. Merleau-Pontys Begriff des Fleisches
(Esposito 2004a: 173) und Spinozas multitudo stellen Esposito zufolge
Modelle dar, anhand derer sich ein nicht in einem einheitlichen Korper
organisierbares individuelles und kollektives Leben denken lisst.* An
den Kategorien Leben, Korper und Geburt will Esposito durchaus fest-
halten, sie jedoch von einem immunitiren in ein kommunitédres Vokabu-
lar tibertragen (Esposito 2004a: 171). Deshalb muss er den immunitéren
Kurzschluss vermeiden, auf dem das organizistische und harmonisieren-
de Modell des politischen Korpers basiert, indem es politische auf bio-
logische Identitdat griindet, um damit die absolute Selbstidentitdt der
Gemeinschaft zu verwirklichen.

Mit den Gegenmetaphern des Fleisches, der Geburt und der Norm
des Lebens endet Bios allerdings in einer duflerst spekulativen Weise,
die die von Esposito selbst eingangs angefiihrten Beispiele kaum einzu-
holen vermag, die doch den Problemstand in Sachen Biopolitik markie-
ren sollten: die Zuerkennung eines Rechts, nicht geboren zu werden, an
ein schwer behindertes Kind durch ein franzdsisches Gericht; der »hu-

18 »Mentre il transcendentale del comunismo ¢ la storia, il soggetto ¢ la
classe e il lessico I’economia, il transcendentale del nazismo ¢ la vita, il
soggetto ¢ la razza e il lessico la biologia« (Esposito 2004a: 117).

19 »Una biopolitica finalmente affermativa: non pia sulla, ma della vita«
(Esposito 2004a: 172).

20 Esposito (2004b) findet bei Spinoza »la liberazione della vita dalla impo-
sizione giuridica e la rivelazione del carattere originariamente indistinto
tra vita e diritto, tra vita e politica.« Dass der flir das moderne Rechtsden-
ken zentrale Begriff der Person genau diese Befreiung verhindert und da-
mit die Trennung von Recht und Leben festschreibt, ist die zentrale These
in Espositos jiingsten Buch (Esposito 2007).

60

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

manitire« Einsatz der USA in Afghanistan und Irak; die Wiederkehr der
souverdnen Biomacht im Russland Putins; die todliche Infizierung tiber
einer Millionen Menschen durch kommerziell motivierte Blutabnahmen
in der chinesischen Provinz. Wie soll der Appell an die urspriingliche
Einheit von Leben, Politik und Recht hier helfen? Was bedeutet es, ge-
gen diese Entwicklungen auf eine affirmative Biopolitik im Namen des
Lebens zu setzen, und lisst sich eine solche tatsdchlich von einer das
Leben beherrschenden Biomacht abtrennen? In einem Gesprich mit der
Zeitung Il Manifesto gibt Esposito zumindest einen Hinweis, indem er
die permanente »Auto-Dekonstruktion« der Politik fordert. Demokratie
sei nicht der Name einer Regierungsform, sondern ein auf Dauer gestell-
ter Prozess der »Deformation«, also der Auflosung alter und der Schaf-
fung neuer (und auch besserer?) Formen des Zusammenlebens.”! Warum
die Politische Philosophie fiir diese radikale Spielart der reflexiven De-
mokratie aber auf den Begriff des Lebens zuriickgreifen soll, der doch
unweigerlich die apolitische Illusion der Unmittelbarkeit mit sich zu
fithren scheint, das bleibt am Ende unklar. Auch wenn wenig Zweifel
daran bestehen mogen, dass wir im Zeitalter der Biopolitik leben, und
auch wenn Espositos Ansatz tatsdchlich ein innovatives Vokabular zur
Beschreibung unserer Situation anbietet — das Subjekt der Politik, auch
einer Politik, die das Leben nicht unterwirft, das kann nicht das Leben,
das miissen wir schon selbst sein.

I1l. Politik oder Dekonstruktion der
Gemeinschaft?

Selbst wenn man diese Zweifel hinsichtlich einer Rehabilitierung des
Begriffs des Lebens fiir die Politische Philosophie der Gegenwart teilt,
stellt sich noch die Frage nach der Moglichkeit und Wiinschbarkeit einer
affirmativen Politik der Gemeinschaft. Auch hier findet sich ein Schliis-
sel zum Verstédndnis von Espositos Konzeption, der iiber seine etwas va-
gen Bemerkungen tiber die der immunitas entgegengesetzte communitas
hinausweist, in einem kleineren Text iiber die melancholische Struktur
der Gemeinschaft. Diese Struktur beschreibt Esposito ndmlich als

»etwas, das die Gemeinschaft in ihrem Selbstbezug aufbricht und von sich
selbst entfernt und damit als Bruch und Differenz konstituiert. Wie eine Ver-

21 Vgl. Esposito (2004b): »Si tratterebbe di immaginare culture giuridiche
capaci di auto-decostruirsi continuamente. La stessa democrazia andrebbe
quindi pensata e praticata non come una forma giuridica, ma come una
continua deformazione.«

61

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

werfung und eine Wunde, die von der Gemeinschaft nicht als temporérer oder
partieller Zustand erfahren wird, sondern als ihre einzige Seinsweise. Eine
Weise zu sein, die zugleich eine Weise ist, nicht zu sein — bzw. in der Form
des eigenen >nicht< zu sein. Die Gemeinschaft ist demnach etwas, das sein
muss oder sein soll, aber gerade nicht sein kann — auf3er eben in einem defek-
ten, negativen und hohlen Modus. [...] Diese urspriingliche Differenz trennt
die Existenz der Gemeinschaft von ihrer eigenen Essenz. Hierin liegt die alte
Lehre der Melancholie: Die Grenze ldsst sich nicht aufheben, die Sache nicht
vollsténdig aneignen, die Gemeinschaft weder ginzlich mit sich selbst noch
mit sich selbst als Ganzer identifizieren. Versucht sie letzteres, wird sie totali-
tar. Und um was anderes hat es sich beim Totalitarismus gehandelt als um die
Illusion, die Gemeinschaft mit sich selbst identifizieren und derart vollenden
zu konnen? Die phantasmatische Versuchung, die Grenze abzuschaffen, den
Bruch zu heilen, die Differenz aufzuheben, erweist sich darin als die verbre-
cherische Illusion, dass die Gemeinschaft ein fiir allemal von ihrer Melancho-
lie geheilt werden konne« (Esposito 1999),22

Das ist als Kritik einer bestimmten Konzeption der Gemeinschaft ziem-
lich iiberzeugend, ndmlich als Kritik »einer Art zwanghaften Tendenz,
die »Gemeinschaftc und das >Gemeinsame« im Register der >Eigen-
schaft¢, des >Eigentums¢, des >Eigenen< zu deklinieren: die Gemein-
schaft als Zugehorigkeit zu einem Eigenen oder als von ihren Mitglie-
dern geteilte substantielle Eigenschaft.«* Eine positive Bestimmung
lasst sich daraus aber kaum ableiten, und es stellt sich die Frage, ob die-
se Tendenz wirklich nur eine bestimmte Konzeption der Gemeinschaft
betrifft oder ob sie dem Konzept der Gemeinschaft selbst eingeschrieben
ist.

22 Esposito 1999: »Qualcosa che taglia e scarta la comunita rispetto a se stes-
sa, costituendola esattamente come quel taglio ¢ quello scarto. Come una
faglia e una ferita in cui la comunita non sperimenta una condizione tem-
poranea o parziale, ma il suo unico modo di essere. E insieme di non esse-
re. Di essere precisamente nella forma del proprio »non¢. Di ¢io che deve
essere, ma che appunto non puo essere — se non in una modalita difettiva,
negativa, concava. [...] scarto originario che separa 1’esistenza della co-
munita dalla propria essenza. Ecco cio che la malinconia da sempre ¢’in-
segna: che il limite non ¢ eliminabile. Che la Cosa non ¢ interamente ap-
propriabile. Che la comunita non ¢ identificabile con se stessa — con tutta
se stessa € con se stessa come un tutto — se non in una forma appunto tota-
litaria. E cosa ¢ stato il totalitarismo di questo secolo se non I’illusione — la
furiosa illusione — di identificare la comunita a se stessa e cosi di compier-
la? La tentazione fantasmatica di abolire il limite, di riempiere la faglia, di
chiudere la ferita. L’illusione criminale che si potesse guarire definitiva-
mente la comunita dalla sua malinconia.«

23 Esposito 2002b: »Tendenza, della coazione, a declinare la >comunitac e il
»comunex in termini di >proprieta< e di »proprio<: la comunita come appar-
tenenza ad un proprio, o come proprieta condivisa dai suoi membri.«

62

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Zumindest wird aus dieser Perspektive klar, dass der Begriff der
Gemeinschaft im Kern einer semantischen Rekonstruktion bedarf, die
ihn aus seiner Rolle als polemischer Gegenbegriff zum Begriff der »Ge-
sellschaft« herauslost, dessen Zweck letztlich die Delegitimation »bloB«
auf Freiwilligkeit basierender Formen der Assoziation ist. Espositos
Ausfiihrungen lesen sich wie ein Pladoyer fiir den Bruch mit einer in be-
stimmten politischen Diskursen noch immer wirkméchtigen Tradition,
die an Tonnies’ Unterscheidung von Gemeinschaft und Gesellschaft an-
schliefit. Schematisch gesprochen steht bei Tonnies »Gemeinschaft« fiir
das »vertraute, heimliche, ausschlieBliche Zusammenleben«, dessen af-
fektive Bindekraft den unpersonlichen und funktionalen Sozialbezie-
hungen der Gesellschaft gegeniibergestellt wird: »Gemeinschaft ist das
dauernde und echte Zusammenleben, Gesellschaft nur ein voriiberge-
hendes und scheinbares« (T6nnies 1887: 3f.). Esposito zufolge kann
Gemeinschaft aber nicht als authentisches Kollektiv im Gegensatz zur
bloB formalen Gesellschaft gedacht werden, da es eine Authentizitéit
verbiirgende und identitétsstiftende vorgingige Grundlage gerade nicht
gibt bzw. die Annahme einer solchen Grundlage dem Prinzip der Ge-
meinschaft entgegensteht. Der kommunitaristische Affekt gegen die mit
Entfremdung, Entzweiung und Konflikthaftigkeit gleichgesetzten Indi-
vidualisierungsschiibe der Moderne verkennt zudem, dass eine bestimm-
te Form der Entfremdung, der Entzweiung und des Konflikts fiir die
Gemeinschaft konstitutiv ist — und nicht deren Gefihrdung oder deren
Anderes darstellt. Diese Einsicht aber wendet sich nicht nur gegen kon-
servative oder nostalgische Utopien der Verséhnung. Es ist ziemlich of-
fensichtlich, dass damit auch die bei Marx und vor allem bei Engels zu
findende Vorstellung einer nicht mehr konflikthaften Form der Verge-
meinschaftung unter nicht-kapitalistischen Bedingungen, in der nicht
nur der Staat, sondern die Politik als solche unnétig werden wiirde, auf
dem Spiel steht.**

24 Hier sei nur auf eine der bekanntesten Stellen verwiesen: »Der erste Akt,
worin der Staat wirklich als Représentant der ganzen Gesellschaft auftritt
— die Besitzergreifung der Produktionsmittel im Namen der Gesellschaft,
ist zugleich sein letzter selbstindiger Akt als Staat. Das Eingreifen einer
Staatsgewalt in gesellschaftliche Verhiltnisse wird auf einem Gebiete
nach dem andern iiberfliissig und schléft dann von selbst ein. An die Stelle
der Regierung iiber Personen tritt die Verwaltung von Sachen und die Lei-
tung von Produktionsprozessen. Der Staat wird nicht >abgeschafft¢, er
stirbt ab« (Engels 1880: 224). Es mag ja sein, dass emanzipatorische Poli-
tik etwas anderes ist als »Regierung iiber Personen«; Politik als Praxis
aber einfach durch »Verwaltung« und »Leitung« — keine Regierung, aber
doch Formen des Regierens! — zu ersetzen, miisste dem an Aristoteles ge-
schulten Blick von Marx als besonders gefihrliche Form der Entfremdung
aufgefallen sein. Marx’ Position ist freilich komplex und so spricht er an

63

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

Zu jeder Gemeinschaft gehort die Umstrittenheit der Grenzen und
der Identitdt des »Wir« — die politische Gemeinschaft muss diese Um-
strittenheit sogar zu ithrem Prinzip erheben und stindig von neuem aus-
tragen. Sie besteht als politische Gemeinschaft nur im Streit um das
Gemeinsame (das es noch nicht gibt). Und sie wird in dem Mafe apoli-
tisch, in dem sie die Frage der Gemeinschaft entpolitisiert, also als ge-
klart voraussetzt, und den Streit fiir erledigt erkldrt. Damit aber scheint
»wahre« Gemeinschaft zu etwas Unmoglichem zu werden. Bei Joseph
Vogl etwa liest sich dieser Gedanke folgendermafen:

»Das nicht-existierende Volk, das nicht-identische »Wir¢, die unmégliche In-
klusion erinnern daran, daf die Griindung nicht ein fiir allemal abgeschlossen
ist, sie erinnern daran, dal das Gemeinsame und die Einheit des Kollektivs
weder urspriinglich noch gegenwirtig, weder vorgegeben noch deduzierbar,
sondern stets verschoben, aufgeschoben und vertagt ist« (Vogl 1994: 20).

Auch diese Formulierungen machen eines deutlich: Die Gemeinschaft
entzieht sich einer endgiiltigen Bestimmung und zwar sowohl im theore-
tischen als auch im praktischen Sinn. Wenn Hinrich Fink-Eitel aber
schreibt: »Gemeinschaftliche Einheit ist nicht einfach gegeben; sie mufl
konfliktreich permanent hergestellt werden« (Fink-Eitel 1993: 309),
dann ist das zumindest doppeldeutig. Einerseits ist es offensichtlich zu-
treffend: Gemeinschaft gibt es nur im Konflikt. Andererseits: Identitéit
und Gemeinschaft stellen keine Substanz oder Essenz dar, sie sind nicht
als Sein, Zustand oder Subjekt und nicht als einheitlicher Kérper oder
korperliche Einheit zu verstehen (vgl. etwa Nancy 2000: 5). Und das gilt
nicht nur fiir die Idee einer schon existierenden Einheit, sondern auch —
und gerade — fiir die Idee einer Einheit, die erst herzustellen ist. Fiir
Jean-Luc Nancy ist das Prinzip einer jeden Gemeinschaft deshalb ihre
Unabgeschlossenheit (»inachévement«), ihre Teilung (»partage«), ihr
»désceuvrement« (»Entwerkung« im Sinne eines der Herstellung gerade
gegenlidufigen Prozesses); deren Uberwindung zu einer geschlossenen
Einheit nach dem Bild des Kérpers steht hingegen im Zentrum des tota-
litdiren Mythos der Gemeinschaft (Nancy 1999: 87, 144). Gemeinschaft
kann politisch demnach nur als Gemeinschaft ohne Gemeinschaft ge-
dacht werden, das heifit als Gemeinschaft ohne Fundierung in etwas
vorgingig Gemeinschaftlichem (der gemeinsamen Abstammung des
Bevolkerungskorpers, der gemeinsamen Tradition des Kulturkorpers)
(Nancy 1999: 177; Nancy 1996: 42, 179). Zugleich kann man daraus

entscheidenden Stellen von Gemeinwesen, und gerade nicht von Gemein-
schaft, um statt primir unpolitischer Formen des Zusammenlebens die
freie Assoziation in den Mittelpunkt zu stellen.

64

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

aber folgern, dass Gemeinschaft nur als politische Gemeinschaft zu den-
ken ist (und eben nicht als scheinbar apolitische Natur- oder Kulturge-
meinschaft), und dass jede Politik der Gemeinschaft nur eine Politik ge-
gen die Gemeinschaft, also gegen die Illusion einer schon erreichten
oder erst herzustellenden Identitét sein kann. Jede konkrete Bestimmung
— Bestimmung jetzt im Sinne von Identifizierung: Feststellung einer
Identitét — ist dann ideologisch, und zwar im Sinne einer Operation, die
ihre eigene Unmoglichkeit verdeckt.

Die Einheit des politischen »Wir« bleibt in diesem strengen Sinne
unmoglich, da es in jeder politischen Gemeinschaft qua politischer Ge-
meinschaft immer einen irreduziblen, nicht-integrierbaren Rest gibt,
zumindest einen unauflgsbaren politischen Konflikt, durch den sich ei-
nige — die »Anderen« — vom etablierten »Wir« absetzen. Das »Wir«-
Sagen ist immer eine streitbare Behauptung, nie eine Feststellung kol-
lektiver Identitdt. Wére es anders, gibe es keine Politik.

Die Flucht vor der Unbestimmtheit und Konflikthaftigkeit des Politi-
schen in die vermeintliche Eindeutigkeit der Gemeinschaft ist gerade
Ergebnis des im Grunde nicht nur anti-demokratischen, sondern anti-
politischen Verlangens nach einer nicht-polemischen, von Spannungen
freien Form der sozialen Organisation. Das »Wir«, auf das sich die
Grenzwichter der Gemeinschaft so gerne berufen (»Wir machen das
hier eben so«), kann in einer Demokratie keine vorgéngige Giiltigkeit
beanspruchen, sondern nur auf polemische Art und Weise und im Kon-
flikt artikuliert werden, da es eben nicht unabhidngig vom politischen
Prozess im Bezug auf pri-politische Tatsachen — gemeinsame Abkuntft,
Geschichte, Kultur — bestimmt werden kann. Jedes Bestreiten der Not-
wendigkeit und der Berechtigung der Polemik und des Konflikts um das
Gemeinsame — ob in der Praxis oder der Theorie — ist daher ideologisch,
da so suggeriert wird, es gebe ein solches Gemeinsames schon, als pra-
politisches Gemeinsames, dem dennoch politische Relevanz zukommen
konne. Der Konflikt um die Grenzen des Politischen und der Gemein-
schaft ist aber selbst Teil des demokratischen Prozesses, und nicht des-
sen aufzuhebende oder auszuschlieBende Gefdhrdung. Die Frage ist
dann allerdings, ob die Politische Philosophie ebenso wie die politische
Praxis nicht besser daran tite, ganz auf den Begriff der Gemeinschaft als
affirmative Kategorie zu verzichten®, statt sich permanent gegen die mit
ihm zwangsldufig einhergehende Versuchungen einer Politik der Unmit-
telbarkeit, der Authentizitit und der Konfliktfreiheit, kurz: der Entpoliti-

25 Davon bleibt die sozialtheoretische und sozialontologische Relevanz des
Gemeinschaftsbegriffs vorerst unberiihrt. Es geht hier allein um die Vor-
stellung einer Politik der Gemeinschaft — also um die normativen und poli-
tischen Implikationen der Gemeinschaft.

65

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ROBIN CELIKATES

sierung zu wehren. Eine mogliche — vielleicht {iberraschende oder gar
paradoxe — Lehre aus Espositos Genealogie der wechselseitigen Durch-
dringung von communitas, immunitas und bios wére demnach, dass es
eine Politik der Gemeinschaft, eine Politik im Namen der Gemeinschaft,
im strikten Sinne gar nicht geben kann — dass »Gemeinschaft« keine
mogliche Zielbestimmung emanzipatorischer Politik ist und dass eman-
zipatorische Politik stattdessen die permanente Dekonstruktion von Ge-
meinschaft erfordert.”

Literatur

Agamben, Giorgio (1990): Die kommende Gemeinschaft, Berlin: Merve
2003.

Agamben, Giorgio (1995): Homo Sacer. Die souverdne Macht und das
nackte Leben, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002.

Alloa, Emanuel (2005): »Einverleibte Ansteckung«. Siiddeutsche Zei-
tung, 20. November.

Brossat, Alain (2003): La démocratie immunitaire, Paris: La Dispute.

Campbell, Timothy (2008): »Bios, Immunity, Life: The Thought of Ro-
berto Esposito«. In: Roberto Esposito: Bios, Minneapolis: University
of Minnesota Press [i.E.].

Celikates, Robin/Rothhshler, Simon (2006): »Erhohter Korpereinsatz.
Zur filmischen Représentation des (médnnlichen) Koérpers — zwischen
Resouverdnisierung und Aufsprengung«. Feministische Studien, 24
(2), S.208-223.

Engels, Friedrich (1880): Die Entwicklung des Sozialismus von der
Utopie zur Wissenschaft, MEW, Bd. 19, Berlin: Dietz 1973.

Esposito, Roberto (1988): Categorie dell’impolitico, Bologna: Il Mulino
1999.

Esposito, Roberto (1998): Communitas. Ursprung und Wege der Ge-
meinschaft, Berlin: Diaphanes 2004.

Esposito, Roberto (1999): »ll carattere malinconico della comunita«. 11
Manifesto, 12. November.

Esposito, Roberto (2002a): Immunitas. Schutz und Negation des Lebens,
Berlin: Diaphanes 2004.

Esposito, Roberto (2002b): »La comunita fuori dal comune«, L’Unita,
10. Januar.

Esposito, Roberto (2004a): Bios. Biopolitica e filosofia, Turin: Einaudi.

*  Fir hilfreiche Hinweise danke ich Eva Engels, Francesca Raimondi, Ti-
mothy Campbell, Janine Bockelmann, Claas Morgenroth sowie denjeni-
gen, die in Diisseldorf mitdiskutiert haben.

66

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMMUNITAS — IMMUNITAS — Bios

Esposito, Roberto (2004b): »Difese immunitarie al potere sovrano di vita
e di morte«, Interview mit Roberto Esposito, Il Manifesto, 6. Novem-
ber.

Esposito, Roberto (2007): Terza persona. Politica della vita e filosofia
dell’impersonale, Turin: Einaudi.

Esposito, Roberto (2008): »Vom Unpolitischen zur Biopolitik«, unver-
Off. Ms., erscheint in: Thomas Bedorf/Kurt Réttgers (Hg.): Das Poli-
tische und die Politik (in Vorb.).

Fink-Eitel, Hinrich (1993): »Gemeinschaft als Macht«. In: Micha Brum-
lik/Hauke Brunkhorst (Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frank-
furt/M.: Fischer 1993, S. 306-322.

Foucault, Michel (1976): Sexualitit und Wahrheit, Bd. 1: Der Wille zum
Wissen, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1977.

Haraway, Donna (1989): »Die Biopolitik postmoderner Korper«. In:
Dies.: Die Neuerfindung der Natur, Frankfurt/M.: Campus 1995,
S. 160-199.

Hardt, Michael/ Negri, Antonio (2001): Empire, Frankfurt/M.: Campus
2002.

Hardt, Michael/ Negri, Antonio (2004): Multitude, Frankfurt/M.: Cam-
pus.

Lemke, Thomas (2007): Biopolitik zur Einfiihrung, Hamburg: Junius.

Nancy, Jean-Luc (1996): Etre singulier pluriel, Paris: Galilée.

Nancy, Jean-Luc (1999): La communauté désceuvrée, Paris: C. Bour-
gois.

Nancy, Jean-Luc (2000): »Conloquium«. In: Roberto Esposito: Com-
munitas, Paris: PUF, S. 3-10.

Tonnies, Ferdinand (1887): Gemeinschaft und Gesellschaft, Darmstadt:
WBG 1991.

Vogl, Joseph (1994): »Einleitung«. In: Ders. (Hg.): Gemeinschaften,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 7-27.

67

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politik der Volks-Gemeinschaft:

Nationalsozialismus als moderne Gnosis

REINHARD SONNENSCHMIDT

Einleitung

In Zeiten politischer Krisen wird erfahrungsgeméaf diffus eine oder ir-
gendeine Form von Gemeinschaft beschworen, der anzugehoren als eh-
renvoll angesehen wird. Abgesehen davon, dass die Beschworung eines
diffusen Gemeinschaftsgefiifls nicht nur die Aufmerksamkeit, sondern
auch das Misstrauen erregen sollte, ist Vorsicht geboten, wenn die Ver-
wendung des Sprachsymbols >Gemeinschaft« mit Forderungen nach
Verzicht oder Gewinn, Disziplin oder Freiheit, Vorteil oder Dienen ein-
hergeht — sind doch mit diesen Imperativen implizite Stillhalteabkom-
men legiert. Prinzipiell kann man mit dem Hinweis auf die Bedeutung
von Gemeinschaft alles legitimieren, wenn »es politisch gewollt« ist.
Alles ist nur eine Frage der Perspektive.

Wenn z.B. Karl Marx in revolutionir-humaner Absicht in den »Oko-
nomisch-philosophischen Manuskripten« mit seinem Begriff eines »ab-
solutgemeinschaftlichen Kommunismus« die Auflgsung aller Wider-
streite und die Aufhebung aller Entfremdung verspricht (Sonnenschmidt
2005: 140f.), ist dies eine utopisch gesittigte Schau der Dinge, die tibri-
gens bei Ernst Bloch nahezu ungeteilt und in gnostischer, d.h. erloseri-
scher Absicht reformuliert wird und schlechterdings geglaubt werden
kann oder besser nicht (Sonnenschmidt 2005a: 165f.). Der Verpflich-
tungsgehalt der Institutionen, den Arnold Gehlen in anthropologischer
Perspektive ontologisiert, ist geeignet, jene ahistorische Komponente zu
stirken, die das Verhalten »des« Menschen auf Gegenseitigkeit bis in

68

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

archaische Urzeiten zuriickverfolgt und eine weltimmanente Ubermen-
schenkompetenz offeriert (Sonnenschmidt 2001a: 71). Diese ldsst die
Personlichkeit iiber sich hinaus wachsen, und zwar in Form von unauf-
haltsamen Selbststeigerungen (vgl. Sonnenschmidt 2001: 220). Oder um
die soziologische Geistesgeschichte zu erwihnen: Die wohl bekannteste
Begriffsbildung stammt von Ferdinand Tonnies aus seinem Werk »Ge-
meinschaft und Gesellschaft« aus dem Jahr 1887. Zur Erinnerung: Er
unterscheidet schematisch (T6nnies 1972: 251f.):

A. Gemeinschaft:

1. Familienleben [Hauswirtschaft] = Eintracht (Gesinnung — Subjekt:
Volk)

2. Dorfleben [Ackerbau] = Sitte (Gemiit - Subjekt: Gemeinwesen)

3. Stédtisches Leben [Kunst] = Religion (Gewissen — Subjekt: Kirche)

B. Gesellschaft [folgt im historischen Prozess auf Gemeinschaft]:

1. GroBstadtisches Leben [Handel] = Konvention (Bestrebung — Sub-
jekt: Gesellschaft schlechthin)

2. Nationales Leben [Industrie] = Politik (Berechnung — Subjekt: Staat)

3. Kosmopolitisches Leben [Wissenschaft] = Offentliche Meinung (Be-
wusstheit — Subjekt: Gelehrten-Republik)

Das Ausschlaggebende an dieser Schematisierung historischer Prozesse
ist erstens, dass eine innere Entwicklungslogik von der Gemeinschaft
(Gesinnung — Gemiit — Gewissen) zur Gesellschaft (Bestrebung — Be-
rechnung — Bewusstheit) instituiert wird. Zweitens wird der Beliebigkeit
Tiir und Tor gedffnet, sich selbst oder andere den vorgestellten Ziffern
A und/oder B zuzuordnen. Der Konservative wird sicher nicht die Ge-
lehrten-Republik wéhlen, der Progressive dagegen sehr wohl und ver-
mutlich in Verbindung mit dem grofstadtischen Leben, der Familien-
mensch wird sich der Eintracht der Gesinnung widmen wollen, der Frei-
geist alle Ziffern ablehnen, und der Individualist wird einen variablen
Mix aus allem vorziehen. Die Problematik einer solchen evolutionsso-
ziologisch verfahrenden Untersuchung zeigt eine ebenfalls beriihmt ge-
wordene Unterscheidung, die nur sechs Jahre spiter von Emile Durk-
heim verdffentlicht worden ist: »Uber die Teilung der sozialen Arbeit«
von 1893. Durkheim unterscheidet »Mechanische Solidaritat« (Kollek-
tivbewusstsein) von »Organischer Solidaritit« (Individualbewusstsein).
Aufgrund dieser Unterscheidung formuliert Durkheim ein Gesetz: Die
»Mechanische Solidaritit« geht zuriick, die »Organische Solidaritét«
schreitet voran. Daraus folgt, dass die Arbeitsteilung die Rolle des Kol-
lektivbewusstseins tibernimmt. Auch in diesem Fall findet die evolutio-

69

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

nistische Perspektive ein gutes Ende, denn der zivilisatorisch bedeutsa-
me Schritt von der »primitiven« Gemeinschaft zur »progressiven« Ge-
sellschaft ist entwicklungsgeschichtlich der Fortschritt zum Ethno-
zentrismus der westlichen Welt, obwohl die Faszination des »Primiti-
ven« dadurch nicht aufgeldst wird.

Schlieflich hat Max Weber in seinem posthum herausgegebenen
Hauptwerk Wirtschaft und Gesellschaft eine ebenfalls klassisch gewor-
dene Definition von »Politischer Gemeinschaft« formuliert (Weber
1922: 514-516). Um eine gesonderte »politische« Gemeinschaft zu kon-
stituieren, geniigen ein »Gebiet«, die Bereithaltung von physischer Ge-
walt zur Behauptung des Gebietes, ein bedarfsdeckendes Gemein-
schaftshandeln und eines, das die Beziehungen der Menschen reguliert,
die sich auf dem Gebiet befinden. Es ist der Ernst des Todes, der dem
Einzelnen zugemutet wird, d.h. physischer Zwang mit Einschluss der
Verfiigung tiber Leben und Tod. Hier nun greift das Legitimititseinver-
stindnis und das setzt den Glauben an die spezifische »Rechtméfigkeit«
des politischen Verbandshandelns voraus: »(Jede Herrschaft) sucht [...]
den Glauben an ihre »Legitimitit« zu erwecken und zu pflegen« (Weber
1922: 122).

Diese perspektivisch unterschiedlich ausgerichteten Positionen eint
eines: Es sind allemal Abstraktionen, die einem wie immer vorgestellten
historischen Prozess »abgezogen« und in eine Systematik oder besser:
Schematik hineingebildet wurden. Der Vorteil ist: Man hat ein mehr
oder weniger diirftiges oder dienliches Erkldrungsmodell (oder meint es
zu haben). Der Nachteil ist: Dieses abstrakte Erklarungsmodell ist im
Ansatz verfehlt und daher eine Illusion. Es ist innerhalb dieser abstrakti-
ven Illusion moglich, sich semantische Spielereien zu erlauben und Kom-
posita zu bilden, wie z.B. Arbeitsgemeinschaft, Bedarfsgemeinschaft,
Dorfgemeinschaft, Hausgemeinschaft, Interessengemeinschaft, Kampf-
gemeinschaft, Lebensgemeinschaft, Notgemeinschaft, Ordensgemein-
schaft, Religionsgemeinschaft, Schutzgemeinschaft, Volksgemeinschatft,
Wohngemeinschaft, Zweckgemeinschaft. Aber diese Komposita fithren
nicht aus der konstruktiven Sackgasse heraus. Ich verlasse daher die an-
gefiihrten Formen des Reduktionismus und wende mich einer existentiel-
len Fragestellung zu.

Historische Perspektiven
»Wer waren wir? Was sind wir geworden? Wo waren wir? Wohinein
sind wir geworfen? Wohin eilen wir? Wovon sind wir befreit? Was ist

Geburt? Was ist Wiedergeburt?« (Clemens von Alexandria: Excerpta ex

70

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

Theodoto 78.2, in Foerster 1995: 297). Diese Fragen des Clemens von
Alexandria (vermutlich 140/150-211/215) umreiflen das Grundproblem
der spitantiken Gnosis: die Schwierigkeit, in Raum, Zeit und Kosmos
eine Bestimmung der Existenz und eine Verortung des eigenen Selbst
vorzunehmen. Fiir den Theologen Hans-Josef Klauck sind es »die Um-
risse eines kosmischen Dramas, das vom Fall und Wiederaufstieg der
Seele handelt« (Klauck 1996: 147). Die sog. gnostische Fragestellung
mutet seltsam »modern« an, weswegen folgende Einschitzung des Phi-
losophen Peter Koslowski zu greifen scheint:

»Die Moderne ist durch einen Gnostizismus ohne Pleroma, durch ei-
nen materialistischen oder idealistischen Monismus gekennzeichnet, in
dem der Mensch selbst die Stelle Gottes, die Stelle des Schopfers einge-
nommen hat, der in der Welt nur noch das Material seiner Autonomie
erkennt. Dieser Gnostizismus ohne Pleroma ist mit dem antiken Gnosti-
zismus verwandt, aber nicht identisch« (Koslowski 1988: 395).

Aus einer historischen Perspektive hat Jean Delumeau in seiner Stu-
die zu »Angst im Abendland« fiir das Europa des 14. bis 18. Jahrhun-
derts den »Mythos von der Riickkehr zum irdischen Paradies« (Delu-
meau 1989: 216) geltend gemacht, wobei dieser Mythos auf die apoka-
lyptischen Vorstellungen des Joachim von Fiore (ca. 1145-1202) zu-
riickgehe, der fir das Jahr 1260 ein drittes Weltzeitalter prophezeite,
nidmlich das Reich des Heiligen Geistes, das auf die Reiche des Vaters
und des Sohnes folgen sollte (vgl. Delumeau 1989: 216; Topitsch
1971a: 162; Voegelin 1974: 268). Dieses Motiv der Perfektion der Welt,
verkniipft mit der Abschaffung von Elend, Ungerechtigkeit, Schmerz,
Trauer, Ungliick, ist nicht nur zum Ferment abendldndischen Denkens,
sondern auch, wie Ernst Topitsch formuliert, »zum Ausgangspunkt und
Vorbild fiir die revolutiondren Eschatologien Europas geworden« (To-
pitsch 1971b: 274). Und fiir Norman Cohn ist der Zeitraum vom 11. bis
16. Jahrhundert mafigebend, in dem sich die politisch und wirtschaftlich
verunsicherten Menschen messianische Fiithrer suchten und dem auf die
johanneische und sibyllinische Eschatologie zuriickgehenden »geschlos-
senen Sozialmythos [...] mit Haut und Haar verfielen« (Cohn 1961: 74;
vgl. Ley 1995: 33). Cohn geht noch einen Schritt weiter, wenn er kons-
tatiert:

»Pseudopropheten pflegten ihre apokalyptische Schau aus den verschiedensten
Elementen zusammenzubrauen: dem Buche Daniel, der Offenbarung Johannis,
den sybillinischen Weissagungen, den Spekulationen Joachims von Fiore, der
Lehre von der natiirlichen Gleichheit, und das alles wurde verbramt, neu aus-
gelegt und popularisiert. Dann wurde diese Schau in die breiten Massen getra-

71

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

gen, um dort sowohl eine revolutiondre Bewegung als auch einen Ausbruch
pseudo-religiosen Erlosungswahns hervorzurufen« (Cohn 1961: 270).

Die Revolutionierung der Gesinnung bestand grundsitzlich in der religi-
osen Befrachtung von Massen, die nach Jahrhunderten in totalitdren
Stromungen wie Marxismus und Nationalsozialismus kulminierten.
Diese vor allem von Eric Voegelin entwickelte Perspektive hat inzwi-
schen dazu gefiihrt, den Zusammenhang von Politik und Religion als
Forschungsgegenstand ernst zu nehmen. Die Bemiihungen von »positi-
vistischer« Seite, »Marxismus und Gnosis«’ zusammenzufiihren, ver-
dichten sich fast dreiBig Jahre spéter zu einer Gewissheit. So schreibt
Harald Strohm:

»Gnosis, als das Wissen aus einer anderen Welt, will als absolute Wahrheit
verstanden werden. Wer sich im Besitz der absoluten Wahrheit wihnt, kann
andere, ihr widersprechende oder sie auch nur relativierende Wahrheiten nicht
tolerieren. Rechthaberei statt Lernbereitschaft, Arroganz statt Austausch, Fa-
natismus statt Versohnlichkeit sind die Konsequenzen solcher Vermessenheit.
Blut mufite daher immer wieder den heuchlerischen Puder der Sanftmut ein-
farben: Mirtyrerblut hier, Schlachtenblut der Grals- und Kreuzziige dort. Die
Spur beginnt in der Antike, und ihre bislang letzten Opferkulte waren der Na-
tionalsozialismus und der Marxismus« (Strohm 1997: 173).

Oder kiirzer: »Die — neben dem Marxismus — méchtigste und folgen-
schwerste gnostische »Bewegung« des 20. Jahrhunderts war der Natio-
nalsozialismus« (Strohm 1997: 29, 154). Dies bestitigt die weiter ge-
fasste Auffassung Eric Voegelins, die Entwicklung gnostischer Sekten
vom Ostlichen Mittelmeer iiber hochmittelalterliche Bewegungen bis zu
denen der westlichen Renaissance und Reformation zeige eine ge-
schichtliche Kontinuitdt vom Altertum bis zur Neuzeit (vgl. Voegelin
1960: 6; vgl. Voegelin 1952: 316f.). Und: »Unter gnostischen Bewe-
gungen sollen Bewegungen von der Art des Progressivismus, des Positi-
vismus, des Marxismus, der Psychoanalyse, des Kommunismus, des
Faschismus und des Nationalsozialismus verstanden werden« (Voegelin
1960: 5; vgl. Voegelin 1952: 310). Nun hat Voegelin diesen Bewegun-
gen bereits 1960 ausdriicklich vorgehalten, »die Seinsverfassung mit
ihrem Ursprung in gottlich-transzendentem Sein aufzuheben und sie

1 »Wie in der Nazi-Apokalypse die «arische Rasse» die Erde durch die Ver-
nichtung der «jlidischen Rasse» zu reinigen hat, so hat in der kommunisti-
schen Apokalypse das «Proletariat» den Untergang der «Bourgeoisie» her-
beizufithren. Und auch hier haben wir es mit der sékularisierten Version
einer viele Jahrhunderte alten Phantasie zu tun« (vgl. Cohn 1961: 272f.)

2 Titel eines Aufsatzes von Ernst Topitsch aus dem Jahre 1971.

72

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

durch eine weltimmanente Seinsordnung zu ersetzen, deren Vollendung
in den Machtbereich menschlichen Handelns gegeben ist« (Voegelin
1960: 12). Diese Kritik hat sich im Laufe der Jahre verschérft: Die Ent-
fremdung von der Welt und die Entfremdung von Gott (vgl. Voegelin
1988: 106), Apokalypse und Gnosis (vgl. Voegelin 1974: 237, 268, 308;
Voegelin 1987: 34), libido dominandi und Massenmord (vgl. Voegelin
1974: 254) sind untrennbar verwoben. Lediglich die »Christian idea of
mankind« gerit nicht in den kritischen Blickwinkel, denn die »Tugen-
den der existentiellen Spannung — Liebe, Hoffnung und Glaube — sind
immer wiederkehrende Symbole von den Vorsokratikern und den klassi-
schen Philosophen tiber den HI. Paulus und Augustinus bis in die Ge-
genwart« (Voegelin 1988: 110) Das gnostische Trauma umreifit Voege-
lin mit den Worten:

»Die gnostischen Erfahrungen in der ganzen Skala ihrer Varianten sind der
Kern der Re-Divinisation der Gesellschaft, denn die Menschen vergotten sich
selbst, wenn sie solchen Erfahrungen verfallen, und setzen die massiveren
Arten der Teilhabe an der Gottlichkeit an die Stelle des Glaubens im christli-
chen Sinne. Das richtige Verstindnis dieser Erfahrungen als des aktiven Ker-
nes der immanentistischen Eschatologie ist notwendig, weil andernfalls die
innere Logik der westlichen politischen Entwicklung vom mittelalterlichen
Immanentismus iiber den Humanismus, die Aufkldrung, den Progressivismus,
Liberalismus, Positivismus zum Marxismus verdunkelt wird« (Voegelin 1959:
176).

Apokalyptisches Denken und Zivilisationsbruch

In den vergangenen vierzig Jahren wurde nun durch einen entscheiden-
den Perspektivwechsel die Voegelinsche Positionierung des Christen-
tums korrigiert. Das zeigen die Bestrebungen, die pathologischen Impli-
kationen christlich-apokalyptischer Symbolik herauszuarbeiten. Als
konkretes Beispiel fungiert der Nationalsozialismus (vgl. Béarsch 1995:

3 »The Christian idea of mankind is the idea of a community whose sub-
stance consists of the Spirit in which the members participate; the
homonoia of the members, their likemindedness through the Spirit that has
become flesh in all and each of them, welds them into a universal commu-
nity of mankind. This bond of the spirit is timeless. The Spirit is not more
present today than it was yesterday and it will not be more present tomor-
row than it is today. Only because the Spirit is transcendentally out of time
can it be universally present in time, living in each man equally, irrespec-
tive of the age or place in which the man lives. Only because the source of
the community is out of time is mankind a universal community within
historical time« (Voegelin 1975: 95f).

73

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

278-291, Kap. »Nationalsozialismus und Christentum«), weil sich an
dieser Bewegung zeigen ldsst, zu welcher morderischen Konsequenz das
Ineinander von politischer Volks-Gemeinschaft, moderner Gnosis und
ideologischem Illusionismus gefiihrt hat.

Die Struktur apokalyptischen Denkens hat Claus-E. Bérsch so zu-
sammengefasst:

»1. Die Relation zwischen Gegenwart und Zukunft ist dadurch gekennzeich-
net, daf3 ein qualitativer Sprung zwischen der Not, dem Elend und den Krisen
der Gegenwart und einer Zukunft mit dem Charakter der Erlésung angenom-
men wird. 2. Der Zustand der Erlgsung wird durch Kampf und Vernichtung
herbeigefiihrt. Dieser Kampf ist ein Kampf zwischen den substantiellen und
tiberirdischen Kriften des Lichts und der Finsternis; eben zwischen Gott und
Satan. Der gnostische Dualismus zwischen den Kriften des Lichts und den
Kriéften der Finsternis wird aufgelost. Es findet ein Zusammenfall (Synthese)
von Sieg und Heil statt. 3. Die Menschen sind nicht neutrale Beobachter dieses
Kampfes [...]. Die Menschen werden eingeteilt in die Kinder des Satans und
die Kinder Gottes respektive in die Kinder der Finsternis und die Kinder des
Lichts. 4. Herbeigefiihrt wird der Sieg iiber die Krifte Satans nur und nur
durch die Kraft Gottes. Im Gegensatz zu mannigfaltigen Deutungen der Apo-
kalypse des Johannes im Verlauf der abendléndischen Geschichte besteht die
Selbsterlosung nur im Glauben an Jesus Christus. Die Errichtung des Reiches
Gottes durch die Vernichtung der Bosen obliegt nicht den Menschen« (Bérsch
1988: 124).

Die Einordnung dieser Bewusstseinsstruktur als moderne Gnosis ist da-
durch gewihrleistet, dass eine Hoffnung auf Erlésung als durchzufiih-
rende Handlung empfunden und gedacht wird. Fiir den Nationalsozia-
lismus sind dazu zwei Ziele ma3gebend: die Vernichtung der Juden und
die Eroberung des Ostens (vgl. Ley 1995: 27, 199). Der charismatische
Fiihrer ist Adolf Hitler, der als Erretter des christlichen Abendlandes den
Antichristen, d.h. »den Juden«, ausschaltet und die jiidisch-bolsche-
wistische Weltverschworung zerschliagt. Diese Doppel-Ideologie ist kein
historisch »singuléres Ereignis«, sondern, so Michael Ley, mit »der Op-
ferung von nahezu sechs Millionen Juden geschieht der grofite Zivilisa-
tionsbruch der Menschheit, dessen Wurzeln in der christlichen Apoka-
lyptik und in der deutschen Romantik zu suchen sind« (Ley 1995: 195).
Wenig hilfreich sind nach Ley fiir die Erklarung dieser »okzidentalen
Pathologie« (Ley 1995: 198) intentionalistische oder funktionalistische
Ansitze, da sie personenbezogen-biographisch oder ahistorisch bleiben.
Daher ist es notwendig, den kulturhistorischen bzw. religionsgeschicht-
lichen Ursprung des Nationalsozialismus zu beriicksichtigen (vgl. Ley

74

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

1995: 198), der in der Revitalisierung des archaischen Menschenopfers
liegt. Es ldsst sich folgender Zusammenhang nachzeichnen:

Der jiidische Monotheismus, der sich nach dem Ende des babyloni-
schen Exils (6. Jh. v. u. Z.) herausbildet, iberwindet das Menschenopfer
génzlich (vgl. Heinsohn 1988, 54; Heinsohn 1997, 134). Die spitantike
Gnosis wiederum, die dem Christentum zeitlich vorausgeht, vertritt den
sog. Doketismus, d.h. die Lehre, dass der Erloser sich nur scheinbar am
Kreuz opfert (vgl. Rudolph 1990: 178f.), was als Ausdruck einer nicht
menschenopfernden Gesinnung gedeutet werden kann (vgl. Maccoby
1992: 95; siche auch Maccoby 1982: 112f.). Die christliche Religion
hingegen vertritt weiterhin die »Magie des Opferns« (Barsch 1995: 287)
und nimmt lang verschiittet geglaubte mysterienreligiose Elemente in
ihre Lehre auf. Diese menschenopfernde Magie wurde gegen die Gnosis
machtvoll verteidigt: Alle groen theologischen Debatten des 4. und 5.
Jahrhunderts bestitigten die orthodoxe Position des Konzils von Nizda
(325 u. Z.), dass Christus am Kreuz gestorben sei, Schmerzen erlitten
habe und sein Leichnam in seiner menschlichen Form gen Himmel ge-
fahren sei (vgl. Sagan 1987: 140). Die Abwehr der gnostischen Schein-
leiblehre kam so zur Vollendung als durchdachte Opfertheologie. Uber-
raschen konnte und kann den Gldubigen nur, wenn der priesterliche
Verweis auf die kannibalischen Wurzeln der christlichen Botschaft: Leib
essen, Blut trinken (vgl. Schulte 1995: 58-61; vgl. Heinsohn 1997: 133),
unterbleibt und in Vergessenheit gerét, obwohl das Dogma der Trans-
substantiation der christlichen Religion inhdrent ist. Michael Ley ver-
merkt: »Auf dem 4. Laterankonzil im Jahre 1215 wird ausdriicklich das
Dogma der Transsubstantiation bestitigt. Denjenigen, die die Eucharis-
tie nur symbolisch verstanden, drohte die Exkommunikation« (Ley
1995: 254, Fn. 63 Kap. II). Und noch 1993 heilit es im Katechismus der
Katholischen Kirche: »Durch die Konsekration vollzieht sich die Wand-
lung [Transsubstantiation] von Brot und Wein in den Leib und das Blut
Christi. Unter den konsekrierten Gestalten von Brot und Wein ist Chris-
tus selbst als Lebendiger und Verherrlichter wirklich, tatsdchlich und
substantiell gegenwirtig mit seinem Leib, seinem Blut, seiner Seele und
seiner gottlichen Natur« (Satz 1413, 387).

Wie wird nun von Forschern, die den Nationalsozialismus kritisch
aus der Perspektive apokalyptischer Symbolik betrachten, die Position
Adolf Hitlers eingeschitzt? Harald Strohm konzediert:

»Beides, die personliche Destruktivitit Hitlers (sowie seiner Komplizen) und
die Wolken-Destruktivitdt der Gnosis, griffen ineinander wie Schliissel und
SchloB. Ohne den gnostischen Uberbau wire Hitler vielleicht ein Hurenmar-
der, ein Amoklaufer oder ein Fall fiir die Psychiatrie geworden; vielleicht auch

75

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

»nur« ein Alkoholiker — seine strenge Abstinenz zeigt klar genug, wie sucht-
gefihrdet er sich erlebte. So aber konnte er sich als politischen Priester deuten,
als gestiirzten Urmenschen, der Gottes lichtes Werk zu retten habe, und der
doch nur brutal und ohne einen Hauch von Erbarmen Millionen Menschen in
den Tod trieb« (Strohm 1997: 185).

Michael Ley hebt hervor, Hitler sehe sich als »den Messias militans,
nicht als leidenden Messias« (Ley 1995: 190). Er betont den grnostischen
Charakter der nationalsozialistischen Ideologie bzw. der »Weltanschau-
ung« Hitlers:

»Hitler sieht sich in einen gewaltigen Kampf verstrickt, dessen Dimensionen
kosmische Ziige aufweisen. Die Juden sind der Antichrist, der die Welt voll-
standig beherrschen will. Deshalb steht ein apokalyptischer Endkampf zwi-
schen diesen beiden Méchten bevor. Er sieht die Juden als Unheilsbringer in
einem gewaltigen apokalyptischen Drama [...]J« (Ley 1995: 187).

Hyam Maccoby erklért:

»[The] Nazis reinstated the medieval doctrine of the Millenium, an apocalyp-
tic fantasy in which the Jews, led by the Antichrist, would be annihilated, to
the last man, woman and child, by a Christian army led by the risen Christ
himself, who would then reign for a thousand years. Hitler’s «thousand-year
Reich” was a plain echo of millenarian slogans, and he himself was a modern
racialist version of the Triumphant Christ« (Maccoby 1992: 164f.).

Und bekriftigt wird diese Aussage zehn Jahre zuvor dadurch, dass der
halb-gottliche Status Hitlers als Erloser (saviour) der Figur des Christus
bei seiner zweiten Ankunft korrespondiere (vgl. Maccoby 1982: 175).
Fiir Joseph Goebbels war Adolf Hitler »ein zweiter Christus« (Béarsch
1995: 297), dessen »Wille zur Erlosung [...] die Vernichtung der perso-
nifizierten Verhinderer der Erlésung zur Folge« (Bérsch 1995: 291) hat-
te. Das dokumentiert ein weiteres Mal den gnostisch-dualistischen Cha-
rakter der nationalsozialistischen Ideologie (vgl. Béarsch 1995: 111f)).
Durch die Vernichtung des »bdsen Prinzips«, das in der Gestalt des Ju-
den erscheint, wird die handfeste Absicht offenkundig, das »Letzte«, die
»Erfullung«, die »Vollendung« (vgl. Vondung 1988: 487) zu erreichen,
wodurch alles Sein in den apokalyptischen Abgrund gerissen wird.

76

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

Nationalsozialismus als moderne Gnosis:
derjiidische Geist< und der >Arier<*

Im 25-Punkte-Programm der NSDAP vom 24. Februar 1920 wird for-
mallogisch kurz und knapp »der Jude« zum ausgeschlossenen Fremden
erklért. Es heif3t dort in den Punkten 4, 5 und 6:

»4. Staatsbiirger kann nur sein, wer Volksgenosse ist. Volksgenosse kann nur
sein, wer deutschen Blutes ist, ohne Riicksichtnahme auf Konfession. Kein
Jude kann daher Volksgenosse sein. 5. Wer nicht Staatsbiirger ist, soll nur als
Gast in Deutschland leben konnen und muf unter Fremdengesetzgebung ste-
hen. 6. Das Recht, iiber Fithrung und Gesetze des Staates zu bestimmen, darf
nur dem Staatsbiirger zustehen. Daher fordern wir, daf3 jedes 6ffentliche Amt,
gleichgiiltig welcher Art, gleich ob im Reich, Land oder Gemeinde, nur durch
Staatsbiirger bekleidet werden darf« (Hofer 1985: 28).

Die programmatische Entfernung aus jedem offentlichen Amt wird un-
termauert durch Punkt 24, in dem »die Freiheit aller religiosen Bekennt-
nisse im Staat« gefordert wird, »soweit sie nicht dessen Bestand gefahr-
den oder gegen das Sittlichkeits- und Moralgefiihl der germanischen
Rasse verstoflen« (Hofer 1985: 30). Desweiteren vertritt die Partei als
solche den Standpunkt eines »positiven Christentums« (Hofer 1985: 30)
und verrit, woflir sie steht: »Sie bekdmpft den jidisch-materialistischen
Geist in und aufier uns und ist iiberzeugt, dafl eine dauernde Genesung
unseres Volkes nur erfolgen kann von innen heraus auf der Grundlage:
Gemeinnutz vor Eigennutz« (Hofer 1985: 30f.). Damit ist im Vorfeld
aller biologistischen Vorurteile gegeniiber der Rassen-Ideologie eindeu-
tig die »Krankheit« des deutschen Volkes diagnostiziert: der »jiidische
Geist« in uns, der zugleich der »Materie« zugehorig ist. Dass die Aus-
rottung der Juden bereits im Programm festgelegt ist, bekriftigt der drit-
te Absatz von Punkt 25: »Die Fiihrer der Partei versprechen, wenn notig
unter Einsatz des eigenen Lebens fiir die Durchfithrung der vorstehen-
den Punkte riicksichtslos einzutreten« (Hofer 1985: 31). Das Verspre-
chen der riicksichtslosen Durchfiithrung seiner géttlichen Mission erneu-
ert Hitler tiber zwei Jahre spéter in einer Rede vom 12. April 1922, wo
es ganz klar heif3it: »Entweder Sieg der arischen Seite oder ihre Vernich-
tung und Sieg des Juden« (Kloss 1967: 39). Dieses Entweder-Oder legt
fest, wer auf der Seite des Sieges und wer auf der Seite der Vernichtung
zu stehen hat: Vernichtet werden wird der Jude. Daran schliefit sich
nahtlos folgende Passage an: »Wenn aber heute Deutschland zerbricht,
wer kommt nach uns? Das germanische Blut auf dieser Erde geht all-

4 Dieser Teil des Artikels enthilt Passagen aus Sonnenschmidt 2001.

77

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

mihlich seiner Erschopfung entgegen, auBler wir raffen uns auf und ma-
chen uns freil« (Kloss 1967: 43).

Der »juidisch-materialistische Geist in uns ist Gift, Liige, Unrecht,
Katastrophe« und, gnostisch gesprochen, »der unerbittliche Todfeind
jedes Lichtes, der Hasser jeder wahren Kultur« (Hitler 1933: 346). Und
in gnostischer Terminologie geht es weiter, wenn Hitler das lichte Ge-
genstiick beschreibt, das er »Arier« nennt: Er allein ist »der Begriinder
hoheren Menschentums tiberhaupt«, weil nahezu alle kulturellen Ergeb-
nisse von »Kunst, Wissenschaft und Technik« »schopferisches Produkt
des Ariers« sind (Hitler 1933: 317). Daher stellt er »den Urtyp« dessen
dar,

»was wir unter dem Worte »Mensch¢ verstehen. Er ist der Prometheus der
Menschheit, aus dessen lichter Stirne der gottliche Funke des Genies zu allen
Zeiten hervorsprang, immer von neuem jenes Feuer entziindend, das als Er-
kenntnis die Nacht der schweigenden Geheimnisse aufhellte und den Men-
schen so den Weg zum Beherrscher der anderen Wesen dieser Erde empor-
steigen lief« (Hitler 1933: 317).

Die Konnotationen von »Arier« sind demnach: »Mensch«, »mythischer
Held«, »Gottlichkeit«, »Erkenntnis«, »Herrschaft«. Um diese Qualititen
zu erhalten, darf die Herrschaft dieses »Lichtbringers« (vgl. Hitler 1933:
320) nicht gefihrdet werden, denn:

»Man schalte ihn aus — und tiefe Dunkelheit wird vielleicht schon nach weni-
gen Jahrtausenden sich abermals auf die Erde senken, die menschliche Kultur
wiirde vergehen und die Welt verdden. Wiirde man die Menschheit in drei
Arten einteilen: in Kulturbegriinder, Kulturtrager und Kulturzerstérer, dann
kdme als Vertreter der ersten wohl nur der Arier in Frage. Von ihm stammen
die Fundamente und Mauern aller menschlichen Schopfungen [...J« (Hitler
1933: 3171)).

Und: »Menschliche Kultur und Zivilisation sind auf diesem Erdball un-
zertrennlich gebunden an das Vorhandensein des Ariers. Sein Ausster-
ben oder Untergehen wird auf diesen Erdball wieder die dunklen Schlei-
er einer kulturlosen Zeit senken« (Hitler 1933: 421).

Mit der Einteilung in Kulturbegriinder, Kulturtriger und Kulturzer-
storer nimmt Hitler — ob wissentlich oder nicht — ein gnostisches, ndm-
lich valentinianisches Motiv der Unterscheidung von Menschenarten
auf, wobei der »Arier« dem Pneumatiker und der »Jude« dem Hyliker
entsprechen. Wenn der »Jude« bzw. der »jiidische Geist« in uns also a
priori zerstorerisch ist, berechtigt die hylische Daseinsweise des »Juden«
absolut zur Vernichtung, und diese muss endgiiltig sein und flir immer.

78

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

Ein Sieg des »Juden« ist in dieser eisern-kalten Logik, die Hitler bevor-
zugt (vgl. Hitler 1933: 314f.), das Verhéngnis schlechthin. Daher lautet
der unerbittliche Schluss:

»Siegt der Jude mit Hilfe seines marxistischen Glaubensbekenntnisses tiber
die Volker dieser Welt, dann wird seine Krone der Totenkranz der Menschheit
sein, dann wird dieser Planet wieder wie einst vor Jahrmillionen menschenleer
durch den Ather zichen. Die ewige Natur richt unerbittlich die Ubertretung
ihrer Gebote. So glaube ich heute im Sinne des allméchtigen Schopfers zu
handeln: Indem ich mich des Juden erwehre, kimpfe ich fiir das Werk des
Herrn« (Hitler 1933: 69f; im Original gesperrt).

Dass Hitler in Mein Kampf nicht phantasiert hat, sondern es todernst
meinte, belegen Partien aus einer Rundfunkrede vom 30. Januar 1944:

»Wenn Deutschland nicht siegen wiirde, wére das Schicksal der nord-, mittel-
und siideuropdischen Staaten in wenigen Monaten entschieden. Der Westen
aber kidme in kiirzester Frist nach. Zehn Jahre spéter hitte der &lteste Kultur-
kontinent die Wesensziige seines Lebens verloren, das uns allen so teuer ge-
wordene Bild einer mehr als zweieinhalbtausendjéhrigen musischen und mate-
riellen Entwicklung wire ausgeloscht, die Volker als Triger dieser Kultur,
ihre Représentanten der geistigen Fiithrung der Nationen aber wiirden irgend-
wo in den Wildern oder Siimpfen Sibiriens, soweit sie nicht durch Genick-
schuf} ihre Erledigung gefunden hitten, verkommen. Der verwiistete jiidische
Ahasver aber kénnte dann das zerstorte Europa in einem zweiten triumphie-
renden Purim-Fest feiern« (Kloss 1967: 311).

Die Vorsehung und den Allméichtigen beschworend, heif3t es:

»Der Versuch unserer Gegner, durch Spreng- und Brandbomben das deutsche
Volk und Reich zum Zusammenbruch zu bringen, wird diese am Ende immer
mehr in ihrer sozialistischen Einheit festigen und jenen harten Staat schaffen,
der von der Vorsehung bestimmt ist, die Geschichte Europas in den kommen-
den Jahrhunderten zu gestalten. Daf3 sich dieser gewaltige, die Welt erschiit-
ternde ProzeB unter Leid und Schmerzen vollzieht, entspricht dem ewigen
Gesetz einer Vorsehung, die nicht nur alles Grofle im Kampfe entstehen, son-
dern sogar den einzelnen Erdenbiirger unter Schmerzen das Licht der Welt
erblicken 146t. Das zwolfte Jahr der Neuorganisation unseres Volkes wird an
die Front und an die Heimat hérteste Anforderungen stellen. Wie sehr aber
auch der Sturm an unsere Festung toben und heulen mag, am Ende wird er
sich, wie jedes Gewitter, eines Tages legen, und aus finsteren Wolken wird
dann wieder eine Sonne hervorleuchten auf diejenigen, die standhaft und uner-
schiitterlich, ihrem Glauben treubleibend, die Pflicht erfiillten. Je grofer des-
halb auch heute die Sorgen sind, um so gréBer wird dereinst der Allméchtige

79

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

die Leistung derjenigen wégen, beurteilen und belohnen, die gegeniiber einer
Welt von Feinden ihre Fahne in treuen Hénden hielten und unverzagt vor-
wirtstrugen. Dieser Kampf wird deshalb am Ende trotz aller Teufeleien unse-
rer Gegner zum gréfiten Sieg des Deutschen Reiches fiihren. [...] Der Allméch-
tige hat unser Volk geschaffen. Indem wir seine Existenz verteidigen, vertei-
digen wir sein Werk« (Kloss 1967: 3151, 321).

Der Wille zur endgiiltigen Vernichtung der Gegner, also auch der Juden,
ist nicht nur in dieser Brandrede beglaubigt, sondern die daraus erwach-
sende Welt-Herrschaft der auserwéhlten Pneumatiker auf Jahrhunderte
ausgerichtet, wenn nicht gar auf die Ewigkeit, wie Hitler in Mein Kampf
nahelegt: »Mit dem Juden gibt es kein Paktieren, sondern nur das harte
Entweder-Oder. [...] Sicher aber geht diese Welt einer groen Umwil-
zung entgegen. Und es kann nur die eine Frage sein, ob sie zum Heil der
arischen Menschheit oder zum Nutzen des ewigen Juden ausschlagt«
(Hitler 1933: 225, 475; im Original gesperrt).

Wie der Ausschlag zum Heil der arischen Menschheit sich gestalten
soll, fithrt Hitler vor seinen Géasten Reichsminister Dr. Todt und Gaulei-
ter Sauckel am 10. Oktober 1941 aus:

»Das Gebiet [im Osten] mufl den Charakter der asiatischen Steppe verlieren,
europdisiert werden! Dazu bauen wir jetzt die groen Verkehrsstrange an die
Stdspitze der Krim, zum Kaukasus; an diese Verkehrsstriange reihen sich, wie
eine Perlenschnur, die deutschen Stddte, und um diese herum liegt die deut-
sche Siedlung. Die zwei, drei Millionen Menschen, die wir dazu brauchen,
haben wir schneller, als wir denken; wir nechmen sie aus Deutschland, den
skandinavischen Landern, den Westldndern und Amerika. Ich werde es wohl
nicht mehr erleben, aber in zwanzig Jahren wird das Gebiet schon 20 Millio-
nen Menschen umfassen. In dreihundert Jahren wird es eine blithende Park-
landschaft von ungewdhnlicher Schonheit sein! Die Eingeborenen? Wir wer-
den dazu iibergehen, sie zu sieben. Den destruktiven Juden setzen wir ganz
hinaus« (Jochmann 1980: 90).

Am 25. Januar 1942 duflert Hitler vor den Gisten Dr. Lammers und
RFSS Himmler:

»Der Jude muB3 aus Europa heraus. Wir kriegen sonst keine européische Ver-
standigung. Er hetzt am meisten tiberall. Letzten Endes: Ich weil nicht, ich bin
kolossal human. Zur Zeit der pdpstlichen Herrschaft in Rom sind die Juden
miB3handelt worden. Bis 1830 wurden acht Juden jedes Jahr durch die Stadt
getrieben, mit Eseln. Ich sage nur, er mu3 weg. Wenn er dabei kaputtgeht, da
kann ich nicht helfen. Ich sehe nur eines: die absolute Ausrottung, wenn sie
nicht freiwillig gehen« (Jochmann 1980: 229).

80

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

Am 17. Februar 1942 erfahrt RFSS Himmler: »Je griindlicher aber die
Juden herausgeworfen werden, desto rascher ist die Gefahr beseitigt.
Der Jude ist der Katalysator, an dem sich die Brennstoffe entziinden. Ein
Volk, das keine Juden hat, ist der natiirlichen Ordnung zuriickgegeben«
(Jochmann 1980: 280). Und am 22. Februar 1942, wiederum vor RFSS
Himmler und einem dénischen Sturmbannfiihrer, wird Hitler nochmals
tiberdeutlich:

»Es ist eine der groften Revolutionen, die es je gegeben hat in der Welt. Der
Jude wird erkannt werden! Der gleiche Kampf, den Pasteur und Koch haben
kampfen miissen, muf heute von uns gefiihrt werden. Zahllose Erkrankungen
haben die Ursache in einem Bazillus: dem Juden! Japan wiirde ihn auch be-
kommen haben, wenn es dem Juden weiter offen gestanden hitte. Wir werden
gesunden, wenn wir den Juden eliminieren« (Jochmann 1980: 293).

Die Eliminierung der Juden als Heils-Notwendigkeit ist durch die »Tat-
sache« begriindet, dass der »judische Geist« in uns verderblich und
zerstorerisch wirkt, d.h. »reines Blut« bedeutet »reiner Geist. Daher fol-
gert Hitler gnostisch-dualistisch: »Was nicht gute Rasse ist auf dieser
Welt, ist Spreu. Alles weltgeschichtliche Geschehen aber ist nur die Au-
Berung des Selbsterhaltungstriebes der Rassen im guten oder schlechten
Sinne« (Hitler 1933: 324).

Wurde im Parteiprogramm »Gemeinnutz vor Eigennutz« als Devise
formuliert und eine riicksichtlose Durchfithrung angekiindigt, verscharft
Hitler dieses zweifelhafte Versprechen, indem er »Jude« und »Arier«
gegeniiberstellt, wobei der Mafistab der Wille zur Aufopferung ist. Na-
turgemdl ist es der »Arier«, der seine persénliche Arbeit und sein Leben
einsetzt und sich durch die Bereitwilligkeit auszeichnet, »alle Fahigkei-
ten in den Dienst der Gemeinschaft zu stellen. Der Selbsterhaltungstrieb
hat bei ihm die edelste Form erreicht, indem er das eigene Ich dem Le-
ben der Gesamtheit willig unterordnet und, wenn die Stunde es fordert,
auch zum Opfer bringt« (Hitler 1933: 326). Diese »Gesinnung« des
»Ariers«, die den »Erhalt[.] der Gemeinschaft« vor das eigene Ich-
Interesse stellt, ist »wirklich die erste Voraussetzung fiir jede wahrhafte
menschliche Kultur« (Hitler 1933: 326). Und hier greift Hitler auf die
Devise des Parteiprogramms zuriick, wenn er schreibt: »Die grundsétzli-
che Gesinnung, aus der ein solches Handeln erwichst, nennen wir — zum
Unterschied vom Egoismus, vom Eigennutz — Idealismus. Wir verstehen
darunter nur die Aufopferungsfihigkeit des einzelnen fiir die Gesamt-
heit, fiir seine Mitmenschen« (Hitler 1933: 327).

Somit ist klar herausgestellt, dass nur der »Arier« der wahre Kultur-
Mensch iiberhaupt ist. In einem Dreier-Schema, das an gnostische Ein-

81

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

teilungen erinnert, verfestigt Hitler seine Auffassung, nicht ohne >Ego-
ismus = Eigennutz strategisch einzubauen:

»Jeder Volkskorper kann in drei grofe Klassen gegliedert werden: in ein Ex-
trem des besten Menschentums auf der einen Seite, gut im Sinne aller Tugen-
den, besonders ausgezeichnet durch Mut und Opferfreudigkeit, andererseits
ein Extrem des schlechtesten Menschenauswurfs, schlecht im Sinne des Vor-
handenseins aller egoistischen Triebe und Laster. Zwischen beiden Extremen
liegt als dritte Klasse die grofle, breite mittlere Schicht, in der sich weder
strahlendes Heldentum noch gemeinste Verbrechergesinnung verkorpert«
(Hitler 1933: 580f.).

Der »Arier« ist also »bestes Menschentum«, »gut«, »tugendhaft«, »mu-
tig«, »opferfreudig«, »nicht egoistisch«, »lasterfrei«, »strahlender Held«.
Unschwer ist zu ermessen, was bei dieser Extremeinordnung dem »Ju-
den« bliiht:

»Sein Aufopferungssinn ist nur ein scheinbarer. Er besteht nur so lange, als die
Existenz jedes einzelnen dies unbedingt erforderlich macht. Sobald jedoch der
gemeinsame Feind besiegt, die allen drohende Gefahr beseitigt, der Raub ge-
borgen ist, hort die scheinbare Harmonie der Juden untereinander auf, um den
ursédchlich vorhandenen Anlagen wieder Platz zu machen. Der Jude ist nur
einig, wenn eine gemeinsame Gefahr ihn dazu zwingt oder eine gemeinsame
Beute lockt; fallen beide Griinde weg, so treten die Eigenschaften eines kras-
sesten Egoismus in ihre Rechte, und aus dem einigen Volk wird im Handum-
drehen eine sich blutig bekdmpfende Rotte von Ratten. Wéren die Juden auf
dieser Welt allein, so wiirden sie ebensosehr in Schmutz und Unrat ersticken
wie in haferfiilltem Kampfe sich gegenseitig zu iibervorteilen und auszurotten
versuchen, soferne nicht der sich in ihrer Feigheit ausdriickende restlose Man-
gel jedes Aufopferungssinnes auch hier den Kampf zum Theater werden lie3e.
Es ist also grundfalsch, aus der Tatsache des Zusammenstehens der Juden im
Kampfe, richtiger ausgedriickt in der Ausplinderung ihrer Mitmenschen, bei
ihnen auf einen gewissen idealen Aufopferungssinn schlieBen zu wollen. Auch
hier leitet den Juden weiter nichts als nackter Egoismus des einzelnen« (Hitler
1933: 330f.).

Damit die »Juden« nicht »auf dieser Welt allein, also siegreich im
Kampf gegen die Feinde, existieren, muss durch »riicksichtslose und
fanatisch einseitige Einstellung auf das nun einmal zu erstrebende Ziel«
(Hitler 1933: 370f.) der Wunsch der breiten Masse, die selbst »nur ein
Stiick der Natur« (Hitler 1933: 371) ist, erfiillt werden — und das ist »der
Sieg des Stirkeren und die Vernichtung des Schwachen oder seine be-
dingungslose Unterwerfung. Die Nationalisierung unserer Masse wird

82

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

nur gelingen, wenn bei allem positiven Kampf um die Seele unseres
Volkes ihre internationalen Vergifter ausgerottet werden« (Hitler 1933:
372). Was droht, wenn die Ausrottung des internationalen Vergifters
ausbleibt, umschreibt Hitler so: »Werden unser Volk und unser Staat das
Opfer dieser blut- und geldgierigen jiidischen Volkertyrannen, so sinkt
die ganze Erde in die Umstrickung dieses Polypen; befreit sich Deutsch-
land aus dieser Umklammerung, so darf die grofite Volkergefahr als fiir
die gesamte Welt gebrochen gelten« (Hitler 1933: 703).

Und als ob es noch nicht ausreichte, die Ermordung eines Volkes
anzukiindigen und den Willen zur riicksichtslosen Durchfiihrung aufzu-
schreiben, verdichtet Hitler dieses Ausrottungs-Vernichtungs-Szenario
gnostisch-mythisch:

»Auch er [der Jude] wird entweder durch auBlerhalb seiner selbst liegende
Krifte in seiner Bahn zuriickgeworfen, oder all sein Weltherrschaftsstreben
wird durch das eigene Absterben erledigt. Die Impotenz der Vélker, ihr eige-
ner Alterstod liegt aber begriindet in der Aufgabe ihrer Blutsreinheit. Und die-
se wahrt der Jude besser als irgendein anderes Volk der Erde. Somit geht er
seinen verhidngnisvollen Weg weiter, so lange, bis ihm eine andere Kraft ent-
gegentritt und in gewaltigem Ringen den Himmelsstiirmer wieder zum Luzifer
zuriickwirft« (Hitler 1933: 751).

Zusammenfassend ist deutlich geworden: »Arier< bedeutet nicht einfach
»Arierc und »Jude« nicht einfach »Jude«. Die Konnotationen, die den bei-
den Elementen des Dualismus zugeordnet werden, beinhalten weit mehr
als nur eine bloBe rassisch-religiose Bestimmung. Auf der einen Seite
stehen »Wahrheit, »Recht¢, »Gemeinnutz¢, >gottlicher Funkes, >Licht-
bringer< und >Heil«. Auf der anderen Seite stehen >Materialismusg, >Ei-
gennutz¢, >Vernichtung¢, >Untergang« und >Katastrophe<, um nur das
Wichtigste zu nennen. Ein kosmischer Bezug ist durchaus erkennbar, in
den das »jiidische Verhidngnis< gesetzt wird. Hier wird die gnostische
Struktur eines Bewusstseins offenbar, das innerhalb der Volks-Gemein-
schaft den »Judenc< als ein boses Element konstruiert, das es zu zerstoren
gilt. Die Konstruktion des »Ariers« ist in dieser todlichen Logik insofern
notwendig, als ohne den pneumatischen Widerpart die Erlosung durch
Vernichtung sinnlos wire. Die Weltanschauung Hitlers ist gefangen in
der Spannung zwischen einer zweiten Realitit, die ihre eigenen Fiktio-
nen fiir wahr hilt, und einem realen Aktionismus, der riicksichtslos agiert
und Zukunftsszenarien aufbaut, die ein Endziel formulieren, dem sich
jeder Einzelne fraglos unterzuordnen hat. Die Grofle dieses Zieles ver-
hei3t Dauer, die bis zur Illusion der Unsterblichkeit steigerbar ist. Was
die »Politik< innerhalb einer solchen Volks-Gemeinschaft angeht, ist das

83

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

gewesene und konkrete Grauen jederzeit erinnerbar. Allerdings ruht ein
unbelehrbarer Glaube als unléschbare Essenz in einem ideologischen
Uberbau, in dem und durch den zeittranszendierend die Sehnsucht nach
Vollendung der mingelbewehrten Existenz ausgesponnen wird, was
ebenso in der Marxschen Konzeption des Sprachsymbols »Kommunis-
mus< aufgehoben ist wie in der dem Einzelnen imponierten und stets
angemahnten Opferbereitschaft fiir »Volk¢, >Fiihrer<, »Vaterland«. Die
Fatalitit dieses Bewulitseinszustandes besteht leider in der Faszination,
die das Versprechen von weiteren Sprachsymbolen, wie »Gliick, »Frei-
heit¢, »Reichq, »Siegg, »Heil¢, yEwigkeit¢, >Gott¢, begleitet. Die Moglich-
keit und Gefahr der Instrumentalisierung lddt geradezu dema-pédago-
gisch ein, ausgiebig genutzt zu werden. Da Appelle an Wachsamkeit
und dhnliche Trostungen regelméBig in der Ablage des Vergessens lan-
den, ist zu hoffen, das die Resistenz gegeniiber politisch flexiblen und
einfallsreichen Verfithrern und Verfithrungen zum Programm gegen In-
fantilisierung wird, indem ein bonmot Eric Voegelins zum Motto avan-
ciert: »Wer es sich in geistigen Dingen leicht macht, der hat nicht mitzu-
reden.«

Literatur

Birsch, Claus-Ekkehard (1988): »Antijudaismus, Apokalyptik und Sa-
tanologie. Die religiosen Elemente des nationalsozialistischen Anti-
semitismus«. In: Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte, 40
(2), S. 112-133.

Birsch, Claus-Ekkehard (1995): Der junge Goebbels. Erlésung und Ver-
nichtung, Miinchen: Boer.

Cohn, Norman (1961): Das Ringen um das Tausendjéhrige Reich. Revo-
lutiondrer Messianismus im Mittelalter und sein Fortleben in den
modernen totalitdren Bewegungen, Bern/Miinchen: Francke.

Delumeau, Jean (1989): Angst im Abendland. Die Geschichte kollekti-
ver Angste im Europa des 14. bis 18. Jahrhunderts, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

DemoPunk/Kritik und Praxis Berlin (Hg.) (2005): Indeterminate! Kom-
munismus. Texte zu Okonomie, Politik und Kultur, Miinster: Unrast.

Foerster, Werner (1995): Die Gnosis. Bd. 1: Zeugnisse der Kirchenviter.
Unter Mitarbeit von Ernst Haenchen und Martin Krause, eingeleitet,
iibersetzt und erldutert von Werner Foerster, Ziirich: Artemis &
Winkler.

84

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER VOLKS-GEMEINSCHAFT

Heinsohn, Gunnar (1988): Was ist Antisemitismus? Der Ursprung von
Monotheismus und Judenhall. Warum Antizionismus? Frankfurt/M.:
Scarabius bei Eichborn.

Heinsohn, Gunnar (1997): Die Erschaffung der Goétter. Das Opfer als
Ursprung der Religion, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Henningsen, Bernd (Hg.) (2005): Politik, Religion und Gemeinschaft,
Baden-Baden: Nomos.

Hitler, Adolf (1933): Mein Kampf, 78.-84. Aufl., Miinchen: Eher.

Hofer, Walther (Hg.) (1985): Der Nationalsozialismus. Dokumente
1933-1945, Frankfurt/M. 1985: S. Fischer.

Jochmann, Werner (Hg.) (1980): Adolf Hitler. Monologe im Fiihrer-
hauptquartier 1941-1944. Die Aufzeichnungen Heinrich Heims,
Hamburg: Knaus.

Kloss, Erhard (Hg.) (1967): Reden des Fiihrers. Politik und Propaganda
Adolf Hitlers 1922-1945, Miinchen: DTV.

Hildebrandt, Mathias/Brocker, Manfred/Behr, Hartmut (Hg.) (2001):
Sékularisierung und Resakralisierung in westlichen Gesellschaften:
Ideengeschichtliche und theoretische Perspektiven, Opladen: West-
deutscher Verlag.

Katechismus der Katholischen Kirche (1993), Miinchen: Oldenbourg.

Klauck, Hans-Josef (1996): Die religiose Umwelt des Urchristentums. 2:
Herrscher- und Kaiserkult, Philosophie, Gnosis, Stuttgart/Berlin/
Ko&lIn: Kohlhammer.

Koslowski, Peter (Hg.) (1988): Gnosis und Mystik in der Geschichte der
Philosophie, Ziirich/Miinchen: Artemis & Winkler.

Ley, Michael (1995): Genozid und Heilserwartung. Zum nationalsozia-
listischen Mord am européischen Judentum, Wien: Picus.

Maccoby, Hyam (1987): The Mythmaker. Paul and the Invention of
Christianity, London/New York: Harper and Row.

Maccoby, Hyam (1992): Judas Iscariot and the Myth of Jewish Evil,
London: Peter Halban.

Rudolph, Kurt (Hg.) (1975): Gnosis und Gnostizismus, Darmstadt:
WBG.

Rudolph, Kurt (1990): Die Gnosis. Wesen und Geschichte einer spétan-
tiken Religion, Gottingen: UTB.

Sagan, Eli (1987): Tyrannei und Herrschaft. Die Wurzeln von Indivi-
dualismus, Despotismus und modernem Staat. Hawaii — Tahiti —
Buganda, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Schulte, Giinter (1995): Die grausame Wahrheit der Bibel. Eine Anthro-
pologie unserer Vernunft und unserer Moral, Frankfurt/M./New
York: Campus.

85

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REINHARD SONNENSCHMIDT

Sonnenschmidt, Reinhard (2001): Politische Gnosis. Entfremdungsglau-
be und Unsterblichkeitsillusion in spétantiker Religion und politi-
scher Philosophie, Miinchen: Wilhelm Fink.

Sonnenschmidt, Reinhard (2001a): »Zum Phianomen der Sékularisierung
in der philosophischen Anthropologie des 19. und 20. Jahrhunderts«.
In: Hildebrandt/Brocker/Behr 2001, S. 71-79.

Sonnenschmidt, Reinhard (2005): »Kommunismus oder: >Die Unsterb-
lichkeit ist nicht Jedermanns Sache««. In: DemoPunk/Kritik und Pra-
xis Berlin 2005, S. 137-149.

Sonnenschmidt, Reinhard (2005a): » ...das potentiell Adlerhafte der
menschlichen Materie ...« Gnostische Elemente in Ernst Blochs Mo-
dell politischer Gemeinschaft; in: Henningsen 2005, S. 153-169.

Strohm, Harald (1997): Die Gnosis und der Nationalsozialismus, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Topitsch, Ernst (1971): Sozialphilosophie zwischen Ideologie und Wis-
senschaft, Neuwied am Rhein/Berlin: Luchterhand.

Topitsch, Ernst (1971a): »Sozialtheorie und Gesellschaftsgestaltung«.
In: Topitsch 1971, S. 151-179.

Topitsch, Ernst (1971b): »Marxismus und Gnosis«. In: Topitsch 1971,
S. 261-296.

Voegelin, Eric (1952): »Gnostische Politik«. In: Merkur VI (4); S. 301-
317.

Voegelin, Eric (1959): Die neue Wissenschaft der Politik, Miinchen:
Kosel.

Voegelin, Eric (1960): »Religionsersatz. Die gnostischen Massenbewe-
gungen unserer Zeit«. In: Wort und Wahrheit. Monatsschrift fiir Re-
ligion und Kultur 15, S. 5-18.

Voegelin, Eric (1974): Order and History. Vol. IV. The Ecumenic Age,
Baton Rouge/London: Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric (1975): From Enlightenment to Revolution, Durham:
Duke University Press.

Voegelin, Eric (1987): Order and History. Vol. V. In Search of Order,
Baton Rouge/London: Louisiana State University Press.

Voegelin, Eric (1988): Ordnung, Bewulitsein, Geschichte. Spate Schrif-
ten — eine Auswahl, hg. von Peter J. Opitz, Stuttgart: Klett-Cotta.
Vondung, Klaus (1988): Die Apokalypse in Deutschland, Miinchen:

DTV.

86

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie viel Gemeinwohl braucht die Republik?
Uberlegungen zu neuen Varianten des
Republikanismus jenseits von substantieller

Gemeinschaft und Tugend

ANDREAS NIEDERBERGER

Klassischer Republikanismus zwischen
substantiellem Gemeinschaftsbegriff und
Tugend

Wir leben ohne Zweifel in einer Periode des Individualismus', und die-
ser Individualismus hat offensichtlich zu einer Delegitimierung von Ein-
richtungen gefiihrt, die vermeintlich oder tatsdchlich im Dienst des Ge-
meinwohls stehen — ja, in gewisser Weise fiihrt er zur Delegitimierung
von Politik iberhaupt, wenn unter Politik das Ziel verstanden wird, kol-
lektiv geteilte Projekte und Ziele zu finden und zu realisieren, d.h. Pro-
jekte und Ziele, die nicht notwendig mit individuellen Vorhaben iden-
tisch sind. Der Wohlfahrtsstaat als Variante, das Gemeinwohl zu institu-
tionalisieren, ist in der Form, die er insbesondere in den sechziger und

1 Mit »Individualismus« ist hier eine Formation beschrieben, die sich im
Rahmen einer historischen Soziologie durchaus als allgemeines Muster
verstehen ldsst. Allerdings darf bei einem solchen Verweis auf den kollek-
tiv geteilten Charakter des »Individualismus« nicht iibersehen werden,
dass sich hinter diesem Titel eine reale Differenzierung von Lebensformen
sowie grundsitzliche Transformationen im personalen Selbstverstindnis
verbergen, die es unangemessen machen, diesen Individualismus ohne
weitere Qualifikationen als liberale oder neo-liberale »Ideologie« zu kenn-
zeichnen.

87

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

siebziger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts angenommen hat, im
Verschwinden begriffen, wenn er sich nicht ohnehin schon aufgeldst hat
oder nie die Art der staatlichen Einrichtung und Steuerung von Sozial-
verhéltnissen war, die in einem jeweiligen politischen Zusammenhang
etabliert war. Parallel zu diesen Entwicklungen ist die liberale politische
Theorie in ihren verschiedensten Varianten vom politischen Liberalis-
mus eines John Rawls bis hin zum Libertarismus Milton Friedmans zur
dominierenden Selbstbeschreibung der westlichen Gesellschaften ge-
worden.” In ihr gibt es zwar durchaus Referenzen auf die politische Pra-
xis westlicher Demokratien, und gerade im Ansatz von Rawls wird na-
tirlich eine »gerechte Grundstruktur der Gesellschaft« begriindet, die
sicherstellen soll, dass die Freiheit eines jeden einen annéhernd gleichen
Wert im Vergleich mit derjenigen der anderen hat (vgl. Rawls 1992:
197f.). Aber dabei wird die Demokratie haufig auf die fairste Weise des
Umgangs miteinander unter Bedingungen tiefgreifend kontrdrer Weltan-
schauungen (so etwa in den einflussreichen Schriften der Rawls-Schiiler
Amy Gutmann und Dennis Thompson) (vgl. u.a. Gutman/Thompson
1996 und 2004) oder konkurrierender Préiferenzen beschrankt, wahrend
die gerechte Grundstruktur das Wohl eines jeden vor Augen hat, nicht
jedoch ein »Gemeinwohl«. Und die Reformen der letzten Dekade zei-
gen, dass selbst die europdische Sozialdemokratie ihre Programme un-
terdessen am »Wettbewerbsstaat« und nicht mehr am Wohlfahrtsstaat
orientiert.’

Wie der Verweis auf die liberalen Theorien bereits nahe legt, sind in
diesem Zusammenhang republikanische Positionen zunichst ins Hinter-
treffen geraten: Schon die faschistischen und populistischen Regime der
ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts hatten die Frage aufgeworfen, ob der
Republikanismus angemessen auf die »Tyrannei von Mehrheiten«
(Tocqueville) reagieren konnte. Aber nun stellt sich die viel dramati-
schere Frage, wie republikanische Ideen unter der quasi absoluten Do-
minanz von Lebensentwiirfen zu verteidigen oder zu revidieren sein
sollten, die individuell und teilweise non-konformistisch sind, d.h. sich
explizit gegen eine gemeinschaftliche Praxis richten.*

2 Diese Aussage gilt allerdings nur mit Einschrankungen, wenn man die je-
weiligen Differenzen politischer Kontexte mit in Betracht zieht. So vertre-
ten viele US-amerikanische Autoren die These, dass der Liberalismus ei-
nes John Rawls eine rein akademische Position ist, die in der » Wirklich-
keit« kaum Anhinger hat und auch gewdhnlich dem Test in Offentlichkei-
ten gar nicht erst ausgesetzt wird.

3 Vgl. zum Begriff des »Wettbewerbsstaats« und der Kritik daran u.a.
Hirsch 1995 und Habermas 2001.

4 Vgl. zu einem Ansatz, der die Spannung von »demokratischer Selbstregie-
rung« und »Individualismus« als Kernparadox moderner Republiken be-

88

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

Historisch hat der Republikanismus seinen Ursprung eher in Rom
als in Athen. Er bringt die Forderung zum Ausdruck, dass Handlungs-
weisen bzw. Handlungsziele ihre Berechtigung dadurch erlangen, dass
sie der »offentlichen Sache«, der »res publica« dienen, wie etwa Cicero
in seiner Schrift De re publica ausfiihrt.” Der Grundgedanke ist also der-
jenige, dass es einen Primat der Gemeinschaft vor den Individuen in
dem Sinn gibt, dass erst der gemeinschaftliche oder politische Zusam-
menhang dariiber zu entscheiden vermag, ob individuelle Ziele oder Be-
strebungen legitimerweise verfolgt werden diirfen. Diese Riickbindung
berechtigter individueller Ziele und Handlungen an die Gemeinschaft
kann in sehr unterschiedlicher Weise verstanden werden: Sie kann als
Vorrang der »Staatsraison«, d.h. dessen, was dem Staat oder der Ge-
meinschaft nutzt, vor den Interessen, Absichten und Projekten der Indi-
viduen begriffen werden, wie es zumindest bis zu Carl Schmitt in einer
»realistischen« Auslegung Machiavellis und im Anschluss daran auch
von Hobbes tiblich war (vgl. etwa Schmitt 1996: 16). Der Gemeinschaft
bzw. dem Staat, in dem sie inkarniert ist, wird eine eigene Existenz zu-
geschrieben und diese Existenz zugleich hoher bewertet als die (Exis-
tenz bzw. die Ziele der) Individuen, weshalb die Mittel zur Erhaltung
oder Vertiefung von Gemeinschaft und/oder Staat gréBere Bedeutung
haben als die individuellen Handlungen bzw. Handlungsrdume.

Andererseits kann die Gemeinschaft aber auch als »transzendenta-
ler« Ermoglichungsgrund fiir individuelle Freiheiten beschrieben wer-
den. Individuelle Freiheit als solche kann in dieser Perspektive keine
Geltung beanspruchen, da sie keine Auskunft tiber ihre Vereinbarkeit
mit anderen individuellen Freiheiten (bzw. Ausiibungen derselben) gibt.
Vor allem erlaubt sie keine addquate Beriicksichtigung der Weisen der
Ausiibung individueller Freiheit, die auf die Kooperation mit anderen
ausgerichtet oder angewiesen sind. Vermeintlich »individuelle« Interes-
sen benennen ndmlich haufig Interessen und Projekte, die mit so ge-
nannten »Wir-Intentionen«, »joint intentions« oder zumindest Erwar-
tungen an das Verhalten anderer einhergehen. Wie etwa Henry S. Ri-
chardson tiberzeugend dargelegt hat, gibt es im strikten Sinn keine Hand-
lungsabsicht, die nicht in irgendeiner Weise positiv auf das Handeln an-
derer bezogen ist, d.h. Handlungen anderer erwartet und nicht blof de-
ren Inaktivitit voraussetzt (vgl. Richardson 1997 und 2002). Wenn diese
Diagnose richtig ist, dann setzt selbst das Ziel, Freiheit individuell aus-

greift (inklusive der Diagnose, dass die Auflosung der Paradoxie hin zu
einer der beiden Seiten der wesentliche Grund fiir gesellschaftliche und
politische Krisen ist), Manent 2001.

5 Vgl. als Uberblick iiber relevante Stellen bei Cicero sowie den For-
schungsstand Asmis 2004.

89

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

zuiiben, die Existenz einer Gemeinschaft voraus, in der iiber das Han-
deln bzw. die Handlungsoptionen aller Betroffenen derart verfiigt wer-
den kann, dass Ziele realisierbar sind, die die Koordination unterschied-
licher Handlungen erfordern, bzw. verhindert wird, dass Ziele verfolgt
werden, mit denen in die Handlungsrdaume anderer Betroffener beherr-
schend eingegriffen wird. Somit gibt es auch in dieser Perspektive ein
hoherrangiges Interesse an einer Gemeinschaft, in der die Berechtigung
jeweiliger Handlungen erwiesen und deren Durchfithrung letztlich —
moglicherweise durch die Ausiibung von Zwang gegeniiber Dritten —
erwirkt werden kann.

Mit dieser Darstellung des zweiten Pols einer virtuellen Reihe repub-
likanischer Positionen wird bereits klar, wie die mittleren Ansétze aus-
sehen: In ihnen wird argumentiert, dass die Gemeinschaft, an der ein
hoherrangiges Interesse besteht, zwar nicht ganz von der Idee individu-
eller Freiheit abgeldst werden sollte, dass sie aber auch nicht unmittelbar
auf diese zurlickgefiihrt werden kann. Die »volonté générale«, der »All-
gemeinwille«, wie er bei Jean-Jacques Rousseau heifit, ist nicht die »vo-
lonté de tous«, der »Wille aller«, also eine Aggregation (des Gewichts)
faktisch bestehender Interessen (vgl. die Argumentation in Rousseau
1986). Der Allgemeinwille bringt vielmehr eine normative Bezugsgrofe
fur legitime Herrschaftsausiibung zum Ausdruck, die zwar qua Nicht-
Delegierbarkeit (der Souverinitit) an die Kontingenz der unterschiedli-
chen Individuen zurtickgebunden ist, aber vor allem dasjenige zu expli-
zieren beansprucht, was fiir alle gleichermalien richtig ist. Unter Letzte-
rem lisst sich durchaus etwas verstehen, was sich in den faktischen Inte-
ressenlagen nicht in dieser Form spiegelt. Wenn die Gemeinschaft der
Ort sein soll, an dem sich die Berechtigung individueller Ziele und
Handlungen zu erweisen hat, dann muss, so die Argumentation des
»mittleren« republikanischen Ansatzes, wie er sich paradigmatisch bei
Rousseau findet, die Vorstellung eines Gemeinwohls als Standard die-
nen, der es erlaubt, individuelle Ziele und Handlungen als unberechtigt
zu erweisen, weil sie im Widerspruch zur Entwicklung der Gemein-
schaft als eines Projekts stehen, an dem alle gleichermaflen interessiert
sind (oder sein sollten).

Die genannten Argumente fiir den Vorrang der Gemeinschaft vor in-
dividueller Freiheit fithren zu zahlreichen weiteren Fragen, die ebenfalls
héufig die Zuriickweisung des republikanischen Ansatzes in der politi-
schen Philosophie und Theorie zur Folge hatten: Denn der formale
Nachweis, dass so etwas wie die Staatsraison oder das Gemeinwohl not-
wendig oder sinnvoll ist, erkldrt noch nicht, was genau damit ausge-
zeichnet wird, wer oder was die Autoritit besitzt, den Inhalt festzulegen,
und wie schlieBlich sichergestellt werden kann, dass hier nicht ein nor-

90

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

mativ willkiirlicher Bezug zum Zweck der Beherrschung oder Ausbeu-
tung eingefiihrt wird. Die funktionalistische Perspektive der Selbsterhal-
tung des Staates, wie sie bei Schmitt und anderen Verteidigern der
Staatsraison im Vordergrund steht, vermochte offensichtlich die Be-
denkentrager sowie einen Grofiteil der republikanischen Theoretiker
nicht zu iiberzeugen. Es ist zu wenig deutlich, warum die Erhaltung ei-
ner politischen Organisations- und Ordnungsform der Gemeinschaft als
solche sicherstellen sollte, dass der Staat, der damit begriindet wird,
nicht zu einem Unterdriickungsinstrument wiirde. Insofern war der libe-
ralen Kritik an Hobbes Recht zu geben, die darauf insistierte, dass die
Bedrohung der Freiheit durch einen absoluten Herrscher tendenziell
grofer ist als diejenige durch andere Individuen.

In den historischen Varianten des Republikanismus wurden daher
zweil andere Losungen favorisiert: Die erste Losung besteht darin, dass
eine Instanz ausgezeichnet wird, der die Einsicht in einen substantiellen
Begriff des Gemeinwohls, des bonum commune, zugeschrieben wird. So
zeichnet Rousseau nach der Darstellung der Weise, in der jeder seine
»natiirliche« Freiheit zugunsten der biirgerlichen Freiheit aufgibt, und
der Explikation des Unterschieds zwischen dem »Allgemeinwillen« und
dem »Willen aller«, den »législateur«, einen »Gesetzgeber« aus, den
Allgemeinwillen einer gegebenen Gemeinschaft zu »entdecken« und
niederzuschreiben (vgl. Rousseau 1986: 43-47). Dieser Gesetzgeber
wird von Rousseau nicht, wie man denken konnte, als Parlament ge-
dacht, sondern nach dem Modell eines Philosophen, der mit seiner
Weisheit (und aufgrund seiner strukturellen Uninteressiertheit an der
Macht) besser als die Betroffenen selbst versteht, was in ihrem héheren
oder gar hochsten Interesse liegt. Die Schwierigkeit dieser Losung be-
steht natiirlich darin, dass es unter Bedingungen des Pluralismus schwer
ist zu sehen, wie irgendjemand fiir sich eine hohere Einsicht reklamieren
kann, wenn andere (Philosophen oder potentielle »Gesetzgeber«) dies
mit dem Anspruch bestreiten, ebenfalls eine héhere Einsicht zu haben.

Die zweite Losung besteht daher darin, den Bezug auf das Gemein-
wohl zu prozeduralisieren und dabei auf die Tugendhaftigkeit der politi-
schen Akteure zu setzen. Auf diese Weise kann das Gemeinwohl als Re-
sultat der Interaktion von Akteuren begriffen werden, die allesamt bereit
sind, egoistische bzw. partikulare Interessen zugunsten gemeinsamer In-
teressen oder sogar zugunsten des Wohls der Gemeinschaft als solcher
aufzugeben. Das erzeugte Gemeinwohl ist dann zwar von »allen« her-
vorgebracht, aber dennoch kein aggregierter »Wille aller« im rousseau-
schen Sinn, sondern ein »Allgemeinwille«, da sich das Resultat aus der
wechselseitigen Bezugnahme aufeinander ergibt und nicht aus dem
egoistischen Verfolgen eigener Interessen. Ansdtze zu dieser Losung

91

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

finden sich ebenfalls bereits bei Rousseau (allerdings weniger im
Contrat social), und diese Prozeduralisierung des Gemeinwohls war si-
cherlich die in der historischen Moderne am haufigsten gewihlte Option
republikanischer Theorien (weshalb dann auch »republikanisch« und
»demokratisch« hdufig synonym verwandt wurden bzw. eine interne
Bindung des Republikanismus an »Volkssouverénitit« behauptet wer-
den konnte) (vgl. Maus 1994). Eine solche Losung erlaubte es zudem,
der »neo-rémischen« Argumentationslinie (wie sie z.T. bezeichnet
wird), die auf den Eigenwert der Existenz eines gemeinschaftlichen bzw.
politischen Zusammenhangs verweist, eine aristotelische Wendung zu
geben, indem nun die politische Aktivitidt selbst zur hochsten aller
menschlichen Lebensformen stilisiert wurde — ein Konnex, der offen-
sichtlich in der perfektionistischen Theorie von Hannah Arendt einen
klaren und fiir die gegenwirtigen Diskussionen wirkméchtigen Aus-
druck gefunden hat (vgl. Arendt 1981).

Gegen die »negative Anthropologie« des Liberalismus verweist die-
se Variante des Republikanismus auf das Vermdgen von Personen, sich
am Gemeinwohl zu orientieren und mit anderen altruistisch oder zumin-
dest in Ausrichtung auf dasjenige zu kooperieren, was fiir alle gleicher-
mafBen gut ist. Das Setzen auf die Tugendhaftigkeit der politischen Ak-
teure als Voraussetzung dafiir, dass die prozedurale Hervorbringung des
Gemeinwohls funktioniert, vermag jedoch deshalb nicht zu {iberzeugen,
weil es von einer Hoffnung auf existierende Handlungsmotivationen ge-
tragen ist, die gerade in Krisensituationen nicht hinreicht. Wéhrend dem
Liberalismus vorgeworfen wird, dass er zu stark den Egoismus der Ak-
teure betont, gibt der Republikanismus keine plausible Antwort auf die
Frage, wie zu handeln ist, wenn ein Akteur das Wirken der Gemein-
schaft fiir falsch hélt, es also einen fundamentalen Dissens iiber die Or-
ganisation und die Gestalt von Politik und Gemeinschaft gibt. Differenz
und das Betonen der eigenen Position muss nicht immer egoistisch bzw.
Ausdruck von Willensschwiche sein, sondern es kann auch einen realen
Dissens bzw. berechtigte Einwinde gegen die Gestalt und Politik einer
Gemeinschaft zum Ausdruck bringen.

Angesichts dieser Schwiche des Republikanismus ist es nicht {iber-
raschend, dass der Liberalismus so dominant wurde, wie er es heute ist
(oder zumindest zu sein scheint). Es ist ihm namlich gelungen, die Not-
wendigkeit von Kooperation und die Relativierung individueller Frei-
heitsrdume und Anspriiche, die damit einhergeht, unter der Annahme ei-
ner »negativen Anthropologie« in die eigene Theorie zu integrieren. Zu-
dem bietet er unter dem Topos der Gerechtigkeit einen praziseren (auch
weil engeren) normativen Orientierungspunkt fiir das soziale Handeln
und politische Strukturen an als die Staatsraison, den Allgemeinwillen

92

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

oder das prozeduralisierte Gemeinwohl. Dies reflektieren auch die Ent-
wicklungen der Demokratietheorie, in der die Inklusion von Individuali-
titen an die Stelle der politischen Konstitution oder Ausgestaltung der
Lebenswelt tritt.* — Worin die Tendenz begriindet liegt, auf die zu Be-
ginn kurz verwiesen wurde, dass die Demokratie mit ihren klassischen
Eigenschaften und Forderungen zunehmend in den Hintergrund tritt und
Philosophen es teilweise nicht mehr als problematisch erachten, die Idee
des »Philosophenkonigs« als mogliche Inkarnation von Gerechtigkeits-
prinzipien aufzugreifen.

Der Republikanismus kehrt jedoch heute in revidierten Formen zu-
riick, und es werden auch seine alten Gestalten wiederentdeckt. Die »Ge-
meinschaft« verliert in gewissem Mal} die Bedrohlichkeit, die sie im
Zeitalter des Nationalismus erworben hatte, was sich u.a. auch darin du-
Bert, dass eine der populdrsten Strdmungen der politischen Philosophie
in Nordamerika in den letzten Jahren der sogenannte »liberal nationa-
lism« war und weiterhin ist (vgl. Miller 1995; Moore 2001; Tamir
1993). Die Gemeinschaft scheint auf interessante Weise anders zu den-
ken zu sein, als es bislang moglich war. Im Folgenden werden drei der
Gestalten des »neuen« Republikanismus kurz dargestellt und mit Blick
auf die Fragen analysiert, ob und wenn ja, in welcher Weise es ihnen ge-
lingt, die skizzierten Schwichen der republikanischen Tradition zu tiber-
winden, d.h. Antworten auf die Unklarheit des »Gemeinwohls« sowie
auf die Unzuldnglichkeit der »Tugend« zu geben. Herauskommen wird
am Schluss die Verteidigung eines »kosmopolitischen Republikanis-
mus«, der jedoch noch vor wesentlichen Herausforderungen steht, bevor
er eine wirklich tiberzeugende Option sein kann.

Die Wiederbelebung des Republikanismus I:
Kommunitarismus ohne substantielle
Kommunitat

Bei aller Dominanz des Liberalismus war er doch immer wieder Angrif-
fen und Kritiken ausgesetzt, die die Plausibilitédt seiner Grundannahmen
oder Resultate in Frage gestellt haben. Die bedeutendste Kritik am Libe-
ralismus in jiingerer Zeit wurde ohne Zweifel von den so genannten
kommunitaristischen Autoren vorgebracht. Die meisten kommunitaristi-
schen Positionen problematisieren den sozialen Atomismus in den Pré-
missen liberaler Theorien und stellen demgegeniiber die Notwendigkeit

6 Vgl dazu auch die Kritik des Kontraktualismus insgesamt als zu stark auf
Vergleichbarkeit und Gleichheit setzende Theorie bei Nussbaum 2006
oder Silvers/Francis 2005.

93

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

sozialer Bindungen von Individuen heraus (vgl. zu dieser Diskussion ex-
emplarisch Honneth 1993). Dabei werden héufig in konservativer oder
neo-konservativer Manier konventionalistische oder gar substantialisti-
sche Sozialphilosophien verteidigt. Ein Teil der Autoren hat jedoch im
Gegensatz dazu eine neue, kommunitaristische Variante des Republika-
nismus entwickelt, die seitdem gewdhnlich unter dem Titel des »Zivilre-
publikanismus« (Civic Republicanism) diskutiert wird.

Kern des Zivilrepublikanismus, mit dem am prominentesten wahr-
scheinlich die Namen David Miller und Michael Walzer verbunden sind,
ist die These, dass der Wert von Giitern fiir Individuen wesentlich da-
durch bedingt ist, welche Stellung diese Giiter in dem sozialen Kontext
haben, in dem sich die Individuen bewegen (vgl. Walzer 1992: 61-64).
Individuen bediirfen bestimmter Giiter, weil diese fiir ihr Handeln in ent-
sprechenden Kontexten relevant oder gar erforderlich sind bzw. weil sie
in diesen Kontexten sozialisiert wurden, und diese Kontexte bekommen
ihre Bedeutung, weil gewohnlich nur in ihnen entsprechende Giiter pro-
duziert und erworben werden konnen. Giiter und damit zusammenhén-
gende Verteilungsprinzipien fiir diese Giiter lassen sich also, anders als
es etwa Rawls vorschlédgt, in der Perspektive des Zivilrepublikanismus
nicht unabhingig von jeweils konkreten Kontexten und ihrer Geschichte
bzw. den jeweiligen kontingenten Interaktionsbedingungen (human rela-
tionships) begreifen (vgl. Miller 1999).

Damit reicht es aber nicht hin, wenn eine Gerechtigkeitstheorie auf
die Grundstruktur einer Gesellschaft schaut, deren Ziel es sein soll, all-
gemein und formal beschreibbare Grundgiiter in gerechter Weise unter
den Individuen zu verteilen. Eine umfassende Gerechtigkeitstheorie
muss auch auf die sozialen Praktiken und Verhéltnisse schauen, in denen
wesentliche Giiter bestimmt und erzeugt werden, und vor allem Teilha-
berechte fuir die Individuen an diesen Praktiken bzw. den Instanzen for-
dern, in denen die Praktiken und Verhiltnisse entwickelt, kontrolliert
und revidiert werden (kénnen). Der Zivilrepublikanismus ist folglich ein
Kommunitarismus, in dem die Gemeinschaft, die als Voraussetzung fiir
soziales Handeln, Wertschitzung und die Entwicklung von Personlich-
keiten begriffen wird, selbst Gegenstand einer politischen Praxis wird.

Da die Gemeinschaft selbst Gegenstand der politischen Praxis wird
oder werden sollte, kann der Zivilrepublikanismus den Vorbehalt ge-
geniiber anderen Varianten des Kommunitarismus zuriickweisen, dass
unplausiblerweise mit einem substantiellen Konzept der Gemeinschaft
operiert wird. Die Substanz der Gemeinschaft ist ihre Praxis und jede
Praxis ldsst sich revidieren. Entsprechend fordern Autoren wie Miller
und Walzer auch ohne Zégern eine demokratische (in Walzers Fall sogar
basisdemokratische) Verfassung »gerechter« Gemeinschaften mit Mog-

94

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

lichkeiten des Eintritts in sie und Austritts aus ihnen, da nur unter sol-
chen Bedingungen die Teilhabe an der gemeinschaftlichen Praxis sinn-
voll zu konzipieren ist (vgl. Miller 2001; Walzer 1992: 429-439). Resul-
tat der Argumentation ist daher ein erweiterter, sozialphilosophischer
Demokratiebegriff, in dem die Demokratie weder Ausdruck eines for-
mal-rechtlichen Rahmens individueller Interaktionen ist, noch die Selbst-
verwirklichung eines besonderen Demos in seiner Partikularitit.

Dieser sozialphilosophische Republikanismus klingt in wesentlichen
Hinsichten iiberzeugender als die é&lteren republikanischen Theorien.
Damit bietet er eine interessante Alternative zu liberalen Gerechtigkeits-
theorien und kann auf diese Weise die normative Relevanz des Gemein-
schaftsbegriffs und einer politischen Transformation der Gemeinschaft
unterstreichen. Thm fehlt jedoch weiterhin ein adédquates Verstdndnis
gravierenden Dissenses, und er vermag jenseits der Tugendhaftigkeit der
Akteure nur wenig zur Absicherung der Orientierung an einem inklusi-
ven und gerechten Gemeinschaftsbegriff bzw. Gemeinwohl anzubieten.
Dies wird z.T. noch dadurch verschirft, dass etwa Walzer (aber nicht
Miller) die rechtliche Dimension von Politik nicht nur nicht erweitern
will, sondern sie letztlich zugunsten einer rein sozialen Konzeption von
Demokratie zu iiberwinden trachtet. In dieser Perspektive wird dann
auch verstdndlich, warum die zivilrepublikanischen Positionen grofie
Schwierigkeiten haben, schon die Berechtigung und das legitime Funk-
tionieren groferer politischer Kontexte zu erkldren, und warum sie in
den meisten Fillen zur globalen Migration und zu anderen globalen
Problemen und Themen nicht mehr als den vagen Verweis auf superero-
gatorische moralische Verpflichtungen vorbringen kénnen bzw. die Be-
rechtigung zum Ausschluss als konstitutives Recht von Gemeinschaft
begreifen miissen.’

Die Wiederbelebung des Republikanismus IlI:
Politische Gemeinschaft ohne soziale
Gemeinschaft

Eine andere Gruppe von Autoren, die z.T. ebenfalls den Ausdruck »Zi-
vilrepublikanismus« fiir sich reklamiert und an anderen Stellen den Titel
»Radikale Demokratie« beansprucht, verzichtet demgegeniiber auf die
Aufnahme der Anspriiche, die in Gerechtigkeitstheorien diskutiert wer-
den, und pladiert stattdessen fiir eine Betrachtung des normativen Werts

7 Hinzu kommt der duBerst irritierende Zusammenhang von Zivilrepublika-
nismus und Theorie des »gerechten Krieges« bei Walzer. Vgl. dazu Wal-
zer 1982 und 2003.

95

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

der gemeinschaftlichen Praxis als solcher. Diese Variante des Republi-
kanismus wird von Autoren wie Oliver Marchart, Chantal Mouffe oder
Bonnie Honig vertreten, hdufig im Anschluss an Hannah Arendt und Er-
nesto Laclau. Sehr verkiirzt dargestellt werden mit Laclau (bzw. genauer
Laclau/Mouffe 1985) soziale Verhiltnisse so gedeutet, dass in ihnen he-
gemoniale Organisationen oder Aquivalenzen von Giitern und Hand-
lungspositionen bzw. von deren Bedeutungen gestiftet werden oder exis-
tieren.® Diese Hegemonien fiihren zur Entwicklung von Gegen-Hegemo-
nien, d.h. sie erd6ffnen notwendigerweise Rdume und Optionen fiir Ge-
gen-Hegemonien, weshalb es letztlich zu politischen Kampfen kommt,
in denen sich verschiedene hegemoniale Anspriiche gegeniiberstehen
(Marchart 2005: 165-182). Die Demokratie ist eine Variante der Organi-
sation dieser hegemonialen Kampfe, in der die »Macht als leere Stelle«
(Lefort/Gauchet 1990; Lefort 1990) dauerhaft unbesetzt und umstritten
bleibt, womit die Gewalt oder die Notwendigkeit von Gewalt zur Durch-
setzung einer jeweiligen Hegemonie teilweise zuriickgedrangt werden
kann, zugleich aber auch Grenzen fiir das Wirken jeweiliger Hegemo-
nien bestehen.

Gegen die zuvor genannten zivilrepublikanischen Theorien (und
auch gegen hegelianische Varianten des Marxismus) wird die Kontin-
genz jeweiliger Hegemonien betont, so dass es trotz vermeintlicher »Fort-
schritte« keine gemeinschaftliche Praxis geben kann, in der »gerecht«
tiber die Gestalt und das Wirken der Gemeinschaft befunden wiirde. Mit
Carl Schmitt wird das Etablieren von Hegemonien bei allem Universa-
lismus, der Hegemonien notwendig eigen ist, damit sie hegemonial an-
deres einbeziehen konnen, dezisionistisch gedeutet. Es gibt folglich ein
Moment des Verfiigens und Entscheidens, das nicht auf gezielte und ra-
tionale Erklarung, Kompromissbildung oder gar das Gemeinwohl zu-
riickgefiihrt werden kann.’

Angeschlossen wird jedoch an den Gedanken, dass die gemein-
schaftliche Praxis selbst Ausdruck normativ wiinschenswerter Verhilt-
nisse sein konnte: Mit Arendt wird der Mensch als wesentlich politi-
sches Wesen mit dem Vermogen zum »neuen Anfangen« beschrieben.
Die politische Praxis ist der Ort der Realisierung und Vervollkommnung
dieses Wesens, so dass, unabhingig von der jeweiligen Gestalt einer so-
zialen Wirklichkeit, die Teilhabe am Prozess der Dezision, d.h. am poli-
tischen Kampf, als solche einen Wert hat, der letztlich grofer ist als jede
konkrete Gestalt, die die soziale Wirklichkeit annimmt. Der Liberalis-

8 Vgl zu einer solchen Aufnahme der Hegemonietheorie u.a. Marchart 2005:
139-145.

9 Vgl. dazu die Diskussionen iiber den Zusammenhang von Hegemonie,
Kontingenz und Universalitit in Butler/Laclau/Zizek 2000.

96

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

mus wird daher nicht primiar deswegen zuriickgewiesen, weil er
»schlechte« universalistische Pramissen wihlt, sondern weil er meint,
aus diesen Primissen eine »Grundstruktur« ableiten zu konnen, die
selbst (zumindest in ihren Grundprinzipien oder aber in ihren wesentli-
chen Resultaten) der politischen Praxis enthoben ist. Wenn aber die poli-
tische Praxis als solche die Grundlage fiir den normativ wiinschenswer-
ten Zustand ist, muss genau all dasjenige begriiit werden, was die Praxis
offen hélt und sie verstetigt. Dies wird aber gerade nicht durch die Fest-
legung von Verfahren, Grundrechten o. A. erreicht und auf keinen Fall
durch die Konzentration auf die Resultate einer politischen Ordnung,
sondern vor allem durch die Radikalitit der Demokratie, d.h. ihre interne
permanente Transformation und Revision, die Erméglichung selbst der
bestindigen Neufassung dessen, was Demokratie ausmacht.'

Der Republikanismus der Theorien »radikaler Demokratie« ist ein
Republikanismus, der glaubt, auf jeden Begriff von Gemeinwohl ver-
zichten zu konnen (wobei das »Gemeinwohl« in gewissem Mal3 durch
den Universalismus in der hegemonialen Formation aufgefangen wird).
Den Akteuren muss nicht einmal eine basale Tugendhaftigkeit in der
Form der Bereitschaft zur Perspektiveniibernahme unterstellt werden,
sondern es reicht aus, wenn die Akteure ein »Interesse an der Politik«
und am Fortgang ihrer radikal-demokratischen Existenzweise haben.
Damit kann dieser Variante offensichtlich nicht mehr vorgeworfen wer-
den, mit einer zu schwachen, harmonistischen Vorstellung von politi-
schem Dissens zu operieren. Aber die reine Betonung des Dissenses oder
des Austrags des Dissenses als Basis fiir eine Gemeinschaft ist ebenso
wenig addquat und iiberzeugend. Denn die Autoren vermdgen jenseits
der perfektionistischen Annahme, dass Menschen sich in der politischen
Existenzform vervollkommnen, nicht wirklich zu erkldren, warum die
Betroffenen sich auf die politische bzw. demokratische Auseinanderset-
zung einlassen sollten, wenn in keiner Weise klar ist, was sie dabei zu
erwarten haben. Die Verlagerung der Bindungswirkung in den universa-
listischen oder universalisierenden Charakter der Hegemonien ist auf
dem Hintergrund der gleichzeitigen Betonung der Kontingenz der jewei-
ligen hegemonialen Formationen kein hinreichendes Substitut.'"

Das gravierendere Problem der Theorien »radikaler Demokratie« ist
jedoch die grundsétzliche Zuriickweisung der Gerechtigkeitsperspektive:
Bei aller Berechtigung der Vorbehalte gegeniiber liberalen Gerechtig-

10 Dieser Gedanke bekommt einen klaren Ausdruck in Jacques Rancicres
Unterscheidung der Aufgaben von »Politik« und »Polizei« in Ranciere
2002: 33-54. Vgl. dazu auch Niederberger 2004.

11 Vgl. zu den Schwierigkeiten dieser Griindung der Demokratie/Republik
auf Dissens auch Niederberger 2006.

97

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

keitstheorien konnen doch Forderungen nach einer gerechteren Sozial-
ordnung oder nach einem »fairen Wert der Freiheit« nicht einfach unter
Verweis auf die Realisierung der hochsten menschlichen Vermégen im
politischen Kampf abgewiesen werden — selbst wenn die Beobachtung
richtig sein mag, dass wesentliche soziale Errungenschaften selten durch
Theorien, sondern zumeist durch konkrete politische Kédmpfe erstritten
wurden. Insofern muss der Republikanismus der »radikalen Demokra-
tie« weitere Annahmen machen, die plausibilisieren, warum auch die ra-
dikal Depravierten bereit sein sollten, sich auf die Kontingenz politi-
scher Kampfe einzulassen. Alex Demirovi¢ hat zu Recht im Vergleich
von Arendt und Adorno darauf hingewiesen, dass die »Radikalitét« vie-
ler Positionen »radikaler Demokratie« im Anschluss an Arendt dadurch
erkauft ist, dass die »soziale Frage« ausgeklammert wird und dement-
sprechend nicht mehr erértert werden muss, welche Strukturen letztlich
am effizientesten soziale Gerechtigkeit befordern (vgl. Demirovi¢ 2003).
Ob die Radikalitét allerdings dieselbe bleiben kann, wenn die soziale
Gerechtigkeit weiterhin das Ziel ist, ist duBerst unklar.

Die Wiederbelebung des Republikanismus Ill:
Selbstregierung ohne Selbst

Die derzeit meistdiskutierte Variante des Republikanismus setzt ange-
sichts dieser fehlenden Uberzeugungskraft des Politizismus auf eine an-
dere Art der Reformulierung der Gerechtigkeitstheorie, als sie der Zivil-
republikanismus a la Miller und Walzer offeriert. Ausgangspunkt ist
hierbei ein Herausstreichen der Tatsache, dass jeglicher Republikanis-
mus in einer Theorie der Freiheit griindet, worauthin die Frage aufge-
worfen wird, wie die Freiheit genau zu verstehen ist, die in der »Repu-
blik« gesichert und realisiert werden sollte. Parallel zu Miller und Wal-
zer wird die liberale Vorstellung von Freiheit als der ungehinderten Nut-
zung individueller Handlungsspielrdume zuriickgewiesen. Handeln be-
deutet in den meisten Fillen Handeln mif anderen und viele Handlungs-
ziele bzw. Interessen und Priiferenzen von Handelnden fiihren, wie zu-
vor bereits festgehalten wurde, unmittelbar zu Erwartungen an andere
bzw. richten sich auf eine Gemeinschaft als Ganze. Die Freiheit einer
Person sollte daher, so Philip Pettit in seinem einflussreichen Buch Re-
publicanism, in Begriffen der Nicht-Beherrschung, der non-domination
bestimmt werden (vgl. Pettit 1997). Eine Person ist dann frei, d.h. wird
dann nicht von anderen Personen oder Institutionen beherrscht, wenn si-
chergestellt ist, dass die Interferenzen in ihren Handlungsspielraum in
ihrem Interesse sind bzw. ihre relevanten Interessen beriicksichtigen

98

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

(wobei der englische Originalausdruck »tracks the relevant interests«
préziser ist, da das deutsche »beriicksichtigen« heiflen kann, dass man
auf etwas nur Riicksicht nimmt, wobei letztlich damit gemeint ist, dass
die interferierende Handlung durch die gezielte Aufnahme der Interessen
der weiteren Betroffenen generiert worden sein muss) (Petitt 1997: 184).

Pettit offeriert damit offensichtlich nochmals eine Variante der Pro-
zeduralisierung des Gemeinwohls. Mit der liberalen Tradition —und d.h.
insbesondere mit Kant — und gegen den Zivilrepublikanismus und die
Theorien radikaler Demokratie hilt er jedoch fest, dass es zur Sicherung
der Freiheit grundsétzlich nicht hinreicht (und nicht nur nicht hinrei-
chend sicher ist), wenn die Akteure wechselseitig auf ihre Tugendhaf-
tigkeit bzw. auf eine gelingende soziale und politische Praxis setzen
miissen. Freiheit wird durch die Existenz einer institutionellen Ordnung
konstituiert (Petitt 1997: 106-109), in der sichergestellt ist, dass die Be-
riicksichtigung der jeweiligen relevanten Interessen von betroffenen Per-
sonen notwendig und nicht abhingig ist von den jeweils kontingenten
Motivationen derjenigen, die interagieren. Dieser Verweis auf die not-
wendige Existenz eines institutionellen Gefiiges hat wiederum zwei Di-
mensionen, denn dieses Gefiige erfiillt einerseits die Aufgabe, den Han-
delnden selbst die Bedingungen ihrer Interaktion in gewissem Maf} zu
entziehen; es erfiillt diese Aufgabe aber andererseits nur dann legitim-
erweise, wenn es in allen Aspekten der Ausfithrung dieser Aufgabe auch
selbst nicht-beherrschend operiert. Ein Gedanke, den zunéchst Jirgen
Habermas in Faktizitit und Geltung mit der »Gleichurspriinglichkeit«
von privater und offentlicher Autonomie entwickelt hat (Habermas
1992: 135).

Das Interessante an dieser Integration liberaler Motive in die repub-
likanische Theorie ist, dass sie es erlaubt, »liberale« Gerechtigkeitsfor-
derungen (wie Grundrechte allgemeiner, politischer oder sozialer Natur)
als ermoglichende und nicht einschrédnkende Implikationen eines repub-
likanischen, d.h. nicht individualistischen oder gar atomistischen Frei-
heitsbegriffs zu rekonstruieren, womit das liberale Abwigen bzw. Ge-
geniiberstellen von »rein individuellen« Freiheits- und »allgemeinver-
traglichen« Gerechtigkeitsanspriichen zuriickgewiesen werden kann.
Gemeinschaftliches Deliberieren und Entscheiden {iber die Zuldssigkeit
und Wiinschbarkeit von Handlungsoptionen und jeweiligen Handlungs-
rdumen ist absolut erforderlich, da nur im Prozess einer kollektiven
Selbstregierung kollektive Projekte und Ziele sowie individuelle Vorha-
ben, die kollektive Anschlusshandlungen erfordern, legitim und d.h. in
nicht beherrschender Weise realisiert werden konnen. Zugleich wird
dieser Verweis auf die politische Gemeinschaft jedoch nicht mehr so
verstanden, als wiirde dies einen Raum er6ffnen, in dem ein kollektiver

99

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

Autor sich konstituieren wiirde, der legitimerweise iiber sich selbst in
seinen Teilen befinden konnte oder diirfte. Vielmehr wird die Gemein-
schaft — in einer interessanten Parallele etwa zu den sozialontologischen
Uberlegungen von Jean-Luc Nancy (Nancy 1996) — als solche gedacht,
die denjenigen notwendigerweise entzogen ist, die sie konstituieren. Es
gibt keine Instanz, die fiir sich beanspruchen konnte, die Gemeinschaft
letztgiiltig zu inkarnieren und folglich autoritativ dariiber befinden diirf-
te, dass bestimmte Handlungen beherrschend sind oder nicht. Und inso-
fern diirfen auch die Teilhabebedingungen bzw. Inklusionsvorausset-
zungen im politischen Prozess oder im gemeinschaftlichen Handeln
nicht zur Disposition stehen: Freiheit existiert erst im gemeinschaftlich
abgestimmten und regulierten Handeln, aber der Modus bzw. die Vor-
aussetzungen der Abstimmung und der Regulation sind der Gemein-
schaft entzogen.'?

Diese Variante des Republikanismus verbindet eine Sozialontologie
mit normativen Konsequenzen und sie ldsst sich in gewisser Weise als
»Selbstregierung ohne Selbst« beschreiben. Das Selbst bleibt unklar und
kann auch nur in seiner geschiitzten Unklarheit eine Voraussetzung fiir
die Legitimitdt der Selbstregierung sein. Dissens wird somit nicht ge-
leugnet oder einseitig aufgelost, sondern in die Pramissen des Gemein-
schaftsbegriffs verschoben. Die Gemeinschaft ist bei all ihrer Notwen-
digkeit fiir die Generierung von Strukturen und Entscheidungen, die le-
gitimerweise Bindungskraft beanspruchen kénnen sollen, unabschlie-
und unerschlieBbar und dementsprechend in ihrer dynamischen Gestalt
zu sichern. Die Betonung des Entzugs bzw. der notwendigen Entzogen-
heit der Bedingungen der politischen und gemeinschaftlichen Interaktion
hat diesem Modell natiirlich den Vorwurf eingebracht, letztlich ein »li-
berales« Modell zu sein — ein Vorwurf, den Pettit selbst in gewissem
MaBe befordert, indem er in jiingerer Zeit etwa die »Entpolitisierung der
Demokratie« gefordert hat (Pettit 2004). Der Vorbehalt, der in der Kritik
steckt, dass dieser »Republikanismus« eigentlich ein Liberalismus sei,
ist jedoch nicht stichhaltig, denn wie zuvor angemerkt wurde, sind fiir
den Republikanismus der Nicht-Beherrschung Pluralismus und Dissens
weder bloer Ausdruck moglicherweise illegitimer Partikularinteressen,
noch sind sie einfach in einer unbeschrinkten politischen Interaktion
aufhebbar. Der Politik kommt der Vorrang zu, aber dieser Vorrang kann
und darf ihr nur zukommen, wenn niemand auf diese Weise Gefahr
lauft, sich der Willkiir anderer auszusetzen. Dies ist kein egoistisches
Beanspruchen eines individuellen Freiheitsraumes, sondern es ergibt

12 Vgl. zu einem republikanischen Konstitutionalismus, der sich daraus er-
gibt, auch Niederberger 2008.

100

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

sich aus dem Beherrschungspotential, das die Einrichtung einer Repu-
blik notwendig mit sich bringt.

Ausblick

Die Betrachtung der »klassischen« Strategien des Republikanismus so-
wie der Blick auf den kommunitaristischen Zivilrepublikanismus und
die Theorien »radikaler Demokratie« haben gezeigt, dass der Republi-
kanismus seine Explikation der Weise, in der die Republik, d.h. die poli-
tische Gemeinschaft, komstitutiv fiir Legitimitdt ist, prdzisieren muss,
wenn er weiterhin eine iiberzeugende Option bieten mochte. Es gibt oh-
ne Zweifel sehr gute Griinde, den Liberalismus und andere politische
Theorien und Philosophien dafiir zu kritisieren, dass sie die Notwendig-
keit realer politischer Auseinandersetzung bzw. faktischer kollektiver
Einrichtungen leugnen und letztlich glauben, etwa aus einem Begriff der
Person oder der Vernunft die Prinzipien oder gar die konkreten Gehalte
politischer Maflnahmen ableiten zu kénnen. Sowohl in normativer als
auch in praktischer Hinsicht hiangt die (legitime) Verbindlichkeit kollek-
tiver MaBnahmen und Regelungen wesentlich von der Existenz politi-
scher Institutionen und Strukturen sowie von der Moglichkeit ab, sich
selbst in diesen Institutionen und Strukturen tatséchlich zur Geltung zu
bringen.

Alle Versuche, eine politische Gemeinschaft oder eine bestimmte
Ordnung derselben als in normativem Sinn alleine hinreichend fiir die
Konstitution von Legitimitdt darzustellen, miissen jedoch ebenfalls als
gescheitert gelten. Es ist unplausibel davon auszugehen, dass es je eine
soziale Praxis geben konnte, von der als solcher aussagbar wire, dass ih-
re Resultate bzw. Entscheidungen derart legitim und letztgiiltig seien,
dass jede Opposition dagegen ein bloBes und daher berechtigterweise
abzulehnendes Partikularinteresse zur Geltung bréchte. Es ist nicht uto-
pisch, eine solche Praxis zu erwarten, sondern sie ldsst sich tiberhaupt
nicht denken, da sie eine Sistierung der Dynamik sozialer Prozesse zu-
gunsten der Uberschaubarkeit der Inklusion von Biirgern wire — eine
Kritik, die im Ubrigen schon Karl Marx gegen Georg Wilhelm Friedrich
Hegel und dessen Vorschlag vorgebracht hat, den citoyen vom bour-
geois zu trennen (Marx 1988). Die Perspektive der Theorien »radikaler
Demokratie«, die Schwierigkeit der unabgeschlossenen Konstitution der
Republik dadurch zu »lgsen«, dass sie nicht geldst wird, sondern als
Charakteristikum der daher »radikalen« Demokratie prasentiert wird, ist
moglicherweise utopisch, dann aber eine Utopie, die im wortlichen Sinn
»ortlos« ist. Sie bringt einen Optimismus auf den gelingenden Charakter

101

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

absolut offener »demokratischer Interaktionen« zum Ausdruck, der in
keiner Weise kritisch gewendet werden kann, da jede kritische Wendung
sich auf Anspriiche oder Standards berufen wiirde, die die Radikalitt
der »radikalen Demokratie« eigentlich nicht zu formulieren erlaubt. Ein
solcher Optimismus mag politisch motivierend sein, normativ ist er un-
begriindet und in hochstem MaB fragwiirdig.

Es ist daher tiberzeugender, die Unabgeschlossenheit der Konstituti-
on der Republik selbst zu deren Konstitution im engeren Sinn zu ma-
chen, d.h. der Republik einzubeschreiben, dass sie durch ein Prinzip be-
griindet ist, ndmlich das Prinzip der Nicht-Beherrschung, das auch auf
sie selbst Anwendung findet. Republikanische Verhiltnisse existieren
derart dann, wenn es keine legitime Freiheit vor deren Riickbindung an
einen politischen Zusammenhang gibt, dieser politische Zusammenhang
aber selbst Grenzen unterworfen ist, die einerseits die Riickbindung des
politischen Zusammenhangs an reale Interessen und Priferenzen sicher-
stellen und andererseits gewahrleisten, dass der Zusammenhang selbst
bei ausschlieBlicher »Programmierung« durch einige betroffene Perso-
nen nicht andere unrechtméBig beherrscht oder zur Beherrschung einiger
durch andere dient. Diese Forderung nach einem republikanischen Kon-
stitutionalismus ist offensichtlich zunichst selbst eine unterbestimmte
Anforderung an politische Zusammenhinge. Sie verschiebt jedoch die
Perspektive so, dass die Grundintuition zumindest des »neo-romischen«
Republikanismus erhalten bleibt und zugleich die berechtigten Anliegen
der Gerechtigkeitstheorie aufgegriffen werden konnen. Diese Stirke
zahlt sich besonders dann aus, wenn in der Perspektive eines »kosmopo-
litanen Republikanismus« nach der Begriindung global »besserer« Ver-
hiltnisse gefragt wird."> Wihrend die genannten neuen Varianten des
Republikanismus wie auch der klassische Republikanismus letztlich das
Entstehen {iberschaubarer Kontexte absolut setzen und nur wenig zum
Verhiltnis zwischen den Republiken zu sagen haben, erlaubt es der re-
publikanische Konstitutionalismus, eine interessante Theorie transnatio-
naler Demokratie zu entwickeln. Und nur im Rahmen einer solchen
Theorie ldsst sich die Bestimmung der Bedingungen, unter denen Herr-
schaft legitim ausgetibt werden kann, abschlieen.

13 Vgl. dazu ausfiihrlicher Bohman 2001 und 2007 sowie Niederberger 2007.

102

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

Literatur

Arendt, Hannah (1981): Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen:
Piper.

Asmis, Elizabeth (2004): »The State as a Partnership: Cicero’s Defini-
tion of res publica in his Work On the State«. In: History of Political
Thought 25, S. 569-599.

Bohman, James (2001): »Cosmopolitan Republicanism: Citizenship, Free-
dom and Global Political Authority«. In: The Monist 84, S. 3-21.

Bohman, James (2007): Democracy across Borders. From Démos to
Démoi, Cambridge/Mass.: MIT.

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Contingency, He-
gemony, Universality. Contemporary Dialogues on the Left, Lon-
don/New York: Verso.

Demirovi¢, Alex (2003): »Revolution und Freiheit. Zum Problem der
radikalen Transformation bei Arendt und Adorno«. In: Dirk Auer/
Lars Rensmann/Julia Schulze Wessel (Hg.): Arendt und Adorno,
Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 260-285.

Gutmann, Amy/Thompson, Dennis (1996): Democracy and Disagree-
ment, Cambridge/Mass./London: Harvard University Press.

Gutmann, Amy/Thompson, Dennis (2004): Why Deliberative Demo-
cracy?, Princeton/Oxford: Princeton University Press.

Habermas, Jiirgen (1992): Faktizitit und Geltung. Beitrdge zur Diskurs-
theorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (2001): »Euroskepsis, Markteuropa oder Europa der
(Welt-) Biirger«. In: ders.: Zeit der Ubergiinge, Frankfurt/M.: Suhr-
kamp, S. 85-103.

Hirsch, Joachim (1995): Der nationale Wettbewerbsstaat. Staat, Demo-
kratie und Politik im globalen Kapitalismus, Berlin/Amsterdam: 1D
Archiv.

Honneth, Axel (Hg.) (1993): Kommunitarismus. Eine Debatte {iber die
moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt/M./
New York: Campus.

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strat-
egy. Towards a Radical Democratic Politics, London, New York:
Verso.

Lefort, Claude/Gauchet, Marcel (1990): »Uber die Demokratie: Das Po-
litische und die Instituierung des Gesellschaftlichen«. In: Ulrich R6-
del (Hg.): Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, S. 89-122.

103

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDREAS NIEDERBERGER

Lefort, Claude: »Die Frage der Demokratie«. In: Ulrich Rodel (Hg.):
Autonome Gesellschaft und libertire Demokratie, Frankfurt/M.:
Suhrkamp, S. 281-297.

Manent, Pierre (2001): Cours familier de philosophie politique, Paris:
Fayard.

Marchart, Oliver (2005): Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution
und die Globalisierung, Wien: Turia & Kant.

Marx, Karl (1988): »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie«. In:
ders./Friedrich Engels: Werke. Band 1 (MEW Band 1), Berlin: Dietz,
S.201-333.

Maus, Ingeborg (1994): Zur Aufkldrung der Demokratietheorie. Rechts-
und demokratietheoretische Uberlegungen im Anschluf an Kant,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Miller, David (1995): On Nationality, Oxford: Oxford University Press.

Miller, David (1999): Principles of Social Justice, Cambridge/Mass./
London: Harvard University Press, S. 25-41.

Miller, David (2001): »Nationale Selbstbestimmung und globale Ge-
rechtigkeit«. In: Karl Graf Ballestrem (Hg.): Internationale Gerech-
tigkeit, Opladen: Leske + Budrich, S. 66-90.

Moore, Margaret (2001): The Ethics of Nationalism, Oxford: Oxford
University Press.

Nancy, Jean-Luc (1996): Etre singulier pluriel, Paris: Galilée.

Niederberger, Andreas (2004): »Aufteilung(en) unter Gleichen — Zur
Theorie der demokratischen Konstitution der Welt bei Jacques Ran-
ciére«. In: Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.): Die
Riickkehr des Politischen. Demokratietheorien heute, Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, S. 129-145.

Niederberger, Andreas (2006): »Integration und Legitimation durch
Konflikt? Demokratietheorie und ihre Grundlegung im Spannungs-
feld von Dissens und Konsens«. In: Reinhard Heil/Andreas Hetzel
(Hg.): Die unendliche Aufgabe. Kritik und Perspektiven der Demo-
kratietheorie, Bielefeld: Transcript, S. 267-280.

Niederberger, Andreas (2007): Demokratie unter Bedingungen der Welt-
gesellschaft? Normative Grundlagen legitimer Herrschaft in einer
globalen politischen Ordnung, unveréffentlichtes Manuskript.

Niederberger, Andreas (2008): »Konstitutionalismus und Globale Ge-
rechtigkeit in der Theorie Transnationaler Demokratie«. In: Regina
Kreide/Andreas Niederberger (Hg.): Transnationale Verrechtlichung.
Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, Frankfurt/M./
New York: Campus (im Druck).

104

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

WIE VIEL GEMEINWOHL BRAUCHT DIE REPUBLIK?

Nussbaum, Martha (2006): Frontiers of Justice. Disability, Nationality,
Species Membership, Cambridge/Mass.: Harvard University Press,
S. 28-34.

Pettit, Philip (1997): Republicanism. A Theory of Freedom and Gov-
ernment, Oxford: Oxford University Press, S. 51-79.

Pettit, Philip (2004): »Depoliticizing Democracy«. In: Ratio Juris 17,
S. 52-65.

Ranciére, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rawls, John (1992): Die Idee des politischen Liberalismus. Aufsitze
1978-1989, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Richardson, Henry S. (1997): »Democratic Intentions«. In: James Boh-
man/William Rehg (Hg.): Deliberative Democracy. Essays on Rea-
son and Politics, Cambridge/Mass. 1997: MIT, S. 349-382.

Richardson, Henry S. (2002): Democratic Autonomy. Public Reasoning
About the Ends of Policy, Oxford: Oxford University Press, S. 162-
176.

Rousseau, Jean-Jacques (1986): Vom Gesellschaftsvertrag oder Grund-
sdtze des Staatsrechts, Stuttgart: Reclam.

Schmitt, Carl (1996): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von
der Souverinitét. 6. Aufl., Berlin: Duncker & Humblot.

Silvers, Anita/Francis, Leslie Pickering (2005): »Justice Through Trust:
Disability and the »Outlier Problem« in Social Contract Theory«. In:
Ethics 116, S. 40-76.

Tamir, Yael (1993): Liberal Nationalism, Princeton: Princeton Univer-
sity Press.

Walzer, Michael (1982): Gibt es den gerechten Krieg?, Stuttgart: Klett-
Cotta.

Walzer, Michael (1992): Sphéren der Gerechtigkeit. Ein Pladoyer fiir
Pluralitdt und Gleichheit, Frankfurt/M./New York: Campus.

Walzer, Michael (2003): Erklédrte Kriege — Kriegserklarungen. Essays,
Hamburg: Europdische Verlagsanstalt.

105

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine »undarstellbare« globale

Gemeinschaft? Reflexionen iiber Nancy’

FRED DALLMAYR

Le rendez-vous du donner et du recevoir
Léopold-Sédar Senghor

Alles ist eine Frage des Blickwinkels. Aus ausreichender Entfernung ge-
sehen — etwa aus der eines Raumschiffs in der Erdumlaufbahn — wirkt
die Erde wie eine sanft gewolbte Kugel ohne grobe Kanten oder Risse.
Bei ndherem Hinsehen geht diese GleichmaBigkeit jedoch rasch in einen
Anblick gewaltiger Unterschiede iiber: von Bergen und Ebenen, Wil-
dern und Wiisten, Ozeanen und dem Festland. In dhnlicher Weise scheint
die Menschheit — von den Hohen der spekulativen Metaphysik aus be-
trachtet, eine erfreuliche Einheit darzustellen, die in einer gemeinsamen
»menschlichen Natur« verankert sein mag. Allerdings wird auch diese
angenehme Perspektive durch die heftigen Auseinandersetzungen und
Unruhen der Menschheitsgeschichte gestort. Unlédngst hat Samuel Hun-
tington in einem kontrovers diskutierten Aufsatz auf ein neues Stadium
politischer Konflikte aufmerksam gemacht, Konflikte, die auf breiter
oder globaler Ebene stattfinden: den sich abzeichnenden »Kampf der

1 Ubersetzt von Henrike Lichtenberg. Zuerst versffentlicht unter »An »in-
operative« global community? Reflections on Nancy«, in Dallmayr 1997
und 1998. Die Ubersetzung von »inoperative« zu »undarstellbar« trigt der
deutschen Ausgabe von Jean-Luc Nancys Buch La communauté désouev-
rée (Nancy 1985) Rechnung, deutsch: Die undarstellbare Gemeinschaft
(Nancy 1988), engl.: The Inoperative Community (Nancy 1991). Zu den
Schwierigkeiten, die sich aus der Ubersetzung von désouevrée ergeben,
siche auch Jean-Luc Nancys Vorwort zur deutschen Ausgabe.

106

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Kulturen«.? Der Essay war aus mehreren Griinden verbliiffend und pro-
vokant, ganz besonders aber durch den Zeitpunkt seines Erscheinens
gleich nach dem Ende des Kalten Krieges. In einer Zeit, in der die Off-
nung des Eisernen Vorhangs Visionen von einer globalen »Weltord-
nung« (groBtenteils unter der Schirmherrschaft einer neuen pax Ameri-
cana) hervorrief, machte Huntington die allgemeine Euphorie zunichte,
indem er auf tiefgreifende Briiche hinwies. Laut Huntington haben sich
die politischen Fronten im Laufe der letzten Jahrhunderte verschoben.
Wiéhrend man zu Beginn der Moderne (nach dem Westfilischen Frie-
den) Zeuge von Rivalititen zwischen Fiirstentiimern wurde, leitete die
Franzosische Revolution eine neue Phase verschirfter Kampfe ein,
Kémpfe zwischen Nationen oder Nationalstaaten. Nach der Russischen
Revolution ging diese Phase ihrerseits in einen ideologischen Wett-
kampf iiber — hauptsichlich zwischen liberaler Demokratie und Kom-
munismus. Dieser Wettstreit war es, der den Kalten Krieg entfacht hatte.
Nach dem Ende dieser Ara erscheint, so Huntington, ein vollig neues
Konfliktschema am Horizont: An die Stelle ideologischer oder dkono-
mischer Motive treten nun kulturelle oder »zivilisatorische«. Obwohl die
Nationalstaaten weiterhin weltweit ihre Macht ausiiben, wird die Welt-
politik vom »Kampf der Kulturen« bestimmt werden: »Die Bruchlinien
zwischen den Kulturen werden die Frontlinien der Zukunft sein« (Hun-
tington 1993a: 22f.).

Der von Huntington dargestellte Konflikt mag in seiner scharfen
Akzentuierung iiberzogen wirken. Nichtsdestotrotz verdienen einige sei-
ner Grundziige erhohte Aufmerksamkeit. Huntington hat der Weltpolitik
bewuBt die eurozentrischen (oder west-zentrierten) Scheuklappen abge-
nommen. Bis zum Ende des Kalten Krieges, schreibt er, wurde die inter-
nationale Politik von Konflikten zwischen westlichen Staaten, Nationen
oder Ideologien iberschattet; insofern waren die internationalen Kon-
flikte im groBen und ganzen Konflikte »innerhalb der westlichen Kul-
tur« oder, in gewissem Sinne, »westliche Biirgerkriege«. Im Unterschied
dazu bewegt sich die internationale Politik heutzutage zum ersten Mal
aus ihrer »westlichen Phase« heraus. Thr Hauptaugenmerk ist nun das
»Wechselspiel von westlichen und nicht-westlichen Kulturen«. Wéhrend
die nicht-westlichen Vélker und Regierungen zuvor stets auf den Status

2 Samuel P. Huntingtons Artikel erschien zuerst in der Zeitschrift Foreign
Affairs (Huntington 1993a). Auf deutsch wurde nur eine erheblich gekiirz-
te Verfassung publiziert, in: Die Zeit (Huntington 1993c). In Buchform
présentierte Huntington seine Thesen drei Jahre spiter (Huntington 2002).
Dallmayrs Zitate stammen ausschlieflich aus Huntington 1993a und wer-
den, wenn moglich, aus der Buchfassung iibernommen, ansonsten aber
neu libersetzt [H.L.].

107

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

von »Objekten der Geschichte« reduziert wurden, meist dadurch, daf sie
Opfer des westlichen Kolonialismus waren, treten sie jetzt selbst als
»Gestalter der Geschichte« auf die Weltbiihne. Ein damit einhergehen-
des und eventuell noch wichtigeres Merkmal ist eine weitere Ubertre-
tung des herkdmmlichen Paradigmas internationaler Politik: Es ist die
Verschiebung von der Ebene des Staates oder anderer Gesellschaftsfor-
men als Handlungstréger hin zur Ebene der Kulturen, die als umfassende
Bedeutungsmuster verstanden werden, welche das Leben der einfachen
Leute (und nicht nur der herrschenden Eliten) in ihrem jeweiligen Kon-
text bestimmen. Mit einem Auge auf die post-Wittgensteinsche sprach-
kritische Wende (bzw. auf Sprachspiele als Lebensform) definiert Hun-
tington Kultur als die »hochste kulturelle Gruppierung von Menschen
und die allgemeinste Ebene kultureller Identitit des Menschen«. Sie de-
finiere sich sowohl durch »gemeinsame objektive Elemente wie Spra-
che, Geschichte, Religion, Sitten, Institutionen, als auch durch die sub-
jektive Identifikation der Menschen mit ihr«. Wie er feststellt — oder ein-
rdumt —, sind solche Kulturen keine festen oder historisch unveridnderli-
chen Einheiten; ganz im Gegenteil: Oft mischen oder iiberschneiden sie
sich, oder sie werden umgestaltet. Trotz solcher flieBender Ubergiinge
hilt er Kulturen fiir »sinnvolle Einheiten« im globalen Feld, und, »wenn
die Grenzlinien zwischen ihnen auch selten scharf gezogen sind, so sind
sie doch vorhanden« (Huntington 1993a: 23f.; vgl. Huntington 2002: 54).

Indem er sich auf kulturelle Bedeutungsmuster konzentriert, ver-
schiebt Huntington den Schwerpunkt von den Strukturen wetteifernder
Eliten — der traditionellen zwischenstaatlichen Anarchie — in den Be-
reich konkreter Erfahrung personlicher Alltagswelten. Um es in der
niitzlichen Terminologie Hedley Bulls zu formulieren: Der Schwerpunkt
wird von der herkdmmlichen internationalen »Staatengemeinschaft« auf
die neu entstehende »Weltgemeinschaft« verschoben (siche Bull 1979
und 1984). Sicherlich kann die Wandlung zur Weltgemeinschaft (bzw.
dem, was manchmal »globales Dorf« genannt wird) nicht allein Hun-
tington zugeschrieben werden. Wie ich spiter zeigen werde, ist der glei-
che Wandel auch von anderen beschrieben worden und dies oft iiberzeu-
gender und umsichtiger. Aber es geht hier nicht um Originalitit. Trotz
einiger Nachteile denke ich, dal Huntingtons Aufsatz nicht nur wegen
seines dramatischen Flairs hervorsticht, sondern auch wegen des hohen
Ansehens, das Huntington im Bereich der Internationalen Beziehungen
genieBt. Hinter seiner These verbirgt sich allerdings eine Frage, der in
der Fachliteratur bisher recht wenig Aufmerksamkeit geschenkt wurde:
Es ist die Frage nach der konkreten Gestalt der neuen Weltgemeinschaft
oder »Volkerfamilie«.

108

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Insofern man Weltpolitik und Landespolitik miteinander vergleichen
kann, treten mehrere Alternativen hervor. Wird die Weltgemeinschaft,
konnte man zum Beispiel fragen, aus einer Mischung autonomer Indivi-
duen und sozialer Gruppierungen (wie in Tonnies’ Modell von Gesell-
schaft) bestehen? Oder wird sich eher eine eng verkniipfte Gemeinschaft
bilden, die durch gleiche Ansichten und Briuche zusammengehalten
wird? In der westlichen politischen Theorie wurde diese Gegeniiberstel-
lung unléngst eingehend — wenn nicht erschopfend — anhand der Begrif-
fe »Liberalismus« (oder liberaler Universalismus) und »Kommunitaris-
mus« diskutiert (sieche Avineri 1992 und Rasmussen 1990). Ich mochte
mich auf eine andere Moglichkeit bzw. ein anderes Konzept des Zu-
sammenlebens konzentrieren, ein Konzept, in dem »Unterschiedlich-
keit« [»difference«] eine entscheidende Rolle spielt, die Idee einer »un-
darstellbaren Gemeinschaft« wie Jean-Luc Nancy sie genannt hat. Im
folgenden werde ich zunichst Nancys Theorie zusammenfassen, um sie
von konkurrierenden, konventionellen Sichtweisen abzusetzen. Anschlie-
Bend werde ich einige Schlufifolgerungen ziehen, die die Analyse der
Weltpolitik betreffen, indem ich mich auf einige neu erscheinende An-
sdatze aus diesem Bereich berufe. SchlieBlich werde ich auf einige nor-
mative Auswirkungen verweisen, die ein »undarstellbares« oder »nicht-
werkendes« Modell globaler transkultureller Begegnungen mit sich
bringt.

Jean-Luc Nancys La communauté désoeuvrée erschien 1986 in einem
intellektuellen Klima, das unter anderem mit den Theorien von Heideg-
ger, Derrida, Foucault und Bataille gesittigt war. Scharfsinnig erfafite
Nancys Buch alle groen Themenbereiche, die die kontinentale Philoso-
phie beschiftigten und dachte auf neuartige Weise liber sie nach: das
Ende der traditionellen Metaphysik, die Dezentrierung des Subjekts (oder
des cogito), die linguistische Wende, die ein gewaltiges Reservoir ein-
zelner Sprechakte hervorrief, und, vor allem, die Vorstellung des mensch-
lichen Daseins als einer »ek-statischen« Seinsform (im Sinne Heideg-
gers: Dasein als selbst-transzendierend). Aus politischer Sicht erschien
Nancys Buch in einer Zeit fundamentaler globaler Verdnderungen: des
allmidhlichen Zerfalls des »offiziellen« (oder stalinistischen) Kommu-
nismus, das nahende Ende des Kalten Krieges und die weltweite Aus-
breitung eines selbstsicheren Neoliberalismus, der darauf erpicht war,
das offentliche Leben mit Marktwirtschaft und privatem Eigeninteresse
zu Uberfluten. Vor diesem Hintergrund erhielt Nancys Buch seinen be-

109

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

sonderen und sogar mutigen provokanten Rahmen — einen Rahmen, der
sich schon in seinem schwer zu iibersetzenden Titel abzeichnete.” Ob-
wohl Nancy den Konkurs des offiziellen Kommunismus und aller For-
men von reglementiertem Kommunitarismus anerkannte, war er nicht
dazu bereit, einen radikal aufgemotzten Individualismus zu billigen, der
nichts weiter bringen wiirde, als das alte metaphysische »Subjekt« wie-
derzubeleben. Indem sich die Analyse auf Heidegger und die poststruk-
turalistischen Autoren stiitzte, machte sie erneut den Vorrang des »Poli-
tischen« vor dem Wirtschaftlichen (und Technologischen) geltend, d.h.
die Uberlegenheit einer Gesellschaft, die als Plattform gemeinsamen
demokratischen Handelns verstanden wird. In dieser Beziehung hat La
communauté désoeuvrée die Idee der »Gemeinschaft« nochmals bekréf-
tigt. Allerdings handelt es sich um eine Gemeinschaft ohne Substanz —
ohne Kommunion oder Kommunismus — und, in diesem Sinne, um eine
»nicht-werkende« oder »nicht-operative« Gemeinschaft, die sich in-
strumenteller Kontrolle entzieht.

Die Hintergriinde des globalen Wandels kommen im Eréffnungska-
pitel von Nancys Buch eingehend und deutlich zur Sprache. Mit Bezug
auf den krebsartigen Zerfall, der die Sowjetmacht und ihre Satelliten-
staaten befallen hatte, werden in diesem Kapitel die Auswirkungen die-
ses Zerfalls auf die politische Theorie im allgemeinen und auf das Kon-
zept der Gemeinschaft im besonderen erwogen. Die »bedeutendste und
wohl schmerzlichste« Erfahrung unserer Zeit, lesen wir dort, ist »das
Zeugnis der Auflosung, des Zerfalls oder der Erschiitterung der Gemein-
schaft« (Nancy 1988: 11), ein Zerfall, der vom Niedergang des Kommu-
nismus nicht zu trennen ist. In Nancys Darstellung war der Kommunis-
mus bzw. sein Vorhaben nicht einfach mit Korruption gleichzusetzen.
Der Begriff deutete eher das Verlangen an, eine Bedeutung von Ge-
meinschaft wiederzuentdecken, die »jenseits der sozialen Unterschiede,
jenseits der Unterjochung unter eine techno-politische Herrschaft« lige,
und »folglich auch jenseits der Beschneidung der Freiheit, der Verkiim-
merung der Rede oder dem Schwinden des einfachen Gliicks, was eben
geschieht, sobald dies alles dem Gesetz der Privatisierung unterworfen
wird« (Nancy 1988: 11). Trotz einiger ausgleichender Momente hatte
der Kommunismus als politischer Apparat allerdings von Anfang an ei-
nen grundlegenden, ja sogar einen metaphysischen Fehler: die Tendenz,
alles auf Produktion, Lenkung und effiziente Kontrolle zu reduzieren.
Einmal abgesehen von den despotischen oder korrupten Tendenzen sei-

3 Die erste Fassung von La communauté désouevrée erschien 1983 in der
Zeitschrift Aléa und bildete die unmittelbare Vorlage fiir Maurice Blan-
chots Die uneingestehbare Gemeinschaft (Blanchot 2007), franz.: La com-
munauté inavouable (Blanchot 1983).

110

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

ner Fiihrung, schreibt Nancy, war es »die Grundlage des kommunisti-
schen Ideals selbst, [die] letztlich in duflerst problematischem Licht er-
scheint«, ndmlich »der als Produzent definierte Mensch« und vor allem
der Mensch, »der grundsitzlich als Produzent seines eigenen Wesens in
Gestalt seiner Arbeit oder seiner Werke verstanden wird« (Nancy 1988:
13). Im Namen von Produktion und operativer Kontrolle wurde die Ge-
meinschaft selbst als ein konstruiertes oder operatives Ziel verstanden,
ein Ziel, das dadurch erreicht wurde, daB3 die Menschen »wesensmaBig
ihre eigene Wesenheit als ihr Werk herstellen und dariiber hinaus genau
diese Wesenheit als Gemeinschaft herstellen« (Nancy 1988: 13f.). Was
diese Betonung auf Lenkung oder Management umging oder ignorierte,
war der Aspekt der exzessiven oder ekstatischen Selbstiiberschreitung —
eine Unterlassung, die den »totalitdren« oder zwingend »immanentisti-
schen« Charakter des Kommunismus weitgehend erklért:

»Nun bildet aber gerade die Immanenz im Verhiltnis des Menschen zum Men-
schen oder anders gesagt, gerade der Mensch iiberhaupt als das immanente
Wesen par excellence, den Stein des Anstofes fiir ein Denken der Gemein-
schaft. [...] Folglich reprisentieren das 6konomische Band, die technologische
Verfahrensweise und die politische Verschmelzung (zu einem Korper oder un-
ter einer personlichen Herrschaft) an sich schon notwendig dieses Wesen [der
Gemeinschaft] oder vielmehr bieten sie es dar, exponieren und realisieren es.
Hier wird es ins Werk gesetzt; hier ist es Ergebnis seines eigenen Wirkens ge-
worden. Genau dies haben wir »Totalitarismus« genannt, vielleicht spriche
man besser von >Immanentismus<« (Nancy 1988: 14f.).*

Dieser dem Kommunismus innewohnende Fehler taucht auch bei ande-
ren, weniger radikalen Formen »kommunitaristischer« Politik auf, so in
den unorthodoxen links-gerichteten Varianten des hegelianischen Marx-
ismus. Gleich ihrem sowjetischen Pendant sind auch diese Formen
»iiberholt«. Was die Liicke, die der Kommunismus/Kommunitarismus
hinterlassen hat, nun fiillt, ist ein neoliberaler Individualismus, ein veral-
tetes Erzeugnis der modernen westlichen Politik. Nancy verurteilt diesen
Glauben an den Individualismus auf das Schirfste: »Manche sehen in
der Erfindung und der Kultivierung der Idee des Individuums, ja in sei-
nem Kult, jenes uniibertreffliche Privileg, dank dessen Europa der Welt
doch schon den einzig moglichen Weg aus der Tyrannei gewiesen und
die Norm gesetzt habe, an der alle kollektiven oder gemeinschaftlichen
Unternehmungen zu messen wiren« (Nancy 1988: 15). Fuir Nancy dage-
gen ist das Individuum nur ein »Riickstand« oder »Uberbleibsel« der

4 Eine durchaus vergleichbare Analyse hat Claude Lefort vorgelegt (Lefort
1988). Vgl. auch Arendt 1995.

111

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

aufgelosten Gemeinschaft; in seiner atomistischen »Unteilbarkeit« er-
weist es sich nur als »das abstrakte Ergebnis einer Zerlegung«. Viel ent-
scheidender ist jedoch, da3 das Individuum so, wie die totalisierende
Gemeinschaft, »immanentistische« Ziige aufweist. Nun ist es das unab-
hingige und »absolut losgeloste« Subjekt, das als »Ursprung und Ge-
wiBheit« betrachtet wird (Nancy 1988: 15). Was vom atomistischen In-
dividualismus nicht abgeleitet oder extrapoliert werden kann, ist die Idee
einer sozialen Welt, also jeglicher Sinn eines »Clinamen«, d.h. »einer
Neigung oder einer Zuneigung des einen fiir den anderen, [einer Anzie-
hung des einen durch den anderen, eines gegenseitigen Hingezogen-
seins].« Dieses Manko ist das traditionelle Defizit moderner Individualis-
mus-Theorien, und es fiihrt sich in neuerer, existentialistischer und neo-
liberalistischer Gestalt fort. Wie Nancy spitz bemerkt: »Der >Persona-
lismus¢, oder auch Sartre, haben nichts anderes zustandegebracht, als das
allerklassischste Individuum-Subjekt in eine moralische oder soziologi-
sche Hille zu stecken«; obwohl sie ausgiebig iiber die Situation des
Subjekts gesprochen haben, »haben [sie] die Beugung des Individuums,
auflerhalb seiner selbst, an jenem Rand, der die Grenze des Gemeinsam-
Seins darstellt, unterlassen« (Nancy 1988: 16).

Wie jede andere Art des Immanentismus ist der autonome Individua-
lismus nicht nur erdriickend, er ist auch paradox und widerspricht sich
letztendlich selbst: Denn um sich als Individuum erkennen zu koénnen,
bedarf es der Abgrenzung vom anderen. »Um absolut allein zu sein, ge-
niigt es nicht, daB ich es bin«, bemerkt Nancy, »es ist vielmehr dariiber
hinaus notwendig, daf3 allein ich allein bin. Genau dies ist aber wider-
spriichlich« (Nancy 1988: 17). Daher bricht und untergrabt die Logik
der absoluten Autarkie/Autonomie diese Bastion dadurch, daf3 sie es in
eine Beziehung setzt, die sie selbst ablehnt und »sprengt« und sie
zugleich »von Innen und AuBen« zerreifit (Nancy 1988: 17). Die absolu-
te Eigenstidndigkeit der Individuen ist also zugunsten einer Beziehung
gebrochen (die selbst nicht verabsolutiert werden kann): Diese Bezie-
hung ist »nichts anderes als das, was die Autarkie der absoluten Imma-
nenz in ihrem Prinzip — und am Ort ihrer Eingrenzung oder an ihrer
Grenze — auflgst« (Nancy 1988: 17). Auf philosophisch bahnbrechende
Art hatte schon Heideggers Begriff des »In-der-Welt-Seins« auf solch
eine (nicht-absolute und nicht-dialektische) Beziehung hingewiesen, und
auch sein Entwurf des Daseins als »ekstatische« Uberschreitung zum
»Sein« und zu(m) Anderen. Wie Nancy scharfsinnig bemerkt, war das
Sein fiir Heidegger weder ein Ding noch ein Begriff noch ein totalisie-
rendes Wesen, sondern eher das Sinnbild einer differenzierenden Bezie-
hung, die jede Art von Abkapselung sprengt. Genau genommen, fiihrt
Nancy aus, »gelangt das Sein »selbst< schlieBlich dazu, sich als Bezie-

112

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

hung zu bestimmen, als Nicht-Absolutheit, und wenn man so will — zu-
mindest versuche ich dies zu sagen — als Gemeinschaft« (Nancy 1988:
20). Ab diesem Punkt sollte klar sein, da3 der Gemeinschaftsbegriff von
Nancy weit entfernt ist von einer kompakten oder totalitiren Variante
des Kommunismus/Kommunitarismus; ganz im Gegenteil basiert seine
relationale Eigenschaft gerade auf dem Aufbrechen oder dem ekstati-
schen Uberschreiten der Kompaktheit. In seinen eigenen Worten ist Ek-
stase »die >absolute« Unmdglichkeit der vollendeten Immanenz« und
folglich »die Unmoglichkeit einer Individualitdt im strengen Sinn wie
auch die einer reinen kollektiven Totalitit« (Nancy 1988: 20). Die Her-
ausforderung, die diese Aussicht stellt, ist die schwierige Aufgabe, Ge-
meinschaft und Ekstase als untrennbar miteinander verbunden zu verste-
hen — auf eine Weise, die die operative Lenkung einer Gemeinschaft
sprengt. Auf einen Nenner gebracht kann Gemeinschaft hier beschrieben
werden als »das Ekstatisch-Sein des Seins selbst« (Nancy 1988: 21).°

In Nancys Darstellung bedeutet Gemeinschaft nicht einfach eine
empirische Gegebenheit oder etwas Vorhandenes. Sie ist eher ein Be-
ginn oder eine Berufung oder etwas zu Erwartendes. Vor allen Dingen
ist sie nicht das Sinnbild einer primitiven Vergangenheit oder eines gol-
denen Zeitalters, das es wiederzugewinnen gilt — so wie es sich einige
kommunitaristische Visionidre vorstellen. Nancy urteilt streng tiber Sehn-
siichte nach einer verlorenen Unschuld. Nach seiner Darstellung war ei-
ner der bedeutendsten modernen Fiirsprecher solcher Sehnsiichte Rous-
seau, der vielleicht stirker als andere, die moderne Gesellschaft als ein
Ergebnis vom »Verlust oder als Verfall einer gemeinschaftlichen (und
kommunikativen) Vertrautheit« wahrnahm (Nancy 1988: 26). Allerdings
waren riickblickende Traume schon immer ein wesentlicher Bestandteil
des westlichen Selbstverstindnisses oder des historischen BewuBtseins.
»In jedem einzelnen Augenblick seiner Geschichte«, lesen wir, hat sich

5  Weite Teile des Kapitels bilden eine Art kritischen Kommentar zu Georges
Bataille, dessen Position, wie Nancy zeigt, prizise zwischen den Polen
Ekstase und Gemeinschaft verlduft. Nancy vermerkt: »Gleichwohl blieb
Bataille selbst zwischen den beiden Polen von Ekstase und Gemeinschaft
sozusagen in der Schwebe«. Wihrend die Ekstase »mit dem faschistischen
Orgiasmus« verbunden blieb, war Gemeinschaft »fiir ihn aufs engste mit
der Idee des Kommunismus verkniipft.« Ergebnis dieses Konflikts war,
daB »die Gemeinschatft [...] sich also der Ekstase« verweigert; »die Eksta-
se zieht sich aus der Gemeinschaft zuriick«. Letztlich war Bataille allein in
der Lage, »dem >unermeBlichen Scheitern< der militdrischen, religiésen
und politischen Geschichte nur eine subjektive Souveréanitéit der Liebenden
und des Kiinstlers entgegenzusetzen — das heif3t eben: nur die besonderen
»heterogenen« Zustidnde von Verziickung, die der »homogenen< Ordnung
der Gesellschaft lediglich abgezwungen werden und nicht mit ihnen
kommunizieren« (Nancy 1988 471f.).

113

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

der Westen »schon immer der Sehnsucht nach einer noch archaischeren,
einer verschollenen Gemeinschaft hingegeben und den Verlust von fa-
milidrer Vertrautheit und Briiderlichkeit, des Zusammenlebens iiber-
haupt, beklagt« (Nancy 1988: 28). Unabhingig vom konkreten Charak-
ter dieses Traumes: »Die verlorene oder zerbrochene Gemeinschaft kann
auf verschiedenste Weise, mit allen moglichen Paradigmen illustriert
werden: die natiirliche Familie, die attische Polis, die romische Repu-
blik, die urchristliche Gemeinde, Korporationen, Gemeinden oder Bru-
derschaften — immer geht es«, so Nancy,

»um ein verlorenes Zeitalter, in dem die Gemeinschaft sich noch aus engen,
harmonischen und unzerreibaren Banden kniipfte und in dem sie in ihren In-
stitutionen, Riten und Symbolen vor allem sich selbst das Schauspiel, ja sogar
die lebendige Darbietung ihrer eigenen Einheit, der ihr immanenten Vertraut-
heit und Autonomie offenbarte. Im Unterschied zur Gesellschaft (die einfach
ein Zusammenschluf3 oder eine Verteilung von Kriften und Bediirfnissen ist)
[...], ist die Gemeinschaft nicht allein das vertraute Kommunizieren und die
enge Verbindung ihrer Mitglieder untereinander, sondern auch das organische
Einswerden ihrer selbst mit ihrem Wesen« (Nancy 1988: 27).

An dieser Stelle korrigiert Nancy den Entwicklungsverlauf von Gemein-
schaft und Gesellschaft, wie ihn Toénnies und andere beschreiben. »Die
Gesellschaft«, behauptet Nancy mit Nachdruck, »und mit ihr Staat, In-
dustrie und Kapital tauchten nicht auf, um eine bereits bestechende Ge-
meinschaft aufzulosen« (Nancy 1988: 30). Was das Entwicklungssche-
mata dieser Art erklért, oder erkldren konnte, ist das (strategische) Ver-
langen heutiger Generationen, ihre eigenen Sehnsiichte der Vergangen-
heit tiberzustiilpen (obwohl sie widerspenstig bleibt). In dieser Hinsicht
konnte der moderne Kommunitarismus vielleicht tatsdchlich »nichts an-
deres als eine spite Erfindung« sein. Im Gegensatz dazu ist die Gemein-
schaft, so Nancy, keinesfalls das, »was die Gesellschaft zerbrochen oder
verloren hitte«, sondern sie ist das, »was uns zust6Bt [...], was uns also
von der Gesellschaft ausgehend zustoBt« (Nancy 1988: 31).°

6 In Nancys Perspektive stellen vergangene Gesellschaften ein Gefiige dar,
das viel zu komplex und verschieden ist, als daf3 es durch den Begriff der
Gemeinschaft erfat werden konnte. »Sicherlich wire es genauer und
wiirde mit jenem Hin-und-Her der ethnologischen Interpretationen, all
diesen Ursprungsphantasien oder Trugbildern eines verlorenen >Einst< auf-
rdumen; zu behaupten, daf3 die Gesellschaft — die »Sozietit, der trennende
Zusammenschlufl von Kriften, Bediirfnissen und Zeichen — an die Stelle
von etwas getreten ist, wofiir wir weder einen Namen noch einen Begriff
haben; dieses etwas ging aus einer viel weitreichenderen Kommunikation
(aus einer Verbindung zu den Géttern, dem Kosmos, den Tieren, den To-
ten, den unbekannten Wesen) hervor, als sie im Rahmen des sozialen

114

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

Das »ZustoBen«, auf das sich Nancy hier beruft, gleicht nicht etwa
einem externen Geschick oder unabidnderlichen Schicksal; stattdessen
erfordert es ein korrektes menschliches Entgegenkommen oder Verant-
wortungsbewuBtsein: vornehmlich die Bereitschaft, die Bedeutung der
Gemeinschaft neu zu tiberdenken und ihre »dringende und vielleicht
noch immer wunerhorte Forderung« im Blick zu behalten (Nancy 1988:
52). Uberdenken bedeutet hier Neuland zu betreten und die gewohnten
Schemata von Kommunismus/Kommunitarismus und Individualismus
aullen zu lassen. Besonders dringlich ist die Ablosung der vollig eigen-
standigen Individualitdt durch den Begriff der »Singularitit« oder des
einzigartigen Menschen. Fiir Nancy steht Singularitit im Gegensatz »zur
Struktur der Individualitéit«: Sie »ereignet sich nicht in der Ordnung der
Atome, diesen identifizierbaren, wenn nicht sogar identischen Identité-
ten, sondern auf der Ebene des clinamen, das selbst nicht identifiziert
werden kann. Sie ist mit der Ekstase im Bunde« (Nancy 1988: 21f.). Der
einzelne Mensch ist in Nancys Darstellung ein endliches Wesen, das in
seiner Begrenztheit der Sterblichkeit sowie dem tiberschreitenden Ein-
griff des anderen ausgesetzt ist. »Ganz offensichtlich vermochte die
Thematik der Individuation, stellt Nancy fest, »wie sie von einer be-
stimmten Richtung der Romantik aus bei Schopenhauer und Nietzsche
rezipiert wurde, die Singularitét nicht in den Blick zu bekommen, obwohl
sie jener doch nicht so fern stand.« Wahrend die Individuation in sich ge-
schlossene Entitdten aus einem formlosen Hintergrund herauslost, geht
die Singularitdt »aus nichts hervor«, da sie »kein Werk, das Ergebnis ei-
nes Wirkens« ist (das »Singularisierung« genannt werden konnte). In
seiner Endlichkeit erhebt sich »ein singuldres Seiendes [...] nicht und er-
richtet sich nicht auf dem Grund einer wirren, chaotischen Identitit der
Wesen, noch auf dem Grund ihrer einheitsstiftenden Auferstehung, auch
nicht auf dem Grund eines Werdens oder eines Willens« (Nancy 1988:
61f.). Statt dessen treten singuldre Seiende von Anfang an gemeinsam
auf; so daB sie in ihrer Endlichkeit »zusammen-erscheinen«.” In Nancys
Worten:

Bandes moglich wire, und beruhte gleichzeitig auf einer noch weitaus ra-
dikaleren und vielféltigeren Gliederung eben dieser Beziehung, was hiufig
viel gravierendere Auswirkungen [...] hatte, als wir es von einem Mini-
mum an Gemeinschaftlichkeit im Rahmen des sozialen Bandes erwarten
wiirden. Die Gesellschaft ist nicht aus dem Zusammenbruch einer Ge-
meinschaft entstanden« (Nancy 1988: 30f.).

7 »dafl die Endlichkeit zusammen-erscheint und nur zusammen-erscheinen
kann« (Nancy 1988: 64). »comparaitre« wird hier als »zusammen-erschei-
nen iibersetzt, »comparution« mit »Komparenz«.

115

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

»Ein singuldres Wesen erscheint als die Endlichkeit selbst: ndmlich am Ende
(oder am Anfang), im Beriihren der Haut (oder der Seele) eines anderen singu-
laren Wesens, an den duflersten Grenzen derselben Singularitit, die als solche
stets eine andere, stets mit-geteilt, stets exponiert ist. [...] Gemeinschaft bedeu-
tet folglich, daf es kein singuldres Wesen ohne ein anderes singuldres Wesen
gibt, daf} also etwas existiert, was man mit einem etwas ungliicklich gewéhlten
Ausdruck als urspriingliche oder ontologische »Sozialitit« bezeichnen konnte,
eine Sozialitit also, die ihrem Wesen nach weit iiber die Idee eines Gesell-
schaftlich-Sein des Menschen hinausreicht (das zoon politikon erscheint in Be-
zug auf diese Gemeinschaft als sekundér)« (Nancy 1988: 62f.).

Bei dieser origindren Sozialitit handelt es sich weder um Zusammen-
schliisse noch um Ausgrenzungen, sondern um eine Art von »Kommu-
nikation, die sich stark vom reinen Informations- oder Mitteilungsaus-
tausch unterscheidet. Im Gegensatz zu technischen Informationstheorien
und Theorien iiber kommunikative Interaktion verortet Nancy Kommu-
nikation auf einer urspriinglicheren Ebene, auf der eine Verschiebung,
ein »Auseinander« stattfindet. »Die Kommunikation besteht zuallererst
in dieser Mit-Teilung und dieser Komparenz der Endlichkeit: das heifit
in diesem Auseinander und diesem gegenseitigen Anrufen, die sich so
als konstitutiv fur das Gemeinsam-Sein erweisen — und zwar insofern als
dieses kein gemeinsames Sein ist« (Nancy 1988: 64). An diesem Punkt
wendet sich Nancy wieder dem Thema der »nicht-werkenden« oder
nicht-operativen Gemeinschaft zu, um diesen Begriff deutlicher zu um-
fassen. Wenn sie als »Komparenz« oder gemeinsamer Raum verstanden
wird, ist Gemeinschaft weder »gesetzt« oder konstruiert, noch entsteht
sie aus »intersubjektiven« (vertraglichen, oder anders gearteten) Banden:
»Sie konstituiert sich nicht, bildet sich nicht, noch erscheint sie zwi-
schen bereits gegebenen Subjekten (Objekten)« (Nancy 1988: 65). In-
dem sie eher eine Gemeinsamkeit oder ein gegenseitiges Uberschreiten
ohne Verschmelzung widerspiegelt, markiert die Gemeinschaft den Ort
»wdes Zwischen als solchem, d.h. einen Strich oder Schnitt: »du und ich
(das Zwischen-uns); in dieser Formulierung hat das und nicht die Funk-
tion des Nebeneinandersetzens, sondern die des Aussetzens« oder Aus-
gesetzt-Seins (Nancy 1988: 65). Nancy formt das berithmte Cartesiani-
sche Sprichwort iiber das Cogito um und ersetzt es durch die Wendung
»ego sum expositus«, will sagen: »dall ich zunidchst dem anderen und
dem Ausgesetzt-Sein des anderen ausgesetzt bin« — eine Formulierung,
die die Umrisse der Gemeinsamkeit markiert — »von der Descartes so
wenig oder gar nichts zu wissen scheint« (Nancy 1988: 68f.). In den
Zwischenrdumen gegenseitigen Ausgesetztseins verortet, im Zwischen-
Raum der Komparenz, ist die Gemeinschaft weder produzierbar noch

116

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

»werkbar«, sondern eher durch ein grundlegendes Fehlen oder eine Ab-
wesenheit gekennzeichnet: das Fehlen einer Substanz oder stabilen Iden-
titdt, die ein fiir alle Mal festgesetzt werden konnte. Was die Gemein-
schaft ausmacht, spitzt Nancy zu, ist Endlichkeit, oder genauer gesagt
»der unendliche Mangel unendlicher Identitdt (so wir denn eine solche
Formulierung riskieren konnen)«. Anders gesagt bildet sich Gemein-
schaft durch den Riickzug oder den Abzug von Etwas: und dieses Etwas,
das die erfiillte unendliche Identitit der Gemeinschaft sein wird, nenne
ich ihre Arbeit (oder ihr Werk, also communauté désoeuvrée).®

Aus diesem nicht-werkenden Blickwinkel eroffnet sich eine neue
Aussicht auf das politische Leben oder zumindest auf einen 6ffentli-
chen/gemeinschaftlichen Raum, in dem Politik und politische Auseinan-
dersetzungen stattfinden konnen. Nancy nimmt hier eine Unterscheidung
auf, die derzeitig in der kontinentalen Philosophie gebrauchlich ist: die
Unterscheidung zwischen »Politik« und »dem Politischen«, wobei erste-
re Parteistrategien und konkrete institutionelle Einrichtungen beinhaltet
und letztere den Austragungsort oder die »mise en scéne«, die fiir diese
Strategien vorgesehen ist. Indem er diese Unterscheidung durchdenkt,
schldgt Nancy vor, daB3 der Begriff des Politischen »nicht die Organisa-
tion der Gesellschaft, sondern die Anordnung der Gemeinschaft als sol-
che« bezeichne; so lange das Gesellschaftsleben sich nicht ganz »in der
sozio-technischen Komponente von Kréiften und Bediirfnissen auflost,
konne dieser Begriff synonym mit der »Mit-Teilung der Gemeinschaft«
verwendet werden. Nancy vertieft diesen Aspekt, indem er die Unter-
scheidung zwischen »werkend« und »nicht-werkend« ins Feld fiihrt:

»mPolitisch« wiirde bedeuten, dafl eine Gemeinschaft sich auf die Entwerkung
ihrer Kommunikation hin ausrichtet oder zu dieser Entwerkung bestimmt ist:
eine Gemeinschaft also, die ganz bewullt die Erfahrung ihrer Mit-Teilung
macht. Ob man zu einer solchen Bedeutung des »Politischen« gelangt, héngt
nicht, jedenfalls nicht allein, von dem ab, was man gemeinhin »politischen
Willen« nennt. Es impliziert, dal man bereits auf die Gemeinschaft verpflich-
tet ist, das heilt, dal man sie in irgendeiner Weise als Kommunikation er-
fahrt« (Nancy 1988: 87).

Die Betonung auf dem Gemeinsamen oder dem gemeinsamen Raum
braucht, und sollte, tatsdchlich keine Vernachldssigung konkreter politi-
scher Auseinandersetzungen mit sich bringen. Nancy spiirt das vorherr-
schende Machtgefille und die hegemonialen Ungleichgewichte auf
staatlicher wie auf globaler Ebene sehr deutlich. Obwohl das Politische

8 Dallmayr zitiert hier aus dem Vorwort der englischsprachigen Ausgabe
(Nancy 1991: xxxviii-xxxix) [H.L.].

117

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

nicht auf Macht (oder einen instrumentellen »Willen zur Macht) redu-
ziert werden kann, bemerkt er, daB man dem Wirkungskreis der Macht-
verhiltnisse nicht entkommen kann: »Denn wir héren nie damit auf, be-
reits auf die Gemeinschaft verpflichtet« zu sein (Nancy 1988: 87). Um
unterdriickenden und ausbeutenden Machtverhiltnissen Abhilfe zu ver-
schaffen, miissen Gegenkrifte mobilisiert und, in gewissem Sinne, zu
»Werk« gebracht werden. Dennoch sollte man beim Streben nach strate-
gischen Zielen und Gegenzielen Vorsicht walten lassen, damit sie nicht
»totalisierend« und wiederum unterdriickend werden. Daher missen
strategische Auseinandersetzungen gegeniiber einem ungesehenen, nicht-
werkenden Bereich aufmerksam bleiben: dem Bereich eines gemeinsa-
men gemeinschaftlichen Raumes, der seinen Sinn und sein Ausmal} der
Politik zuweist (Nancy 1991: xxxviii).9

Nachdem ich die wesentlichen Argumentationsschritte von Nancy wie-
dergegeben habe, mochte ich nun zum eingangs thematisierten globalen
Kontext zuriickkehren, insbesondere zu dem von Huntington heraufbe-
schworenen »Kampf der Kulturen«. Im Licht von Nancys Konzept einer
inoperativen globalen Gemeinschaft kommen nicht nur die Vorziige,
sondern auch die Méngel von Huntingtons Aufsatz zu Tage. Wie schon
zuvor angedeutet, liegt dessen grofiter Vorteil in der Verlagerung der in-
ternationalen zwischenstaatlichen Anarchie auf die Ebene kultureller
Uberzeugungen und Praktiken, d.h. von staatlich organisierten Elite-
strukturen zur Lebenswelt gewdhnlicher Menschen. Diese Verlagerung
ist eng mit der Beachtung von religiosen Brauchen und Traditionen ver-
kniipft — ein Schritt, der den Beginn eines Abstandnehmens von homo-
genisierenden Formen des Sakularismus (sowie vom gesellschaftswis-
senschaftlichen Kanon der Wertfreiheit) ankiindigt. Ansdtze dieser Art
tragen einige Nachteile und Fehler in sich, von denen ich hier zwei nen-
nen mdochte. Huntington versteht Kulturen oder Zivilisationen im We-
sentlichen als Machtzusammenhinge, die sich nun, nach dem Ende des
Kalten Krieges, auf globaler Ebene gegeniiber stehen. Insofern wird das
traditionelle Schema internationaler Politik modifiziert, jedoch nicht

9 Auf die Unterscheidung zwischen »Politik« und »das Politische« beziehe
ich mich insbesondere in meinen Kapiteln »Rethinking the political: some
Heideggerian contribution« und »Post-metaphysical politics: Heidegger
and democracy?«, in The other Heidgger (Dallmayr 1993), insbesondere
S. 50f. und 87f. Die Formulierung »mise en scéne« habe ich von Claude
Lefort iibernommen (Lefort 1988: 10f.).

118

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

grundlegend verdndert: Der »Kampf der Kulturen« nimmt schlichtweg
den Platz der Auseinandersetzungen zwischen Supermichten und den
unvermeidlichen Konflikten zwischen Nationalstaaten ein. Obwohl Hun-
tington kulturellen Identititen gewisse Fluktuationen oder »Unschérfen«
zugesteht, geht er von einer relativen Kompaktheit der Kulturen als
»sinnvolle Einheiten« aus — eine Behauptung, die ihn zu Recht, wie ab-
zusehen war, mit dem Vorwurf des Essentialismus und der Umgehung
innerer Risse sowie transkultureller Uberlappungen konfrontierte. In
Nancys Begrifflichkeit ausgedriickt werden Kulturen oder Zivilisationen
als abgetrennte »Individuen« oder totalisierende Einheiten dargestellt,
auf Kosten ihrer flexiblen »Singularitit« und »Komparenz«. Eine Be-
gleiterscheinung dieser individualisierenden Sichtweise ist die Redukti-
on des westlichen Kulturkreises auf eines von mehreren Machtgefiigen
(oder kulturellen Handlungsgefiigen). Sogar dort, wo ihre besondere Rol-
le in der Weltpolitik anerkannt wird, nimmt diese Anerkennung die
Form bingrer Gegensiitze (vom Typ »the West against the Rest«) an."
Nach Huntington werden die Kulturen in unserem Zeitalter notge-
drungen aufeinanderprallen, und zwar entlang ihrer »kulturellen Bruch-
linien«. Dies wird aus vielerlei Griinden geschehen, von denen die Fol-
genden wesentlich sind: Unterschiede zwischen den Kulturen werden
zunidchst auf einer zugrundeliegenden Erfahrungsebene angesiedelt, die
sich von Geschichte, Sprache, Literatur und Religion néhrt. In dieser
Hinsicht sind sie »weit fundamentaler als etwaige Unterschiede zwi-
schen politischen Uberzeugungen und Regimen«. Des weiteren wird un-
sere Welt »kleiner«, indem die gegenseitige kulturelle Beeinflussung
stetig zunimmt — was wiederum zu einem stdrkeren »kulturellen Be-
wulltsein« oder einer verstirkten Wahrnehmung kultureller Identitét
fihrt. AuBerdem werden die traditionellen Kulturen und Religionen
durch die Abschwiéchung der ideologischen Bindungen am Ende des
Kalten Krieges dazu veranlafB3t, »diese Liicke zu fiillen«. Letztendlich
sind kulturelle Eigenschaften und Unterschiede aus Huntingtons Sicht

10 Vgl. auch Huntington 2002: 192ff. Der Vorwurf, Huntington verfolge ei-
nen Essentialismus, wurde insbesondere von Fouad Ajami vorgetragen, in
seiner in Foreign Affairs veroffentlichten Antwort »The summoning«
(Ajami 1993). Ungliicklicherweise verfingen sich Ajami und seine Mit-
streiter in den Fallstricken ihrer eigenen Argumentation, d.h. entweder die
Riickkehr zur Anarchie der Staaten implizierte oder die Inkaufnahme der
Riickseite des Essentialismus: Assimilationismus oder melting-pot-Ideolo-
gie der Globalisierung (unter Herrschaft des Westens). In seiner unmittel-
bar folgenden Replik bezeichnete Huntington diese zwei Moglichkeiten
richtigerweise als »pseudo-alternativ« (das dirigistische Paradigma) und
»wirklichkeitsferne Alternative« (das Eine-Welt-Paradigma), siche Hun-
tington 1993b: 191, vgl. auch Huntington 2002: 29ff.

119

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

»weniger variabel« und deshalb »weniger leicht beizulegen und aufzuls-
sen« als politische oder 6konomische Zerwiirfnisse zwischen National-
staaten oder Klassen — eine Tatsache, die zu Gentige durch den weltwei-
ten Anstieg ethnischer und religioser Konflikte veranschaulicht wird.
Wihrend diese und andere Konflikte unserer Zeit die interkulturellen
Grében weiter aufreilen und vertiefen, begiinstigen dieselben Ursachen
eine Sammlungsbewegung innerhalb spezifischer Kulturkreise, d.h. eine
Festigung intrakulturellen Zusammenhalts. Indem er sich auf diese
»Sammlung« bezieht, behauptet Huntington, da3 der Begriff »kulturelles
Miteinander« — also das, was andere das »>Bruderliander-Syndrom« ge-
nannt haben (vgl. auch Huntington 2002: 24) — dabei ist, »die als Basis
von Kooperation und Koalition fungierende politische Ideologie und das
traditionell ausbalancierte Machtgefiige zu ersetzen«. Bisweilen kann
dieser Prozef} iiber die sich verengenden kulturellen Grenzen hinweg ge-
schehen, wie es zum Beispiel an der aufkommenden »Konfuzianisch-
Islamischen Verbindung« zu sehen ist. All diese Entwicklungen werfen
Probleme fiir unsere globale Zukunft voraus.

»Die Geschichte ist nicht zu Ende und die Welt nicht eins geworden. Kulturen
vereinen und trennen die Menschheit. [...] Was letztendlich fiir die Menschen
zihlt, sind weder politische Uberzeugungen noch &konomischen Interessen.
Vertrauen und Familie, Blut und Glauben sind es, mit denen sich die Men-

Sy e . 1
schen identifizieren und wofiir sie kimpfen und sterben werden«.

Die kulturelle Kluft betrifft, bedingt durch auswértige Beziehungen,
auch den westlichen Kulturkreis. Huntington ist sich der distinkten, he-
gemonialen Stellung der westlichen Kultur selbstverstindlich bewuft,
einer Stellung, die sich durch die enge Verbindung von Modernisierung
und Verwestlichung erklért. In seiner Schilderung der Ursachen der ge-
genwirtigen Konflikte verweist Huntington explizit auf die »doppelte
Rolle« des Westens, als hegemoniale Kultur oder »Musterkultur« und
zugleich als Gegner oder Angriffsziel. Allerdings geht diese Dualitét
schnell tiber in eine grob kontrastierende und totalisierend ausgrenzende
Darstellung. In Anlehnung an einen Begriff von Kishore Mahbubani
stellt sein Aufsatz den Westen als eine globale Machtkonstellation »ge-
gen den Rest« der Welt dar. Andererseits, so lesen wir, steht der Westen
zur Zeit an der Spitze der globalen Pyramide. Allerdings tritt gleichzei-
tig, und vielleicht gerade aus diesem Grunde, unter den nicht-westlichen
Kulturen ein »zuriick-zu-den-Wurzeln Phanomen« auf. Die heutige west-
liche Kultur steht daher »am Scheitelpunkt ihrer Macht — insbesondere

11 Siehe Huntington 1993a: 25-27, 35, 45 und 1993b: 194. Der letzte Ab-
schnitt bezieht sich kritisch auf Fukuyma 1992.

120

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

im Verhéltnis zu anderen Kulturen — und sieht sich all denjenigen nicht-
westlichen Kulturen gegeniiber, die den zunehmenden Wunsch und auch
die Ressourcen haben, die Welt auf ihre Weise zu formen.« In der fiir
ihn {blichen unverbliimten Ausdrucksweise durchbricht Huntingtons
Abhandlung den rhetorischen Schleier, der die westliche Hegemonie in
einen Mantel nach dem Strickmuster »Eine-Welt« oder »Weltordnung«
hiillen soll (vgl. auch Huntington 2002: 33ff)). Selbst der Ausdruck
»Weltgemeinschaft« ist, wie er mit verbliiffender Freimiitigkeit bemerkt,
zu einem Euphemismus geworden, der dazu dient, die Interessen der
Vereinigten Staaten und der anderen westlichen Michte unter dem
Deckmantel des Globalen zu legitimieren (und durchzusetzen). Im Na-
men internationaler Vermittler, fiigt er hinzu, werden die Probleme der
globalen Politik und Sicherheit »unter den Vereinigten Staaten, GroBbri-
tannien und Frankreich ausgemacht«, wihrend weltwirtschaftliche Fra-
gen gemeinschaftlich von den Vereinigten Staaten, Deutschland und Ja-
pan verhandelt werden. Der Westen »benutzt« die internationalen Ein-
richtungen, um »die westliche Vorherrschaft aufrechtzuerhalten, ihre In-
teressen zu sichern und die westlichen politischen und konomischen
Werte zu verbreiten«. Wiahrend hier vieles von der Sichtweise abhdngt
und Klagen iiber die globale Vorherrschaft hauptsichlich von nicht-
westlichen Gesellschaften ausgehen, tragt diese Sicht doch immerhin
»ein Kornchen Wahrheit in sich« (Huntington 1993a: 26, 39f. vgl. auch
Mahbubani 1992 und 1993).

Huntingtons Schonungslosigkeit geht iiber die Machtpolitik hinaus
und auf weltweite kulturelle Bestrebungen {iiber, vor allem auf die Visi-
on einer »Kosmopolis« oder einer universellen menschlichen Kultur.
Solche Visionen werden oftmals von den Gewinnern der westlichen
Kultur unterstiitzt, also auch von den Intellektuellen der Mittelschicht
und von Fachleuten aus nicht-westlichen Landern, die die »Kosmopolis«
schlichtweg als eine globalisierte Ausweitung westlicher Standards und
Lebensweisen verstehen. Solch ein Globalisierungsproze3 findet heute
tatsdchlich statt, und Huntington rdumt bereitwillig ein, dall »oberflach-
lich betrachtet« viele Bestandteile der westlichen Kultur die restliche
Welt durchdrungen haben. Dennoch triigt der Schein hier, denn grundle-
gender betrachtet werden westliche Standards und Meinungen als
»grundverschieden« zu denen anderer Kulturen angesehen. Dieser Ge-
gensatz betrifft und geféihrdet die Vorstellung der Kosmopolis selbst.
Denn, wie Huntington darlegt, »die Vorstellung, dal3 es eine universale
Kultur geben konne, ist eine Idee des Westens«, eine Vorstellung, die
frontal auf den »Partikularismus der meisten asiatischen Gesellschaften«
stoft, und auf deren Gewichtung dessen, was Menschen voneinander un-
terscheidet. Der Gegensatz erstreckt sich bis hin zur Ebene grundlegen-

121

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

der politischer Uberzeugungen und Handlungsweisen, einer Ebene, die
mit westlichen Dogmen, wie dem Individualismus, dem Liberalismus,
den Menschenrechten, der Demokratie und der Trennung von Kirche
und Staat durchsetzt ist. Da sie auf fremdem Boden wenig Resonanz
finden, stoBen westliche Versuche, diese Uberzeugungen zu verbreiten
und einzufithren, oftmals auf den Vorwurf der unverfrorenen Einmi-
schung und sogar des Menschenrechts-Imperialismus. Die Ursachen fiir
diese Beschuldigungen sind angesichts der langen Geschichte des west-
lichen Expansionismus leicht zu finden. Die dem Westen entsprungene
moderne demokratische Regierung, bemerkt Huntington, ist in nicht-
westlichen Gesellschaften typischerweise als Ergebnis von Ausbeutung
und westlichem Kolonialismus in Erscheinung getreten. Dies hat mit der
Auflosung der kolonialen Reiche nicht aufgehort — was fiir die Zukunft
Schlechtes verheifit. Im grofien und ganzen bleibt Huntingtons Studie an
die West/Rest-Trennung gebunden. So sieht sie nur »operative« bzw.
andere Formen des Managements der Weltgemeinschaft vor, die wenig
oder gar keinen Platz fiir Alternativen lassen."

Um die Nachteile von Huntingtons Herangehensweise deutlicher
hervorzuheben, mochte ich seine Erdrterung nun der Position eines an-
deren angesehenen Experten aus dem Bereich der internationalen Politik
gegeniiber stellen: der Immanuel Wallersteins, einem der bekanntesten
Fiirsprecher der sogenannten » Weltsystem«-Theorie. Im Gegensatz zum
vorherrschenden Modell zwischenstaatlicher Anarchie hat Wallerstein
seine Aufmerksamkeit seit geraumer Zeit auf die Entstehung eines
»Weltsystems« oder einer globalen grenziiberschreitenden Zivilgesell-
schaft gerichtet. In einer Reihe von Publikationen haben Wallerstein und
seine Mitarbeiter {iber die vergangenen Jahrzehnte die Merkmale einer
kapitalistischen Weltwirtschaft beschrieben, die sie als treibende Kraft
hinter den sozialen und politischen Entwicklungen auf globaler Ebene
verstehen. Trotz dieses Durchbruchs zur sozialen Ebene ist es allerdings
angebracht zu erwédhnen, da3 die Konzentration der Analyse des Weltsys-
tems bisher immer auf wirtschaftlichen Grofen lag, in der Hauptsache
auf den strukturellen Determinanten kapitalistischer Mérkte und 6kono-

12 Huntington 1993a, S. 40f. Von den radikalen kulturellen Briichen abgese-
hen, die er stets herausstellt, entwirft Huntington auch drei mogliche Ant-
worten nicht-westlicher Kulturen auf die westliche Macht und ihre Werte:
eine isolationistische Strategie, eine rapider Verwestlichung und zuletzt
eine, die versucht, einen Mittelweg und eine »>Balance« zum Westen zu
finden, durch Entwicklung 6konomischer und militdrischer Macht, durch
Kooperation mit anderen nicht-westlichen Gesellschaften gegen den Wes-
ten, unter Beibehaltung eigener Werte und Institutionen, kurz: durch Mo-
dernisierung, aber nicht durch Verwestlichung«.

122

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

mischer »Zentrum-Peripherie«-Beziehungen."* Vor kurzem wurde dieser
Bereich allerdings deutlich tiber die Grenzen der traditionellen politi-
schen Okonomie hinaus ausgeweitet; dieser Wandel wird besonders
sichtbar in Wallersteins bahnbrechender Analyse Geopolitics and Geo-
culture, in der globale Fragen kultureller Art zumindest auf einer Ebene
mit geopolitischen oder eher geo-6konomischen Erorterungen behandelt
werden. Wie Huntingtons Abhandlung hat Wallersteins Analyse, nur ei-
nige Jahre frither, vor dem heraufziehenden »Kampf der Kulturen« ge-
warnt. Wallerstein hat dort insbesondere auf die Rolle der Kulturen als
»geistige Schlachtfelder« im gegenwirtigen » Weltsystem« aufmerksam
gemacht. Wiederum wie bei Huntington wurde diese kulturelle Gegen-
tiberstellung als letzte Stufe einer weit zuriickreichenden Reihe globaler
Konstellationen dargestellt. (Die Abfolge beginnt hier mit »multiplen
Kleinstsystemen« und reicht iiber »Weltreiche« bis hin zur modernen
kapitalistischen » Weltokonomie«). Die Innovation und Herausforderung
von Wallersteins Ansatz ist jedoch sein Schritt {iber individualisierende
oder »essentialisierende« Formen der Konzeptualisierung hinaus, in
Richtung einer eher nuancierten und quasi-dialektischen Darstellung.
Aus dieser Perspektive gesehen sind Kulturen flieende, offene Bedeu-
tungsmuster, wihrend das »West-versus-the-Rest«-Syndrom als eine
komplexe, differentiale Verflechtung erscheint.'*

Eins der zentralen Themen in Wallersteins Analyse ist genau dieses
Syndrom, beziehungsweise das Verhéltnis zwischen indigenen (haupt-
sdchlich nicht-westlichen) Kulturkreisen einerseits, und der vorherr-
schenden globalen Ordnung oder Weltwirtschaft andererseits. Wie er an-
merkt, wird dieses Verhiltnis oftmals als Gegensatz zwischen Universa-
lismus und Partikularismus dargestellt, zwischen globaler Kultur (im

13 Kulturelle Aspekte werden zwar nicht vollstdndig ignoriert, der Skonomi-
schen Analyse aber weitgehend untergeordnet (im Sinne einer quasi-
marxistischen Linie). Wie Wallerstein und Terence Hopkins 1982 vermer-
ken, gibt es neben der spezifisch 6konomischen und politischen Dimensi-
on (sprich Arbeitsteilung und Formation des Staates) einen »unumgéing-
lich >kulturellen< Aspekt, auf den hingewiesen werden mufl«. Aber »iiber
diesen integralen Aspekt der welthistorischen Entwicklung weifl man sys-
tematisch nur wenig«, darum »mangelt es auch an Aufmerksamkeit«, weil
noch »so viel an vorbereitender begrifflicher Arbeit geleistet werden miif-
te« (Hopkins/Wallerstein 1982: 43).

14 Siehe Wallerstein 1991. Eines der Kapitel heifit »Kultur als ideologischer
Kampfplatz des modernen Weltsystems« [»Culture as the ideological batt-
leground of the modern world-system«], die durchlaufende Kopfzeile aber
titelt »Kultur als intellektueller Kampfplatz« [»Culture as the intellectual
battleground«], Wallerstein 1991: 158-183. Zur historischen Evolution der
Weltpolitik siche auch Wallersteins Kapitel iiber »das moderne Weltsys-
tem als Kultur [»The modern world-system as a civilization«], insbesonde-
re S. 222f.

123

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

Singular) und regionalen Kulturkreisen (im Plural), wobei das wertende
Gewicht unmittelbar auf dem ersten Teil des (Begriffs-)Paares liegt. In
ihrer Striktheit ist diese Unterscheidung eine bloBe metaphysische Plati-
tiide, und zwar eine, um deren Ausrdumung und Uberwindung Waller-
stein sehr bemiiht ist. Eine Ursache fiir ihren triigerischen Charakter ist
das seit langem bestehende »Einverstdndnis« des Universalismus mit
konkreten Machtkonstellationen — wie es am Beispiel der franzésischen
»mission civilisatrice« zu sehen ist, die als Stiitze des Kolonialismus
eingesetzt wurde. Indem er auf die Hinterlassenschaften der Aufkldrung
und der Franzgdsischen Revolution aufmerksam macht, erinnert Waller-
stein seine Leser gezielt an den engen Zusammenhang zwischen dem
Ideengut der Franzosischen Revolution und der Uberflutung ganz Euro-
pas durch die napoleonischen Armeen wihrend der Eroberungskriege.
Diese Armeen wurden von vielen Europiern einerseits als Uberbringer
einer universellen und emanzipatorischen Botschaft begriiit, der Bot-
schaft einer liberalen »Kultur«. Andererseits reagierten dieselben Euro-
péer »sehr bald nationalistisch« auf den franzdsischen »Imperialismus«.
Sicherlich reicht die Verlockung dieser Botschaft weiter und hinter Na-
poleon zuriick. Nach Wallerstein ist der Universalismus »dem westli-
chen Herzen lieb und teuer«, liegen seine Wurzeln doch in der mono-
theistischen Religion und im modernen »Bacon-Newtonschen-Paradig-
ma« mit seiner Bindung an universelle Verhaltensmal3stibe. Wahrend
des neunzehnten Jahrhunderts erhielt die Verlockung neuen Auftrieb
durch den »Fortschrittsglauben« evolutiondrer Theorien zur gesellschaft-
lichen Entwicklung. Gemil einer solchen Theorie hat das menschliche
Leben auf der Erde schon immer ein »Streben nach einer (gemeinsamen)
Welt« dargeboten. Wiahrend der Erdball urspriinglich eine Vielzahl ver-
schiedenartiger Gruppierungen beherbergt habe, hat der Verlauf der Ge-
schichte diese Gruppen nach und nach miteinander verschmelzen lassen,
so dal3 »wir Stiick fiir Stiick und mit Hilfe der Wissenschaft und Tech-
nologie die eine Welt erreichen«, eine vereinheitlichte Kosmopolis. Ei-
ner anderen Darstellung zufolge (der »Stufentheorie« der menschlichen
Entwicklung) sind die Unterschiede zwischen den Kulturen struktureller
Art, jedoch sind sie alle teil einer vorgegebenen Sequenz. Da hiernach
alle Gruppen vergleichbare Etappen durchlaufen (wenngleich in unter-
schiedlicher Geschwindigkeit), »kommt es letztendlich« wiederum »zu
einer einzigen menschlichen Gesellschaft und damit notwendigerweise
zu einer Weltkultur« (Wallerstein 1991: 186f., 217, 233).

Hinsichtlich politischer Programme oder Ideologien ist der Univer-
salismus seit jeher das Riickgrat des modernen Liberalismus und seiner
globalen Auswirkungen gewesen, insbesondere durch den Modernisie-
rungsprozef} mit seiner engen Verbindung zur Verwestlichung. Mit Wal-

124

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

lerstein ausgedriickt war es stets der »liberale Traum« — als Resultat der
»bewult ideologischen Weltanschauung« der modernen Welt-Wirtschaft
verstanden — »dall der Universalismus tiber Rassismus und Sexismus
triumphieren wiirde«. Dieser Traum, oder dieser Plan, wurde wiederum
in »zwei strategisch einzusetzende Mallnahmen« iibertragen: namlich
»die Verbreitung der »Wissenschaft« in der Okonomie und die Verbrei-
tung der »Anpassung« auf politischer Ebene. Als Auswuchs einer be-
stimmten sozio-6konomischen Ausrichtung war es fiir oppositionelle
(etwa marxistische) Bewegungen mit dem Standpunkt, dal die herr-
schenden Ideen die Ideen der herrschenden Klasse sind, leicht, diese
Forderungen als (rein) ideologisch zu kritisieren oder zu entlarven. Al-
lerdings blieben, wie Wallerstein zeigt, auch diese oppositionellen oder
»antisystemischen« Bewegungen lange Zeit derselben liberalen Vision
auf eine Art und Weise verpflichtet, die deren Losungsvorschlige beein-
fluBt: Angesichts der bestehenden Ungerechtigkeiten und sozialen
Zwinge forderten sie die Beseitigung dieser Hindernisse durch mehr,
und nicht weniger, Vertrauen in die »Wissenschaft«, und durch eine
immer tiefer greifende »Angleichung« aller Gruppierungen innerhalb
des bestehenden sozialen Gefiiges. Wallersteins Formulierung ist hier
sehr aufschluBreich und verdient eine genauere Betrachtung:

»Das Grundproblem wurde auf politischer Ebene als »Ausgrenzung« verstan-
den. [...] Die Besitzlosen wurden ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Die
Minderheiten wurden ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Die Frauen wurden
ausgeschlossen. Bezieht sie mit ein! Gleichheit fiir alle. Die herrschenden
Schichten hatten mehr als andere. Gleicht es aus! Wenn wir aber Herrschende
und Beherrschte einander angleichen, warum dann nicht auch Minderheiten
und Mehrheiten, Frauen und Ménner! Angleichen bedeutete praktisch die
Schwicheren dem Vorbild der Stirkeren anzupassen. [...] Dieses Streben nach
Wissenschaft und Anpassung, was ich den >liberalen Traum«¢ genannt habe,
war tief im BewuBtsein und in den Handlungen der antisystemischen Bewe-
gungen der Welt verwurzelt, von ihrem Aufkommen in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts (mindestens) bis hin zum 2. Weltkrieg« (Wallerstein 1991:
181f1)).

Mittlerweile hat sich die Lage so geédndert, daB3 politische Bemiihungen
komplexer und vielschichtiger, also weniger einheitlich handhabbar ge-
worden sind. Wahrend der letzten Jahrzehnte haben, laut Wallerstein,
mehrere Oppositionsbewegungen angefangen, ihre Zweifel gegeniiber
»dem Nutzen, der Sinnhaftigkeit von »Wissenschaft< und >Anpassung«
als soziales Ziel« auszudriicken. So haben 6kologische oder »griine«
Bewegungen den schédlichen und manchmal sogar unproduktiven »Pro-
duktivismus« der dem neunzehnten Jahrhundert innewohnenden Ver-

125

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

kniipfung von Wissenschaft und Fortschritt in Frage gestellt. Gleichzei-
tig haben feministische Gruppierungen und ethnische Minderheiten auf
die Forderung nach Assimilation »mit Spott reagiert« und sich statt des-
sen fiir mehr Respekt gegeniiber dem anderen ausgesprochen. Dennoch,
so Wallersteins Warnung, handelt es sich hierbei nicht einfach um eine
Verschiebung der Prioritdten, d.h. des Vorzugs des Partikularismus vor
dem Universalismus, also von Kulturen (im Plural) gegeniiber einer
(Welt-)Kultur. Ganz gleich wie ansprechend oder verlockend solch eine
Strategie sein mag, sie muf} scheitern oder sogar nach hinten losgehen,
wenn den Fiirsprechern einer Weltordnung bzw. der vorherrschenden
Welt-Wirtschaft »kulturelle Uberlegenheit« zugestanden wird. Dadurch,
daf} sie ihre Gegenspieler mit riickwirts gewandtem Provinzialismus
gleichsetzen, konnen sich diese Fiirsprecher leicht als »Hohepriester«
der Weltkultur hinstellen. Fiir Wallerstein ist der entscheidende Schritt,
der jetzt zu tun ist, der Versuch, von den altbekannten Dichotomien und
Rangordnungen Abstand zu nehmen, anstatt sich weiter an die Paarung
aus Universalismus und Provinzialismus binden zu lassen. Auf jeden
Fall rdt seine Studie eindringlich davon ab, einem geistlosen Kulturplu-
ralismus zu verfallen, der die herkdmmliche zwischenstaatliche Anar-
chie einfach nur durch den Atomismus (inkommensurabler) Kulturen er-
setzen wiirde. Ernst stellt er fest: »Ich bezweifle, dal wir mit unserer
Suche nach einer bereinigten Weltkultur auf dem richtigen Weg sind».
Aber: »Ich bezweifle ebenso, daB3 ein Festhalten an nationalen, ethni-
schen oder anderen Formen partikularistischer Kultur mehr sein kann als
eine Stiitze« — zumindest solange Partikularismus als Abgrenzung ver-
standen wird (Wallerstein 1991: 182, 198, 235)."

Diese Uberlegungen zeigen, daB es einer entschiedenen Herange-
hensweise bedarf, die von einer globalen Synthese und deren Verweige-
rung absieht. Das heif3t, es bedarf einer Art Doppelschrittes oder einer
doppelten Geste, die sich behutsam im Zwischenraum von Affirmation
und Negation bewegt. Aus diesem Blickwinkel gesehen diirfen der Uni-
versalismus oder die »Weltkultur« weder gédnzlich angenommen noch
zurlickgewiesen werden, wenn eine totalisierende Abgrenzung vermie-
den werden soll. Obwohl der Universalismus, durch seine Verkniipfung
mit der vorherrschenden Weltwirtschaftsordnung, leicht als heuchlerisch

15 In Wallersteins Perspektive wird der heutige Universalismus nicht nur
durch antisystemische Bewegungen herausgefordert, sondern auch »inner-
halb der Wissenschaft und auf wissenschaftlicher Grundlage«. Denn wih-
rend die klassische Mechanik auf der Berechnung »linearer Flugbahnen«
basierte, die als »gesetzmidBig, festgelegt und umkehrbar« verstanden
wurden, geht die heutige Wissenschaft von einer »intrinsischen Zufillig-
keit und intrinsischen Unumkehrbarkeit« als »Grundlage der phy-sikali-
schen Ordnung« aus (Wallerstein 1991: 233).

126

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

abgetan werden kann, ist dies eine einseitige Darstellung. Angesichts der
vorherrschenden hegemonialen Struktur und der ungleichméBigen
Machtverteilung dient das Konzept des Universalismus nach wie vor als
Zufluchtstitte und Ausgleichsmittel. Wihrend er einerseits als reine Be-
schonigung oder »Téuschung« dienen kann, hat er andererseits auch die
Funktion eines politischen Gegengewichts, das die Schwachen gegen die
Starken verwenden konnen, was sie auch tun. Das Problem ist also,
merkt Wallerstein an, nicht rein ideologischer Art, sondern ein (welt)-
umfassendes, strukturelles. Sollte der Universalismus nur ein Deckman-
tel oder ein Vorwand fiir Plane zur Unterdriickung sein, miiiten wir ihn
heute nicht diskutieren. Unter den jetzigen Umsténden ist der Universa-
lismus jedoch ein »Geschenk« der Méchtigen an die »Schwachen«, das
Letztere in eine »Zwickmiihle« treibt: »Dieses Geschenk abzulehnen
heif3t: verlieren; es anzunehmen auch.« Daher sei die einzige verniinftige
Reaktion der Schwachen (Minderheiten und Kulturen der Dritten Welt)
die, »weder abzulehnen noch anzunehmen, oder beides zu tun«. Dies be-
inhaltet einen Zickzackkurs, der kulturelle Unterschiede und unter-
schiedliche Gruppierungen sowohl erhilt, als auch ihnen erlaubt, in ei-
nem globalen Kontext zu wachsen und auszureifen. Wallerstein be-
schreibt diese komplexe doppelte Geste (sowie die »Dialektik der Auf-
klarung«) in der folgenden Passage:

»Die Moglichkeit, den Niedergang von Freiheit und Gerechtigkeit aufzuhal-
ten, lige im Erschaffen und Umgestalten partikularistischer kultureller Einhei-
ten — Kiinste, Wissenschaften, Identititen, die stets neu sind, sich aber oft als
alt verstehen —, das wire sozial (nicht individuell), das wéren Partikularismen,
deren Ziel (ob erklért oder nicht) die Erneuerung der universellen Wirklichkeit
von Freiheit und Gleichheit wire« (Wallerstein 1991: 171, 199, 217).

Obschon Wallersteins Ansatz durch seine bemerkenswerte Klarheit und
seine konzeptionelle Sorgfalt besticht, steht er nicht allein im For-
schungsbereich Internationale Politik oder Weltpolitik. Seinem nuan-
cierten, quasi-dialektischen Vorgehen wird von etlichen Praktikern bei-
gepflichtet — zuweilen auch in radikalisierter Form —, die darauf aus
sind, die hermeneutischen Versprechen interkultureller Beziehungen und
das politische Fundament kultureller Identitdtsbildung auszubauen. Von
der neuen »poststrukturalistischen« Lebensform inspiriert neigen diese
Autoren dazu, die Durchléssigkeit kultureller Grenzen sowie die nicht-
antithetische »Differenz« von Universalismus und Lokalismus in den

127

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

Mittelpunkt zu stellen (vgl. Der Derian/Shapiro 1989 und Connolly
1991). Anstatt diese Linie zu verfolgen, mochte ich zu meinem Aus-
gangsthema zuriickkehren: der Beschaffenheit unseres »globalen Dor-
fes« bzw. der entstehenden Weltgemeinschaft/globalen Gemeinschaft,
wobei ich mich mit diesem Begriff auf die komplexe (und nicht-kommu-
nitaristische) Verwendung durch Nancy beziehe. Welche Folgen, und
vor Allem, welche politischen und moralischen Implikationen bringt ei-
ne »inoperative« respektive »nicht-werkende Gemeinschaft« inmitten
unserer »kdmpfenden Kulturen« mit sich? Es ist offenkundig, dal Nan-
cys Arbeit nicht nur eine Beschreibung darstellt. Denn, abgesehen von
ihren ontologischen Ankldngen, die zum Teil von Heidegger abgeleitet
sind, hat ihr Konzept auch eine tiefgreifende normative Bedeutung, eine
Bedeutung, die sich hauptsdchlich durch Nancys ausgeprdgt »anti-
totalitire« oder »anti-systemische« Haltung begriindet. Politik und »das
Politische« konnen nicht sauber voneinander getrennt werden. Die 4b-
senz einer kommunitaristischen Substanz bedeutet nicht gleich einen
Mangel an Bindung. Genauso wenig bringt die Betonung auf »nicht-
werkend« ein Abgleiten in apathische Untitigkeit mit sich. Es ist gerade
dieses Aufbrechen, oder diese »Unterbrechung« totaler Strukturen, die
ein politisches und moralisches Moment in sich trigt. Nancy schreibt in
seinem Kapitel »Der unterbrochene Mythos«:

»In der Abwesenheit der Gemeinschaft vollendet sich das Werk der Gemein-
schaft — die Gemeinschaft als Werk, der Kommunismus — nicht, vielmehr iiber-
trégt sich die ihrer Werke enthobene Leidenschaft fiir die Gemeinschaft, und sie
fordert, ja schreit sogar danach, jede Grenze, jede Vollendung zu iiberschrei-
ten, die zur Gestalt eines Individuums fiihrt. Dies ist also keine Abwesenheit,
sondern eine Bewegung; es ist die Entwerkung in ihrer singuldren »Aktivitéts,
etwas breitet sich aus: es ist die Verbreitung, die Ubertragung, ja sogar die
Kommunikation der Gemeinschaft selbst, die sich durch ihre Unterbrechung
selbst verbreitet oder ihre Ubertragung mitteilt« (Nancy 1988: 128f.).

Nancys Erorterung ist nicht mit der Verteidigung vorherrschender
Machtstrukturen vereinbar, (obwohl sie deren »operatives« Vorhanden-
sein anerkennt). Insofern kollidiert ihr Blickwinkel mit dem grundsétzli-
chen Tenor von Huntingtons Artikel. Als strategisch denkender Analyti-
ker der Politik betrachtet er die Auseinandersetzungen zwischen Kultur-
kreisen vornehmlich im Hinblick auf deren Auswirkungen auf die au-
Benpolitischen Ziele der Vereinigten Staaten (und des Westens). Was
strategische Ratschldge betrifft, so ist sein Artikel genauso unverbliimt
wie seine Beurteilung der globalen Machtverhéltnisse. Auf kurze Sicht,
behauptet er, »wird es im Interesse des Westens liegen«, die »Einheit

128

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

der eigenen Kultur zu stdrken« und »jene osteuropdischen und latein-
amerikanischen Gesellschaften einzubinden«, deren Kulturen verwandt-
schaftliche Ziige aufweisen. Entscheidend sei jedoch das Bestreben,

»die militdrische Expansion der konfuzianischen und islamischen Staaten zu
begrenzen, den Abbau der westlichen militérischen Kapazititen mafivoll zu
betreiben und die militirische Ubermacht im 6stlichen wie siidwestlichen Asien
aufrecht zu erhalten, die Differenzen und Konflikte unter den konfuzianischen
und islamischen Staaten zu nutzen, in anderen Kulturen jene Gruppen zu un-
terstlitzen, die mit westlichen Werten und Interessen sympathisieren, [und] die
internationalen Institutionen zu stirken, welche die westlichen Werte und Inte-
ressen wiedergeben und legitimieren« (Huntington 1993a: 48f.).

Langfristig gesehen werden die absehbaren Fortschritte der nicht-
westlichen Gesellschaften sowohl im wirtschaftlichen als auch im mili-
tarischen Bereich nach einer umfassenden Sicherheitsstrategie verlangen
(die der Einddmmung des Kommunismus nicht unéhnlich ist), da der
Westen darauf angewiesen ist, die »Okonomische und militdrische
Macht zu erhalten, die notwendig ist, um die eigenen Interessen im Ver-
hiltnis zu diesen Kulturen zu schiitzen«. Natiirlich ist Huntingtons Be-
trachtung kulturellen Aufeinanderstofens nicht ausschlieBlich auf Kon-
flikte bezogen. Wie er eingesteht, wird der Westen in Zukunft auch »ein
tieferes Verstindnis der religiésen und philosophischen Grundlagen
entwickeln [miissen], die anderen Kulturen zu Grunde liegen, und fiir
die Art und Weise, auf die die Menschen dieser Kulturen ihre Interessen
sehen«. Jedoch scheint »Verstidndnis« auch hier hauptsdchlich einem
strategischen Ziel zu dienen: dem Ziel andere Kulturen wirksamer ein-
zuddmmen oder zu unterwerfen (Huntington: 48f.) — so wie es Tzvetan
Todorov in Bezug auf die europdische »Eroberung Amerikas« darge-
stellt hat (Todorov 1984: 247f.).

Wie im Falle des globalen Befundes, stellt Wallersteins Arbeit auch
hier eine aufschluflireiche Gegeniiberstellung oder Richtigstellung dar.
Ungeachtet seiner Konzentration auf die Makro-Ebene des »Welt-
Systems« oder der Welt-Wirtschaft, haben Wallersteins normative oder
strategische Préferenzen einen deutlich anti-systemischen Ansatz. Gera-
de in ihrer Betrachtung der Konsolidierung der wirtschaftlichen und mi-
litdrischen Hegemonie hebt Geopolitics and Geoculture die Bedeutung
des »kulturellen Widerstands« und weltweiter anti-systemischer Bewe-
gungen hervor — und reproduziert darin auf kultureller Ebene die »Be-
vorzugung der Armen« (wie sie die Befreiungstheologie gefordert hat-
te). Er merkt an, da3 heute eins der erstaunlichsten Merkmale der Welt-
politik die anhaltenden und sich verschidrfenden Widerstandsbewegun-

129

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

gen sind, stindig bereit, die hegemonialen Privilegien zu bekdmpfen (als
Teil der Unterscheidung »Kultur/Kulturen« [civilization/civilizations]).
Dennoch — und hierin liegt der wesentliche Unterschied — beschrinkt
Wallerstein diese Herausforderungen nicht auf die Ebene der Macht-
kampfe, d.h. Kédmpfe um globale Fithrung und Kontrolle. »Der soziale
Wandel war bis zum Abwinken geplant worden«, schreibt er, »von Je-
remy Bentham bis zu den Bolschewiki. Doch die Ergebnisse stimmen
wenig erfreulich«. Der soziale Wandel hat hauptséchlich die »Rationali-
sierung« — sowohl im Sinne von Weber als auch von Freud — vorange-
trieben, und was folgte ist ein »Worst-Case Scenario«: »Stahlhartes Ge-
hiuse und Selbst-Betrug«. An dieser Stelle macht Wallerstein Aussagen
tiber die Zukunft der Weltpolitik, die auf mehreren Ebenen Nancys
nicht- oder anti-herrschaftlichen Blick anklingen lassen.

»Wir sollten [die Systeme] dekonstruieren, ohne dabei dekonstruktive Struktu-
ren aufzubauen, die das Alte nur in einem neuen Gewand erscheinen lassen.
Vielleicht brauchen wir Bewegungen, die mobilisieren und experimentieren,
anstelle von Bewegungen, die sich der Machtstrukturen eines Weltsystems be-
dienen, das sie auflgsen wollen. Vielleicht sollten wir uns der ungewissen Zu-
kunft auf Zehenspitzen ndhern und nur versuchen, die Richtung beizubehal-
ten.«

Auf diesem Weg haben die traditionellen Kulturen die wichtige Aufga-
be, sowohl die globalen als auch die transkulturellen Unterschiede auf-
recht zu erhalten (Wallerstein 1991: 199, 229f.).' Um diese Unterschie-
de aufrecht zu erhalten, tragen kulturelle Bewegungen eine groBere poli-
tische Bedeutung mit sich, da sie die Monopolisierung des »Politi-
schen«, im Sinne eines globalen, gemeinschaftlichen Raumes, verhin-
dern. Diese Monopolisierung ist ohne Frage eines der Hauptanliegen
von Nancy. Angesichts der vorherrschenden &konomischen, militéri-
schen und technologischen Machtkonzentration stehen die Chancen fiir
eine weltweite politische Demokratie auf dem Spiel. Obwohl sie im ge-
wissen MaBe fortschrittlich ist, stellt die einseitige Liberalisierung der
Mirkte an sich noch keinen Ersatz fiir politische Selbstbestimmung dar.
Nancy bemerkt diister: » Demokratie< dient immer 6fter ausschlieBlich
der Sicherung eines Spiels 6konomischer und technischer Krifte, fiir die
die Politik heutzutage kein anderes Ziel hat, als ihre eigene Expansion«.
Und ein Grofiteil der Menschheit »zahlt den Preis dafiir«. Die Vorstel-

16 Nicht-westliche Kulturen oder Zivilisationen, so Wallerstein, stechen »im
Mittelpunkt der wichtigsten anti-systemischen Bewegungen. Thnen fol-
gend konnten wir rascher dekonstruieren als ohne sie. Kénnen wir iiber-
haupt ohne sie dekonstruieren? Wohl kaum« (Wallerstein 1991: 230).

130

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFLEXIONEN UBER NANCY

lung einer »inoperativen Gemeinschaft« soll als Bollwerk dienen, sowohl
gegen einen totalisierenden (von hegemonialen Michten beherrschten)
Globalismus, als auch gegen die Aufgabe der Politik zu Gunsten eines
schonungslosen Eigeninteresses einzelner Handlungstréiger (ob dies nun
Staaten, Unternehmen oder Privatmenschen sind). Nancy schlie8t das
Vorwort seines Buches mit den folgenden bewegenden und beunruhi-
genden Worten:

»Wenn wir uns diesen Fragen nicht stellen, wird uns das Politische bald voll-
standig verlassen, sofern dies nicht ohnehin langst der Fall ist. Es wird uns den
politischen wie technologischen Okonomien iiberlassen, wenn das nicht ohne-
hin schon langst der Fall ist. [...] Das Gemeinsam-Sein wird dennoch niemals
aufhoren Widerstand zu leisten. Allerdings wird dieser Widerstand zu einer
vollig anderen Welt gehéren. Unsere Welt wird, was Politik betrifft, eine Wiis-
te sein, und wir werden vergehen, ohne Grab — das heif3t, ohne Gemeinschaft,
unseres endlichen Daseins beraubt« (Nancy 1991: xxxvii, xli).

Literatur

Ajami, Fouad (1993): »The summoning«. Foreign Affairs 72, S. 2-9.

Arendt, Hannah (1995): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft,
Miinchen: Piper.

Avineri, Shlomo/de-Shalit, Avner (Hg.) (1992): Communitarism and In-
dividualism, New York: Oxford University Press.

Blanchot, Maurice (1983): La communauté inavouable, Paris: Les Edi-
tions de Minuit.

Blanchot, Maurice (2007): Die uneingestehbare Gemeinschaft, iibersetzt
von Gerd Bergfleth, Berlin: Matthes & Seitz.

Bull, Hedley (1979): »Human Rights and World Politics«. In: Moral
Claims in World Affairs, hg. von Ralph Pettmann, New York: St.
Martin’s Press, S. 79-91.

Bull, Hedley/Watson, Adam (Hg.) (1984): The Expansion of Interna-
tional Society, Oxford: Clarendon.

Connolly, William E. (1991): »Global Political Discourse«. In: ders.:
Identify/Difference: Democratic Negotiations of Political Paradox,
Ithaca/NY: Cornell University Press, S. 36-63.

Dallmayr, Fred (1993): The other Heidegger, Ithaca: Cornell University
Press.

Dallmayr, Fred (1997): »An >inoperative« global community? Reflec-
tions on Nancy«. In: Darren Sheppard/Simon Sparks/Colin Thomas

131

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRED DALLMAYR

(Hg.): On Jean-Luc Nancy. The sense of Philosophy, London/New
York: Routledge, S. 174-196.

Dallmayr, Fred (1998): Alternative Visions. Paths in the Global Village,
Lanham [u.a.] Rowman & Littlefield, S. 277-297.

Der Derian, James/Shapiro, Michael J. (Hg.) (1989): International/Inter-
textual Relations: Postmodern Readings of World Politics, Lexing-
ton Ky.: Lexington Books.

Hopkins, Terence K./Wallerstein, Immanuel (Hg.) (1982): World-Sys-
tem Analysis: Theory and Methodology, Beverly Hills: Sage.

Huntington, Samuel P. (1993a): »The Clash of Civilizations?«. Foreign
Affairs 72, S. 22-49.

Huntington, Samuel P. (1993b): »Response: if not civilizations, what?
Foreign Affairs 72, S. 191

Huntington, Samuel P. (1993¢): »Im Kampf der Kulturen«. Die Zeit 33,
S. 3.

Huntington, Samuel P. (2002): Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert, Miinchen/Wien: Goldmann.

Fukuyma, Francis (1992): Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir?
Miinchen: Kindler.

Lefort, Claude (1986): Essais sur le politique (XIXe-XXe siécles), Paris:
Edition du Seuil.

Lefort, Claude (1988): Democracy and Political Theory, iibersetzt von
David Macey, Minneapolis: University of Minnesota Press.

Mahbubani, Kishore (1992): »The West and the Rest«. The National In-
terest 28, S. 3-13.

Mahbubani, Kishore (1993): »The dangers of decadence: what the Rest
can teach the West«. Foreign Affairs 72, S. 10-14.

Nancy, Jean-Luc (1985): La communauté désouevrée, Paris: Christian
Bourgois.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, iibersetzt von
Gisela Febel und Jutta Legeuil, Stuttgart: Edition Patricia Schwarz.
Nancy, Jean-Luc (1991): The Inoperative Community, hg. von Peter

Connor [u.a.], Minneapolis/Oxford: University of Minnesota Press.

Rasmussen, David (Hg.) (1990): Universalism vs. Communitarism, Cam-
bridge Mass.: MIT Press.

Todorov, Tzvetan (1984): The Conquest of America. The Question of
the Other, New York: Harper.

Wallerstein, Immanuel (1991): Geopolitics and Geoculture: Essays on the
Changing World-System, Cambridge: Cambridge University Press.

132

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die politische Ontologie der Gemeinschaft.
Politik und Philosophismus bei

Jean-Luc Nancy’

OLIVER MARCHART

Jean-Luc Nancys Denken der Gemeinschaft z&hlt — neben vielleicht
Blanchots Gemeinschaftstheorie (Blanchot 2007) — zu den meist-
diskutierten gegenwirtigen Ansidtzen einer Gemeinschaftsphilosophie,
die sich sowohl dem politischen post-foundationalism als auch einem
gewissen Linksheideggerianismus zugehorig fiihlt. Ich mochte im Fol-
genden einer dreifachen These nachgehen: Erstens ist Nancys Gemein-
schaftstheorie unabtrennbar von seinem (und Lacoue-Labarthes) Denken
des Politischen und lduft daher auf eine politische Ontologie hinaus, die
von Nancy selbst allerdings nicht vertreten wird, sondern vielmehr sei-
ner Sozialontologie untergeordnet ist. Zweitens erhebt diese Sozialonto-
logie Nancys den Anspruch einer prima philosophia, dem Nancy vor
dem Hintergrund eines Denkens des Politischen aber meiner Ansicht
nach nicht tiberzeugend Geltung verschaffen kann, und der viel eher von
einer politischen Ontologie erhoben werden konnte. Und zwar nicht zu-
letzt deshalb, drittens, weil Nancys Vorschlag der Versuchung des Phi-
losophismus erliegt, also der Reduktion des »ontischen« sozialen oder
kommunitiaren Mit-Seins auf die ontologische Ebene eines Denkens des
Seins schlechthin — und zwar auf Kosten jeglicher politischer Philoso-
phie im engeren Sinn.

1 Bei diesem Text handelt es sich um eine iiberarbeitete deutsche Version
von »Retracing the Political Difference: Jean-Luc Nancy«, Kapitel 3 aus
Marchart 2007.

133

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Die Dekonstruktion des Politischen

Jede Diskussion der Nancyschen Gemeinschaftskonzeption muss mit je-
ner Arbeit an der Neufassung eines Begriffs des Politischen beginnen,
die am von Nancy und Lacoue-Labarthe gegriindeten Centre de re-
cherches philosophiques sur le politique zwischen 1980 und 1984 erar-
beitet wurde. Das Kolloquium zu Jacques Derridas Text »Fins de
I’hommex, das kurz vor der Er6ffnung des Centre 1980 stattfand, kann
dabei als eine Art Priludium zu dieser Arbeit am Politischen gelten. Es
war vor allem Lacoue-Labarthe, der mit seiner Intervention eine De-
konstruktion des Politischen einforderte und zugleich — was damit Hand
in Hand zu gehen habe — eine Neubestimmung der Frage des Politischen.
Dies auf Basis der fiir Lacoue-Labarthe und Nancy essentiellen Frage
»des Bandes, das untrennbar das Politische mit dem Philosophischen
verkniipft« (Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 95). Diese Dekonstruktion
des Politischen (in Hinsicht auf das Philosophische) folgt der Spur des-
sen, was von nun an in Nancys und Lacoue-Labarthes Arbeit als »Riick-
zug des Politischen« (retrait du politique) bezeichnet werden sollte (vgl.
besonders Lacoue-Labarthe/Nancy 1981; 1983, sowie Nancy 2007).
Dies bedeutet, »dass die eigentliche Frage des Politischen sich zuriick-
zieht und einer Art Offentlichkeit der Politik oder des Politischen Platz
macht — einem »alles ist politisch«« (Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 97),
dem wir uns, Lacoue-Labarthe zufolge, nicht nur in totalitdren Staaten,
sondern auch in liberalen Demokratien unterwerfen. An der Moderne dia-
gnostiziert er, Hannah Arendts Totalitarismusdiagnose folgend, die be-
dingungslose Herrschaft des Politischen. Das totalitire Faktum — das
sowohl den Einparteienstaat als auch die »psychologische Diktatur«
(worunter er das Regime westlich liberaler Demokratien versteht) um-
fasst — begleitet historisch das Ende der Philosophie oder die Vollendung
des Philosophischen. Die bedingungslose Herrschaft des Politischen
représentiert in all ihren Formen daher die Vollendung eines philosophi-
schen Programms — sei es nun realisiert oder nicht. Mit anderen Worten,
das philosophische Begehren par excellence besteht immer in dem Ver-
such, das philosophische Programm praktisch (i.e. politisch) zu realisie-
ren. Das totalitdre Faktum, in dem alles politisch wird, ist nichts anderes
als eine solche Realisierung.

Um nun das Politische als Frage neu zu etablieren, miisse man diese
politische Offensichtlichkeit des »alles-ist-politisch« reaktivieren, die
einer wirklichen Neubestimmung des Politischen im Wege stehe. Wol-
len wir das Politische dekonstruieren, miissen wir uns sowohl vom Phi-
losophischen als auch vom philosophischen Begehren nach praktischer
Realisierung distanzieren. Unter »Riickzug des Politischen« versteht La-

134

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

coue-Labarthe im wesentlichen eine »Geste der Dissoziation« vom Phi-
losophischen. Doch darf solche Dissoziation keinen sicheren Hafen su-
chen, da es kein Riickzugsgebiet (eine weitere Bedeutungsschattierung
von retrait) auBerhalb oder jenseits des Philosophischen gibt. Aus die-
sem Grund kann der Riickzug nicht so verstanden werden, als hief3e es,
»sich vom Politischen abzuwenden und zu etwas anderem iiberzugehen«
(Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 96). Man habe sich mit dem Riickzug im
Medium der Philosophie auseinanderzusetzen via Dekonstruktion des
Politischen. Dies ist natlirlich eine Aufgabe von immensem AusmaB,
die, da das Politische und das Philosophische wesentlich miteinander
verschrinkt sind, nach Lacoue-Labarthe das Gesamte der Philosophie
umfasst.

Was hier, am Kolloquium zu Derridas »Fins de I’homme« prisen-
tiert wurde, enthielt wie in einer Nussschale viele der zentralen Themen,
die Nancys und Lacoue-Labarthes spétere Texte bestimmen sollten: die
notwendige Verschrankung des Philosophischen mit dem Politischen,
die Dringlichkeit einer Dekonstruktion des Politischen, sowie dessen
Befragung auf Basis des historischen Faktums seiner Omniprésenz. Die-
se Themen wurden nur kurz nach dem Kolloquium, im November 1980,
wieder aufgenommen, als das Centre an der Ecole Normale Supérieure
in Paris er6ffnete. In ihrem Inaugurationsstatement formulierten Nancy
und Lacoue-Labarthe die zentrale Frage, die von dieser Institution in den
kommenden Jahren beantwortet werden sollte: »Wie lédsst sich (wenn
man das tiberhaupt kann) heute befragen, was provisorisch als Wesen
des Politischen bezeichnet werden muss« (Lacoue-Labarthe/Nancy
1997: 105)?

Der »Riickzug« des Politischen

Unter »Wesen« diirfen wir selbstverstiandlich keine ewige oder unwan-
delbare platonische Idee des Politischen verstehen. Was die Autoren
»Wesen« nennen, enthiillt sich nur als etwas, das abwesend bleibt oder,
Heideggerisch gesprochen, abwest/anwest in der Bewegung seines Sich-
Zuriickziehens. Es empfiehlt sich daher, von einer kurzen Uberlegung zu
Nancys und Lacoue-Labarthes Umkreisen des Begriffs refrait auszuge-
hen. Unter diesem Begriff ist keinesfalls eine hegelianische Bewegung
dialektischer Authebung zu verstehen (das Politische ist weit davon ent-
fernt, in so etwas wie dem Hegelschen Staat aufgehoben zu werden).
Genauso wenig sollte man in ihm eine marxistische Reduktion des Poli-
tischen auf eine bloBe Angelegenheit des Uberbaus verstehen. Stattdes-
sen wird der Begriff in zumindest zweierlei Bedeutungen verwendet: Er-

135

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

stens im Sinne der blendenden Offensichtlichkeit des »alles ist poli-
tisch«; das Politische zieht sich vor unseren Augen zuriick, und wir sind
vom Umstand geblendet, dass wir es nicht nicht sehen kénnen — worin
genau sein »Riickzug« besteht. Und im zweiten Sinne konstituiert der
Riickzug ein »Wiederverfolgen der Spur des Politischen durch dessen
Wiedermarkierung, indem die Frage auf neue Weise aufgebracht wird«
(Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 112). Das Politische verschwindet nicht
spurlos, vielmehr folgt es seiner eigenen Spur in Form einer Frage, die
sich aufs Neue aufdringt. Die Behauptung der Autoren lduft daher auf
etwas anderes hinaus als auf die simplistische Scheinerkenntnis des »Wo
alles politisch ist, ist nichts mehr politisch«. Diese Gleichung geht nicht
ohne Rest auf, denn es wird immer ein wenig mehr geben als »nichts
mehr«, ndmlich die Spur von Abwesenheit oder von Riickzug. Der
Riickzug in diesem zweiten Sinn wiirde also den Konturen der verlore-
nen Spezifik des Politischen nachspiiren und nach Gelegenheiten fiir ei-
ne Neuerfindung seiner tatsdchlichen Bedingungen suchen. So begegnen
wir einer doppelten Bewegung, deren konzeptuelle Aspekte mit dem
Namen Heidegger verbunden sind.

Denn vergessen wir nicht, dass Heideggers Begriff Entzug, der of-
fenbar Pate fiir Nancys und Lacoue-Labarthes Begriff des retrait ge-
standen hat, mit seinem Begriff von Seinsverlassenheit korrespondiert.
Aus Heideggers Sicht zieht sich, um es etwas iiber-schematisch darzu-
stellen, Sein zuriick aufgrund unserer allzu intensiven Konzentration auf
den Bereich des Seienden, was zur Vergessenheit in Bezug auf Sein
fiihrt. Doch letzteres kann nur der Vergessenheit anheim fallen, weil es
sich bereits zuriickgezogen hat: Durch unsere Konzentration auf das
Seiende vergessen wir nicht nur Sein, sondern auch die epochale Tatsa-
che, dass das Sein bereits, wenn man so will, auf dem Riickzug ist. So-
mit darf Seinsvergessenheit nicht nur verstanden werden als Vergessen-
heit in Bezug auf das Sein, sondern, was wesentlich schwerer wiegt,
muss verstanden werden als Vergessenheit in Bezug auf Seinsverlassen-
heit, auf den Riickzug des Seins (so dass die Seinsvergessenheit des
Menschen die ontologische und historische Bedingung der Seinsverlas-
senheit voraussetzt) (Heidegger 1994: 114). Doch ist wichtig zu verste-
hen, dass wir nach Heidegger, selbst wo er von einer destinalen Struktur
von Geschick spricht, in keiner Weise einem unentrinnbaren Schicksal
ausgeliefert sind: Weder miissen wir uns dem Riickzug des Seins blind
anschlieBen, noch macht es Sinn, dass wir uns ihm blind verweigern oder
dagegen rebellieren. Vielmehr ist es entscheidend, dariiber nachzuden-
ken, was sich durch sein Entbergen gerade verbirgt, denn, so Heidegger,
»das Seyn verbirgt sich in der Offenbarkeit des Seienden« (Heidegger
1994: 111).

136

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

Nancys und Lacoue-Labarthes Projekt besteht in groBem Ausmal in
einer kritischen politischen Reformulierung dieser Heideggerschen
Themen. Das gilt im Besonderen fiir Heideggers Ideen von Seinsverlas-
senheit und Seinsvergessenheit, so dass sich die Differenz zwischen Po-
litik und dem Politischen mit der ontologischen Differenz begriindet as-
soziieren ldsst — auch wenn Nancy und Lacoue-Labarthe dies nicht aus-
driicklich tun. In diesem Zusammenhang muss vor allem angemerkt
werden, dass Seinsvergessenheit fiir Heidegger in letzter Instanz nicht so
sehr von der Vergessenheit in Bezug auf das Sein handelt als von Ver-
gessenheit in Bezug auf die ontologische Differenz — die Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem — als Differenz. Der Spur des Politischen als
Frage nachzugehen, wie Lacoue-Labarthe und Nancy es tun, scheint
umso mehr geboten, als das Zeitalter der Seinsvergessenheit, Heidegger
zufolge (Heidegger 1994: 108f.), zugleich charakterisiert ist durch die
Abwesenheit alles Frag-wiirdigen. In diesem Zeitalter ist nichts frag-
wiirdig in einem radikalen Sinn, es gibt nur noch »Probleme, die gelost
und »Schwierigkeiten«, die durch die kalkulative Vernunft tiberwunden
werden miissen. In dieser Hinsicht bemiihen sich Nancy und Lacoue-
Labarthe, Heideggers Anspruch gerecht zu werden, die Seinsverlassen-
heit — hier verstanden als »Politikverlassenheit« — miisse in ihrer selbst-
verbergenden Geschichte wiederbedacht werden.

Bevor wir einige der quasi-transzendentalen Aspekte des Riickzugs
des Politischen, wie sie von Nancy und Lacoue-Labarthe ausgehoben
wurden, genauer untersuchen (wir denken vor allem an solche Begriffe
wie Grund, Endlichkeit, Relation, Gemeinschaft, Mit-Sein usw.), sollten
wir noch fiir einen Augenblick die epochalen Koordinaten der oben an-
gesprochenen »sich selbst-verbergenden Geschichte« bedenken, in der
sich der Riickzug des Politischen entfaltet und die von Nancy und La-
coue-Labarthe befragt wurde. Deren These, wir lebten in einem Zeital-
ter, in dem »alles politisch« geworden sei, ist mehr als ein ideologischer
Gemeinplatz, wie man ihn allerorten horen kann. Das Politische werde
ja gerade unter Bedingungen seiner Offensichtlichkeit, so argumentieren
sie, unoffensichtlich oder unscheinbar — eine Unscheinbarkeit, die »in
direkter Relation zu seiner Allméchtigkeit steht« (Lacoue-Labarthe/Nan-
cy 1997: 126). Nancy und Lacoue-Labarthe nehmen das Offensichtliche
ernst, denn fiir sie beschreibt es die eigentliche Kondition einer Zeit, »in
der das Politische sich bis hin zu jenem Punkt vollendet hat, an dem es
jeden anderen Referenzbereich ausschlieBt«. Somit gleicht das Politi-
sche dem, was sie — mit Rekurs auf Hannah Arendt — als das fotalitdre
Phdnomen, als den »uniiberschreitbaren Horizont unserer Zeit« (Lacoue-
Labarthe/Nancy 1997: 111, 126) bezeichnen. Bevor wir weitergehen,

137

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

miissen wir fragen, worin genau Nancys und Lacoue-Labarthes Verstin-
dnis von Totalitarismus besteht.

In einem weiten Sinn bezeichnet Totalitarismus die Verschmelzung
des Politischen mit unterschiedlichen autoritiren Diskursen, worunter
sie sozio-Okonomische, technologische, kulturelle oder psychologische
Diskurse zéhlen. Zugleich mutiert das Politische selbst — aufgrund der
Abwesenheit oder >Spektakelisierung« des offentlichen Raums — zu
»technologischen« Formen des Management oder der Organisation; ein
Prozess, der genuine politische Stimmen zum Schweigen bringt. Libera-
le Demokratien, und hierin unterscheidet sich Nancys und Lacoue-
Labarthes Verstidndnis von Totalitarismus von den so genannten Totali-
tarismustheorien, werden nicht vom Kreis jener Regierungsformen aus-
genommen, die diese Mutation vorantreiben (was ohnehin eine wenig
iiberzeugende Ausnahme darstellen wiirde, bedenkt man ihr Argument
beziiglich der all-umfassenden epochalen Natur der »ungeteilten Herr-
schaft des Politischen«) (Lacoue-Labarthe 1997: 126). Der »neue Totali-
tarismus« kann, in einem ersten Schritt, an drei grundsitzlichen Merk-
malen erkannt werden: Zum ersten am Sieg des animal laborans, zum
zweiten an der »Riuckgewinnung des »6ffentlichen Raums< durch das
Soziale« (Lacoue-Labarthe: 129), was impliziert, dass das soziale Leben
nicht langer durch o6ffentliche oder politische Zielsetzungen bestimmt
ist; und zum dritten durch den Verlust an Autoritit und Freiheit gegen-
iber der Transzendenz eines Grundes. Der letzte Punkt markiert eine
Differenz zwischen dem »neuen« und dem »klassischen Totalitaris-
mus«: Inkorporierte letzterer jede Form von Transzendenz (Nancy und
Lacoue-Labarthe geben das Beispiel der Vernunft der Geschichte im
Fall des Stalinismus und der Politik als plastischer Kunst im Fall des
Nazismus), 16st ersterer jede Transzendenz in alle Lebensbereich auf,
was zugleich jede Alteritdt auflost. Zuriick bleibt ein Zustand der Imma-
nenz, ein Regime (im weitesten Sinne des Wortes), das von Nancy spé-
ter Immanentismus genannt wird.

Die politische Differenz:
la politique und le politique

Nancys und Lacoue-Labarthes Abgrenzung ihres Begriffs des Politi-
schen, le politique, von jenem der Politik, la politique, die auf spitere
Debatten beziiglich dieser politischen Differenz grolen Einfluss ausiiben
wird, muss vor dem Hintergrund ihrer Kritik des foundationalism so-
wohl in seinen »philosophischen« (im disziplindren Sinn des Begriffs,
einschlieBlich der Disziplin politischer Theorie) als auch szientistischen

138

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

Varianten verstanden werden. Wenn sie zu Wachsamkeit in Bezug auf
die szientistische Reduktion von Phdnomenen auf positiv gegebene em-
pirische Fakten aufrufen, so aufgrund der Reduktion des Politischen und
dessen Riickzug auf Politik als distinkte Subdoméne des Sozialen — eine
Reduktion, in der wir nichts anderes als eine metaphysisch-techno-
logische Variation auf die Reduktion des Phidnomens oder Spiels des
Seyn auf die Ebene des Seienden sehen diirfen: » Wachsamkeit ist si-
cherlich vonnéten, heute mehr denn je, was jene Diskurse betrifft, die
Unabhéngigkeit vom Philosophischen heucheln und entsprechend be-
haupten, das Politische wie eine distinkte und autonome Doméne zu be-
handeln« (Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 109).

Insofern sie darauf bestehen, sich dem Politischen nur in Form sei-
nes Riickzugs anzundhern, miissen Nancy und Lacoue-Labarthe darauf
bedacht sein, es vom positiv gegebenen Raum der Politik zu differenzie-
ren. Indem sie den Begriff des Politischen verwenden, zielen sie explizit
darauf ab, von etwas anderem als von Politik zu sprechen. Beispiele fiir
letztere wiren die Politiken »der Chinesischen Kaiser, der Benin-
Konige, Ludwig des Vierzehnten oder der deutschen Sozialdemokratie«
(Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 110, 125). In all diesen Fallen beschreibt
Politik eine gewisse Domine oder gewisse Handlungsformen, die be-
stimmten sozialen Akteuren zugeschrieben werden. Man kann sogar ei-
nen Schritt weiter gehen und annehmen, Politik sei eine Form technolo-
gischen Handelns und Denkens, die heute hauptséchlich in institutionali-
siertem Sozialmanagement besteht, sowie in dem, was Foucault gouverne-
mentale Technologien oder Polizei nennen wiirde (Nancy 1992: 389),
wihrend das Politische keinesfalls auf etwas reduziert werden konne,
das nur die Aufgabe »von Ordnung und Administration« habe (Nancy
1991: xxxvi). Politik gehort dem Bereich der Kalkulation an, in dem
sich alle auftretenden Probleme und Schwierigkeiten durch administrati-
ve MafBnahmen »losen« lassen, wéhrend alles Fragenswerte, d.h. Frag-
wiirdigkeit als solche, verschwindet.

Diese frithe Fassung des Riickzugs des Politischen in Begriffen der
politischen Differenz durch Nancy und Lacoue-Labarthe wird schlie3-
lich von Jean-Luc Nancy in seinen spéteren Arbeiten zur Frage der Ge-
meinschaft, des Gemeinsam-Seins oder Mit-Seins, der Singularitdt und
der Freiheit ausgebaut. Diesen wollen wir uns nun zuwenden.

139

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Gemeinschaft und politische Differenz

Wenn wir zusammenfassen, was wir bislang zur ontologischen Diffe-
renz und zum Riickzug des Politischen gesagt haben, und dies in Bezie-
hung zu Nancys Denken der Gemeinschaft setzen, dann kénnen wir zu
einer dhnlichen Schlussfolgerung beziiglich des Verhiltnisses zwischen
dem Ontischen und dem Ontologischen kommen wie Christopher
Fynsk: Es dient Nancy als K/uft und Briicke zugleich, nicht nur zwi-
schen der Politik und dem Politischen, sondern auch als Kluft und Brii-
cke »zwischen seinem Denken der Gemeinschaft und jeder existierenden
politischen Philosophie bzw. jedem politischen Programm« (Nancy
1991: x). Aus diesem Grund unterscheidet sich Nancy beispielsweise in
gewissem Ausmal} vom traditionellen Denken der Linken, demzufolge
man zuallererst ein detailliertes politisches Programm auszuarbeiten ha-
be. Im Gegensatz dazu besteht Nancys Zugang zur Frage der Gemein-
schaft, wie Fynsk betont, darin, »den Begriff von »Gemeinschaft« auf ei-
ne Weise auszuarbeiten, die sich auf Heideggers Differenz zwischen
dem Ontischen und dem Ontologischen bezieht — und uns dazu zu zwin-
gen, auf Basis dieser Differenz zu denken« (Fynsk 1991: x). Mit anderen
Worten, Nancys Befragung des Begriffs des Politischen (in Differenz zu
Politik) entwickelte sich zu einer post-fundationalistischen Theorie von
Gemeinschaft, die besonders in Die undarstellbare Gemeinschaft (1988),
in La Comparution (1992) und in Singuldr Plural Sein (2004) ausgear-
beitet wird.

Bei all dem ist es wichtig, in Erinnerung zu behalten, dass Nancys
Theorie (oder Befragung) von Gemeinschaft intrinsisch eine Theorie (oder
Befragung) des Politischen bleibt. Aus diesem Grund lesen wir bereits im
Vorwort zur Undarstellbaren Gemeinschaft eine Definition des Verhalt-
nisses zwischen dem Politischen und der Gemeinschaft: »das Politische
ist der Ort, an dem Gemeinschaft als solche ins Spiel gebracht wird«
(Nancy 1991: xxxvii). Bereits auf den ersten Seiten der Undarstellbaren
Gemeinschaft wird deutlich, dass Gemeinschaft (als Gemeinsam-Sein)
auf der Differenz zwischen Politik und dem Politischen gegriindet ist.
Ohne diese Differenz einzufiihren, konnte Nancy seinen radikalen Ge-
meinschaftsbegriff nicht entwickeln.

Untersuchen wir die unterschiedlichen Aspekte von Gemeinschaft
etwas genauer, indem wir die via negativa einschlagen und zuallererst
betrachten, was Gemeinschaft im radikalen Verstindnis nicht ist. Um zu
dieser »Riickseite« von Gemeinschaft zu gelangen, miissen wir uns eine
Welt vorstellen, deren Ordnungsfunktionen auf Politik reduziert wiren
(also ohne alle Spuren des Politischen). In Nancys Theorie wiirde das
auf eine Gesellschaft ohne Gemeinschaft hinauslaufen. Deshalb ist Ge-

140

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

sellschaft die erste der Antithesen zu Gemeinschaft, gesetzt, sie wird
verstanden als: »die >Sozietdt, der trennende Zusammenschluf3 von
Kriften, Bediirfnissen und Zeichen« (Nancy 1988: 30). Dennoch warnt
Nancy sofort vor jeglicher Art des Sozialromantizismus a la Ténnies.
Nancys Philosophie hat nichts mit Modernisierungstheorien zu tun und
postuliert kein verlorenes Paradies eines gemeinschaftlichen Zusam-
menseins, das wiederzuentdecken wére (dies wiirde nur auf einen weite-
ren Versuch hinauslaufen, eine vorgebliche Essenz von Gemeinschaft zu
realisieren). Die Gemeinschaft, nach der er Ausschau hilt, kann nicht in
einer Realitit, die dem Erscheinen der Gesellschaft vorausginge, gefun-
den werden. So liegt wenig Sinn darin, einer Gemeinschaft sentimental
nachzuweinen, die nie existiert hat. Statt historisch von Gesellschaft ab-
gelost worden zu sein, so konnte man sagen, erscheint Gemeinschaft an-
dauernd im Schwinden von Gesellschaft, und zwar als Ereignis (Nancy
1988: 30). Wiederum begegnen wir dem bereits bekannten Topos der
Kolonisierung des Politischen (in Form von Gemeinschaft) durch das
Soziale (in Form von Gesellschaft) — nur dass fiir Nancy Gesellschaft
selbst einem Ende entgegenstrebt, da sie, wie Politik, inzwischen iiberall
ist. Ein »Ende« oder »Enden« (sei es das Ende der Philosophie oder das
Verschwinden des Politischen oder die SchlieBung von Gesellschaft) ist
fir Nancy oder Lacoue-Labarthe niemals ein dead-end, es ist immer zu-
gleich Offnung und Neubeginn.

Nun wird die moderne Regierungsform, die der Herrschaft der Ge-
sellschaft entspricht, von Nancy »Immanentismus« genannt, worunter
wir das moderne Regime des Totalitarismus in einem durchaus weiten
Sinn verstehen konnen. Es gibt zwei symmetrische Figuren des Imma-
nentismus: zum einen die so genannten klassischen Formen des Totalita-
rismus, zum anderen die liberalistische Ideologie unverbundener Indivi-
duen. Unter Immanentismus versteht Nancy folglich den allgemeinen
Horizont unserer Zeit, der nicht zuletzt die Demokratien umschlie3t. Er
ist innerhalb dessen zu lokalisieren, was man als fundationalistischen
Horizont bezeichnen kann. Was den klassischen Totalitarismus betrifft,
so zitiert Nancy das Beispiel des »real existierenden Kommunismus«,
dessen Hauptziel darin bestand, eine vorgebliche Essenz der Gemein-
schaft zu produzieren und ins Werk zu setzen: »Folglich reprédsentieren
das 6konomische Band, die technologische Verfahrensweise und die po-
litische Verschmelzung (zu einem Kdrper oder unter einer personlichen
Herrschaft) an sich schon notwendig dieses Wesen oder vielmehr bieten
sie es dar, exponieren und realisieren es«. Was den demokratischen Li-
beralismus betrifft, so argumentiert Nancy pointiert: »Im tibrigen ma-
chen einzelne Atome noch keine Welt. Es bedarf eines clinamen« (Nan-
cy 1988: 14, 16). Das heif}t, es muss ein Prinzip der Relation existieren

141

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

zwischen diesen Atomen, iiber welches der liberalistische Individualis-
mus keine Auskunft zu geben vermag. Was alle Versionen des Imma-
nentismus miteinander verbindet, ist das fundationalistische Prinzip der
Immanenz, d.h., die Verleugnung jeder Transzendenz im Sinne eines
konstitutiven Auflen. Stattdessen behauptet der Immanentismus eine in-
terne Inkarnation der Transzendenz als Prinzip jener gemeinschaftlichen
Verschmelzung, die bei Nancy auch als Kommunion bezeichnet wird.
Somit ldsst sich ein doppeltes Charakteristikum des Immanentismus
ausmachen: »Werk« und Kommunion. Wenn Nancy beispielsweise vom
Totalitarismus als einem Regime spricht, das den Riickzug der Gemein-
schaft ignoriert, womit »das politische Management auf Macht (und auf
das Management von Macht und auf die Macht des Management)«
(Nancy 1991: xxxix) reduziert wird, dann korrespondiert dem eine Ge-
meinschaftsform, die auf technologisch-metaphysischen Begriffen von
»Operation« oder »Werk« (im Gegensatz zur Nancyschen Idee einer
entwerkten, inoperativen Gemeinschaft) basiert. Gemeinschaft muss
heute — in der Epoche von Gesellschaft — organisiert und also produziert
werden. Sie ist Gegenstand von technologischer Planung und Manage-
ment, nicht von Politik im eigentlichen Sinn. Deshalb darf das Resultat
dieser Operation auch nicht mit Gemeinschaft im eigentlichen Sinn ver-
wechselt werden. Beim jenem zweiten Charakteristikum, das Nancy
Kommunion nennt, handelt es sich schlielich um die zu einer Figur des
Einen — wie dem des sozialen Korpers, des Vaterlands oder des Fiihrers
— verschmolzene Gemeinschaft. Das Fine figuriert als génzlich imma-
nente Repréisentation von Transzendenz. Diese beiden Charakteristika
von Gemeinschaft in ihrem defizitdren Modus — »Werk« und Kommu-
nion — sind keineswegs voneinander zu trennen, denn Verschmelzung
kommt nicht so natiirlich oder organisch zustande, wie es die Organizitit
ihres Endprodukts womdglich nahelegen konnte; vielmehr wird sie
durch organisatorische und damit sozio-technologische Mittel herge-
stellt. Alle unsere politischen Programme, so Nancy, basierten auf die-
sem Begriff des »Werks«: »entweder als Produkt der Gemeinschaft der
Arbeit oder der Gemeinschaft selbst als Werk« (Nancy 1991: xxxix).
Was haben wir uns aber dann unter einer entwerkten Gemeinschaft
vorzustellen — einer Gemeinschaft, die nicht als ein organisches Oeuvre
konstituiert wére? Nancy behauptet, es sei schwierig, Gemeinschaft in
diesem radikalen Sinn irgendeinen positiven Inhalt zuschreiben zu wol-
len: sie ist nichts anderes als der Widerstand gegen Immanenz, und in ih-
rem Widerstand gegen die Logik der Immanenz und gemeinschaftlichen
Fusion ist sie Transzendenz. Was man aus einer lacanianischen Perspek-
tive als Extimitdt bezeichnen wiirde, darunter versteht Nancy einen
Seinszustand, »der in Exterioritit >gesetzt< wird, gemil einer Anexterio-

142

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

ritdt, die mit einem Auflen in der eigentlichen Intimitdt eines Innen zu
tun hat« (Nancy 1991: xxxvii). Gemeinschaft basiert auf der Erfahrung
von Endlichkeit, welche andererseits von den verschiedenen Formen des
Immanentismus ignoriert wird. Es sollte nun verstindlich geworden
sein, warum wir unsere Exposition der Nancyschen Gemeinschaftskon-
zeption mit den Begriffen des Immanentismus und des Werks begonnen
haben, also iiber die »Antithesen« von Gemeinschaft. Es stellt sich her-
aus, dass Nancy selbst sich Gemeinschaft iiber eine Prozedur der »Nega-
tion« nédhert. Doch darf man dahinter keine Dialektik vermuten. Nancys
Denken zielt nicht allein auf das, was sich im und vom fundationalisti-
schen Horizont zuriickzieht, sondern auf den Riickzug selbst. Dieses
Sich-zuriickziehen besitzt weder einen definitiven Ort noch einen positi-
ven Inhalt und kann deshalb nur in seinen Spuren verfolgt werden durch
die Befragung seiner eigentlichen Bewegung.

Solch eine »inoperative« Gemeinschaft kann nur einen seltsamen
Nicht-Ort einnehmen, der mit der Tatsache zu tun hat, dass Existenz,
wie Nancy (2004) nicht zu betonen miide wird, im wesentlichen Ko-
Existenz ist. Sein ist wesenhaft Gemeinsam-sein. Und Gemeinschaft
kommt nicht zustande iiber die Immanentisierung des Kommunen (als
gemeinschaftliche Fusion), vielmehr entsteht sie in dem Zwischen des
Mit-Seins, das von der Unmdglichkeit vollstindiger Immanenz und
»dem unendlichen Mangel unendlicher Identitdt« (Nancy 1991: xxxviii)
herriihrt, der als Endlichkeit definiert ist.> Endlichkeit steht in einer Rei-
he von Kategorien, mit deren Hilfe Nancy die Spur von Gemeinschaft
nachzuziehen versucht: Endlichkeit, Teilung (partage), Mit-Erscheinen
(comparution) und Singularitit. All diese Kategorien treten etwa in der
folgenden Beschreibung des Wesens endlichen Seins auf: »Die Endlich-
keit schreibt das Wesen des Seins, sofern es Endlich-Sein ist, a priori als
Mit-Teilung der Singularititen ein« (Nancy 1988: 63). Was miissen wir
unter Teilung (partage) von Singularititen verstehen? Offensichtlich
nihern wir uns damit der Natur des clinamen, der sozialen Relation und
der Grundelemente von Gemeinschaft (die keine Individuen sind).

Nancy allerdings warnt uns davor, ein solches Verhaltnis mit der tra-
ditionellen Idee des sozialen Bandes zu verwechseln. Teilung oder Mit-
Erscheinen ereignet sich gerade im gemeinschaftlichen Zwischen von
Singularititen, ohne dass irgendeine Form von Kommunion hergestellt

2 Umgekehrt ist es unmdglich, das Schicksal der Gemeinschaft vom Schick-
sal des Politischen abzulosen. Ein Denken der Gemeinschaft als Wesen
oder Immanenz fiithrt notwendigerweise zu einer SchlieBung des Politi-
schen, da es der Gemeinschaft ein gemeinsames Sein zuspricht, wéhrend
Gemeinschaft doch im Gemeinsam-sein besteht und daher der Reabsorpti-
on in eine gemeinsame Substanz widersteht.

143

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

wiirde. Es handelt sich um eine andere Weise, iiber die Bewegung des
Riickzugs von Gemeinschaft zu sprechen — und weniger tiber deren We-
sen im essentialistischen Sinn. Vielmehr geht es um eine Beschreibung
der spezifischen Phanomenalitit des endlichen (und damit gemeinschaft-
lichen) Seins. Um diesem nur schwer illustrierbaren Sachverhalt ndher
zu kommen, greift Nancy auf die Wendung zurtick, »daf3 die Endlichkeit
zusammen-erscheint und nur zusammen-erscheinen kann: darunter soll
man verstehen, dal3 sich das endliche Sein immer gemeinsam, also (zu)
mehreren darstellt, und daB sich zugleich die Endlichkeit stets im Ge-
meinsam-Sein und als dieses Sein selbst darstellt« (Nancy 1988: 64).
Diese endliche Relation in Form des Mit-Erscheinens kommt dem ab-
wesenden Grund néher als die des sozialen Bandes, das Nancy denkt als
durch Machtverhéltnisse etabliert, weshalb er es zum Bereich des Onti-
schen z#hlt, wihrend das Erscheinen des Zwischen von Gemeinschaft
einem génzlich anderen Register angehort:

»Sie besteht im Erscheinen des Zwischen als solchem: du und ich (das Zwi-
schen-uns); in dieser Formulierung hat das und nicht die Funktion des Neben-
einandersetzens, sondern die des Aussetzens. Im Zusammen-Erscheinen wird
folgendes exponiert — und dies sollte man in allen denkbaren Kombinationen
zu lesen wissen: >du (b(ist) / und) (ganz anders als) ich¢; oder einfacher gesagt:
du Mit-Teilung ich« (Nancy 1988: 65).

Singularititen haben, mit anderen Worten, nichts gemeinsam, sie haben
»kein gemeinsames Sein, sondern sie erscheinen zusammen [com-
paraissent] jedes mal gemeinsam angesichts des Riickzugs des gemein-
samen Seins« (Nancy 1993: 68). Nur im Sich-zuriickziehen von Ge-
meinschaft (oder Immanenz oder »Werk«) erscheint Gemeinschaft. Wie
miissen wir uns also die Natur dieser Singularititen im Nancyschen Sin-
ne vorstellen? Vor allem ist endliches Sein als ein singulédres Sein vorzu-
stellen, das nicht mit dem Individuum in eins féllt. Der Begriff des Sin-
guldren wird von Nancy in einer kritischen Bewegung gegen den Imma-
nentismus des Individuums ins Spiel gebracht. Der Unterschied besteht
in der Tatsache, dass das Individuum nach dem Modell des sich selbst
genligenden modernen Subjekts gestaltet ist, welches in seiner monadi-
schen Existenz auf keine anderen Individuen angewiesen ist: es verhdilt
sich nicht, es erscheint nicht zusammen und es feilt nicht. Singularititen
hingegen sind dem Zwischen in ihrem Verhéltnis der Teilung exponiert.
Sie werden konstituiert durch »die Mit-Teilung, die sie zu anderen
macht, verteilt und im Raum verstreut. Sie werden so fiireinander je-
weils andere und sind andere, unendlich andere fiir das Subjekt ihrer
Verschmelzung, das in der Mit-Teilung, in der Ekstase der Mit-Teilung,

144

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

verschwindet, und >mitteilt¢, da3 es nicht »vereint<«. Doch werden die
Orte, von denen aus singuldr Seiende miteinander «kommunizieren«
nicht langer als Orte der Fusion definiert, sondern vielmehr als Orte der
Dislokation: »So wire das Kommunizieren der Mit-Teilung diese dislo-
catio selbst« (Nancy 1988: 57).

Der Moment des Politischen:
Ereignis und Freiheit

Singularititen sind disloziert. Wenn sie keinen spezifischen sozialen oder
gemeinschaftlichen Ort bewohnen, da sie nur durch den Akt des Teilens
entstehen, wenn sie sich nicht auf das Ganze der Gemeinschaft beziehen
(auf die Gemeinschaft als Eine), sondern vielmehr auf den eigentlichen
Riickzug der Gemeinschaft als eines Ganzen, dann wird man gezwungen
sein, die Fragen der Relation aus dem Blickwinkel der Teilung, die der
Verbindung aus dem Blickwinkel der Trennung und die der Gemein-
schaft aus dem Blickwinkel ihres Riickzugs, wie auch die der Kommu-
nion aus dem Blickwinkel ihrer Stérung anzugehen (»was uns trennt, ist
uns gemeinsam gegeben: der Riickzug des Seins«, Nancy 1993: 69). Ein
wichtiger Aspekt des von Nancy und Lacoue-Labarthe sogenannten
»Riickzugs« verkapselt sich daher im Phanomen einer disruptiven Uber-
raschung, die ihrerseits die Natur des Riickzugs als Moment und Ereig-
nis konstituiert. Und man muss hinzufiigen, dass dies, so sehr es fiir die
Frage der Gemeinschaft gilt, auch fiir das Politische gilt, da »die Frage
einer Disjunktion oder einer Disruption dem Politischen wesentlicher ist
als das Politische selbst«. Das heilit, die Frage des Riickzugs selbst (als
Frage der Relation — so konnte es sein »dass der Riickzug die — theoreti-
sche und praktische — Geste der Relation selbst ist«) ein Denken der
Dissoziation impliziert (Lacoue-Labarthe/Nancy 1997: 119, 140). Nancy
und Lacoue-Labarthe behaupten sogar, die meisten Beitrdge zu der Rei-
he an Veranstaltungen, die am Centre organisiert wurden, seien durch
ein Denken von Relation im Sinne eines konstitutiven Bruchs oder einer
Unterbrechung gekennzeichnet.

Nancy hat die dis-soziierende Ereignishaftigkeit von Gemeinschaft,
bzw. des Politischen in einer Reihe weiterer Schriften ausgearbeitet. Wie
fiir die meisten poststrukturalistischen und post-Heideggerianischen Er-
eigniskonzeptionen ist das Ereignis: »nicht was geschieht (der Inhalt oder
das nicht-phdnomenale Substrat), sondern die Tatsache, daf3 es ge-
schieht.« In dieser Tatsache sei das Wesentliche und also die Ereignis-
haftigkeit des Ereignisses zu finden (Nancy 1998: 92f). Es ist die
SchlieBung der Metaphysik, d.h. die Dislozierung des fundationalisti-

145

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

schen Horizonts, die es Nancy erméglicht, ein Denken des Ereignisses
an sich zu beginnen — welches darin wiederum selbst ein Ereignis der
Offnung darstellt. Wenn das Ereignis kein Objekt der Machination und
Kalkulation ist, dann kann es nur aus dem Uberraschenden hervorgehen,
»oder es ist kein Ereignis«. Und genau aus diesem strukturellen oder on-
tologischen Grund der notwendigen Unvorhersehbarkeit geht das Ereig-
nis Hand in Hand mit Dissonanz, Konflikt und Uneinigkeit: »Es gibt
Zwietracht zwischen Sein und Seiendem [étant]: Sein steht in Konflikt
mit der gegenwértigen, gegebenen und registrierten Seindheit des Seins
[étant]: Sein steht in Konflikt mit der substantiellen, griindenden We-
senhaftigkeit des Seins« (Lacoue-Labarthe/Nancy: 97, 101).

Ein weiteres Mal begegnen wir der ontologischen Differenz. Das Er-
eignis wird von Nancy, in Nachfolge Heideggers, als Konflikt, Streit
oder Austrag zwischen Sein und der Seindheit des Seienden, zwischen
dem Ontologischen und dem Ontischen beschrieben.’ Das Ereignis der
Differenz wirkt, anders gesagt, disruptiv in Bezug auf alle Immanenz
und Identitdt. Wir kénnen, und Nancy tut dies, von diesem Moment der
Unterbrechung als Moment des Politischen sprechen, als Moment oder
Ereignis des Gemeinsam-seins. Im Gefolge Nancys wéren wir somit bei
einer moglichen Definition des Moments des Politischen angekommen,
das sich zu erkennen gibt als das disruptive Ereignis des Mit- oder Ge-
meinsam-seins, wobei letzteres in seinem Aufbrechen die techno-
strukturellen Verhéltnisse des Sozialen und der Politik (im depravierten
Sinn) st6ért und unterbricht. Gemeinschaft ginge dann aus der gestorten
und dislozierten Struktur des fundationalistischen Horizonts hervor.

Der auf diese uns besonders interessierende Ebene des Grundes zie-
lende Name fiir das iiberraschende Ereignis des Gemeinsam-seins der
Singularititen lautet nun fiir Nancy Freiheit (Nancy 1993: 78). Freiheit
ist einer der Namen fiir das Ereignis der Gemeinschaft und des Politi-
schen. Diese Behauptung beinhaltet die Annahme, dass Freiheit auf der
gleichen ontologischen Ebene lokalisiert werden muss wie all die ande-
ren Kategorien, mit denen Gemeinschaft bislang umkreist wurde. So be-
sitzt Freiheit beispielsweise das Merkmal der Endlichkeit (Nancy 1993:
13), aber sie besitzt ebenfalls das Merkmal der Singularitit. Freiheit
steht in reziprokem Verhiltnis zu Teilung, Gemeinsam-sein und Singu-
laritét, selbst wenn Nancy gelegentlich den einen oder anderen Aspekt
zu préferieren scheint. Dennoch mdchte ich behaupten, dass all diese
Begriffe unterschiedliche Anndherungsweisen an eine einzige Sache
darstellen: die Abwesenheit des Grundes. Bevor wir diese Behauptung

3 Zuvor wurde der Streit als Spiel beschrieben, was jedoch auf dasselbe hi-
nauslduft, sind doch sowohl Spiel als auch Konflikt nichts anderes als
Kontingenzfiguren.

146

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

untermauern werden, sollten wir kurz innehalten, um zu sehen, wie
Nancy sein Argument mit der Kategorie der Freiheit politisch auszubau-
en vermag. Es ist offensichtlich, dass Nancy diesen Begriff aus dem Le-
xikon emanzipatorischer Politik bezieht und dariiber hinaus mit der Fra-
ge nach dem politischen Raum, nach Gleichheit und Briiderlichkeit ver-
kntipft.

Gestehen wir vorerst einmal zu, dass Freiheit als weiterer Name fiir
die grundlose Natur von Gemeinschaft zu verstehen ist, als Name fiir
den abwesenden Grund, dann wird dieser grundlose Grund des Sozialen
qua Freiheit in Form des politischen Raums erdffnet. Dieses Argument
Nancys erinnert nicht zuféllig an Hannah Arendt. Freiheit ist der Raum
— oder die Verrdaumlichung (Heideggerisch: das »Rdumen«) — des Politi-
schen: »das Politische besteht nicht in erster Linie in der Komposition
und Dynamik von Michten [...], sondern in der Er6ffnung eines Rau-
mes. Dieser Raum wird gedffnet durch Freiheit — initial, inaugural, auf-
gehend —, und Freiheit présentiert sich selbst durch Handlung« (Nancy
1993: 78). Dieser Raumbegriff steht in deutlichem Gegensatz zu jegli-
chem definierten Ort, an dem es zur immanenten Inkarnation von Trans-
zendenz (etwa durch den Korper des Fiihrers) kommen konnte. Freiheit
kann nicht aufgezwungen werden, noch kann sie einfach gewiahrt wer-
den durch irgendeine der Gemeinschaft duflerlichen oder innerlichen In-
stanz, sondern: »sie erscheint als genau interne Exterioritdt der Gemein-
schaft: Existenz als Teilung des Seins« (Nancy 1993: 75). Dies wird von
Nancy auch als Bedingung der »Transimmanenz« bezeichnet, und der
»Ort«, der dieser gemiB ist — »der 6ffentliche oder politische Raum« —
ist nichts anderes als eine solch interne Exterioritit. Als Nicht-Ort kon-
stituiert Freiheit einen Raum, der keine bestimmte Lokalisierung besitzt,
sondern den eigentlichen Nicht-Raum der Dis-lozierung darstellt: die
Bewegung der Verrdumlichung. In diesem erweiterten oder ontologi-
schen Sinn l4sst sich sagen, dass das Politische den origindren Raum der
Freiheit ausmacht, die »Réumlichkeit« von Freiheit. Aus dem gleichen
Grund sollte »Offentlichkeit« im ontischen Sinn nicht mit dem Politi-
schen als Verrdumlichung im ontologischen verwechselt werden. Viel-
mehr dient letztere als Ermoglichungsbedingung fiir Politik und »Of-
fentlichkeit« im tiblichen Versténdnis.

Was diese quasi-transzendentalen »Modi« von Freiheit — das Politi-
sche und das Offentliche — miteinander gemeinsam haben, ist, dass sie
nicht in Verhéltnis zu irgendeinem substantiellen, positiven, empirisch
gegebenen oder messbaren Inhalt bestimmt werden, sondern in ihrem
Verhiltnis zu etwas — einer Figur der SchlieBung —, das sich zuriick-
zieht: Immanenz, Substanz, das Subjekt, totale Gemeinschaft. Dennoch
muss man sehen, dass das Sein gerade aufgrund der Bewegung des

147

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Riickzugs allen Grundes (partiell) gegriindet wird — weshalb wir es nicht
mit einer simplen Form von anti-foundationalism zu tun haben, sondern
mit den Bewegungen eines post-fundationalistischen Denkens: »Freiheit
ist der Riickzug des Seins, aber der Riickzug des Seins ist das Nichts des
Seins, welches das Sein der Freiheit ist. Aus diesem Grund ist Freiheit
nicht, sondern sie befreit Sein und befreit von Sein, was zusammen hier
geschrieben werden kann als: Freiheit zieht Sein zuriick und gibt Relati-
on« (Nancy 1993: 68). Nochmals anders gesagt: Freiheit — welche tiber
keine eigene Substanz verfiigt (sie «ist nicht«) — griindet (oder «befreit«)
Sein-als-Relation (i.e. Gemeinsam-sein), indem sie Sein (oder die Sei-
endheit des Seins im ontischen oder »ontifizierten« Sinn, also Grund)
zuriickzieht. So kann Freiheit als entgriindender Grund des Teilens, der
Singularitit und der Relation bezeichnet werden. Doch von welcher Na-
tur ist dieser entgriindende Grund? Natiirlich kann es sich nicht um ei-
nen weiteren Grund handeln: Weder konnte Freiheit als das neue Fun-
dament dienen, noch kann sie ihrerseits mit Notwendigkeit gegriindet
werden. Vielmehr ist Freiheit »die eigentliche Sache, die sich davor be-
wahrt, gegriindet zu werden« (Nancy 1993: 12). Sie ist der Name fiir
Grundlosigkeit als Bewegung des Griindens/Entgriindens. Aus dieser
Perspektive kann Freiheit schlielich von Nancy wie folgt definiert wer-
den — sie ist:

»die Griindung, die fiir sich sich nicht als Grund (Ursache, Vernunft, Prinzip,
Ursprung oder Autoritit) sichert, sondern sich durch ihr Wesen (oder durch ih-
ren Riickzug des Wesens) auf eine Griindung ihrer selbst bezieht. Diese andere
Griindung wire Sicherung jeden Grundes — doch kann sie dies gerade nicht
nach dem Modell irgendeines anderen Grundes sein, da kein anderer Grund
sich selbst fundamental sichert. Die Griindung des Grunds griindet folglich in
einem Modus, der zugleich der ihrer Nicht-Sicherung ist aber diesmal klar auf
den Riickzug ihres eigenen Wesens Bezug nimmt und darauf, was wir die de-
finitive Un-Abhingigkeit ihrer eigenen Abhéngigkeit nennen wiirden. Die
Griindung des Grunds griindet daher, in Heideggers Begriffen, im Modus ei-
nes »Ab-Grunds<«: Abgrund, der der Grund jedes anderen Grunds ist, sowie na-
tiirlich seine eigene Griindlichkeit als Abgriindlichkeit« (Nancy 1993: 83).

Aus diesem Zitat geht deutlich hervor, dass Grundlosigkeit nicht mit der
bloBen Abwesenheit eines Grundes oder mit dem einfachen Gegensatz
zu Grund im Singular verwechselt werden darf. Der Ab-Grund kann
nicht die Funktion eines neuen Grundes — auch nicht im blof8 Negativen,
als eine Art »schwarzes Loch« — iibernehmen, es sei denn im paradoxen
Sinn einer Bewegung des Zuriickziehens und Riickzugs von Grund: »die
Logik des Riickzugs ist ab-griindig: dasjenige, von dem wir uns zuriick-

148

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

ziehen, zieht seine Spur in jedem Riickzug« (Lacoue-Labarthe/Nancy
1997: 149).

Wir sind nun an einem Punkt angekommen, an dem sich unabweis-
bar zeigt, dass bei Nancy — wie generell im linksheideggerianischen
Denken des post-foundationalism — der Riickzug des Grundes nicht das
Gleiche ist wie die bloBe Abwesenheit von Grund. Nancys Standpunkt
ist post-foundational, nicht anti-foundational. Wollen wir immer noch
Grund im Sinne seiner eigenen Abwesenheit denken, dann nur im Sinne
einer Abwesenheit, die anwesend bleibt in und durch eine Bewegung
des Sich-zuriickziehens. In dieser Perspektive des sich-zuriickziehenden
Grundes laufen Nancys Kernbegriffe der Freiheit, des Ereignisses, der
Gemeinschaft, der Teilung (Relation), der Endlichkeit und der Singulari-
tiat zusammen. Diese Quasi-Transzendentalien der Grundlosigkeit fun-
gieren als, wenn man so will, Tropen der Kontingenz, d.h. als approxi-
mative Versuche, innerhalb des Diskursiven etwas einzukreisen, dessen
konstitutive Abwesenheit jeden unmittelbaren Zugang versperrt und
dennoch durch die Bewegung des eigenen Riickzugs anwesend bleibt.
Sind diese Begriffe innerhalb des Diskurses lokalisiert, so kann der
Riickzug selbst nur erfahren werden als ein Ereignis, das alle fundatio-
nalistischen Diskurse stort und unterbricht. Die eigentliche Abwesenheit
des Grundes erscheint oder »materialisiert« sich nur in Form eines Er-
eignisses, dem erst post factum ein Name zugesprochen wird — im Falle
Nancys der Name der Freiheit, der Teilung oder des Gemeinsam-seins.
Dies erfordert jedoch, und davon legt Nancys Werk Zeugnis ab, eine
konstante Anstrengung, etwas diskursiv zu befragen, was sich letztlich
nur in Form der Erfahrung eines Ereignisses »denken« lésst.

Die epochale Verschiebung hin zum post-foundationalism konstitu-
iert selbst ein solches Ereignis, und wird angekiindigt durch das, was
Nancy nicht zu denken authren kann: das Ende, die Grenze und Be-
grenzung von Philosophie im Sinn aller fundationalistischen Diskurse.
Nancy versteht, in den Worten eines seiner Kommentatoren, unter dem
Ereignis des Endes der Philosophie »den Zusammenbruch aller fundati-
onalistischen Diskurse und die Heraufkunft der Moderne und Postmo-
derne« (Fynsk 1991: viii). Dieses Ende oder besser Enden der Philoso-
phie »wire eine Befieiung von Grund, indem es Existenz von der Not-
wendigkeit der Griindung zuriickzieht«, aber auch indem es sie der un-
gegriindeten Freiheit tiberldsst (Nancy 1993: 12). Denken bestiinde dann
nicht ldnger in der Suche nach soliden Fundamenten, sondern im Sich-
aussetzen und Befragen des Riickzugs des Grundes.

149

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Die Gefahr des Philosophismus und die
Notwendigkeit einer »Ersten Philosophie«

Obwohl Nancys Arbeiten eine der gegenwirtig prominentesten Theori-
sierungen eines post-fundationalistischen und linksheideggerianischen
Konzepts des Politischen représentieren, demonstrieren sie doch zu-
gleich einige der Probleme und Gefahren, die eine Praxis des Denkens
birgt, die bewusst alle Reste politischer Philosophie als Disziplin abzu-
schiitteln trachtet. Eine der Gefahren, die ein solch rein »philosophi-
scher« Zugang zum »Denken« — selbst wenn dieses auf der Pramisse des
philosophischen Endes der Philosophie basiert — birgt (etwa im Unter-
schied zu einem politischen Zugang zum Denken, wie ihn Gramsci ver-
treten wiirde), kann lokalisiert werden, wo man Nancys Tendenz zu ei-
nem gewissen Philosophismus vermuten muss. Kehren wir, um diese
Kritik auszufiihren, zu Nancys wohl fundamentalster theoretischer In-
tervention zuriick: dem diinnen Buch — das nichtsdestotrotz als sein opus
magnum auftritt — mit dem Titel Singuldr Plural Sein.

Nancy erklart offen, mit diesem Text »die gesamte >prima philo-
sophia< neu aufrollen zu wollen, indem er ihr das >singulédr Pluralec des
Seins als Grundlegung gibt« (Nancy 2004: 13). Unter «erster Philoso-
phie« ist Ontologie zu verstehen, die Wissenschaft nicht dieser oder je-
ner Spezies des Seienden, sondern vom Sein im Allgemeinen. Doch
Sein im allgemeinen kann nicht linger als eine universelle, alles ein-
schlieBende, homogene Kategorie verstanden werden. Sie ist in sich zer-
sprungen, verstreut in eine primordiale Pluralitit von Seiendem, eine
Pluralitdt, die auf keinen tiefer liegenden Ursprung zuriickgefiihrt wer-
den kann. Pluralitit ist primér; sie ist die unumgehbare Vorbedingung
allen Seins: »Die Pluralitdit des Seienden steht am Grund des Seins. Ein
einziges Seiendes ist den Begriffen nach ein Widerspruch. Tatséchlich
bliebe ein solches Seiendes, das an sich selbst sein Fundament, seinen
Ursprung und seine Intimitét hétte, unfihig zu sein, in jedem Sinn, den
dieser Ausdruck hier annehmen kann« (Nancy 2004: 34).

Nancy insistiert deshalb so sehr auf der Pluralitit immer singuldrer
Momente des Seins, weil diese Pluralitét der differentiellen Struktur des
Seins eingeschrieben ist. Nancys Ontologie ist eine Ontologie des Zwi-
schen-Seins und des Zusammen-Seins als Mit-Sein. Der letzte Begriff
wurde bekanntlich von Heidegger eingefiihrt, der ihn dennoch nicht in
zureichender Weise weiterentwickelte. Wenn Nancys Projekt darin be-
steht, die erste Philosophie als eine Ontologie des singulédr-pluralen
Seins neu zu beginnen, dann muss der Ort, von dem aus die erste Philo-
sophie neu begonnen wird, die Heideggersche Fundamentalontologie
sein, wobei wir diesmal jedoch ausgehen miissen »vom singuldr Plura-

150

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

len der Urspriinge, das heifit ausgehen vom Mit-sein«. Mit andere Wor-
ten, wenn »das Mit im Zentrum des Seins« steht (Nancy 2004: 53, 59),
miissen wir die Reihenfolge der ontologischen Exposition in der Philo-
sophie umkehren: Mitsein geht Dasein ontologisch voraus. Das Zwi-
schen, das Mit und das Gemeinsam sind irreduzible Aspekte des Seins —
welches deshalb nur als singuldr plurales Sein gedacht werden kann.

Zur Versuchung des Philosophismus kommt es, sobald die politi-
schen Implikationen dieser Annahme — auf der Ebene der Politik wie auf
der Ebene des Politischen — ignoriert werden. Sicherlich muss Nancys
jingere Ontologie des Mit-Seins im Lichte seiner fritheren Idee eines
Riickzugs des Politischen gesehen werden, welcher nicht das Ver-
schwinden des Politischen bedeutet, sondern das Verschwinden der
»philosophische[n] Voraussetzung von allem Politisch-Philosophischen«
(Nancy 2004: 67) (etwa im Sinne einer substantiellen Gemeinschaft oder,
allgemein gesprochen, in einem fundationalistischen Sinn). Doch wéh-
rend Heideggers Kritik der politisch-philosophischen Ordnung fundatio-
nalistischer Metaphysik (oder »Philosophie« im traditionellen Verstand-
nis) — sowie ihrer Implementierung durch selbsternannte Philosophen-
konige in Form einer »philosophischen Politik« — mit Sicherheit ge-
rechtfertigt ist, tendiert Nancy dazu, alle Ressourcen der Disziplin der
politischen Philosophie mit dem metaphysischen Badewasser auszu-
schiitten. Es ist unbestreitbar, dass politische Philosophie zumeist dem
Ziele der Depolitisierung gedient hat, als niitzliches Mittel zur Legiti-
mierung einer »wohlgeordneten« Gesellschaft. Nancys Philosophismus
scheint ihn allerdings in die entgegensetze Falle laufen zu lassen. Wenn
er behauptet:

»[i]n diesem Sinn schreitet die philosophische Politik mit groler RegelméBig-
keit zur heimlichen Erschleichung einer Metaphysik des Einen Ursprungs [ori-
gine-un], und zwar dort, wo sie doch nolens volens zugleich die Situation einer
Dis-Position der Urspriinge exponiert. Das Resultat ist ebenfalls mit groBer
RegelméBigkeit, da die Dis-Position umschligt in Ausgrenzung und daf3 die
gesamte philosophische Politik zu einer Politik der AusschlieBlichkeit und der
entsprechenden Ausschliisse wird — Ausschluf} einer Klasse, einer Ordnung,
irgendeiner »Gemeinschaft«, endend immer beim Ausschluf} eines »Volks< im
»niederen< Sinne des Worts« (Nancy 2004: 59).

— dann trifft er einige neuralgische Punkte, doch das entwertet nicht po-
litische Philosophie als moglichen Namen fiir die intellektuelle Anstren-
gung, die Unmdoglichkeit und zugleich Notwendigkeit des Ziehens von
Grenzlinien zu verstehen und zu beschreiben, wie eine gewisse Ord-
nung, eine gewisse Gemeinschaft, eine gewisse civitas, eine gewisse

151

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Fundierung hergestellt wird. Da Nancy den dislozierenden Moment des
Politischen (in dessen Riickzug) betont, versucht er den institutierenden
Moment des Politischen herunterzuspielen, der iiblicherweise als urei-
genste Angelegenheit der politischen Philosophie betrachtet wird. Das
Ergebnis ist, dass Nancy sich daher nur noch auf Philosophie »als sol-
che« beziehen kann, denn Philosophie miisse »neu-beginnen, ausgehend
von ihr selbst gegen sie selbst, das heifit gegen die politische Philoso-
phie und die philosophische Politik« (Nancy 2004: 52).

Dass solcher Philosophismus — der Versuch, Mit-Sein von alleine
der Philosophie her zu denken, wihrend zugleich das Ganze der politi-
schen Philosophie denunziert wird — keine gangbare Strategie darstellt,
wird deutlich, sobald wir Nancys griindende Kategorien genauer unter-
suchen. Nancy macht mehr als deutlich, dass Sein (welches immer
schon Mit-Sein ist) vom Mit gegriindet wird und nicht umgekehrt, wes-
halb wir das Mit-Sein als solches zu denken hétten. Entsprechend ist die
«Polis« »nicht zuerst eine Form der politischen Institution, sondern zu-
erst Mit-sein als solches« (Nancy 2004: 61). Der Philosophismus dieser
Behauptung besteht in dem zum Scheitern verurteilten Versuch, so et-
was wie «Mit-sein als solches«, unabhéngig von der polis in ihrem eher
politischen als philosophischen Sinn, fassen zu wollen. Die Tatsache,
dass in der polis Sein geteilt wird in Form des Mit-Seins erklért nicht die
Logik hinter dieser Teilung innerhalb der polis. Anders gesagt, die Ka-
tegorie des »Mit« kann in ihrem rein philosophischen Modus nicht er-
kldaren, warum die polis als polis zusammengehalten wird und was sie
zusammenhilt. Das gleiche Problem dridngt sich anhand von Nancys
Begriff des »Wir« auf. Da Sein wesenhaft Mit-Sein ist, lasse sich von
ihm nicht langer in der dritten Person sprechen, sondern »Sein 148t sich
dann nur auf diese singulidre Weise sagen: »Wir sind<. Die Wahrheit des
ego sum ist ein nos sumus« (Nancy 2004: 63). Aber wer ist dieses «wir,
und woher kommt es, wenn nicht aus einer Konstruktion, die die ver-
streute Pluralitit des Seins voriibergehend homogenisiert? Nancy scheint
zu denken, ein singuldr plurales »wir« konne existieren. Aber eine sol-
che »singuldr plurale« Identitit wére weder ein »ich« noch ein »wir,
sondern wohl ein schwerer Fall der Personlichkeitsstérung, ein Fall von
Psychose, in der keine Form der Bedeutungsstabilisierung erzielt und
keine Identitdt aus der reinen Verstreuung von Elementen konstruiert
werden kann.

Nancys Probleme, die Logik hinter diesem instituierenden Aspekt
des Politischen zu erkldren, erwachsen der Traditionslinie des Assozia-
tiv-Politischen. Geht man, wie Hannah Arendt es in vergleichbarer Wei-
se tut, vom Primat der Pluralitit aus, so lduft man Gefahr, die Welt in
allzu friedlichen Farben darzustellen und die konstitutive Rolle von

152

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

Konflikt und Antagonismus zu unterschitzen (so iiberrascht es nicht,
dass Nancy zur quasi-christlichen Metapher der wechselseitigen Teilha-
be zuriickkehrt). Obwohl Nancy gelegentlich auf solche Konzepte zu
sprechen kommt, bleiben die Phinomene der Trennung oder des
»Streits« untertheorisiert und in permanenter Gefahr, »philosophisiert«
zu werden, d.h. entleert von aller Politik und also reduziert auf ein rein
philosophisches Thema des Denkens. Der disruptive Aspekt des »Riick-
zugs des Politischen« wird von Nancy weitgehend ausgeleuchtet, doch
der instituierende Moment des Politischen, der immer in Form einer be-
stimmten »ontischen« Politik realisiert werden muss, wird in weit gerin-
gerem Ausmal} erfasst. Wenn wir jedoch nicht in die Falle des anti-
foundationalism gehen wollen, werden wir immer eine gewisse Griin-
dung benoétigen, und das impliziert, dass das Spiel der ontologischen
Differenz temporar zum Halt kommt und der Riickzug gestoppt werden
wird (wenn es auch unmdéglich ist, ihn fiir immer zu stoppen).

Sollte dies zutreffen, kann Pluralitdt nicht unumschrinkt herrschen.
Aus einer stirker dissoziatorischen Sicht auf das Politische konnte daher
argumentiert werden, dass ein vollstdndig plurales Universum auch voll-
stindig entleert wire — und zwar nicht nur entleert von Politik, sondern
auch vom Politischen. Es kdime einem Universum unverbundener Mo-
naden nahe, und es kommt wohl nicht von ungefihr, dass Nancy seine
Ontologie in der Tradition der Leibniz<schen Monadologie verortet
(Nancy 2004: 70). Solcher Pluralismus, wie ein Dissoziationalist argu-
mentieren konnte, ersetzt nur den metaphysischen Essentialismus des
Zentrums mit einem Essentialismus der Elemente, den foundationalism
des Grundes mit einem foundationalism der volligen Grundlosigkeit,
bzw. mit dem anti-foundationalism einer reinen Verstreuung von Griin-
den. Was sich in diesem Fall nicht mehr denken lisst, ist die Notwen-
digkeit, Verkniipfungen zwischen diesen Elementen herzustellen, um ei-
ne bestimmte Ordnung, einen bestimmten Grund griinden zu konnen.
Nancys bloe Verkiindung der Notwendigkeit irgendeiner Art von cli-
namen stattet uns nicht mit den theoretischen Mitteln aus, um die Logik
einer solchen Verkniipfung erfassen zu koénnen. Und da dies nur durch
einen Prozess der Exklusion (anderer méglicher Ordnungen, anderer
Griinde) bewerkstelligt werden kann, betritt ein Moment des Antago-
nismus das Bild. Wiirde umgekehrt die »Pluralitdt« der Welt als gegebe-
nes Faktum hingenommen werden, so wiirde dieses antagonistische und
institutionierende Moment des Politischen verleugnet werden und einem
pazifizierten und depolitisierten Begiff des Politischen Platz machen.

Nancys Philosophismus trigt zu solch einem depolitisierten Begriff
des Politischen bei, da er vor der einzigen verniinftigen Konsequenz zu-
riickschreckt, die aus seiner Ontologie des Mit-Seins gezogen werden

153

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

miisste: deren Definition und Reartikulation namlich als politische Onto-
logie.* Nancy selbst zogert aufgrund seiner Aversion gegen regionale
philosophische Disziplinen und regionale Ontologien — eine Aversion,
die aus seinem Projekt resultiert, eine neue erste Philosophie zu entwi-
ckeln, die sich nicht auf eine regionale Ontologie reduzieren liee. Die
Tatsache jedoch, dass es kein Mit-Sein »als solches« geben kann (es sei
denn aus der Perspektive des Philosophismus), entwertet aber Nancys
Projekt der Ontologie als erste Philosophie keineswegs. Bedenkt man
die griindende Funktion des Politischen, dann machte eine solche erste
Philosophie durchaus Sinn — allerdings ausschlie8lich als eine politische
Ontologie. So miissen wir nicht nur die iibliche Reihenfolge philosophi-
scher Exposition umkehren, sondern die Ordnung der »Disziplinen«
umkehren, denn nur als politische Ontologie kann Ontologie die Natur
des »Mit« erklédren, ohne der einen oder anderen Form des Philosophis-
mus zu verfallen. Obwohl Nancy klar erkennt, dass »das Sein als solches
[...] jedes Mal das Sein als Sein eines Seienden [ist] « (Nancy 2004: 79),
ist er nicht bereit einzugestehen, dass Ontologie als solche dann konse-
quenterweise nur Ontologie sein kann als die Ontologie eines bestimm-
ten ontischen Bereichs; und dass sie folglich immer nur eine »ontische
Ontologie« (des Seins eines bestimmten Seienden) und keine Ontologie
»als solche« (des Seins des Seins) sein kann. Will sie dennoch ihren Sta-
tus als Ontologie — als Wissenschaft vom Sein im allgemeinen — bewah-
ren, und damit zugleich den Status einer ersten Philosophie, dann wird
sie in diesem double bind gefangen bleiben, bei dem es sich um nichts
anderes handelt als um das double bind der ontologischen Differenz als
politischer Differenz: Ontologie muss darauf abzielen, Ontologie allen
Seins zu sein, und kann doch immer nur von einer partikularen, »onti-
schen« Region ausgehen. Jede prima philosophia ist notwendigerweise
eine philosophia secunda — und muss dennoch den Anspruch erheben,
erste Philosophie zu sein.’ Diese notwendige und doch unmégliche Rol-
le einer post-fundationalistischen prima philosophia kann heute nur von

4  Es konnte argumentiert werden, Nancy wiirde eine Sozial-Ontologie ent-
wickeln wollen und keine »ontologische Ontologie« oder Ontologie »als
solche«. Doch selbst wenn wir dieses Argument akzeptieren wollten, wiir-
de diese Ontologie, indem sie Sozial-Ontologie ist, immer noch viel zu
sehr der modernen Unterordnung des Politischen unter das Soziale gehor-
chen, wihrend ein post-fundationalistischer Zugang, der den eigentlichen
Prozess (kontingenten und temporiren) Griindens denken will und damit
die Instituierung des Sozialen, von der umgekehrten Annahme des Primats
des Politischen gegeniiber dem Sozialen ausgehen.

5 »Secunda philosophia« selbstverstandlich nicht im aristotelischen Sinn der
Physik, sondern im Sinne einer prima philosophia, die auf konstitutive
Weise weniger als eine prima philosophia darstellen wird, ohne jedoch
den Anspruch auf deren Status aufzugeben.

154

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE POLITISCHE ONTOLOGIE DER GEMEINSCHAFT

der bislang marginalisierten Subdsiziplin einer philosophia politica aus-
gefiillt werden.

Diese These, eine regionale Ontologie des Politischen miisse die
(letztlich unmogliche) Aufgabe tibernehmen, Ontologie als erste Philo-
sophie zu reprisentieren, ist genau das: eine These, das heilit: eine Set-
zung. Sie ldsst sich nicht von irgendeinem tieferliegenden Grund ablei-
ten, denn dann hitte die in Frage stehende »erste Philosophie« ihren ei-
genen grundlegenden Status aufgegeben. Die These aufzustellen, ist also
in sich selbst eine politische Setzung. Eine erste Philosophie muss als
erste gesetzt werden: Eine Entscheidung muss getroffen werden beziig-
lich des Grundes oder Ausgangspunkts allen weiteren Philosophierens;
eine ontische Disziplin wird die unmogliche Rolle einer »Fundamental-
ontologie« spielen miissen, da der Zugang zum reinen Sein aufgrund des
Spiels der ontologischen Differenz — und damit der notwendigen Ver-
schmutzung des Ontologischen durch das Ontische — fiir immer ver-
sperrt ist.

Literatur

Blanchot, Maurice (2007) Die uneingestehbare Gemeinschaft, Berlin:
Matthes & Seitz.

Fynsk, Christopher (1991): »Foreword. Experiences of Finitude«. In:
Jean-Luc Nancy: The Inoperative Community, Minneapolis: Univer-
sity of Minnesota Press, S. vii-Xxxv.

Heidegger, Martin (1994): Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis),
Gesamtausgabe Bd. 65, Frankfurt/M.: Vittorio Klostermann.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc (Hg.) (1981): Rejouer le
politique, Paris: Galilée.

Lacoue-Labarthe, PhilippeNancy, Jean-Luc (Hg.) (1983): Le retrait du
politique, Paris: Galilée.

Lacoue-Labarthe, Philippe/Nancy, Jean-Luc (1997): Retreating the Po-
litical, hg. von Simon Sparks, London/New York: Routledge.

Marchart, Oliver (2007): Post-foundational Political Thought. Political
Difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh: Edin-
burgh University Press.

Nancy, Jean-Luc (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart:
Edition Patricia Schwarz.

Nancy, Jean-Luc (1991): «Preface«. In ders.: The Inoperative Commu-
nity, hg. von Peter Connor, Minneapolis/Oxford: University of Min-
nesota Press, S. xxxvi-xli.

155

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OLIVER MARCHART

Nancy, Jean-Luc (1992): «La Comparution/The Compearance. From the
Existence of yCommunism« to the Community of >Existence««. Po-
litical Theory 20/3, S. 371-398.

Nancy, Jean-Luc (1993): The Experience of Freedom, Stanford: Stan-
ford University Press.

Nancy, Jean-Luc (2004): Singuldr Plural Sein, Berlin: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc (2007): Die herausgeforderte Gemeinschaft, Berlin:
Diaphanes.

156

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Praktische Negation« und »Kontingenz mit
Wurzeln«. Gemeinschaft bei John Holloway
und Zygmunt Bauman:

Die globalisierungskritische Bewegung als
Wir und Neotribe

JENS KASTNER

»Den ganzen Weg tiber scherzte Vater und
sprudelte vor Witzen und Wortspielen. Verwies
auf die chassidischen Urspriinge des Wortes
»Kibbuz< und auf die interessante Parallele
zwischen dem Kibbuzideal und dem Gedanken
der koinonia, Gemeinschaft, einem Begriff, der
aus dem antiken Griechenland stamme und auf
koinos zuriickgehe, was »allgemein« bedeute.
Und iibrigens, davon, von koinonia, ist das Wort
knunia fiir »Verschworung«< zu uns ins
Hebrdische gekommen, und vielleicht besteht da
auch eine Verbindung zum Begriff yKanon««.
Amos Oz: Eine Geschichte von

Liebe und Finsternis

Als Reaktion auf die politischen und gesellschaftlichen Prozesse, die
heute unter der Chiffre der Globalisierung subsumiert werden, kommt es
zu einem Erstarken von Gemeinschaft: Theoretisch erfihrt der Begriff
ein ungeahntes Comeback und zeitdiagnostisch scheint er sich in beson-
derer Weise anzubieten, u. a. um die aktuelle Praxis sozialer Bewegun-
gen zu beschreiben. Dabei wird Gemeinschaft einerseits als paradoxe

157

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Form gefasst — als »Kontingenz mit Wurzeln« (Zygmunt Bauman) — und
als Organisations- oder Handlungsformation abgelehnt, andererseits em-
phatisch aufgegriffen: Wenn es um die Verdnderung der Welt geht, so
John Holloway (2003), sei das »Wir« »die zentrale Kategorie«. Wéh-
rend Holloway die immanenten Differenz- und Ausschlussmechanismen
vernachldssigt, nimmt Bauman sie zum Anlass, Gemeinschaften insge-
samt zu diskreditieren. Beide Ansitze nehmen dabei Entkontextualisie-
rungen vor, die im Folgenden vor dem Hintergrund des zapatistischen
Aufstands und der globalisierungskritischen Bewegungen diskutiert
werden sollen. Denn sowohl bei Holloway als auch bei Bauman finden
sich mogliche Ankniipfungspunkte fiir eine antiessentialistische Politik
der Gemeinschaft.

Vom Nein zu anderen Beziehungen?
Das »Wir« bei John Holloway

John Holloway gehort zu denjenigen Intellektuellen, fiir die der zapa-
tistische Aufstand in Chiapas/Mexiko zu einem der inspirierendsten Er-
eignisse der letzten Jahre z&hlt. In einer wohl einzigartigen Ausfiihrlich-
keit hat Holloway seine theoretischen Schriften seit Mitte der 1990er
Jahre an die Theorie und Praxis der Zapatistas angelehnt. Sein 2002 er-
schienenes Buch Die Welt verdindern, ohne die Macht zu iibernehmen
nimmt zentrale Begriffe des zapatistischen Diskurses zum Anlass fiir ei-
ne Erneuerung marxistischer Theorie. Er greift dabei auf anarchistische,
ratekommunistische und eigene staatstheoretische Arbeiten aus den
1970er Jahren zuriick, die im Kontext des so genannten »Open Mar-
xism« entstanden sind." In diesen Schriften und Debatten sind bereits die
Grundaussagen angelegt, die den in Irland geborenen und heute im me-
xikanischen Puebla lehrenden Holloway zu einem der wichtigsten Theo-
retiker des zapatistischen Aufstands und der altermondialistischen Be-
wegungen machen.

In dem gemeinsam mit Sol Picciotto verfassten Aufsatz »Capital,
Crisis and the State« (1977) bestimmt Holloway den Staat als Verhalt-
nis. Der Staat sei, dhnlich wie auch Nicos Poulantzas (2002) in gramsci-
anischer Tradition formuliert hatte, nicht als Instrument oder Subjekt zu
begreifen. Er sei vielmehr als Relation von Klassenverhiltnissen zu den-
ken, von denen theoretisch nicht abstrahiert werden diirfe. Aber nicht
nur die Staatsform miisse als durch Klassenverhiltnisse bestimmte be-

1 Zu den anarchistischen Einfliissen in der Theorie Holloways vgl. Kastner
2006.

158

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

griffen werden. Auch staatliche Herrschaft in ihren spezifischen Mo-
menten sei als Klassenkampf von oben aufzufassen und den Erfordernis-
sen der Kapitalakkumulation gemaf3 zu verstehen. Daraus folgt, die Ka-
pitalbewegungen in letzter Instanz als abhingig von den Bewegungen
der Arbeiterlnnenklasse bzw. als »Reaktion auf vergangene Klassen-
kidmpfe« (Birkner/Foltin 2006: 80) zu interpretieren. Mit dieser Beto-
nung gesellschaftlicher Kédmpfe kommt Holloway (post-)operaistischen
Ansitzen sehr nahe.” Konsequent schlieBt er daraus in einem neueren
Text, der wie sein Buch »Die Welt verdandern, ohne die Macht zu iiber-
nehmen betitelt ist, dass der Kapitalismus nicht etwa existiere, weil wir
ihn im 18. oder 19. Jahrhundert geschaffen hitten. Er funktioniere ge-
genwirtig nur, »weil wir ihn heute immer wieder neu erschaffen« (Hol-
loway 2005: 38). »Wenn wir ihn morgen nicht mehr erhalten«, schluss-
folgert er, »wird er nicht existieren« (ebd.).” Holloway gehort damit zu
jenen Marxistlnnen, die den relationalen Charakter von Kapital und
Staat, also den schon von Marx ausgefiihrten Gedanken, dass das Kapi-
tal ein Verhiltnis sei, betonen. Hinsichtlich der Analyse der realen Ver-
hiltnisse, die die Marxsche Gesellschaftsanalyse neben einer kritischen
Theorie der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaft immer zu sein bzw.
zu unternehmen beansprucht (vgl. KoBler/Wienold 2001: 61), liegt es
fiir Holloway also nahe, nach Praktiken von Verweigerung zu suchen:
Wenn der Kapitalismus tdglich gemacht wird, kann man sich auch wei-
gern, ihn bzw. dabei mitzumachen. Als ein solches Aufhoéren, den Kapi-
talismus zu machen, interpretiert Holloway das »Ya Basta! Es reicht!«,
mit dem der zapatistische Aufstand 1994 begann. Das »Ya Bastal« ist
aber nicht nur Verneinung. Es ist die Negation einer Negation, ndmlich
jener Verneinung menschlicher Wiirde, die der Kapitalismus (laut Hol-
loway) bedeutet. Als Negation der Negation enthilt der zapatistische
Kampf auch erneuernde, positive Aspekte.

Holloway kann zu Gute gehalten werden, dass er die Zapatistas nicht
in erster Linie als Tréger einer indigenen Revolte betrachtet, als die sie
in weiten Teilen der Lateinamerikaforschung und auch in manchen Tei-
len der Solidaritdtsbewegung in romantizistischer Art und Weise rezi-
piert werden. Er wirft den Blick auf die universalen Aspekte, aus denen
er die entscheidende, fiir das Thema Gemeinschaft relevante Frage auf-
wirft: Die Frage nach dem »Wir«. Holloway selbst thematisiert diese
Frage des »Wir« zu Beginn seines Buches Die Welt verdndern, ohne die
Macht zu iibernehmen (vgl. Holloway 2002: 13), stellt dann aber katego-

2 Zur Einordnung Holloways in den Kontext postoperaistischer Theorie vgl.
Birkner/Foltin 2006: 80 und 108ff.
3 Dieser Gedanke wird ausgefiihrt in Holloway 2004.

159

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

risch fest, dass es fiir die kritische Reflexion® ebenso wie fiir politisch
emanzipatorisches Handeln tiberhaupt keinen anderen Ausgangspunkt
geben konne: »Wir konnen nirgendwo anders als bei unseren eigenen
Gedanken und unseren eigenen Reaktionen anfangen. Die Tatsache, dass
»wir< und unsere Vorstellungen von »wir< Ergebnis einer ganzen Ge-
schichte der Unterdriickung des Subjektes sind, &ndert nichts daran.
»Wir konnen nur davon ausgehen, heifit es weiter, »wo wir sind, von
dem, wo wir sind, aber nicht sein mdchten, von wo aus wir schreien«
(Holloway 2002: 14). »Wo wir nicht sein mochten« ist keine topografi-
sche, sondern eine inhaltliche Spezifizierung. Es ist die einzige, aber uni-
verselle Einschrinkung, die Holloway hinsichtlich der Kategorie » Wir«
macht. Es ist die Gemeinschaft derer, die mit ihm von der »Grauenhaf-
tigkeit des Kapitalismus« (Holloway 2002: 19) tiberzeugt sind und darin
iibereinstimmen, dass »der Kapitalismus ein Desaster ist« (Holloway
2003: 6).°

Neben dieser ideellen Ubereinstimmung gibt es aber noch eine ande-
re, eine materielle. Die »materielle Konstitution des »Wir«« (Holloway
2002: 40) ist das Tun. Das Tun ist erstens »praktische Negation« (Hol-
loway 2002: 35), weil es einen bestehenden Zustand verneint und verén-
dert. Es ist selbstbestimmtes, kreatives Handeln, das im Kapitalismus in
Arbeit verwandelt wird, »die uns auferlegt wird« (Holloway 2007: 8).
Zweitens ist das Tun immer ein kollektives, da selbst individuelles Han-
deln auf dem Tun anderer basiert und aufbaut (vgl. Holloway 2002: 39).
Holloway spricht vom (gesellschaftlichen) Tun als materieller Grundla-
ge der »Wir«-Formierung oder der Identifizierung, um sie von ontologi-
schen, also auf das Sein rekurrierenden Prozessen abzugrenzen. Denn im
Gegensatz zu einer Begriffsbildung (oder auch Gemeinschaftsbildung)
auf der Grundlage eines Seins, ist die auf das Tun zuriickgehende als
»antagonistische Bewegung von Identitit und Nicht-Identitdt« zu ver-
stehen. »Der Tuende ist und ist nicht, genau so, wie das Getane ist und
nicht ist, fliichtig objektiviert und dann wieder in den gesellschaftlichen
Fluss des Tuns integriert. Auf der Basis des Seins zu denken heif3t zu iden-
tifizieren« (Holloway 2002: 123).

Holloway reagiert mit dieser offenen Gemeinschaftskonzeption u. a.
auf seine Analyse des Staates, den er als »erstarrte oder fetischisierte
Form gesellschaftlicher Verhiltnisse« (Holloway 2002: 112) begreift

4 »Der Ausgangspunkt theoretischer Reflexion ist Opposition, Negativitit,
Kampf« (Holloway 2002: 10).

5 »Dies ist das Kapital: die Geltendmachung von Herrschaft tiber andere auf
der Grundlage von »>Besitz« des Getanen und damit der Mittel des Tuns als
Vorbedingung fiir das Tun jener anderen, die befehligt werden« (Hollo-
way 2002: 44).

160

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

und dessen zentrales Moment die Identifizierung und Kategorisierung
ist. Damit versucht er die Fallstricke jeder Identitétspolitik zu vermeiden
— Homogenisierung und Exklusion —, betreibt damit aber eine Entkon-
textualisierung, die differente Existenzweisen (als Ausgangspunkt politi-
schen Handelns) aus den Augen verliert.’® Denn die Tatsache, dass die
ideelle Ubereinstimmung zwar potenziell von allen, aber aktuell (zu-
mindest in den westlichen Gegenwartsgesellschaften) nur von den we-
nigsten geteilt wird, erscheint ihm unproblematisch. Schuld daran ist le-
diglich die laut Holloway repressive Verfasstheit der Gesellschaft, die
den eigentlichen, eben essenziellen Impuls der Widerstandigkeit tiber-
deckt und unterdriickt: »Woher wissen wir, dass das jYa Basta! Es
reicht! existiert? Wir wissen, dass es in uns allen existiert, moglicher-
weise ziemlich verdringt, immer in widerspriichlicher Form, aber immer
vorhanden, nicht nur aus Erfahrung, sondern ganz einfach weil es ein
untrennbarer Teil des Lebens in einer unterdriickerischen Gesellschaft
ist« (Holloway 2006: 50). Ganz im Sinne dessen, was Michel Foucault
die »Repressionshypothese« genannt hat, formuliert Holloway hier eine
Zeitdiagnose, die das wesentliche Element sozialer Integration in Unter-
driickung ausmacht. Es ist demnach nur eine Frage der Zeit und der In-
tensitit der Aufklarungsbemiithungen, bis die Menschen ihre Fesseln er-
kennen und zur befreienden, kollektiven Tat schreiten. Problematisch an
diesem zeitdiagnostischen Befund ist zum einen, dass auf seiner Grund-
lage gezielte Teilhabe an Privilegien, bewusstes Einverstidndnis mit den
Verhiltnissen oder auch nur das bequeme, habituelle Einrichten in einen
»Notwendigkeitsgeschmack« (Bourdieu) nicht zu denken sind. Die
»Wir«-Formation basiert auf einer fiir universell gehaltenen, blo8 gegen-
wirtig unterdriickten widerstiandigen Haltung.” Problematisch ist zum

6 Das Konzept der Existenzweise wird hier im Anschluss an Louis Althus-
sers Uberlegungen zur Materialitit von Ideologie verwendet (vgl. Althus-
ser 1977: 136ff.). Es soll auf der einen Seite ermdglichen, Subjektivie-
rungsweisen, auch kollektive, als konkrete materielle Effekte zu beschrei-
ben, die existieren, ohne dabei auf der anderen Seite essenzialistische All-
tagsvorstellungen zu perpetuieren. Diese kollektiven Subjektivierungswei-
sen sind zudem — trotz aller sonstiger, auch fundamentaler Unterschiede in
den theoretischen Ansitzen, dhnlich wie bei Michel Foucault oder Pierre
Bourdieu — nicht allein auf Repression (Her- und Zurichtung), auch nicht
auf Bewusstsein, Ubereinkunft oder Vertrag gegriindet, sondern — je nach
Ansatz — auf prireflexive Ubereinstimmungen, strukturierte und struktu-
rierende Gewohnheiten, diskursbestimmte Episteme.

7 Es komme, schreibt Holloway (2007: 9), in den letzten zwanzig bis drei-
Big Jahren zu einem »Anwachsen des Kampfes des Tuns gegen die Ar-
beit«. Warum dann aber beispielsweise in Frankreich 2007 ein Kandidat
die Prasidentschaftswahlen mit einer deutlichen und Milieu tibergreifen-
den Mehrheit gewinnen kann, der mit dem Motto »Mehr Arbeiten, um

161

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

anderen, dass sich mit dieser Konzeption andere als anti-kapitalistische
Gemeinschaften kaum denken lassen. Dies geht nicht nur aus Holloways
Bestimmung der ideellen, sondern auch aus jenen der materiellen
Grundlagen des »Wir« hervor: Der Fluss des Tuns und damit das kollek-
tive »Wir, das aus ihm hervorgeht, wird laut Holloway durch den Kapi-
talismus unterbrochen (vgl. Holloway 2002: 47). Der Kapitalismus teilt
Menschen in Besitzer von Mitteln des Tuns, also von Produktionsmit-
teln, und Mittellose und erzeugt objektivierte Subjekte. Sie verlieren laut
Holloway ihre Kollektivitét, ihr aus dem »Fluss des Tuns« gespeistes
»Wir-Sein«. Die kollektive kreative Macht, etwas zu tun (power to do),
wird dadurch zerbrochen und »in ihr Gegenteil verkehrt, in instrumen-
telle Macht« (Holloway 2002: 41).

Die Kampfe um die »Bekriftigung des gesellschaftlichen Flusses
des Tuns, gegen dessen Fragmentierung und Negation« (Holloway
2002: 51) sind also zugleich die Kdmpfe um die Befreiung der Subjekti-
vitdt von ihrer Objektivierung oder auch die Befreiung des Tuns von der
Arbeit. Paradigmatisch verwirklicht sieht Holloway diese Art von
Kampfen im zapatistischen Aufstand und den daran anschlieenden so-
zialen Kédmpfen innerhalb und auflerhalb Mexikos. Das »Wir« aus dem
»Wir sagen [...] nein zum Kapital« (Holloway 2006: 92) ist dabei nicht
ndher bestimmt, es umfasst alle: Da wir (alle) in einer Gesellschaft le-
ben, »die unsere Menschlichkeit negiert« (Holloway 2007: 16), sind wir
im Grunde auch alle potenzielle Rebellinnen und Rebellen. Dabei wen-
det sich das von Subcomandante Marcos tibernommene Motto »Ganz
normale Leute, Rebellinnen und Rebellen« (Holloway 2006: 75) in der
Interpretation Holloways zundchst gegen leninistische Avantgardekon-
zeptionen, also gegen ein hierarchisches und autoritéres Politikmodell
sowie gegen eine teleologische, stufenformige Revolutionsvorstellung,
wird dann aber normativ gewendet. Was also bei Marcos noch als Be-
schreibung dient, um gegen das propagandistische Vorurteil zu argu-
mentieren, nur geschulte und vom Ausland eingeschleuste Kader konn-
ten eine Rebellion beginnen, andere potenziell Aufstdndische ermutigen
und mitziehen, wird bei Holloway entkontextualisiert und zu einer all-
gemeinen Tatsache umgeschrieben.

»Das Nein«, so der wohl entscheidende Ausloser fiir Holloways
normative Wendung, »ist der Anfangspunkt aller Hoffnung« (Holloway
2006: 92). Den von diesem Nein ausgehenden Aufbau »anderer sozialer
Bezichungen« (Holloway 2006: 93) sicht er in Ansdtzen im zapatisti-
schen Aufstand und allen von diesem inspirierten Bewegungen verwirk-

mehr zu verdienen« angetreten war, lasst sich mit Holloways These nicht
erkldren.

162

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

licht. Vom Nein ausgehend, findet hier ein Kampf um Wiirde statt,
»Wiirde und Kapital sind inkompatibel« (Holloway 2006: 97). Wir, be-
findet Holloway in Anlehnung an die zapatistische Parole preguntando
caminamos (»fragend schreiten wir voran«) — ohne zu kldren, von wem
er da spricht —, »wir schreiten mit Wut und fragen mit Leidenschaft«
(Holloway 2006: 99).

Von der postulierten zur planetarischen
Gemeinschaft? Die Neotribes bei Zygmunt
Bauman

Diesem emphatischen Verstdndnis des »Wir« bei Holloway steht ein
skeptisches bis ablehnendes bei Zygmunt Bauman gegeniiber. Der bri-
tisch-polnische Soziologe beschreibt denselben Gegenstand, die globali-
sierungskritische Bewegung, als eine gegenwirtige »Wir«-Formation,
als »ein schwichliches Pendant zur konzentrierten Macht der multinati-
onalen Konzerne« (H6ller/Bauman 2003: 22). Aber es ist nicht nur diese
Schwiche, von der Baumans Skepsis herriihrt.

Bauman beschreibt in mehreren seiner Biicher das Aufkommen so
genannter Neotribes, imagindrer Gemeinschaften, als Reaktion auf den
Bedeutungsverlust des modernen Nationalstaates.® Dieser hatte auf der
Ebene kultureller Werte den Individuen u. a. als Garant fiir Sicherheit
und Kontinuitit gedient. Postmoderne Lebensformen hingegen — spéter
spricht Bauman (2003) nur noch von »fliichtiger Moderne« statt von
Postmoderne — zeichnen sich durch gesteigerte Kontingenz aus, die zu
einer durch Angste und Schutzbediirfnisse motivierten, ausgedehnten,
»obsessive(n) Suche nach Gemeinschaft« fithrt (Bauman 1995a: 303).
Denn insgeheim angestrebt sei vor allem die »Freude, »im Recht« zu
sein« (Bauman 1995a: 302). Was bei dieser Suche gefunden wird, sind
mehr und mehr postmoderne Gemeinschaften oder Neotribes und immer

8 Indem Bauman diesen Begriff von Benedict Anderson tibernimmt, um ei-
ne dem Nationalstaatsprinzip zuwider laufende Erscheinung zu bezeich-
nen, kiindigt sich bereits eine gewisse Widerspriichlichkeit an. Denn bei
Anderson ist der Prototyp »vorgestellter Gemeinschaften« nicht der Neo-
Stamm, sondern: die moderne Nation. Der vorgestellten fehlt es im Ge-
gensatz zur »klassischen« Gemeinschaft an der Einzigartigkeit der Spra-
che als ihr zentrales und Einheit stiftendes Medium. Die Nation entsteht
historisch laut Anderson u. a. erst dann und da, wo die Vorstellung einer
besonderen, aulerhalb der Welt liegenden, heiligen Schriftsprache als pri-
vilegierter Zugang zu einer ontologischen Wahrheit ihren axiomatischen
Zugriff auf das Denken der Menschen einbiifit (Anderson 1997: 35 und
57), zu Bauman allgemein vgl. Kastner 2000.

163

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

weniger der Nationalstaat. Dieser zeitdiagnostische Status von National-
staat und Neotribe, ihre tendenzielle Abfolge, verliert fiir Bauman in den
letzten Jahren zunehmend an Bedeutung: Zum einen betont er in seiner
Beschreibung des gegenwirtigen Nationalstaates, hier in Form des
schwedischen Sozialstaatsmodells, es handele sich keineswegs um »ein
Uberbleibsel aus vergangenen Zeiten, kein Denkmal fiir vergebliche
Hoffnungen und veraltete Visionen« (Bauman 2007: 141). Zum anderen
revidiert er auch konzeptionell den Zusammenhang von Gemeinschaft
und Neotribe in der Gegenwart. Der Sozialstaat sei, so Bauman, »die
moderne Verkorperung der Idee der Gemeinschaft, ihre institutionelle
Verwirklichung in der modernen Form eines abstrakten Kollektivs«
(Bauman 2007: 139). Und zwar fiir die feste, industrielle wie fiir die
flichtige, konsumbasierte Moderne gleichermafen. Die »Bedeutung des
Sozialstaats liegt in der Konsumgesellschaft genau wie in der Industrie-
gesellschaft darin, die Gesellschaft vor »Kollateralschdaden« zu schiitzen,
die das dominierende Prinzip des sozialen Lebens ohne sozialstaatliche
Uberwachung, Einddmmung und Lenkung verursachen wiirde« (Bau-
man 2007: 141). Es ldsst sich also trefflich dariiber streiten, ob Bauman
eine in sich widerspriichliche Konzeption von Gemeinschaft oder viel-
mehr drei verschiedene vertritt: Neotribe, Nationalstaat und planetari-
sche Gemeinschaft — wobei dann {iber deren Verhiltnis, konzeptionell
und zeitdiagnostisch. gestritten werden miisste.

Im Folgenden geht es vor allem um die beiden, im Kontext von
Baumans Moderne-Kritik entwickelten Gemeinschaftskonzepte: Die
postmoderne, neotribale Gemeinschaft und die planetarische Gemein-
schaft. Bauman beschreibt die Gemeinschaft in der Postmoderne so:

»Die Gemeinschaft — ethnisch, religids, politisch oder sonstwie — wird als un-
heimliche Mischung aus Differenz und Kumpanei gedacht, als eine Einmalig-
keit, fiir die man nicht mit Einsamkeit zahlen muB, als eine Kontingenz mit
Wourzeln, als Freiheit mit Sicherheit; ihr Bild, ihre Verlockung sind ebenso wi-
dersinnig wie jene Welt der universalen Ambivalenz, aus der sie — hofft man —
eine Zuflucht bietet« (Bauman 1995a: 301).

Die Neostimme als imaginierte und postulierte Gemeinschaften iiber-
ndhmen jeweils die Hoffnungen darauf, die einzelnen gemeinschaftli-
chen und verschiedenen lokalen Wahrheiten und Gewissheiten zu uni-
verseller Bliite zu flihren, also die Aufgabe der Zivilisierung zu iiber-
nehmen. Gegeniiber fritheren Gemeinschaften zeichneten sich Gemein-
schaften in der Postmoderne bzw. in der »fliichtigen Moderne« durch ih-

164

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

re Kurzlebigkeit und Inkohirenz aus.” Dabei seien sie geprigt von einer
»militanten Intoleranz« (Bauman 1995c: 76), die letztlich aus diesen
Konstitutionsbedingungen entstiinde. Es gebe fiir sie keine Grenze an
Grausamkeit und Unterdriickung. Vor allem zwei Zusammenhinge kop-
peln die Neostimme an Gewalt. Erstens mache der kulturelle Kontext
der Postmoderne offentliche Aufmerksamkeit zur umkampften Ressour-
ce, was wiederum zur Reformulierung des kartesianischen Cogito in ein
»Ich werde wahrgenommen, also bin ich«« (Bauman 1996b: 59) miinde.
Im Kampf um Aufmerksamkeit sei jedes Mittel Recht, je lauter und bru-
taler, desto Erfolg versprechender. Zweitens sind die Neostdmme laut
Bauman im Gegensatz zu ihren traditionellen Vorbildern durch die Art
und Weise ihrer Existenz schon gewaltanfdllig. Allein durch ihren blof3
postulierten Status seien sie darauf angewiesen, empfindlich auf Infrage-
stellungen oder Angriffe von Auflen zu reagieren und ihre potenticllen
Mitglieder gefiigig zu machen.'®

Nicht nur, dass Bauman offen ldsst, wie sonst, auler »postuliert«,
eine Gemeinschaft denkbar ist, er setzt die Neostimme beziiglich ihrer
Innenwirkung mit Sekten und hinsichtlich ihrer Auenwirkung mit Na-
zis gleich (vgl. Bauman 1996b: 60) — und das, obwohl er zuvor ein-
rdumt, soziale Bewegungen hitten mit Kraftfahrzeugen gemeinsam, dass
die Art des antreibenden Kraftstoffes nichts mit der Richtung zu tun ha-

9 »Gemeinschaften gibt es in allen Formen und Farben, aber wenn man sie
entlang der Weberschen Achse zwischen »leichten Mantel< und >eisernen
Kifigc anordnet, dann landen alle bemerkenswert nahe am ersten Pol«
(Bauman 2003: 199).

10 Die automatische Verkntipfung von Neostimmen und gewaltsamem Han-
deln ist in sich widerspriichlich — aber kennzeichnend fiir die allgemeine
Verwendung der Begriffe bei Bauman wie auch fiir das Verhéltnis zwi-
schen Moderne und Postmoderne: Einerseits gelten die Neostimme als
postmoderne Triger eines aus der Moderne tradierten Phidnomens (Ge-
walt). Als Triger losen sie den Staat ab. Andererseits wird das Phanomen
selber als grundsitzlich verdndert, als gebrochen und eben postmodern be-
schrieben. Als Phdnomen ist Gewalt nicht mehr an den »Staat-als-Tréger<
gebunden. Indem aber Bauman in seiner Beschreibung Neostimme an
Gewalt bindet, vernachléssigt er immer entweder den Bruch oder die Tra-
dition. Den Bruch zu vernachlissigen, heifit z. B., zu iibersehen, dass sek-
tenshnliche Gemeinschaften weder auf die verniinftige Ubereinkunft bau-
en, wenn sie gewalttitig agieren, noch iiber die Ressourcen und Macht
verfiigen, die sie mit den Nazis vergleichbar macht. Den Bruch zu ver-
nachldssigen heif3it aber auch, zu iibergehen, dass Aufmerksamkeit auch
anders als iiber Gewalt erlangt werden kann. Die Tradition zu vernachlis-
sigen, heilit, die aktuelle Wirkung des staatlichen Gewaltmonopols zu ver-
harmlosen, indem es mit den Artikulationsformen von Gruppen gleichge-
setzt wird.

165

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

be, in die der Wagen rollt (vgl. Bauman 1996b: 59)."" Auch mit der Be-
hauptung, die »schonungsloseste und morderischste Unterdriickung in-
dividueller Autonomie [werde ...] heutzutage im Namen der Menschen-
rechte begangen, enteignet und kollektiviert als >Minderheitenrechte<«
(Bauman 1995c: 76), reiht sich Bauman in die Positionen der Neuen
Rechten ein. Denn dies ist eindeutig eine in der konservativen européi-
schen Publizistik verbreitete Denkfigur: Die Minderheiten missbrauch-
ten die Giite des zivilisatorischen Universalismus und sein Gastrecht,
bedrohten kulturelle Werte und zersplitterten Kulturgiiter und Gesell-
schaften.'> Etwas vorsichtiger formuliert es Bauman in seiner (abgren-

11 Auch Birgit Rommelspacher macht darauf aufmerksam, dass Bauman an
dieser Stelle nichts Geringeres tut »als die Ideologien der verschiedensten
sozialen und politischen Bewegungen mit den Nazis gleichzusetzen«
(Rommelspacher 1997: 261). Zu einer solchen Position kénne er nur ge-
langen, so Rommelspacher, indem Bauman die ganze Diskussion um das
Problem der Verabsolutierung von Differenz ignoriere. Das ist umso er-
staunlicher, als Bauman sich selbst inmitten dieses Problemfeldes bewegt.
Denn neben der pauschalen Ablehnung differenzpolitischer Anséitze macht
er sich an anderer Stelle selbst zum Verteidiger der (kulturellen) Diffe-
renz, indem er die homogenisierenden Praxen des modernen National-
staats kritisiert (Bauman 1995a: 133ff.).

12 Dies ist durchaus nicht die einzige Stelle, an der Bauman sich in Antife-
minismus iibt. Auch in seiner Besprechung von Foucaults Sexualitdit und
Wahrheit I vertritt er Positionen, die sich in solche des antifeministischen
Backlashs problemlos eingliedern lassen. Bauman interpretiert die — von
ihm mit Anfihrungszeichen versehenen — Kampagnen gegen »Vergewal-
tigung in der Ehe« und gegen »sexuellen Miflbrauch von Kindern« als
(postmoderne) Form der Kontrolle und der Organisation des sozialen
Raumes, die Foucaults (moderne) Ordnungsfabriken abgelost hitten (vgl.
Bauman 1999: 261ff.). Durch die feministischen Kampagnen wiirde ein
soziales Klima geschaffen, das durch Misstrauen und Verdachtigungen der
Schwichung menschlicher Bindung diene. Damit ibernimmt Bauman die
Stellungnahmen konservativer FamilienpolitikerInnen, die »Bindung« als
mit family values positiv auffiillbare, neutrale Kategorie fassen, statt als
soziale Machtbeziehung. »Bindung« als solche positiv zu werten bedeutet
gerade in Bezug auf die Geschlechterverhiltnisse ein Ausklammern sozia-
ler Ungleichheiten. Bauman beteiligt sich an dieser Ausklammerung, in-
dem er in bester Altherrenmanier gegen feministische Politik polemisiert:
»Komplimente iiber Schonheit und Charme einer Arbeitskollegin zu ma-
chen wird heute in der Regel als sexuelle Provokation gebilligt, und das
Angebot einer Tasse Kaffee gilt bereits als sexuelle Beléstigung. [...] Die
Folge von alledem ist die rasche Auszehrung zwischenmenschlicher Be-
ziehungen, die aller Intimitdt und Emotionalitdt entkleidet werden, und das
Dahinwelken des Wunsches, tiberhaupt noch Beziehungen einzugehen und
zu pflegen« (Bauman 1999: 262). Der Gipfel des Baumanschen Antifemi-
nismus ist aber wohl Baumans Einschitzung im Kontext postmoderner
Gewaltverhiltnisse, das Eigentum der Frau an ihrem Korper diene dazu,
einem anderen menschlichen Wesen das Recht auf Leben zu verweigern,

166

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

zenden) Auseinandersetzung mit dem Kommunitarismus, »maoglicherwei-
se [Hervorh. J. K.] wird Gewalt nur >dereguliert, sickert von der Héhe
des Staates hinab auf die Ebene der (neotribalen) Gemeinschaft« (Bau-
man 2003: 226)."

Insgesamt formuliert Bauman eine deutlich negative Wertung von
Gemeinschaft bzw. Neotribes, die er als »Produkt und Bedingung
zugleich« (Bauman 1996a: 658) der Globalisierung der Mérkte und der
Privatisierungsoffensiven beschreibt. Die Beurteilung wiederum hingt
oft davon ab, was genau er unter Neotribe versteht, eine Bestimmung,
die von der feministischen oder der »Bewegung der Schwarzen« (Bau-
man 1995b: 233) bis hin zu »schwache(n) Staaten« (Bauman 1996a:
657)"* reicht. Gemeinsam ist diesen Neotribes allerdings, dass sie letzt-
lich ein Dilemma der Moderne reproduzieren: Obgleich ein postmoder-
nes Phianomen, fiihre die Suche nach Gemeinschaft — analog zur moder-
nen Suche nach Universalitdt — nur zum Gegenteil dessen, was intendiert
war (Zersplitterung statt Zusammenhalt, Angst statt Sicherheit etc.)."”

weshalb Abtreibung als Teil eines »Holocaust neuen Stils« (Bauman
1996b: 63) zu werten sei.

13 Zeitdiagnostisch wire hier auch die nach wie vor wirkméchtige Identifi-
zierungspolitik des Nationalstaates einzuwenden (vgl. auch Kastner 2005).
SchlieBlich sind es beispielsweise nicht Gemeinschafts-, sondern immer
noch Staatsgrenzen, an deren Ubertretung Menschen massenhaft und ge-
waltsam gehindert werden. Wihrend Bauman, anders als in seinen friihe-
ren Schriften, die Migrationspolitiken nicht mehr als Indiz dafuir auffasst,
dass der Nationalstaat seine wesentlichen Funktionen nicht eingebiifit hat
(vgl. Bauman/Kastner 2006: 533), bleibt Holloway diesbeziiglich eindeu-
tig: »In den letzten sechs Monaten wurden 856.000 Mexikaner an der
Grenze zu den Vereinigten Staaten verhaftet. Das ist Identifikation, Defi-
nition, Klassifikation im grofen Stil« (Holloway 2002: 91

14 Zwar unterscheidet er an einer Stelle zwischen Gemeinschaft als Konzept
einerseits und als »integrierte soziale Korperschaft« (Bauman 1995a:303)
andererseits. Diese Unterscheidung bleibt allerdings ohne empirischen oder
theoretischen Belang. Zeitdiagnostisch heif3it es im Hinblick auf Gemein-
schaften in der »fliichtigen Moderne« spiter allerdings: »Alle diese Ge-
meinschaften sind weniger reale als postulierte Gemeinschaften, weniger
Realitit als Projekt« (Bauman 2003: 199).

15 Im Gegensatz zu antiken Stdmmen ist aufgrund der eher konzeptuellen als
real-korperschaftlichen Struktur eine Umwandlung von Schicksalsgemein-
schaft in Gemeinschaft des Geschicks zwar moglich, dennoch verwandelt
sich letztlich, so Bauman, »die Suche nach Gemeinschaft [...] in ein um-
fassendes Hindernis fiir ihre Entstehung« (Bauman 1995a: 306). Die »Ge-
meinschaft der Herausgeputzten« (Bauman 2003: 233ft.), die sich blo8 zu
einem Anlass eines Codes bediene wie die Besucherlnnen einer Theater-
vorstellung ihrer Kleidung, »hat ferner den Effekt, die Entstehung »wirkli-
cher¢ (d. h. umfassender und dauerhafter) Gemeinschaften zu verhindern«
(Bauman 2003: 235). Hier wendet Bauman, ohne auf den Zusammenhang
hinzuweisen, speziell feministische Erkenntnisse ins Allgemeine. So ver-

167

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Trotz seiner Kritik am modernen Nationalstaat warnt Bauman vor der
Gemeinschaft als politische Alternative. In Flaneure, Spieler und Tou-
risten (1997) beschreibt er die wesentlichen Ziige postmoderner Bezie-
hungen als durch »ihre Bruchstiickhaftigkeit und Diskontinuitit, die En-
ge ihres Blickwinkels und ihrer Ziele, die seichte Oberflachlichkeit des
Kontakts« (Bauman 1997: 168) gekennzeichnet. Als Strategie zur Uber-
windung dieser von Bauman durchweg negativ bewerteten Beziehungs-
attribute seien die Neostimme nur scheinbar geeignet (vgl. Bauman
1997: 124). Der als abgewirtschaftet analysierte Nationalstaat, der in der
Postmoderne seine wesentlichen Aufgabe der Ordnungsstiftung verliert,
wird damit, wie schon in Postmoderne Ethik (1995¢), immer noch den
kommunalen oder transnationalen, moglicherweise an Identitdten ent-
lang organisierten Gemeinschaften normativ vorgezogen.

Im Gegensatz zu seiner pauschalen Verurteilung jeglichen Gemein-
schaftskonzeptes unterscheidet er in Unbehagen in der Postmoderne
(1999) scharf zwischen religioser und politischer Gemeinschaft. Dabei
wird einerseits mit der Beschreibung von »religiosem Fundamentalis-
mus« als eine Form des Phdnomens Neotribalismus diesem eine dritte
konkretere Bedeutung gegeben (Bauman 1999: 323ff.)) — neben den
»schwachen Staaten« und den sozialen Bewegungen. Andererseits macht
Bauman sich fiir die politische Gemeinschaft stark. Weil individuelle
Freiheit nicht durch individuelle Anstrengung zu erlangen ist, so Bau-
man, muss deren Moglichkeit als gemeinschaftliche Aufgabe betrachtet
werden. Diese Aufgabe wiederum koénnen freie Individuen »nur gemein-
schaftlich und tiber ihre gemeinsamen Errungenschaften angehen [...]J«
(Bauman 1999: 367). Die politische Gemeinschaft sei dann, und in An-
lehnung an Chantal Mouffe, nicht als empirische BezugsgroBe zu ver-
stehen, sondern als diskursive Oberfliche, die nie zu verwirklichen, aber
immer als Handlungsmatrix zur Stelle ist.

Einen positiv besetzten, transnationalen Begriff von Gemeinschaft
entwickelt Bauman schlie8lich im Kontext seiner Auseinandersetzung
mit globaler sozialer Ungleichheit.'® Dabei entwirft er eine geradezu

trat bereits Judith Butler in diesem Kontext die These, »dal} jeder Versuch,
der der Kategorie »Frauen« einen universellen oder spezifischen Gehalt zu-
weist und dabei voraussetzt, daB eine solche vorgéingige Garantie der Soli-
daritit erforderlich ist, zwangsldufig eine Zersplittterung hervorrufen wird.
Die >Identitdt< als Ausgangspunkt kann niemals den festigenden Grund ei-
ner politischen feministischen Bewegung abgeben« (Butler 1993: 49).

16 Im Interview mit Christian Holler beklagt Bauman die Unverhéltnisma-
Bigkeit der Mittel, die fiir humanitdre Hilfe und jener, die fiir Waffen auf-
gebracht werden, am Beispiel des Irak-Krieges und bilanziert dann allge-
mein: »Zwanzig Prozent der Menschheit besitzt heute 86 Prozent der glo-
balen Reichtiimer (vor zwanzig Jahren waren es >blo3< 76 Prozent), was

168

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

iiberraschende Perspektive: »Allen gegenwirtigen und zukiinftigen An-
strengungen muss die Aussicht einer »globalen Gemeinschaft« als ver-
bindlicher Horizont dienen, nach dem sich die Richtigkeit jedes einzel-
nen Schrittes bemisst« (H6ller/Bauman 2003: 23). Er kommt dem Hol-
lowayschen » Wir« sehr nahe, indem er betont:

»Die zentrale Frage ist, um wie viel wir damit einer addquaten Reaktion auf
die Tatsache ndher kommen, dass wir voneinander abhingig und daher auch
fiireinander verantwortlich sind. Ohne die Praxis der Solidaritit wird dies nicht
gehen, schlieBlich bemisst sich auch die Tragfdhigkeit einer Briicke nach der
Stiarke ihres schwéchsten Pfeilers (und nicht nach dem statistischen Durch-
schnitt aller Briickenpfeiler). Entsprechend sollte auch die Solidaritdt einer
Gemeinschaft am Wohlergehen und an der Wiirde ihrer schwiéchsten Mitglie-
der gemessen werden« (ebd.).

Nehme man diesen Anspruch als Maf3stab, konstatiert Bauman, »so sind
wir erschreckend weit vom Horizont einer planetarischen Gemeinschaft
entfernt« (ebd.). Auch wenn die globale Protestbewegung gegen den
Angriff der USA auf den Irak 2003 ein »planetarisches Gemeinschafts-
gefiihl« (ebd.) kurzzeitig aufblitzen lief3.

Gemeinschaft gegen Klassifikation

Wenn die Ansitze Holloways und Baumans auch nicht allzu viele Ge-
meinsamkeiten aufweisen, so fult beider Argumentation doch auf einem
verbindenden Aspekt: Der am Denken Theodor W. Adornos geschulten
Kritik an der Klassifikation. Dieses anti-klassifikatorische Denken du-
Bert sich zum einen in den angefiihrten Beispielen, zum anderen in der
Bewertung von Gemeinschaftskonzeptionen, in der sie allerdings zu
kontrdren Schliissen gelangen. »Der Klassenkampf« stelle fiir Holloway,

den drmsten zwanzig Prozent ganze 1,3 Prozent des Reichtums {ibrig
lasst« (Holler/Bauman 2003: 23). Angesichts fortdauernder sozialer Un-
gleichheit und wachsender Verteilungskonflikte unter postmodernen Be-
dingungen hatte er auch vorher schon positivere Toéne hinsichtlich der
Gemeinschaft angeschlagen: »Die Umverteilungsforderungen unserer Zeit
sind am hdufigsten darauf gerichtet, Menschenrechte zu gewinnen (ein
Deckname fiir die Autonomie des Subjekts, fir die Wahlfreiheit, die das
Subjekt im postmodernen Lebensraum konstituiert) und werden von Be-
volkerungsgruppen gestellt, denen sie bislang verweigert worden sind«
(Bauman 1995b: 233). Hier nennt er dann konkret die, denen er an anderer
Stelle ohne Eingehen auf materielle Lebensbedingungen »militante Intole-
ranz« vorwirft: Emanzipationsbewegungen unterdriickter Minderheiten
und die feministischen Bewegungen.

169

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

so Martin Birkner und Robert Foltin (2006: 117), den »Kampf um das
und gegen das Klassifiziertwerden« dar. Holloway selbst fiihrt aus:

»ldentifikation, Definition, Klassifikation sind sowohl korperliche als auch
geistige Prozesse. Die in den Konzentrationslagern identifizierten, klassifizier-
ten und nummerierten Juden waren nicht blof3 Objekte einer Denkiibung. Iden-
tifikation, Definition und Klassifikation ist die Grundlage fiir die physische,
rdumliche und zeitliche Organisation von Armeen, Krankenhdusern, Schulen
und anderen Institutionen, auf deren Kern sich die von Foucault gewéhlten
Begriffe Disziplin, die Mikrophysik der Macht, die politische Okonomie des
Details beziehen« (Holloway 2002: 91).

Auch Bauman sieht in der Klassifikation ein wesentliches Moment der
Geschichte der Moderne. Die zentrale Aufgabe, die die Moderne sich
gestellt habe, sei die Herstellung von Ordnung. Unter Ordnung versteht
Bauman Klassifizierung, die entworfene und ausgefiihrte, also kiinstli-
che Ein- und AusschlieBung. Klassifizieren heifie, »der Welt eine Struk-
tur zu geben« (Bauman 1995a: 14). Die »Ordnung« bilde daher den Ar-
chetyp fiir samtliche Aufgaben, die die Moderne sich gestellt hat, weil
sie die »am wenigsten mogliche unter den unméglichen und die am we-
nigsten entbehrliche unter den unentbehrlichen« (Bauman 1995a: 16) ist.
Gerade dadurch aber werde sie konstituierend, also zur Aufgabe, um die
sich alles dreht. Bauman beschreibt den Kampf gegen jede Form der
Ambivalenz folglich als selbstzerstorerisch und selbsterzeugend zu-
gleich. Die Moderne »erméglicht sich dadurch selbst, da3 sie sich eine
unmdogliche Aufgabe stellt« (Bauman 1995a: 23). Wie Holloway bezieht
auch Bauman sich in dieser Hinsicht auf den Nationalsozialismus und
beschreibt den Holocaust als »einzigartigen, aber signifikanten und zu-
verldssigen Test des latenten Potentials der modernen Gesellschaft«
(Bauman 1994: 25)."

Die von beiden geteilte Ablehnung der Identifizierung fiihrt aber zu
kontréren Konsequenzen im Hinblick auf Gemeinschaften. Wie Bauman
die Neotribes, hilt Holloway das von ihm beschriebene »Wir« fiir ledig-
lich »fliichtig integriert« (Holloway 2002: 123). Wéhrend er darin die
positive Verwirklichung anti-klassifikatorischen Denkens und Handelns
erkennt, lauert fiir Bauman gerade darin die Gefahr und damit die Ursa-
che seiner ablehnenden Haltung. Gerade in der Fliichtigkeit sicht Bau-
man die Schwiche und nicht zuletzt die Anfilligkeit von postnationalen

17 Die Herstellung von Ordnung ist nach Bauman aber auch zentrales Merk-
mal von »Kultur« und wird von Bauman in dieser Hinsicht durchaus posi-
tiv bewertet, wie Melanie Reddig und Thomas Kron (2007: 402f.) heraus-
stellen.

170

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

Gemeinschaften fiir besondere Grausamkeit (nach au3en wie innen) be-
griindet. Ohne solche Prozesse genauer zu beschreiben, legt Bauman na-
he, gerade die offene, nicht eingebettete, bloB postulierte Struktur von
Gemeinschaften verleite zu besonderen Vereinheitlichungen nach innen
und Ausschliissen gegeniiber anderen. Holloway hingegen schlieft Ex-
klusionen im Grunde theoretisch aus, weil die offene Struktur des » Wir«
bei ihm prinzipiell alle umfasst. Die Bewertung der AuBenwirkungen
der Gemeinschaft hiangt bei beiden direkt mit der Beschreibung der je-
weiligen Konstitutionsbedingungen zusammen. Beide trauen der Ge-
meinschaft letztlich alles zu, allerdings in unterschiedlicher Richtung:
Bauman eine naziméBige, grenzenlose Grausamkeit — weil die Gemein-
schaft postuliert und konstruiert sei; Holloway die Fahigkeit, das Grauen
des Kapitalismus zu beenden — weil die Gemeinschaft nicht postuliert,
sondern selbstverstindlich sei.

Sie vertrauen dabei letztlich auf Gemeinschaftskonzepte, die von so-
zialen, kulturellen und politischen Kontexten absehen und konkrete Exis-
tenzweisen ausklammern: Zwar betont Holloway (2002: 123f.), die Iden-
tifizierung des »Wir« beruhe nicht auf einem Sein, sondern auf dem Tun.
Dieses Tun allerdings ist nicht anders als kollektiv, gut und antikapitalis-
tisch vorzustellen, bevor es dann vom Kapitalismus in seinem Fluss un-
terbrochen wird. Dies dufert sich auch in der Vorstellung, die Rebellion
sei einfach da, verborgen und verdringt von den Verhiltnissen, aber zu
befreien. Bauman stellt der postulierten immer die »wirkliche« Gemein-
schaft entgegen, die er zwar in Anfithrungszeichen, auf die er aber auch
seine (sehr verhaltene) politische Hoffnung setzt.'® Holloway setzt seine
Hoffnungen in das Konzept des »urbanen Zapatismus« (Holloway 2006:
56ft.). Dieses hatte er im Anschluss an die vielen zivilgesellschaftlichen
Initiativen der Zapatistas entworfen, ohne es allerdings néher auszufiih-
ren. Der »urbane Zapatismus« greift im Wesentlichen jene Abkehr vom

18 In Leben in der Fliichtigen Moderne ist der Trager dieser Hoffhung kurio-
serweise ausgerechnet der Staat. Hatte Bauman den modernen National-
staat in den 1990er Jahren noch als selektierenden Gértner gebrandmarkt,
hélt er ihn nun nicht nur — wie andere TheoretikerInnen angesichts der Be-
drohungen durch den neoliberalen Kapitalismus — fiir den Bewahrer eman-
zipatorischer Errungenschaften. Er macht den Staat nun gar zur »Quelle der
Solidaritdt« (Bauman 2007: 138). Bauman betont zwar an anderer Stelle
(Bauman/Kastner 2006: 530f.), der Nationalstaat der stabilen und jener der
fliichtigen Moderne seien zwei verschiedene, letzterer habe eine erhebli-
che Schwichung der »totalitiren Neigung« erfahren. Dennoch bezieht er
sich mit seiner Rede von der »Quelle der Solidaritit« auf die Funktion der
Sicherheit, die zu spenden dem modernen Staat prinzipiell zukomme und
die er, in der neuen Lesart, in seiner stabilen Verfassung eben nur iiber-
trieben habe, wihrend er sie jetzt mit Miihe gegen den neoliberalen Kapi-
talismus aufrecht erhalten konne.

171

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

alten, wegen seines Paternalismus héufig kritisierten Verstandnis der So-
lidaritdtsarbeit auf, die die Zapatistas formuliert haben. Es geht Hollo-
way also vor allem darum, den Zapatismus als Herausforderung fiir so-
ziale Kdmpfe an anderen Orten zu begreifen.'’ Als wenn es nicht schon
in den beispielgebenden globalisierungskritischen Bewegungen enorme
Differenzen gibe, meint Holloway, dieses »Wir« liee sich auch noch
verallgemeinern. Holloway sind also die Schwichen des Konzeptes des
»urbanen Zapatismus« vor Augen zu halten, der eben nicht von selbst
die Widerspriiche und Differenzen zwischen so unterschiedlichen Aus-
gangspunkten, Interessen und Forderungen wie jenen von keynesianisti-
schen Staatsbefiirwortern und libertdren StaatsfeindInnen, zwischen na-
tionalen Gewerkschaften und Migrantlnnen-Organisationen, zwischen
klassenorientierten und kulturspezifischen Kémpfen, zwischen Mannern
und Frauen etc. tiberwinden wird. Dass dazu Auseinandersetzungen,
Kampfe und vielleicht sogar Homogenisierungen nétig sind, hélt Bau-
man wiederum fiir dermaflen verallgemeinerbar, dass er sich von dem
Phénomen gleich normativ abwendet. Thm ist die Stirke des »urbanen
Zapatismus« vorzuhalten, die gerade in der postulierten, diversifizierten
und auf die verschiedenen lokalen Situationen zugeschnittenen Form be-
steht. Entscheidend hierbei ist aber der globale Horizont, den Bauman
selbst angesichts der globalen Protestbewegung gegen den Krieg der
USA im Irak 2003 hat aufblitzen sehen. Dort habe es eine »schlagartige
Entdeckung« gegeben, »dass die Menschen &hnliche Hoffhungen und
Angste teilen« (Holler/Bauman 2003: 23). Allerdings wendet er gleich
anschlieBend ein, auch bei dieser im globalisierungskritischen Kontext
zu verortenden Bewegung habe es sich um eine Art Karneval gehandelt,
und »wenn der Karneval vorbei ist, gehen die Leute nach Hause und
kiimmern sich um ihre Alltagsgeschéfte« (Holler/Bauman 2003: 23). Als
»Karnevalsgemeinschaften« (Bauman 2003: 235) bezeichnet Bauman
jene kurzweiligen, auf einen Anlass bezogenen »Gemeinschaften der
Herausgeputzten« oder Neotribes.

Mit seinen Ausfithrungen zu einer globalen Gemeinschaft, deren So-
lidaritdt »am Wohlergehen und an der Wiirde ihrer schwichsten Mit-
glieder gemessen werden« soll, formuliert er eine Ethik bzw. Moral®,
die den sozialdarwinistischen Inhalten der neoliberalen Ideologie dia-
metral entgegensteht. Bauman aktualisiert vielmehr implizit das zapa-

19 Das Konzept des »urbanen Zapatismus« bleibt recht vage. Holloway halt
es da implizit mit Subcomandante Marcos: »Das einzige, was wir vor-
schlugen, war, die Welt zu veréndern; alles andere war Improvisation« (zi-
tiert nach Holloway 2000: 112).

20 Zur Auseinandersetzung um den Gegensatz von Ethik und Moral bei
Bauman vgl. Kastner 2000, Kron 2001, Bauman/Kastner 2006.

172

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

tistische Motto »al paso del mas lento« (vgl. Esteva 2005: 25ff.), sich al-
so nach dem oder der Langsamsten zu richten. Auch das Aufgreifen des
Begriffes und Mafistabes der Wiirde sind als Parallele zu Holloway und
als Bezugnahme auf den Zapatismus zu werten. Als »postmoderne Gue-
rilla« war die zapatistische Befreiungsbewegung nicht nur deshalb be-
zeichnet worden, weil sie in postmodernen Zeiten den Aufstand begon-
nen hatte, sondern auch, weil sie inhaltlich von essenzialistischen Kon-
zepten abwich. Der gegen den Neoliberalismus, die rassistische Aus-
grenzung und die Armut der ldndlichen Bevolkerung gerichtete Auf-
stand formulierte von Beginn an — vermittelt iiber die Begriffe Wiirde,
Gerechtigkeit, Freiheit, Demokratiec — einen gesamtgesellschaftlichen
Anspruch. Damit zielten die Zapatistas in ihrem Verstindnis von Ge-
meinschaft u. a. auch gegen modernistische Konzepte: Erstens durch-
kreuzten sie die soziologischen Vorstellungen von Gemeinschaft als
Vorstufe zu Gesellschaft wie auch die Hierarchie zwischen »riickstandi-
gem Land« und »fortschrittlicher Stadt«. Zweitens lieen sie sich in ih-
ren Selbstdarstellungen weder auf eine Guerilla guevaristischen Typs
mit avantgardistischem Anspruch, noch auf einen an ethnischen Krite-
rien entlang organisierten Indianeraufstand reduzieren. Trotz gelegentli-
cher Fokussierung ihrer Kémpfe auf indigene Rechte und Kultur haben
die Zapatistas auf verschiedenen Ebenen deutlich gemacht, dass ihr
Kampf nicht nur um die Integration der als Indigen ausgegrenzten ge-
fuhrt wird, sondern alle Marginalisierten und solche umfasst, die sich
ihnen zugehorig fiihlen.”' Im diesem Kontext ist schlieBlich auch das
Konzept des »urbanen Zapatismus« entstanden (vgl. Holloway 2006:
56ft.)

Da sich das »Wir« nicht aus nachlassender Repression oder rein ver-
standesméBiger Einsicht in die Produktionsbedingungen ergibt oder an-
derswo »wirklich« vorhanden ist oder war, sondern immer postuliert,
konstruiert, hergestellt werden muss, ist schlieBlich, so das Fazit dieser
Ausfithrungen, gar nichts anderes wiinschenswert als jenes schlagartige
Aufblitzen, das Bauman angesichts der Antikriegs-Proteste gesehen hat-
te. Und sofern es sich tatsdchlich gegen soziale Ungleichheit und kultu-
relle Exklusionen richtet, kann es gar nicht hiufig genug auftreten. Denn
zum einen wire jeder Versuch der Proklamation oder Herstellung einer
dauerhaften, stabilen, kohdrenten Gemeinschaft kaum ohne Homogeni-
sierungen und Vernichtung des Differenten zu denken. Und zum ande-
ren scheint es angesichts universeller Kontingenz auch niederschmet-
terndere Perspektiven zu geben als die einer »Freundschaft als Alterna-

21 Zum Zapatismus allgemein vgl. Kerkeling 2006, zur Bedeutung der ge-
genseitigen Bezugnahmen vgl. in diskurstheoretischer Hinsicht Huff-
schmid 2004, im Hinblick auf soziale Bewegungsforschung Kastner 2004.

173

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

tive zur Irrenanstalt« (Bauman 1995a: 300) mit globalem Solidarititsan-
spruch.

Literatur

Althusser, Louis (1977): »Ideologie und ideologische Staatsapparate«.
In: ders.: Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg/West-
berlin: VSA, S. 108-153.

Anderson, Benedict (1997): »Kulturelle Wurzeln«. In: Elisabeth Bron-
fen/Benjamin Marius /Thesere Steffen (Hg.): Hybride Kulturen. Bei-
trage zur anglo-amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Ziirich:
Stauffenburg, S. 31-58.

Bauman, Zygmunt (1994): Dialektik der Ordnung. Die Moderne und der
Holocaust. 2. Aufl., Hamburg: Européische Verlagsanstalt.

Bauman, Zygmunt (1995a): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der
Eindeutigkeit, Frankfurt/M.: Fischer.

Bauman, Zygmunt (1995b): Ansichten der Postmoderne, Hamburg/Ber-
lin: Argument.

Bauman, Zygmunt (1995c): Postmoderne Ethik, Hamburg: Hamburger
Edition.

Bauman, Zygmunt (1996a): »Glokalisierung oder Was fiir die einen
Globalisierung, ist fiir die anderen Lokalisierung«. Das Argument
217, S. 653-664.

Bauman, Zygmunt (1996b): »Gewalt — modern und postmodern«. In:
Max Miller/Hans-Georg Soeffner (Hg.): Modernitit und Barbarei.
Soziologische Zeitdiagnose am Ende des 20. Jahrhunderts, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, S. 36-67.

Bauman, Zygmunt (1997): Flaneure, Spieler und Touristen. Essays zu
postmodernen Lebensformen, Hamburg: Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt (1999): Unbehagen in der Postmoderne, Hamburg:
Hamburger Edition.

Bauman, Zygmunt (2003): Fliichtige Moderne, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bauman, Zygmunt (2006): »Staat, Markt und »>life politics< im Zeitalter
der Globalisierung«. Gesprach mit Jens Kastner. Das Argument 267,
S. 530-535.

Bauman, Zygmunt (2007): Leben in der Fliichtigen Moderne, Frank-
furt/M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (1993): »Kontingente Grundlagen. Der Feminismus und
die Frage der »Postmoderne««. In: Seyla Benhabib [u. a.] (Hg.): Der
Streit um Differenz. Feminismus und Postmoderne in der Gegen-
wart, Frankfurt/M.: Fischer, S. 31-59.

174

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT BEI JOHN HOLLOWAY UND ZYGMUNT BAUMAN

Birkner, Martin/Foltin, Robert (2006): (Post-)Operaismus. Von der Ar-
beiterautonomie zur Multitude. Geschichte und Gegenwart, Theorie
und Praxis. Eine Einfithrung, Stuttgart: Schmetterling.

Esteva, Gustavo (2005): Celebracion del Zapatismo, Oaxaca: Ediciones
Basta.

Holler, Christian (2003): »Globaler Porzellanladen. Interview mit dem
Soziologen Zygmunt Bauman {iber gesellschaftliche und kulturelle
Umbriiche im Zuge verstirkter Globalisierungsprozesse«. Springe-
rin. Hefte fur Gegenwartskunst 2, S. 18-23.

Holloway, John (2000): »Der Aufstand der Wiirde. Zum Revolutions-
verstindnis der Zapatistas«. In: Ulrich Brand/Ana Esther Cecefia
(Hg): Reflexionen einer Rebellion. »Chiapas« und ein anderes Poli-
tikverstédndnis, Minster: Westfélisches Damptboot, S. 110-135.

Holloway, John (2002): Die Welt verdndern, ohne die Macht zu iiber-
nehmen, Miinster: Westfélisches Dampfboot.

Holloway, John (2003): »Die Welt verdndern, ohne die Macht zu er-
obern.« Ein Interview mit John Holloway, von Edo Schmidt. gras-
wurzelrevolution 283, S. 1 und S. 6.

Holloway, John (2004): »Aufhoéren, den Kapitalismus zu machen«.
grundrisse 11, S. 6-11.

Holloway, John (2005): »Die Welt verdndern, ohne die Macht zu tiber-
nehmen«. Kurswechsel 1, S. 35-38.

Holloway, John (2006): Die Zwei Zeiten der Revolution. Wiirde, Macht
und die Politik der Zapatistas, Wien: Turia + Kant.

Holloway, John (2007): »Thompson und die Zersetzung der abstrakten
Zeit«. In: ders./Edward P. Thompson: Blauer Montag. Uber Zeit und
Arbeitsdisziplin, Hamburg: Edition Nautilus, S. 5-17.

Huffschmid, Anne (2004): Diskursguerilla: Wortergreifung und Wider-
sinn. Die Zapatistas im Spiegel der mexikanischen und internationa-
len Offentlichkeit, Heidelberg: Synchron Wissenschaftsverlag.

Kastner, Jens (2000): Politik und Postmoderne. Libertdre Aspekte in der
Soziologie Zygmunt Baumans, Miinster: Unrast.

Kastner, Jens (2004): »Zapatismus und Transnationalisierung. Anmer-
kungen zur Relevanz zapatistischer Politik fiir die Bewegungsfor-
schung«. In: Olaf Kaltmeier/Jens Kastner/Elisabeth Tuider (Hg.):
Neoliberalismus — Autonomie — Widerstand. Soziale Bewegungen in
Lateinamerika, Miinster: Westfilisches Dampfboot, S. 251-275.

Kastner, Jens (2005): »Staat und kulturelle Produktion. Ethnizitit als
symbolische Klassifikation und gewaltgenerierte Existenzweise«. In:
Michael Schultze/Jorg Meyer/Britta Krause/Dietmar Fricke (Hg.):
Diskurse der Gewalt — Gewalt der Diskurse, Frankfurt/M./New York
[u.a.]: Peter Lang, S. 113-126.

175

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENS KASTNER

Kastner, Jens (2006): »Rebellion, Revolte und Revolution iiberdenken.
Kritische Einleitung in die zapatistisch inspirierte Theorie John Hol-
loways«. In: Holloway 2006, S. 7-35.

Kerkeling, Luz (2006): La Lucha Sigue! Der Kampf geht weiter! EZLN
— Ursachen und Entwicklungen des zapatistischen Aufstands. 2. erw.
Aufl, Miinster: Unrast.

KoBler, Reinhart/Wienold, Hanns (2001): Gesellschaft bei Marx, Miins-
ter: Westfilisches Dampfboot.

Kron, Thomas (2001): Moralische Individualitdt. Eine Kritik der post-
modernen Ethik von Zygmunt Bauman und ihrer soziologischen
Implikationen fiir eine soziale Ordnung durch Individualisierung,
Opladen: Leske + Budrich.

Poulantzas, Nicos (2002): Staatstheorie. Politischer Uberbau, Ideologie,
Autoritdrer Etatismus, Hamburg: VSA.

Reddig, Melanie/Kron, Thomas (2007): »Die Kultur der Gegenwart bei
Zygmunt Bauman«. In: Matthias Junge/Thomas Kron (Hg.): Zyg-
munt Bauman. Soziologie zwischen Postmoderne, Ethik und Gegen-
wartsdiagnose. 2. erw. Aufl., Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissen-
schaften, S. 401-425.

Rommelspacher, Birgit (1997): »Die postmoderne Fassung einer anti-
modernen Ethik«. Soziologische Revue, 20 (3), S. 259-264.

176

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Deutschlandbilder

NIELS WERBER

Gesellschaft, Staat, Gemeinschaft. Drei Beispiele

»Ich halte nicht viel von der Diskussion iiber die >deutsche Identitit«.
Das ist eine Modesache«, schreibt Golo Mann am 25. 11. 1986 an Jo-
achim Fest. Stindig die Frage nach der »nationalen Identitdt« zu stellen,
meint Mann auf dem Hohepunkt des Historikerstreits, sei penetrant, »al-
les was recht ist«.'

1990 wurde die wiedervereinigte Nationalmannschaft Weltmeister.
In » ANSTOSS«, der von André Heller herausgegebenen »Zeitschrift des
Kunst- und Kulturprogramms zur FIFA WM 2006« liest man, die Kunst
im Weltmeisterschaftsland habe sich der Frage nach der »neu herzustel-
lenden Identitdt Deutschlands nach der Wiedervereinigung« anzuneh-
men, und zwar gerade auch mit Blick darauf, welche sozialen und ethni-
schen Gruppen iiberhaupt »als konstituierende gesellschaftliche Elemen-
te teilhaben wollen«. Diese Frage ist nach einer Folge wunderbarer Sie-
ge der deutschen FufBiballnationalmannschaft, nur einer ungliicklichen
Niederlage und ihrer triumphalen Feier mit einem Meer nationaler Sym-
bole in jedem Feuilleton der Republik gestellt worden, aber die gerade
zitierte Aussage bezieht sich auf eine Performance der Kiinstlerin Esra
Ersen (Istanbul), die auf einem FuBballfeld mehrere Deutschlandflaggen
zerschneiden und neu, ohne schwarze Streifen, zusammennihen 14f3t.
Aus dem Schwarz-Rot-Gold wird das Gelb-Rot von Galatasaray Istan-
bul, dann erneuern die schwarzen Haare der tiirkischen Frauen die
»Dreifarbigkeit der deutschen Fahne«. »Dieses Bild«, schreibt »AN-

1 Der Brief ist im Wortlaut abgedruckt: FAZ, 6. 6. 2006, S. 41.

177

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

STOSS, stehe fiir die neue komplexe »nationale Identitdt« von Migran-
tinnen und fiir die »ldentitit Deutschlands«, es handelt sich um ein
Deutschlandbild. Ob es so konsensfihig ist wie das Schwarz-Rot-Gold
der Trainer, des medizinischen Teams und der Ersatzspieler, wird zur
Disposition gestellt: Die Arbeit heifit »Im Strafraum«.

Esra Ersen: Im Strafraum (2001)

Welche »nationale Identitédt?« lautet eine Frage. Das »Nationale« repré-
sentiert etwas Idealtypisches, und es wird oft von auBlen zugewiesen,
schreibt Berthold Franke in einem Merkur-Essay tiber das Nationalge-
fiihl (Franke 2006: 637), gut, aber was wird wie représentiert? Wofiir
steht ein »schwarzrotgoldener Fahnenrauschg, tiber den Kohler und Kii-
nast sich gleichermaflen freuen (FAZ 2006: 1)? Es gibt zahlreiche
Deutschlandbilder, die in irgendeiner Form Deutschland zu représentie-
ren suchen, und ich mochte in meinem Beitrag drei Varianten unter-

178

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

scheiden, je nachdem, wie sie das Deutschlandbild auf den Staat, die
Gesellschaft oder die Gemeinschaft beziehen. Fiir brennende Fragen der
»Leitkultur«, der »Integration« oder der »Parallelgesellschaft« wird es
sich als entscheidend erweisen, welches dieser Bilder die Perspektive
auf diese Probleme prigt. Ich mochte die drei genannten exemplarischen
Typen von Deutschlandbildern kurz an aktuellen Medien-Kampagnen
vorstellen — womit wir wieder beim Fuf3ball sind:

Die zur Weltmeisterschaft passenden Stimmungslagen wurden schon
vorab eintrainiert. Die Deutsche Telekom hat in zahllosen Spots und
Anzeigen iiber Monate hinweg an jeden Einzelnen appelliert, sich der
Gemeinschaft der Nationalmannschaft »symbolisch« anzuschlieen und
so das grofite Nationalteam aller Zeiten zu bilden. »Manner und Frauen,
jung und alt, Menschen wie Du und ich«, alle also, reihen sich ein und
fligen aus Teilen ein Ganzes, das gréBer und bedeutender ist als jedes
seiner Teile. Jedes »Du«, das bei der groBen Kollektivierungsaktion
mitgemacht hat, hat mit dem wei-schwarzen DFB-»Welcome-Trikot«
eine »Registrierungsnummer« erhalten, so daB3 die uniformierten, auf
den Generalnenner eines Trikots gebrachten Individuen zumindest ver-
waltungstechnisch noch einzeln und zurechenbar zu erfassen sind. Wir
alle sind die Nationalmannschaft, Unterschiede werden jedem »ich« von
einem Computerprogramm zugewiesen. Das Konzept der Individualitit,
das in diesem Deutschlandbild der nationalen Fuf3ballschicksalsgemein-
schaft aufgehoben ist, zeugt von allergrofiter Modernitét, denn es beno-
tigt keine metaphysische Subjektphilosophie, keine romantische Empha-
se oder philosophischen Idealismus, sondern Medien und Technologien,
um Einzelne in einer Menge zu unterscheiden und zu erfassen (vgl. Rie-
ger 2001). Ahnlich wie Fingerabdriicke oder ein Gentest geniigend Indi-
vidualitdt generieren, um Personen zu identifizieren, zu verurteilen, aus-
zuweisen etc., so produziert die »Registrierungsnummer« Unterscheid-
barkeiten in der Uniibersichtlichkeit der gleich gekleideten, und, wie es
im Text zum Spot heifit, »unendlich« aufgereihten »groéfiten National-
mannschaft« aller Zeiten. Millionen haben mitgemacht — angetrieben
von nichts anderem als den Wunsch, sich, ich zitiere wieder aus der Te-
lekom-Werbung, »Fan um Fan einzureihen in eine gigantische Parade,
um, so heifit es weiter, »ein eindrucksvolles Zeichen« zu setzen, »sym-
bolisch«. Aber was wird eigentlich bezeichnet, wofiir steht das Symbol?
Es steht fir sich selbst; das grofite Nationalteam aller Zeiten reprisen-
tiert nichts anderes als seine eigene gigantische, unendliche Prasenz. Das
Team der Millionen ist das Zeichen, das fiir Milliarden gesetzt wird, in-
dem jeder sich einreiht; und das Symbol ist dieses Team, deshalb wird
es auch, so wird uns versprochen, in allen Medien, ja »iiberall« reprodu-
ziert. Die »gigantische Parade« demonstriert ihre eigene Grofle, die alle

179

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

Teile »unendlich« iibersteigt, aber zugleich alle Teile an der kollektiven
Grofle teilhaben 14Bt. Deutschland, so konnte man angesichts dieser
Werbekampagne sagen, ist eine Nationalmannschaft, ein Ganzes von
Teamspielern, die sich fiir das Ganze opfern und dem Ganzen unterord-
nen und dafiir am sonst unerreichbar Unendlichen und Gigantischen par-
tizipieren. All dies weill man auch aus jenem Adidas-Spot »10 +«, in
dem Trainer und Spieler bekunden, der einzelne zihle nichts, die Mann-
schaft sei alles.

Kommen wir vom Bild der Gemeinschaft zu dem des Staates. Der
Staat représentiert Deutschland, vertreten durch den Bundesprisidenten
oder das Bundeswappen. Es sind durchaus nicht nur Konservative, die
Deutschland essentiell mit dem Staat identifizieren. Die von der Image-
Kampagne »Du bist Deutschland« ausgeloste Plakat-Aktion »Deutsch-
land raus aus den Kopfen« zeigt ausschlieBlich Motive, die Deutschland
mit den Organen des staatlichen Gewaltmonopols verbinden. Dies ist
deshalb bemerkenswert, weil die Tradition von Theoretikern des Politi-
schen wie Carl Schmitt offenbar so stark ist, da3 selbst sogenannte » An-
tifaschisten« in Deutschland nichts anderes als einen Staat sehen kon-
nen, der in seinem Inneren fiir »Ruhe, Sicherheit und Ordnung« sorgt
oder diesen Zustand durch seine Exekutive, und sei es mit auerordent-
lichen Mallnahmen, wieder herstellt. Hinter den extremistischen Parolen
»Deutschland verrecke!« und »Deutschland erwache!« steckt derselbe
radikale Glaube an die Reprisentation der Nation durch den Staat.
Schmitts berithmte Souverinititslehre, die von einer starken, entschei-
dungsfihigen Instanz aus gedacht ist, die Konflikten mit Gewalt ein En-
de bereitet, den Staatsfeind erkennt, verfolgt und unschidlich macht,
wird von Gruppen geteilt, die der duBlersten Linken nahestehen. Der
Staat, das ist Deutschland, nicht »wir«, sondern »ihr seid Deutschland«,
wobei in den Plakaten vor allem Bundes- und Bereitschaftspolizei in-
szeniert werden, welche gerade das deutsche Volk von der Bevolkerung
trennen wie Spreu vom Weizen. Diesem Deutschlandbild wird positiv
ein Konzept radikaler Individualitdt entgegengestellt, das Udo di Fabio
in seinem Buch tiber Die Kultur der Freiheit als einen bindungslosen
Hedonismus kritisiert hat, dem Gemeinschaft nichts und personliches
Gliickstreben alles bedeutet. »Mein Skateboard ist wichtiger als Deutsch-
land«, heifit es auf einem der Plakatmotive der Aktion, die sich damit
unversehens in eine enge Allianz mit ultraliberalen Kapitalisten und
Globalisierungsfans begibt, die sich solche Konsumenten nur wiinschen
konnen, denen eine Ware mehr wert ist als jede »irrationale« Bindung,
die womdglich Kaufhemmungen auslosen konnte

180

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

Deutschland raus aus den Kopfen

DaB es in Deutschland um mehr gehe als um Skateboards, behauptet die
Kampagne »Die Gesellschafter« der Aktion Mensch, die ich als drittes
Beispiel kurz vorstellen mochte. In Deutschland wird weder der Staat,
noch eine Gemeinschaft gesehen, sondern eine Gesellschaft. Der Unter-
schied liegt in der Differenzierungsform, die fir die Einbindung des
Einzelnen in das Gemeinwesen in Anschlag gebracht wird: Die Natio-
nalgemeinschaft der Telekom-Werbung ist ein hierarchisch strukturier-
tes Ganzes aus Teilen. Die Fassung Deutschlands als Staat in der Antifa-
Kampagne setzt den Akzent auf Entscheidungsspitze und Machtapparat;
der Staat als exklusive Organisation politischer Macht und exekutiver
Gewalt wird der individualistisch-subversiven Bevlkerung entgegenge-
setzt. Das Modell Deutschlands als Gesellschaft basiert auf der Unter-
scheidung von Gesellschaft und Rolle. Weder wird der Mensch als Gan-
zes, als »Ich« oder »Dug, als Teil in die Gemeinschaft integriert noch als
selbstbestimmtes, skateboardfahrendes Individuum emphatisch dem
Staat und seinen Repridsentanten entgegengestellt, er gilt vielmehr als
Inhaber einer Vielzahl von Rollen. Das Manifest, aus dem ich kurz zitie-
re, klingt geradezu soziologisch:

181

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

»Ob als Wihler, Steuerzahler oder Konsumenten, als Européer, Eltern, Leis-
tungsberechtigte, Ehrenamtliche oder Visionédre — die Rollen, in denen Men-
schen Gesellschaft bilden und Gesellschaft gestalten, sind vielfiltig. Das Ge-
sellschafter-Projekt fordert dazu auf, sich dabei als aktiver »Gesellschafter< zu
verstehen, der mit seinen Wiinschen, Kompetenzen und Ideen aus all diesen
und anderen Rollen am gemeinsamen Prozess der Gestaltung unserer Gesell-
schaft teilnimmt.«

Die Gesellschafter

Auf Plakaten wird die Frage gestellt: »In was fiir einer Gesellschaft wol-
len wir leben?« Wie diese Gesellschaft aussehen kann, hingt nicht vom
Bild der Gemeinschaft ab, in das sich der Einzelne restlos integriert, und
auch nicht von einem Staat, der die Strukturen daftir vorgibt. Thre Form
ist vielmehr ein emergenter Effekt eines Plurals von Rollen einer Viel-
zahl von Menschen. Deutschland wire in diesem Modell nur ein Raum
mittlerer Reichweite zwischen Nachbarschaft und Weltgesellschaft, in
dem Rollenhandeln — etwa als Wahler oder Steuerzahler — Wirkungen
zeitigt. Dieses Deutschlandbild ist hochinklusiv, weil jeder, der in die-
sem Raum {iberhaupt lebt und handelt, dies in Form von Rollen tut, sei
es als Arbeitgeber, der aber auch Patient oder Kunstliebhaber ist, sei es
als »Leistungsberechtiger«, der zugleich auch Konsument und Wéhler
ist oder als Migrant, der zugleich auch Schiiler oder Gemeindemitglied
und Steuerzahler sein kann. Auf die intensive Kohésion einer Gemein-

182

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

schaft wird hier verzichtet, und auch der Staat ist in diesem Modell nur
eine von vielen Organisationen, die Rollen zuteilt, etwa die des Beam-
ten, Wihlers oder Steuerzahlers.

Repridsentation und Selbstbeschreibung —
Fiktion und Fassade

In welcher Gesellschaft wir leben, hingt davon ab, welche Beschreibung
von ihr als passend gilt. Deutschlandbilder sind Selbstbeschreibungs-
formeln. Beschreibungen der Gesellschaft konnen aber nur innerhalb der
Gesellschaft angefertigt werden. Es gibt keine AuBenperspektive. Des-
halb handelt es sich bei solchen Formeln um Selbstbeschreibungen. Sie
werden in der Gesellschaft fiir die Gesellschaft verfertigt, um etwas, was
sowieso passiert, als typisch auszuweisen und alles andere als anders zu
markieren. Wenn ein Kommunikationssystem sich als Differenz von
Gesellschaft und Person, als integrale Gemeinschaft der Teile im Gan-
zen oder als Differenz von Staat und Bevélkerung versteht, dann stattet
es sich so mit Identitdt aus, mit deren Hilfe es dirigiert, was es als Ab-
weichung von diesen Beschreibungen oder als interne Inkonsistenz be-
merkt, um diese Irritationen gegebenenfalls in Strukturinderungen zu
tiberfithren. Alles andere bleibt unbeachtet oder wird vergessen. Welche
Selbstbeschreibung Verwendung findet, hat erheblichen Einflu} auf die
soziokulturelle Evolution. Welches Deutschlandbild also kann als
Selbstbeschreibungsformel iiberzeugen? Wie kann Deutschland als spe-
zifische »ldentitdt« dargestellt und von alternativen Identitdten hinrei-
chend unterschieden werden? Es versteht sich, daB jede dieser »Identiti-
ten« die Lage unendlich vereinfacht, denn genau das ist ja die Aufgabe
von Selbstbeschreibungsformeln. Wir sind eine Gemeinschaft und kein
Kollektiv, oder wir sind eine Nation und keine Bevolkerung etc.

Die Semantik der Selbstbeschreibungen hat ihre eigene Geschichte.
In den 1920er Jahren wurde diese Problematik intensiv als Frage der
Reprisentation diskutiert. Auch die Reprisentation unterhélt nur einen
selektiven Bezug zur Prisenz, die sie représentiert. Was, so haben so un-
terschiedliche Autoren wie Carl Schmitt und Hans Kelsen gefragt, was
bleibt tibrig vom Volk in einem System der parlamentarischen Repri-
sentation, wenn nur Stellvertreter die res publica betreiben, die allenfalls
nur Konstruktionen des Gemeinwohls ihren Entscheidungen zu Grunde
legen und in wesentlichen Dingen Leitlinien der Parteien folgen? Ist der
Staat der Parteiendemokratie noch zur verbindlichen Représentation der
Reprisentierten fihig? 1926 schreibt Hans Kelsen mit Blick auf den
modernen Staat von der »niitzlichen Fiktion« der »Reprisentation,

183

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

welche dazu diene, die parlamentarische Demokratie »vom Standpunkt
der Volkssouverénitit [zu] legitimieren« (Kelsen 1926: 8). Das Bild der
Volksvertretung ist fiir Kelsen also eine »krasse Fiktion« (Kelsen
1926: 9). Die Demokratie habe sich vom demos geldst und reprisentiere
in der Abgeordnetenversammlung nur sich selbst. Es gehe nicht anders.
Im Parlament sieht Kelsen nichts weiter als ein »sozialtechnisches Mittel
zur Erzeugung der staatlichen Ordnung« im Zeitalter »differenzierender
Arbeitsteilung«, welches mit dem Volk als Souverén etwa so viel zu tun
habe wie eine politische Partei mit dem Gemeinwohl (Kelsen 1926: 12,
16).? Carl Schmitt nennt im gleichen Jahr 1926 das, was Kelsen Fiktion
nennt, eine »schlechte Fassade« (Schmitt 1926: 29). Die représentative
Dimension geht verloren oder wird als Theaterkulisse entlarvt. Dal} der
Parteienstaat und seine Amtstriger auf irgendeine verbindliche Art das
Ganze darstellen konnten, wird — freilich mit unterschiedlichen Griinden
und Zielen — ausgeschlossen.

Die Représentation einer kollektiven Identitét ist als Theater oder
Fiktion durchschaut. Die Reprisentation des Souverdns gerade im Sinn
von identitétsstiftenden Selbstbeschreibungen scheint im Jahre 1926
unmoglich geworden zu sein. Das »Reprisentativprinzip« sei, so Schmitt,
»sinnlos« (Schmitt 1926: 28). Représentativ sei der Parlamentarismus al-
lein im statistisch-technischen Sinne; Kelsen spricht von Sozialtechno-
logie, Schmitt von Arithmetik und statistischem Apparat (Schmitt 1926:
22). Man habe sich, blickt Niklas Luhmann zuriick, eine Zeitlang mit
der Vorstellung geholfen, die »offentliche Meinung« vermittle »in der
unvermeidlichen Trennung des représentierten Volkes und seiner Repra-
sentanten« (Luhmann 1999: 21), aber letztlich sei auch jede Reprisenta-
tivumfrage von einer politischen Représentation der Prasenz des repré-
sentierten Volkes weit entfernt. Aus Luhmanns Sicht bringt die »Fikti-
on« der Reprisentation, die die beiden Antipoden Kelsen und Schmitt
beobachtet haben, einen »Mythos«: den Mythos des Volkes als ihre an-
dere Seite hervor, einen Mythos, der dazu dient, Reprisentation zu for-
dern und zu rechtfertigen (Luhmann 2000: 333). Das »Volk« sei genau-
so ein »Mythos« wie seine Reprisentation. In der Menge von Leuten,
die man Volk nennt, steckt also in Wahrheit nichts, was als Identitts-
formel taugen konnte, kein ethnisches Merkmal, keine kulturelle Sub-
stanz, keine Tugend, kein Wesen. Diese Absage an substantielle Identi-
tiaten markiert fiir die aktuelle Verhandlung tiber das passende Deutsch-
landbild eine wichtige Position.

2 Gleiches gilt von Berufsstianden. Vgl. Kelsen 1926: 21f.

184

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

Wire die Epoche der politischen Représentation also heute endgiiltig
vorbei oder allein eine Sache der Fiktionen und Mythen?’ Aus der Sicht
Niklas Luhmanns schon, er hat seine Diskussion der Reprisentation in
der Politik der Gesellschaft mit folgenden Bemerkungen abgeschlossen:

»Die sich abzeichnende Ambivalenz: wird das Volk erst durch den Staat zum
Volk, der dann das, was er als seine andere Seite voraussetzt, auch repriasen-
tiert? Oder wird das Volk in seinen relevanten Interessen im Staat durch ein
Parlament représentiert? durchzieht die Diskussion der Staatslehre bis in die-
ses Jahrhundert. Vor allem Carl Schmitt hat mit uniibertroffenem Sinn fiir
Uberholtes am Begriff der Reprisentation festgehalten und von da aus den
verfassungsmifBig realisierten Parlamentarismus als Verfehlung des Prinzips
beurteilt. Entweder Identitit oder Reprisentation, und Reprisentation nur als
Reprisentation der Identitédt. Das wird zwar dem urspriinglichen Sinn des Beg-
riffs besser gerecht als jede andere Darstellung, belegt aber genau damit nur
die Obsoleszenz dieser Semantik der Selbstbeschreibung des politischen Sys-
tems« (Luhmann 2000: 333f.).

Die Unmoglichkeit der Reprdsentation der Gesellschaft

Die Semantik der Repréasentation hilt Luhmann deshalb fiir obsolet, weil
»ihre Voraussetzungen in der Form gesellschaftlicher Differenzierung
entfallen sind«. Sie konnte in Zeiten Hobbes’ und Louis XIV iiberzeu-
gen. Die alteuropdische »Form der stratifikatorischen Gesellschaftsdiffe-
renzierung hatte ihr geniigend Anlehnungsplausibilitit verliehen, die in
der modernen, von funktionaler Differenzierung strukturierten Gesell-
schaft verloren gegangen ist (Luhmann 2000: 330f.). Von einer souveri-
nen Spitze der Gesellschaft, die als exzellenter Teil das Ganze und als
glanzvolles Zentrum der Welt auch die Peripherie représentiert, kann in
der funktionsdifferenzierten Moderne nicht mehr die Rede sein. Repra-
sentieren kann man heute allenfalls noch einzelne Organisationen, ein
Unternehmen, einen FuBballverein oder eine Bickerinnung. Dal3 der
Staat die Gesellschaft insgesamt représentiere, wie nicht nur der Bun-

3 Die politische, rechtliche und kulturelle Wirkungsméchtigkeit von Mythen
ist freilich nicht zu unterschitzen. Vgl. nur Alfred Rosenberg: Der Mythus
des 20. Jahrhunderts von 1930, der die politische Repréisentationsféhigkeit
des nationalsozialistischen Reiches auf den Mythos von Blut und Rasse
stiitzt. Dort liest man etwa: »Mythus der Seele, Rasse und Ich, Volk und
Persénlichkeit, Blut und Ehre«. »Dieser alt-neue Mythus treibt und berei-
chert bereits Millionen von Menschenseelen. Er sagt heute mit tausend
Zungen, dal wir uns nicht »um 1800 vollendet< hitten, sondern dafl wir
mit erhohtem Bewultsein und flutenden Willen zum erstenmal als ganzes
Volk wir selbst werden wollen« (Rosenberg 1935: 699).

185

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

desinnenminister und seine Staatssekretire meinen, wiirden Soziologen
sofort bestreiten. Man konnte genauso gut behaupten, die Vorlesungs-
reihe, die dem vorliegenden Band vorausging, oder vielleicht eine par-
teienproporzmiflig besetzte Runde einer Talk-Show reprisentiere die
Gesellschatft.

Luhmanns Uberlegungen finden sich schon bei Kelsen, der Repri-
sentation von Identitét in einer von »sozialer Differenzierung« und »Ar-
beitsteilung« geprigten Gesellschaft fiir unmdoglich hilt. (Kelsen 1926:
7). Die »obsolete« Reprisentationssemantik wird auch bei Luhmann ab-
gelost von einer Reihe inhaltlich leerer, funktionsbezogener Oppositio-
nen wie der von »Regierung und Opposition«, »Amt« und »Person«
oder der von »Inklusion und Exklusion« (Luhmann 2000: 97, 375, 427).
Deutschland ist in dieser Perspektive nicht mehr als die Adresse einer
staatlichen Organisation im System der Weltpolitik. Ahnlich kiihl und
funktional definiert Kelsen in der Reinen Rechtslehre von 1934 Staat,
Staatsvolk, Staatsgewalt, Staatsregierung und Staatsgebiet (Kelsen 1934:
290ft.). Eine reprisentative Visualisierung, ein verbindliches Bild dieser
Funktionen ist nicht vorgesehen, wie sollte auch ein Staatsvolk, dessen
Biirgerschaft allein Sache positiven Rechts ist, reprisentiert werden? Die
Biirger haben laut Kelsen nichts gemein als die Mitgliedschaft in einer
Organisation namens Staat. Ein »Band« zwischen den Menschen, gestif-
tet von »Sprache, Rasse, Religion und Weltanschauung«, schliefit Kel-
sen ausdriicklich als Kriterium der Staatsbiirgerschaft aus. Der Staat ist
keine Gemeinschaft, er begriindet auch keine, und er benétigt keine. Die
Biirger konnen ihren Staat »lieben« oder »vergottern«, sie konnen Flag-
gen schwenken und Nationalhymnen singen — oder ihn »hassen, ja ver-
raten oder ihm vo6llig gleichgiiltig gegeniiberstehen«, die »Frage, ob ein
Mensch zu einem Staat gehort«, hat fiir Kelsen mit all dem nichts zu tun,
denn dies regelt allein die geltende »staatliche Rechtsordnung«. Seeli-
sche Verbundenheit von Staatsvolk und Staat zu verlangen, sei pure Ideo-
logie, meint Kelsen (Kelsen 1934: 288f.). Die »Einheit« der als Staats-
volk verbundenen Menschen sei nichts weiter als die »Regelung« ihres
Verhaltens auf einem bestimmten Territorium durch ein- und dieselbe
Rechtsordnung. Ein emphatisches Deutschlandbild kann man so nicht
gewinnen. Das Modell einer fallweisen Inklusion von Personen in eine
arbeitsteilige und ausdifferenzierte Gesellschaft hat das Zeitalter der
Représentation hinter sich zuriick gelassen.

Der Unterschied zu Schmitt, dem Kritiker der parlamentarischen
Reprisentation von 1926, konnte 1934 nicht groBer sein, denn im glei-
chen Jahr, in dem Kelsen seine Reine Rechtslehre vertffentlicht, findet
Schmitt im »Vélkischen« eine Staatsvolk und Fiihrung substantiell be-
stimmende, distinkte Dimension, von der sich auch Staat und Reich und

186

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

ihre Feinde bestimmen lassen (Schmitt 1934; 1932; 1939). Er benutzt
genau die gleichen Begriffe wie Kelsen, um damit das genaue Gegenteil
zu tun, ndmlich den Begriffen des Staats, des Staatsvolkes, des Staatsge-
bietes und der Staatsregierung eine iiberpositive Dimension zu verlei-
hen. Das nationalsozialistische Reich, das Schmitt 1934 rechtswissen-
schaftlich zu legitimieren sucht, sei in der souverdnen Instanz des Fiih-
rers wieder féhig zur Reprisentation, und zwar genau in der Form, die
Luhmann an Schmitt beobachtet hat, ndmlich als Représentation von
Identitdt, der Identitédt von Volk, Reich und Fiihrer. Substanz statt »Fas-
sade« und »Theater«. Die Ordnung, die Schmitt hier anstrebt, basiert
nicht auf der Inklusion von Staatsbiirgern, Konsumenten, Aktionéren,
Mietern etc. in eine Rechtsordnung, wie es bei Kelsen der Fall ist; die
Ordnung griindet vielmehr auf einer »lebendigen Substanz gemeinsa-
mer, nicht ausschlieflich staatlich gesetzter Rechtsbegriffe und Instituti-
onen«. »Lebendige Substanz« ist kein Rechtsgut, sondern ein politischer
Kampfbegriff, der dazu dient, lebensfeindliche oder lebensunwerte Ele-
mente aus der Volksgemeinschaft auszuschlieBen. Schmitt erwéhnt in
einem Aufsatz von 1939 erst seinen Antipoden Kelsen und gleich da-
nach die rassistische Auffassung von Ehe und Familie im Nationalsozialis-
mus, um zu verdeutlichen, es gehe ihm um eine tiberpositive, also in Form
geltender Gesetze gar nicht zu erschopfende, gemeinschaftlich gelebte,
»substanzhafte« und daher distinkte »Ordre public«, mit der nun end-
lich, 1939, womoglich europaweit »Ernst gemacht werde« (Schmitt
1938: 306). Teil dieser Ordnung zu sein, ist mit Kelsens Inklusion von
Personen in den Geltungsbereich »staatlich gesetzter Rechtsbegriffe«
nicht zu verwechseln.

Inklusion oder Integration?

Ich habe an Kelsen und Schmitt die Frage gerichtet, wie Menschen in
Kollektive einbezogen werden. Mir scheint, da3 der Gegensatz zwischen
der Staatsbiirgerschaft als formaler Inklusion in eine Rechtsordnung oder
ganz allgemein als Inklusion von Personen in die Subsysteme der Gesell-
schaft auf der einen Seite und der Zugehdorigkeit zur »lebendigen Sub-
stanz« einer Gemeinschaft oder zu einem das Ganze verwaltenden oder
regierenden, jedenfalls aber repriasentierenden Staat auf der anderen Sei-
te noch heute die »deutsche Frage« und ihre Antworten pragt. Der Ge-
gensatz 146t sich auf die Differenz von Inklusion und Integration brin-
gen.

Mit Inklusion meine ich die je verschiedene und spezifische Einbin-
dung von Personen in die Funktionssysteme einer Gesellschaft, also als

187

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

Konsument und Produzent, Patient oder Kldger, Wahler oder Politiker,
Kiinstler oder Schiiler, Wissenschaftler oder Gemeindemitglied etc. Je-
der Mensch hat eine Fiille von Inklusionschancen, an 6konomischer, po-
litischer, religioser, #sthetischer, rechtlicher oder wissenschaftlicher
Kommunikation teilzunehmen, und jede Rolle, die jemand in einem
Funktionsbereich spielt, folgt ihren eigenen Regeln — man kann 6kono-
misch erfolgreich sein, ohne Gliick in der Liebe zu haben, man kann vor
Gericht recht bekommen, ohne ein Kunstkenner zu sein, oder man kann
auch als glaubiger Mensch in der Schule und selbst im Religionsunter-
richt scheitern. Nicht der »ganze Mensch« wird einbezogen, um etwa
nichts anderes und voll und ganz Schiiler oder Kiinstler zu sein, sondern
das Individuum hat einen Plural von Rollen zu verwalten, mit denen es
sich mehr oder minder identifizieren mag. Vom Staatsbiirger und
Rechtssubjekt, auch wenn er sich nicht fiir Politik interessiert und nicht
einmal wihlen geht, wird innerhalb dieses Modells der Inklusion von
Personen nicht mehr und nicht weniger verlangt als rechtskonformes
Verhalten. Nach diesem Modell der Inklusion kénnten Migranten tun
und lassen, was sie wollen, sofern sie nicht Recht brechen. Als Rechts-
subjekte wiirden sie auf der rechten Seite der Strafle fahren, der Melde-
pflicht gentigen oder Steuern zahlen. Um diese Regeln zu befolgen, be-
notigt man keine »Werteordnung« oder »Leitkultur«, auch keine Ein-
biirgerungsfeiern oder FuBballfeste, ja, nicht einmal Toleranz. Wenn
Migranten gegen geltendes Recht verstoBen, dann werden Polizei und
Gerichte titig. Wenn nicht, dann nicht. Sonderrechte fiir Migranten gibt
es nicht, und daB das deutsche Recht keine Sippenhaft mehr kennt,
bleibt nicht ohne Folgen auch fir tiirkische Familien, deren S6hne ihre
Schwestern téten. Muslimen ist auch hierzulande das Schichten unbe-
tdubter Tiere erlaubt. Die Beschneidung von Médchen, die Zwangsver-
heiratung junger Frauen, Mord und Totschlag, die Griindung von terro-
ristischen Vereinigungen, Kinderarbeit oder Handel ohne Gewerbe-
schein verstoflen dagegen gegen geltendes Recht — tibrigens auch fiir je-
den Biirger »deutschen Blutes<. Jeder, der sich derart strafbar macht,
wird entsprechend belangt. In angelsdchsischer Tradition wiirde man
vom Rule of Law sprechen. Inklusion in diesem Sinn hat mit Werten,
Leitkultur oder Patriotismus nichts zu tun, auch nichts mit »Multi-Kulti«
oder hybriden transnationalen Identititen. Kelsen hat derartige Sub-
stanzbegriffe allesamt als »ideologisch« bezeichnet; Schmitt hat sie im
Fiihrerstaat wiederentdeckt. Wo sie in Anschlag gebracht werden, ist ei-
ne politische Justiz nicht fern. Kelsen wollte sicher gehen, daB3 der
Rechtsstaat Personen nicht aufgrund von Werten und Lebensweisen,
Rassezugehorigkeit oder Gemeinschaftssinn anklagt und verurteilt oder
exkludiert, sondern ausschlieBlich aufgrund von Gesetzen.

188

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

Dies Pladoyer fiir Law and order klingt konservativ und nach star-
kem Staat. Tatséchlich 146t aber gerade die Herrschaft des Gesetzes den
Migrationsgruppen den allergréften Freiraum fiir ihre kulturelle Identi-
titsbildung, denn kein Gesetz schreibt vor, wie man in einem von weib-
lichen Gisten vollkommen unbehelligten kurdischen Verein Domino
spielt und Tee trinkt, ob jemand auf der Strale Schleier oder Turban
tragt, ob Spitaussiedler untereinander russisch sprechen, ob Muslime
den Koran auf arabisch oder Juden die Thora auf hebréisch lesen. Inklu-
sion in die Gesellschaft wére also von der kulturellen Integration in eine
Gemeinschaft zu unterscheiden, denn bei der Integration steht, wie
Schmitt und Kelsen sagen wiirden, Substantielles auf dem Spiel: »Spra-
che, Rasse, Religion und Weltanschauung« sind die Schliisselworter der
1930er Jahre, heute wiirde man von »Leitkultur« und »Kulturgemein-
schaft« sprechen. Integration setzt ein anderes Bild der Gesellschaft als
das Kelsens oder Luhmanns voraus, eine Gesellschaft, die ein repréisen-
tatives Bild von sich selbst hat und von ihren Teilen verlangt, sich so zu
verhalten, dall die Teile dem Ganzen entsprechen und das Ganze die
Teile repriasentieren kann. Repréisentieren liee sich Kelsens Modell da-
gegen nur schlecht, es ist unattraktiv, es liefert kein Deutschlandbild.

Anders als die funktionsdifferenzierte Gesellschaft der Inklusions-
semantik ist die von Schmitt avisierte »substanzhafte Ordre public« rep-
rasentationsfihig. »Ab integro nascitur ordo«, lautet der letzte Satz in
Schmitts Begriff des Politischen (Schmitt 1995: 95). Diese aus der Integ-
ration geborene Ordnung kennt bei Schmitt einen Souverin, der seine
Kraft zur Unterscheidung von Freund und Feind und zur Herstellung
von Ruhe, Sicherheit und Ordnung auch représentiert. Aus der Sicht der
Antifa-Kampagne ist das der Souverdn, der von priigelnden Polizisten
reprisentiert wird, Schmitt hat hier strukturell ganz Ahnliches im Sinn.
Wer vertritt dieses Konzept noch?

Staat ohne Selbstbild: BRD

In einem Essay mit dem Titel Die Asthetik des Staates, der 1984 im
Merkur erschienen ist, hat Karl Heinz Bohrer mit polemischer Kraft
dargelegt, warum hierzulande jede politische Reprisentation zum Schei-
tern verurteilt sei. Er schreibt tiber das Volk der BRD: »Dieses Volk hat-
te offenbar nie wieder eine dsthetische Form, das heif3t politische Institu-
tionen und gesellschaftliche Selbstdarstellung gefunden, die der geogra-
phischen Grofle des Landes und der politischen Situation, in die es ver-
strickt war, entsprochen hétte« (Bohrer 1988: 15). Alles »Représentati-
ve«, das dieser dsthetische Beobachter des Politischen tiberhaupt noch

189

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

auszumachen vermag, repriasentiert weder das Land noch den Souverin,
sondern Provinzialitit, ein Eindruck, den die »Uberbleibsel der alten
Oberschicht« nicht mehr zu korrigieren vermochten (Bohrer 1988: 14,
13). Es wird hier sehr deutlich, da3 Bohrer es der Oberschicht einer an-
deren Epoche durchaus zutraute, das Politische zu représentieren, wéh-
rend sich das neue juste milieu fiir die aktuelle »defiziente Asthetik des
Staates« verantwortlich zeichne (Bohrer 1988: 27). Die von Helmut
Kohl regierte Bundesrepublik sei zu keinerlei édsthetischem » Ausdruck«
fihig, wie die franzosische Republik oder das britische Parlament es
nach wie vor seien; konstatiert wird ein »Defizit in der symbolischen
Form in der Bundesrepublik« (Bohrer 1988: 78, 79). Vermifit wird all
das, was Schmitt 1926 als verloren auflistet: Zeremoniell und Glanz,
Exzellenz und Wiirde, Erhabenheit und Grof3e, kurz: Bilder der Souve-
ranitdt. Bohrer spricht 1984 von Mangel und Defizienz, freilich ohne zu
verraten, wofiir eine #dsthetische Repréasentation des Politischen noch ge-
braucht werde, er behauptet schlicht, an den »Zierpflanzen« der Bonner
SPD-Biiros, den »Latzhosen« der Jugend und der »distanzlosen Albern-
heit des Kanzlers« die »endgiiltige Auflosung der politischen Kultur«
ablesen zu konnen (Bohrer 1988: 82, 29, 79, 83). Der Mangel an repra-
sentativer Form sei sogar »bis auf den Stil des Nationalsports durchge-
schlagen«, des FuBballs. Uber die WM-Mannschaft von 1986 schreibt er
in einem weiteren Essay, ihre »Erscheinung war die héBlichste, die un-
inspirierteste, banalste aller europdischen Mannschaften«, unfihig zu
»symbolischem Ausdruck«, ganz wie die Politik. Den sogenannten »Er-
folgen« des deutschen FufBiballs entsprachen ungefihr die rein quantita-
tiv-6konomischen Erfolge der BRD, Exportweltmeister. Bohrers Kritik
findet zu den Distinktionen Schmitts zuriick. Ein Aspekt des dstheti-
schen Defizits der ganzen bundesrepublikanischen Gesellschaft sei es,
daB ihr der »Begriff Feind« abhanden gekommen sei (Bohrer 1988: 24).
Bohrers Kritik am Verlust der Représentationsfiahigkeit zielt auf die
Bundesrepublik. DaB3 vieles im sozialtechnischen Sinn funktioniert, tros-
tet ihn nicht, denn es geht ihm genau wie Schmitt nicht um die Effizienz
einer Gesellschaft, sondern um die mangelnde Reprisentation eines
Staates. Der Bundesrepublik sei ein »abgekiihltes, unheroisches Staats-
verstdndnis« zu eigen gewesen, erinnert Dirk Knipphals in der »taz«
(Knipphals 2006: 15): »Bundesrepublik war: Ich liebe meine Frau, nicht
dieses Land.« Die »Bundesrepublik, das war etwas, was man gut aushal-
ten konnte«, ohne irgendwie stolz darauf zu sein. »Die Bundesrepublik
war ein Land, das keine Krallen hatte.« Dal3 man seine Frau liebte, aber
nicht die Bundesrepublik, hat Bohrer kurz vor der Wende als das »totale
Privatwerden« bezeichnet (Bohrer 1988: 79). Das eigene Skateboard ist
einem ndher als irgendeine Heimat. Dieses Privat-Individuelle ist zu

190

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

keinen verbindlichen Représentationen féhig, fiir die dsthetische Symbo-
lisierung des Staates interessierte sich in den 1980er Jahren niemand,
und wo sich diese Dimension andeutete, da wurde sie »argwohnisch be-
dugt«. Deshalb habe der Hohepunkt des RAF-Terrorismus im Jahre
1977 »Deutscher Herbst« heilen miissen — und nicht »bundesrepublika-
nischer Herbst«, denn das »Deutsche« galt als »Pathoszeichen rund um
Untergang und Verhédngnis«. Heute, so Knipphals, sei dies anders, wie
ein Blick auf die »Du bist Deutschland«-Kampagne belege. Auch der
FuBball hat inzwischen seine Symbolisierungsfahigkeit, die Bohrer ver-
mift, zurtickgewonnen. Heute wird Deutschland représentiert vom grof3-
ten Nationalteam aller Zeiten. Die Gesellschaft der BRD ist nach der
Wende zur deutschen Gemeinschaft mutiert. Wie sieht sie aus?

Werbekampagne: Ihr seid Deutschland

Deutsche Schicksalsgemeinschaft

Der Professor fiir Offentliches Recht und Bundesverfassungsrichter Udo
Di Fabio arbeitet in seinem im Herbst 2005 erschienenen Buch Die Kul-
tur der Freiheit den Gegensatz zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft
scharf heraus. »Staaten und Nationen, stellt er fest, »sind Gemeinschaf-
ten«. Sie integrieren Individuen in eine »Ordnung, die er als »Schick-
salsgemeinschaft« bezeichnet (Di Fabio 2005: 185). Thre »Substanz«

191

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

findet sie in ihrer »Kultur« (Di Fabio 2005: 1), ein »solides kulturelles
Fundament«, ein »fester kultureller Boden« sei fiir die »Vitalitit« einer
»Nation« unabdingbar. Deutschland stehe mit anderen Kulturen in ei-
nem globalen »Wettstreit«, und in dem »gilt: Wer seine kulturellen Kraft-
quellen nicht pflegt, steigt unweigerlich ab« (Di Fabio 2005: V). Kultur
versteht Di Fabio als »Deutungs- und Handlungsrahmen, den wir mit
unserem personlichen Lebensentwurf lediglich ausfiillen« (Di Fabio
2005: 2) Schon die Wortwahl macht deutlich, dal Kultur als substantiel-
ler Boden der nationalen Schicksalsgemeinschaft in positivem Recht,
auch im Verfassungsrecht, nicht aufgeht, sondern, wie Carl Schmitt
formuliert, auf eine lebendige, substanzhafte Ordre public zielt. Man
liest bei Di Fabio von der »Natiirlichkeit einer menschlichen Gemein-
schaft« (Di Fabio 2005: 9) und, immer wieder, von ihren »vitalen Kraf-
ten« (Di Fabio 2005: 41, 61, 89, 102, 126, 142, 144, 162, 183, 261, 275).
Integration ergibt sich in einer vitalen Kulturgemeinschaft wie von
selbst, denn das Unvitale wird miihelos absorbiert. Wem er sich hier an-
nihert, bemerkt Di Fabio selbst, wenn er schreibt:

»Man muf sich nicht gleich das Wort von Carl Schmitt zu Eigen machen, um
in der westlichen Werteordnung, gerade auch in ihrer laizistischen Priagung,
eine »politische Theologie« zu erkennen. Aber all die modernen Vorstellungen
vom richtigen Leben und der richtigen Ordnung der sozialen Welt sind ihrer-
seits an Werte gekoppelt, sind eine Art der Weltanschauung und liegen einem
weitreichenden kulturellen Fundament auf, das seine religiosen Wurzeln nicht
verleugnen kann« (Di Fabio 2005: 174).

Hier fallen alle Begriffe, auf die Kelsen in seiner Reinen Rechtslehre
verzichtet. Die Schmitt-Stelle, auf die Di Fabio in seinem Zitat verweist
(Di Fabio 2005: 291, Fn. 143)*, ist in diesem Zusammenhang duferst
aufschlufireich, denn Schmitt macht dort nicht nur klar, da die »juristi-
sche Gestaltung der historisch-politischen Wirklichkeit« auf extralegale,
tiberpositive »substantielle Identitéten« zuriickgreift, etwa auf das »Me-
taphysische« oder »Theologische« (Di Fabio 2005: 50), sondern Schmitt
denunziert an dieser Stelle auch die

»Kelsensche Jurisprudenz als die Ideologie des bei wechselnden politischen
Verhiltnissen arbeitenden juristischen Biirokraten [...], der unter den verschie-
densten Herrschaftsformen, mit relativistischer Uberlegenheit iiber die jewei-
lige politische Macht, die ihm zugeworfenen positiven Anordnungen und Be-
stimmungen systematisch zu verarbeiten sucht« (Schmitt 1934: 50).

4 Néimlich die Seiten 49ff. aus Schmitt 1934.

192

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

Nicht in den von Kelsen abgelehnten Substanzbegriffen liege die Ideo-
logie, sondern im Rechtspositivismus, den Schmitt als opportunistischen
Biirokratismus abtut. Das Recht allein auszuiiben, The Rule of Law,
reicht also nicht aus, man benétigt auch, um es mit Di Fabio zu sagen,
»Vorstellungen vom richtigen Leben und der richtigen Ordnung der so-
zialen Welt« (Di Fabio 2005: 174). Nur so erhilt, wie Schmitt schreibt,
die »Form einer politischen Organisation« in den Augen ihrer Mitglieder
»Evidenz«. Thre Form wird also wieder repridsentationsfahig in einem
sinnfilligen »Bild« (Schmitt 1934: 50), einem Deutschlandbild.

Was Schmitt an Kelsen als Biirokratismus kritisiert, lehnt Di Fabio
als »sozialtechnologischen Gesellschaftsentwurf« ab (Di Fabio 2005:
153). In Deutschland sorgten der Verwaltungs-, Versicherungs-, Vor-
sorge- und Wohlfahrtsstaat, die modernen Verkehrs- und Kommunikati-
onstechnologien und vieles mehr zwar fiir das immer noch recht kom-
fortable Wohlergehen der groBen Mehrheit der Individuen, doch habe
sich diese hochspezialisierte Gesellschaft mit ihren »sozialtechnischen«
Losungen allein materiell verstandener Probleme von ihrem kulturellen
Boden entfremdet und den Einzelnen zwar versorgt, aber auch isoliert
und dann bindungslos allein gelassen. Das Pendant der Gesellschaft ist
laut Di Fabio der hedonistische Egoist. Der westlichen Gesellschaft aus-
differenzierter Funktionssysteme, so lautet die Diagnose, fehle es, an-
ders als den dynamisch aufstrebenden Regionen in Asien, an »unent-
behrlichen Gemeinschaften«, um die Menschen wieder in eine Kultur
einzubinden, die mehr ist als die Menge von Techniken, Dienstleistun-
gen und Versorgungsanspriichen. »Gemeinschaften«, stellt Di Fabio
klar, »durfen nicht als sozialtechnische Projekte mi3verstanden werden«
(Di Fabio 2005: VII).

Di Fabio greift hier auf Differenzen zuriick, die Ferdinand Tonnies
1887 in seiner wirkungsméchtigen Studie Gemeinschaft und Gesell-
schaft herausgearbeitet hat und die bis heute den Diskurs der Deutsch-
landbilder priagen: Fiir Toénnies ist die »Volksgemeinschaft« die natfirli-
che und organische Gliederung von Menschen auf dem »Fundament«
gemeinsamen »Blutes«, »Landes« und »Geistes« (Tonnies 1991: 169).
Diese Gemeinschaft wird substantiell bestimmt durch Blut und Boden
sowie kulturell durch die geteilten »Gewohnheiten der Zusammenkunft
und heiliggehaltenen Brauche« (Tonnies 1991: 12, 13). Die Gemein-
schaft wird getragen von »organischem Leben«; die Gesellschaft dage-
gen funktioniert »mechanisch« (Ténnies 1991: 3), Di Fabio wiirde sagen
»sozialtechnologisch«, Kelsen und Luhmann wiirden sagen »arbeitstei-
lig« oder »funktionsdifferenziert«. Die »Gesellschaft«, so Tonnies,
»konstruiert einen Kreis von Menschen«, die nicht, wie in der Gemein-
schaft, »wesentlich verbunden, sondern wesentlich getrennt sind« (Ton-

193

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

nies 1991: 34). Man hat es mit vereinzelten Individuen zu tun, die von
der Gesellschaft als Personen bei Bedarf in Relation gebracht werden.
Alles, was in dieser Gesellschaft passiert, beruht fiir Tonnies auf dem
Gesetz von »Gegenleistung oder Gegengabe«, die Gesellschaft ist eine
groBBe Borse egoistischer Interessen (Tonnies 1991: 34). Nur in einer
Gemeinschaft wiirde man sich, ohne personliche Vorteile zu erwarten,
fiir das »Ganze« hingeben, dessen Teil man ist (Ténnies 1991: 17).

Mehr als ein Jahrhundert spiter schreibt Udo Di Fabio ganz genau
das Gleiche:

»Nur wenn sich eine gewisse Anzahl von Menschen als Schicksalsgemein-
schaft will, groBe Erzéhlungen miteinander teil, historische Kampfe und Er-
fahrungen als gemeinsame erinnert, iiber den sportlichen Erfolg des Angehori-
gen der eigenen Nation jubelt, jemanden in der eigenen Sprache und den
Usancen des Denkens, Argumentierens und Verhaltens wiedererkennt, ist der
einzelne als Teil dieser Gemeinschaft bereit, die Hélfte seines Einkommens fiir
eine abstrakte Infrastruktur oder fiir unbekannte Bedirftige abzugeben oder
gar sein Leben im Kampf fiir den Bestand der Gemeinschaft aufzuopfern« (Di
Fabio 2005: 185).

Diese post-postmoderne »Schicksalsgemeinschaft« der »Nation« findet
ganz selbstverstindlich wieder zur dsthetischen Représentation des Poli-
tischen zuriick, Di Fabio nennt »Bilder, Fahnen, Hymnen und groB3e Er-
zahlungen« (Di Fabio 2005: 187). In den Pragungen der »Kultur« findet
die Gemeinschaft ihre »konkrete Gestalt und Evidenz«, und umgekehrt
wird Kultur zum »Leitwert« der Gemeinschaft (Di Fabio 2005: 256). In-
tegration, dies ist nun erwartbar, kann in diesem Zusammenhang nur In-
tegration in die Gemeinschaft bedeuten: »Integration heifit, durch das
Vorbild guten, kraftvollen Lebens die neu Hinzugekommenen in ihrer
kulturellen Orientierung auf die Seite ziehen [...]. Je vitaler und selbst-
gewisser die den Ordnungsrahmen bestimmende Gemeinschaft ist, desto
grofere Integrationsfihigkeit hat sie.« Die Gesellschaft aber lasse sich
nicht repréisentieren, denn es mangele ihr an »Identitédt« (Di Fabio 2005:
183). Ein verbindliches Bild setzt voraus, dal Deutschland als Schick-
sals- und Kulturgemeinschaft verstanden wird. Solche Bilder sind iiber-
all zu sehen: »Du bist von allem ein Teil. Und alles ist ein Teil von Dir.
Du bist Deutschland. [...] Wir sind 82 Millionen. [...] Du bist 82 Millio-
nen. Du bist Deutschland.« In derartigen Werbekampagnen wird die be-
drohliche »Fragmentierung der Gesellschaft« (Di Fabio 2005: 183) auf-
gehoben in kollektiven Symbolen. »Weil aus deiner Flagge viele werden
und aus deiner Stimme ein ganzer Chor.« Es komme auf den Fuf3ball gar
nicht so an, schreibt Alfons Kaiser am Tag des >kleinen Finales<, son-

194

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEUTSCHLANDBILDER

dern darauf, daB} jeder sich freuen konne, »daf3 er in der Gemeinschaft
gut aufgehoben ist« (Kaiser 2006: 1). Es sieht so aus, als habe die
Selbstbeschreibung Deutschlands als Gemeinschaft weltmeisterliche
Chancen.

Literatur

Bohrer, Karl Heinz (1988): Nach der Natur. Uber Politik und Asthetik,
Miinchen/Wien: Hanser

Fabio, Udo Di (2005): Die Kultur der Freiheit, Miinchen: Beck.

Franke, Berthold (2006): »Nationalgefiithl«. Merkur 687, S. 636-641.

Alfons Kaiser (2006): »Wir Fans«. Frankfurter Allgemeine Zeitung 8. 7.
20006, S. 1.

Kelsen, Hans (1926): Das Problem des Parlamentarismus, Darmstadt
1966: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Kelsen, Hans (1934): Reine Rechtslehre, Wien 1960: Deuticke.

Knipphals, Dirk (2006): »Deutschland, einig Wohlfiihlland«. die tages-
zeitung, 11. 1. 2006, S. 15.

Luhmann, Niklas (2000): Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

Luhmann, Niklas (1999): »Offentliche Meinung und Demokratie«. In:
Rudolf Maresch, Niels Werber (Hg.): Kommunikation. Medien.
Macht, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 19-34.

Rieger, Stefan (2001): Die Individualitidt der Medien. Eine Geschichte
der Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Rosenberg, Alfred (1930): Der Mythus des 20. Jahrhunderts, Miinchen
1935: Hoheneichen.

Schmitt, Carl (1932): Der Begriff des Politischen, Berlin 31991: Duncker
& Humblot.

Schmitt, Carl (1934): »Der Fiihrer schiitzt das Recht«. In: Positionen
und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles. 1923-1939,
Berlin 1994: Duncker & Humblot, S. 227-232.

Schmitt, Carl (*1926): Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Par-
lamentarismus, Berlin 1985: Duncker & Humblot.

Schmitt, Carl (*1934): Politische Theologie, Berlin 1996: Duncker &
Humblot.

Schmitt, Carl (1939): »Uber die zwei groBen >Dualismenc des heutigen
Rechtssystems«. In: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar
— Genf — Versailles, Berlin 1988: Duncker & Humblot, S. 297-308.

195

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIELS WERBER

Schmitt, Carl (1941): Vélkerrechtliche Grofiraumordnung mit Interven-
tionsverbot fiir raumfremde Méchte, Berlin 1991: Duncker & Humb-
lot.

Schmitt, Carl (1938): »Vélkerrechtliche Neutralitdt und volkische Tota-
litdt«. In: Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf —
Versailles, Berlin 1988: Duncker & Humblot, S. 291-296.

Tonnies, Ferdiand (1991): Gemeinschaft und Gesellschaft. Grundbegrif-
fe der reinen Soziologie. Neudruck der 8., verb. Auflage von 1935,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

196

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine Ubung in Orthodoxie. Mitteilungen iiber
Leben und Werk Michail Lifschitz’

FELIX KLOPOTEK

»Aber — vorbei ist vorbei.«
Michail Lifschitz

Vorbemerkung

Das Thema des Vortrags, den der Autor am 25. Januar 2007 in der Reihe
»Politik der Gemeinschaft« gehalten hat, war urspriinglich ein anderes.
Der Weg zu Michail Lifschitz, zur »Sache selbst«, war mindestens
so obskur wie dem Zeitgenossen dieser kommunistische Philosophie-
stratege heute anmutet. Angefragt beim Autor war urspriinglich ein Vor-
trag iiber die Politik und das Gemeinschaftsideal afroamerikanischer
Free Jazzer. Wohl kaum ein Thema, das weiter weg ist von Lifschitz!
Der Autor lehnte ab, weil er, selbst jahrelang Parteigdnger der freien
Improvisation, die Radikalitdt vieler Free Jazzer fiir vordergriindig halt.
Free Jazz als Musik und Haltung wird nur dann versténdlich, wenn man
den Messianismus seiner frithen Protagonisten nicht absolut nimmt,
sondern diese Musik und ihr soziokulturelles Umfeld konsequent histo-
risiert. Die besten Free Jazzer sind denn auch in einem dialektischen
Sinne strikte Traditionalisten. Bei John Coltrane entwickelt sich der Free
Jazz durch eine immer weiter gehende Bearbeitung seines musikalischen
Materials; Albert Ayler schopft aus hochst merkwiirdigen Quellen der
Erinnerung: Sein befreiter Jazz rekurriert auf Kinderlieder, Jahrmarkts-
und Weihnachtsmelodien — und die Marseilleise (Ayler war als junger
Soldat in den 50er Jahren in Frankreich stationiert); das Art Ensemble of
Chicago hat das hoch-reflektierte und meta-musikalische Konzept einer

197

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

»Great Black Music« formuliert, die von afrikanischen Stammestinzen
iber Soul und Funk bis zu den Post-Serialismen eines Sun Ras schier al-
les umfasst. Nirgendwo findet man bei diesen Meistern einen »reinen«
Radikalismus, iiberall lebt die Musik durch ihre Vermittlung mit einer
vor ihr liegenden Geschichte.

Es gibt einen Free Jazzer, der diese Vermittlung sprengt, obwohl —
oder weil — er sie exemplarisch leistet: Ornette Coleman. In fritheren
Jahren hatte der Autor nie so recht verstanden, wieso ausgerechnet der
hauptsédchlich Altsaxofon spielende Texaner von seinen Musikerkolle-
gen stets als der konsequenteste, eigenstdndigste, nonkonformistischste
Spieler angesehen wurde (und wird — Coleman, 1930 geboren, spielt
noch, ungebrochen und ungeschont). Colemans Sound schien ihm fast
schon brav, die Stiicke naiv, das Improvisationskonzept kithn — auf die
damalige Zeit bezogen. Ist es nicht vielmehr so, dass seine Bewunderer
einfach nur dem Charme dieses wunderbaren Exzentrikers verfallen
sind, der in den 50er Jahren im weilen Trenchcoat und mit langen Haa-
ren durch die texanische Wiiste stapfte und mehr als einmal von Red-
necks verpriigelt wurde?

Die Verehrung Colemans trifft einen wahren Kern. Konsequenter als
alle Free Jazzer seiner Generation suchte er den freien Jazz im Material
selbst, durch eine radikale Innenschau der Jazzgeschichte oder besser:
riicksichtslose Aneignung des ganz Alten — des Blues. Coleman erinnert
den Jazz an seine Wurzeln, er stellt ihn vom Kopf auf die Fiile, verweist
mit seiner eigentiimlichen Spielweise darauf, dass die ersten Jazzer in
New Orleans selbstverstandlich »Dilettanten« waren — und gelangt so zu
der Unabhingigkeit und Souverénitit dem musikalischen Material ge-
geniiber, die ihn tatséchlich als den grolen Neuerer ausweist. Seine Mu-
sik ist die allereinfachste und zugleich die futuristischste. Seinen Musi-
kern lédsst er — im Zusammenspiel wie in den Soli — die grofitmogliche
Freiheit, verlangt ihnen aber zugleich eiserne Disziplin ab. Coleman ist
immer der unbestrittene Bandleader gewesen, und dennoch scheint es
bei ihm keine Anzeichen despotischen Verhaltens, keinen Egozentris-
mus, keinen Groflenwahn zu geben.

Die Idee, dass, um es aphoristisch abzukiirzen, das Neue im Alten zu
finden ist, trieb den Autor also um. LieB sie sich gleichzeitig dsthetisch
wie politisch zuspitzen? Ja — und das Modell dafiir finden wir beim spa-
ten Brecht, dem Brecht der 50er Jahre. Diesen Brecht zeichnet eine
Riickbesinnung auf die Klassiker aus, er nimmt die Rolle des Staats-
kiinstlers an, orientiert seine Theaterarbeit an den sehr konkreten Be-
diirfnissen einer zerstorten, post-faschistischen Gesellschaft, stellt sich
auf dsthetischem Gebiet der »Erbe-Diskussion<. Mehr noch: In der DDR
erhilt er die Moglichkeit, seine Theaterarbeit als dezidiert kollektive zu

198

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

entwickeln. Er nutzt diese Moglichkeit, politisiert seine Kunst noch
einmal neu (nach den damals hochst prekdren MaBgaben einer sozialis-
tisch zu gestaltenden Gesellschaft) und schafft es, durch eine Mischung
aus Bauernschldue und Halsstarrigkeit seinen kiinstlerischen Eigensinn
gegen die stalinistischen Machthaber zu verteidigen. Sehr hiibsch die
Anekdote, wie Brecht wihrend einer Probe mitbekommt, dass seine
Schiiler sich iiber Goethe das Maul zerreilen — denn sie haben ja in
Brecht ihren Goethe — und er sie daraufthin scharf zurechtweist. Klassi-
kerverachtung — so geht es nicht! Von hier aus kann man direkt zu Cole-
man springen, der gemeinschaftliche Arbeit (zusammen spielen, kollek-
tiv improvisieren, dadurch zu verschworener Gemeinschaft gleich ge-
sinnter Musiker wachsen) als Verwirklichung von Freiheit in Disziplin
praktiziert und gedacht hat. Zwar hat Coleman sehr selten Standards ge-
spielt (der Standard als Entsprechung zum klassischen Repertoire im
Theater), aber viele seiner Stiicke klingen, als seien sie mitunter sehr alte
Standards. Bei aller Freiheit in der Improvisation: das Ausgangsmaterial
sollte nie zerstort, »dekonstruiert«, sondern in der Improvisation be-
wahrt werden.

Gibt es eine Theorie, das war die Frage, die an die Beschiftigung
mit Coleman und Brecht anschlieit und diesen Zusammenhang von Ra-
dikalismus und Konservatismus begriindet? Hier kommt Lifschitz ins
Spiel, will er doch das kommunistische Moment in der #sthetischen
Theorie bestimmen! (Im emphatischen Sinne! Weil das »kommunisti-
sche Moment« in der &sthetischen Theorie sie als Theorie der Gemein-
schaft ausweist, als Spielwiese gewissermafien, auf der Menschen ihr
Zusammenleben ausprobieren und reflektieren.) Um es kurz zu machen:
Er leistet diese Theorie nicht. Er will sie auch gar nicht leisten, denn das,
was Coleman und Brecht bewerkstelligt haben, war ihm ein Graus —
modernistischer Romantizismus, freiec Phantasie in dekadenter, links-
fiebriger Absicht. Lifschitz ist der »ideale« (nicht der »konkrete«) Wi-
dersacher von Brecht und Coleman (Brecht wird er iiber seinen Freund
Lukacs gekannt und wahrscheinlich abgelehnt haben; Coleman konnte
er nicht kennen). Lifschitz verhilt sich spiegelverkehrt: Er sucht nicht
das Neue (wie Coleman); er will nicht das Neue (wie Brecht), sein Ge-
genstand ist das Alte — Sophokles, Shakespeare, Goethe. Aber in seinem
Beharren auf das Uberlieferte kommt er im Angesicht der totalitéiren
Bedrohung durch Faschismus und Stalinismus zu einem radikal utopi-
schen Standpunkt, verbunden mit der Verpflichtung, diesen zu verwirk-
lichen. Und dieser Standpunkt des Kommunismus bringt ihn, auch auf
dsthetischem Gebiet, in die Ndhe zu Brecht und Coleman.

Der urspriingliche Vortrag hangelte sich entlang der Assoziations-
kette Coleman-Brecht-Lifschitz. Es ging, unausgesprochen, um nichts

199

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

weniger als die Neubegriindung einer kommunistischen Asthetik. Die
These des Autors ist: Eine zeitgemiBe kommunistische Asthetik muss
sich den Herausforderungen stellen, die diese drei Autoren und Kiinstler
praktiziert und formuliert haben. Und zwar gleichermalien. Dazu ist es
ndétig, nach iiberraschenden Zusammenhingen, wenn man so will: Dop-
pelbelichtungen zu suchen und sie zu sortieren.

Dies konnte weder im Rahmen eines Vortrags ausgefiihrt, noch kann
es in Form eines Essays geleistet werden. Um also zu verhindern, dass
Lifschitz, Brecht und Coleman wie drei plumpe, idiotische Riesen ne-
beneinander hocken, geht es im Folgenden nur um einen: Lifschitz. Die
Auseinandersetzung muss individuell vertieft werden, um sie spéter kol-
lektiv, bezogen auf alle drei, zu vollziehen. Lifschitz ist von den dreien
der am wenigsten bekannte. Deshalb also, als eine Vorbereitung dieser
Neubegriindung: Informationen zu Leben und Werk.

Michail Lifschitz erinnert an den Kommunisten, der so treu der Parteili-
nie folgte, dass die Partei sich stindig gezwungen sah, von ihm sich dis-
tanzieren zu miissen.

Lifschitz ist die am meisten unzeitgeméfe Figur des Marxismus. Kann
man »unzeitgemdB« steigern? UnzeitgeméfBer, am unzeitgeméiBesten?
Die Wortbildungen klingen nicht schon, scheinen auch ganz unlogisch
zu sein: Wenn man bereits unzeitgemif ist, wie kann man dann noch
mehr im Abseits stehen? Toter als tot geht nicht.

Aber muss man bei Lifschitz, 1905 geboren, 1983 gestorben, zu die-
ser Steigerungsform greifen? Selbst innerhalb des Griippchens der or-
thodoxen Lukacs-Anhdnger und der verstockten Marxisten-Leninisten
findet man keinerlei Anzeichen einer Lifschitz-Rezeption. Vielleicht wi-
re hier noch sein Zuhause: Lifschitz war in den 30er Jahren eng mit Lu-
kécs befreundet — und nicht nur das:

»dennoch ist es eine Tatsache, daB wir die ersten waren, die von einer spezi-
fisch Marxschen Asthetik gesprochen haben, und nicht etwa von dieser oder
jener Asthetik, durch die das Marxsche System erginzt werde. Der Gedanke,
dass die Asthetik einen organischen Teil des Marxschen Systems bildet, ist in
meinem Artikel vorhanden, den ich iiber die Sickingen-Debatte zwischen

200

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Marx und Lassalle geschrieben habe, und bei Lifschitz ist dieser Gedanke in
seinem in frithen Jahren geschriebenen Buch iiber den jungen Marx vorhanden
[...].! Diesen Gedanken haben Lifschitz und ich damals zusammen ausgearbei-
tet. Ich arbeitete damals mit Lifschitz am Marx-Engels-Institut. Mit der Aus-
arbeitung dieses Gedankens wurde unsere ganze spétere Entwicklung in Gang
gesetzt [...] Auf dieser Grundlage fingen wir an, den Gedanken auszubauen,
daB eine Marxsche Asthetik existiere und bei der Entwicklung einer Marx-
schen Asthetik von Marx auszugehen sei. Im Gegensatz zu unseren anderen
Sachen ist dieser Gedanke interessanterweise in Russland sehr verbreitet. Und
es ist dieser schnellen Verbreitung zuzuschreiben, dal niemandem bekannt ist,
daB Lifschitz und ich diese Wende gemacht haben [...J« (Lukacs 1980: 141).

Das erzihlt Georg Lukacs am Ende seines Lebens in einem langen auto-
biographischen Gesprich. Daran kann man zwei anekdotische Bemer-
kungen kniipfen: 1. Lifschitz hat in einer 1933 erstmals herausgegebe-
nen Anthologie simtliche, zu der Zeit bekannten AuBerungen von Marx
und Engels iiber Kunst und Literatur versammelt, ein Kompendium, das
er immer wieder neu und {iberarbeitet herausgegeben hat. Die deutsche
Fassung erzielte in der DDR bis zur sechsten und letzten Ausgabe 1953
hohe Auflagen, die letzte russische Ausgabe erschien 1975. Lifschitz hat
dieses Kompendium — ungeachtet seiner Monographien, ungeachtet
auch seiner Herausgebertitigkeit, die Werke von Goethe und Schiller
einschlieBt — als sein wichtigstes Werk angesehen. Bis auf eine kurze
Einleitung tritt er hier als Autor gar nicht in Erscheinung. 2. Von Lukacs
ist auch tberliefert, dass selbst ihm, dem Grofbiirger-Marxisten, Lif-
schitz zu konservativ gewesen sei.”

»Kunstfeindlichkeit des Kapitalismus« ist wohl das einzige Schlagwort,
welches man mit Lifschitz assoziiert. Er ist der Antimodernist, der Ver-
treter eines strengen, unbedingten Realismus, den er in Zusammenarbeit
mit Lukacs gegen so genannte Formalisten in Stellung bringt. Und das
auch noch in den 30er Jahren — den Zeiten des Stalinschen Terrors, als
jeder Richtungsstreit in der kommunistischen Bewegung nur den Auf-
takt zum Schauprozess abzugeben schien.

1 Dieses Buch, Karl Marx und die Asthetik, steht im Folgenden im Mittel-
punkt, Anm. FK.

2 »Der arme Lifschitz ist in Russland geblieben, ich nehme ihm das keines-
wegs iibel. Was konnte er schon in Russland machen? Er unterstiitzte jene
Linie, da die moderne Literatur nicht gut sei. Seine Auffassung wurde
durch und durch konservativ« (Lukacs 1980: 142).

201

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

Aber in dieser Epoche, in der vom Terrorapparat schier alles funkti-
onalisiert und in die Kategorien »niitzlich« und »schédlich« eingeordnet
wurde, kommt Lifschitz, seiner Partei doch treu ergeben, zu anderen Po-
sitionen: Er entdeckt die Uberzeitlichkeit der Kunst, wendet sich gegen
den Soziologismus in der Kunst, gemeint ist: die Unterwerfung der
Kunst unter das Prinzip des Klassenkampfes. Er tritt fiir unumstoBliche
Werte ein, fiir die wirkliche Wirklichkeit, er arbeitet — implizit gegen
den paranoiden stalinistischen Konstruktivismus — an der wortgetreuen
philologischen Rekonstruktion der Klassikertexte: Goethe, Hegel, Marx.
Kein Wunder, dass er als »Rechtsabweichler« etikettiert wird, nur mit
einigem Gliick den Stalinismus {ibersteht und nach dem zweiten Welt-
krieg ein — nicht nur — akademischer Auflenseiter bleibt.

v

Lifschitz mochte ganz im Schatten der Gro3en verschwinden. Die Gro-
Ben, das sind in erster Linie Marx und Engels. Und sie sind deshalb
groB3, weil sie das humanistische Erbe — die Literatur der deutschen
Klassik, der franzosischen Aufkldrung, der englischen Klassik (die Eli-
sabethianer Shakespeare, Marlowe, Jonson) und der italienischen Re-
naissance — bewahren und es mit ihrer Entdeckung, der welthistorischen
Mission des Proletariats, vermitteln.

»Bei der Schaffung der neuen Gesellschaft beseitigt das Proletariat auch die
Widerspriiche der kulturellen Entwicklung der Menschheit. Auf diesem Gebie-
te ist seine geschichtliche Mission die gleiche wie im Bereich der materiellen
Produktion. Durch Klassenkampf zu klassenloser Kultur, und dadurch zu ei-
nem neuen Aufschwung der Kunst auf breiter Massenbasis zu kommen: das ist
der letzte Sinn der AuBerungen von Marx iiber Literatur und Kunst, sein histo-
risches Vermichtnis auf diesem Gebiete« (Lifschitz 1967: 142).

Vv

Lifschitz sieht sich aber nicht als Editionsbeamter im Textlabyrinth der
Groflen, sondern als jemand, der seine unbedingte Treue zur sozialisti-
schen Klassik als Mittel im Klassenkampf weif3. Und Klassenkampf, das
ist fiir Lifschitz, der in seiner Jugend die Revolution und dann den bruta-
len Biirgerkrieg erlebt, in seiner geistig produktivsten Phase, den 30er
Jahren, vor den Toren der Sowjetunion die Bataillone des Faschismus
aufmarschieren sieht und vor der Haustiire den Stalinschen Terror fiirch-

202

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

ten muss, der schlieBlich aktiv am zweiten Weltkrieg teilnimmt, vor al-
lem eines: die Verhinderung von Vernichtung und Zerstérung. Nur der
Klassenkampf erméglicht das gute Ende der Geschichte.

»Es scheint, die Bourgeoisie kann, ja will bereits nicht mehr als Wahrer der
absoluten Werte gelten. Ihre Denkungsart hat sich gedndert. Sie ist von >tragi-
schem« Relativismus aller menschlichen Maf3e durchdrungen. Das Wahre, Gu-
te und das Schoéne haben in ihrem von keiner leeren Phrase entstellten echten
Inhalt keine treueren Verteidiger als die Volksmassen, die der Angste des
Krieges und der allgemeinen Zerstérung miide sind« (Lifschitz 1967: 16).

Lifschitz will Positives schaffen, weswegen sein im Westen bertichtigtes
Werk, Die Krise des Hdisslichen. Vom Kubismus zur Pop-Art (1971 auf
Deutsch erschienen), eine Generalabrechnung mit der Moderne, eine
gnadenlose Polemik gegen »den Westen, fiir ihn selbst zweitrangig ist.
Ein Werk, dem man noch den Makel ansieht, gegen den es antritt. Da-
gegen bleibt einzig — unbeschadet — die im Prinzip meditative Versen-
kung in die, tibrigens: peripheren, meistens en passant notierten Bemer-
kungen Marxens und Engels’ iber Kunst.

Vi

Was wir heute tiber Lifschitz wissen, das wissen wir von Dmitri Gutov.?
Der 1960 geborene russische Kiinstler war 2007 auf der Documenta ver-
treten”, gilt dem Kunst- und Theoriemagazin »Springerin« als »einer der
wichtigsten Vertreter der russischen zeitgenossischen Kunst«. Er hat
1994 in Moskau ein Lifschitz-Institut gegriindet und auch ein Lifschitz-
Video gedreht. Der Filmtext, eine hervorragende Zusammenfassung sei-
ner Lebens- und Schaffensdaten, liegt auf Deutsch vor.” Im Januar 2006
druckt »Springerin« ein Interview mit Gutov ab, es geht um Lifschitz:
»Die Lehre von Marx ist allméchtig, weil sie wahr ist.« Dieser (mehr
kindlich-magische, als groenwahnsinnig-vermessene) Ausspruch Le-
nins gibt dem Gesprich die Uberschrift (Gutov 2006; die folgenden Zi-
tate stammen aus dem Gesprich). Gutov spricht von seiner Begeisterung

3 Der zentrale, auch auf Deutsch veréffentlichte Essay von Gutov ist: »Die
marxistisch-leninistische Asthetik in der postkommunistischen Epoche.
Michael Lifsic« (Gutov 2005).

4  Zu den dort ausgestellten Arbeiten von Gutov siche das Video auf
http://www.documental2blog.de/?cat=30 (Zugriff am 17.10.2007).

5 Der vorliegende Essay verdankt diesem Filmtext (Gutov 2004) sehr viel.
Die anekdotenreichen Informationen aus Lifschitz’ Leben folgen dem
Drehbuch.

203

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

fur den Sowjetphilosophen Michail Lifschitz. Wohl jeder, der sich in den
70er und 80er Jahren mit marxistischer Asthetik, also mit Brecht, Tret-
jakow, Benjamin und Lukacs auseinander setzte, wird Lifschitz als ult-
raorthodoxen Theoretiker kennen gelernt haben. Gutov entdeckt in sei-
nen Schriften aber einen anti-stalinistischen Kern. »Der echten marxisti-
schen Klassik ist ein absoluter Standpunkt bei weitem nicht fremd, zi-
tiert Gutov Lifschitz. »Fiir sie sind Wahrheit, Gerechtigkeit und Schén-
heit keine Bedingtheiten der Zeit, sondern der hochste Inhalt des Klas-
senkampfes, und echte Werte gehdren tiberhaupt zu den objektiven Pri-
dikaten der Wirklichkeit selbst.« Als Quintessenz der Schriften des unter
Stalin forschenden Philosophen hilt Gutov fest: »Jegliche mechanische
Gegeniiberstellung von Revolutiondrem und Konservativem ist ober-
flachlich und geradezu sinnlos. Es gibt Formen des Ultrarevolutioniren,
in dessen Herzen ein reaktiondrer Konservatismus verborgen liegt.«

Der Stalinismus war kein Rollback, kein reaktiondres Regime, son-
dern auf der Hohe der Zeit und deshalb fiir viele Intellektuelle ein schier
unfassbarer Schock. Da wird mit riicksichtsloser Brutalitét die alte bol-
schewistische Partei liquidiert, ohne dabei von bestimmten Prinzipien
des Leninismus abzuweichen (im Gegenteil: Stalin ist der eigentliche
Schopfer des Leninismus; Lenin selbst war kein Leninist). Was Cornelius
Castoriadis, im Gegensatz zu Lifschitz ein erkliarter Marx-Revisionist,
iiber den franzosischen Jakobinismus aussagt, trifft auch auf den »Stali-
noleninismus« (Christian Riechers) zu. »Die Schreckensherrschaft setzt
in dem Augenblick ein, als das Volk von der Biihne abtritt, die Unteil-
barkeit der Souverinitét sich in die Absolutheit der Macht verwandelt
und Reprisentanten in einem unheilvollen Zwiegesprach mit der Abstrak-
tion zuriickbleiben« (Castoriadis 2006: 188).

Die Theoriearbeit vieler zeitgendssischer Marxisten und linker Re-
volutionidre muss man als Versuch verstehen, die Wunden zu heilen, die
Stalins modernes Schreckensregime schlug: Indem man etwa, wie Lif-
schitz, die Kunst- und Kulturleistungen aus der totalen Funktionalisie-
rung aller Lebensbereiche fiir den Aufbau des Sozialismus herausneh-
men und ihre Giiltigkeit tiberzeitlich erkldren will.

Vil

Lifschitz kommt 1922 nach Moskau, er hat in seiner Heimatstadt Meli-
topol Revolution und Biirgerkrieg erlebt und hat sich mit den siegrei-
chen Bolschewisten identifiziert. Fiirwahr, ein »child of the revolution«.
Moskau ist eine aufregende Metropole, Lenin lebt noch, Lifschitz will

Kiinstler werden, er malt und zeichnet und beginnt sein Studium an den

204

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Wchutemas, den Hoheren Kiinstlerisch-Technischen Werkstétten, in den
20er Jahren das Zentrum der sowjetischen Avantgarde, 1930 im Zuge
der Restauration geschlossen. Wahrend seines Studiums schlédgt er den
Weg des Theoretikers ein, er lernt Deutsch, liest die Klassiker im Origi-
nal. Eine Frage treibt ihn um:

»QGriechische Bildhauerei oder Renaissance-Malerei konnen nicht wiederbe-
lebt werden. Das wire nicht weiter tragisch, wenn die moderne Welt den
kiinstlerischen Formen der Vergangenheit etwas an dsthetischer Kraft und Be-
deutung Gleichwertiges entgegensetzen konnte. Aber warum bringt die in 6ko-
nomischer Hinsicht so hochentwickelte kapitalistische Gesellschaft auf dem
Gebiet der Kunst ein Pissoir hervor? Worin liegt die Natur jenes schrillen Ly-
rismus, den der Kiinstler in der Produktion der Sanitirtechnik findet?« (zit. n.
Gutov 2004).

Und Gutov fasst Lifschitz’ frithe Einsicht zusammen: »Das effektivste
Produktionsmittel ist ein sehr schlechter Ndhrboden fiir Kunst, wenn es
den Menschen zum Spielzeug der Krifte der Marktkonjunktur macht«
(ebd.). Denn diese Krifte zerstéren die wahrhafte Beziehung zur Wirk-
lichkeit:

»Solange das Netz der modernistischen Vorurteile nicht zerrissen ist, hat der
Kinstler keine unmittelbare Beziehung zu seinem Objekt. [...] Da der Kiinstler
dieses Recht [ndmlich die Umwelt auf die der Kiinstler eigenen Art zu sehen,
Anm. FK] anstelle des Wichtigeren — die Welt in ihrer eigenen Wahrheit und
Poesie zu sehen — besitzt, kommt er zu der ungliicklichen Erkenntnis, dafl ihm
ewig die Angst vor dem Epigonentum, vor der augenblicklichen Verwandlung
jeder Vision in ein Klischee, in eine nichtssagende Banalitit droht« (Lifschitz
1967: 17).

Bereits Ende der 20er Jahre formuliert Lifschitz seine wesentliche Kritik
am Modernismus. Eine Kritik, die darum weif3, dass sie, so dtzend sie
auch sein mag, das Positive braucht — in dem Fall also: die Entdeckung
einer genuin Marxschen Asthetik (im Gegensatz zu einer marxistischen
Asthetik). Strenggenommen schreibt er Jahr und Tag an ein und demsel-
ben Buch.

Man bekommt den Eindruck, als stieBe Lifschitz hier schon, Ende
der 20er, Anfang der 30er Jahre, zu einer Kritik der Kulturindustrie vor,
wie man sie doch eigentlich aus dem »westlichen Marxismus« (Perry
Anderson) kennt:

»Ein vollkommen >moderner« Meister kann mit einer unzédhligen Menge ge-
schichtlicher Masken und Formen spielen. Aber er darf nicht aus der Erfah-

205

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

rung vorangegangener Generationen schopfen, nicht offen und ehrlich wie
Mantegna, der antike Sarkophage nachzeichnete, von der Vergangenheit ler-
nen, ohne um seine Originalitdt besorgt zu sein. Immer um seine Echtheit zu
zittern, nicht an das Wesen der Dinge zu denken, sondern daran, dass man
nicht démodé, nicht unmodern wird: dies ist das traurige Schicksal aller Gnos-
tiker und Manichder der Modernismus [...J« (ebd.).

Die Kunst wird zur abhéngigen Variable aufer-kiinstlerischer Mecha-
nismen, die nicht mehr durchschaut, vielmehr als naturalisierte Formen
hingenommen werden. Wenn Lifschitz iiber die Moderne und den Mo-
dernismus schreibt, belegt er sie mit den Begriffen der Reaktion — Mo-
dernisten sind Gnostiker (siehe oben), Biologisten und Mystizisten. Sie
beten einen Fetisch an. Das jeweils Modernste ist zugleich das Archa-
ischste.

VIII

Worauf es Lifschitz ankommt: Seine vernichtende Kritik an dem Kiinst-
ler, der sich in dem »Méusespiel der Reflexion« (Lifschitz) verféngt, ist
Zeitdiagnose und Kapitalismusanalyse. Man darf sie nicht so verstehen,
dass er Kunst als Feld der Probehandlung nimmt, dass er sie nur als Er-
satzobjekt auffasst — genau das wirft er ja seinen Widersachern vor.

Es geht ihm um Kunst. Tritt der Kapitalismus in die Phase der De-
kadenz und des Verfalls ein, ist auch die Kunst dekadent und vom Ver-
fall gezeichnet. Was Lifschitz an den Soziologisten als Ideologie kriti-
siert, ist, dass sie das humanistische Erbe einer vordergriindigen Klas-
senkampfposition opfern. Im Kapitalismus ist die vollige Unterwerfung
der Kunst unter die entfremdete Arbeit wirklich geworden. Der Um-
kehrschluss gilt: Sein Begriff der Kunst leitet sich aus einem emphati-
schen Begriff von Arbeit ab.

»Mit der Herauslosung der bewullten Arbeit aus den rein natiirlichen Funktio-
nen und mit der Befreiung von der Beschrankung durch die Natur wéchst also
zugleich auch die Einheit des Menschen mit dem Gegenstand seiner Tétigkeit.
Wir setzen uns bewufite Ziele, und sie finden ihre Verwirklichung in der ding-
lichen Welt durch die Praxis. Es folgt sozusagen der Vermenschlichungspro-
zess der Welt. [...] Der Mensch produziert nicht nur bewuf3t, sondern auch uni-
versell, sein Leben als Gattung besteht »nicht in bestimmten instinktiven
Funktionen, sondern in der gesellschaftlichen Produktion« (Lifschitz 1967:
1191).

206

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Gudrun Klatt, eine Literaturwissenschaftlerin aus der DDR, die in den
80er Jahren vielleicht die einzige gewesen ist, die sich im deutschen
Sprachraum wissenschaftlich mit Lifschitz intensiv auseinandergesetzt
hat, sieht hierin ganz richtig den Ubergang zur Kunst-Bestimmung
zwingend angelegt:

»War tiber solcherart Gedankenfithrung ein quasi-logischer Zusam-
menhang zwischen >bewuliter Arbeit« und >gesellschaftlicher Produkti-
on¢, die im Grunde ja identisch gebraucht wurden, entstanden, so be-
durfte es keiner weiteren Operation mehr, um vor diesem Hintergrund
das allgemeine »Wesen« der Kunst zu bestimmen« (Klatt 1984: 36).

Das allgemeine Wesen der Kunst ist nach Lifschitz die erfasste —
theoretisch verstandene und praktisch begriffene — innerlich organische
Einheit des bearbeiteten Gegenstandes mit der Wirklichkeit.

»Der Vorgang kiinstlerischen Schaffens ist ein spezieller Fall der Verwirkli-
chung einer Idee oder eines Zieles in der dinglichen Welt [...]. Aber zum Un-
terschied von der unmittelbaren groben Form der Aneignung des Gegenstan-
des fangt Kunst erst dort an, wo der schopferischen Tatigkeit das universale
MaB® zugrunde liegt oder, anders gesagt, wo die Gegenstinde und auch ihre
Darstellung im menschlichen Kopf nicht durch Einmischung tangentialer
Krifte (einer willkiirlichen Tendenz, einer abstrakten Idee) verstiimmelt und
entstellt werden, sondern wo der Kiinstler das bearbeitete Material seine eige-
ne Sprache sprechen 146t und die ihm innewohnende Wahrheit offenbart. Die
asthetische Beziehung zur Wirklichkeit ist die der innerlich organischen Ein-
heit mit dem Gegenstand, die gleicherweise fern ist von einer abstrakten, kon-
templativen Harmonie mit ihm wie auch von der willkiirlichen Zerstérung sei-
ner eigenen Dialektik« (Lifschitz 1967: 120).

Der Vollzug dieser organischen Einheit wird verunmdglicht in der von-
statten gehenden Entwicklung des Kapitalismus.

»Das nivellierende, allen individuellen Besonderheiten von Personen und Sa-
chen gegentiber indifferente Wesen der kapitalistischen Produktionsweise ist
der direkte Gegensatz zu den gesellschaftlichen Verhiltnissen, wie sie zur Zeit
der Bliite der Kunst in der Vergangenheit existierten. Die Verhiltnisse der
Ausbeutung des Menschen durch den Menschen sind zuerst Beziehungen per-
sonlicher Abhingigkeit gewesen. Die irdische Gewalt und das Recht, iiber
fremde Arbeit zu verfiigen, waren von dem &ufleren Bild und den individuel-
len Besonderheiten ihres Inhabers untrennbar. Sogar Haltung und Art zu re-
den, Kleidung und kostbares Gerdt gehorten zu den Attributen der Grofe.
Deshalb konnte der Ausritt Lorenzo Medicis oder das Gastmahl im Hause ei-

6  Das universale Maf ist eben keine Metaphysik, sondern ergibt sich aus der
Erkenntnis, dass die Wurzel des Menschen der Mensch ist, Anm. FK.

207

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

nes griechischen Duodezfiirsten als Gegenstand der Malerei und der Poesie
dienen. Aber die Wirtschaft der kapitalistischen Gesellschaft kann nicht mehr
in Versen beschrieben werden wie die Wirtschaft der antiken Gesellschaft bei
Hesiod. An Stelle personlicher Abhéngigkeit trat der abstrakte okonomische
Zwang, wiewohl dieser keineswegs weniger real und grausam ist. >In der biir-
gerlichen Gesellschaft ist das Kapital selbstindig und personlich, das arbeiten-
de Individuum hingegen unselbstéindig und unpersonlich.«< Hiermit ist zugleich
auch der Kapitalist selbst keine wirkliche Personlichkeit und stellt nur eine
sPersonifizierung« des Kapitals dar« (Lifschitz 1967: 131).”

Wenn sich Gudrun Klatt tiber den »quasi-logischen Zusammenhang
zwischen >bewullter Arbeit< und >gesellschaftlicher Produktion« mo-
kiert, weil dies allzu ahistorisch und die Vergangenheit idealisierend da-
herkommt, und aus dieser Figur der Identifikation ihre Kritik an Lif-
schitz ableitet, tibersieht sie die Bruchstelle: Denn die »gesellschaftliche
Produktion« im Kapitalismus, jenem »Gesellschaftszustand, worin der
Zusammenhang der gesellschaftlichen Arbeit sich als Privataustausch
der individuellen Arbeitsprodukte geltend macht« (MEW Band 32:
552f.), findet nicht bewusst statt — das ist die Pointe. Deshalb kann der
Kapitalismus, tritt er aus seiner biirgerlich-revolutiondren Phase heraus,
einer Phase, die Selbstaufklarung zwingend notwendig gemacht hat und
die mit Hegel, Ricardo und Balzac geistig abgeschlossen ist, deshalb
kann also der Kapitalismus nur kunstfeindlich sein.

»In der kapitalistischen Gesellschaft herrscht, mit den Worten Hegels gespro-
chen, das »MaBlose als Mall<. Die maBllose Tendenz zur Akkumulation des
Kapitals ist die moderne >Chrematistik« im Gegensatz zur antiken >Okono-
mie<«. Maf3los und in sich selbst unproportioniert, ungleichmiaBig ist die Basis
kapitalistischen Fortschrittes, ndmlich die »Produktion um der Produktion wil-
len<: Diese widerspruchsvolle Form der Entwicklung der Produktivkréfte ver-
hilt sich absolut feindlich gegeniiber gewissen Gebieten geistiger Tétigkeit,
wie zum Beispiel der Kunst« (Lifschitz 1967: 133f.).

Man kann seine Kritik fiir ein fragwiirdiges anthropologisches Konzept
halten — aber seine Identifikation von »bewuBter Arbeit« und »gesell-
schaftlicher Produktion« geht tatséchlich von einem genuin kommunisti-
schen Standpunkt aus. Zur Erinnerung:

»In einer hoheren Phase der kommunistischen Gesellschaft, nachdem die
knechtende Unterordnung der Individuen unter die Teilung der Arbeit, damit

7 Das von Lifschitz angefiihrte Zitat ist aus dem »Mainfest der kommunisti-
schen Partei«, MEW 4, S. 476. Im Original heifit es nicht »das arbeitende
Individuum«, sondern »das tétige«.

208

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

auch der Gegensatz geistiger und korperlicher Arbeit verschwunden ist; nach-
dem die Arbeit nicht nur Mittel zum Leben, sondern selbst das erste Lebens-
bediirfnis geworden; nachdem mit der allseitigen Entwicklung der Individuen
auch ihre Produktivkrifte gewachsen und alle Springquellen des genossen-
schaftlichen Reichtums voller flieBen — erst dann kann der enge biirgerliche
Rechtshorizont ganz iiberschritten werden und die Gesellschaft auf ihre Fahne
schreiben: Jeder nach seinen Fihigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen!«
(MEW Band 19: 21).8

Lifschitz schreitet mit atemberaubenden Schritten durch die Gesell-
schaftsgeschichte. Seine Untersuchungen sind auf einem hohen abstrakt-
theoretischen Niveau angesiedelt, dennoch zieht er immer wieder histo-
rische Beispiele heran. Besser gesagt: Diese Beispicle sind der eigentli-
che Kern, die Sachverhalte, die er darstellen will. Historische Genese
und kritische Abstraktion purzeln durcheinander. Das verleiht seinen
Analysen etwas Unfertiges. Zu starr stehen (sich) in seiner Kritik kunst-
freundliche und kunstfeindliche Epochen gegeniiber — als ob es real je-
mals diesen starren Schematismus gegeben hitte; als ob es sich eine dia-
lektische Methode leisten konnte, mit so fixen Setzungen zu operieren.
Als Historiker und Marx-Rekonstrukteur ist Lifschitz gescheitert — al-
lerdings ist die Frage, ob er sich jemals so verstanden hat oder ob er
nicht doch nur (und das sehr bewusst) tiber seine Epoche geschrieben
hat.

X

Lifschitz sagt sich von seinen Lehren los (»Wenn Lifschitz die Riick-
kehr zur Klassik ausruft, hat er die wichtigste Lektion seiner Lehrer ge-
lernt — die Lehrer miissen verdammt werden«, Gutov) und geht — seinem
Schlachtruf »Relativismus ist die Dialektik der Dummen« folgend —
dorthin, wo man die Dialektik studiert: an das Moskauer Marx-Engels-
Institut. Hier hat er Ende der 20er Jahre die Moglichkeit, sich in die
Schriften seiner Klassiker zu versenken, eine Aufgabe, die er sogleich in
Angriff nimmt. 1932 erscheint in der groflen sowjetischen Literatur-
Enzyklopédie sein Artikel tiber Karl Marx, den er in den nichsten 30
Jahren immer wieder {iberarbeiten wird (er nimmt dabei an Umfang und
Tiefe zu, ohne jemals den Weg der strengen Rekonstruktion zu verlas-
sen). Seine gesammelten Aufsdtze {iber Kunst erscheinen 1935. 1938

8 Lifschitz: »In der kommunistischen Gesellschaft fallen jene »ewigen Rét-
sel¢, die mit dem Gegensatz zwischen hochbegabten Personlichkeiten und
der Masse verbunden sind, vollkommen weg« (Lifschitz 1967: 148).

209

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

gibt er den Sammelband »Lenin {iber Kunst und Kultur« heraus. Er be-
treut die Veroffentlichung von Eckermanns »Gespriache mit Goethe«.

Gleichzeitig wird er unversehens in den Sog des stalinistischen Ter-
rors gerissen. Die Aufbereitung und Herausgabe der Werke von Marx,
Engels und Lenin ist ein unmittelbar politischer Akt, denn wer die Texte
kontrolliert, bestimmt auch iiber die Linie der Partei. Das Institut wird
gesdubert, Lifschitz selbst der »rechten Abweichung« bezichtigt, ein ge-
fahrliches Urteil, aber — 1929 — noch kein tddliches. Lifschitz ist zu
jung, um als origindrer Anhénger Trotzkis (dem »linken Abweichler«)
oder Bucharins (dem »rechten Abweichler«) durchzugehen. Weil er
nicht zur alten Garde gehort, die Stalin wenige Jahre spéter auch phy-
sisch vernichten wird, steht er nicht im Zentrum des Furors. Ab 1932
tibernimmt er Forschungs- und Lehrtétigkeiten an der Kommunistischen
Akademie.

X
Gudrun Klatt macht eine Entdeckung:

»Das Vorwort von 1938 zur sowjetischen Ausgabe »Marx und Engels tiber
Kunst und Literatur< ist — bis auf die Kiirzung eines kleinen Absatzes — iden-
tisch mit dem Vorwort zur deutschen Ausgabe der Dokumentation [...] — Der
Frage, warum Lifschitz im Vorwort von 1938 auf den politischen Kontext der
Auseinandersetzung mit spétbiirgerlicher und imperialistischer Ideologie ver-
zichtete und statt dessen die innersowjetischen Diskussionen um die »Vulgir-
soziologie« akzentuierte, soll in unserem Zusammenhang nicht weiter nachge-
gangen werden. Dal} die Neuakzentuierung mit dem Umfeld der seit Mitte der
dreiffiger Jahre gefiihrten Formalismus-Debatten in Beziehung steht, scheint
jedoch uniibersehbar« (Klatt 1984: 219).

Klatt schreibt dies in einer FuBnote. Ist das Sklavensprache oder Igno-
ranz? Halten wir fest: 1. Lifschitz stellt 1933 (Erstverdffentlichung der
Anthologie) das Werk in den Kontext des weltweiten Kampfes gegen
»spitbiirgerliche und imperialistische« vulgo: faschistische Ideologie. 2.
1938 — zwei Jahre nach Beginn des groen Terrors — fehlt dieser Bezug,
die Perspektive wird nach innen, auf das eigene Lager gerichtet. Es geht
nun um den anti-soziologistischen Kampf, gegen die Ideologien, die im
Namen der Soziologie alle gesellschaftlichen Positionen und Uberliefe-
rungen dem jeweiligen Klassenstandpunkt unterordnen (»Relativismus
ist die Dialektik der Dummen«). Vordergriindig kann man das als Knie-
fall vor dem stalinistischen Terror deuten (Klatt weist ganz vorsichtig

210

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

auf die Formalismus-Debatte hin, in der ja der konservative Lukacs, der
gebrochene Begriinder des »westlichen Marxismus«, gegen den linksra-
dikalen Tretjakow-Schiiler Brecht antritt) oder aber als Absage an den
Machtapparat, der alles Gesellschaftliche als eine untergeordnete Grofie
auffasst, also vulgérsoziologisch par exellence agiert.

Die Frage, der Gudrun Klatt nicht nachgeht (bewusst nicht nachge-
hen will?, 1985 in der DDR nicht nachgehen konnte?), ist in Wirklich-
keit die, wie mitten im stalinistischen Terror dieser zu kritisieren ist. Lif-
schitz mag — gepanzert durch die intime Kenntnis der Texte von Marx,
Engels und Lenin — immun gegen den Denunziationswillen des Staates
gewesen sein.

Der Staat aber entscheidet souverdn, wie er — Kniefall hin, subversi-
ve List her — mit Lifschitz zu verfahren gedenkt. Ab 1940 hat er keine
Moglichkeit mehr zu publizieren, seine Biicher und Anthologien werden
aus den Bibliotheken verbannt. Im Krieg muss er an die Front.

Er kommt vergleichsweise komfortabel durch die S&uberungen. Er
iiberlebt den Krieg, iiberlebt auch den Nachkriegsstalinismus (der in den
antisemitischen Kampagnen etwa gegen das antifaschistische jiidische
Komitee noch mal seine wahnhafte Brutalitit unter Beweis stellt). Aber
als Wissenschaftler ist er inexistent: »Nach der Riickkehr vom Militér-
dienst fiihlte ich mich vollkommen vergessen, am Boden, und tiber mir
war ein ganzer Ozean recht triiben Wassers« (zit. n. Gutov 2004).

X1

Lifschitz malt. Er publiziert nichts. 1954 verdffentlicht er in der Zeit-
schrift »Noyj Mir« eine satirische Abrechnung mit der stalinistisch ge-
pragten Intelligenz. Lifschitz wird darauthin gebrandmarkt und wenig
spéter aus der Partei ausgeschlossen. Zu diesem Zeitpunkt kein Todesur-
teil mehr. Wieder schweigt er fiir zehn Jahre. (Womit hat er seinen Le-
bensunterhalt bestritten? In der Kurzbiographie, die 1967 sein deutscher
Verlag wiedergibt, steht lapidar: »Zur Zeit wirkt er an dem Institut fiir
Philosophie bei der Akademie der Wissenschaften in Moskau« [Lif-
schitz 1967: 175]).

Und wieder gibt es einen Skandal, als er sich 1966 zur Wort meldet.
Er veroffentlicht das Manifest Warum ich kein Modernist bin (Lifschitz
1971: 144-157). Die, die ihn kennen und wissen, dass er an den Wchute-
mas studiert hatte und mit Miihe und Not durch den Stalinismus kam,
und noch wihrend der Tauwetter-Periode mundtot gemacht wurde, sind
schockiert. Die, die sich in den 60er Jahren fiir jene — westliche, moder-
ne — Kunst zu interessieren beginnen, die im Stalinismus als formalis-

21

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

tisch gebrandmarkt wurde, sehen in Lifschitz den letzten Stalinisten.
Lifschitz ist abermals im Abseits. Denn auch die Biirokratie »braucht«
ihn nicht. Das Regime, das nicht mehr paranoid-repressiv, sondern blof3
noch biirokratisch-grausam ist, verfolgt nicht mehr wie Stalin ein gesell-
schaftliches GroBprojekt, das tatsdchlich hervorragende Ideologen zu
seiner Propagierung benoétigte. Es verwaltet die Macht, setzt internatio-
nal auf friedliche Koexistenz und national auf Korruption und konsumis-
tisch-sozialstaatliche »Geschenke« fiir die Massen. Vom Weltklassen-
kampf ist man Lichtjahre entfernt. Einer wie Lifschitz, der in seiner At-
tacke auf die westliche Kunst tatséchlich noch die groe Linie verfolgt,
stort da eher. Erst 1973 wird er zum Doktor ernannt.

X1
Eine Bemerkung aus den 60er Jahren:

»Eine wirkliche Aussicht fiir die Erneuerung der Kunst erdffnete die sozialisti-
sche Revolution in Russland. Der russische revolutiondre Arbeiter nahm das
Kristallgew6lbe der Kultur auf seine Schultern und hielt es aufrecht in der
schrecklichen Stunde, als die européischen Weisen jede Hoffnung fiir verloren
erklarten. Mitten in Chaos und Zerstorung war das eine echte Heldentat. Der
revolutiondre Gedanke ging an der alten Falle vorbei. Die Idee des heiligen
Vandalismus, eine ultralinke Phantasie des linken Spieflers, fiir den die Revo-
lution ein mystischer Weltuntergang war, wurde abgeworfen« (Lifschitz 1967:
10).

Der revolutiondre Gedanke ging nicht an der alten Falle vorbei. Die
Feststellung, die eine Verdringung ist, macht Sinn nur als Appell.

X111

Lifschitz gilt als reaktionirster Autor der Breschnew-Ara. Gutov zitiert
zwei Sdtze von Lifschitz, der erste ist auf Voltaire, der zweite auf sich
selbst gemiinzt:

»Man muss unerschiitterlich an sich glauben, um sich fiir die Ver-
achtung dessen zu entscheiden, was Du scheinst«. Und: »Mein Leben
lang habe ich nichts anderes gemacht, als ins Wirtshaus zu gehen, um
Abstinenz zu predigen« (Gutov 2004).

Am 20.9.1983 stirbt Lifschitz 78-jdhrig in Moskau, kurz vor seinem
Tod hat er abermals den Anlauf genommen, die Gedanken, die ihn seit

212

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

sechzig Jahren umtreiben, zu systematisieren. Der wievielte Versuch
war das? Wenn sich die Welt schon nicht verniinftig ordnen lésst, so
doch wenigstens das eigene Archiv. Der wissenschaftliche Nachlass Lif-
schitz’ ist bis heute nicht verdffentlicht.

X1V

Ausgerechnet in Brecht findet er einen Biindnis-Partner. Es ist der spite
Brecht. In der DDR tobt in den frithen 50er Jahren eine Formalismus-
Debatte. Aber die »Formalisten«, allen voran Brecht und seine Kompo-
nisten-Freunde Hanns Eisler und Paul Dessau, lassen sich nicht in die
Ecke der »Zersetzer« und »Kunstfeinde« dringen (vgl. Bunge 1991, Lu-
cchesi 1993). Brecht, und nicht die Apparatschiks, bringt die Kritik des
Formalismus auf den Begriff:

»Die scharfe Kritik des Formalismus ist bei uns allerdings entstanden ange-
sichts neuer Formen in den Kiinsten, welche nichts Neues brachten als eben
formal Neues. Beispielsweise: das Psychische wurde weiterhin als Motor des
Weltgeschehens betrachtet, da blieb alles beim Alten, aber die Psychologie
wurde gedndert, indem Psychoanalyse oder Behaviorismus eingefiihrt wurde,
das war das Neue. Zugrunde lag diesem ProzeB die Unruhe, die in die depra-
vierte biirgerliche Kultur gekommen war — die erschopfte Stute Psychologie
wurde zu neuen Kapriolen und Rennleistungen gepeitscht. In der Malerei wur-
den die Apfel zu einem Farb- und Formproblem. Zugrunde lag eine neue Un-
geduld mit der Natur, welche andernorts, in der Biologie, zur Schaffung neuer
Obstsorten fiihrte. Ein amerikanischer Presbyterianer benutzte gewisse Neue-
rungen der Schauspieltechnik, welche zur revolutiondren Darstellung sozialer
Probleme ausgearbeitet worden war, zu einer beschaulichen Apotheose einer
neuenglischen Gemeinde. Zu gleicher Zeit fiihrten seine Briider auf der Kanzel
den Film und den Jazz in den seine Zugkraft verlierenden Gottesdienst ein.
Die sogenannten Existenzialisten entdeckten, daB3 die Existenz des biirgerli-
chen Menschen etwas fragwiirdig geworden ist und da eine Entscheidungs-
schlacht geschlagen werden mufl (was auch Churchill fiihlt), aber um diesem
neuen und interessanten Gedanken die Schérfe zu nehmen, sprachen sie nur
von der Existenz des »Menschen«, ohne das Adjektiv »biirgerlich« zu bemii-
hen, und so blieb es beim alten Trick in neuem Gewand, und man empfahl den
Pessimismus als neues Genussmittel. Kurz, allenthalben wurde das Alte durch
formale Neuerungen wieder schmackhaft gemacht, die abgewetzte alte Hose
wurde gewendet, sie wurde dadurch nicht wérmer, sah aber hiibscher (und
wirmer) aus« (Brecht 1988ff, Bd. 23: 145f.).

213

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

XV

Lifschitz ist keine ungebrochene Figur — trotz seiner ungebrochenen
Haltung den Zeitldufen gegentiber. Je reiner die Theorie, die er aus dem
Schutt der Fehldeutungen herausoperieren will, je strenger die Exegese,
die er betreibt, je getreuer das philologische Verfahren, desto wider-
spriichlicher die Gestalt. Lifschitz ist ein Kind seiner Zeit, er hat die
GroBmaduligkeit der Avantgarde, der »Modernistenc, richtet sie aber ge-
gen die Avantgarde. Er ist ein ergebener Schiiler Marxens, der sich des-
sen Werk mit Haut und Haaren verschreibt und doch in seiner ahistori-
schen Methode von ihm abweicht. Ein »Stalinist«, der, im Stalinismus
lebend, den Stalinismus bekdmpft. Ein, geht man von der Starrheit sei-
ner Kategorien aus, Anti-Dialektiker, der dennoch dialektisch denkt und
wirkt. Aus einer extrem zugespitzten historischen Situation heraus for-
muliert er ein universales Projekt.

Der Partikularismus seiner Zeit spielt sich als Universalismus auf —
und Lifschitz antwortet mit einem durch und durch humanistisch moti-
vierten Sprung aus der Geschichte. Er ist der Biirokrat der schonen Kiin-
ste und dennoch ihr groBer Liebhaber und als solcher ihr addquater In-
terpret. Aus seinem Wirken lédsst sich keine exemplarische Haltung ab-
leiten, obwohl Lifschitz eine solche verkorpert. Lifschitz lesen heifl3t,
den Zeitldufen zu widerstehen, heifit, Geschichte zu begreifen. Seine Ge-
schichte, nicht die Universalgeschichte des Kapitalismus.

Aber seine Arbeit stellt keine Theorie mittlerer Reichweite dar, wie
sie schon-sauber in den universitiren Lehrbetrieb passt, sondern das
Prinzip der Subversion’ — und die gibt es nur in historischer Form.

Literatur
Von Michail Lifschitz

Michail Lifschitz (Hg.) (1953): Karl Marx, Friedrich Engels: Uber
Kunst und Literatur. Eine Sammlung aus ihren Schriften, Berlin
(DDR): Henschel.

Michail Lifschitz (1967): Karl Marx und die Asthetik. 2. verb. Auflage,
Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1971): Krise des Hésslichen. Vom Kubismus zur
Pop-Art, Dresden: Verlag der Kunst.

9  Zum Prinzip der Subversion siche vor allem Agnoli 1999.

214

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE UBUNG IN ORTHODOXIE

Michail Lifschitz (1986): »Der Geist und seine Wirklichkeit«. In: De-
zennium 3, Verlagsalmanach zum dreifligjahrigen Bestehen des Ver-
lags der Kunst, Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1986): »Statt einer Einfiihrung in die Asthetik Lunat-
scharskis«. In: Anatoli Lunatscharski: Philosophie, Kunst, Literatur.
Ausgewdhlte Schriften 1904-1933, Dresden: Verlag der Kunst.

Michail Lifschitz (1988): Die dreifliger Jahre. Ausgewihlte Schriften,
Dresden: Verlag der Kunst."

Sonstige
Agnoli, Johannes (1999): Subversive Theorie: »Die Sache selbst« und

ihre Geschichte. Eine Berliner Vorlesung. 2., verb. Auflage, Frei-
burg/Br.: Ca-Ira.

10 In Die Dreifiger Jahre findet sich eine Fassung von Karl Marx und die
Asthetik. Die Sache ist einigermaBen ritselhaft: Denn diese Fassung ist in
mehrfacher Hinsicht nicht identisch mit der Einzelausgabe von 1967 (die
auf einer Ausgabe von 1960 fufit)! 1. Das Vorwort zur deutschen Ausgabe
(1959 geschrieben) wurde neu tibersetzt. Die Unterschiede sind nicht gra-
vierend. Nehmen wir das Zitat Lifschitz 1967: 175. In der Neuiibersetzung
ist »wirkliche Aussicht« durch »reale« ersetzt, ansonsten ist die Passage
identisch. Das liele sich an anderen Beispielen fortfithren. Ganz offen-
sichtlich ging es dem Verlag bei der Neuiibersetzung des Vorwortes um,
tja, Modernisierung. 2. In der 1986er Ausgabe wurde das Originalvorwort
(bis dato nur auf Russisch vorliegend) von 1933 aufgenommen. Es befin-
det sich nicht in der Ausgabe von 1967 resp. 1960. Dort findet sich auch
kein Hinweis, dass es ein Originalvorwort gegeben hat. 3. Der Haupttext
selbst ist vollig verschieden. Er ist in der 1986er Ausgabe — bei gleichem
Satzbild — um tiber achtzig Seiten angewachsen und weist eine andere Ka-
pitelstruktur auf. Wer die beiden Ausgaben vergleicht, entdeckt keine in-
haltliche Revision: Vielmehr ist der deutsche Text von 1960/67, der das
russische Original tibertrégt, in dem Text der spateren Ausgabe aufgegan-
gen, ja regelrecht eingearbeitet worden.

Die dreifyiger Jahre enthilt keinen redaktionellen Kommentar zu Auswahl
und (Neu-)Ubersetzung. Im Vorwort, das Lifschitz noch im September
1983 verfasst hat, wenige Tage vor seinem Tod, ldsst er sich nicht iiber
philologische Fragen aus. Einen Hinweis aber gibt es: Karl Marx und die
Asthetik wird mit »(1967)« ausgewiesen. Das legt nahe, dass Lifschitz den
Text 1967 erweitert und neu komponiert hat.

Zu einem ins Obskure abgedréngten Denker gehort wohl auch eine obsku-
re Veroffentlichungspolitik.

Der vorliegende Essay bezieht sich auf die deutsche Ausgabe von 1967
(und somit, um es noch mal klar zu machen, auf den russischen Text von
1933): Es ist die gdngige Ausgabe; sie hat in der DDR Beachtung gefun-
den; mit ihr wurde sich (im Laufe der Jahre immer weniger) auseinander-
gesetzt. Die dreifsiger Jahre erschien zu einem Zeitpunkt, als das Interesse
fiir sowjetische Marxisten bereits auf dem Nullpunkt war.

215

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX KLOPOTEK

Brecht, Bertolt (1988ff.): GroBe kommentierte Berliner und Frankfurter
Ausgabe, hg. von Werner Hecht, Frankfurt/M./Berlin: Suhrkamp/
Autbau.

Bunge, Hans (Hg.) (1991): Die Debatte um Hanns Eislers »Johann Faus-
tus«. Eine Dokumentation, Berlin: Basisdruck.

Castoriadis, Cornelius (2006): Autonomie oder Barbarei. Ausgewdhlte
Schriften Band 1, Lich/Hessen: Edition AV.

Gutov, Dmitrij (2004): Das Lifschitz Institut. Video. http://www.gu-
tov.ru/video/lifshitz_inst_eng.htm [nur Text, kein Film].

Gutov, Dmitrij (2005): »Die marxistisch-leninistische Asthetik in der
postkommunistischen Epoche. Michael Lifsic«. In: Boris Groys/An-
ne von der Heiden/Peter Weibel (Hg.): Zuriick aus der Zukunft. Ost-
europdische Kulturen im Zeitalter des Postkommunismus, Frank-
furt/M: Suhrkamp, S. 709-737.

Gutov, Dmitrij (2006): »Die Lehre von Marx ist allméchtig, weil sie
wahr ist«. Interview mit David Riff, Springerin XI (4)/XII (1), Wien
2005/2006, S. 22-26. http://www.gutov.ru/texti/doctrine%20 marx/
Marx’s%20Doctrine%20-%20Deutsch.htm.

Klatt, Gudrun (1984): Vom Umgang mit der Moderne. Asthetische Kon-
zepte der dreifiger Jahre. Lifschitz, Lukacs, Lunatscharski, Bloch,
Benjamin, Berlin (DDR): Akademie.

Lucchesi, Joachim (Hg.) (1993): Das Verhér in der Oper. Die Debatte
um Brecht/Dessaus »Lukullus« 1951, Berlin: Basisdruck.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1956-1971): Werke (MEW), Berlin
(DDR): Dietz.

216

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN

Janine Bockelmann, arbeitet am Institut fiir Philosophie der FernUni-
versitdt in Hagen. Jiingste Veroffentlichung: zusammen mit Frank Meier
(Hg.): Die gouvernementale Maschine. Zur politischen Philosophie
Giorgio Agambens, Miinster: Unrast 2007.

Robin Celikates, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter im Arbeitsbereich
Politische Theorie an der Universitit Bremen. Er ist Redakteur von »po-
lar. Halbjahresmagazin fiir Politik, Theorie, Alltag« und hat zuletzt den
Sammelband Socialité et reconnaissance. Grammaires de [’humain, Pa-
ris: L’Harmattan 2007 mitherausgegeben.

Fred Dallmayr, Packey J. Dee Professor fiir Philosophie und Politische
Wissenschaft an der University of Notre Dame (USA), erhielt einen
Doctor Juris von der Universitdt Miinchen 1955 und einen Ph.D. von der
Duke University (USA) 1960. Gastprofessor an der New School for So-
cial Research und der Universitdt Hamburg, Fellow am Nuffield College
in Oxford sowie Fulbright Stipendiat in Indien. Zu seinen Veroffentli-
chungen zdhlen u.a.: The other Heidegger, Ithaca/New York: Cornell
University Press 1993; Beyond Orientalism. Essays on Cross-Cultural
Encounter, New Delhi: Rawat 1996, Peace Talks. Who will listen, Notre
Dame/Ind.: University of Notre Dame Press 2004, In Search of the good
Life. A pedagogy for troubled times, Lexington/KY: Univ. Press of
Kentucky 2007.

Jens Kastner, Jg. 1970, Dr. phil., Soziologe und Kunsthistoriker, lebt als
freier Autor und Dozent in Wien und Miinster. Lehrbeauftragter am In-

stitut fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte der Universitit Wien und

217

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER GEMEINSCHAFT

Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fir Kunst- und Kulturtheorie
der Akademie der Bildenden Kiinste, Wien. Veroffentlichungen in di-
versen Zeitungen und Zeitschriften zu Sozialen Bewegungen, Cultural
Studies und zeitgendssischer Kunst. Koordinierender Redakteur von
»Bildpunkt. Zeitschrift der IG Bildende Kunst«.

Felix Klopotek, Jg. 1974, lebt und arbeitet in Koln. Veroffentlichte
2002 How They Do It. Free Jazz, Improvisation und Niemandsmusik,
Mainz: Ventil Verlag und ist Produzent und Verleger des Free-Jazz- und
Neue-Musik-Labels GROB. 2008 erscheint im Unrast Verlag (Miinster)
das von ihm hg. und mit einer Einleitung versehene Buch Christian Rie-
chers. Die Niederlage in der Niederlage. Texte zur Arbeiterbewegung,
Klassenkampf, Faschismus in Italien.

Oliver Marchart, seit 2006 SNF-Forderungsprofessor am Sozio-
logischen Seminar der Universitdt Luzern. Promotion in Philosophie an
der Universitdt Wien 1999, 2003 Doctor of Philosophy am Government
Department der University of Essex bei Ernesto Laclau. War u.a. 2005
Fellow am Columbia University Institute for Scholars at Reid Hall und
der Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Maison des Sciences
de ’Homme, Paris. Jiingste Publikationen: Post-foundational political
thought: political difference in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edin-
burgh: Edinburgh University Press 2007, Neu beginnen. Hannah Arendt,
die Revolution und die Globalisierung, Wien: Turia + Kant, 2005.

Claas Morgenroth, ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut fiir
deutsche Sprache und Literatur der Universitdt Dortmund und dort betei-
ligt am Forschungsprojekt Genealogie des Schreibens. Veroffentlichun-
gen zu Walter Benjamin, zum Verhéltnis von Politik und Literatur, Gior-
gio Agamben und Rolf Dieter Brinkmann. Derzeit Promotion zu Das
Politische der Erinnerung und die Prosa der Gegenwart. Zuletzt Mit-
herausgeber von: Topographien der Erinnerung, hg. von Bernd Witte,
Wiirzburg 2008: Konigshausen und Neumann.

Andreas Niederberger, Dr. phil., ist derzeit DAAD Visiting Professor
of German and Political Science an der Northwestern University (Evans-
ton/USA). Jingste Veroffentlichungen: Kontingenz und Vernunft.
Grundlagen einer Theorie kommunikativen Handelns im Anschluss an
Habermas und Merleau-Ponty, Freiburg/Br.: Alber 2007 und »Wie »>de-
mokratische ist die transnationale Demokratie? Paradigmatische Uberle-
gungen zur Form der Demokratie in der Weltgesellschaft«. In: Mathias
Albert/Rudolf Stichweh (Hg.): Weltstaat und Weltstaatlichkeit: Beobach-

218

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORENVERZEICHNIS

tungen globaler politischer Strukturbildung, Wiesbaden: VS Verlag 2007,
S. 109-131.

Leander Scholz, Dr. phil., ist Wissenschaftlicher Mitarbeiter am Kul-
turwissenschaftlichen Forschungskolleg (SFB/FK 427) »Medien und
kulturelle Kommunikation« der Universitdten Aachen, Bonn und Kéln.
Seine wissenschaftlichen Arbeitsschwerpunkte sind Kultur- und Me-
dientheorie, Politische Philosophie, Geschichte des Wissens und Thana-
tologie. Letzte Veroffentlichungen: Das Archiv der Klugheit. Strategien
des Wissens um 1700, Tiibingen: Niemeyer 2002; zusammen mit Petra
Loffler (Hg.): Das Gesicht ist eine starke Organisation: Gilles Deleuze
und die Politik der Wahrnehmung, Koln: DuMont 2004; zusammen mit
Albert Kiimmel und Eckhard Schumacher (Hg.): Einfithrung in die Ge-
schichte der Medien, Paderborn: UTB 2004; zusammen mit Friedrich
Balke und Harun Maye (Hg.): Asthetische Regime um 1800, Miinchen:
Fink 2008.

Reinhard Sonnenschmidt, Jg. 1958, Priv.-Doz. Dr. rer. soc., Studium
der Sozialwissenschaften, Germanistik, Pddagogik und Philosophie an
der Ruhr-Universitit Bochum. Promotion 1989, Habilitation 2000. Seit
1990 in Forschung und Lehre titig. Fachgebiet: Politische Theorie und
Ideengeschichte. Forschungsschwerpunkte: Politische Philosophie, Neue
Religiose Bewegungen, Religionspolitologie, Ethnologie. Privatdozent
am Institut fiir Politikwissenschaft an der Universitdt Duisburg-Essen,
Campus Duisburg.

Niels Werber, Privatdozent fiir Neuere deutsche Literatur- und Me-
dienwissenschaft an der Ruhr-Universitit Bochum, Arbeitsschwerpunkte
sind u.a. die Selbstbeschreibungsformeln der Gesellschaft und die Geo-
politik der Literatur. Derzeit Gastprofessor des Instituts flir Literaturen
der Leopold-Franzens-Universitit Innsbruck (2007/2008), zuvor Vertre-
tungen an den Universitditen Weimar, Berlin und Bochum. Zu seinen
Publikationen zéhlen: Niklas Luhmann: Schriften zur Kunst und Litera-
tur, hg. von Niels Werber, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2008 und: Die Geo-
politik der Literatur. Vermessungen einer medialen Weltraumordnung,
Miinchen: Hanser 2007.

219

https://dol.org/10.14381/8783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Julia M. Eckert (ed.)

The Social Life of
Anti-Terrorism Laws
The »War on Terror« and
its Impact on Practices

of Citizenship

Juni 2008, 196 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 978-3-89942-964-0

Andrea D. Biihrmann,
Werner Schneider

Vom Diskurs zum Dispositiv
Eine Einfiihrung in die
Dispositivanalyse

Juni 2008, ca. 140 Seiten,

kart., ca. 13,80 €,

ISBN: 978-3-89942-818-6

Kay Junge, Daniel Suber,
Gerold Gerber (Hg.)
Erleben, Erleiden, Erfahren

Die Konstitution sozialen Sinns

jenseits instrumenteller
Vernunft
Mai 2008, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,
ISBN: 978-3-89942-829-2

Janine Bockelmann,

Claas Morgenroth (Hg.)
Politik der Gemeinschaft
Zur Konstitution des
Politischen in der Gegenwart
Mai 2008, 250 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-787-5

Patricia Purtschert,

Katrin Meyer,

Yves Winter (Hg.)
Gouvernementalitit

und Sicherheit
Zeitdiagnostische Beitrdage
im Anschluss an Foucault
Mai 2008, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-631-1

Daniel Hechler,

Axel Philipps (Hg.)
Widerstand denken
Michel Foucault und die
Grenzen der Macht
Maérz 2008, 282 Seiten,
kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-830-8

Manfred Fillsack (Hg.)
Verwerfungen
moderner Arbeit
Zum Formwandel

des Produktiven

Mairz 2008, 192 Seiten,
kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-874-2

René John

Die Modernitit

der Gemeinschaft
Soziologische Beobachtungen
zur Oderflut 1997

Maérz 2008, 308 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-886-5

Jorg Doring,

Tristan Thielmann (Hg.)
Spatial Turn

Das Raumparadigma in den
Kultur- und Sozialwissen-
schaften

Mairz 2008, 460 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-683-0

Jens Warburg

Das Militdar und

seine Subjekte

Zur Soziologie des Krieges
Februar 2008, 378 Seiten,
kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-852-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Ekaterina Svetlova
Sinnstiftung in der Okonomik
Wirtschaftliches Handeln aus
sozialphilosophischer Sicht
Februar 2008, 220 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 978-3-89942-869-8

Franz Kasper Kronig
Die (")konomisierung
der Gesellschaft
Systemtheoretische
Perspektiven

2007, 164 Seiten,

kart., 20,80 €,

ISBN: 978-3-89942-841-4

Tanja Bogusz

Institution und Utopie
Ost-West-Transformationen an
der Berliner Volksbiihne

2007, 354 Seiten,

kart., 32,80 €,

ISBN: 978-3-89942-782-0

Andreas Pott

Orte des Tourismus
Eine raum- und
gesellschaftstheoretische
Untersuchung

2007, 328 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-763-9

Johannes Angermiiller
Nach dem Strukturalismus
Theoriediskurs und
intellektuelles Feld

in Frankreich

2007, 290 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-810-0

Anette Dietrich

Weile Weiblichkeiten
Konstruktionen von »Rasse«
und Geschlecht im deutschen
Kolonialismus

2007, 430 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-807-0

Susanne Krasmann,

Jiirgen Martschukat (Hg.)
Rationalitdten der Gewalt
Staatliche Neuordnungen vom
19. bis zum 21. Jahrhundert
2007, 294 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 978-3-89942-680-9

Daniel Suber

Die soziologische Kritik der
philosophischen Vernunft
Zum Verhdltnis von Soziologie
und Philosophie um 1900

2007, 524 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 978-3-89942-727-1

Markus Holzinger

Kontingenz in der
Gegenwartsgesellschaft
Dimensionen eines Leitbegriffs
moderner Sozialtheorie

2007, 370 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-543-7

Jochen Dreher,

Peter Stegmaier (Hg.)
Zur Uniiberwindbarkeit
kultureller Differenz
Grundlagentheoretische
Reflexionen

2007, 302 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-477-5

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sozialtheorie

Sandra Petermann

Rituale machen Riume

Zum kollektiven Gedenken der
Schlacht von Verdun und der
Landung in der Normandie
2007, 364 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-750-9

Benjamin Jorissen
Beobachtungen der Realitit
Die Frage nach der Wirklichkeit
im Zeitalter der Neuen Medien
2007, 282 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-586-4

Susanne Krasmann,

Michael Volkmer (Hg.)

Michel Foucaults »Geschichte
der Gouvernementalitit« in
den Sozialwissenschaften
Internationale Beitrdge

2007, 314 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-488-1

Anne Peters
Politikverlust?

Eine Fahndung mit Peirce
und Zizek

2007, 326 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-655-7

Hans-Joachim Lincke
Doing Time

Die zeitliche Asthetik von
Essen, Trinken und
Lebensstilen

2007, 296 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 978-3-89942-685-4

Nina Oelkers

Aktivierung von
Elternverantwortung

Zur Aufgabenwahrnehmung in
Jugenddmtern nach dem neuen
Kindschaftsrecht

2007, 466 Seiten,

kart., 34,80 €,

ISBN: 978-3-89942-632-8

Thomas Jung

Die Seinsgebundenheit
des Denkens

Karl Mannheim und die
Grundlegung einer
Denksoziologie

2007, 324 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 978-3-89942-636-6

Ingrid Jungwirth

Zum Identitatsdiskurs in den
Sozialwissenschaften
Eine postkolonial und
queer informierte Kritik an
George H. Mead,

Erik H. Erikson und
Erving Goffman

2007, 410 Seiten,

kart., 33,80 €,

ISBN: 978-3-89942-571-0

Christine Matter

»New World Horizon«
Religion, Moderne und
amerikanische Individualitdt
2007, 260 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 978-3-89942-625-0

Petra Jacoby

Kollektivierung der
Phantasie?

Kiinstlergruppen in der DDR
zwischen Vereinnahmung und
Erfindungsgabe

2007, 276 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 978-3-89942-627-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839407875 - am 15.02.2026, 01:21:28,



https://doi.org/10.14361/9783839407875
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Politik der Gemeinschaft
	Inhalt
	Vorbemerkung
	Einleitung. Zur Politik der Gemeinschaft
	Der Tod der Gemeinschaft: Nietzsche und Hobbes
	Communitas – Immunitas – Bíos: Roberto Espositos Politik der Gemeinschaft
	Politik der Volks-Gemeinschaft: Nationalsozialismus als moderne Gnosis
	Wie viel Gemeinwohl braucht die Republik? Überlegungen zu neuen Varianten des Republikanismus jenseits von substantieller Gemeinschaft und Tugend
	Eine »undarstellbare« globale Gemeinschaft? Reflexionen über Nancy
	Die politische Ontologie der Gemeinschaft. Politik und Philosophismus bei Jean-Luc Nancy
	»Praktische Negation« und »Kontingenz mit Wurzeln«. Gemeinschaft bei John Holloway und Zygmunt Bauman: Die globalisierungskritische Bewegung als Wir und Neotribe
	Deutschlandbilder
	Eine Übung in Orthodoxie. Mitteilungen über Leben und Werk Michail Lifschitz’
	Autorenverzeichnis

