
5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 

Die für die Analyse heuristisch getrennten Praktiken des Sammelns, Ordnens und 
Zeigens werden in diesem abschließenden Kapitel zusammengeführt, um das wun
derkammern als Gegenwartsphänomen in der Kunst zu akzentuieren. Im Verlauf die
ses Buchs wurde die wunderkammernde Praxis nicht nur diskursiv und analytisch an
hand der Kunstwerke von Georges Adéagbo, Tod Williams und Billie Tsien, Ame
lie von Wulffen, Camille Henrot, Janet Laurence und Los Carpinteros konkretisiert, 
sondern auch die Frage nach der künstlerischen Motivation – dem Warum – des Re
kurrierens auf historische Wunderkammern gestellt. Vormoderne Sammel-, Ord
nungs- und Zeigepraktiken werden künstlerisch aufgegriffen, adaptiert, reprodu
ziert, transformiert und aktualisiert und mit den massiven gesellschaftlichen, öko
logischen und ökonomischen Veränderungen in Verbindung gebracht, die seit dem 
Jahr 2000 unter dem Begriff des Anthropozäns zusammengefasst werden. Oder an
ders gesagt: Es gibt ein konnektives Moment zwischen der Reaktivierung vormo
derner Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken, wie sie in historischen Wunder
kammern zu finden waren, und dem künstlerischen Wissen um eine hyperkomple
xe Gegenwart im Anthropozän. Das wunderkammern knüpft damit an jene Praktiken 
an, die sich dezidiert von modernistischen Paradigmen unterscheiden. Diese wur
den in den drei Hauptkapiteln anhand des modernen Archivs als Sammlungsform, 
in der sich Normativitäten statt Singularitäten akkumulieren (vgl. Kapitel 2.1.1), des 
Ideals der Reinheit, das sich exemplarisch angesichts der hierarchisierenden Nar
rative rund um abstrakte Kunst im 20. Jahrhundert offenbart (vgl. Kapitel 3.1.1) und 
der gläsernen Vitrine als paradigmatischem Zeigemodus der Moderne, der Kontex
te auszublenden vermag und ein quasi-objektives und quasi-neutrales Zeigen von 
Dingen suggeriert, untersucht (vgl. Kapitel 4.1.1). Stattdessen ist einerseits die Fo
kussierung auf unerklärliche, exzentrische, eigentümliche und ambige Dinge so
wie das Zelebrieren des Sammelns auf eine radikal subjektive Weise zu konstatie
ren (vgl. Kapitel 2.1.2). Andererseits ist das bewusste Vermengen von verschiedens
ten visuellen Kulturen, die sich innerhalb eines komplexen Netzwerks sowohl auf 
mikro- als auch makrokosmischer Ebene konkretisieren und sich gegenseitig kon
taminieren, zu beobachten (vgl. Kapitel 3.1.2). Darüber hinaus wird in den unter
suchten Arbeiten an Zeigetraditionen von Kunst angeknüpft, die sich in material 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

präsenten Zeigemöbeln – wie anhand des Kabinettschranks verdeutlicht wurde – 
entfalten. Diese entsprechen der Eigenschaft der Kontextsensibilität. Sie reflektie
ren den Ort des Ausstellens auf eine selbstsituierende Weise mit (vgl. Kapitel 4.1.2). 

wunderkammerndes Sammeln | Terrestrisch-Werden 

Um die verschiedenen Sammelpraktiken zu explizieren, die sich in den beiden 
Arbeiten L’explorateur et les explorateurs devant l’histoire de l’exploration …! – Le théâtre 
du monde …! (2002/2004–2005) und Wunderkammer (2012) zeigen, wurden tradierte 
(moderne und vormoderne) Formen des Sammelns zunächst reflektiert, um zu 
veranschaulichen, auf welche historischen Sammelpraktiken die beiden Arbeiten 
rekurrieren. Herausgestellt wurde die Divergenz zwischen dem Archiv, als para
digmatischer Sammelform der Moderne, und dem Sammeln in frühneuzeitlichen 
Wunderkammern, was anhand unterschiedlicher Funktionsweisen exemplifiziert 
wurde (vgl. Kapitel 2.1.1 und Kapitel 2.1.2). Das Archiv ermöglichte vor allem die 
Legitimierung von Macht und die Konstruktion von (nationaler) Identität. Die 
Speicherung und Klassifizierung relevanter Informationen erfordert eine mediale 
Transformation in Schrift oder Bild, um diese langfristig abrufbar zu machen. 
In historischen Wunderkammern wurde dagegen das Unerklärliche, Exzentri
sche, Eigentümliche und Ambige gesammelt, was vor allem mit den individuellen 
Interessensgebieten, Vorlieben und Vorstellungen der sammelnden Person zu
sammenhing. Während die Archive durch eine Institution oder ein anonymes 
Kollektiv entstanden, sind die frühneuzeitlichen Sammlungen daher dezidiert nur 
mit einem Sammler oder einer Sammlerin assoziiert, auch wenn eine Reihe an 
Expert:innen und Händler:innen an der Zusammenstellung der Bestände beteiligt 
waren. Die Sammelpraktiken historischer Wunderkammern sind daher als radikal 
subjektiv zu beschreiben, während das archivische Sammeln in seiner historisch- 
institutionellen Logik vor allem anonymisiert erscheint. Der archivische Gedanke 
des Sammelns setzt sich auch in der Institution des Museums fort, in der lange 
Zeit der Prozess des Sammelns im Verborgenen ablief und Sammlungen so als 
ahistorische und atopografische Konstellationen erschienen. Dieser Vorstellung 
und Handhabung des Sammelns setzen Georges Adéagbo sowie Tod Williams und 
Billie Tsien ein selbstsituierendes und ortsreferentielles Sammeln entgegen. So 
steht in ihren Arbeiten das Sammeln von Singularitäten im Fokus. 

Während die künstlerischen Positionen, die zur archive art oder archival art ge
zählt werden, wie anhand des Projekts Interarchives gezeigt wurde, in enger Bezug
nahme zu archivischen Praktiken stehen, gestaltet sich die wunderkammernde Aus
einandersetzung mit Sammelpraktiken des modernen Archivs auf latentere Weise. 
Kunstwerke der archive art oder archival art lösen sich im dezidierten Rückgriff auf 
archivische Praktiken von tradierten und mittlerweile vielfach kritisierten Denk
modellen und Wissensformen der Moderne, indem sie diese transformieren und 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 285 

weiterdenken. Wohingegen sich der Emanzipationsprozess des modernen Archivs 
in wunderkammernder Praxis vor allem anhand des Rekurrierens auf die oben ge
nannten subjektivistischen Formen frühneuzeitlichen Sammelns offenbart, wie sie 
in Wunderkammern zu finden waren. Somit lässt sich in wunderkammernder Praxis 
ein Anknüpfen an andere Sammelpraktiken beobachten, die sich gegenläufig zu ar
chivischen Sammelpraktiken des modernen Archivs gestalten. Das wunderkammern 
ist somit an den Grenzen des Archivischen anzusiedeln, als Praxis, die abseits von 
Wahrheitsansprüchen, Objektivität und Neutralität das Subjektive, Kontaminierte, 
Arbiträre, Exzentrische und Unsystematische fokussiert. 

Künstlerisches Sammeln im Anthropozän bedeutet, der Komplexität von Welt 
und den Veränderungen, die in Dingen mitschwingen, eine Kontur zu geben. Es 
lässt sich zudem als Arbeit an Latenz begreifen, die nach Eva Horn eine Ästhetik 
des Anthropozäns erfordert. Künstler:innen versuchen nicht, das Unsichtbare, das 
den Dingen unterschwellig Mitschwingende, zu verbergen, sondern viel eher das 
Latente und das nicht Greifbare in seiner Ambivalenz zu markieren, Dinge in ih
rer Vieldeutigkeit hervorzuheben und den Entzug der Wahrnehmbarkeit in seiner 
Komplexität ästhetisch wahrnehmbar zu machen. Sammeln, aus dieser Perspekti
ve, geht somit immer auch mit einer Ambivalenz einher, die sowohl nachhaltiges Be
wahren als auch konsumistische Akkumulation von Dingen umfasst. Dazu kommt, 
dass Dinge nicht nur lokale oder globale Implikationen in sich tragen. Sie sind in 
einem komplexen Netzwerk aus unterschiedlichen lokalen und globalen Konfigura
tionen verstrickt. Künstler:innen verbinden sich durch das Sammeln mit Dingen, 
erschließen sich mit ihrer Hilfe Räume und verweisen dadurch auf ihre Agentiali
tät sowie ihr weltkonstituierendes Potenzial, was mit Bruno Latours Terrestrisch- 
Werden konkretisiert wurde. 

wunderkammerndes Ordnen | multimodales Kontaminieren 

Die Arbeiten Ohne Titel (2020) und The Pale Fox (2014–2015) adaptieren, transformie
ren und aktualisieren Ordnungsweisen frühneuzeitlicher Wunderkammern, indem 
sie an jene vormodernen, spielerisch kontaminierenden Vernetzungspraktiken der 
historischen Sammlungen anknüpfen. Um die Ordnungsweisen und die ihnen zu
grunde liegenden Praktiken in den beiden Arbeiten herauszuarbeiten, wurden die 
verschiedenen historischen Dimensionen und Bedeutungen von Ordnungen reflek
tiert und anhand der Begriffe Reinheit und Unreinheit entfaltet. Während im Sinne 
Bruno Latours in der Moderne vor allem das Ideal der Reinheit vorherrschend war, 
was sich in unterschiedlichen ästhetischen, gesellschaftlichen und politischen Kon
figurationen manifestierte, sind in frühneuzeitlichen Wunderkammern vor allem 
vielgestaltige Kontaminationen zu finden, die in der Logik der Moderne als ›unrein‹ 
zu distinguieren sind. Der in der Logik der Moderne mit negativen Konnotationen 
assoziierte Begriff der Unreinheit wurde in diesem Buch positiv – im Sinne eines 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


286 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

Kontaminierens – umgedeutet und für die Beschreibung der vielgestaltigen media
len und materiellen Hybridisierungen mithilfe der Ansätze von Latour, Jacques Der
rida und Anna Lowenhaupt Tsing fruchtbar gemacht. Die vielgestaltigen Bezüge der 
beiden Arbeiten Ohne Titel und The Pale Fox lassen sich in diesem Zusammenhang mit 
dem Begriff der referenziellen Multimodalität in Verbindung bringen. Cecilia Ma
reike Carolin Preiß nutzt diesen vor allem in Bezug auf Virtual Reality-Installationen, 
um Bildwelten zu konturieren, die sich sowohl aus realen als auch alternativen und 
fiktiven Konnotationen speisen (vgl. Preiß 2021) und die sich auch mit Mixed Reali
ties umschreiben lassen (vgl. Scorzin 2023). Die Überlagerung von unterschiedlichen 
Komponenten aus der Realwelt und der Fiktion sind auch in den beiden Arbeiten von 
Camille Henrot und Amelie von Wulffen zu finden: Hier werden tradierte Modelle – 
naturwissenschaftliche Theorien in der Arbeit Henrots oder tradierte kunsthistori
sche Kategorien in der Arbeit von Wulffens – mit alternativen und fiktiven Bildern 
und Narrativen anderer visueller Kulturen verknüpft. 

Das wunderkammernde Ordnen unterläuft – im Sinne des multimodalen Konta
minierens – reinigende, dualistisch strukturierte Ordnungspraktiken der Moderne 
und knüpft an kontaminierende Ordnungspraktiken frühneuzeitlicher Wunder
kammern an, in denen noch keine strikte disziplinäre Trennung zu finden war. Die 
Wunderkammern von Henrot und von Wulffen, die als Netzwerke gedacht zwi
schen Ordnung und Unordnung changieren, erscheinen in ihrem Zusammenspiel 
aus heterogenen Dingen als durch und durch kontaminierte Ensembles. Entgegen 
eindeutiger und starrer modernistischer Klassifikationen sind individuelle Anord
nungspraktiken der sammelnden Person leitend für die Ordnung der Dinge (vgl. 
Foucault 2017). Diese aus spielerischen Kontaminationen entstehende Ordnung von 
Welt macht die grundsätzliche Vernetzung und die koexistenziellen Verbindungen 
sinnlich erfahrbar, die Eva Horn, im Anschluss an Donna Haraways Begriff des 
entanglements (vgl. Haraway 2016: 13), als Herausforderung für eine Ästhetik und 
künstlerische Darstellung des Anthropozäns festhält (vgl. Horn 2019a: 126). Dabei 
nimmt vor allem das alternative, netzwerkartige Denken eine zentrale Rolle ein, 
um koexistenzielle, dezentrale, posthumanistische und postanthropozentrische 
Lebensformen miteinzubeziehen und die modernistisch-dichotome Grenze von 
Natur und Kultur dadurch zu hinterfragen. Die aufgegriffenen Referenzen gestal
ten sich mannigfaltig und stammen sowohl aus Bildwelten der Realität als auch der 
Fiktion. Ähnlich wie in frühneuzeitlichen Wunderkammern, in denen insbesondere 
auch fiktive Wesen und Erzählungen sowie unterschiedlichste Erklärungsmodelle 
von Welt nebeneinander existierten, stellt dieses fabulierende, spekulative und 
experimentelle Denken von Welt ein Gegenmodell zu modernistisch-rationalen 
Weltordnungen dar. Vor diesem Hintergrund ist auffällig, dass sich gegenwär
tig Künstler:innen vor allem anderen Ordnungsmodellen zuwenden, in denen 
Dinge in einer vernetzenden Weise erscheinen. Diese relational und prozessual 
orientierten künstlerischen Ordnungen machen durch ihre andere Strukturierung 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 287 

die Artifizialität von normativ konstruierten Ordnungsstrukturen, die dem Ideal 
der Reinheit folgen, sichtbar und bieten alternative Ordnungsmodelle an, die der 
Logik modernistischer Ordnungsweisen entgegenstehen und – multimodale – 
Kontaminationen fokussieren. 

wunderkammerndes Zeigen | institutionsreflektierendes Situieren 

Durch das in den Arbeiten Deep Breathing – Resuscitation for the Reef (2015–2016/2019) 
und Helm/Helmet/Yelmo (2014) zu beobachtende Interferieren von einerseits mo
dern-musealer Zeigepraktiken, auf welche die gläserne allansichtige Vitrine in 
ihrer Symbolik, Medialität und Materialität verweist, und vormoderner Zeige
praktiken, wie sie in frühneuzeitlichen Wunderkammern zu finden waren, ist in 
ihnen eine neue, wunderkammernde Art des Zeigens auszumachen. Diese Art des 
Zeigens reflektiert die institutionellen Bedingungen des Museums, indem diese 
aufgegriffen werden, gleichzeitig aber auch an vormoderne Zeigemodi angeknüpft 
wird, um neue Potenziale musealen Zeigens künstlerisch auszuloten. Demzufolge 
materialisiert sich in wunderkammernder Praxis eine Interferenz vormoderner und 
modern-musealer Zeigepraktiken. Dieses künstlerische Reflektionsanliegen in 
Bezug auf das museale Zeigen wurde kunsthistorisch mit institutionskritischen 
Ansätzen der 1960er-, 1970er- und 1990er-Jahre in Verbindung gebracht. Während 
die künstlerischen Positionen, die historisch der Institutionskritik zugeordnet wer
den, vor allem eine Auseinandersetzung wählten, welche die Institution Museum 
und ihre Machtregime infrage stellt, funktioniert der Reflektionsprozess im Falle 
der wunderkammernden Praxis auf affirmativere Weise. Denn die Arbeiten von Geor
ges Adéagbo und Los Carpinteros richten sich nicht dezidiert gegen die Institution 
des Museums und negieren kritisch seine gesellschaftliche Relevanz, sondern 
greifen viel eher die mit ihm verbundenen Präsentationsweisen auf und eröffnen 
mittels des Rekurses auf Zeigepraktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern neue 
Möglichkeiten musealer Selbstreflexion. Dazu nutzen sie die ›Infrastruktur‹ der 
isolierenden Situation des White Cube. In einer Dialektik aus Anwesenheit und 
Entzug entfremdet der White Cube als Medium der Übersetzung nicht nur, sondern 
steigert auch Präsenz. 

Das mit dem Zeigen per se einhergehende Problem der Skalierung offenbart 
sich, Eva Horn zufolge, im Kontext des Anthropozäns in einer komplexen Wei
se, zum einen in einer zeitlichen Dimension, zum anderen in einer räumlichen. 
In beiden Fällen umschreibt die Skalierung das Aufeinandertreffen schwer zu 
vereinbarender Größenmaßstäbe, die das Anthropozän mit sich bringt. Um die 
miteinander verflochtenen und teilweise als immens zu beschreibenden Phänome
ne der Gegenwart verstehen zu können, bedarf es einer doppelten Zoom-Bewegung, 
um Erscheinungen aus der Nähe, gleichzeitig aber auch aus der Ferne in Relation 
zu anderen Dingen, Phänomenen, Kontexten und Faktoren zu erfassen. Künstleri

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


288 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

sches Zeigen im Anthropozän bedeutet somit immer auch, die Kompliziertheit und 
Komplexität von Skalierungen zu veranschaulichen und die Inkommensurabilität 
von unterschiedlichen Größendimensionen zu visualisieren. Ähnlich wie es die 
frühneuzeitlichen Sammler:innen mittels der Verweisstruktur zwischen Mikro- 
und Makrokosmos intendierten, bezieht wunderkammernde Praxis verschiedene 
räumliche Rahmungen mit ein – etwa Zeigemöbel – und unterschiedliche Zeit
lichkeiten, die die versammelten Dinge evozieren. Sowohl durch zeitliche als auch 
räumliche Komplexität wird die Schwierigkeit von Skalierbarkeit gegenwärtiger 
(anthropozäner) Phänomene augenscheinlich. Sie machen das Eintreten in ein neu
es Zeitregime sowie die Problematik der räumlichen und zeitlichen Skalierbarkeit 
sinnlich erfahrbar. Künstler:innen greifen demzufolge in ästhetisch-reflektieren
der Weise tradierte museale Zeigepraktiken auf und fusionieren diese mit dem 
ästhetischen Konzept frühneuzeitlicher Wunderkammern, um dadurch die Po
tenziale des Museums und seine multidimensionalen Verstrickungen produktiv 
auszuloten sowie die Herausforderung von Skalierung zu demonstrieren. Dazu 
nutzen sie die museale Infrastruktur, setzen sich mit den jeweiligen Sammlungs
beständen auseinander und eröffnen dadurch neue Perspektiven auf das Gezeigte. 
Diesen Zusammenhang von Künstler:innen initiierten Wunderkammer-Displays 
und der Reflexion musealen Zeigens stellen auch Areti Adamopoulou und Esther 
Solomon in ihrem Text Artists-as-Curators in Museums. Observations on contemporary 
Wunderkammern (2016) her. Den benannten künstlerischen Reflexionsprozess se
hen sie vor allem durch einen musealen Paradigmenwechsel bedingt, in dem die 
Interpretationen von angestellten Kurator:innen in Museen an Relevanz verlieren 
und ihre Deutungs- und Interpretationsweise nur als eine von vielen möglichen 
Lesarten erscheint. Gerade diese Verschiebung eröffnet einen neuen Raum für 
persönliche, radikal subjektive Ansätze von Künstler:innen, die mit ihren kuratori
schen Projekten neue Sichtweisen auf die ausgestellten Kunstwerke oder musealen 
Sammlungsbestände ermöglichen (vgl. Adamopoulou/Solomon 2016: 44; vgl. u.a. 
auch Keene 2006: 185–198; Macdonald 2003). Die künstlerischen Arbeitsweisen 
von Janet Laurence und Los Carpinteros können vor diesem Hintergrund in die 
von Monika Rieger so benannte Kategorie des artist’s choice eingeordnet werden. 
Der Begriff des artist’s choice bezieht sich vor allem auf die Auswahl der gezeigten 
Sammlungsdinge und der Entscheidung, wie diese präsentiert werden. In dieser 
anderen Art des Zeigens steckt ein reflexiver Kern: Wenn Künstler:innen in ihren 
kuratorischen Projekten etwa Dinge auswählen, die lange nicht gezeigt – ›verges
sen‹ – wurden, weisen sie damit auf diesen Umstand hin. Wählen sie eben jene 
Blockbuster-Arbeiten aus, die bereits lange Zeit für die Öffentlichkeit zugänglich 
waren, offenbaren sie die Wirkmacht musealer Kanonisierungstendenzen, die das 
asymmetrische Verhältnis von sichtbaren, in Museumsräumen ausgestellten und 
stets unsichtbaren, sich in Depots befindenden Kunstwerken aufzeigt. Dazu passen 
auch Wolfgang Ullrichs Thesen, die er in seinem Buch Die Kunst nach dem Ende ihrer 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Die künstlerische Praxis des wunderkammerns 289 

Autonomie (2022) aufstellt. Eben jenes im Titel seines Buchs benannte Ende autono
mer Kunst bedeutet eine verstärkte Präsenz postautonomer Praktiken, die Kunst 
nach 200-jähriger Pause wieder in ökologische, ökonomische, gesellschaftliche 
und politische Zusammenhänge stellt. Dieses einberufene Ende schlägt sich auch 
im Museum nieder, als der Institution, in der die »Idee autonomer Kunst lange 
Zeit ihre Vollendung« (Ullrich 2022: 112) fand. Gerade weil das Museum lange als 
der paradigmatische Ort für das Zeigen und Erfahren von autonomer Kunst war, 
zeigt sich der gegenwärtige Paradigmenwechsel in keiner anderen Institution so 
offenkundig wie hier (vgl. Ullrich 2022: 113). Denn vor allem in Kunstmuseen und 
ihren White Cubes war die Kunst befreit von anderen Funktionen (vgl. Ullrich 
2022: 112). In Bezug auf die neuen Implikationen, die postautonome Kunst mit 
sich bringt, weist Ullrich darauf hin, dass »Museen nicht mehr, wie früher, um 
die besten Stücke, auch nicht mehr, wie heute, um die größten Besucherzahlen, 
sondern vor allem darum konkurrieren, wer soziale, zivilgesellschaftliche und 
ökologische Standards am besten zu erfüllen vermag« (Ullrich 2022: 121). Die 
von Ullrich benannte Ambivalenz, die damit einhergeht, betrifft das Agieren der 
Museen als Teil der »›Wokeness‹-Avantgarde« (Ullrich 2022: 122), das mit ihrem his
torisch gewachsenen »Autonomie-Ideal und das damit verbundene Beharren auf 
Freiheitsprivilegien« (Ullrich 2022: 122) divergiert. Genau in dieser Gemengelage ist 
das Konzept artist’s choice einzuordnen. Mit dem Rekurs auf frühneuzeitliche Wun
derkammern werden somit institutionelle Zeigepraktiken des modernen Museums 
reflektiert und – im Sinne von Donna Haraways Idee des situierten Wissens – die 
Standpunktgebundenheit des Zeigens, somit seine Verbindung zu historischen 
Kontexten und dem jeweiligen Ort aufgezeigt. 

wunderkammern 

Das wunderkammern als künstlerische Praxis in zeitgenössischer Kunst aufzufassen, 
bedeutet den Rückbezug auf vormodernes Sammeln, Ordnen und Zeigen in Kunst
werken nicht nur als individuellen Ansatz zu begreifen, sondern ihn als kollekti
ves Phänomen künstlerischer Arbeitsweise zu verstehen. Künstler:innen bieten mit 
dem Anknüpfen an Praktiken frühneuzeitlicher Wunderkammern ein anderes, kon
taminiertes und vernetztes Denken von Welt an, das vor allem von Kontextgebun
denheit, Konnektivität und Situiertheit geprägt ist und sich von ›gereinigten‹, di
chotom strukturierten Sammel-, Ordnungs- und Zeigesystematiken, wie sie die eu
ropäische Moderne hervorbrachte, distanziert. Das vorliegende Buch bietet durch 
die Einführung des Begriffs und Verb-Neologismus wunderkammern und die mit ihm 
zusammenhängenden spezifischen Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens 
– dem Terrestrisch-Werden, dem multimodalen Kontaminieren und dem institutionsre
flektierenden Situieren – ein Analysemodell an, welches das in künstlerischen Arbei
ten zu findende Anknüpfen an historische Wunderkammern beschreibbar macht 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


290 Nina-Marie Schüchter: wunderkammern als künstlerische Praxis 

und damit theoretisch entfaltet. Die Präsenz des wunderkammerns wird in der Ge
genwartskunst dabei als Reaktion auf den Umgang mit jenen komplexen Phänome
nen der Gegenwart gedeutet, die mit dem Begriff des Anthropozäns konturiert wer
den. Die ästhetische Form der Wunderkammer vermag, die Herausforderungen in 
Bezug auf die Wahrnehmung des Anthropozäns – Latenz, Verstrickung, Skalierbar
keit – auf besondere Weise zu vermitteln. So ist es kein Zufall, dass Künstler:innen 
heute wieder vormoderne Praktiken des Sammelns, Ordnens und Zeigens aufgrei
fen. Sie ermöglichen den Künstler:innen, die vom Anthropozän modellierte, schwer 
zu greifende Gegenwart mit ihren vielgestaltigen und undurchdringbaren Wech
selbeziehungen, Prozessen und Korrelationen in ihren Arbeiten darzustellen und zu 
verhandeln. Zeitgenössische Wunderkammern und die ihnen immanenten Rückbe
züge auf vormoderne Sammel-, Ordnungs- und Zeigepraktiken beantworten damit 
die Frage nach möglichen Darstellungsweisen des Anthropozäns und machen diese 
selbst zum Thema. Indem zeitgenössische Wunderkammern Latenz sammelnd expli
zieren, Verstrickung ordnend darstellen und Skalierung zeigend wahrnehmbar machen, 
ermöglichen sie, den Herausforderungen in Bezug auf die Darstellbarkeit des An
thropozäns – im Sinne Eva Horns – künstlerisch zu begegnen. Mit jenen, der Kunst 
inhärenten Potenzialen – vor allem dem sinnlichen Erfahren – vermögen sie mit der 
künstlerischen Praxis des wunderkammerns Latenz, Verstrickung und Skalierung ab
zubilden und tragen auf diesem Wege zur Konturierung und zum Verständnis des 
Anthropozäns bei. 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005 - am 14.02.2026, 17:47:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475591-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

