
 

 

Politiken des Performativen 

Butlers Theorie politischer Performativität1 

GERALD POSSELT 

 

1. PERFORMATIVITÄT UND POLITIK 

Die amerikanische Schriftstellerin Toni Morrison beginnt ihre Dankesrede für die 
Verleihung des Literaturnobelpreises 1993 mit einer eindringlichen Parabel über die 
Macht der Sprache und die wesentliche Körperlichkeit menschlichen Sprechens: 
Eine blinde, alte Frau, die für ihre Weisheit berühmt ist, wird eines Tages von einigen 
Kindern aufgesucht, die sich zum Ziel gesetzt haben, sie bloßzustellen, indem sie sich 
ihre Blindheit zunutze machen. Ein Kind stellt sich vor die blinde Frau und fordert 
sie auf zu raten, ob der Vogel, den es in seinen Händen hält, tot oder lebendig sei. 
Nach einigem Zögern antwortet diese: »Ich weiß es nicht. Ich weiß nicht, ob der Vo-
gel, den du in deiner Hand hältst, tot oder lebendig ist. Aber ich weiß, dass es in 
deiner Hand liegt. Es liegt in deiner Hand.« (Morrison 1993) 

Judith Butler nimmt diese Parabel in Haß spricht. Zur Politik des Performativen 
zum Anlass, um über das komplexe Verhältnis von Sprechen und Handeln, von Spra-
che und Körper, von Sprechen als einer konstativ-kognitiven Tätigkeit und Sprechen 
als einem performativen Akt nachzudenken. Dabei unterstreicht Butler, dass die 
blinde Frau die Frage nicht direkt beantwortet; vielmehr antwortet sie, »indem sie die 
Frage zurückweist und verschiebt« (HS: 17). Damit macht die Antwort auf eine 
Reihe von Aspekten im Sprechen aufmerksam, die in der Regel ausgeblendet bleiben: 
die körperliche Verfasstheit des Sprechens, die Verantwortung, die mit jedem Spre-
chen einhergeht, sowie die Sprech- und Handlungsmöglichkeiten, die sich ergeben, so-
bald wir die Abhängigkeit von anderen und die Verletzbarkeit durch andere anerkennen. 

                                                             
1  Dieser Artikel wurde gefördert durch das FWF-Projekt P26579 Language and Violence. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | GERALD POSSELT 

 

Der zentrale Begriff, der hier mit ins Spiel kommt und der diese unterschiedlichen 
Aspekte wie eine Klammer zusammenhält, ist der Begriff des Performativen. Dieser 
Begriff durchzieht nicht nur Butlers gesamtes Œuvre, er ist zugleich, wie ich im Fol-
genden argumentieren werde, ein entscheidender Schlüssel für das Verständnis von 
Butlers Denken des Politischen. Erstmals eingeführt wird der Begriff des Performa-
tiven von Butler in Das Unbehagen der Geschlechter (1990). Im Laufe ihrer Arbeiten 
– insbesondere in Körper von Gewicht (1993) und in Haß spricht (1997) wird er suk-
zessive ausdifferenziert und weiterentwickelt. Zwar gerät der Begriff Anfang der 
2000er Jahre eher in den Hintergrund – weder in Antigones Verlangen (2000) noch 
in Kritik der ethischen Gewalt (2003), Gefährdetes Leben (2004), Raster des Krieges 
(2009) oder in Am Scheideweg (2012) spielt er eine tragende Rolle.2 Spätestens je-
doch mit ihren jüngst erschienenen Anmerkungen zu einer performativen Theorie der 
Versammlung (2015) erweist er sich erneut als zentrale Analyse- und Reflexionska-
tegorie für eine Theorie des Politischen.  

Dabei ist die Wiederaufnahme des Performativitätsbegriffs in den Anmerkungen 
zu einer performativen Theorie der Versammlung, wie ich vorschlagen möchte, nicht 
nur von der Sache her begründet, d.h. in dem Versuch, die spezifische Dynamik und 
Bedeutung politischer Versammlungen und Bewegungen wie den Arabischen Früh-
ling oder Occupy zu beschreiben, sondern auch methodisch, insofern es Butler in den 
Anmerkungen – ebenso wie in ihren früheren Schriften – auch darum geht, die Mög-
lichkeiten einer Sprache des Politischen auszuloten. In diesem Sinne lässt sich But-
lers Denken des Politischen sowohl als ein Ringen um eine angemessene theoretische 
Sprache als auch um eine wirkungsvolle Sprache politischer Artikulationen und An-
sprüche beschreiben. So skizziert sie in Das Unbehagen der Geschlechter das Di-
lemma der feministischen Theorie, die sich »vor die Notwendigkeit gestellt [sieht], 
eine Sprache zu entwerfen, die die Frauen voll oder adäquat repräsentiert, um deren 
politische Sichtbarkeit zu fördern«, während die »normative Funktion der Sprache« 
sowie die »Bereiche der politischen und sprachlichen ›Repräsentation‹ […] vorab die 
Kriterien fest[legen], nach denen Subjekte gebildet werden« (UG: 16). In Körper von 
Gewicht beschreibt Butler das theoretische Sprechen und Schreiben als »die melan-
cholische, andauernde Wiederholung einer Sprache, die man niemals gewählt hat, 
[…] von der man aber gewissermaßen verwendet wird« (KG: 332). In Haß spricht 
wird nicht nur argumentiert, dass wir keine eigene, eigentliche Sprache haben, um 
Formen sprachlicher Gewalt und Verletzbarkeit zu beschreiben, sondern auch, dass 
jeder Versuch, der verletzenden Kraft der Sprache entgegenzutreten, notwendig von 
der Kraft der Sprache Gebrauch machen muss (vgl. HS: 9, 14). In ihrem jüngsten 

                                                             
2  Ausnahmen bilden der Band Die Macht der Geschlechternormen (2004), insbesondere das 

Kapitel »Die Frage nach der sozialen Veränderung«, sowie Butlers Gespräch mit Gayatri 
C. Spivak, das im Deutschen unter dem Titel Sprache, Politik, Zugehörigkeit erschienen ist 
(Butler/Spivak 2007). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 47 

 

Buch Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung argumentiert 
Butler, dass eine kritische politische Theorie »ständig mit einer Reihe sprachlicher 
Probleme zu kämpfen« hat: »Wie nennen wir diejenigen, die nicht als ›Subjekt‹ im 
hegemonialen Diskurs erscheinen können?« (APV: 54) Oder, anders gefragt: »Wel-
che politische Sprache steht uns zur Verfügung, um diese Exklusion und die Formen 
des Widerstands, welche die Sphäre der Erscheinung in ihrer gegenwärtigen Be-
grenztheit aufbrechen, zu beschreiben?« (APV: 105f.) 

In der Tat lässt sich, wie im Folgenden zu zeigen sein wird, Butlers politisches 
Werk insgesamt als eine Serie stets neuer Versuche verstehen, die Politik und das 
Politische vom Performativen her zu denken. Dabei darf der Begriff des Performati-
ven oder der Performativität nicht mit dem Begriff der Performanz verwechselt wer-
den, wie er unter anderem in den Geistes- und Kulturwissenschaften Verbreitung ge-
funden hat, um den Handlungscharakter kultureller und sozialer Praktiken herauszu-
stellen.3 Während Performanz verstanden als ein Tun und Handeln mit Worten im 
Sinne der Sprechakttheorie oder als Vollzug kultureller Praktiken, ein intentionales 
Subjekt vorauszusetzen scheint, das der Handlung vorausgeht, ist mit Butlers Begriff 
der Performativität die starke These verbunden, dass die Identität des Subjekts – und 
damit einhergehend auch seine Handlungsmacht – nicht als gegebene Faktizität kon-
zipiert werden kann, sondern sich erst im Zusammenspiel komplexer sprachlicher 
und körperlicher Praktiken, Machtmechanismen und historisch sedimentierten Nor-
mensystemen konstituiert (vgl. Posselt 2016c).  

Damit grenzt sich Butler zugleich von einem souveränen Modell des Performati-
ven ab, für das paradigmatisch der göttliche Sprechakt »Es werde Licht!« steht (vgl. 
KG: 28, APV:42). Ein solches Modell setzt nach Butler ein souveränes Subjekt vo-
raus, das über die autoritative Macht verfügt, vollständig und abschließend das her-
vorzubringen, was es benennt und intendiert. Dagegen unterstreicht Butler – unter 
Rückgriff auf Jacques Derridas Begriff der Iterabilität – den grundlegenden Wieder-
holungscharakter jeglicher Praxis sowie – mit Blick auf die Körperlichkeit jedes 
Sprechens – das Moment der Unkontrollierbarkeit und Unverfügbarkeit, das jedem 
Sprechen und Handeln konstitutiv innewohnt.  

Ein performativer Akt gelingt folglich nur, insofern er die in der Sprache, in den 
Körpern und den sozialen Praktiken sedimentierte Konventionen, Regeln und Nor-
men wiederaufruft und aktualisiert; zugleich gelingt er immer nur vorläufig, insofern 
er – aufgrund seiner konstitutiven Iterabilität und Körperlichkeit – niemals in der 
Lage ist, seine Effekte vollständig zu beherrschen und zu kontrollieren (vgl. 
KG: 311). Der Begriff des Performativen verweist damit einerseits darauf, dass 

                                                             
3  Die Literatur zu diesem Thema ist mittlerweile sehr umfangreich. Vgl. u.a. Wirth 2002, 

Kertscher/Mersch 2003, Krämer 2004, Rolf 2009.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | GERALD POSSELT 

 

menschliches Handeln immer schon ein tradiertes Erbe kulturell und historisch vor-
gegebener Handlungsweisen und Praktiken übernehmen und wiederholend aufneh-
men muss – wodurch sich allererst Subjektivität konstituiert –, sowie andererseits 
darauf, dass das Subjekt sein Sprechen und Handeln niemals gänzlich in seiner Hand 
hat, insofern kein Sprechen und Handeln – sowohl aufgrund der allgemeinen Struktur 
der Iterabilität als auch aufgrund der dem Subjekt niemals ganz durchsichtigen Kör-
perlichkeit – vollständig kontrolliert werden kann. Folglich darf Performativität we-
der als die autoritative Macht eines souveränen Subjekts verstanden werden noch als 
die Macht eines Diskurses, das vollständig und abschließend hervorzubringen, was 
er benennt; vielmehr verweist der Begriff des Performativen – trotz der unterschied-
lichen Ausformulierungen, die er in Butlers Werk erfährt – immer auf Momente des 
Scheiterns, des Bruchs und der Unkontrollierbarkeit, aber auch der Offenheit und der 
Zukünftigkeit, die zugleich seine grundlegend politische Dimension ausmachen. 

Dabei zeigt sich in Butlers Werk eine spezifische Verschiebung in der Art und 
Weise, wie sie politische Handlungsfähigkeit und die Zukunftsoffenheit politischer 
(Bezeichnungs-)Praktiken konzeptualisiert. Während sie in ihren frühen Schriften 
(von Das Unbehagen der Geschlechter über Körper von Gewicht bis hin zu Haß 
spricht) – ausgehend von der Iterabilität des Performativen – Möglichkeiten des Wi-
derstands und der Subversion hegemonialer (Geschlechter-)Ordnungen auszuloten 
versucht, unterstreicht sie in ihren späteren Überlegungen – vor dem Hintergrund ge-
genwärtiger Emanzipations-, Protest- und Demokratiebewegungen – die Prekarität 
und Vulnerabilität einer verkörperten und pluralen Performativität. Anders gesagt: 
Während Butler in ihren Arbeiten der 1990er Jahre die Möglichkeiten des Wider-
stands und der Handlungsfähigkeit eines »postsouveränen Subjekts« (HS: 219) vor 
allem in dem Moment der Iterabilität lokalisiert, wodurch das Politische zu einem 
Ort subversiver Bezeichnungspraktiken wird, denkt sie in ihrem jüngsten Überlegun-
gen im Anschluss an Hannah Arendt Handlungsmacht nicht mehr allein als Aneig-
nung und Resignifikation hegemonialer Normen, sondern darüber hinaus als ein ge-
meinsames Sprechen und Handeln, das der allgemein geteilten Bedingung der Pre-
karität und Vulnerabilität Rechnung trägt. 

Deutlich wird diese Verschiebung auch in der Art und Weise, wie Butler das Mo-
ment der Zukunftsoffenheit konzeptualisiert. Während Butler in ihren früheren Arbei-
ten die Zukünftigkeit einer radikal-demokratischen Politik vor allem in der konstitu-
tiven Vorläufigkeit politischer Signifikanten lokalisiert, versucht sie in ihren jüngsten 
Arbeiten die Zukunftsoffenheit politischer Bewegungen ausgehend von der Verlet-
zungsoffenheit und Responsivität der Körper zu denken. Diese Verschiebung – von 
einem reiterativ-resignifikativen Modell des Performativen hin zu einem rezeptiv-
responsiven Modell einer verkörperten, pluralen Performativität – ist, so meine 
These, nicht nur entscheidend für ein zureichendes Verständnis von Butlers Denken 
des Politischen, sondern auch notwendig, um die emanzipatorischen Potentiale einer 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 49 

 

performativen Politik unter den gegenwärtigen Bedingungen zunehmender Globali-
sierung und Prekarisierung herauszuarbeiten. Denn eine solche performative Politik 
erlaubt nicht nur, politische Handlungsmacht jenseits identitätslogischer und subjekt-
zentrierter Konzeption zu denken; sie könnte zudem die Richtung weisen, um eine 
mögliche Antwort auf die aktuelle Krise der politischen Repräsentation zu finden 
(vgl. Posselt 2016b).  

Vor diesem Hintergrund unternimmt der folgende Beitrag den Versuch, die unter-
schiedlichen Ausformulierungen, die der Begriff des Performativen in Butlers Den-
ken erfahren hat, herauszuarbeiten und hinsichtlich ihrer theoretischen und methodi-
schen Implikationen zu befragen. Dabei gehe ich von der Annahme aus, dass Butlers 
Haß spricht – insbesondere ihr Versuch, Derridas Denken der Iterabilität mit Pierre 
Bourdieus Konzeption des Habitus zu einer gesellschaftlichen Theorie des Performa-
tiven zu verbinden – als eine Art Scharnier dienen kann, um ihre früheren Überlegun-
gen zur Performativität von Geschlecht mit ihren rezenten Analysen zu einer verkör-
perten und pluralen Form von Performativität engzuführen. 

2. DIE PERFORMATIVITÄT VON GESCHLECHT 

Ausgangs- und Angelpunkt von Butlers Überlegungen im Umfeld von Das Unbeha-
gen der Geschlechter (1990) bildet die Frage nach den Möglichkeiten einer feminis-
tischen Politik jenseits vorgegebener Identitäten und politischer Subjektivitäten. Da-
hinter steht die Überlegung, dass Identitätskategorien prinzipiell die Tendenz inne-
wohnt, zu Instrumenten regulatorischer Regime zu werden: sei es als »normalisie-
rende Kategorien repressiver Strukturen oder als Sammlungspunkte emanzipatori-
scher Bewegungen gerade gegen diese Unterdrückung« (Butler 1991: 16). Butler 
zieht daraus die Konsequenz, dass die feministische Theorie mit einer »radikalen Kri-
tik dieser Identitätskategorien« beginnen muss, um danach zu fragen, »[w]elche neue 
Form von Politik […] sich ab[zeichnet], wenn der Diskurs über die feministische 
Politik nicht länger von der Identität als gemeinsamen Grund eingeschränkt wird« 
(UG: 10). Dabei hat der Feminismus mit der grundlegenden Schwierigkeit zu kämp-
fen, dass er einerseits fordert, auch »Frauen« sollten durch das gegebene hegemoniale 
Regime repräsentiert zu werden, während dies andererseits nur durch die Anrufung 
genau jener normativen Kategorien möglich ist, die von Teilen der feministischen 
Bewegung zurückgewiesen werden. Folglich gilt es nicht nur zu untersuchen, »wie 
Frauen in Sprache und Politik vollständiger repräsentiert werden können. Die femi-
nistische Kritik muß auch begreifen, wie die Kategorie ›Frau(en)‹, das Subjekt des 
Feminismus, gerade durch jene Machtstrukturen hervorgebracht und eingeschränkt 
wird, mittels derer das Ziel der Emanzipation erreicht werden soll.« (UG: 17) Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | GERALD POSSELT 

 

sprechend gilt es nach den Möglichkeiten einer feministischen Politik zu fragen, de-
ren Grundprämisse ebensowenig »in einem stabilen Begriff der Geschlechtsidentität 
liegt« wie in einer einheitlichen Kategorie der »Frau« als dem Subjekt des Feminis-
mus. In den Blick kommt damit eine politische Theorie und Praxis, »die die verän-
derlichen Konstruktionen von Identität als methodische und normative Vorausset-
zung begreift, wenn nicht gar als politisches Ziel anstrebt« (UG: 21).  

Eine wichtige Rolle spielt in diesem Kontext der Begriff des Performativen, den 
Butler zunächst im Zuge ihrer Dekonstruktion der Sex-Gender-Dichotomie entwi-
ckelt. Dabei bezieht sie sich einerseits auf Paul de Mans Begriff der Metalepse sowie 
andererseits, wenn auch nur implizit, auf Derridas Gedanken der Iterabilität (vgl. 
Butler 1993: 123, Derrida 1971, de Man 1974).4 Butler vertritt in Das Unbehagen 
der Geschlechter die provokante und vieldiskutierte These, dass nicht nur das soziale 
Geschlecht (Gender), sondern auch das biologische Geschlecht (Sex) eine soziale und 
diskursive Konstruktion darstellt. Damit stellt Butler die bis dahin in den Sozialwis-
senschaften geltende Vorstellung auf den Kopf, dass Geschlechtsidentitäten und se-
xuelle Orientierungen wie Hetero- oder Homosexualität zwar sozial erworben wer-
den, aber letztlich auf eine natürliche, biologische und folglich vordiskursive Ge-
schlechtlichkeit zurückgeführt werden können. 

Dagegen argumentiert Butler, dass Gender selbst performativ verstanden werden 
muss. Damit meint sie nun eben nicht, dass Gender als Tun eines souveränen Subjekts 
vorgestellt werden könnte, das seine Geschlechtsidentität gleichsam voluntaristisch 
ausdrückt und vollzieht. Vielmehr ist Gender im Sinne der sozialen Geschlechtsiden-
tität gerade insofern performativ, als sie das geschlechtliche Subjekt, das diese nur 
auszudrücken und zu artikulieren scheint, als seinen nachträglichen Effekt hervor-
bringt und konstituiert. Anders gesagt: Gender ist performativ, insofern Gender eine 
permanente Praxis darstellt, die die Identität, die sie vorgibt zu sein, allererst produ-
ziert: »In diesem Sinne ist die Geschlechtsidentität ein Tun, wenn auch nicht das Tun 
eines Subjekts, von dem sich sagen ließe, daß es der Tat vorausgeht.« (UG: 49).  

Damit grenzt sich Butler zugleich von sprechakttheoretischen Konzeptionen des 
Performativen ab. Denn während die Sprechakttheorie im Anschluss an Austin und 
Searle Performativität in erster Linie als die Fähigkeit eines intentionalen Subjekts 
versteht, mit sprachlichen Äußerungen Handlungen zu vollziehen (ein Versprechen 
geben, ein Wette abschließen, einen Befehl geben etc.), unterstreicht Butler, dass die 
Identität des Subjekts selbst als ein Effekt performativer Akte verstanden werden 
muss: »In diesem Sinne ist Geschlechtsidentität«, wie Butler pointiert formuliert, 
»nicht eine Performanz, die zu vollziehen sich ein vorher bestehendes Subjekt er-
wählt, sondern sie ist performativ in dem Sinne, daß sie das Subjekt, das sie zu ver-
wirklichen scheint, als ihren eigenen Effekt erst konstituiert« (Butler 1991: 30). 

                                                             
4  Vgl. hierzu ausführlich Posselt 2016d: 182ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 51 

 

Deutlich wird hier nicht nur die subjektkonstitutive und identitätsstiftende Funk-
tion des Performativen,5 sondern auch, dass Performativität eine soziale Praxis dar-
stellt, in der verbale und nicht-verbale, sprachliche und körperliche Praktiken, Gesten 
und Ausdrucksformen auf intrinsische Weise miteinander verschränkt sind. Des Wei-
teren darf Performativität nicht als ein einmaliger Akt verstanden werden, sondern 
vielmehr – wie Butler im Anschluss an Derrida deutlich macht – als eine normative, 
ritualhafte Praxis, die aufgrund ihres iterativen Charakters ein niemals vollständig zu 
kontrollierendes Moment des Bruchs und des Scheiterns impliziert. Denn jede Wie-
derholung birgt in sich die Möglichkeit, angeeignet und gegen ihre ›ursprüngliche‹ 
Intention gewendet zu werden. Wird Performativität dergestalt als eine iterative Pra-
xis von Normen konzipiert, dann hat dies umgekehrt zur Konsequenz, dass Identität 
letztlich niemals gesichert ist, sondern immer nur vorläufig stabilisiert werden kann. 

Für die klassische politische Theorie stellt ein solcher Begriff von Identität eine 
ernsthafte Herausforderung dar, insofern sie ein kohärentes, selbstidentisches und ra-
tionales Subjekt als notwendige Voraussetzung von Handlungsmacht postuliert. Da-
gegen ist Butlers entscheidender Gedanke, dass der konstruierte und niemals gänzlich 
gesicherte Charakter von Identität keineswegs im Widerspruch zur Handlungsfähig-
keit steht; vielmehr ist er gerade deren notwendige Voraussetzung. Gerade weil Nor-
men wiederholt werden müssen, um wirksam zu sein, besteht zugleich die Möglich-
keit, diese Wiederholung subversiv anzueignen und zu variieren (vgl. UG: 213). Po-
litische Handlungsfähigkeit besteht folglich in der Teilhabe und Aneignung identi-
tätskonstitutiver Verfahren und Mechanismen durch »Strategien der subversiven 
Wiederholung« (UG: 216) wie Imitation, Mimikry oder Parodie.6 Das hat umgekehrt 
zur Konsequenz, dass eine »Subversion der Identität« nicht von außerhalb erfolgen 
kann, sondern »nur innerhalb der Verfahren repetitiver Bezeichnungen möglich« ist 
(UG: 213). Zugleich gibt es keine Möglichkeit, nicht zu wiederholen. So wie wir mit 
Paul Watzlawick gesprochen nicht nicht kommunizieren können (vgl. Watzlawick 
u.a. 1969: 53), so können wir nach Butler nicht nicht wiederholen. Es ist aber mög-
lich, den Verlauf der Wiederholungen zu lenken. Folglich ist die entscheidende Frage 
nicht: »ob, sondern wie wiederholen«. Das heißt: Wie lassen sich »jene Geschlechter-
Normen, die die Wiederholung selbst ermöglichen, wiederholen und durch eine radi-
kale Vervielfältigung der Geschlechtsidentität verschieben« (UG: 217)?  

Wird Handlungsmacht oder -fähigkeit dergestalt über das Moment der Wiederho-
lung reformuliert, hat dies zugleich weitreichende Konsequenzen für den Begriff des 

                                                             
5  Zu dem selbstreferentiellen und subjektkonstitutiven Charakter performativer Äußerungen 

vgl. ausführlich Posselt 2005: 47–56. 
6  Butlers Vorschlag Formen der Parodie und der Imitation heterosexueller Geschlechterste-

reotypen als solche subversiven Praktiken zu begreifen, hat in der Rezeption fälschlicher-
weise dazu geführt, das Konzept der Performativität als dramatisch-theatralische Perfor-
mance zu interpretieren (vgl. Posselt 2016d: 184).  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | GERALD POSSELT 

 

Politischen. Denn wird Handlungsfähigkeit als subversive Aneignung und Verschie-
bung jener Normen verstanden, durch die wir als Subjekte angerufen und konstituiert 
werden, dann gilt es, so Butler, »das Politische gerade in jenen Bezeichnungsverfah-
ren zu verorten, durch die Identität gestiftet wird, reguliert und dereguliert wird« 
(UG: 216). Das heißt auch, dass das Politische letztlich nicht von den diskursiven Prak-
tiken getrennt werden kann, die den Bereich des Politischen bestimmen und begrenzen, 
und durch die ein Bereich des Natürlichen, des Körpers oder der Reproduktion konsti-
tuiert wird, der dem Bereich des Politischen scheinbar vorausgeht oder entzogen ist.  

3. DISKURSIVE PERFORMATIVITÄT 

Körper von Gewicht (1993) kann als Reaktion und Antwort auf die teils polemisch 
geführten Debatten im Anschluss an die Veröffentlichung von Das Unbehagen der 
Geschlechter verstanden werden. Butler tritt in diesem Werk sowohl entschieden der 
Auffassung entgegen, die Performativität von Gender könne als voluntaristische 
Wahl eines intentionalen Subjekts verstanden werden, das sich seine Geschlechts-
identität nach Belieben auswählt und wieder ablegt, als auch dem Vorwurf, sie be-
treibe eine Praxis der Entkörperung – basierend auf einem sprachlichen »Idealismus« 
oder Monismus, der unterstellt, »der Körper werde vollkommen oder erschöpfend 
sprachlich konstituiert« (KG: 11).7 Gewinnt Butler in Das Unbehagen der Ge-
schlechter den Performativitätsbegriff noch weitgehend aus Nietzsches Destruktion 
des Täter-Tat-Schemas und des souveränen Subjekts, so versucht sie diesen nun – im 
Anschluss an Derrida sowie in kritischer Auseinandersetzung mit Ernesto Laclaus 
und Slavoj Žižeks performativer Theorie politischer Signifikanten – explizit über das 
Moment der Iterabilität und die Zitathaftigkeit zu formulieren. Zugleich fragt Butler, 
wie sich »die Frage nach der Materialität des Körpers mit der Performativität der 
sozialen Geschlechtsidentität« verknüpfen lasse (KG: 21). Ins Zentrum der Analyse 
rückt damit der Körper als »ein Prozeß der Materialisierung, der im Laufe der Zeit 
stabil wird, so daß sich die Wirkung von Begrenzung, Festigkeit und Oberfläche her-
stellt, d[ie] wir Materie nennen« (KG: 32). Damit nimmt Butler ihren bereits in Das 
Unbehagen der Geschlechter implizit formulierten Gedanken wieder auf, Performa-
tivität nicht als einen einzelnen Akt oder einen kausalen Prozess aufzufassen, der von 
einem Subjekt oder einer Institution ausgeht und vorherbestimmte Wirkungen hat, 
sondern als einen zeitlich aufgespannten unabschließbaren Prozess, »der durch die Re-
iteration von Normen operiert« und durch den ›Subjekte‹, ›Handlungen‹, und ›Körper‹ 
überhaupt erst als intelligible und sozial bedeutsame in Erscheinung treten (KG: 32).  

                                                             
7  Die Forschungsliteratur zu diesem wiederholt gegen Butler erhobenen Vorwurf ist mittler-

weile recht umfangreich. Vgl. u.a. Vasterling 1999 u. Babka/Posselt 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 53 

 

Subjekte, Handlungen und Körper dergestalt als »ritualisierte Wiederholung von 
Normen« zu begreifen, heißt weder Handlungsfähigkeit zu leugnen noch die Materi-
alität der Körper als einen diskursiven Effekt abzutun, sondern sie allererst zum Ein-
satzpunkt des Politischen zu machen.8 Denn ebenso wie die Behauptung, dass das 
Subjekt nicht von vornherein als eine souveräne Instanz gegeben ist, nicht heißt, das 
Subjekt zu verwerfen, sondern allererst die Möglichkeit eröffnet, nach den normati-
ven Verfahren, Mechanismen und Prozessen zu fragen, durch die wir als anerkenn-
bare Subjekte konstituiert werden (vgl. KG: 29), so bedeutet auch die Behauptung, dass 
der Körper als ein Prozess der Materialisierung beschrieben werden kann, nicht, den 
Körper zu verneinen, sondern nach den geschichtlich sedimentierten normativen Pro-
zessen, Verfahren und Mechanismen zu fragen, durch die Körper konstituiert werden, 
die Gewicht haben, und solche Körper, deren Materialisierung scheitert (vgl. KG: 40).9  

Insbesondere Sex und Gender fungieren als solche normativen Kategorien, 
»durch die ›man‹ überhaupt erst lebensfähig wird« und die »einen Körper für ein 
Leben im Bereich kultureller Intelligibilität qualifizieren« (KG: 22). In den Fokus 
rückt damit – neben dem Moment der Iterabilität und Zitathaftigkeit von Normen – 
das Moment des Ausschlusses und der Verwerfung: Denn die »normative Kraft der 
Performativität – ihre Macht, zu etablieren, was sich als ›Sein‹ qualifiziert – arbeitet«, 
so Butler, »nicht nur mit der ständigen Wiederholung, sondern ebenso mit dem Aus-
schluß. Und im Falle von Körpern suchen jene Ausschlüsse die Signifikation als de-
ren verwerfliche Grenzen heim oder als das was strikt verworfen ist: das Nichtleb-
bare, das Nichterzählbare: das Traumatische.« (KG: 260) Zugleich verhindert die all-
gemeine Struktur der Iterabilität, d.h. die Notwendigkeit, dass performative Akte und 
die sie ermöglichenden Normen wiederholt, imitiert und zitiert werden müssen, um 
wirksam zu sein (KG: 154), dass Normen starr und deterministisch wirken.10 

In diesem Spalt, der durch die allgemeine Struktur der Iterabilität in jeder Identität 
aufgetan wird, sieht Butler, wie bereits in Das Unbehagen der Geschlechter, die 
Möglichkeit des Widerstands, der Subversion und der Handlungsfähigkeit. Gerade in 

                                                             
8  »Denn ganz sicher ist es so, daß Körper leben und sterben, essen und schlafen, Schmerz 

empfinden und Freude verspüren, Krankheit und Gewalt erleiden«; all dies kann »nicht als 
bloße Konstruktion abgetan werden«: »Aber die Unwiderlegbarkeit der Erfahrungen be-
sagt keineswegs, was es bedeutet, Erfahrungen zu bestätigen, und mit welchen diskursiven 
Mitteln dies zu erfolgen hat.« (KG: 15) 

9  Butler spricht hier rückblickend auch von einem performativen Widerspruch, den sie be-
wusst in Kauf nimmt, wenn sie in Körper von Gewicht behauptet, dass es verworfene Kör-
per gebe, »die bei der Materialisierung versagen« (fail to materialize) (KG: 40): »I perform 
that contradiction on purpose. […] But it is to roundly inaugurate an ontological domain, it is 
not to presuppose an already given one. It is discursively to institute one.« (Butler 1998: 280) 

10  Vor diesem Hintergrund plädiert Butler dafür, den für Missverständnisse anfälligen Begriff 
der Konstruktion konsequent über den der Performativität zu reformulieren. Vgl. u.a. KG: 
16 u. RK: 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | GERALD POSSELT 

 

der Notwendigkeit, dass politische Kategorien, Begriffe oder Signifikanten wie 
»Frauen«, »queer«, »Arbeiter*innen« etc. als Sammlungspunkte politischer Bewe-
gungen wiederholt werden müssen, um wirksam zu sein, sowie in dem »Scheitern 
der diskursiven Performativität, die Identität, auf die sie Bezug nimmt, endgültig und 
vollständig zu erschaffen« (KG: 260), lokalisiert Butler erneut die Möglichkeit der 
Intervention und der politischen Handlungsfähigkeit. Auf diese Weise kann »die In-
besitznahme oder Reterritorialisierung eines Ausdrucks, der verwendet worden ist, 
um einen bestimmten Teil der Bevölkerung verwerflich zu machen«, wie z.B. der 
Ausdruck »queer«, »zum Sitz des Widerstands werden, zur Möglichkeit einer befä-
higenden sozialen und politischen Resignifikation« (KG: 317f.). Eine solche perfor-
mative und resignifikative Praxis darf dabei nicht einfach im Sinne eines Gegendis-
kurses verstanden werden; vielmehr gilt es, Resignifikation selbst als »Politisierung 
von Verworfenheit« (KG: 47) zu verstehen. Zugleich beschreibt sie jene unauflösbare 
»Beziehung des Verwickeltseins in das, dem man sich widersetzt, […] ein schwieri-
ges Abmühen beim Schmieden einer Zukunft aus Ressourcen, die unweigerlich un-
rein sind« (KG: 331). 

Performativität ist damit, so Butler mit Laclau, sowohl »die Vorbedingung für 
jegliche Hegemonie und Politik« (KG: 288), als auch die Form, die jede radikal de-
mokratische Politik annehmen muss. Aufgabe einer solchen Politik muss es sein, po-
litische Signifikanten für zukünftige Verwendungen und Artikulationen radikal of-
fenzuhalten. Die Kunst besteht dabei nach Butler darin, einerseits den politischen 
Signifikanten aufzunehmen, durch den man selbst bereits konstituiert ist, und ihn zu-
gleich zum Einsatzort bisher nicht-antizipierter Bedeutungen und Möglichkeiten zu 
machen. Eine so verstandene Politik erfordert folglich eine doppelte Bewegung: »die 
Kategorie anzuführen und dementsprechend eine Identität vorläufig zu stiften und 
die Kategorie gleichzeitig als einen Ort der dauernden politischen Auseinanderset-
zung zu öffnen« (KG: 303). Damit grenzt sich Butler zugleich von einem identitäts-
logischen und essentialistischen Politikverständnis ab und setzt ihm einen »radikal 
demokratischen Begriff von Zukünftigkeit« (KG: 264) entgegen: 

Wenn der Essentialismus ein Versuch ist, die Möglichkeit einer Zukunft für den Signifikanten 

auszuschließen, dann besteht die Aufgabe sicherlich darin, den Signifikanten zu einem Ort für 

eine Reihe von Reartikulationen zu machen, die nicht vorhergesehen oder kontrolliert werden 

können, und Vorsorge zu treffen für eine Zukunft, in der sich konstitutive Personenkreise bilden 

werden, die bislang noch keinen Ort für eine derartige Artikulation hatten […]. (KG: 299) 

Doch trotz des radikalen Moments der Zukünftigkeit wird auch hier politische Hand-
lungsmacht wesentlich in negativen Begriffen formuliert: als »der Hiatus in der stän-
digen Wiederholbarkeit«, »der es mißlingt getreu zu wiederholen«, als »das ›Schei-
tern‹ des Signifikanten, die Einheit herzustellen, die er zu benennen scheint«, und als 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 55 

 

Wiederkehr der sozialen Ausschlüsse, die »die durch Negation definierten Identitäts-
ansprüche heim[]suchen« (KG: 301). Das hat umgekehrt zur Konsequenz, dass sub-
versive Strategien niemals an sich emanzipatorische sind; vielmehr lassen sie sich zu 
ganz unterschiedlichen Zwecken nutzen und instrumentalisieren, wie nicht zuletzt 
das Erstarken rechtpopulistischer und rechtextremer Akteure in Europa und den USA 
zeigt (vgl. Posselt/Seitz 2018). 

4. POLITIK DES PERFORMATIVEN 

Haß spricht (1997) ist vielleicht der bis dato elaborierteste Versuch Butlers, eine 
»Politik des Performativen« zu formulieren.11 Ausgehend von den Debatten um Hate 
Speech, Meinungsfreiheit und Zensur, die Anfang der 1990er Jahre in den USA ge-
führt wurden, problematisiert Butler nicht nur den gewaltsamen und verletzenden 
Charakter sprachlicher Äußerungen und die damit einhergehende Verschränkung von 
sprachlicher und körperlicher Verletzbarkeit, sondern versucht darüber hinaus, eine 
»allgemeine Theorie der Performativität des politischen Diskurses« zu umreißen 
(HS: 69). Dabei geht Butler von der These aus, »daß das Sprechen sich stets in ge-
wissem Sinne unserer Kontrolle entzieht« (HS: 31). Den Grund für die strukturelle 
Unkontrollierbarkeit des Sprechaktes verortet aber Butler nun nicht mehr allein in 
der Geschichtlichkeit des Diskurse und der Iterabilität von Normen (vgl. KG: 21), 
sondern darüber hinaus in der grundlegend körperlichen Verfasstheit performativer 
Akte (vgl. HS: 31).12 

Im Anschluss an Shoshana Felmans psychoanalytische Relektüre von Austin un-
terstreicht Butler, »daß Sprechen selbst eine körperliche Handlung ist« (HS: 22) und 
dass kein Sprechen vorstellbar ist, das nicht eine minimale Körperlichkeit aufweisen 
würde. Das hat zur Konsequenz, wie Butler im Anschluss an Felman geltend macht, 
dass »der Sprechakt als Handlung eines sprechenden Körpers immer in bestimmtem 
Maße unwissend gegenüber dem ist, was er ausführt« (HS: 23). Wird Sprechen der-
gestalt als ein körperlicher Akt verstanden, dann ist der Sprecher*in ihre Intention im 
Sprechen niemals vollständig präsent, sondern entzieht sich immer auf gewisse 
Weise, da »[k]ein Sprechakt die rhetorischen Effekte des sprechenden Körpers voll-
ständig kontrollieren oder festlegen [kann]« (HS: 243; vgl. Butler 2003: 113). Folg-
lich »markiert der unwissende Körper die Grenze der Intentionalität des Sprechaktes. 

                                                             
11  Die Wendung »Politik des Performativen« impliziert sowohl eine Politik, die durch das 

Performative ins Werk gesetzt wird (genitivus subjectivus), als auch eine performative Po-
litik (genitivus objectivus). 

12  Auf die grundlegend körperliche Dimension des Sprechens verweist bereits der englische 
Originaltitel Excitable Speech. Vgl. hierzu sowie zu den sprachphilosophischen Implikati-
onen von Haß spricht Posselt/Flatscher 2016: 243ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | GERALD POSSELT 

 

Der Sprechakt sagt immer mehr oder sagt es in anderer Weise, als er sagen will« 
(HS: 23), sodass es niemals nur ein Subjekt, sondern immer auch der Körper ist, der 
›spricht‹.13 

Damit unterminiert der Sprechakt nicht nur die klassische Opposition zwischen 
Sprache und Körper (vgl. Felman 1980: 65); er ist vielmehr der Ort, an dem Körper 
und Sprechen auf zugleich inkongruente und unauflösbare Weise »in Form eines 
Chiasmus« miteinander verbunden sind (HS: 25). Anders gesagt: Jeder Sprechakt ist 
ein körperlicher Akt, der notwendig raum-zeitlich situiert ist und an den Vollzug be-
stimmter körperlicher Bewegungen gebunden ist, so wie jeder körperliche Akt ein 
Sprechakt ist, insofern »the act is legible as such […] only within a context in which 
it is inscribed« (Felman 1980: 65).  

Butler erläutert diese chiastische Struktur anhand der eingangs genannten Parabel 
von Morrison. Wenn die blinde Frau auf die Frage der Kinder entgegnet »es liegt in 
eure Hand«, so sendet sie gewissermaßen »die von den Kindern ausgesprochene, im-
plizite Drohung zurück, indem sie auf die ›Hände‹ derjenigen, die den Vogel halten, 
verweist« (HS: 26), d.h., indem sie gerade den Körper der Sprechenden als den »blin-
den Fleck des Sprechens« (HS: 24) in den Blick bringt: »Die blinde Frau beleuchtet 
damit die Blindheit, die den Sprechakt der Kinder motiviert. Oder anders formuliert: 
Sie wirft die Frage auf, was die Kinder im körperlichen Sinne tun werden, angesichts 
dessen, was sie bereits körperlich getan haben, indem sie sprachen, wie sie gespro-
chen haben.« (HS: 26) Damit thematisiert die Antwort nicht nur den Körper der Spre-
cher*innen und der Adressat*innen, sondern auch deren grundlegende Verletzbarkeit. 
Denn wenn der Sprechende sich an den anderen richtet, »dann bringt er nicht nur den 
eigenen Körper, sondern ebenso den des Adressaten ins Spiel. Der Sprecher spricht 
nicht nur, sondern wendet den eigenen Körper an den anderen und enthüllt damit, daß 
der Körper des anderen durch die Anrede verletzbar ist.« (HS: 26f.) 

Diese zugleich sprachliche und körperliche Verletzbarkeit steht nicht (wie sich 
bereits angesichts des Konstruktionscharakters  politischer  Identitäten gezeigt hat) 

                                                             
13  Mit dem Fokus auf dem Sprechen als einem genuin körperlichen Akt bildet Felmans psy-

choanalytische Analyse des Sprechaktes das korrespondierende Gegenstück zu Derridas 
Reformulierung des Performativen über den Begriff der Iterabilität. Während nach Derrida 
die allgemeine Struktur der Iterabilität die Bedingung der (Un-)Möglichkeit jeder perfor-
mativen Äußerung ist (Bedingung der Möglichkeit, insofern keine performative Äußerung 
gelingen könnte, wenn sie nicht einer Konvention, einem Ritual entsprechend reiteriert und 
zitiert werden könnte; Bedingung der Unmöglichkeit, insofern gerade die Struktur der Ite-
rabilität verhindert, die Bedeutung einer Äußerung unter Rekurs auf die Intention der Spre-
cher*in abschließend zu bestimmen), so ist nach Felman der Körper die Bedingung der 
(Un-)Möglichkeit jedes performativen Aktes (Bedingung der Möglichkeit, insofern keine 
performative Äußerungen gelingen könnte, die nicht eine minimale Körperlichkeit aufwei-
sen würde; Bedingung der Unmöglichkeit, insofern der Körper niemals vollständig wissen 
kann, was er tut).  

[ ]

 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 57 

 

im Widerspruch zur Handlungsfähigkeit; vielmehr ist es gerade die grundlegende 
Vulnerabilität und Verletzungsoffenheit, die jedes Handeln und Sprechen allererst er-
möglicht. Butler spricht in diesem Zusammenhang auch von einer »ermöglichenden« 
oder »ermächtigenden Verletzbarkeit« (enabling vulnerability) (HS: 10), die uns zu-
künftige Ausdrucks- und Handlungsmöglichkeiten nicht nur nimmt, sondern auch er-
öffnet. Damit formuliert sie Handlungsfähigkeit und die Zukunftsoffenheit performa-
tiver Akte nicht mehr ausschließlich in Begriffen der Iterabilität, sondern über ein 
konstitutives Moment der Verletzbarkeit und Verletzungsoffenheit. 

Dies impliziert, wie Butler im Anschluss an Morrison, Felman und Elaine Scarry 
deutlich macht, »daß der Körper durch die Anredeformen wechselweise erhalten und 
bedroht wird« (HS: 14). So wie das Subjekt seinem Sprechen nicht einfach voraus-
geht, sondern erst durch Akte der Anrufung und der Adressierung in die soziale Ord-
nung eingeführt und damit als ein anerkennbares Subjekt konstituiert wird, wie Butler 
im Anschluss an Louis Althussers Konzeption der Interpellation deutlich macht, so 
auch der Körper. Denn erst dadurch, dass ein Körper als ein – geschlechtlich, eth-
nisch etc. – bestimmter Körper adressiert und angerufen wird, erhält er eine »be-
stimmte gesellschaftliche Existenz« oder wird, falls er den herrschenden Normen der 
Intelligibilität nicht entspricht, als ein nichtlebbarer Körper aus dem Kreislauf der 
Anerkennung verworfen (HS: 15). Denn Normen erzeugen nicht nur einen Bereich 
des Sagbaren, sondern auch des Lebbaren, und sich außerhalb dieses Bereichs zu 
begeben heißt, sowohl seinen Status als Subjekt als auch sein körperliches Leben aufs 
Spiel zu setzen (vgl. HS: 209). 

Zugleich werden diese Normen kontinuierlich in den Körper einverleibt. Butler 
rekurriert in diesem Zusammenhang auf Pierre Bourdieus Begriff des Habitus, ver-
standen als ein Ensemble verkörperter Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungssche-
mata, das die Handlungen, Gefühle, Wahrnehmungen und Sprechweisen der Indivi-
duen viel sicherer anleitet »als alle formalen Regeln und expliziten Normen« (Bour-
dieu 1980: 101). Bourdieu will mit diesem Begriff darauf aufmerksam machen, »dass 
gesellschaftliche Ordnungen und Strukturen einverleibt, verkörpert werden« (Un-
terthurner 2014: 180) und sich als Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungsweisen im 
Körper sedimentieren. Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang auch von einer 
körperlichen Hexis, die sich durch »verborgene Imperative« und eine »stille Pädago-
gik« (»Halt dich gerade!«, »Nimm das Messer nicht in die linke Hand!«, »Für einen 
Jungen ist er ziemlich klein.« etc.) sukzessive in den Körper einprägt. »Die körperli-
che Hexis ist die realisierte, einverleibte, zur dauerhaften Disposition, zur stabilen 
Art und Weise der Körperhaltung, des Redens, Gehens und damit des Fühlens und 
Denkens gewordene politische Mythologie« (Bourdieu 1980: 129), wie sie sich ins-
besondere in der Reproduktion der Geschlechterverhältnisse und in den Abgren-
zungsprozessen zwischen sozialen Gruppen und Klassen zeigt. Der Habitus bezeich-
net somit ein »System[] dauerhafter und übertragbarer Dispositionen«, die als »Er-
zeugungs- und Ordnungsgrundlagen für Praktiken und Vorstellungen« fungieren 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | GERALD POSSELT 

 

(Bourdieu 1980: 98). Der Habitus umfasst folglich ein doppeltes Moment: Einerseits 
ist der Habitus ein Produkt der Geschichte, Ergebnis eines Anpassungs-, Lern- und 
Konditionierungsprozesses, durch den soziale Ordnungen, Herrschaftsverhältnisse 
und Lebensbedingungen verinnerlicht und einverleibt werden; andererseits dient er 
als ein Erzeugungsprinzip für Vorstellungen und Praktiken, das die bestehenden Ord-
nungen und Herrschaftsverhältnisse reproduziert und damit als gleichsam ›natürlich‹ 
gegeben bestätigt. Dabei handelt es sich, um einen »fortwährenden Prozess von Pro-
duktion und Reproduktion, von Geschichte, die inkorporiert, und Inkorporierung, die 
aktualisiert wird« (Thompson 1991: 15). 

Das erlaubt aber nun, wie Butler vorschlägt, Bourdieus Konzept des Habitus über 
den Begriff der Performativität zu reformulieren – eine Möglichkeit, die Bourdieu 
nach Butler übersieht (vgl. HS: 234). Denn ebenso wie ein performativer Sprechakt 
seine Wirksamkeit nur entfalten kann, indem er die in der Sprache und den Instituti-
onen geschichtlich sedimentieren Regeln und Konventionen wiederaufruft und zi-
tiert, so wirkt auch der Habitus als ein generatives Prinzip für Praxisformen, indem 
er die »wirkende Präsenz der gesamten Vergangenheit, die ihn erzeugt hat« (Bourdieu 
1980: 105), aktualisiert. In anderen Worten: Ebenso wie ein performativer Sprechakt 
das vollzieht, was er benennt, insofern er eine Kette vorgängiger Normen und Kon-
ventionen reiteriert und aktualisiert, so reproduziert der Habitus individuelle und kol-
lektive Praktiken, indem er die in ihm verkörperte und zur Natur gewordene Ge-
schichte wiederaufruft und aktualisiert – und beide vollziehen sich in einem sozialen 
Feld, auf das sie einwirken und von dem sie umgekehrt ihre Wirkungskraft erhalten. 

Dabei handelt es sich nach Butler um eine zugleich »stillschweigende und kör-
perliche [corporeal] Funktionsweise von Performativität« (HS: 239). »Stillschwei-
gend« ist die Performativität des Habitus nicht deshalb, weil sie weniger wirksam 
wäre oder weil sie nicht auch sprachliche Ausdrucksformen annehmen könnte. Viel-
mehr wirkt sie implizit und muss nicht explizit formuliert werden, um ihre Wirkun-
gen zu entfalten. »Der körperliche Habitus stellt in ebendiesem Sinne eine still-
schweigende Performativität dar, eine Zitatenkette, die auf der Ebene des Körpers 
gelebt und geglaubt wird.« (HS: 242). 

Damit ergibt sich die Möglichkeit, Derridas Überlegungen zur Iterabilität und Zi-
tathaftigkeit performativer Akte mit Bourdieus Überlegungen zum Begriff des Habi-
tus als einer verkörperten sozialen Praxis zusammenzudenken.14 Was Butler dabei im 

                                                             
14  Wird der Habitus dergestalt als eine Form der Performativität verstanden, dann lassen sich 

Sprachliches und Gesellschaftliches ebenso wenig streng voneinander trennen wie Körper 
und Sprache (vgl. HS: 239). Denn »[i]n allen Gesellschaftsordnungen wird systematisch 
ausgenutzt, daß Leib und Sprache wie Speicher für bereitgehaltene Gedanken fungieren 
können« (Bourdieu 1980: 127), die allein dadurch aufgerufen werden können, dass der 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 59 

 

Auge hat, ist eine »Theorie der gesellschaftlichen Iterabilität des Sprechaktes« 
(HS: 237), die in der Lage ist, sowohl der sanktionierenden als auch der transforma-
tiv-widerständigen Kraft performativer Akte Rechnung zu tragen. Zwar vermag 
Bourdieus Begriff des Habitus zu erklären, wie Herrschaftsverhältnisse, Klassifika-
tionssysteme und Lebensbedingungen einverleibt und reproduziert werden; er ist je-
doch nicht in der Lage zu beschreiben, inwiefern solche Praktiken angeeignet und 
resignifiziert werden können und verwirft damit »unbeabsichtigt die Möglichkeit ei-
ner Handlungsmacht, die an den Rändern der Macht entsteht« (HS: 244). Dagegen 
unterstreicht Derridas Begriff der Iterabilität die Kraft eines performativen Aktes mit 
seinem Kontext zu brechen und prinzipiell unendlich viele neue Kontexte zu erzeu-
gen, während er die gesellschaftlichen Faktoren und (materiellen) Bedingungen aus-
blendet, die gegeben sein müssen, damit ein solcher Akt allererst gelingen oder eben 
auf andere Art und Weise angeeignet und resignifiziert werden kann (vgl. HS: 234). 

Butler geht es vor allem darum, Möglichkeiten des Widerstands und gesellschaft-
lichen Wandels zu denken, die sowohl auf der Ebene des Körpers als auch auf der des 
Subjekts lokalisiert sind. Auf der Ebene der Körper stellt sich die Frage, wie die Nor-
men, Strukturen und Klassifikationsschemata, die sich in den Körpern ebenso wie in 
der Sprache geschichtlich sedimentieren, angeeignet werden und durch den »Bruch 
mit der Vergangenheit« eine andere Zukunft eröffnen können (HS: 248). Auf der 
Ebene der sprechenden Subjekte zeigt sich dieses Problem in der Frage, wie »ein 
Sprechakt ohne vorgängige Autorisierung dennoch im Vorgang seiner Äußerung Au-
torität gewinn[en]« und eine gegen-hegemoniale Kraft entwickeln kann (HS: 250). 
Butler bezieht sich hier beispielshaft auf Rosa Parks, die allein durch die schlichte 
Weigerung, ihren Sitzplatz in dem nur für Weiße reservierten Teil des Busses freizu-
geben, eine politische wirksame Handlung vollzog, ohne dass sie für dieses Handeln 
in irgendeiner Art und Weise autorisiert gewesen wäre. Kurz gesagt: Obwohl oder 
gerade weil »sie ohne vorgängige Autorisierung Anspruch auf dieses Recht erhob, 
[verlieh sie] eben dieser Handlung eine gewisse Autorität und leitete den Umsturz 
der bestehenden Legitimitätscodes ein« (HS: 228). 

In den Fokus rückt damit die konflikthafte und widersprüchliche Struktur im Her-
zen des Performativen.15 Dieser Widerspruch tritt immer dann auf, »wenn jemand, 
der nicht autorisiert ist, in dem oder als das Universale zu sprechen, trotzdem An-
spruch darauf erhebt« (HS: 145), wenn derjenige, der auf paradoxe Weise »vom Uni-
versalen ausgeschlossen ist und ihm dennoch angehört, aus der gespaltenen Situation 
dessen spricht, der sowohl autorisiert als auch nicht autorisiert ist« (HS: 145): »Den-

                                                             
Körper in eine entsprechende Gesamthaltung gebracht wird, was sich z.B. Schauspieler*in-
nen – »Der Leib glaubt, was er spielt: er weint, wenn er Traurigkeit mimt.« (Bourdieu 1980: 
135) – oder auch Masseninszenierungen von Körpern zunutze machen.  

15  Vgl. zu diesem Aspekt ausführlich Posselt 2016a. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | GERALD POSSELT 

 

ken wir zum Beispiel an jene Situation, in der Subjekte […] die Sprache der politi-
schen Befreiung anstimmen und einen ›performativen Widerspruch‹ auf den Plan ru-
fen, indem sie […] fordern, daß das Universale auch sie einschließen soll« 
(HS: 142f.). 

Wenn etwa ›illegale‹ Immigrant*innen in den USA auf die Straße gehen und ihre 
Legalisierung fordern, so müssen sie dazu bestehendes Recht verletzen, während sie 
zugleich fordern, dass dieses Recht und die Universalität, auf der es beruht, auch für 
sie gelten soll. Wenn verarmte Bauern Land oder Obdachlose Häuser besetzen, so 
nehmen sie ein Recht und eine Universalität in Anspruch, während sie gerade das 
bestehende Recht und die bestehende Universalität beeinspruchen. Bei einem solchen 
Sprechen handelt es sich auf den ersten Blick um ein unmögliches oder widersprüch-
liches Sprechen, doch schwerlich, wie Butler unterstreicht, um »ein Unternehmen, 
das sich selbst widerlegt; im Gegenteil, der performative Widerspruch ist unverzicht-
bar für die kontinuierliche Revision und Ausdifferenzierung der historischen Stan-
dards von Universalität, die der zukunftsgerichteten Bewegung von Demokratie 
selbst eigen sind« (HS: 143). Damit grenzt sich Butler zugleich von universalprag-
matischen Vorstellungen des Performativen ab. Denn während die Universalpragma-
tik im Anschluss an Karl-Otto Apel und Jürgen Habermas performative Selbstwider-
sprüche als eine sich selbst-widerlegende und selbst-aufhebende Rede versteht, die 
ihre eigenen Geltungsansprüche untergräbt, geht Butler davon aus, dass »keine radi-
kale Politik des Wandels ohne performativen Widerspruch möglich ist« (But-
ler/Spivak 2007: 46; vgl. Posselt 2016a: 112f.). 

5. PLURALE UND VERKÖRPERTE PERFORMATIVITÄT 

Während die politische Dimension des Performativen in Butlers Austausch mit 
Laclau und Žižek noch eine zentrale Rolle spielt (vgl. Butler/Laclau/Žižek 2000), 
wird das Projekt einer Politik des Performativen ab den 2000er Jahre zunehmend von 
ethischen Fragen überlagert. Erklären lässt sich dies u.a. durch Butlers verstärkte 
Hinwendung zu einer Ethik unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit und 
Aggression« (GL: 7), die in der Lage ist, so Butler in Gefährdets Leben (2004), jene 
Gewaltspirale zu durchbrechen, die von den »Erfahrungen von Verwundbarkeit und 
Verlust geradewegs zu militärischer Gewalt und Vergeltung führen müssen« 
(GL: 7).16 Die Gewalt und Verletzbarkeit, die Butler hier vor Augen hat, ist dabei 
nicht länger, wie noch in Haß spricht, eine sprachliche Gewalt und Verletzbarkeit an 

                                                             
16  Vgl. hierzu auch Butlers Verweis auf ihre »Wende hin zu einer ethischen Dimension im 

Politischen« im Gepräch mit Judith Butler in diesen Band. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 61 

 

der Schnittstelle des Chiasmus von Sprache und Körper, sondern verstärkt eine staat-
liche, militärische und terroristische Gewalt. Angesichts der Terroranschläge vom 
11. September 2001 und der sich daran anschließenden Kriege in Afghanistan und 
im Irak scheint eine grundlegende Neubesinnung auf die Frage geboten, wie sich eine 
Welt vorstellen lässt, »in der solche Gewalt minimiert werden könnte«, und zwar 
gerade dadurch, dass »eine unausweichliche wechselseitige Abhängigkeit als Basis 
für die politische Weltgesellschaft anerkannt werden würde« (GL: 8). 

Butler geht dabei von der Annahme aus, dass bestimmte Leben nur dann als ver-
letzt und verloren wahrgenommen werden können, wenn sie zuvor als lebendig wahr-
genommen wurden: »Wenn bestimmte Leben gar nicht als Leben gelten oder von 
Anfang an aus gewissen epistemologischen Rastern [frames] herausfallen, dann wer-
den diese Leben im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch niemals ausgelöscht.« 
(RK: 9) Butler bezieht sich dabei vor allem auf die Raster und Schemata der Intelli-
gibilität und die Normen der Anerkennbarkeit, die festlegen, welche Leben als Leben 
wahrgenommen werden und in der Folge als solche anerkannt werden können. Ausge-
hend von einer allgemein geteilten Bedingung des Gefährdetseins und der Vulnerabili-
tät, die uns allererst zu sozialen Wesen macht (vgl. RK: 34), unterstreicht Butler, dass 
unser Leben gewissermaßen immer schon in der Hand anderer liegt, denen wir notwen-
dig ausgesetzt sind – unabhängig davon, ob wir sie kennen oder nicht (vgl. RK: 21). 

Im Zuge ihrer theoretischen Auseinandersetzung mit den Protesten ›illegaler‹ Im-
migrant*innen in Kalifornien und den weltweiten Demokratiebewegungen ausge-
hend von der Besetzung des Tahrir-Platzes in Kairo 2011 nimmt Butler den Begriff 
des Performativen sukzessive wieder auf.17 Im Fokus ihrer Überlegungen steht nun 
eine körperliche und plurale Form der Performativität, in der sich sprachliches und 
körperliches Handeln miteinander verschränken und die zugleich eine Möglichkeit 
darstellt, »aus der Prekarität heraus und gegen sie zu handeln« (APV: 80). Butler 
macht sich dabei Arendts Einsicht zu eigen, dass das Faktum der menschlichen Plu-
ralität »die grundsätzliche Bedingung des Handelns wie des Sprechens« ist (Arendt 
1958: 213). Zugleich weist sie Arendts Trennung zwischen einem (privaten) Bereich 
der körperlichen Reproduktion und einem öffentlichen Bereich des Politischen ent-
schieden zurück – und damit die Möglichkeit, streng zwischen einem arbeitenden, 
sich-erhaltenden Körper einerseits und einem sprechenden, handelnden Körper an-
dererseits zu unterscheiden. Vielmehr gelte es, die materiellen Voraussetzungen und 
Bedingungen, die nach Arendt politisches Handeln überhaupt erst möglich machen, 

                                                             
17  Dabei lässt Butler zunächst ein gewisses Unbehagen gegenüber ihrem eigenen Begriff der 

Performativität erkennen. So verweist sie in dem 2011 auf der Biennale in Venedig gehal-
tenen Vortrag »Bodies in Alliance« nur in einer Fußnote – in der dritten Person und unter 
Berufung auf eine weit zurückliegende Vergangenheit – auf ihren eigenen Performativi-
tätsbegriff (vgl. Butler 2011). In den Anmerkungen nimmt Butler diese Bemerkung in der 
Ich-Form in den Text auf (vgl. APV: 83). 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | GERALD POSSELT 

 

selbst zum Einsatzpunkt des Politischen zu machen und die Geste, durch die ein Be-
reich vom Politischen ausgeschlossen wird, als die politische Geste par excellence 
zu verstehen.18 In diesem Sinne zielt eine performativen Politik oder eine Politik der 
Performativität, wie sie Butler vor Augen hat, darauf ab, das, »was zuvor als ›Hinter-
grund‹ der Politik galt, zu deren erklärtem Gegenstand« zu machen (APV: 266). 

Damit einher geht eine spezifische Aktzentverschiebung von dem Recht auf freie 
Meinungsäußerung zu dem Recht auf Versammlungsfreiheit. Standen in Haß spricht 
vor allem Probleme von Redefreiheit, Hate Speech und Zensur im Mittelpunkt ihrer 
Analysen, so konzentriert sie sich nun auf die Frage, wie das Recht auf freie Mei-
nungsäußerung und das Recht auf Versammlungsfreiheit zusammenzudenken sind 
(vgl. APV: 229). Entsprechend gilt es, Performativität nicht mehr ausgehend vom 
individuellen Sprechakt, sondern als eine plurale und verkörperte Praxis zu denken: 
Plural ist diese Performativität, weil sie von vielen gemeinsam ausgeübt wird (nicht 
jedoch im Sinne eines kollektiven Subjekts, sondern im Sinne einer Pluralität, die 
sich nach Arendt in einem Zwischen ereignet). Körperlich und verkörpert ist diese 
Performativität, weil Körper selbst bereits – allein oder versammelt – eine expressive 
Funktion besitzen: »Worte mögen für die Haltung zwar wichtig sein, doch die politi-
sche Wichtigkeit des pluralen und verkörperten Handelns erschöpft sich nicht in 
ihnen« (AVP: 29). 

In diesem Sinne denkt Butler über eine neue Körperpolitik nach, die nicht nur die 
menschliche Bedingtheit und Abhängigkeit zu ihrem Ausgangspunk nimmt, sondern 
auch der Beziehung von Prekarität und Performativität Rechnung zu tragen versucht. 
Eine solche Körperpolitik müsste anfangen, so Butler, »ausführende und aktive Di-
mensionen der performativen Rede« mit den »anderen Dimensionen körperlichen 
Lebens zusammenzudenken«, »einschließlich der Abhängigkeit und Vulnerabilität« 
(APV: 265). Die so verstandene Performativität ist nicht nur eine Performativität in-
tentionaler Sprechakte, sondern eine Performativität des Körpers, die Gesten, Bewe-
gungen, Versammlungs- und Protestformen umfasst, und im Rahmen derer Sprechen 
nur eine Form des Handelns ist: »Natürlich handeln Körper, wenn sie sprechen, aber 
Sprechen ist nicht die einzige Art, in der sie handeln – und schon gar nicht die einzige 
Art, in der sie politisch handeln.« (APV: 266)19 

Wenn sich Körper folglich im öffentlichen Raum versammeln, um gegen »die 
ungleiche Verteilung von Gefährdetheit« (APV: 48) und die Unterminierung gerade 
jener Bedingungen zu demonstrieren, die die Basis von Politik bilden, dann haben 
wir es nach Butler nicht nur mit einer »Performativität der Politik« zu tun, die sich 

                                                             
18  Zu dieser Geste als der politischen Geste par excellence vgl. auch Žižek 2000: 120.  
19  Ebenso ließe sich geltend machen, dass Körper sprechen, wenn sie handeln, und dass Han-

deln vielleicht nicht die einzige Form ist, in der Körper sprechen: »Manchmal bestand die 
eloquenteste politische Äußerung darin, einfach dort, auf dem Platz zu schlafen – und auch 
dies muss als Aktion gewertet werden.« (APV: 121) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 63 

 

»aus den Bedingungen der Prekarität und in politischer Opposition zu dieser Preka-
rität« ergibt, sondern auch mit einer »Politik der Performativität«. Eine solche Politik 
der Performativität insistiert »auf der wechselseitigen Abhängigkeit lebender Wesen 
und auf den ethischen und politischen Verpflichtungen, die sich aus Strategien erge-
ben, die Teile der Bevölkerung eines lebbaren Lebens berauben oder zu berauben 
versuchen« (APV: 266f.). 

In der Tat ereignen sich politische Versammlungen und Demonstration nicht im 
luftleeren Raum, sondern innerhalb eines sozialen Felds, das auf sie einwirkt und von 
dem sie ihre Wirkungskraft erhalten. Darüber hinaus sind eine Reihe materieller, öko-
nomischer, infrastruktureller etc. Bedingungen erforderlich, damit sich Menschen 
versammeln können, wobei es häufig gerade jene materiellen aber auch rechtlichen 
Bedingungen sind, die Teil der Forderungen sind, die bei Demonstrationen erhoben 
werden. Eine Demonstration beansprucht folglich nicht nur ein Recht auf Versamm-
lungsfreiheit und freie Meinungsäußerung, sie übt es zugleich aus und etabliert es – 
und macht so auf die Diskrepanz zwischen der praktischen Ausübung dieses Rechts 
und den realen Bedingungen aufmerksam, die dieses Recht gewährleisten, es be-
schneiden oder ganz verwehren.  

Diese Diskrepanz nimmt die Form eines performativen Widerspruchs an, sobald 
die Bedingungen, die notwendig sind, um überhaupt politische Ansprüche formulie-
ren zu können, selbst Teil der politischen Forderungen sind. Auch hier zeigt sich eine 
entsprechende Akzentverschiebung von Hass spricht zu den Anmerkungen. Während 
in Haß spricht der politisch relevante performative Widerspruch darin besteht, dass 
diejenigen, die von dem Bereich der Universalität ausgeschlossen sind, gerade im 
Namen dieser Universalität den Anspruch erheben, Teil dieser Universalität zu sein, 
offenbart der verkörperte performative Widerspruch, den Butler in den Anmerkungen 
vor Augen hat, den Widerspruch zwischen einer politischen Sphäre der Universalität 
und der Gleichheit, die von den Zwängen und Notwendigkeiten der körperlichen Re-
produktion befreit ist, und einer privaten Sphäre der Ungleichheit, die diese Univer-
salität allererst hervorbringt und erhält (vgl. APV: 264). 

Anders gesagt: Während in ihren früheren Arbeiten das Dilemma oder Paradox 
politischer Handlungsmacht dann aufbricht, wenn diejenigen, die von jeder Form der 
Repräsentation und Partizipation ausgeschlossen sind, fordern, Teil dieser Repräsen-
tation zu sein, unterstreicht Butler nun den Widerspruch, der darin besteht, ohne die 
nötigen Unterstützungen gerade für jene Unterstützungen zu kämpfen, »die unser 
Handeln erst ermöglichen, weil sie wesentliche Bestandteile des Handelns sind« 
(APV: 99). Oder wie Butler an anderer Stelle schreibt: »Ohne diese Unterstützung in 
ihrem Namen zu handeln ist das Paradox des pluralen performativen Handelns unter 
den Bedingungen der Prekarität.« (APV: 89) 

Bereits in ihrem Dialog mit Gayatri Spivak macht Butler deutlich, dass der Aus-
gangspunkt einer performativen Politik nicht zuletzt auch die materiellen, ökonomi-
schen und infrastrukturellen Bedingungen betrifft, die notwendig sind, um bestimmte 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | GERALD POSSELT 

 

politische Forderungen überhaupt erst artikulieren zu können. Wenn beispielsweise 
›illegale‹ lateinamerikanische Immigrant*innen öffentlich auf der Straße die US-
amerikanischen Nationalhymne auf Spanisch singen, so versuchen sie sich nicht nur 
Gehör zu verschaffen und das »Wir« der Nation als eine neu zu verhandelnde Plura-
lität zur Disposition stellen; vielmehr machen sie die Straße selbst als Ort der Ver-
sammlungsfreiheit geltend und verweisen damit auf die materiellen, infrastrukturel-
len und ökonomischen Bedingungen, die erforderlich sind, damit Rechte überhaupt 
erst eingefordert und artikuliert werden können: »Der Gesang macht die Straße wie-
der zur Bühne, er führt die Versammlungsfreiheit genau dann und genau dort auf, wo 
es gesetzlich verboten ist.« (Butler/Spivak 2007: 44; vgl. Posselt 2016a: 126). Zu-
gleich macht der Gesang auf den performativen Widerspruch aufmerksam, der darin 
besteht, dass ein Recht, das man nicht hat und von dem man ausgeschlossen ist, nur 
durch die Ausübung dieses Rechts, eingefordert werden kann. In diesem Sinne lässt 
sich auch Arendts »Recht, Rechte zu haben« (Arendt 1951: 462) nicht positiv aus-
weisen oder begründen, sondern nur performativ vollziehen, indem man beginnt, 
»Rechte zu beanspruchen, wenn man keine hat«, während einem zugleich die Fähig-
keit abgesprochen wird, dieses Recht überhaupt artikulieren zu können:  

Wie im Falle der Hausbesetzer-Bewegungen in Buenos Aires, wo Menschen ohne Zuhause in 

leerstehende Gebäude einziehen, um damit die Grundlage dafür zu schaffen, ein Wohnrecht 

geltend machen zu können, geht es manchmal nicht darum, zuerst Macht zu erlangen, um dann 

handeln zu können; es geht vielmehr um das Handeln selbst und darum, mit dem Handeln die 

Macht zu beanspruchen, die man braucht. Das ist Performativität, wie ich sie verstehe, und es 

ist ebenso eine Möglichkeit, aus der Prekarität heraus und gegen sie zu agieren. (APV: 79f.) 

Folglich kann politische Handlungsmacht gerade darin bestehen, den eigenen Körper 
in seiner Prekarität und Vulnerabilität zum Einsatzpunkt des Widerstandes zu ma-
chen, wie dies etwa in Formen gewaltlosen Widerstands geschieht – von der Verwei-
gerung, nach Hause zu gehen, über Besetzungen bis zum Hungerstreik oder dem*der 
einzelnen, die sich allein einem Panzer entgegenstellt. Auch wenn solche Gesten und 
Handlungen es kaum vermögen, die Gewalt umzulenken, der sie ausgesetzt sind, so 
vermögen sie doch die Gewalt bloßzustellen und zu exponieren sowie die allgemein 
geteilte Bedingung der Vulnerabilität zum Einsatzpunkt politischer Kämpfe zu ma-
chen. Anders formuliert: Ebenso wie die blinde Frau in Morrisons Parabel mit ihrer 
Antwort »Ich weiß es nicht, doch ich weiß, daß es in eurer Hand liegt«, »die Auf-
merksamkeit von den Behauptungen der Macht hin zu dem Instrument, mittels dessen 
die Macht ausgeübt wird« verschiebt (Morrison 1993, zit. nach HS: 19), lenkt dieje-
nige, die sich mit ihrem bloßen Körper einem Panzer in den Weg stellt, die Aufmerk-
samkeit von der Manifestation der Macht auf die Instrumente der Macht und gewinnt 
damit eine Handlungsfähigkeit ganz anderer Art. Dabei ist es niemals nur ein Indivi-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 65 

 

duum, das handelt, weshalb auch »gewaltfreier Widerstand nicht auf heroischen In-
dividualismus reduziert werden sollte. Selbst die Einzelperson, die allein nach vorn 
tritt, tut dies zum Teil, weil andere hinter ihr stehen.« (APV: 243) 

Politische Formen des Widerstands finden sich folglich nicht nur in verbalen 
Sprechakten oder heroischen Taten, so Butler, sondern auch und wesentlich in kör-
perlichen Handlungen und Gesten, die genau die demokratischen Prinzipien der 
Gleichheit und die ökonomischen Prinzipien der gegenseitigen Abhängigkeit umset-
zen und praktizieren, für die sie eintreten, wie z.B. die Besetzer*innen des Tahrir-
Platzes oder die Occupy-Bewegung deutlich gemacht haben (vgl. AVP: 121, 278).20 
Die Aktivist*innen ergreifen nicht nur das Wort und erheben ihre Stimmen, sie brin-
gen auch den menschliche Körper in seiner Prekarität, Bedürftigkeit und Verwund-
barkeit mit ins Spiel und machen ihn zum Einsatzpunkt in der politischen Auseinan-
dersetzung. Damit politisieren sie zugleich die Trennung zwischen dem Privaten und 
dem Öffentlichen und stellen jene Grenzziehung zur Disposition, die den Bereich der 
Erhaltung und Reproduktion der Körper aus dem politischen Erscheinungsraum aus-
schließt (vgl. APV: 121). Darüber hinaus wird der (Erscheinungs-)Raum des Politi-
schen selbst durch die Raumnahme und das Ins-Spiel-Bringen der Körper in seiner 
Materialität und Virtualität transformiert und wirkt so wiederum auf die Akteure zu-
rück (vgl. APV: 96f.). 

Im Zentrum der Proteste stehen folglich handelnde und sprechende Körper, we-
niger autonome, zweckorientierte Subjekte mit spezifischen Interessen, wenn man 
bedenkt, dass gerade die »Verleugnung der Abhängigkeit […] Voraussetzung für das 
autonome denkende und handelnde politische Subjekt« ist (APV: 264). Auf diese 
Weise bringt die Occupy-Bewegung eine performative Politik der Körper ins Spiel, 
die sie gegen eine repräsentative Politik souveräner Subjekte und politischer Agenden 
stellt (vgl. Posselt 2016b: 7). Dabei geht es weder darum, Vulnerabilität und gegen-
seitige Abhängigkeit zu überwinden – das führt letztlich immer zur Ungleichvertei-
lung oder zum Phantasma der Unverwundbarkeit (vgl. APV: 278f.) –, sondern darum, 
Vulnerabilität als eine Form der Empfänglichkeit zu begreifen: »sei es die Offenheit 
für das Registrieren einer Geschichte, die noch nicht erzählt worden ist, oder die Re-
zeptivität für das, was ein anderer Körper durchmacht oder durchgemacht hat« 
(APV: 271). 

Mit ins Spiel kommt hier ein produktives Moment einer pluralen und verkörper-
ten Performativität. Denn die plurale, verkörperte Performativität exponiert und mo-
bilisiert nicht nur einen Widerspruch zwischen einer Sphäre der Gleichheit und einer 
der Ungleichheit; vielmehr vollzieht sie zugleich performativ das, was sie fordert, 

                                                             
20  Selbst der Hungerstreik ist nach Butler »eine körperliche Inszenierung, die ihren eigenen 

Performativitätsregeln folgt; der Hungerstreik vollführt, was er zeigen und wogegen er Wi-
derstand leisten will.« (APV: 180) 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | GERALD POSSELT 

 

und setzt es dadurch performativ ins Werk. Während eine diskursive Performativität 
widerständiges Handeln in der iterativen Möglichkeit verortet, jene Normen kritisch 
anzuführen und durchzuarbeiten, die einen Bereich des Nichtlebbaren und des Nicht-
erzählbaren erzeugen, zielt eine verkörperte und plurale Performativität unter Bedin-
gungen der Prekarität darauf ab, die Bedingungen performativ ins Werk zu setzen, 
die allererst ein lebbares, betrauerbares und erzählbares Leben ermöglichen:  

Eine gesellschaftliche Bewegung ist auch eine Sozialform, und wenn sie eine neue Lebens-

weise, eine lebenswertere Form des Lebens fordert, muss sie dabei selbst den Grundsätzen fol-

gen, die sie verwirklichen will. Wenn dies gelingt, kann radikale Demokratie in solchen Bewe-

gungen performativ auf eine Weise zum Ausdruck gebracht werden, die schon allein erkennen 

lässt, was ein gutes im Sinne eines lebbaren Lebens bedeuten könnte. (AVP: 278) 

6. AUSBLICK AUF EINE PERFORMATIVE POLITIK 

Die vorausgehenden Überlegungen hatten zum Ziel, die Entwicklungen und Ver-
schiebungen in Butlers Begriff des Performativen – von ihren Thesen zur Performa-
tivität von Geschlecht über ihre Reflexionen zu einer Politik des Performativen bis 
hin zu ihren Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung – nach-
zuzeichnen. Dabei bin ich von der These ausgegangen, dass der Begriff des Perfor-
mativen eine Schlüsselrolle in Butlers Denken des Politischen einnimmt, insofern er 
es erlaubt, die zentralen Begriffe der klassischen politischen Philosophie – wie Iden-
tität, Subjekt, Handlungsmacht und Souveränität – einer radikalen Revision zu unter-
ziehen. Wird das Politische nämlich vom Performativen her gedacht, dann ist es nicht 
länger möglich, (Handlungs-)Macht über das traditionelle Modell der Souveränität zu 
denken. Vielmehr setzt nach Butler »Handlungsmacht gerade dort ein, wo die Sou-
veränität schwindet« (HS: 32). In den Blick kommt damit ein postsouveränes Sub-
jekt, dass seine Freiheit und Handlungsfähigkeit nicht mehr im Phantasma eines sou-
veränen Setzungsakts begründet, sondern im menschlichen Faktum der Pluralität so-
wie in der allgemein geteilten Bedingung der Prekarität und der Interdependenz. In-
dem der Begriff des Performativen darüber hinaus die klassische Trennung zwischen 
Sprache, Körper und Gesellschaft radikal in Frage stellt, kann er zum Ausgangspunkt 
einer neuen performativen (Körper-)Politik werden, die das klassische Paradigma der 
Repräsentation erweitert und reformuliert. 

Damit öffnet Butler die politische Philosophie für eine Reihe von Fragen, die aus 
der klassischen Theoriebildung für lange Zeit ausgeschlossen waren: Wie und auf 
welche Weise werden politische Subjekte konstituiert? Wie lassen sich Politik und 
politische Handlungsfähigkeit jenseits identitätspolitischer Ansätze denken? Wie 
kann politische Handlungsfähigkeit im Rahmen einer postsouveränen Politik verstan-
den werden, die das Subjekt als festen Grund politischer Handlungsfähigkeit in Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 67 

 

stellt? Welche Möglichkeiten der Handlungsfähigkeit und Wortergreifung bleiben je-
nen, die von den Institutionen politischer Repräsentation und Partizipation ausge-
schlossen sind? Welche ökonomischen, politischen, sozialen, infrastrukturellen Be-
dingungen müssen gegeben sein, damit Formen der politischen Artikulation und des 
politischen Widerstands möglich werden? Und wie ist politische Artikulation und 
Handlungsfähigkeit denkbar, wenn die materiellen Bedingungen, die für die Formu-
lierung politischer Forderungen erforderlich sind, verwehrt werden? 

 Des Weiteren sollte gezeigt werden, dass sich in Butlers Performativitätsbegriff 
eine spezifische Verschiebung vollzieht: von einem reiterativ-resignifikativen Modell 
performativer Sprechakte hin zu einem rezeptiv-responsiven Modell einer verkörper-
ten und pluralen Performativität. Diese Verschiebung zeigt sich nicht nur in der Art 
und Weise, wie Butler den Begriff der Handlungsfähigkeit bestimmt – als resignifi-
kative Praxis innerhalb einer hegemonialen Ordnung bzw. als gemeinsames Sprechen 
und Handeln unter Bedingungen der Vulnerabilität und Interdependenz –, sondern 
auch in der Art und Weise, wie sie die Zukunftsoffenheit politischer Praktiken und 
die Zukünftigkeit einer radikal demokratischen Politik zu denken versucht. So be-
steht die Zukünftigkeit einer demokratischen Politik im Rahmen des iterativen Mo-
dells vor allem in der Aufgabe, Kategorien, Begriffe und Normen als Orte permanen-
ter politischer Auseinandersetzung offenzuhalten. Dagegen zielt die Zukünftigkeit ei-
ner Politik des Performativen immer auch auf eine antizipierte Zukunft im Hier-und-
Jetzt, insofern es ihr darum geht, das, was sie ›beansprucht‹ und ›fordert‹, zugleich 
performativ ins Werk zu setzen, ohne dass diese Ansprüche und Forderungen 
– ebenso wie die Subjekte, die diese ›artikulieren‹ – von vornherein explizit sein 
müssten: »Sprechakte, die sich daraus entwickeln, artikulieren dann etwas, das auf 
der Ebene des pluralen Körpers bereits stattfindet.« (APV: 226)  

Die spezifische Differenz zwischen diesen beiden Modellen hat sich auch in der 
Art und Weise gezeigt, wie sie den performativen Widerspruch, der nach Butler mit 
jeder radikalen Politik einhergeht, politische produktiv machen. Während das resig-
nifikative Modell den Widerspruch entlarvt, der darin besteht, dass man die Begriffe 
und Kategorien, die man beeinsprucht, selbst bereits in Anspruch nehmen muss, 
macht der politisch ermächtigende Widerspruch einer performativen Politik das 
sichtbar (die materiellen, ökonomischen, infrastrukturellen etc. Bedingungen), was 
selbst unsichtbar ist und was zugleich die Bedingung dafür darstellt, dass (politische) 
Sichtbarkeit überhaupt erst möglich werden kann. Dabei exponiert eine performative 
Politik nicht einfach nur den Widerspruch, der darin besteht, dass das Politische, um 
sich zu konstituieren, die (materiellen) Bedingungen, die es ermöglichen, als Nicht-
Politisches ausschließt, sondern sie tut dies gerade, indem sie diese Bedingungen auf 
die politische Bühne bringt und performativ umsetzt.  

Das heißt jedoch nicht, dass das rezeptiv-responsive Modell des Performativen 
das reiterativ-resignifikative Modell einfach ablösen oder ersetzen würde. Vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | GERALD POSSELT 

 

sind beide Modelle in konstitutiver Weise miteinander verbunden, sodass sie sich ge-
genseitig ergänzen und korrigieren können. Welches Modell man jeweils ›favori-
siert‹, wird daher nicht zuletzt vom jeweiligen Kontext und den (sozialen und politi-
schen) Phänomenen abhängen, die man zu analysieren versucht, sowie von den stra-
tegischen Zielen, die man verfolgt. In diesem Sinne habe ich vorgeschlagen, Butlers 
Überlegungen zum Begriff des Habitus und zu einer Theorie der gesellschaftlichen 
Iterabilität als eine Art Scharnier zu begreifen, um ihre unterschiedlichen Konzepti-
onen miteinander engzuführen oder um offene Fragen produktiv aufzunehmen, wie 
etwa das Verhältnis von Sprache, Gewalt und Gewaltlosigkeit.21  

Schließlich sollte deutlich werden, dass Butlers Wiederaufnahme des Performa-
tivitätsbegriffs in den Anmerkungen nicht nur in der Sache, sondern auch methodisch 
begründet ist, insofern es ihr nicht nur um eine Theorie der Versammlung geht, son-
dern auch um zukünftige Möglichkeiten einer Sprache des Politischen. Performativ 
ist ihre Theorie der Versammlung daher nicht nur insofern, als es ihr um eine Theorie 
und Politik des Performativen geht, sondern auch insofern, als sie Theorie und The-
oriebildung selbst als eine performative Praxis begreift, die – da sie sich stets in der 
konkreten Auseinandersetzung mit aktuellen gesellschaftlichen Fragen und Problem-
lagen vollzieht – dem Politischen niemals äußerlich bleibt. 

LITERATUR 

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, 
Imperialismus, Totalitarismus. 2. Aufl. München: Piper 1991. 

Arendt, Hannah (1958): Vita activa oder vom tätigen Leben. München/Zürich: Piper 
2002. 

Babka, Anna/Posselt, Gerald (2016): Gender und Dekonstruktion. Begriffe und kom-
mentierte Grundlagentexte der Gender- und Queer-Theorie. Unter Mitarbeit von 
Sergej Seitz und Matthias Schmidt. Wien: Facultas/UTB. 

Bourdieu, Pierre (1980): Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1993. 

Butler, Judith (1993): »Für ein sorgfältiges Lesen«, in: Benhabib, Seyla/Butler, 
Judith/Cornell, Drucilla/Fraser, Nancy: Der Streit um die Differenz. Feminismus 
und Postmoderne in der Gegenwart. Frankfurt/M.: Fischer, 122–132. 

                                                             
21  So wirft Butler in den Anmerkungen implizit die Frage auf, wie sich Formen gewaltfreier 

Aktionen bewerten lassen, wenn »die Gewaltlosigkeit selten eine Position der Reinheit 
oder Zurückhaltung [ist], das heißt, eine, die losgelöst und distanziert vom Schauplatz der 
Gewalt eingenommen wird« (APV: 246), und verweist damit auf ein Kernproblem, das 
bereits in Hass spricht im Zentrum stand.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIKEN DES PERFORMATIVEN | 69 

 

Butler, Judith (1991): »Imitation und die Aufsässigkeit der Geschlechtsidentität«, in: 
Hark, Sabine (Hg.): Grenzen lesbischer Identitäten. Berlin: Querverlag 1996, 15–37. 

Butler, Judith (1998): »How Bodies Come to Matter: An Interview with Judith Butler 
(by Irene Costera Meijer and Baukje Prins)«, in: Signs 23 (2), 275–286. 

Butler, Judith (2003): »Afterword«, in: Felman, Shoshana: The Scandal of the Speak-
ing Body. Don Juan with J. L. Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford: 
Stanford UP, 113–123. 

Butler, Judith (2011): »Bodies in Alliance and the Politics of the Street«, in: trans-
versal, http://eipcp.net/transversal/1011/butler/en (Zugriff 01.07.2017). 

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj (2000): Kontingenz, Hegemonie, Uni-
versalität: Aktuelle Dialoge zur Linken. Hg. und eingel. von Gerald Posselt unter 
Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013. 

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehörigkeit. 
Zürich/Berlin: Diaphanes. 

de Man, Paul (1974): »Rhetorik der Tropen (Nietzsche)«, in: Ders.: Allegorien des 
Lesens. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1988, 146–163. 

Derrida, Jacques (1971): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Limited Inc. Wien: 
Passagen 2001, 15–45. 

Felman, Shoshana (1980): The Scandal of the Speaking Body. Don Juan with J. L. 
Austin, or Seduction in Two Languages. Stanford: Stanford UP 2003. 

Kertscher, Jens/Mersch, Dieter (Hg.) (2003): Performativität und Praxis. München: Fink. 
Krämer, Sybille (Hg.) (2004): Performativität und Medialität. München: Fink. 
Morrison, Toni (1993): »Nobel Lecture«, 7.12.1993, h ttp://nobelprize.org/nobel_prizes/

literature/laureates/1993/morrison-lecture.html (Zugriff 01.07.2017). 
Posselt, Gerald (2005): Katachrese. Rhetorik des Performativen. München: Fink. 
Posselt, Gerald (2016a): »Outraging Speech: On the Politics of Performative Contra-

dictions«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei (Hg.): Subjectivation in 
Political Theory and Contemporary Practices. London: Palgrave, 111–129. 

Posselt, Gerald (2016b): »Representing Consensus and Dissent: On the (Anti-)Re-
presentational Politics of the Occupy Movement«, in: EPEKEINA. International 
Journal of Ontology, History and Critics 7 (1–2), 2016b, 1–13. 

Posselt, Gerald (2016c): »Performativität«, in: Babka/Posselt (2016), 80–82. 
Posselt, Gerald (2016d): »Judith Butler«, in: Babka/Posselt (2016), 182–193. 
Posselt, Gerald/Flatscher, Matthias (2016): Sprachphilosophie: Eine Einführung. 

Unter Mitarbeit von Sergej Seitz. Wien: facultas/UTB. 
Posselt, Gerald/Seitz, Sergej (2018): »Sprachen des Widerstands. Zur Normativität 

politischer Artikulation«, in: Marchart, Oliver/Martinsen, Renate (Hg.): Foucault 
und das Politische. Transdisziplinäre Impulse für die politische Theorie der Ge-
genwart. Wiesbaden: Springer VS. 

Rolf, Eckard (2009): Der andere Austin. Zur Rekonstruktion/Dekonstruktion perfor-
mativer Äußerungen – von Searle über Derrida zu Cavell und darüber hinaus. 
Bielefeld: transcript. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | GERALD POSSELT 

 

Thompson, John B. (1991): »Einführung«, in: Bourdieu, Pierre: Was heißt sprechen? 
Die Ökonomie des sprachlichen Tauschs. Wien: Braumüller 2005, 1–35. 

Unterthurner, Gerhard (2014): »Symbolische Gewalt nach Bourdieu    phänomenolo-
gische Bemerkungen«, in: Staudigl, Michael (Hg.): Gesichter der Gewalt. Bei-
träge aus phänomenologischer Sicht. Paderborn: Fink, 175–203. 

Vasterling, Veronica (1999): »Judith Butlers radikaler Konstruktivismus – Einige kri-
tische Überlegungen«, in: Waniek, Eva/Stoller, Silvia (Hg.): Verhandlungen des 
Geschlechts. Zur Konstruktivismusdebatte in der Gender-Theorie. Wien/Berlin: 
Turia + Kant 2001, 136–146. 

Wirth, Uwe (Hg.) (2002): Performanz. Zwischen Sprachphilosophie und Kulturwis-
senschaften. Frankfurt/M.: Suhrkamp. 

Watzlawick, Paul/Bavelas, Janet Beavin/Jackson, Don D. (1969): Menschliche Kom-
munikation. Formen, Störungen, Paradoxien. Bern u.a.: Huber 112003. 

Žižek, Slavoj (2000): »Klassenkampf oder Postmodernismus? Ja, bitte!«, in: Butler, 
Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj: Kontingenz, Hegemonie, Universalität. Ak-
tuelle Dialoge zur Linken. Wien/Berlin: Turia + Kant 2013, 113–170. 

 

–

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003 - am 14.02.2026, 07:22:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

