
4. Marx’ und Engels’ Mediendenken

Mitte des 19. Jahrhunderts

Im folgenden Kapitel wird es wieder darum gehen, in mehrfacher Hinsicht einem be-

stimmten Mediendenken auf die Spur zu kommen: erstens inwiefern die theoretischen

Bestimmungen zeitgenössischer und zukünftiger sozialer menschlicher Verhältnisse

vonseiten der behandeltenTheoretiker, allen voran KarlMarx, letztlich implizit medien-

theoretisch grundiert sind und sich durch ein prozessontologisches Relationendenken

avant la lettre auszeichnen; zweitens welche Rolle den konkreten medientechnologi-

schen und infrastrukturellen Entwicklungen des 19. Jahrhunderts bei den entworfenen

Wegen in andere soziale Zukünfte zugesprochen wird. Vorgeschaltet wird dem eine

kleine Vorgeschichte zu Wilhelm Weitling bzw. zur Frage, inwiefern seine Entwürfe an

zeitgenössischenMedien, wie z.B. der Sprache und der Fotografie,modelliert sind.

Die historischen Parallelen zwischen Medientechniken und Politik insbesondere

nach der Französischen Revolution wurden schon im Zusammenhang mit Fourier

im vorigen Kapitel kurz angesprochen, insbesondere in Bezug auf die Telegrafie. Die

wesentlichen technikgeschichtlichen Daten dazu in Europa sind folgende: 1791 wurde

der Geistliche Claude Chappe und seine Brüder Abraham und Ignace für den ersten

optischen Telegrafen bekannt. Ein Jahr später präsentierte Claude Chappe ihn vor dem

französischen Nationalkonvent. 1794 nahm die erste Telegrafenlinie zwischen Paris und

Lille ihren Betrieb auf. Angedeutet wurde im letzten Kapitel auch, dass mit der techni-

schenEntwicklung und demAusbau der Telegrafie Ende des 18. Jahrhunderts eine ganze

Reihe an Unifizierungs- und Universalisierungsphantasien hervortraten. So war man

in der Folge der Französischen Revolution bestrebt, mit vereinheitlichten Maß- und

Gewichtssystemen zugleich Embleme für eine universelle Gleichheit und Brüderlichkeit

zu schaffen. Im Zuge dieses Willens zur Verallgemeinerung bzw. Allgemeingültigkeit

wurde auch der abstrakte visuelle Code der optischen Telegrafie explizit mit der Idee

der Universalsprache verknüpft.1

1 Vgl. Flichy: Tele, S. 23–35 u. Ozouf: L’École de la France, S. 27. Auch hier ist dies nicht als Entwick-

lung ex nihilo zu verstehen. Vielmehr gibt es eine weitverzweigte Genealogie der Universalspra-

chen (Gerhard F. Strasser: »Lingua realis, lingua universalis und lingua cryptologica: Analogiebil-

dungen bei den Universalsprachen des 16. und 17. Jahrhunderts«, in: Berichte zur Wissenschaftsge-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


174 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Da die Codes der Telegrafie aber in hohemMaße kontrolliert und reglementiert wa-

ren, ließe sich dieses Ideal der Universalität einerseits als haltlos abtun; denn auf der

konkreten Anwendungsebene standen sie nur denjenigen zur Verfügung, die dazu be-

fugt bzw.die entsprechendeAusbildunghatten.Die optischeTelegrafiebeispielsweise in

Frankreich war allein dem Staat – genauer: meist militärischer Nutzung – vorbehalten.

Doch trotz dieser institutionellenRestriktionenhat,wie Flichy nachweist,dasEntstehen

einer abstrakten, formal reduzierten Sprache der Codes der Telegrafie sowie die schiere

Verfügbarkeit weitreichender Kommunikation dazu beigetragen, die Idee einer univer-

sellen, abstraktenMenschheit zu befördern–eine Idee,die ganz imEinklangmit denZie-

len der Aufklärung und der Französischen Revolution stand.2 Man könnte davon spre-

chen, dass kongruent zur aufklärerischen Idee einer allgemeinenMenschenvernunft ein

Mensch als solcher in den Vordergrund rückte. Die Medien bewiesen so ihre Attraktivi-

tät nicht durch dasMoment einerMcLuhan’schen Ausweitung des Lebendigen, sondern

eher dadurch, dass sie als Techniken vomEinzelmenschen bzw. seinen kommunikativen

Eigenheiten abstrahierten.3

schichte 12.4 (1989), https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402, S. 203–217; ders.: Lingua Universa-

lis. Kryptologie und Theorie der Universalsprachen im 16. und 17. Jahrhundert, Wiesbaden: Harrassowitz

1988; ders.: »Von der Lingua Adamica zur Lingua universalis. Theorien über Ursprachen und Univer-

salsprachen in der Frühen Neuzeit«, in: Herbert Jaumann (Hg.): Diskurse der Gelehrtenkultur in der

Frühen Neuzeit. Ein Handbuch, Berlin u.a.: De Gruyter 2011, https://doi.org/10.1515/9783110241068.

517, S. 517–592; vgl. a. Marvin:When Old Technologies Were New; Standage: The Victorian Internet u.

Spangenberg: »Technikinnovationen und Medienutopien«; vgl. a. zu den verschiedenen Entwick-

lungen der Standardisierung von technischen Objekten, deren Ausgangsmaterialien und Infra-

strukturen im 19. Jahrhundert: Chris Otter: »Making Liberal Objects. British Techno-Social Rela-

tion 1800–1900«, in: Cultural Studies 21.4–5 (2007), https://doi.org/10.1080/09502380701278962,

S. 570–590, hier S. 574f.).

2 Flichy verwirft die These, dass der Aufbau der optischen Telegrafie »nurmilitärischmotiviert war«,

gesteht aber zu, dass sie schließlich »außer im militärischen Bereich kaum zur Anwendung« kam

(Flichy: Tele, S. 25, 31–38 u. 41f.) Bei Friedrich Kittler hingegen firmiert sie wie so viele andereMedi-

en auch »ausschließlich« als Heeresgerät (Kittler: »Lakanal und Soemmerring«, S. 287; vgl. a. Da-

niels: Kunst als Sendung, S. 16–32).

3 Friedrich Kittler verweist in Grammophon, Film, Typewriter vor dem Hintergrund dieser Entindivi-

dualisierungstendenzen im 19. Jahrhundert auf Heidegger, der wiederum als Effekt der Schreib-

maschine das Ende der Individualität durch die für alle identische Maschinenschrift heraufdäm-

mern sieht (dies aber als Verlust deutet): »Die Schreib-maschine verhüllt das Wesen des Schrei-

bens undder Schrift. Sie entzieht demMenschen denWesensrang derHand, ohne daßderMensch

diesen Entzug gebührend erfährt und erkennt, daß sich hier bereits ein Wandel des Bezugs des

Seins zumWesen desMenschen ereignet hat. […] In der ›Schreibmaschine‹ erscheint dieMaschine,

d.h. die Technik, in einem fast alltäglichen und daher unbemerkten und daher zeichenlosen Be-

zug zur Schrift, d.h. zumWort, d.h. zur Wesensauszeichnung des Menschen.« (Martin Heidegger:

Parmenides [Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43], hg. v. Manfred S. Frings, Frankfurt a.M.:

Klostermann 1982 (Gesamtausgabe, 2. Abt.: Vorlesungen 1923–1944, Bd. 54), S. 126; vgl. dazu Kitt-

ler: Grammophon, Film, Typewriter, S. 292)

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 175

4.1 Eine Vorgeschichte: Wilhelm Weitling

SpurendieserUnifizierungs- undUniversalisierungsphantasienfinden sich auch in frü-

hen kommunistischen Schriften im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts. Sie machen ei-

nerseits deutlich, dass die späteren Überlegungen von Karl Marx und Friedrich Engels

keineswegs im luftleeren Raum stattfanden und andererseits, dass Texte wie das »Ma-

nifest der Kommunistischen Partei« nicht nur personal, sondern auch örtlich eine weit-

verzweigte und alles andere als lineare Vorgeschichte haben. Zu erwähnen wären, kon-

zentriert man sich bei den Personen auf die deutschen Einflüsse, neben Ludwig Feuer-

bach undGeorgWilhelmFriedrichHegel zumindest noch BrunoBauer,HermannEwer-

beck,Moses Heß undWilhelmWeitling;4 neben Berlin, Köln, Brüssel auch Zürich, Lau-

sanne,Genf, Paris, London undNewYork. In der Genealogie der weltweiten kommunis-

tischen Parteien wäre nicht nur die 1864 von Marx und Engels mitinitiierte ›Internatio-

nal Workingmen’s Association (IWA)‹ zu nennen, sondern auf jeden Fall noch der 1834

in Paris als Geheimgesellschaft gegründete ›Bund der Geächteten‹, aus dessen linkem

Flügel 1836 der ›Bund der Gerechten‹ hervorging.Daraus wurde später, wiederum unter

dem Einfluss von Marx und Engels, bereits in London, 1847 der ›Bund der Kommunis-

ten‹.5 Die Geschichte dieser Bünde ist zudem keine Geschichte der Eintracht, sondern

von Grabenkämpfen, erbitterten Auseinandersetzungen, theoretischen Streits und dar-

aus folgenden Abspaltungen und Ausgrenzungen.6

1838 plädiert der christlich, d.h. deutlich an Félicité Robert de Lamennais, und dar-

über hinaus an den sogenannten Frühsozialisten wie Saint-Simon, Owen und Fourier

orientierte Wilhelm Weitling in seinem ersten Werk Die Menschheit, wie sie ist und wie sie

sein sollte, ganz im Sinne der oben erwähnten Ideale, für die »[a]llgemeine Vereinigung

der ganzen Menschheit, und Wegräumung aller engherzigen Begriffe von Nationalität

und Sektenwesen«.7 Das Buch verfasste er, selbst Schneidergeselle, als maßgeblicher

Theoretiker und ausdrücklich im Auftrag des ›Bundes der Gerechten‹‹, in dem vor al-

lem deutsche Handwerksgesellen vereint waren.8 Es zielt auf eine vom Urchristentum

inspirierte Gütergemeinschaft und fordert u.a. eine radikale Abschaffung des Geldes

und des Eigentums.9 Aufgrund seiner Verknüpfung des Prinzips der »gesellschaftlichen

4 Vgl. Zvi Rosen:Moses Hess und Karl Marx. Ein Beitrag zur Entstehung derMarxschen Theorie, Hamburg:

Christians 1983, S. 37.

5 Max Beer: Allgemeine Geschichte des Sozialismus und der sozialen Kämpfe. Fünfter Teil: Die neueste Zeit

bis 1920, Berlin: Verl. für Sozialwissenschaften 1923, S. 18–25.

6 Friedrich Engels: »Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten« [1885], in: ders.: Werke, Artikel,

Entwürfe.Mai 1883 bis September 1886, Berlin: Akademie 2011 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd.

30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-022, S. 89–108.

7 Wilhelm Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, 2. Aufl., Bern: Jenni, Sohn 1845,

S. 19f.

8 Vgl. zum Werdegang von Wilhelm Weitling: Walter Euchner et al.: Geschichte der sozialen Ideen in

Deutschland. Sozialismus – Katholische Soziallehre – Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, 2. Aufl.,

Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften 2005, https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4,

S. 64–73.

9 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 16f., 23 u. 47–66; vgl. zu einer Kritik des

Geldsystems insbes. S. 176f.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4


176 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Gleichheit mit dem Prinzip der persönlichen Freiheit«10 wird Weitling nicht selten als

frühkommunistischer Autor bezeichnet.11

Der Einfluss von Fourier auf Weitling ist zudem unverkennbar: Er bezieht sich

ausdrücklich auf dessen ökonomische Idee der »Gütergemeinschaft« und dessen In-

fragestellung des Zwischenhandels. Auch in seinem deutlich weniger theologisch

geprägten zweiten Buch Garantien der Harmonie und Freiheit (1842) kommt Weitling auf

Fourier zu sprechen, diesmal in Form einer Kritik an dessen Festhalten am »Einfluß

des Kapitals«,12 nicht ohne jedoch für sich die Notwendigkeit zu dessen Korrektur zu

reklamieren: Die »Assoziation nach dem System von Fourier«, insofern dort neben

Arbeit noch Geld, d.h. »Talent« und Investitionen eine maßgebliche Rolle zur Unter-

scheidung der Klassen spielten, lehnt er mit und gegen Fourier, insbesondere gegen

die Fourieristen, kategorisch ab. So schreibt er polemisch: »Wenn das Fourier wüßte,

daß ihr heute noch um keinen Daum breit weiter vorgerückt seid in den Ideen«.13

Ebenfalls in Abkehr von Fourier sieht Weitling die unbedingte Notwendigkeit einer,

wenn auch nicht zwingend blutigen, Revolution. Dies ist für ihn jedoch eine Frage

der Zeit, insofern »die Folgen einer Revolution um so fürchterlicher sein werden, je

länger der jetzige Zustand noch dauert«.14 In dem Buch, in dessen Titel nicht ohne

Grund der Begriff ›Harmonie‹ prominent firmiert, wird er hingegen die Leidenschafts-

logik von Fourier übernehmen und die »menschlichen Begierden […], alles Begehren,

Verlangen, Trachten, Sehnen, Hoffen und Bedürfen des Menschen« als ursprüngliche

Elemente der »gesellschaftlichen Ordnung« bezeichnen.15 Diese werden regelrecht zu

Triebkräften des gesellschaftlichen Fortschritts, allerdings mit einem Akzent auf den

Infrastrukturen, d.h. der »Erfindung der Eisenbahnen und Anwendung der Dampf-

kraft«.16 In allen Weitling’schen Publikationen finden sich bei genauerer Betrachtung

zahlreiche direkte inhaltliche Übernahmen von entsprechend gelagerten Fourier’schen

Vorschlägen, wie z.B. die häufigen Wechsel nur kürzer andauernder Tätigkeiten, die

genaueste Untergliederung der Arbeitsgruppen, die interessanterweise ihr Hauptau-

genmerk, hier eher an Saint-Simon erinnernd, auf die Errichtung von Infrastrukturen

richten: »von Eisenbahnen und Dämmen, […] von Kanälen, Straßen und Brücken«.17

Auch die ArchitekturkonzeptionWeitlings ist eindeutig fourieristisch und greift dessen

10 Ebd., S. 34.

12 WilhelmWeitling:Garantien derHarmonie und Freiheit [1842], hg. v. Bernhard Kaufhold, Berlin: Aka-

demie 1955, S. 132; vgl. a. S. 93f. u. 227f.

13 Ebd., S. 245.

14 Ebd., S. 247 u. 250. Der Begriff der Revolution ist bei Weitling jedoch sehr weit gefasst. Er hält es

für möglich, dass, hier ebenfalls Fourier folgend, der »Umsturz des Bestehenden«, wenn auch als

»zweifelhafte […], aber keineswegs unmögliche Sache«, »wohl auch durch einen Monarchen vor

sich gehen« könne (ebd., S. 274).

15 Ebd., S. 127.

16 Ebd., S. 128.

17 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 29.

11 Walter Euchner et al.:Geschichte der sozialen Ideen inDeutschland. Sozialismus–Katholische Soziallehre

– Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, 2. Aufl., Wiesbaden: VS Verl. für Sozialwissenschaften

2005, https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 177

Kommunikationsmedium der rue-galerie als überdachte innere Straßen auf, ergänzt al-

lerdings um eine weitere hauseigene Infrastruktur, ein internes Eisenbahnsystem zum

Warentransport. Die verschiedenen, zum Teil erheblich (fünf Stunden) voneinander

entfernten Gemeindegebäude – man ist schon versucht, Phalanstères zu schreiben –

wären ebenfalls durch die neuere Technologie der Eisenbahnen verbunden: »Der Raum,

der sie vielleicht voneinander trennt, wird durch Eisenbahnen und Dampfwägen auf

den zehnte Theil reducirt werden.«18 Auch die Notwendigkeit eines Telegrafen findet in

einem Atemzug mit der Sternwarte Erwähnung und selbst die Fourier’schen geteilten

Speisesäle sowie die Trennung der schulfähigen Kinder von den Erwachsenen finden

ihren Widerhall. Wie bei Fourier hat auch Weitlings System eine Teleologie, wenn

nicht sogar Eschatologie der Perfektibilität, so dass von Generation zu Generation ein

immer weiter fortschreitender Wohlstand sowie eine zukünftige, buchstäblich gren-

zenlose Einigkeit unter denMenschen prognostiziert wird.Weitling verspricht nämlich

nichts weniger als »die Befreiung der Menschheit« und »die Erde gleichsam zu einem

Paradiese« zumachen.19

Medienkulturwissenschaftlich interessant ist, dass Einheit und Gleichheit medial

vermittelt werden sollen, d.h., ihr Signum ist im doppeltenWortsinne »eine Sprache«.20

Diese »selbst erfundene neue Sprache«, eine universelle »Weltsprache«, würde in der

dritten Generation »alle Nationalsprachen verschwinden« lassen.21 Dies würde den uni-

versalisierenden Effekt haben, letztlich überall zu Hause zu sein: »[M]an wird alle Welt-

theile bereisen, und überall in seiner Heimath sein.«22 Dieses Ideal prägt auch das be-

reits genannte zweiteBuch,GarantienderHarmonieundFreiheit, indemWeitlingdie Ideen

der ersten Schrift erheblich erweitert: Erneut fungiert eine explizit an Leibniz geschul-

te einheitliche, »ganz neue, schöne, wohlklingende, vollkommene Sprache« als Medi-

um, der »Vereinzelung«, »dieser Verwirrung vomBabylonischen Turm« ein Ende zu set-

zen,mit demZiel der Überwindung von »Völkerhaß« und schließlich jeglicher Form von

Grenzziehung.23 Europa und der Ausbau infrastruktureller Verbindungen, insbesonde-

re seit der »Erfindung der Eisenbahnen« dient ihm als Beweis der unumgänglichenHin-

fälligkeit der »Verschiedenheit der Grenzen und Sprachen«:24 Dies skaliert er dann auf

eine globale Dimension hoch: »Die Eisenbahnen ganz allein werden die Menschen auf

18 Ebd., S. 45.

19 Ebd., S. 50f.; vgl. a. S. 12, 23, 27–29, 32 u. 43f. u. Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 92.

20 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 48; Herv. M.D.

21 Ebd. Manfred Schneider subsumiert daher in seinen Kategorien der KommunikationsidealeWeit-

lings Entwürfe unter das Ideal der Reduktion von Sprache und Zeichen, insofern in vielen abend-

ländischen Referenzdiskursen, beginnend bei Platon, die »Verschiedenheiten der Sprachen und

das Geld allein die Ursache für die Disharmonie in den Gesellschaften und zwischen den Völkern

bildeten« (Schneider: »Kommunikationsideale und ihr Recycling«, S. 218). Mit Schneider könnte

man auch Weitlings Kritik an der unnötigen Zwischeninstanz des Geldes und des Händlers unter

das genannte Ideal fassen. Weitling zitiert dazu ausführlich die an Fourier angelehnte Kritik am

»Unfug des Handels« von Victor Considérant (Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 103).

22 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 48.

23 Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 92–96; zu Leibniz siehe insbes. S. 95.

24 Ebd., S. 99.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


178 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

die Notwendigkeit aufmerksam machen, eine Weltsprache einzuführen, der Möglich-

keit derVervollkommnungderLuftschiffahrt garnicht zugedenken.«25 EsgehtWeitling,

wie er später imZusammenhangmit derKolonie ›Communia‹, einemkommunistischen

Siedlungsprojekt in Iowa,26 bekundet,wie bei seinemVorbild Fourier,nicht umeineuto-

pische Insellösung oder einen isolierten idealen Staat, sondern längerfristig gesehenum

nichts weniger als den Entwurf »einer die ganze Menschheit umfassenden socialen Or-

ganisation«.27 Die weltweite Lösung ist für ihn auch praktikabler, weil sich so erübrigt,

dass ein einzelner Staat sich aufwendig gegen »gegen etwaige Uebergriffe der Nachbar-

staaten« oder »Eigenthumsrechte der Außenwelt« wappnen müsste.28 Infrastrukturen

und Transportmedien würden aber nicht nur aus politischer, sozialer und kultureller

Perspektive eine tragende Rolle spielen, sondern auch in ökonomischer Hinsicht (u.a.

zum Transport von Lebensmitteln).Weitling zufolge würde so in naher Zukunft zum ei-

nen eine umfassende Vernetzung »mit Eisenbahnen und Kanälen […] den Austausch der

verschiedenen Kulturen befördern«29 und zum anderen das Reisen und Pendeln maß-

geblich erleichtern. Projekte, wie den Bau von »Straßen, Eisenbahnen, Kanäle[n]«, zählt

er daher zu den »nützliche[n] Arbeiten«, insofern sie die »notwendige[n] […] erleichtern

und vervollkommnen« würden.30

Hier,wie auch später im ZusammenhangmitMarx und Engels, stellt sich die in die-

sem Buch immer wieder verfolgte medienkulturwissenschaftliche Frage nach der Rich-

tung derWirkkräfte: Bedarf es einer kommunistischenOrdnung, umdieUniversalspra-

che und die Infrastrukturen des Austauschsmit ihrenweiteren gemeinschaftsbildenden

Effekten möglich zu machen? Oder fungieren eine Universalsprache bzw. die genann-

ten Infrastrukturen als wichtige Medien zur Durchsetzung der kommunistischen Ord-

nung?31 In der zwischendurch erschienenen Neuauflage des Evangeliums der armen Sün-

der (1854) scheint die Frage zumindest hinsichtlich der Sprache eindeutig beantwortet,

wenn Weitling davon spricht, dass »im Zustande des Kommunismus die Vermischung

aller Völker, die Einführung einer Universalsprache, ja selbst die Abschaffung aller gang-

baren Sprachen möglich ist«.32 Auch in der während seiner Haftzeit zwischen Juni 1843

undMai 1844 begonnenen und sukzessive weiter entwickelten Grundzüge einer Denk- und

Sprachlehre, die er zu seinen Lebzeiten nie publiziert bekam und die erst posthum ediert

worden sind, ist eine »für die Zukunft derMenschheit« entworfeneUniversalsprache für

Weitling »erst nach Einführung des Kommunismus oder Sozialismus möglich«.33

25 Ebd.

26 Siehe dazu die Ausführungen weiter unten auf S. 186.

27 WilhelmWeitling: »Vorbild undWirklichkeit«, in:Die Republik der Arbeiter (14.06.1854), S. 201–204,

hier S. 201.

28 Ebd., S. 202.

29 Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 223.

30 Ebd., S. 158f.

31 Vgl. dazu auch Lothar Knatz: »Einleitung desHerausgebers«, in:WilhelmWeitling:Grundzüge einer

allgemeinen Denk- und Sprachlehre, Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 1991, S. 5–49, hier S. 8 u. 11.

32 Wilhelm Weitling: Das Evangelium der armen Sünder, 4. Aufl., New York, NY: Druckerei der »Repu-

blik der Arbeiter« 1854, S. 134. In der Erstausgabe von 1845, nochDas Evangelium eines armen Sünders

betitelt, fehlt dieser Passus.

33 Wilhelm Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre [1844–1856], hg. v. Lothar

Knatz, Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 1991, S. 57 u. 199. Dennoch plädiertWeitling an anderer Stel-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 179

Weitling geht es in diesem Zusammenhang darum, das Moment der Sprache zu eli-

minieren,dasmanmit FerdinanddeSaussuredieArbitrarität desZeichensnennenwür-

de – Weitling selbst spricht von »fremden Wörtern«, die »phantastisch gewählt« sei-

en.34 Verbundenmit einer Gelehrtenkritik an den »Begriffsverwirrungen« und »Sophis-

men geschickter Wortfechter«,35 mit der Weitling darauf zielt, infrage zu stellen, dass

eher der rhetorisch geschicktere Redner als der einfacher, aber letztlich wahrhaftiger

Argumentierende, recht behalten würde, strebt er eine Abkehr von »von der Wirklich-

keit getrennten Begriffen«36 an: Jedes Wort habe daher eine eigene »feste, unwiderleg-

bare undnicht zu entstellendeBedeutung« zu bekommen,umdamit jede Formvon »bis-

her bewirkte[r] Täuschung« oder interessengeleiteter Kommunikation qua Transparenz

der Sprache zu verunmöglichen.37 Schon 1841 plädiert Weitling in seiner Zeitschrift Der

Hülferuf der deutschen Jugend für eine agitatorische »Sprache des Bruders zum Bruder«

unter den Arbeitern, für eine »einfache ungekünstelte Sprache«, die frei »von lateini-

schen, griechischen und kunstgemäßen Ausdrücken« sein würde.38 Er verknüpft damit

dieHoffnung auf eine Zukunft, in der sich nicht nur bestimmte Formen hierarchisierter

Arbeitsteilung erübrigt habenwürden,weil sich »derUnterschieddesGelehrten-,Hand-

werker- und Bauernstandes immer mehr verwischt« haben würde;39 vielmehr geht es

laut Weitling auch unter Berufung auf einen christlichen Chiliasmus bzw. Millenaris-

mus am Ende darum, dass »die Grenzen der Nationen […] zusammenstürzen«.40

IndenGrundzügeneinerallgemeinenDenk-undSprachlehre legt er dasSystemeinerUni-

versalsprache im Dienst einer höheren Wahrheit am ausführlichsten dar. Angelehnt an

die naturwissenschaftliche Systematik von Cuvier und Linné geht es ihm um die Fra-

ge, wie »in der Sprache alle Begriffe in eine gut gebaute Klassifikation gebracht werden«

können,41 um ihnen so einen eindeutigen denotativen Sinn zu verleihen und jede Form

von Missverständnis zu vermeiden. Er interessiert sich dabei für eine Ökonomie der

le dafür, mit ihrer Einführung in bestimmten Wissenschaftsbereichen schon einmal den »Anfang

[…] zum Übergang« zu machen (ebd., S. 127).

34 Ebd.

35 Ebd., S. 51 u. 63f.; vgl. a. S. 69.

36 Wilhelm Weitling: Gerechtigkeit. Ein Studium in 500 Tagen [1844/45], hg. v. Ernst Barnikol, Kiel:

Mühlau 1929, S. 224.

37 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 51 u. 57. In Das Evangelium der armen

Sünder spielt er wiederum deutlicher intellektuellenfeindlich die nützlichen Erfindungen der »Ar-

beiter und Tagelöhner« gegen die »deutsche Philosophie« eines Schelling oder Hegel mit ihrem

»künstlichen Unsinn in metaphysischen Nebelbildern« aus (Weitling: Das Evangelium der armen

Sünder, S. 181).

38 WilhelmWeitling: »Aufruf an Alle welche der deutschen Sprache angehören«, in: Der Hülferuf der

deutschen Jugend. Herausgegeben und redigirt von einigen deutschen Arbeitern, H. 1 (1841), S. 2–6, hier

S. 3f. Aufmerksam geworden bin ich auf diese Publikation Weitlings durch Patrick Eiden-Offe. Er

interessiert sich im Unterschied zu dem hier herausgearbeiteten Ideal eines totalen Transparent-

werdens einer direkt zugänglichen Sprache für die Besonderheiten der Sprache beiWeitling, seine

spezifische, wenn man so will, interpretationsbedürftige Poesie (Patrick Eiden-Offe: Die Poesie der

Klasse. Romantischer Antikapitalismus und die Erfindung des Proletariats, Berlin: Matthes & Seitz 2017,

insbes. S. 127–135).

39 Weitling: »Aufruf an Alle welche der deutschen Sprache angehören«, S. 6.

40 Ebd.

41 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 54 u. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


180 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Sprache, die sich zumeinen »unnötigerWorte« entledigenwürde und zumanderen die-

se selbst auf ein Mindestmaß, meist auf zweisilbige Wortstämme und die »Hilfsbegrif-

fe« auf drei Zeichen beschränken würde.42 Dies hätte wiederum nicht nur die »schnel-

le Verbreitung alles Wissenswerten« zur Folge, sondern würde zu guter Letzt auch die

gewünschte »allgemeine Bildung des Menschengeschlechts« ermöglichen und so sämt-

liche Bildungsschranken unterlaufen.43 Bei dieser Einsparmaßnahme würde man sich

daher v.a. von Fremdwörtern lösen, um im Unterschied dazu alltagsnahe Begriffe, »die

auf Verhältnisse der Arbeit Bezug haben«, privilegieren zu können.44 Für ihnwird daher

jedes Homonym, jede Unbestimmtheit von »unbegrenzten, weitschichtigen Begriffen«,

kurz: ihre Überdeterminiertheit zum Einfallstor der Täuschung.45 Als Vorbilder für die-

se neue »zweckmäßige Sprache«mitWahrheitsgarantie, die nichtmehr die »Mängel der

bekannten Sprachen« aufweisenwürde, fungierenwiederum an Fourier geschulte soge-

nannte »Serien-Begriffe«, die inWeitlings »Klassifikation desUniversums« alle »für sich

allein verständlichen Begriffe«, die »schon im Namen die Erklärung« tragen, umfassen

(vgl. Abb. 28).46

Seine »zweckmäßige Sprachlehre« ist genau genommen eine in Analogie zu einer

»neuen Ordnung der Dinge« konzipierte sprachliche Abbildtheorie, die mit Kontiguität

undNaturgegebenheit operiert.47 Es handelt sich um ein zweistufigesModell: Zunächst

machtWeitling denWahrheitsgehalt derWahrnehmung an der erst kurz zuvor bekannt

gewordenen neuen Technik der Fotografie fest: »Alle unsere Wahrnehmungen gleichen

Bildern,welche lebend demGehirn sich einprägen, ähnlich dem Prozeß des Daguerreo-

typierens.«48 AmProzess des fotografischen Abbildens hebt er wiederum in einem zwei-

ten Schritt hervor, dass dieser ohne die verzerrende »Phantasie des Malers« auskomme:

»[J]etzt können wir ohne dieses Medium auf dem natürlichen Weg in dieser Beziehung

etwas Unparteiisches erlangen.«49 Es geht ihm bei der Fotografie, um es hier in der be-

rühmten zeitgenössischen Phrase vonWilliamHenry Fox Talbot zu formulieren, um die

Logik des »Pencil of Nature«.50

42 Ebd., S. 126; vgl. a. S. 127 u. 292.

43 Ebd., S. 127.

44 Ebd., S. 129. Diese Nivellierung geistiger und körperlicher Arbeit bis hin zu einer Bevorzugung des

»Materiellen Praktischen« spiegelt sich inWeitlings Klassifikation auch darin wider, dass in seiner

Nomenklatur der Werkzeuge die wissenschaftlichen Instrumente ohne weitere Spezifizierung an

letzter Stelle rangieren (vgl. ebd., S. 167).

45 Ebd., S. 62 u. 66; vgl. a. S. 70, 129 u. 249.

46 Ebd., S. 56, 68 u. 126 u. Wilhelm Weitling: Klassifikation des Universums. Eine frühsozialistische Welt-

anschauung [1844–1849], hg. v. Ernst Barnikol, Kiel: Walter G. Mühlau 1931, S. 26. Abbildungen sind

von der Creative-Commons-Lizenz ausgeschlossen.

47 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 56 u. 125.

48 Weitling: Klassifikation des Universums, S. 26; vgl. a. ders.: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und

Sprachlehre, S. 68.

49 Ebd., S. 75.

50 WilliamHenry Fox Talbot: The Pencil of Nature, London: Longman, Brown, Green & Longmans 1844.

ImUnterschied zur Daguerreotypie handelt es sich bei der von Talbot entwickelten fotografischen

Technik aber um ein Negativ-Positiv-Verfahren.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 181

Abb. 28:WilhelmWeitling: Klassification des Universums (1844–1849)

Quelle: Staatsarchiv Hamburg, 331–2_1849 Nr. 3072 Bd. 2, Beteiligung an gesetzwidrigen Vereinen

(Weitling, Befreiungsbund), Untersuchung gegen Carl WilhelmTheodor Timm u.a. auch wegen

Diebstahl und Verwundung des J.H.W. Rohlfsen. Druckschriften und Korrespondenz (unvollstän-

dig), 1849–1851, Plankammer-Bestand, ca. 50 × 70 cm

Etliche Jahre vor Ernst KappsGrundlinien einer Philosophie der Technik (1877) argumen-

tiertWeitling letztlich in Ansätzenmit einer ArtOrganprojektionsthese, insofern für ihn

die Daguerreotypie zumModell für den unverfälschten »Prozeß unsererWahrnehmun-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


182 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

gen« schlechthin wird.51 Er erweitert sein Bild-Modell sogar weit über visuelle Sinnes-

eindrücke hinaus auf die menschliche Perzeption als solche, insofern der Begriff »Bild«

für ihn eher den Charakter der Strukturiertheit sinnlicher Wahrnehmungen, ihre Ge-

ordnetheit insgesamtbezeichnet,sodass für ihnnichtnurdie »sichtbarenEigenschaften

derGegenstände, sondern auchdieWahrnehmungenundErinnerungender Töne,Emp-

findungen und Gefühle usw. unter dem Begriff Bild passen«.52 An vielen Stellen spricht

Weitling in diesem Zusammenhang auch von Gruppierung und schließt auch weitere

Gruppierungen von Gruppierungen auf mehreren Ebenen nicht aus.53

Nicht nur in dieser »Serienwissenschaft« von ineinander gestuften »Klassifikations-

regeln samt ihren Benennungen«,54 sondern auch darüber hinaus zeigen sich wieder-

um deutliche Einflüsse von Fourier. DennWeitling versteht die fotografischen »Sinnes-

eindrücke« nicht statisch, sondern als »eine bewegende Kraft«, die er in einer Logik der

Kontiguität – er spricht von »Berührungen der Teile und Kräfte«55 – als direkte Effek-

te der »auf uns einwirkenden Dinge, Bewegungen und Zustände« deutet.56 Mehr noch,

der Fourier’schen so kosmologisch wie fraktalen Logik einer universellen Analogie fol-

gend,57 findet er doppelt ineinander geschachtelte selbstähnliche Dynamiken: Zum ei-

nen repräsentieren für ihnwiederum »unsereGehirneindrücke« die genannte bewegen-

de Kraft; zum anderen sind diese Eindrücke gleichzeitig in derselben Logik – imGrunde

einem korrelativen Milieu-Schema folgend, bestimmt zu werden und zu bestimmen –

nicht nur Effekt, sondern »selbst Teile oder Kräfte dieser Gegenstände, Zustände und

Bewegungen«.58 Beim Erinnern passiere dann nichts anderes als eine »Wiederbelebung

dieser Eindrücke«, insofern sich die ›bewegende Kraft‹ »von selbst wiederholt«.59 Das

Gehirn versteht er daher als »organisch beseelte, bewegte und bewegende Bildergalerie un-

sererWahrnehmungen«.60 Als Fundament der universell vermittelnden Analogien dient

Weitling weniger wie bei Fourier die Newton’sche Physik bzw.Mechanik (und die darin

formulierten Anziehungskräfte), sondern die Chemie bzw. »die chemische Verbindung

desWeltalls«: »Alle untergeordneten Verbindungenmachen einen Teil dieser Universal-

verbindung aus.«61 Damit schließt sich der Kreis der Argumentation, weil diese univer-

51 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 75; vgl. a. Kapp: Grundlinien einer

Philosophie der Technik, S. 84. Auch bei Weitling findet sich eine allerdings sehr kryptische Organ-

projektion zum »elektrischen Telegraphen« (vgl. Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und

Sprachlehre, S. 85).

52 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 78.

53 Vgl. ebd., S. 96–112.

54 Ebd., S. 187.

55 Ebd., S. 76.

56 Ebd., S. 80.

57 Siehe dazu S. 107f. weiter oben.

58 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 75.

59 Ebd.

60 Ebd., S. 78; Herv. M.D.

61 Ebd., S. 73; vgl. a. zur »großen Harmonie« zwischen Himmelskörpern und organischen Körpern

S. 136. Ferner beruft er sich auf die zeitgenössische Odlehre von Karl von Reichenbach (1788–1869).

Das »Od« ist eine sich durch Polarität auszeichnende »eigenthümliche Kraft in der Natur, welche

das ganze Weltall umspannt« (Karl Ludwig Freiherr von Reichenbach: Physikalisch-physiologische

Untersuchungen über die Dynamide desMagnetismus, der Elektricität, derWärme, des Lichtes, der Krystal-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 183

selle chemische Verfasstheit, die sich bis zur unteren Ebene dermenschlichen Physiolo-

gie verfolgen lässt,wiederumdie Analogie zum fotografischen Prozess ermöglicht: »Wie

Jod auf der Silberplatte imDagurreotyp [sic]« gibt es,Weitling zufolge, eine Substanz im

menschlichen Körper, »durchwelche das Gehirn für die äußeren und inneren Eindrücke

auffassungsfähig gemacht wird«.62

Eine derWahrhaftigkeit verpflichtete Sprache hat wiederum dieses direkte Verhält-

nis, diese »Bildergalerie unserer Wahrnehmungen«63 korrekt und widerspruchsfrei zu

übersetzen, in eine Form also, die »durch kein anderes Wort oder durch keinen andern

Satz deutlicher, passender und richtiger bezeichnet werden kann«.64 Je korrekter das

Klassifikationssystem, d.h., »je bestimmter darin jedesWort seinen Begriff bezeichnet«

und, den »Gesetze[n] der Analogie« folgend, präzise einer »Serie oder Klasse« zugeord-

net wird, desto eher tauge es zum »Prüfungsmittel der Wahrheit«65: »Alles in der Wirk-

lichkeit analoge (gleichartige) muß auch in unseren Mitteilungsbildern nach derselben

Analogogie [sic] gegeben werden, wenn dieseMitteilungsbilder wahr sein sollen.«66 An-

ders formuliert, geht esWeitling um eine »nach natürlichen Gesetzen geregelte logische

Ordnung«derBegriffe–es ist dieselbeOrdnung,»nachwelcherdieNaturüberhauptuns

das Wesen aller Dinge, Eigenschaften, Bewegungen und Zustände erscheinen läßt«.67

Die Formulierung »uns […] erscheinen läßt«, an anderer Stelle spricht er auch von »vor-

führt«,68 ist ein klarer Fingerzeig, dass es Weitling eher um eine Phänomenologie avant

la lettre zu tun ist als um eineMetaphysik. D.h.,Weitling nimmt dieMedialität der Foto-

grafie in seinerAnalogie ernst, insofern sie bei ihmnicht einmedienvergessenesdirektes

Aufzeichnungs-/Wahrnehmungsverhältnis impliziert. Es geht ihm zwar um bestimmte

interesselose Einprägungen, zugleich aber darum, diese als durch das Aufzeichnungs-

medium selbst, nämlich als durch den Wahrnehmungsapparat wesentlich mitgepräg-

te Auffassungen zu verstehen. Die Wahrnehmung hält auf ihre eigene Art fest, wie ihr

etwas zur Erscheinung gebracht wurde. So gesehen kann er auch frei heraus zugeste-

hen, dass zwar die Ordnung derWahrnehmung uns von der Natur vorgegeben ist, nicht

aber eine letztgültige Ordnung der Dinge. Er kann daher, ohne sein System einzurei-

ßen, den Zweifel formulieren, »daß die Klassifikation des Universums […] unseren Sin-

nen – je nach deren Ausbildung und je nach unseren Zwecken – in veränderten Formen

erscheint«.69 Das von Weitling auf »Zweck und Nutzen« hin konzipierte Klassifizieren

führt für ihn, imGanzen betrachtet, letztlich zu den Sachen selbst: Insofern für ihn »die

richtigeKlassifikationderWahrnehmungenderDinge […] die richtigeKlassifikationder

lisation, des Chemismus in ihren Beziehungen zur Lebenskraft, 2. Aufl., Bd. 1, Braunschweig: F. Vieweg

und Sohn 1849/50, S. 210).

62 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 76f.; vgl. a. S. 80.

63 Weitling: Klassifikation des Universums, S. 28.

64 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 69. Diese Formulierung weist Weit-

ling explizit als Wahrheitsdefinition aus.

65 Ebd., S. 62, 70 u. 118 u. Weitling: Gerechtigkeit, S. 224.

66 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 61; Herv. d. Orig. getilgt.

67 Ebd., S. 67; Herv. d. Orig. getilgt.

68 Ebd., S. 56.

69 Ebd., S. 304.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


184 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Dinge selbst«70 darstellt, kann er daraus eo ipso auch die korrekte, gleichermaßen na-

turgegeben an den Sinneswahrnehmungen orientierte Klassifikation der »Worte, durch

welche sie bezeichnet werden«, ableiten.71 Kurz: »Die beste Klassifikation des Univer-

sums aller Sinneserscheinungen der Wirklichkeit ist also auch die beste Klassifikation

der Sprache.«72

Diese naturgegebene an der menschlichen Sensorik festgemachte buchstäblich all-

gemeingültige Sprache würde schließlich zu einer Internationalen führen,weil sie dazu

beitragen würde, »dem Ungeheuer des Nationalitätenhasses den Boden unter den Fü-

ßenwegzuziehen«.73 Es hat daher fürWeitling imGegensatz beispielsweise zu denUni-

versalisierungstendenzen nach der FranzösischenRevolution,die amEnde nur noch auf

die Verbreitung des Französischen abzielten,74 unbedingt eine »neue Sprache« zu sein.75

Weitling liefert dafür eine doppelte Begründung: Zum einen böten sämtliche bestehen-

dennationalenSprachen,da sie sich »unkultiviert«,»durchZufall« entwickelt hättenund

erst ex post, mehr oder weniger behelfsmäßig, zum Teil unter Zuhilfenahme von »Aus-

nahmeregel[n]« formalisiert worden seien, ungenügende »Bedingungen dieser Univer-

salsprache«; zumanderen sei dieseUnzulänglichkeit »gerade einGlück«,weil dieDurch-

setzung der neuen Sprache so nicht von der »einstige[n] Ausbreitung« ihrer Vorgängerin

undderdamit verbundenen»MachtdesWissens«,z.B.»nationalenVorurteile[n]« beein-

trächtigt werden könne.76

4.2 Von Weitling (und Fourier) zu Marx und Engels

Marx lobt imPariserVorwärts! noch 1844 »Weitlings geniale Schriften« und erwähnt aus-

drücklich die Garantien der Harmonie und Freiheit. In diesem Zusammenhang erklärt er

»das deutsche Proletariat« zum »Theoretiker des europäischen Proletariats«.77 Für die

amUrchristentumgeschulten romantisierenden kommunistischenUniversalisierungs-

70 Ebd., S. 79 u. 304.

71 Ebd., S. 67; vgl. a. S. 124. Dies erschließt sich auch ex negativo, wenn er in diesem Zusammenhang

Begriffe abgrenzt, »welche wir selbst schufen« (ebd., S. 67).

72 Ebd., S. 56.

73 Ebd., S. 199.

74 Vgl. Flichy: Tele, S. 34.

75 Weitling: Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 127.

76 Ebd., S. 198, 127 u. 249. Vgl. dazu noch einmal sein früheres Werk Garantien der Harmonie und Frei-

heit, in dem er die »bunten Grenzen« und die Bereitschaft »ganze[r] Armeen« kritisiert, sich »we-

gen der Form und Farbe derselben einander gegenseitig abzuwürgen«. Auch hier firmiert »ihr ver-

schiedenes Kauderwelsch, das sie Sprachen nennen« als Grund der »Verewigung ihrer Trennung

und ihrer Leiden«. Die Universalsprache, die berücksichtigen würde, dass alle naturgegeben »ein

und dieselben Sprachorgane« besitzen, wäre somit ebenfalls einMotor, Kriege zu verhindern bzw.

Frieden zu schaffen (Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 2f.).

77 Karl Marx: »Kritische Randglossen zu dem Artikel ›Der König von Preußen und die Sozialreform.

Von einem Preußen‹« [1844], in: ders.: Werke, Artikel, Entwürfe. März 1843 bis August 1844, Berlin:

Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071-019,

S. 445–463, hier S. 459. Bei dem Text handelt es sich um eine Abrechnung mit Arnold Ruge, mit

demMarx zuvor schon gebrochen hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 185

und Unifizierungsideen78 wurde Weitling danach hingegen zunehmend von Marx und

Engels »grimmiglich heftig«79 öffentlich kritisiert. So verhöhnt Marx in einem Brief an

Engels einen Auftritt Weitlings in New York, während dem er »bewies, daß Jesus Chris-

tus der erste Communist war und daß sein Nachfolger niemand andrer ist als der be-

kannteWilhelmWeitling«.80 Engels beschreibt in einemBrief an August Bebel die »uto-

pistischen Systemausarbeitungen« vonWeitling in seinerDenk- undSprachlehre, v.a. sein

Projekt einer neuenUniversalsprache verächtlich als »Grammatikworin derDativ als Er-

findung der Aristokraten abgeschafft« werden sollte.81 Die auf Vereinfachung und Ver-

ständlichkeit für die Arbeiterschaft zielenden Vorhaben sowie seine Gelehrtenkritik ha-

ben ihm auch den despektierlichen Vorwurf des »Schneiderkommunismus«82 eingetra-

gen; die vonWeitling inder Schweiz undParis kooperativ organisierten karitativenSpei-

seanstalten für Schneidergesellen auf Wanderschaft nimmt Engels sogar zum Anlass,

verächtlich von »Löffelkommunismus« zu sprechen.83

78 Vgl. z.B. den Artikel von Wilhelm Weitling: »Die Kommunion und die Kommunisten«, in: Der

Hülferuf der deutschen Jugend. Herausgegeben und redigirt von einigen deutschen Arbeitern, H. 3 (1841),

S. 33–39. Dort nimmt Weitling eine Engführung von Abendmahl und Kommunismus vor.

79 WilhelmWeitling: »Brief anMoses Heß« [31.03.1846], in: Ernst Barnikol:Weitling der Gefangene und

seine »Gerechtigkeit«. Eine kritische Untersuchung über Werk und Wesen des frühsozialistischen Messias,

Kiel: W. G. Mühlau 1929, S. 269–271, hier S. 270.

80 Karl Marx: »Brief an Friedrich Engels in Manchester« [London, 22./23.03.1853], in: ders. u. Friedrich

Engels: Briefwechsel. September 1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Gesamtausgabe [MEGA2],

Abt. 3, Bd. 6), https://doi.org/10.1515/9783050076690-005, S. 139–141, hier S. 140.

81 Friedrich Engels: »Brief an August Bebel« [London, 25.10.1888], in:Werke [MEW], hg. v. Institut für

Marxismus-Leninismus beimZK der SED, Bd. 37, Berlin: Dietz 1967, S. 117–119, hier S. 118. Er bezieht

sich dabei auf Weitlings Grundzüge einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre. Die Briefe aus diesem

Jahr sind in derMEGAnoch nicht ediert. Vgl. a. den ironischen Seitenhieb aufWeitling in: Friedrich

Engels: »Brief an KarlMarx in London« [Manchester, 06.06.1853], in: KarlMarx u. ders.: Briefwechsel.

September 1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 3, Bd. 6), https://

doi.org/10.1515/9783050076690-005, S. 185–191, hier S. 190.

82 Friedrich Engels: »Brief an das Kommunistische Korrespondenzkomitee in Brüssel« [Paris,

16.09.1846], in: Karl Marx u. ders.: Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979

(Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 3, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-008, S. 34–39.

Den Vorwurf greift Weitling zuvor schon selbst kritisch als »Handwerkerkommunismus« auf und

schreibt ihn Marx zu, der ihn im Unterschied zum »philosophischen Kommunismus« gebrauchen

würde – und damit letztlich eine Art Arbeitsteilung zwischen Denkern und Werktätigen in der

Kommunistischen Partei formuliere (Weitling: »Brief an Heß«, S. 269). Weitling selbst plädiert in-

des für einen Kommunismus, in dem die »geistigen Arbeiten […] nicht mehr ausschließlich von

Einigen betrieben werden, […], sondern Jeder […] sich zugleich mit geistigen und körperlichen Ar-

beiten beschäftigen« würde (Weitling: Das Evangelium der armen Sünder, S. 164).

83 Friedrich Engels: »Brief an Karl Marx in Brüssel« [Paris, um den 23.10.1846], in: Karl Marx u. ders.:

Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 3, Bd.

2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-009, S. 60–61, hier S. 61. Vgl. zu den Speiseanstalten und

Arbeitervereinen, die »die embryonischen Keime der neuen Gesellschaft werden sollten«: Franz

Mehring: »Einleitung«, in:WilhelmWeitling:Garantien derHarmonie undFreiheit, Berlin: Buchhand-

lung Vorwärts 1908, S. III–LII, hier S. XV.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009


186 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Am 30.März 1846 kam es zum offenen Bruch mit Marx und Engels bei einer gut do-

kumentierten Sitzung im Kommunistischen Korrespondenzbüro in Brüssel.84Weitling

ging später in die USA, um dort u.a. den deutschen ›Arbeiterbund‹ bzw. die ›Working-

men’s League New York‹ zu gründen. Ab 1851 schloss er sich der kommunistischen Sied-

lung ›Communia‹ an,diewiederumals fourieristischesProjekt 1847 in IowaCounty–mit

charakteristischer gemeinsamer Außenveranda,Gemeinschaftsküche und -speisesaal –

begründet worden war.85 Aber nach und nach, auch unter dem Einfluss Weitlings, der

zwischenzeitlichzumVerwalter ernanntwordenwar,unddendamit zusammenhängen-

den, vom Arbeiterbund investierten größeren Geldsummen,wurde die Siedlung einzel-

ökonomischen Interessen der Mitglieder unterstellt und Gleichheitsgrundsätze aufge-

geben.AbMitte der 1850er Jahre löste sie sich zunehmend in Streitigkeiten auf.Weitling

führt dies 1854 verbittert einerseits auf seine mangelnden Vollmachten als verwaltende

Autorität, andererseits auf die insulare Verwirklichung des Experiments zurück; es sei

daher zu sehr der »Geldmacht der Außenwelt« ausgeliefert gewesen: »EinenKommunis-

mus ohne Bezahlung, ohne die Freiheit einmal nicht zu arbeiten, wenn man dazu nicht

geneigt ist, eine gemeinschaftliche Tafel, und gleiche Arbeitszeit für Alle, halte ich in-

mitten der heutigen Gesellschaft, und selbst in Zukunft nicht für anziehend, und somit

auch nicht für praktisch.«86Weitlings Leitungsposition wiederum bringt ihm vonMarx

den abfälligen Beinamen des »Schneiderkönigs undDiktators der Kolonie ›Communia‹«

ein.87 Trotz aller Zerwürfnisse schreiben sich gewisse gedankliche Anschlüsse selbst da-

nach fort. Noch im Jahr 1885 würdigt Engels im Verweis auf den bereits angeführten,

die SchriftenWeitlings noch anerkennenden Artikel vonMarx die Bedeutung des »Weit-

ling’schen Kommunismus […] als erste selbständige theoretische Regung des deutschen

Proletariats«, jedoch nicht ohne, wiederum im Anschluss an Marx, an »diesem maßlo-

sen und brillanten Debüt der deutschen Arbeiter« eine deutliche »Unzulänglichkeit« der

84 Moses Heß distanziert sich in einem Brief an Marx mit klaren Worten von dem Zerwürfnis: »Ich

mag nichts mehr mit der ganzen Geschichte zu thun haben; es ist zum Kotzen.« (Moses Heß:

»Brief an Karl Marx in Brüssel« [Verviers, 20.05.1846], in: Karl Marx u. Friedrich Engels: Briefwech-

sel.Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 3, Bd. 2), https://d

oi.org/10.1515/9783050076614-030, S. 208–209, hier S. 208; vgl. a., manchmal etwas eigentümlich

wertend: Waltraud Seidel-Höppner:Wilhelm Weitling (1808–1871). Eine politische Biographie, Bd. 2,

Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 2014, https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8, S. 935–950)

85 Vgl. zur Geschichte ›Communias‹: George Schulz-Behrend: »Communia, Iowa. A Nineteenth-Cen-

tury German-American Utopia«, in: Iowa Journal of History 48 (1950), S. 27–54; Gary W. Armstrong:

»Utopians in Clayton County, Iowa«, in: The Annals of lowa 41.4 (1972), https://doi.org/10.17077/00

03-4827.11130, S. 923–938 u. Carl Frederick Wittke: The Utopian Communist. A Biography of Wilhelm

Weitling, Nineteenth-Century Reformer, Baton Rouge: Louisiana State Univ. Press 1950, S. 237–275.

›Communia‹ ist wiederum eine Art Nachfolgeprojekt von ›Veteranen‹ des gescheiterten Projekts

Neu-Helvetia. Dessen Begründer war der Schweizer Andreas Dietsch, der sein Siedlungsvorhaben

zuvor ebenfalls in einemkleinenBuchdargelegt hat (vgl. AndreasDietsch:Das tausendjährigeReich,

nebst Plan und Statuten zur Gründung von Neu-Helvetia im Staate Missouri in Nordamerika, Aarau: o.A.

1844).

86 Weitling: »Vorbild und Wirklichkeit«, S. 203.

87 Karl Marx: »Brief an Friedrich Engels in Manchester« [London, 29.01.1853], in: ders. u. Friedrich En-

gels: Briefwechsel. September 1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt.

3, Bd. 6), https://doi.org/10.1515/9783050076690-005, S. 118–120, hier S. 118.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 187

Theorien, z.B. die Bezüge auf das Urchristentum bzw. die Ahistorizität seines Kommu-

nismus, zu bemängeln.88

Ähnlich erging es auch Fourier. Trotz vieler respektvoller Verneigungen vor ihm

wurden seine Entwürfe von Marx und Engels zugleich einer beißenden Kritik unterzo-

gen. Einerseits ist beachtlich, wie oft Fouriers Name in ihren Schriften erwähnt wird –

ein Zeichen dafür,wie viel Zeit sie den Schriften gewidmet haben undwie sehr beidemit

ihnen vertraut waren:89 Engels spricht z.B. von den »brillanten Satiren Fouriers über die

Lebensverhältnisse der Bourgeoisie«.90 Zusammen mit Marx hebt er zwar unter Beto-

nung, dass inzwischen »[d]iese Systeme bei der Entwicklung der Partei alle Bedeutung«

verloren hätten, nicht ohne eine bestimmte Bewunderung das Fourier’sche als »mit

wirklich poetischem Geiste […] ausgeführt«91 hervor; noch 1872 schreibt er dessen wie

auch Owens Mustergebäuden anerkennend zu, den »Gegensatz von Stadt und Land«

aufgehoben zu haben.92 Andererseits überwiegt die deutliche Ablehnung, und zwar von

Anfang an insbesondere der Fourier’schenBeibehaltung des Privateigentums und damit

des Konkurrenzsystems und nicht zuletzt der Unterschätzung der »geschichtliche[n]

Selbsttätigkeit« des Proletariats.93 Für Engels ist Fouriers Phalanstère, wie er 1843 inter-

essanterweise in der wiederum von Robert Owen94 gegründeten englischen Zeitschrift

The New Moral World schreibt, in der Praxis letztlich nur »a poor-law bastile on more

liberal principles! Certainly, here we cannot stop«.95 Und auch Marx unterscheidet im

88 Engels: »Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten«, S. 94 u. 98. U.a. Weitlings späteres Enga-

gement in den USA wird von Engels im selben Text rigoros als »Prophetenthum« abgetan (ebd.).

89 Deutlich wird dies z.B. in der ausführlichen Kritik an Karl Grüns Ausführungen über Fourier in Karl

Marx u. Friedrich Engels: Deutsche Ideologie. Manuskripte und Drucke [1845/46], Berlin u.a.: De Gruy-

ter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.org/10.1515/978

3110583045, S. 568–576. Im Kapital verweist Marx nicht nur mehrfach (manchmal kritisch, manch-

mal positiv) auf Fourier und zitiert seinenBegriff »pivot«; auchRobert Owenwirdmehrfach lobend

angeführt (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 59, 231, 238, 313, 330, 350f., 396, 408 u. 563).

90 Friedrich Engels: »Manuskript über die wahren Sozialisten« [1846], in: Karl Marx u. ders.: Deutsche

Ideologie.Manuskripte und Drucke, Berlin u.a.: De Gruyter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausga-

be [MEGA2], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.org/10.1515/9783110583045, S. 602–643, hier S. 607.

91 Karl Marx u. Friedrich Engels: »Die ›rheinischen Jahrbücher‹, oder die Philosophie des wahren So-

zialismus« [1847], in: ders. u. Friedrich Engels: Deutsche Ideologie. Manuskripte und Drucke, Berlin

u.a.: De Gruyter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.

org/10.1515/9783110583045, S. 518–544, hier S. 521.

92 Engels: »Zur Wohnungsfrage«, S. 38.

93 Karl Marx u. Friedrich Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei« [1848], in:Werke [MEW], hg.

v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1959, S. 459–493, hier

S. 490; der Band 6 der ersten Abteilung der MEGA, in der dieser Text erscheinen soll, liegt bislang

noch nicht vor. Vgl. a. Karl Marx: »The Civil War in France (First Draft)« [April/Mai 1871], in: ders. u.

Friedrich Engels:Werke, Artikel, Entwürfe. März bis November 1871, Berlin: Akademie 1978 (Gesamt-

ausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 22), https://doi.org/10.1515/9783050076157-004, S. 15–81, hier S. 66f.

94 Siehe Kap. 3.2 weiter oben.

95 Friedrich Engels: »Progress of Social Reform on the Continent« [1843], in: ders.: Werke – Artikel –

Entwürfe bis August 1844, Berlin: Dietz 1985 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 3), https://doi.or

g/10.1515/9783050076010, S. 495–510, hier S. 500.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010


188 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

selben Jahr bereits scharf zwischen Kommunismus und seinem Gegenüber und meint

damit »socialistische Lehren, wie die von Fourier«.96

BetrachtetmanMarx’undEngels’ Schriften ab 1844, so ergibt sich derEindruck,dass

die Trennung von Weitling (und auch von Fourier, Owen und Cabet97) zugleich als ein

Ergebnis ihrer eigenen theoretischen Entwicklung hin zu einer materialistischeren Ar-

gumentation zu betrachten ist. In seinem zusammenfassenden Artikel: »Die Entwick-

lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, beruft sich Engels im Namen

der deutschen Sozialisten zwar »stolz darauf, daß wir abstammen […] von Saint Simon,

Fourier und Owen«, aber um dann für sich eine deutlich höhere Entwicklungsstufe zu

reklamieren, viel weiter als deren »unreife Theorien« und »reine Phantasterei«.98 Marx’

und Engels’Weg zu dieser Position soll hier nachgezeichnet werden.

4.3 Vom Gattungswesen zum praktischen und schaffenden Wesen
in seiner medialen Dimension

Das in der Folge der Französischen Revolution im zeitgenössischen politischen Wissen

verankerte Ideal der Unpersönlichkeit bzw. Überindividualität findet sich nicht nur bei

Weitling und seinen Mitstreiter:innen, sondern trotz aller Gegensätze auch bei Marx,

und zwar in der in seinen frühen Schriften von Feuerbach99 entlehnten »Metaphysik des

Gattungswesens«.100 Bezeichnenderweise spricht Mona Ozouf in ihrer Darstellung der

Auswirkungender FranzösischenRevolutiondavon,dass imZugeder universalistischen

aufklärerischenWertvorstellungen sämtlicheBesonderheiten »vonda annichtmehr nur

als Fesseln des Nationalgeists, sondern auch als Hindernisse bei der Schaffung eines all-

gemeinen Gattungsmenschen [homme universel et générique]« erschienen seien.101

Marx liefert eine entsprechendeDefinition in seinen 1844geschriebenenÖkonomisch-

philosophischenManuskripten, nicht ohne dies entsprechend mit der Qualität des Univer-

sellen zu versehen:

Der Mensch ist ein Gattungswesen, nicht nur indem er praktisch und theoretisch die

Gattung, sowohl seine eigne als die der übrigen Dinge zu seinem Gegenstand macht,

96 Karl Marx: »Brief an Ruge« [Sept. 1843], in: ders.:Werke, Artikel, Entwürfe.März 1843 bis August 1844,

Berlin: Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071

-021, S. 486–489, hier S. 487.

97 Vgl. a. Ruth Levitas: The Concept of Utopia, New York, NY u.a.: Philip Allan 1990, S. 36 u. 50.

98 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 588 u. 593.

99 Ludwig Feuerbach: DasWesen des Christenthums, Leipzig: Wigand 1841.

100 Michael Quante: »Das gegenständliche Gattungswesen. Bemerkungen zum intrinsischen Wert

menschlicher Dependenz«, in: Rahel Jaeggi u. Daniel Loick (Hg.):NachMarx.Philosophie,Kritik, Pra-

xis, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 69–86, hier S. 73.

101 Ozouf: L’École de la France, S. 27; Übers. zitiert n. Flichy: Tele, S. 28. Die Übersetzung ist sehr treffend,

insofern Karl Marx’ Begriff des Gattungswesens im Französischen mit »être générique« und des

universellen Wesens mit »être universel« übersetzt wird (Karl Marx: Manuscrits de 1844, aus dem

Deutschen v. Emile Bottigelli, Paris: Ed. sociales 1972, S. 61; Herv. i. Orig.).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 189

sondern – und dieß ist nur ein andrer Ausdruck für dieselbe Sache – sondern auch in-

dem er sich zu sich selbst als der gegenwärtigen, lebendigen Gattung verhält, indem

er sich zu sich als einem universellen, darum freien Wesen verhält.102

Mit dem Begriff des Gattungswesens drängt Marx, wie Étienne Balibar erläutert, auf

eine »Versöhnung des Menschen mit seiner eigenen Arbeit und mit der Natur«.103 Es

geht umdie Aufhebung der Trennung zwischen individuellen und gesellschaftlichenBe-

dürfnissen.104 Ein »vom Gemeinwesen abgesondertes Individuum«105 ist für Marx da-

her ebenso abzulehnen wie ein vom Individuum abgesondertes Gemeinwesen (wie der

bürgerliche Staat, der für den Junghegelianer Marx Ausdruck einer »unwirklichen All-

gemeinheit« ist, innerhalb derer der Mensch »seines wirklichen individuellen Lebens

beraubt«, also unfrei werde).106 In einer (fast schon) humanistisch-idealistischen Ver-

klärung, wie sie des Öfteren in seinen früheren Schriften zu finden ist, macht Marx in

diesemZusammenhang sogar zurMesslatte für die Bildungsstufe desMenschen, inwie-

weit demMenschen »der andreMensch als Mensch zumBedürfniß geworden ist, inwie-

weit er in seinem individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist«.107 Dies ist im Jahr

1844 noch vornehmlich eine Frage des Bewusstseins des einzelnen Menschen, d.h. »er

ist nur ein Bewußtes Wesen, d.h. sein eignes Leben ist ihm Gegenstand, eben weil er

ein Gattungswesen ist. Nur darum ist seine Thätigkeit freie Thätigkeit«.108 An anderer

Stelle sprichtMarx sogar vomGattungscharakter desMenschenund charakterisiert die-

se durch seine »freie bewußteThätigkeit […]. Der Mensch macht seine Lebensthätigkeit

selbst zumGegenstand seinesWollens und seinesBewußtseins.«109Daraus resultiert für

Marx eine die politische Praxis leitende regulative Idee ›menschlicher Emanzipation‹,

die über die ›politische Emanzipation‹, die nur zur »Reduktion des Menschen […] auf

den Staatsbürger«110 geführt hätte, hinausweise:

Erst wenn der wirkliche individuelle Mensch den abstrakten Staatsbürger in sich zu-

rücknimmt und als individueller Mensch in seinem empirischen Leben, in seiner indi-

viduellen Arbeit, in seinen individuellen Verhältnissen, Gattungswesen geworden ist,

erst wenn der Mensch seine ›forces propres‹ als gesellschaftliche Kräfte erkannt und or-

102 KarlMarx: »Ökonomisch-philosophischeManuskripte (ErsteWiedergabe)« [1844], in: ders.:Werke,

Artikel, Entwürfe.März 1843 bis August 1844, Berlin: Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd.

2), https://doi.org/10.1515/9783050086071, S. 186–322, hier S. 239; Herv. i. Orig.

103 Étienne Balibar: Marx’ Philosophie, aus dem Französischen v. Frieder Otto Wolf, Berlin: b_books

2013, S. 38.

104 Karl Marx: »Zur Judenfrage« [1844], in: ders.: Werke, Artikel, Entwürfe. März 1843 bis August 1844,

Berlin: Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071

-007, S. 141–169, hier S. 159.

105 Ebd.

106 Ebd., S. 149; vgl. a. S. 159. Dies ist auch eine Absage an jede Form kommunistischer Regimes.

107 Marx: »Ökonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 262; Herv. i. Orig.

108 Ebd., S. 240.

109 Ebd.

110 Marx: »Zur Judenfrage«, S. 162.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007


190 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ganisirt hat und daher die gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der Gestalt der politi-

schen Kraft von sich trennt, erst dann ist die menschliche Emanzipation vollbracht.111

Dieses Denken der menschlichen Emanzipation trägt zu diesem Zeitpunkt sogar noch

utopische Züge,wie folgende häufig zitierte Stelle aus derDeutschen Ideologie, einem erst

posthum veröffentlichten Konvolut aus Manuskripten aus den Jahren 1845–46, belegt:

[I]n der kommunistischen Gesellschaft, wo Jeder nicht einen ausschließlichen Kreis

der Tätigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Ge-

sellschaft die allgemeine Produktion regelt &mir eben dadurchmöglichmacht, heute

dies, morgen jenes zu tun, Morgens zu jagen, Nachmittags zu fischen, Abends Vieh-

zucht zu treiben nach dem Essen zu kritisiren, wie ich gerade Lust habe, ohne je Jäger

Fischer Hirt oder Kritiker zu werden.112

ZuBeginndes 20. Jahrhundertshält derdeutschePhilosophHelmuthPlessner fürdiesen

»internationalistischen Menschheitskommunismus« des frühen Marx fest, dass dabei

an eine »übervolkliche Weltverbrüderung« appelliert werde, an eine »Einheit aus allen

und über allen Verschiedenheiten«.113 Plessner zufolge basiert für Marx diese »Einung

aller Menschen« auf dem »Moment ihrer Menschlichkeit«.114 Dies genüge ihm als hin-

reichende Bedingung »wenigstens eine Gemeinschaft der Ideen, des Rechtes und der

Überzeugungen zu errichten«.115Marx führe somit den auf Internationalisierung drän-

genden»kommunistischenEthos«,soPlessner,»aufdieGemeinschaftderSachedurchTeil-

haberschaft aneinunddemselbenWert« zurück.116DieseFormdesKommunismus–fest

verankert in den Zielen des 18. Jahrhunderts und der Aufklärung – »ist entschlossen ra-

tional und intellektuell. […] Sie operiert mit der abstrakten Allgemeinheit.«117 Diese Vor-

aussetzung einer universell gleichen Rationalität habe für Marx zur Folge, dass im »Me-

dium der Vernunft und des Verstandes« als »verbindende[m] Element der Menschheit«

alle gemeinsamen »Überzeugungen gesucht und gefunden werden müssen«.118 Damit

wäre Marx’ frühes, noch mehr vom Idealismus geprägtes Denken ein weiteres Mal fest-

gestellt.

Die vonMarx zitierte Stelle – »der andreMensch als Mensch zumBedürfniß gewor-

den ist, inwieweit er in seinem individuellstenDasein zugleichGemeinwesen ist«119 lässt

sich aber auch anders und deutlich vielschichtiger lesen, nämlich als eine Aporie aus

111 Ebd., S. 162f.; Herv. i. Orig.

112 Marxu. Engels:Deutsche Ideologie, S. 34 u. 37.Diese Stelle zeigt auch klareÜbereinstimmungen zum

Fourier’schenSystemder lustbetontenArbeitswechsel (vgl. a. AvrahamYassour: »Communismand

Utopia: Marx, Engels and Fourier«, in: Studies in Soviet Thought 26.3 (1983), https://doi.org/10.1007/

BF00832690, S. 217–227, hier S. 224).

113 Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus [1924], Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2002, S. 49f.

114 Ebd., S. 49.

115 Ebd., S. 50.

116 Ebd.; Herv. i. Orig.

117 Ebd.

118 Ebd.

119 Marx: »Ökonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 262.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 191

Essenzialisierung undDeessenzialisierung: im Sinne des Ersteren, insofern vomWesen

eines individuellenMenschen gesprochen wird; im Sinne des Letzteren, insofern dieses

Wesen darin besteht, unhintergehbar in Beziehung zu anderen Menschen zu treten.

Bei Balibar findet sich eine in diesem Zusammenhang interessante Kategorisierung

substanzialistischenDenkens in erstens nominalistische und zweitens essenzialistische

Positionen. Während die erstgenannte, im Grunde individualistische Position voraus-

setzt, dass von den Individuen als Ausgangpunkt »die Universalien durch Abstraktion

abgeleitet werden«, geht zweitgenannte, auch als organizistisch, essenzialistisch oder

holistisch zu bezeichnende Position davon aus, dass das Wesen, als eine Art übergeord-

netes Prinzip, den einzelnen Individuen vorausgeht.120 Mit Letzterem greift Balibar,

der Schüler undMitarbeiter von Louis Althusser war, eine zentrale Kritik seines Lehrers

am Essenzialismus des philosophischen Humanismus auf, um sie radikal weiterzuden-

ken.121 Denn er macht an dieser Stelle deutlich, dass beide genannten Positionen völlig

außerstande sind, zwei wesentliche Momente der menschlichen Existenz zu denken:

zum einen »die vielfältigen und aktiven Beziehungen, die die Individuen miteinan-

der und untereinander eingehen«122; zum anderen »dass es diese Beziehungen, diese

Relationen sind, durch die sie definieren, was sie gemeinsam haben, also ihre ›Gat-

tung‹«.123 Anders formuliert, Balibar entdeckt bei Marx eine grundsätzliche (hier noch

nicht technisch gedachte) Medialität der menschlichen Existenz, insofern sie dadurch

bestimmt ist, unhintergehbar als Relation in Erscheinung zu treten. D.h., sie genügt

sich nicht selbst, sondern bedarf unbedingt bestimmter Ins-Verhältnis-Setzungen. Vor

diesemHintergrund lässt sich eine Stelle bereits aus denÖkonomisch-philosophischenMa-

nuskripten als ein solches ineinander verschränktes Relationendenken lesen, wie es auch

die gegenwärtigen medienökologischen Theoriedebatten in der Medienwissenschaft

prägt.124 Dort spricht Marx noch etwas enigmatisch von einer eigenartig zirkulären Fi-

gur, von der »Bewährung desMenschen als eines bewußtenGattungswesens, d.h., eines

120 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 60f. Vgl. zur Absage an den Nominalismus auch Marx: »Ökonomisch-

philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 240f.

121 Vgl. das Kapitel »Marxismus und Humanismus« in: Louis Althusser: FürMarx [1965], aus dem Fran-

zösischen v. Frieder Otto Wolf, Berlin: Suhrkamp 2011 (Gesammelte Schriften 3), S. 168–195.

122 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 60.

123 Ebd. Bis 1844 spricht Marx ebenfalls noch zentral vom Begriff der ›Entfremdung‹, der sich danach,

d.h. nach den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten nur noch in modifizierter Form findet (sie-

he zur Entfremdung vornehmlich in Bezug auf die Eigentumsverhältnisse: Marx: »Ökonomisch-

philosophischeManuskripte (ErsteWiedergabe)«, insbes. S. 235–246). Für eine Kontinuität der Re-

levanz dieses Begriffs, wenn auch unter sich wandelnden Vorzeichen, argumentiert indes: Moishe

Postone: Time, Labor, and Social Domination. A Reinterpretation of Marx’s Critical Theory, Cambridge,

MA u.a.: Cambridge Univ. Press 1993, https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926, S. 31; vgl. a. Amy

E. Wendling: Karl Marx on Technology and Alienation, New York, NY u.a.: Palgrave Macmillan 2009,

https://doi.org/10.1057/9780230233997.

124 Zu Marx’ Ökologie im engeren Sinne eines verantwortungsvollen Umgangs mit den natürlichen

Ressourcen, v.a. im Ackerbau findet sich eine Auseinandersetzung bei John Bellamy Forster, ins-

bes. im Kap. 5 zum »Stoffwechsel« zwischen Natur und Gesellschaft« (John Bellamy Foster:Marx’s

Ecology.Materialism andNature, New York, NY:Monthly Review Press 1999, insbes. S. 141–177) sowie

mit einem Schwerpunkt auf Justus von Liebig bei: Kohei Saito: Natur gegen Kapital. Marx’ Ökologie

in seiner unvollendeten Kritik des Kapitalismus, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997


192 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Wesens, das sich zu der Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als Gattungs-

wesen verhält«.125 Kurz, er nimmt sein singuläres Dasein zugleich als universell an,126

weiß um die »Universalität des Menschen«, dass er ein »Theil der Natur« ist:127 »Wenn

der Mensch sich selbst gegenübersteht, so steht ihm der andre Mensch gegenüber«.128

Später werden in der Marx’schen Argumentation in diese notwendigen Relationen, wie

hier im Folgenden deutlich gemacht wird, auch technische Medien eintreten.

Während in den früheren Texten, wie gezeigt, eine noch etwas uneindeutige bis wi-

dersprüchliche Haltung vorherrscht, bricht Marx spätestens in den Feuerbach-Thesen

dezidiert mit Nominalismus und Essenzialismus.129 Er kritisiert in These 6, und dies

ist parallel zu den soeben von Balibar genannten Positionen zu lesen, dass Feuerbach

dasmenschlicheWesen erstens nominalistisch als »ein abstrakt – isolirt –menschliches

Individuum« und zweitens essenzialistisch nur als »›Gattung‹, als innere, stumme, die

vielen Individuen natürlich verbindende Allgemeinheit«130 fasse. ImGrunde genommen

trifft diese Kritik indirekt auch auf viele Passagen seiner eigenen, soeben zitierten, frü-

heren Schriften zu. Er setzt dem entgegen: »Aber das menschliche Wesen ist kein dem

einzelnen Individuum inwohnendes Abstractum. In seiner Wirklichkeit ist es das en-

125 Marx: »Ökonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 241.

126 Gayatri Chakravorty Spivak: ACritique of Postcolonial Reason. Toward aHistory of the Vanishing Present,

2. Aufl., Cambridge, MA u.a.: Harvard Univ. Press 1999, https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541, S. 78.

127 Marx: »Ökonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 240. Quante sieht darin

wiederum eineHegel’sche Denkfigur, »der zufolge das Verhältnis des Einzelnen zumAllgemeinen

in den Relationen der einzelnen Exemplare einer Gattung zueinander instantiiert ist« (Quante:

»Das gegenständliche Gattungswesen«, S. 74).

128 Marx: »Ökonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 242.

129 Ich danke Till Heilmann für seine profunde Kritik an einer ersten Version dieses Texts, die die-

se Abkehr noch nicht ausreichend berücksichtigte und Essenzialismus und ›neuenMaterialismus‹

noch zu sehr vermengte. Mit Maurice Blanchot gesprochen war die erste Stimme Marx’, die des

philosophischen Denkers noch zu präsent, um den Preis, die zweite, politische und dritte, wissen-

schaftliche Stimme zu sehr zu übertönen. Die Herausforderung besteht indes darin, alle Stimmen

in »einer unausgesetztenUmbildung [remaniement]« zusammen zu hören und zu denken (Maurice

Blanchot: »Marx’ drei Reden«, aus dem Französischen v. Marcus Coelen, in:Die Freundschaft, Berlin:

Matthes&Seitz 2011, S. 127–130, hier S. 129). Vor diesemHintergrund soll auchdie strikte Trennung

von Robert Kurz in einen exoterischen (einen »positiv auf die immanente Entwicklung des Kapi-

talismus bezogene[n]«) und einen esoterischen Marx (einen »auf die kategorische Kritik des Ka-

pitalismus bezogene[n]«) infrage gestellt werden. Die Tatsache, dass beide Tendenzen zeitlebens

sehr stark ineinandergreifen, ist als ein Grund anzusehen, dass Marx bis heute, ohne letztgültige

Lösungen, interpretationsbedürftig geblieben ist (Robert Kurz: »Zur Einführung. Die Schicksale

des Marxismus – Marx lesen im 21. Jahrhundert«, in: ders. (Hg.): Marx lesen! Die wichtigsten Texte

von Karl Marx für das 21. Jahrhundert, Frankfurt a.M.: Eichborn 2006, S. 13–47, hier insbes. S. 23–28).

130 Karl Marx: »1) ad Feuerbach« [1845], in: ders.: Exzerpte und Notizen. Sommer 1844 bis Anfang 1847,

2., unveränd. Aufl., Berlin: Akademie 1998 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 4, Bd. 3), https://doi.

org/10.1515/9783050076898-002, S. 19–21, hier S. 21. Es handelt sich dabei um ein posthum 1886

von Engels zusammen mit seinem eigenen Text »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassi-

schen deutschen Philosophie« veröffentlichtes Pamphlet, das Marx im Rahmen seiner Arbeit an

der ebenfalls zu seinen Lebzeiten unveröffentlicht gebliebenen Deutschen Ideologie 1845 verfasste.

Die zitierte Fassung aus der MEGA folgt der Marx’schen Handschrift und enthält nicht mehr die

zum Teil den Text inhaltlich stark verändernden Korrekturen von Engels aus dem Jahr 1886.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 193

semble der gesellschaftlichen Verhältnisse.«131 Marx und Engels betrachten den Men-

schen ab da auch nicht länger als ›Gattungswesen‹, sondern, in einem Plädoyer für eine

Herangehensweise, die nicht mehr »von den wirklichen Bedingungen abstrahirt«,132 als

praktisches und schaffendesWesen.Diemenschliche Existenz ist also ohne Praxis, ohne

Praktikennichtmehrdenkbar.Es ist einDenken,das inder ausdenManuskriptenzitier-

ten Passage zum ›Verhalten‹ desMenschen zur Gattung schon aufscheint. Sehr deutlich

wird Marx später, 1867 im ersten Band des Kapitals, letztlich gegen seine eigene frühe-

re Argumentation schreiben, dass man sich von der religiös konnotierten »Nabelschnur

des natürlichen Gattungszusammenhangs mit Andern« loszureißen habe.133 In den Fo-

kus desMarx’schen ›neuenMaterialismus‹ rückt so viel dezidierter die »menschlicheThä-

tigkeit«, die »revolutionaire Praxis« der Menschen134: »Ihre materiellen Verhältnisse bilden

die Basis aller Verhältnisse. Diese materiellen Verhältnisse sind nichts anderes als die not-

wendigen Formen, in denen ihrematerielle und individuelle Tätigkeit sich realisiert.«135

Die Frage nach dem »menschlichenWesen« bleibt also auch im späterenTheoretisieren

bestehen; sie wird nur, wie Balibar treffend bemerkt, radikal verschoben.136

Unter Berufung auf einen Begriff Gilbert Simondons schreibt Balibar vor diesem

Hintergrund schonMarx völlig zu Recht zu, eine kollektive, »eine transindividuelleWirk-

lichkeit zu begreifen und letztlich auch die Transindividualität als solche zu denken«.137

Dabei handelt es sich um etwas, das irreduzibel medial ist, d.h. »zwischen den Indivi-

duen existiert«.138 Medial heißt hier, dass die Transindividualität fundamental aus ih-

131 Ebd., S. 20f.

132 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 114.

133 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 48.

134 Marx: »1) ad Feuerbach«, S. 18 u. 20; Herv. i. Orig.

135 Karl Marx: »Brief an Pawel Wassiljewitsch Annenkow in Paris« [Brüssel, 28.12.1846], in: ders. u.

Friedrich Engels: Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979 (Gesamtausgabe

[MEGA2], Abt. 3, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-011, S. 70–80, hier S. 71. Dt. Karl

Marx: »Brief an P.W. Annenkow« [Brüssel, 28.12.1846], aus dem Französischen v. Anonym, in:Wer-

ke [MEW], hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1977,

S. 547–557, hier S. 549; Übers. aus dem Französischen aus MEW 4modifiziert; Herv. M.D.

136 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 59.

137 Ebd., S. 61; Herv. i. Orig.

138 Ebd., S. 62. Mit den Begriffen der Individuierung und des Transindividuellen wendet sich Si-

mondon gegen den Hylemorphismus (ein Denken, das strikt eine allgemeine aktive Form einem

passiv von ihr geprägten Stoff gegenüberstellt). An die Stelle von abgeschlossenen Seinszustän-

den setzt er unendliche Prozesse des Werdens, die Del Fabbro auf die gelungene Formel »pro-

zessuale Individuationsontologie« gebracht hat (vgl. Olivier Del Fabbro: Philosophieren mit Objek-

ten. Gilbert Simondons prozessuale Individuationsontologie, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2021, https://

doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2). Die Individuierung bedarf demnach eines prä-individuellen

Potenzials, das fortwährend und unabschließbar aktualisiert wird (dies nennt er in seinem tech-

nischen Denken einen transduktiven Prozess). Die Folge ist, dass sich das Individuum in einem

metastabilen Gleichgewicht befindet, weil es eine unendliche »Reihe von aufeinanderfolgenden

neuen Strukturierungen« –man könnte auch sagen: Aktualisierungen –durchläuft. Der Begriff des

Transindividuellenbezieht sich vor diesemHintergrundauf die ähnlich gelagerte unabgeschlosse-

ne »Individuierung eines Kollektivs«, das nach Simondon weder als Ansammlung von abgeschlos-

senen Individuen verstanden werden sollte noch als etwas, das dem Individuum äußerlich wäre.

Vielmehr sei es die »wahre Beziehung zwischen aller Äußerlichkeit und aller Innerlichkeit in Bezug

auf das Individuum« (Gilbert Simondon: L’Individuation à la lumière des notions de forme et d’informa-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2


194 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ren Relationen heraus gedacht werden muss: Individuum und Gemeinschaft sind als

Relata wesentlich aufeinander verwiesen, insofern es darum geht »jeweils das eine die-

ser Momente durch das andere zu verwirklichen«.139 Für Balibar ergibt es so durchaus

Sinn, dass Marx, wenn er vom »ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse« spricht,

das französische Fremdwort ›ensemble‹ (in Kleinbuchstaben) verwendet, um sorgfältig

eine Kategorie zu vermeiden, die eine in sich geschlossene Vollständigkeit implizieren

würde.Stattdessen gehe es »(anti)ontological« umeine »de-totalized totality«.140 Die ge-

sellschaftlichen Verhältnisse werden bei Marx, so könnte man Balibar weiter lesen, ge-

nau genommen radikal prozesslogisch bzw. -ontologisch konzipiert, verbunden mit ei-

nerbestimmtenUnendlichkeit undSerialität, »meaning that social relations constitutive

of the human formanopen-endednetwork«.141 Es geht also keinesfalls umeinmenschli-

chesWesen als solches, als »Abstractum«.Denn die »gesellschaftlichen Verhältnisse« und

mit ihnen quid pro quo das »menschlicheWesen«müssten konsequent in ihrer Heteroge-

nität und Differenziertheit verstanden werden. Folglich wird (historisch) eine Vielzahl

an dasmenschlicheWesen ausmachenden gesellschaftlichen Verhältnissen denkbar, die

darüber hinaus ganz verschiedenen (z.B. historisch-ökonomischen) Bereichen zugehö-

rig sind.142 Pierre Macherey, auf den Balibar ebenfalls verweist, interpretiert übrigens

die Textstelle über das »ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse« sehr ähnlich und

spricht von einer Verschiebung von »essence« in »non-essence«: Nicht nur werde so das

»Wesen« vonMarx radikal historischen Bedingungen unterstellt, sondern auch dadurch

›wesentlich‹ destabilisiert, dass es als Komplexität konzipiert werde und so nicht zuletzt

einer fortwährenden Bewegung der Neuzusammensetzung unterliege.143

Balibarfindet für dieseMarx-Lektüre die gelungene Formel einer ›Sozialisierungder

Ontologie‹, insofern alle ontologischen Fragen zu ›sozialen‹ Fragen im sehr breiten Sin-

ne werden (im Gegensatz zu einer ›Ontologisierung des Sozialen‹, die auf eine indivi-

duenübergreifende gesamtgesellschaftliche Logik hinausliefe, wie sie, um es hier noch

einmal aus Kapitel 2 weiter oben in Erinnerung zu rufen, auch Latour als »Soziales Nr.

1« z.B. an Émile Durkheim kritisiert144): »›Relating to‹ and ›being related to‹ would thus

be considered the constitutive ontological mark of the human.«145 Vor diesem Hinter-

tion [1964], Grenoble: Millon 2005, S. 237 u. 256; Übers. M.D.). Michael Cuntz hat dies konzise zu-

sammengefasst: Der »inter-individuellen stellt Simondon die transindividuelle Konstellation ge-

genüber, in der sich Individuen und ihr Kollektiv erst in der Transduktion herausbilden.« (Michael

Cuntz: »Individuation, Werden und Kollektiv«, in: Ilka Becker, ders. u. Astrid Kusser (Hg.): Unmen-

ge – Wie verteilt sich Handlungsmacht?, Paderborn: Fink 2008, https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq,

S. 37–43, hier S. 40)

139 Balibar:Marx’Philosophie, S. 62.Man könnte hier auchdie notorisch zitierte Formel vonKarenBarad

anführen: »relations without preexisting relata« (Barad:Meeting the Universe Halfway, S. 139).

140 Étienne Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back: What to Do with

Marx’s Sixth Thesis on Feuerbach?«, in: Postmodern Culture 22.3 (2012), https://doi.org/10.1353/pm

c.2012.0014, o.S.

141 Ebd.

142 Vgl. ebd.

143 Pierre Macherey: Marx 1845. Les »thèses« sur Feuerbach. Traduction et commentaire, Paris: Éd. Ams-

terdam 2008, S. 153–155.

144 Vgl. dazu auch S. 50 weiter oben.

145 Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back«, o.S.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 195

grund erscheint es dann für Balibar unverzichtbar, von Menschen immer im Plural zu

sprechen, nicht nur im einfacheren Sinne, weil es für ein Relationendenken mehrerer

bedarf, sondern auch im strengen Sinne, weil die Mannigfaltigkeit an Relationen, das

»ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse«, während sie permanent Menschen zu-

sammenbringt, also ihre Vereinzelung verhindert, damit zugleich irreduzible Differen-

zen entstehen lässt.146 Das solchermaßen gebildete »Mitsein« – ein Wort, das Balibar

in diesem Zusammenhang als deutschen Begriff aufgreift – wäre in der Folge nicht als

einheitlich, kohärent oder stabil zu verstehen, sondern von vornherein ebenfalls in all

seiner Heterogenität. Denn auch die Relationen bilden,wie Balibar betont, in sich keine

Ganzheit, sondernbeeinflussen sich ihrerseits,da siewiederumselbstuntereinander ins

Verhältnis gesetzt sind. Für Balibar wird letztlich zum entscheidendenMerkmal der von

Marx dergestalt medial gedachten ›gesellschaftlichen Verhältnisse‹ »the way they make

it possible for some ›individuals‹, ›groups,‹ ›parts‹ (or even ›parties‹) to transformothers,

be transformed by others, and perhaps in the end transform themodality of the relation

itself«.147

Wenn Relation und Praxis so stark verklammert werden, wird dadurch, wenn man

von Balibar ausgehend weitere Schlüsse zieht, auch ein Ausweg aus einem zu vereinfa-

chenden Relationendenkenmöglich. Ein solches könnte die Veränderung der Modalität

der Relation nichtmehr denken; es bliebe ahistorisch. Für Balibar liegt dort auch der ge-

wichtige Unterschied zwischen einer von ihm verworfenen Differenziertheit, die noch

unter ein »menschliches Wesen« subsumierbar wäre, und einer Differenziertheit, dem

das »menschlicheWesen« selbst irreduzibelunterworfen ist (unddaher auchdieModifika-

tion der Relationen möglich bleibt). Es wird dadurch erst historisch und erhält, jenseits

letzten Endes immer theologisch oder religiös konnotierter Ideale von Vollkommenheit

(Marx’ Kritik an Feuerbach), »[i]n seinerWirklichkeit«148 eine unendliche Offenheit.

Eine weitere im Grunde noch dem utopischen Denken verhaftete Passage aus der

Deutschen Ideologie führt dies in aller Deutlichkeit vor Augen.Dort werden, unter der Ka-

pitelüberschrift ›Über die Produktion des Bewußtseins‹ »die Ideenformationen aus der

materiellen Praxis« erklärt,149 dies aber (noch) teleologisch bzw. eschatologisch begrün-

det:150

146 Ebd.

147 Ebd. Auch Francesca Raimondi fasst dieses Verständnis von Marx sehr treffend: »Für ihn ist der

Mensch – der deshalb die Grundkategorie des Kommunismus bildet – ein unbestimmtes We-

sen, dessen Unbestimmtheit sich in einer kollektiven Bestimmungskraft äußert« (Francesca Rai-

mondi: »Einleitung [zu Abt. IV – Partizipation]«, in: Christoph Menke u. dies. (Hg.): Die Revolution

der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp 2011,

S. 373–380, hier S. 376; vgl. a. Marx: »Zur Judenfrage«, bes. S. 154 u. 161).

148 Marx: »1) ad Feuerbach«, S. 21.

149 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 45; vgl. a. die einschlägigen Passagen zum Verhältnis der

»Summe von Produktionskräften, Kapitalien & sozialen Verkehrsformen«, zum Bewusstsein und

zum »Wesen des Menschen« in der Deutschen Ideologie – verbunden mit einer Zurückweisung von

»›dem Selbstbewußtsein‹ & dergleichen Faseleien« (ebd., S. 46–66 u. 210; Herv. i. Orig.).

150 Vgl. Jean-Luc Nancy:Die Erschaffung derWelt oder Die Globalisierung, aus dem Französischen v. Anet-

te Hoffmann, Zürich u.a.: diaphanes 2003, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


196 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

In der bisherigen Geschichte ist es allerdings ebensosehr eine empirische Thatsache,

daß die einzelnen Individuenmit der Ausdehnung der Thätigkeit zurWeltgeschichtli-

chen immermehr unter einer ihnen fremdenMacht geknechtet worden sind […], einer

Macht die immer massenhafter geworden ist & sich in letzter Instanz als Weltmarkt

ausweist. Aber eben so empirisch begründet ist es, daß durch den Umsturz des be-

stehendengesellschaftlichenZustandes durchdie kommunistischeRevolution (wovon

weiter unten) & die damit identische Aufhebung des Privateigenthums […] die Befrei-

ung jedes einzelnen Individuums in demselben Maße durchgesetzt wird, in dem die

Geschichte sich vollständig in Weltgeschichte verwandelt. Daß der wirkliche geistige

Reichthum des Individuums ganz von dem Reichthum seiner wirklichen Beziehungen ab-

hängt, ist nach dem obigen klar. Die einzelnen Individuen werden erst hierdurch von

den verschiedenen nationalen & lokalen Schranken befreit, mit der Produktion (auch

mit der geistigen) der ganzen Welt in praktische Beziehung gesetzt & in den Stand ge-

setzt sich die Genußfähigkeit für diese allseitige Produktion der ganzen Erde (Schöp-

fungen der Menschen) zu erwerben.151

ImFolgendenwird es darumgehen, in diesemMarx’schenDenken in Beziehungen, d.h.

in Kategorien der Medialität bzw. des Transindividuellen die von ihm mitreflektierten

konkreten technologischen Bedingungen des 19. Jahrhunderts gesondert herauszustel-

len.DassMarxdie ihmzeitgenössischenVerhältnissedurchaus als soziotechnischeKon-

stellationen versteht, wird von seinen Kritiker:innen nämlich meist übersehen. Damit

wird hier genauer ausgearbeitet, was Balibar jüngst als Konsequenz seinerMarx-Lektü-

re mit Verweis auf Simondons transindividuelle Prozesse noch in Aussicht gestellt hat:

die Frage nach den Objekten, »their unavoidable role as intermediaries of all the rela-

tions that ›subjects‹ maintain among themselves«.152 Bezeichnenderweise kommen sie

erst prominent mit dem Marx’schen ›neuen Materialismus‹ ab den Feuerbach-Thesen

zur Sprache, verbundenmit einer Fokussierung auf analytisch präziser gefasste »gesell-

schaftliche Verhältnisse«, d.h. konkrete »Produktions- und Verkehrsweisen« – Begrif-

fe, die in den Ausführungen ab der Deutschen Ideologie153 den Dreh- und Angelpunkt der

Theorien zu Arbeitsteilung und Eigentumsverhältnissen bilden.

151 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 41f.; Herv. d. Orig. getilgt und durch eigene ersetzt.

152 Étienne Balibar: »Philosophies of the Transindividual: Spinoza, Marx, Freud«, aus dem Französi-

schen v. Mark G.E. Kelly, in: Australasian Philosophical Review 2.1 (2018), https://doi.org/10.1080/24

740500.2018.1514958, S. 5–25, hier S. 10. Ich hätte in diesem Zusammenhang als Übersetzung den

stärkeren Begriff des ›medium‹ oder ›mediator‹ bevorzugt, weil die Eigensinnigkeit des Medialen,

sein transformatorisches Potenzial, dabei stärker zur Geltung kommt (vgl. dazu Latour: Reassem-

bling the Social, S. 39); einen ersten eigenen Ansatz deutet Balibar im Verweis auf Marx’ Warenfe-

tischismus in Form einer Verschränkung eines »festishism of things« und eines »fetishism of per-

sons« an (vgl. Balibar: »Philosophies of the Transindividual«, S. 10f.).

153 Hier gilt es, sich in Erinnerung zu rufen, dass es sich dabei keineswegs um einen homogenen Text

mit einheitlicher Autorschaft handelt, sondern dass bei manchen Texten u.a. mit Moses Heß, Jo-

seph Weydemeyer und Roland Daniels zusammengearbeitet wurde, auch wenn die letzte Über-

arbeitungsschicht Marx zukam, er also vermutlich die Entscheidungsgewalt über den geplanten

finalen Text hatte (vgl. die Einführung in: Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 749 sowie das Ver-

zeichnis der Abbildungen auf S. X).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 197

Wenngleich von vielenTheoretiker:innen fraglos akzeptiert,154 handelt es sich nicht,

wie Althusser betont, um einen radikalen »epistemologischen Bruch«,155 sondern um

eine Weiterentwicklung von Marx’ Positionen.156 Obwohl er zunächst Althusser Recht

gibt, erkennt wiederum Balibar in diesem Zusammenhang scharfsichtig, dass das ma-

terialistischere Denken nicht von selbst aus der Geschichte des Idealismus herausführt:

Als »Materialismus der Praxis« ließe sich das revolutionäre Subjekt des Proletariats, das

in seiner »geschichtliche[n] Selbsttätigkeit«, in seiner »eigentümliche[n] politische[n]

Bewegung«157 den »jetzigen Zustand aufhebt«158 auch im Sinne einer »vollkommensten

Ausgestaltung der idealistischen Tradition« verstehen.159 D.h.,mit der stärkeren Akzen-

tuierung der gesellschaftlichen Verhältnisse wird in Marx’ und Engels’ Schreiben eine

Berücksichtigung des Individuums und des Bewusstseins nicht restlos aufgegeben.

Deutlichwird dies z.B. in einer späterenÜberlegung von Engels,wenn er betont, dass es

darum gehe, »die Mittel zur Beseitigung der entdeckten Mißstände […] vermittelst des

Kopfes in den vorliegenden materiellen Thatsachen der Produktion zu entdecken«,160

mit dem Ergebnis, dass »die Menschen ihre Geschichte mit vollem Bewußtsein selbst

machen« könnten.161 Gayatri Chakravorty Spivak hat darin auch einen wesentlichen

Widerspruch ausgemacht »between a critique of the intending subject in every presup-

position, and a telos based on the intending subject«.162

4.4 Marx’ ›neuer Materialismus‹
in seiner medientechnologischen Dimension

Wie bei den Gegenständen von Marx’ Denken werden die Widersprüche seines eige-

nenDenkens für ihn selbst zum Impulsgeber für Veränderung: So verschiebt sich in sei-

nem Schreiben der Schwerpunkt sukzessive vom Individuum zum kollektiven Handeln,

154 Z.B. Balibar:Marx’ Philosophie, S. 31 u. 39.

155 Louis Althusser hat diesen Bruch zwischen der prinzipiell humanistischen »ideologischen ›Proble-

matik‹ der Jugendwerke [wie den Grundrissen] und der wissenschaftlichen ›Problematik‹ des Kapi-

tals« auf 1845 datiert bzw. vorher schon in der Deutschen Ideologie, und zwar mit der Begründung

der neuen Wissenschaft der ›Geschichtstheorie‹ des dialektischen Materialismus (Althusser: Für

Marx, S. 11f., 26 u. 33).

156 Diesem Bruch erteilt auch Gérard Granel eine klare Absage und spricht vom »Treibsand eines

unauffindbaren (wissenschaftlich leeren) epistemologischen Einschnitts« (Gérard Granel: »Der

Formbegriff in Das Kapital«, aus dem Französischen v. Laura Strack, in: Die totale Produktion. Tech-

nik, Kapital und die Logik der Unendlichkeit, hg. v. Erich Hörl, Wien u.a.: Turia + Kant 2020, S. 179–195,

hier S. 186). Vgl. zu einer Auffassung von Marx, die den Bruch ebenfalls negiert und eher von ei-

nem Weiterdenken ausgeht: Spivak: A Critique of Postcolonial Reason, S. 77–83 sowie im Sprechen

von einer »fundamentale[n] Kontinuität«: Quante: »Das gegenständliche Gattungswesen«, S. 70.

157 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 490.

158 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 137.

159 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 56.

160 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 608; Herv. d. Orig.

getilgt.

161 Ebd., S. 623.

162 Spivak: A Critique of Postcolonial Reason, S. 78.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


198 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

vom Bewusstsein zum Sein bzw. zur Praxis.163 Die Frage nach dem kollektiven Handeln

wird beiMarx dabeimehr undmehr eine (letztlichmedienkulturwissenschaftliche) Fra-

ge nach den Relationen zwischen den kollektiv Handelnden, die ihn schließlich auch zu

technischen Medien der Konnektivität führt. Der Begriff des ›Verkehrs‹, den Marx und

Engels an sehr vielen Stellen benutzen, fungiert dabei in seiner Ambiguität, wie wie-

derum Balibar gezeigt hat, als schillernde Figur, denn er lässt sich zum einen eher in

Richtung seiner Bedeutung als objektive, technische Struktur und zum anderen eher in

Richtung seiner Bedeutung als Voraussetzung von Transindividualität deuten.164 In der

Deutschen Ideologie sprechen Marx und Engels auch in Analogie zur Formel von Sein und

Bewusstsein von einem »materiellen Verkehr« im Gegensatz zu einem »geistige[n] Ver-

kehr«.165 Damit bewegen sichMarx und Engels innerhalb des zeitgenössischen Begriffs-

horizonts.Denn ›Verkehr‹ hatte im 19. Jahrhundert eine deutlichweitere Bedeutung und

umfasste neben den heute geläufigen technisch vermittelten Beziehungen im Allgemei-

nen noch Handelsbeziehungen sowie sozialen Umgang bzw. geselligen Austausch.166

Zunehmendkristallisiert sich aber in ihrenTexten anstatt der Frage nach einer allge-

mein-menschlichen Praxis die Frage nach der Produktion bzw. nach »Verkehrsformen«

heraus. Unter »Verkehrsformen« verstehenMarx und Engels allerdings wiederum nicht

nur die Formen des Verkehrs im heutigen Sinne, sondern im Grunde genommen das,

was sie später als »Produktionsverhältnisse« bezeichnen werden.167 Gleiches gilt für die

Termini »Verkehrsmittel«, und »Verkehrsverhältnisse«.168 Diese stehen in einem direk-

ten Verhältnis zu den von Marx so genannten »Produktivkräften« – genau genommen

eine analytische Differenzierung, weil sich sowohl die Produktionsverhältnisse als auch

die Produktivkräfte durch die Kombination derselben Elemente (z.B. Produktionsmit-

tel, Frage, wer arbeitet bzw. nicht arbeitet) auszeichnen – einmal im Sinne der Analy-

se von gesellschaftlichen Verhältnissen (mit einem starken Akzent auf den Eigentums-

verhältnissen), einmal im Sinne der Analyse von Produktionsprozessen, konkreten wis-

163 Die notorisch zitierte Passage dazu lautet: »Es ist nicht das Bewußtsein derMenschen, das ihr Sein,

sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewußtsein bestimmt.« (Karl Marx: »Zur

Kritik der politischen Ökonomie. Erstes Heft« [Nov. 1858–Jan. 1859], in: ders.: Ökonomische Manu-

skripte und Schriften, 1858–1861, Berlin: Dietz 1980 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 2, Bd. 2), https

://doi.org/10.1515/9783050076317-005, S. 95–245, hier S. 100; ähnlich aufgegriffen in Engels: »Die

Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 606)

164 Vgl. Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back«, o.S.

165 Vgl. Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 114 u. 135.

166 Vgl. Klaus Christian Köhnke: »Verkehr«, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie online (2017), ht

tps://doi.org/10.24894/HWPh.4568; Christoph Neubert: »Verkehr«, in: Christina Bartz et al. (Hg.):

Handbuch derMediologie. Signaturen desMedialen, Paderborn: Fink 2012, S. 323–328 u. Gabriele Scha-

bacher: »Raum-Zeit-Regime. Logistikgeschichte alsWissenszirkulation zwischenMedien, Verkehr

und Ökonomie«, in: Archiv für Mediengeschichte, H. 8 (2008), S. 135–148, hier S. 146.

167 Vgl. dazu Michael Vester: »Die Gesellschaft als Kräftefeld: Klassen, Milieus und Praxis in der Tra-

dition von Durkheim, Weber und Marx«, in: Christina Wessely u. Florian Huber (Hg.):Milieu. Um-

gebungen des Lebendigen in der Moderne, Paderborn: Fink 2017, https://doi.org/10.30965/9783846761

755_010, S. 136–175, hier S. 175.

168 Vgl. a. Institut fürMarxismus-Leninismus beim ZK der KPdSU: »Vorwort«, in: Karl Marx u. Friedrich

Engels:Werke [MEW], hg. v. Institut fürMarxismus-LeninismusbeimZKder SED, Bd. 3, Berlin: Dietz

1978, S. V–XI, hier S. VII.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 199

senschaftlichen und technischen Arbeitsweisen.169 Unter Verkehrs- bzw. Produktions-

verhältnisse und Produktivkräfte fallen für Marx und Engels, wie noch genauer gezeigt

wird,nebendenKommunikationsmitteln imheutigen, engerenSinne, etwader Telegra-

fie, schließlich auch solche im weiteren Sinne, wie die Dampfschifffahrt oder die Eisen-

bahn. Vor diesem Hintergrund gilt es also umso mehr, dem methodischen Diktum des

britischen Historikers Asa Briggs zu folgen: »Transportation should never be left out of

the history of communication.«170

Im Folgenden soll unter den Produktivkräften, die Marx und Engels vermehrt in-

teressieren, insbesondere ein Fokus auf die Kommunikationstechnologien gelegt wer-

den. Damit soll jedoch, wie später in den einzelnen Unterkapiteln gezeigt wird, keinem

(Kommunikations-)Technikdeterminismus das Wort geredet werden. Vielmehr soll die

Einbettungder einzelnenTechnologien indas komplexeGefügeder Produktionsverhält-

nisse deutlich gemacht werden. Es wird also zunächst ausgehend von der vonMarx und

Engels analysierten (dialektischen) Genealogie der Relationen zwischen Produktivkräf-

ten und Produktionsverhältnissen nach dem Status gefragt, den sie darin dem Medi-

enverbund der Kommunikationstechnologien im Allgemeinen zusprechen: insbesonde-

re erstens in ihrer materiell-infrastrukturellen und zweitens in ihrer informationellen

bzw. symbolischen Dimension, um dann beleuchten zu können, in welcher Relation die

Telegrafie im Besonderen zu den anderen Kommunikationstechnologien steht.

Marx’ und Engels’ historische Zyklologie I: Dialektik

Es ist beachtenswert, dass Marx und Engels in ihren früheren Texten Kommunikati-

onstechnologien sowohl im weiteren als auch im engeren Sinne so gut wie gar nicht

erwähnen. Sie waren auch noch nebensächlich innerhalb der kommunistischen Bewe-

gung. Engels schreibt in einem Leserbrief 1845 angesichts der Repressalien der Regie-

rung in Deutschland: »[T]here is hardly a chance of any but a literary connection be-

169 Vgl. dazu die hier aufgegriffenen instruktiven Erläuterungen auch zur Genealogie der Ausdiffe-

renzierung dieses Begriffs bei Marx in: Marc Abeles: »Produktionsverhältnisse«, aus dem Franzö-

sischen v. Ilse Utz, in: Georges Labica, Gérard Bensussan u.Wolfgang FritzHaug [Hg. d. dt. Fassung]

(Hg.): Kritisches Wörterbuch des Marxismus, Bd. 6, Berlin: Argument 1987, S. 1053–1058, hier insbes.

S. 1056.

170 Asa Briggs: »Man-made Futures, Man-made Pasts«, in: Marita Sturken u. Sandra Ball-Rokeach

(Hg.): Technological Visions. The Hopes and Fears That Shape New Technologies, Philadelphia, PA: Tem-

ple Univ. Press 2004, S. 92–109, hier S. 101. Auch Nigel Thrift verbindet beide Momente: »[T]rans-

port and communication cannot be split apart. Each relies upon the other in all manner of ways«,

weil z.B. die Entwicklung des Zeitungswesens nicht von der Geschichte der Post, der Eisenbahn

und der Telegrafie getrennt gedacht werden könne (Nigel Thrift: »Transport and Communica-

tion 1730–1914«, in: Robert A. Dodgshon u. Robin Alan Butlin (Hg.): Historical Geography of Eng-

land and Wales, London: Academic Press 1990, https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-

3, S. 453–486, hier S. 453). Wolfang Schäffner verweist vor diesem Hintergrund neben Kittler auf

Harold A. Innis: »Kommunikationstechniken betreffen nicht nur Informationen, sondern ebenso

Transport und Speicherung von Personen und Objekten« (Schäffner: »Elemente architektonischer

Medien«, S. 138); vgl. a. Fn. 240 weiter unten in diesem Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3


200 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

tween the Communists of the different localities.«171 Technische Kommunikationsmedi-

enkommen in seinerBeschreibungdesAustauschsuntereinander imRahmendes »Fort-

schritts des Kommunismus in Deutschland« nicht vor. Selbst die genannte Post, weil

nicht sicher (»unsafe«), spielt letztlich eine untergeordnete Rolle: »Some connection is

kept up by travellers, but this is all.«172 Auch in seinem Text über Die Lage der arbeitenden

Klasse in England kommt Engels nur kurz auf den Bau von Straßen, Kanälen sowie die

Eisenbahn und dieDampfschifffahrt, die »die Kommunikation zu Lande« bzw. »zuWas-

ser« revolutioniert hätten, zu sprechen.173 Dies hat auch technikhistorische Gründe, in-

sofern maßgebliche technische Veränderungen in der gleichen Zeitspanne stattfanden,

in der Marx und Engels sich zunehmend der Analyse des Konnexes zwischen konkreten

Produktivkräften und Produktionsverhältnissen zuwandten.

Obwohl bereits 1809 Samuel Thomas von Soemmerring den elektrochemischen Te-

legrafen präsentiert hatte, nahm die Entwicklung erst Fahrt auf, als am 4. September

1837 Samuel Morse seinen ersten Telegrafen vorstellte. Nach einem ersten Patent 1840

erhielt er am 20. Juni 1845 das wichtige Patent auf seinen verbesserten Telegrafen und

dieMorsetaste.Erst 1844wurdedie ersteNachricht zwischenBaltimoreundWashington

übermittelt. 1848 setzte man, damit auch das erste Mal in Europa, den Telegrafen zwi-

schen Hamburg und Cuxhaven ein. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass die

Telegrafie sich zunehmendvon einer Staatsorientierung löste undzuKommunikationen

im ökonomischen Sektor führte: So wurden ab 1851 die ohnehin schon seit 1838 entlang

von Eisenbahnlinien errichteten Kommunikationsverbindungen zur Koordination des

Schienenverkehrs der Erie Railroad Company, eine der ersten Eisenbahngesellschaften

der USA, benutzt. 1858 begann man mit der Verlegung des ersten transatlantischen Te-

legrafenkabels, das schnell versagte; ein weiterer Versuch 1866 glückte schließlich. Und

Morse verdiente später damit sein Geld, dass er nicht die Technik allein, sondern sie zu-

sammenmit den entsprechendgeschultenOperatoren als kompletteDienstleistung ver-

mietete. 1867 folgte eine der damals prominentesten Anwendungen der Telegrafie: der

Börsenticker.174

171 Friedrich Engels: »Rapid Progress of Communism in Germany III« [1845], in: Karl Marx u. ders.:

Werke – Artikel – Entwürfe. Ende August 1844 bis April 1846, Berlin u.a.: De Gruyter Akademie For-

schung 2023 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 4), https://doi.org/10.1515/9783110683417-009,

S. 541–545, hier S. 544.

172 Ebd.

173 Engels: Die Lage der arbeitenden Klasse in England, S. 253.

174 Vgl. Christian Holtorf: Der erste Draht zur NeuenWelt. Die Verlegung des transatlantischen Telegrafen-

kabels, Göttingen: Wallstein 2013; Anja Griesbach u. Benjamin Beil: »Telefon/Telegrafie«, in: Jens

Schröter (Hg.): Handbuch Medienwissenschaft, Stuttgart u.a.: Metzler 2014, S. 262–267; Flichy: Tele,

S. 84–89; vgl. mit einem Fokus auf den Entwicklungen in den USA die Tabelle in: Beniger: The Con-

trol Revolution, S. 233f. sowie insbes. S. 250–264 sowie Alvin F. Harlow: OldWires and NewWaves. The

History of the Telegraph, Telephone, and Wireless, New York, NY u.a.: D. Appleton-Century Company

1936; mit einem Fokus auf Frankreich: Léonard Laborie: L’Europemise en réseaux, Brüssel: Peter Lang

2010, https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0; vgl. zum »Prinzip der Mann-plus-Apparate-Lea-

sing-Seetelegraphie«: Wolfgang Hagen: »›M.G.Y. – What is the matter with you?‹ Zur Archäologie

desmedialen Titanic-Desasters«, in: Christian Kassung (Hg.):DieUnordnung derDinge. EineWissens-

undMediengeschichte des Unfalls, Bielefeld: transcript 2009, https://doi.org/10.1515/9783839407219-

010, S. 249–270, hier S. 249f.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 201

Im Zuge der bereits dargelegten materialistischenWeiterentwicklung ihrer theore-

tischen Positionen werden von Marx und Engels ab 1845 Medien wie die Telegrafie –

zusammen mit infrastrukturellen Entwicklungen wie dem Ausbau des Eisenbahnnet-

zes und der internationalen Dampfschifffahrt, der Voraussetzung für den sogenannten

›Weltverkehr‹175 –nicht alsMedien einer abstraktenMenschheit verstanden.Diese Figur

spielt zu diesem Zeitpunkt keine Rolle mehr. Vielmehr zeigen sie in ihren Analysen in

der Deutschen Ideologie, dass der ›Weltverkehr‹ sowohl Bourgeois und Proletarier »trotz-

dem daß sie sie zusammen bringt« letztlich durch eine »universelle Konkurrenz«, die

beide betrifft, zunächst massiv isoliert.176 Die Wirkkräfte erklären die beiden Autoren

in der Logik der Dialektik als komplexes Wechselverhältnis, das man auch als Entste-

hung eines kapitalistischenMilieus lesen kann, in dem eine bestimmte Korrelation oder

besser: Zirkularität derWirkungen herrscht.177 D.h., im Gegensatz zu einemMarx häu-

fig im Zusammenhang seines Materialismus unterstellten Determinismus mit simplen

mechanischenKausalitäten, gestalten sich die Verhältnisse deutlich komplizierter, inso-

fern in einemkomplexenRückkopplungsprozess dasZusammenspiel der ökonomischen

und materiellen Auswirkungen einer geschichtlichen Situation die Voraussetzung für

die nächste bildet und so fort: Engels hat dies später, nämlich erst 1882, klar als Charak-

teristikumder »Dialektik«, seiner Auffassung nach »der höchsten Form des Denkens«178

hervorgehoben. Ihr gehe es um die »Anschauung der universellen Wechselwirkung, wo

Ursachen undWirkungen fortwährend ihre Stelle wechseln, das was jetzt oder hierWir-

kung, dort oder dann Ursache wird und umgekehrt«.179 Wenige Jahre später formuliert

175 Eine Formel für das Zusammenwirken von Verkehr (nun im heute geläufigen Sinne von Beförde-

rung von Menschen, Dingen und Informationen) und Globalisierung, die sich spätestens mit Mi-

chael Geistbeck Ende des 19. Jahrhunderts durchsetzt (vgl. Michael Geistbeck:DerWeltverkehr. See-

schiffahrt und Eisenbahnen, Post und Telegraphie, Freiburg i. Br.: Herder 1887).

176 Marx u. Engels:Deutsche Ideologie, S. 87 u. 91. In denGrundrissen kommtMarx in Bezug auf England,

d.h. im lokalen Maßstab auf die erste Eisenbahn zwischen Liverpool und Manchester zu sprechen

und bezeichnet sie vor demHintergrund der herrschenden Konkurrenzverhältnisse als »Produkti-

onsnothwendigkeit für die Liverpooler cottonbrokers undmehr noch für dieManchestermanufac-

turers« (Karl Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58 [Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie],

2., unveränd. Aufl., Berlin: Akademie 2006 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 2, Bd. 1), https://doi.

org/10.1515/9783050063430, S. 430). Im Unterschied zu McLuhan unterscheiden Marx und Engels

hier analytisch zwischen der Gegebenheit eines Mediums und konkreten Medienpraktiken sowie

deren Effekten. Dadurch formulieren sie letztlich eine materialistische Ergänzung zu McLuhans

unifizierender, wenn nicht sogar christologischer Argumentation zur Elektrifizierung der ›Welt‹,

welche sich bei McLuhan allerdings auf das 20. Jahrhundert bezieht (»The simultaneity of electric

communication, also characteristic of our nervous system, makes each of us present and acces-

sible to every other person in the world«). Die (Vor-)Geschichte des ›global village‹ wäre somit

mit Marx und Engels als Teil der »Geschichte von Klassenkämpfen« zu verstehen und esmithin ein

reichlich zerstrittenes ›Dorf‹ (McLuhan: Understanding Media, S. 248; vgl. a. S. 93).

177 Hier sei noch einmal daran erinnert, dass Canguilhem in Das Lebendige und sein Milieu hervorhebt,

dass Auguste Comte bereits 1838 »eine dialektische Konzeption der Beziehung zwischen Organis-

mus und Milieu« herausgebildet habe (Canguilhem: »Das Lebendige und sein Milieu«, S. 240; sie-

he dazu auch S. 30f. weiter oben).

178 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 600.

179 Ebd., S. 602. Bei John Bellamy Foster findet sich in diesem Zusammenhang die zitierenswerte For-

mulierung: »Marx thus adopted an approach that was both realist and relational (that is, dialecti-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430


202 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Engels dies noch direkter.Unter der Voraussetzung, dass die Dialektik als eine »Wissen-

schaft von den allgemeinen Gesetzen der Bewegung« aufgefasst wird, entwirft er eine

Art sozialisierte (Prozess-)Ontologie der Geschichte, wenn nicht sogar derWelt. So fasst

er sie,materialistisch gewendet, also »vonden idealistischenVerbrämungen befreit«, als

einen »Komplex von Prozessen, worin die scheinbar stabilen Dinge […] eine ununterbro-

chene Veränderung desWerdens und Vergehens durchmachen«.180 Dies müsste, so wä-

re hier zu schlussfolgern, auch Marx’ und Engels’ materialistische Auffassung »eine[r]

wirkliche[n] Geschichte« der Kommunikationsmittel auszeichnen, insofern »die Um-

stände ebensosehr die Menschen, wie die Menschen die Umstände machen«181 und so

fort. D.h., das historisch überlieferte Gefüge an »Produktivkräften, Kapitalien & Um-

ständen« wird einerseits zwar »jeder Generation von ihrer Vorgängerin überliefert«, an-

dererseits aber auch von ihr »modifizirt«.182 Engels führt als allgemeinesBeispiel aus der

Naturwissenschaft Charles Darwins Denken eines »fortgesetzten Entwicklungsprozes-

ses«183 an. Im anderen Fall würde sich alles »im ewigen Einerlei eines stets wiederholten

Kreises«184 bewegen.

Eine konkrete Erörterung dieser historischen Zyklologie, um mit Jürgen Link zu

sprechen,185 mag dies einsehbar machen: Im 17. Jahrhundert hatte Marx und Engels

cal)«. Das Buch zeigt auf, wie sehr bei Marx Natur- und Sozialgeschichte, Materialismus und Natur

dialektisch-relational ineinandergreifen (Foster:Marx’s Ecology, S. 7; Herv. M.D.).

180 Friedrich Engels: »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie«

[1886], in: ders.: Werke, Artikel, Entwürfe. Mai 1883 bis September 1886, Berlin: Akademie 2011 (Ge-

samtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-026, S. 122–162, hier

S. 149; Herv. i. Orig. Hier wäre ein Anknüpfungspunkt zur Frage, warum Gilles Deleuze sich (unter

Einbeziehung von Félix Guattari) in einem Interview zum »Marxisten« erklärt, und zwar unterWür-

digung des für ihn so wichtigen Begriffs der Immanenz (später auch der Fluchtlinien, die an die

Stelle gesellschaftlicher Widersprüche rücken): »Bei Marx interessiert uns am meisten die Ana-

lyse des Kapitalismus als immanentes System, das seine eigenen Grenzen immer wieder hinaus-

schiebt, auf einer höheren Ebene jedoch immer auf sie stößt, denn die Grenze besteht im Kapital

selbst.« (Deleuze: »Kontrolle undWerden«, S. 246) Nicholas Thoburn ist dem genauer nachgegan-

gen, und zwar in seinem Buch: Deleuze, Marx and Politics, London u.a.: Routledge 2003, https://doi

.org/10.4324/9780203361740.

181 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 46.

182 Ebd.; siehe dazu auch S. 231 weiter unten.

183 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 603. Bereits 1876

hatte Engels einen kurzen von Darwin inspirierten evolutionsbiologischen Text zum »Antheil der

Arbeit an der Menschwerdung des Affen« geschrieben, der erst 1896 posthum veröffentlich wur-

de (vgl. ders.: Dialektik der Natur (1873–1882), S. 88–99); auch im Kapital finden sich, v.a. in Fußno-

ten, Verweise auf Darwin (vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 211, 277 u. 303; vgl. zu einer Rekonstrukti-

on der Resonanzen der Thesen Darwins in Marx’ und Engels’ Werk: Foster: Marx’s Ecology, insbes.

S. 196–207).

184 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 603.

185 Jürgen Link hat die angeführten zyklischen Logiken »als kybernetische Zyklen bzw. als zyklisch

funktionierende Transformationsprogramme« reformuliert. Hier wäre zu ergänzen, dass damit

auch ein Denken der Rekursion stattfindet. Link hat weiter zu Recht auf die Metaphorik bei Marx,

insbesondere seine drei zyklischen Modelle hingewiesen: »der hydraulische (s.o.), der thermody-

namische und der biologische Zyklus (Stoffwechsel)« (Jürgen Link: »Marx denkt zyklologisch. Mit

Überlegungen über den Status von Ökologie und ›Fortschritt‹ imMaterialismus«, in: kultuRRevolu-

tion. Zeitschrift für angewandte Diskurstheorie, H. 4 (1983), S. 23–27, hier S. 24; Groß- und Kleinschrei-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 203

zufolge die Schifffahrt und der zunehmende Einfluss der Kaufleute von England aus

im Seehandel einen »relativen Weltmarkt« geschaffen; dieser erzeugte in der Folge

wiederum eine übergroße Nachfrage und damit die große Industrie;186 diese wiederum

brachte eine universelle Konkurrenz hervor,187 die im Endeffekt die »Kommunikati-

onsmittel u. den modernen Weltmarkt her[stellten]«.188 Im dritten Band des Kapitals

differenziert Marx trennscharf die Determinanten und betont mehrfach, dass nicht das

Handels- bzw. Kaufmannskapital als solches allein zum Weltmarkt geführt hatte, son-

dern nur »auf der Basis der einmal geschaffnen kapitalistischen Produktionsweise […],

sodaß der Handel hier nicht die Industrie, sondern die Industrie beständig den Handel

revolutioniert[e]«.189 Eine weitere zirkuläre Kausalkette sieht Marx in der »Koncentra-

tion vieler Arbeitsmaschinen« hin zum Einsatz von Dampfkraft, die wiederum von der

»Konkurrenz des Dampfes mit Menschenmuskeln« hin zur weiteren »Koncentration

von Arbeitern und Arbeitsmaschinen« führte – eine Entwicklung, die sich am Ende zur

Entstehung der großen Industrie hochschraubte.190 Dies hatte schließlich nicht nur

mehr Konkurrenz unter den kleinen Industrieunternehmungen zur Folge, sodass es zu

Betriebsschließungen kam, sondern auch, damit verbunden und darüber hinaus, mehr

Konkurrenz unter den Arbeiter:innen, »nicht nur, indem einer sich wohlfeiler anbietet

als der andere, sondern indem einer für zwei arbeitet«.191 So setzt Marx 1846 Pierre-

bung angepasst und Herv. d. Orig. getilgt). Ich danke für diesen wichtigen Hinweis Mirna Zeman.

Robert Kurz spricht bei Marx aus der Perspektive der Wert(abspaltungs)kritik sehr ähnlich von ei-

nem»kybernetischenProzeß einer Verwandlung abstraktermenschlicher Energie inGeld« (Robert

Kurz: »Der doppelte Marx« (o.J.), https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=5

0 [02.08.2021]).

186 Vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 388.

187 »Was die europäischen Nationen betrifft«, schreibt Marx, »sie sind gezwungen worden, die Ma-

schinen anzuwenden, durch die Konkurrenz, die die Engländer ihnen sowohl auf dem inneren

Markt aus auch auf demWeltmarktmachten« (Marx: »Brief an Annenkow«, S. 74 (dt. S. 551); Übers.

aus MEW 4 modifiziert).

188 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 87; vgl. a. S. 429; vgl. wiederum zu einem weiteren Zirkel des

»Transport- undKommunikationswesen[s] [als]Waffen zur Eroberung fremderMärkte«:Marx:Das

Kapital, Bd. 1, S. 369 u. ders.:Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. Zweiter Band,Hamburg 1885,

Berlin: Akademie 2008 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 2, Bd. 13), https://doi.org/10.1515/97830500

63614, S. 233. Wie bereits in der Einleitung angeführt (vgl. S. 21 weiter oben), votiert Schüttpelz für

eine ähnlich ineinander verwobene Geschichte, vielleicht mit einem etwas zu starken Akzent auf

den »logistischen Investitionen«. Er argumentiert allerdings nicht mit Marx, sondern mit Fernand

Braudel gegen einen Technikdeterminismus und kann so schlüssig einen »medialenKapitalismus«

mit den entsprechendenmedientechnischen Innovationen im 19. Jahrhundert nicht als Globalisie-

rungsmotor, sondern als langfristigen ›Globalisierungseffekt‹ verstehen (Schüttpelz: »Die medien-

technische Überlegenheit des Westens«, S. 93).

189 Karl Marx:Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie.Dritter Band,Hamburg 1894, Berlin: Akademie

2004 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 2, Bd. 15), https://doi.org/10.1515/9783050063645, S. 316–329,

insbes. S. 326.

190 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 388.

191 Karl Marx: »Arbeitslohn« [1847], in:Werke [MEW], hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim

ZK der SED, Bd. 6, Berlin: Dietz 1961, S. 535–556, hier S. 542; vgl. a. S. 548. Der Text ist bislang nur in

der MEGA1, aber noch nicht in der hier wo möglich verwendeten MEGA2 erschienen. Vgl. a. Marx

u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 429.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645


204 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Joseph Proudhons streng genommen wirtschaftsliberalem – im Gleichgewichtsden-

ken verharrendem – Argument, dass »die Übel des Monopols« durch die Konkurrenz

ausgeglichen werden, die zyklologische These entgegen, dass die beiden Momente

sich wechselseitig verstärken und eine letztlich dialektische »Bewegung« (mouvement)

bilden. Auf einen prominenten Begriff Fouriers, der ›engrenage‹ (Verzahnung) anspie-

lend, schreibt Marx über die »gegenwärtigen sozialen Zustände in ihrer Verkettung

(engrènement)«: »Das Monopol bringt die Konkurrenz hervor, die Konkurrenz bringt das

Monopol hervor.«192

Exkurs: Latours Kritik an der Marx’schen Kritik der politischen Ökonomie

Die hier rekonstruierte komplexe Dialektik führt deutlich vor Augen, dass Bruno La-

tour Marx fehlinterpretiert, wenn er in seinem bereits 1984 im französischen Original

erschienenen Buch Les Microbes. Guerre et paix suivi de irréductions durch sein Insistieren

auf lokalen AssoziationsbildungenMarx indirekt insgesamt zu entwerten sucht:

DerKapitalismus existiert nicht und aus demselbenGrundwieGott. Es gibt keineÄqui-

valente (1.2.1); siemüssen gebildet werden und das kommt teuer zu stehen, führt nicht

weit und dauert nie sehr lange. Es ist lediglichmöglich, äußerst ausgedehnteNetzwer-

ke (1.4.2.) zu bilden (einen atlantischen Dreieckshandel, einen multinationalen Kon-

zern). Selbst heute ist der Kapitalismus marginal. Man wird bald sehen, dass er nur in

der Vorstellung seiner Feinde und Verfechter universell ist.193

Schon eine Seite vor der bereits zitierten Stelle betont Latour – ebenfalls mit einem un-

ausgesprochenen Seitenhieb auf Marx’ Formel der »allgemeinen Aequivalentform«194 –

auf analogeWeise: »Der Handelsaustausch ist nur eine Folge der Herstellung von Netz-

werken, er erklärt nicht ihre Herausbildung.«195 Denn für Latour sind die ›Aequivalente‹

nicht rechnerisch gegeben, sondern Ergebnis bestimmter Praktiken der Äquivalentset-

zung (sein Beispiel: der Verkauf von C an B kommt dann zustande, wenn »C akzeptiert

demzu entsprechen,was B zu bezahlen bereit ist«).196 Ähnlich argumentiert Latour zwei

Jahre später, mit einem noch deutlicheren medientechnischen Apriori, für die notwen-

dige Berücksichtigung der konkreten materiellen Instrumente bzw. Inskriptionen und

»immutablemobiles« gegen die Abstraktion des Geldes,welches »not the universal stan-

192 Marx: »Brief an Annenkow«, S. 70 u. 76 (dt. S. 547 u. 553); Übers. aus MEW 4 modifiziert.

193 Bruno Latour: LesMicrobes. Guerre et paix suivi de irréductions, Paris: A.M.Métailié 1984, S. 194; Übers.

M.D. Vgl. dazu meine ausführliche Auseinandersetzung mit den blinden Flecken von Latours ›Po-

litik‹: Doll: »Die neue Ethik des Kapitalismus«.

194 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 39. Die ›allgemeine Aequivalentform‹ einer Ware ist für Marx Voraus-

setzung für ihre Austauschbarkeit. Während der Zirkulation des Tauschwerts erfährt dieser nur

»Formwechsel« in verschiedene »Existenzweisen« (Ware und Geld). Geld ist dabei also neben der

Ware eine wesentliche Ausprägung dieser Äquivalentform (vgl. ebd., S. 53, 108 u. 112).

195 Latour: Les Microbes, S. 193; Übers. M.D.

196 Ebd.; Übers. M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 205

dard looked for by Marx« sei, so dass »economic capitalism […] as another process of

mobilization« letztlich mit Technik-Innovationen erklärt werden könne.197

Es zeigt sich auch, dass Latour in seiner Akzentsetzung auf einer flachen Ontologie

neben dem bei Marx für den Warenaustausch axiomatischen »Austausch von Aequiva-

lenten«198 auch die »de-totalized totality«199 des Tauschgeschehens, die Marx dabei wie-

derum mit im Blick hat, nicht berücksichtigen kann und so in der zitierten Stelle nur

die individuellen bzw. lokalen Transaktionen und ihre möglichen Netzwerk-Effekte be-

rücksichtigt (mit entsprechenden die einzelnen Akteur:innen sehr stark ermächtigen-

den Konsequenzen). Marx denkt dies jedoch sowohl zeitlich als auch vom Maßstab her

in einem größeren Rahmen: Übervorteilt z.B. ein Verkäufer C den Käufer B, indem er

ihm die Ware über ihrem Wert verkauft – in Latours Beispiel übersetzt: B ist mehr zu

zahlen bereit –, so entstehe dadurch z.B. deswegen insgesamt kein Mehrwert, weil in

einem solchen System der Übervorteilung jeder Verkäufer auch zu einem bestimmten

Zeitpunkt zumKäufer und damit zumOpfer derselbenÜbervorteilungwürde (C kommt

in die Situation, dazu bereit zu sein, ebenfallsmehr zu bezahlen). In Bezug auf dieWert-

verhältnisse insgesamt gilt »Alles bleibt wieder beim Alten«200 aus dieser Marx’schen

Perspektive, während Latour in seinem Beispiel nur die erste Transaktion lokal betrach-

tet, dadurch zwangsläufig zu einer anderen Einschätzung kommen und dies als indi-

viduellen Aushandlungsprozess deuten muss. Vernachlässigt wird dadurch bei Latour

ebenso, dass bei Marx auf einer allgemeineren Ebene bestimmte Zwänge in Form von

»Durchschnittspreisen« entstehen bzw. in Bezug auf diewertbildenden Prozesse der Ar-

beitskraft eine bestimmte »Durchschnittsarbeit« bzw. eine »gesellschaftlich nothwendi-

ge Arbeitszeit« gilt.201 Für Latour wärenWertverhältnisse streng genommen immer von

nichts anderem als von bestimmten Netzwerkbildungen im Kleinen determinierte Er-

gebnisse. Was als ›Kapital‹ erscheint, die Akkumulation solcher Äquivalente, steht für

Latour so nie an erster Stelle, sondern ist Effekt ineinander verwobener Praktiken, so

dass der beiMarx axiomatische ›Wert‹ einerWare (als darin vergegenständlichteDurch-

schnittsarbeit) zum reinen Resultat einer Abmachung verkehrt wird: »Man hat zuerst

Äquivalente herstellenmüssen«.202

Bezieht man Latours Betonung von Praktiken bzw.Herstellungsprozessen nicht auf

die Aushandlung vonWerten bzw. Preisen, wie er es unter Missachtung der Marx’schen

Axiomatik empfiehlt, so greift seine Kritik auch aus einem anderen Blickwinkel be-

trachtet zu kurz. Denn die durchaus existierenden Gemeinsamkeiten seiner praxeolo-

197 Bruno Latour: »Visualisation and Cognition. Thinking with the Eyes and Hands«, in: Knowledge

and Society. Studies in the Sociology of Culture Past and Present 6 (1986), S. 1–40, hier S. 31f.; vgl. dazu

mit guten Verweisen auf alternative, auf Heterogenität setzende Erklärungsmodelle von Fernand

Braudel, z.B. die Entstehung von »Anti-Märkten«, noch einmal: Schüttpelz: »Diemedientechnische

Überlegenheit des Westens«, S. 88f.

198 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 113.

199 Siehe S. 194 weiter oben.

200 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 115. An anderer Stelle stellt Marx ähnlich dar, »daß wenn alle um 10 P.

C. zu theuer verkaufen, dieß dasselbe ist, als wenn sie alle zu den Productionskosten verkauften«

(ders.: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 233).

201 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 119, 123 u. 137.

202 Latour: Les Microbes, S. 193; Herv. u. Übers. M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


206 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

gischen Vorgehensweise mit der von Marx bleiben unausgesprochen: Das viel zitierte

Latour’scheMotto »Den Akteuren folgen« hieße im Zusammenhang einer Kritik der po-

litischen Ökonomie, den ausgedehnten Netzwerkbildungen nachzugehen und von dort

aus zu fragen,welche (Zwischen-)Effekte diese historisch zeitigen.Diese (Zwischen-)Ef-

fekte erscheinen dann, obwohl sie unhintergehbar ineinandergreifen, manchmal mehr

ökonomischer, manchmal mehr technischer Natur. Nichts anderes unternimmt jedoch

bereits Marx, wie soeben gezeigt, selbst en détail. Wenn Latour also, wie weiter oben

zitiert, schreibt: »Der Handelsaustausch ist nur eine Folge der Herstellung von Netz-

werken, er erklärt nicht ihre Herausbildung«,203 so ist damit zumindest eine Seite der

zyklologischen Argumentation von Marx mitausgesprochen. Die beschriebenen Mo-

mente sind letztlich Ergebnis eines bestimmten historischen Gefüges ausmenschlichen

und nicht-menschlichen Akteuren, das bei Marx als Relation Produktivkräfte-Produkti-

onsverhältnisse gefasstwird.204 EineMarx’sche Formulierung aus demKapital bleibt vor

diesem Hintergrund auch entsprechend ambivalent und ohne eindeutig zuordenbare

Determinanten. Sie klingt eher nach einemArgument der Gleichursprünglichkeit: »Von

der Schöpfung des modernen Welthandels und Weltmarkts im 16. Jahrhundert datirt

die moderne Lebensgeschichte des Kapitals.«205

Marx’ und Engels’ historische Zyklologie II: Kommunikationstechnologien

im Gefüge der zeitgenössischen Produktions- und Verkehrsweisen

1847 notiert Marx stichpunktartig, imGrunde genommen die Kette der weiter vorne be-

schriebenen Wirkkräfte erweiternd, dass der Arbeitslohn »immer mehr abhängig vom

Weltmarkt« wurde, und sieht auch im Ausbau der Verkehrsmittel einen wesentlichen

Faktor: »Jede Entwicklung der neuen Produktivkraft zugleich eine Waffe gegen die Ar-

beiter. Z.B. alle Verbesserungen in denKommunikationsmitteln erleichtern die Konkur-

renz der Arbeiter in verschiedenen Orten«.206 Die »weltmarktlichen Beziehungen« wie

auch die »Vermehrung von Produktions- und Lebensmitteln«, wie Marx 20 Jahre später

im Kapital betont, führten wiederum zu einer erhöhten »Arbeitsnachfrage in der Trans-

portindustrie« sowie zu einer Ausweitung des Ausbaus von »Kanälen[n], Waarendocks,

Tunnels, Brücken«.207 Sie sorgten darüber hinaus für die Entstehung ganz neuer Pro-

duktionszweige, wie u.a. »Telegraphie, Photographie, Dampfschiffahrt und Eisenbahn-

wesen«.208

203 Ebd.

204 Im Zusammenhang einer Auseinandersetzungmit Félix Guattaris Marxbezügen betont auchHen-

ning Schmidgen völlig zu Recht, dass vor demHintergrund einerMarx’schen »Annäherung vonNa-

tur und Industrie […] Latours Projekt einer symmetrischen Anthropologie wie ein schwaches Echo

einer eigentlich an Marx orientierten Programmatik« wirke (Henning Schmidgen: »Die Wieder-

aneignung der Stadt«, in: Félix Guattari: Planetarischer Kapitalismus, Berlin: Merve 2018, S. 125–141,

hier S. 128).

205 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 102.

206 Marx: »Arbeitslohn«, S. 541.

207 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 364.

208 Ebd. Marx zählt sogar minutiös die Zahl der Beschäftigten in den »neue[n] Arbeitsfelder[n]« auf:

»Der Census von 1861 (für England und Wales) ergiebt in der Gasindustrie (Gaswerke, Produktion

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 207

Um diese langen Verkettungen zu verdichten: Der elektrische Telegraf ist für Marx

neben Dampfschiffen für den Ozeanverkehr ein »nothwendiges Produkt der großen In-

dustrie«.209 1879 schließlich ergänztMarx hier einen weiteren zyklologischen Effekt, in-

sofern die genannten Kommunikationsmittel wiederum Grundlage für riesige Aktien-

gesellschaften wurden:

[S]ie gaben der Konzentration des Kapitals einen vorher nie geahnten Anstoß und tru-

gen auch zur Beschleunigung undmächtigen Steigerung der kosmopolitischen Aktivi-

tät des Leihkapitals bei, das nun dieWeltmit einemNetzwerk finanziellen Schwindels

und gegenseitiger Verschuldung, der kapitalistischen Form »internationaler« Brüder-

lichkeit, umspannt.210

Die Kommunikationsmittel sind als Produktivkräfte aufgrund ihresWechselverhältnis-

ses einerseits von den Produktionsverhältnissen, d.h. den Eigentumsformen bedingt,

prägen diese aber ihrerseits. So bricht Marx den letztlich von beiden Seiten ausgehen-

den jahrhundertelangen Prozess folgendermaßen herunter:

Ursprünglich war der Handel Voraussetzung für die Verwandlung des zünftigen und

ländlich-häuslichen Gewerbes und des feudalen Ackerbaus in kapitalistische Betrie-

be. […] Sobald die Manufaktur einigermaßen erstarkt, und noch mehr die große In-

dustrie schafft sie sich ihrerseits den Markt, erobert ihn durch ihre Waaren. Jetzt wird

der Handel Diener der industriellen Produktion, für die beständige Erweiterung des

Markts Lebensbedingung ist.211

Und diese »beständige Erweiterung«, um es erneut zyklologisch zu formulieren, bedarf

spezifischer Infrastrukturen bzw. Transport- und Verkehrsmittel und befördert diese in

gleicher Weise –mit signifikanten politischen Konsequenzen: »In demselben Maß, wie

die Bourgeoisie ihre Industrie, ihrenHandel und ihreVerkehrsmittel entwickelt«, schreibt

Engels 1870, »in demselben Maß erzeugt sie Proletariat.«212 Um diese ›Verkehrsmittel‹

des 19. Jahrhunderts, die im Zitat buchstäblich verstanden werden können,medienwis-

senschaftlich auf ein breiteres Fundament zu stellen, soll im Folgenden auf weitere Pas-

sagen ausMarx’ und Engels’Werk ausführlicher eingegangen werden, in denen sie aus-

drücklich auf die ihnen zeitgenössischen Entwicklungen von Kommunikationstechno-

der mechanischen Apparate, Agenten der Gascompagnien u. s. w.) 15.211 Personen, Telegraphie

2399, Photographie 2366, Dampfschiffdienst 3570 und Eisenbahnen 70.599« (ebd.).

209 Ebd., S. 394; vgl. a. zur als ebensolche Notwendigkeit bezeichneten Entwicklung der »moderne[n]

Wissenschaft der Technologie« S. 398.

210 A. Williams [Karl Marx]: »Brief an Nikolai Franzewitsch Danielson in Petersburg« [London,

10.04.1879], in: Werke [MEW], hg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 34,

Berlin: Dietz 1983, S. 370–375, hier S. 373. Die Briefe aus diesem Jahr sind in der MEGA noch nicht

ediert.

211 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 329.

212 Friedrich Engels: »Vorbemerkung zu ›Der deutsche Bauernkrieg‹« [1870], in: Karl Marx u. ders.:

Werke, Artikel, Entwürfe. September 1867 bis März 1871, Berlin: Akademie 2009 (Gesamtausgabe

[MEGA2], Abt. 1, Bd. 21), https://doi.org/10.1515/9783050088471-001, S. 167–174, hier S. 171; Herv.

M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001


208 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

logien zu sprechen kommen.213 Die angeführten Stellen werden auch vor Augen füh-

ren, dass Marshall McLuhan fundamental falschliegt, wenn er in Understanding Media

schreibt:

Marx and his followers […] reckoned without understanding the dynamics of the new

media of communication. Marx based his analysis most untimely on the machine,

just as the telegraph and other implosive forms began to reverse the mechanical dy-

namic.214

Diese haltlose Kritik findet sich auch einige Seiten danach, an einer Stelle, an derMcLu-

han angesichts des (falschen) materiellen Fundaments die Marx’sche Dialektik insge-

samt in Gefahr gebracht sieht:

Wedded as they are to nineteenth-century industrial technology as the basis of class

liberation, nothing could be more subversive of the Marxian dialectic than the idea

that linguistic media shape social development, as much as do the means of produc-

tion.215

Diese Kritik daran, »die Sprache, die Zeichen und die Kommunikation« aus demBereich

der Produktivkräfte ausgeschlossen zu haben, wird später von Jean Baudrillard in sei-

213 Das häufig vernachlässigte medienkulturwissenschaftliche Moment ist u.a. Gegenstand des Ban-

desMediaMarx, vor allem des lesenswerten Beitrags eines Mitherausgebers, Jens Schröter, in dem

das Verhältnis zwischen Marxismus und Übertragungsmedien thematisiert wird. Dieser Artikel

war zugleich Ausgangspunkt hier weitergehender Recherchen (vgl. Jens Schröter: »Übertragung

und Explosion – Telegraphie/Telephonie/Transport«, in: ders., Gregor Schwering u. Urs Stäheli

(Hg.):MediaMarx. Ein Handbuch, Bielefeld: transcript 2006, S. 201–212; vgl. a. Yves de la Haye (Hg.):

Marx and Engels on the Means of Communication (the Movement of Commodities, People, Information

and Capital). A Selection of Texts, New York, NY u.a.: International General u.a. 1980 und das von

Jens Schröter und Till Heilmann herausgegebene und auf das Medium Geld fokussierte Themen-

heft »Marx, Geld, digitale Medien«,Maske und Kothurn 64.1–2 (2018)). Christian Fuchs sieht in der

Beschreibung weltweiter Konnektivität in den Grundrissen etwas gewagt das Internet präfiguriert:

»KarlMarx invented the Internet!« (Christian Fuchs: SocialMedia. A Critical Introduction, London u.a.:

Sage 2014, https://doi.org/10.4135/9781446270066, S. 12f.; vgl. a. ders.: Internet and Society. Social

Theory in the Information Age, London u.a.: Routledge 2008; ders.: »Wikinomics: How Mass Collab-

oration Changes Everything by Don Tapscott & Anthony D.Williams [Rezension]«, in: International

Journal of Communication, H. 2 (2008), https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x, S. 1–11;

ders. u. Nick Dyer-Witheford: »Karl Marx@ Internet Studies«, in:NewMedia & Society 15.5 (2013), h

ttps://doi.org/10.1177/1461444812462854, S. 782–796; Christian Fuchs u. Vincent Mosco (Hg.):Marx

in the Age of Digital Capitalism, Leiden: Brill 2016, https://doi.org/10.1163/9789004291393 u. Chris-

tian Fuchs: »Grundlagen der Kritik der Politischen Ökonomie der Medien«, in: Peter Fleissner u.

Natascha Wanek (Hg.): BruchStücke. Kritische Ansätze zu Politik und Ökonomie im globalisierten Ka-

pitalismus; Materialien zur Ringvorlesung, Sommersemester 2008, UniversitätWien, Berlin: trafo 2009,

S. 97–111.

214 McLuhan: Understanding Media, S. 38.

215 Ebd., S. 49. Hier bezieht sichMcLuhan ausdrücklich auf Marx’ »followers« in der Kommunistischen

Partei der Sowjetunion. Vgl. a. Schröter: »Übertragung und Explosion«, S. 204f.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 209

nem berühmten Essay »Requiem für die Medien« aufgegriffen.216 Baudrillard geht in

seiner Marx-Kritik sogar deutlich weiter als McLuhan: Er verurteilt Marx dafür, nicht

nur die »Eisenbahn als ›Medium‹«, sondern »die gesamte technologische Entwicklung

im Allgemeinen […] nur unter dem Aspekt der Produktion« berücksichtigt zu haben.217

Wenn also Baudrillard schreibt, dass es erst Hans Magnus Enzensberger 1970 in sei-

nem Artikel »Baukasten zu einer Theorie der Medien«218 gelungen sei, »die Analyse im

Hinblick auf die Produktivkräfte«219 um die Zeichen- wie auch Kommunikationsebene

erweitert und damit schließlich »den immensen Rückstand der klassischen marxisti-

schen Theorie«220 aufgeholt zu haben, hat er ebenso unrecht wie McLuhan. Wie eine

genauere Analyse von Marx’ und Engels’ Texten zeigt, haben beide durchaus den mas-

siven Einfluss der neuen Kommunikationstechnologien reflektiert und so insbesondere

die Telegrafie,wie Sebastian Sevignani zu Recht betont, als nicht zu vernachlässigenden

kommunikativen »Aspekt des Arbeits- und Produktionsprozesses«221 verstanden. Kurz

gesagt: Sowohl auf infrastruktureller Ebene als auch auf der Zeichenebene sind Kom-

munikations- und (wie sich gleich zeigen wird) in einem sehr weiten Sinne verstandene

Produktionsprozesse bei Marx und Engels untrennbar ineinander verschränkt. Um den

Einwand vonMcLuhan undBaudrillard, dass,weilMarx die Kommunikationsebene ver-

nachlässigt habe, diese somit auch nicht Teil seiner Reflektion über die genannten ›Pro-

duktionsmittel‹ sei, zu widerlegen,muss hier etwas weiter ausgeholt werden. Zunächst

sei auf eine Stelle in denGrundrissen verwiesen, an derMarx ausdrücklich schreibt: »Die

Verbeßrung der Transport- und Communikationsmittel fällt ebenfalls in die Categorie

der Entwicklung der Productivkräfte überhaupt«, und zwar insofern massenhafter Ver-

kehr auch die Transportkosten senkt.222 Daher zählt er Produktions- und Transportkos-

ten zum ›Capital fixe‹: »Ob a) für 100 Thaler mehr Instrument braucht, wie b) oder ob er

100Thaler mehr braucht, um sein Product an den Bestimmungsort zu bringen, auf den

Markt ist dasselbe.«223 Er spricht in diesemZusammenhang sogar analog zur Schöpfung

216 Jean Baudrillard: »Requiem für die Medien«, aus dem Französischen v. Hans-Joachim Metzger, in:

Kool Killer oder Der Aufstand der Zeichen, Berlin: Merve 1978, S. 83–118, hier S. 83; ein ähnlicher Vor-

wurf findet sich dann wieder 1993 bei Norbert Bolz, der Marx im Zusammenhang mit dem Me-

dium Geld als »Produktionsfetischisten« bezeichnet (Norbert Bolz: Am Ende der Gutenberg-Galaxis.

Die neuen Kommunikationsverhältnisse, München: Fink 1993, S. 98).

217 Baudrillard: »Requiem für die Medien«, S. 83.

218 Hans Magnus Enzensberger: »Baukasten zu einer Theorie der Medien«, in: Kursbuch, H. 20 (1970),

S. 159–186.

219 Baudrillard: »Requiem für die Medien«, S. 84.

220 Ebd., S. 85.

221 Sebastian Sevignani: »Historisch-Materialistische Medien- und Kommunikationstheorie 2.0«, in:

Maske und Kothurn 64.1–2 (2018), https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59, S. 59–88, hier S. 68.

Sevignani argumentiert mit einem starken Akzent auf einer soziologischen Kommunikationswis-

senschaft.

222 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 423. Vor diesem Hintergrund sei noch einmal daran er-

innert, dass der Begriff der ›Kommunikation‹ im 19. Jahrhundert – auch im Englischen und Fran-

zösischen (communication) alles umfasste, was gleichzeitig zwei Orte bzw. zwei oder mehr räum-

lich entfernte Personen in Beziehung zueinander setzen kann. Zur Zeit von Marx war er daher ge-

bräuchlich, um alle Arten von Verkehr und Verbindungswegen zu charakterisieren.

223 Ebd., S. 424.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59


210 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

von Mehrwert in der Produktion von einem besonderen Mehrwert eines Produkts »als

transportirtem Product«, wenn »ein Theil der Transportzeit den Arbeitern nicht bezahlt

wird«.224 Somit sind »Communikationsmittel undTransport selbst nur SphärenderVer-

werthung«.225 Auch im Kapital betrachtet Marx den Transport einfach als zusätzlichen

Verwertungsprozess der zirkulierendenWare. Dann setze der Transport »den transpor-

tirten Produkten Werth zu, theils durch Werthübertragung von den Transportmitteln,

theils durch Werthzusatz vermittelst der Transportarbeit«.226 Dieser Wertzusatz lässt

sich wiederum »durch die Entwicklung der Transport- und Kommunikationsmittel«227

wie »verbesserte[r] Segelschiffe undDampfschiffe« sowie der Eisenbahn vermindern.228

Erneut in einer Art zyklologischen Argumentation führt er Kanäle und Straßen als wie-

derum »durch die Arbeit schon vermittelte Arbeitsmittel« auf, also als Arbeitsmittel, die

selbst Ergebnis eines Arbeitsprozesses (z.B. des Bauens) sind, um erneut »Wirkungs-

raum [field of employment]« für Arbeit zu werden.229 Kanäle und Straßen gelten für ihn

imArbeitsprozess »vomStandpunkt seinesResultats,desProdukts«,zusammenmitden

Arbeitsgegenständen, als »Produktionsmittel«.230 Die Transportindustrie wird letztlich

als selbstständiger Produktionszweig gedeutet, eingebettet in das Gefüge der Produk-

tivkräfte bzw. Produktionsverhältnisse.

Nimmt man den Begriff der Verhältnisse wie schon weiter oben mit Balibar beim

Wort, so lassen sich singuläre Merkmale oder einzelne Produktions- bzw. Handels-

zweige nicht mechanistisch und für sich einzeln als treibende Kräfte betrachten.

Vielmehr kommt den Verhältnissen als Verhältnissen selbst ein gewisser Ensemble-

charakter zu, d.h., die Mannigfaltigkeit an Relationen ergibt eine eigene Kraft.231

Spezifische Verkehrsmittel und Austauschprozesse sind letzten Endes nur ein Teil, aber

ein maßgeblicher, davon. Sie bestimmen mit über die historisch spezifische Weise des

»Zusammenwirken[s] mehrerer Individuen«, die, wie Marx und Engels schon in der

Deutschen Ideologie von 1845/46 explizit relationslogisch betonen, »selbst eine ›Produc-

tivkraft‹« sei und »also die ›Geschichte der Menschheit‹ stets im Zusammenhange mit

der Geschichte der Industrie & des Austausches studirt und bearbeitet werdenmuß«.232

Eine ähnliche Verschränkung von Industrie- und Austauschprozessen findet sich in

einer späteren Passage. Dort ist erneut in einer dialektisch-zyklologischen Bewegung

zu lesen, dass bereits im Mittelalter die mit der Ausweitung des Handels verbundene

Ausdehnung des Verkehrs auch auf die Produktion zurückgewirkt habe, insofern es die

Arbeitsteilung zum Beispiel auf verschiedene Städte vorangetrieben habe und damit

ebenso »sehr allmählig die Bürgerklasse« mit ihren eigenen »Lebensbedingungen« habe

224 Ebd., S. 423; Herv. i. Orig.

225 Ebd., S. 424. Nur wenn sie sich im genannten Sinne verwerten lassen, kommt es, wieMarx ergänzt,

auch dazu, dass die Investitionen nicht mehr vonseiten eines Gemeinwesens oder von Regierun-

gen getätigt werden. Außerdem darf der Zins nicht zu hoch sein (vgl. ebd., S. 691).

226 Marx: Das Kapital, Bd. 2, S. 138.

227 Ebd., S. 140.

228 Ebd., S. 231; vgl. a. S. 139f.

229 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 132; Herv. d. Orig. zum Teil getilgt.

230 Ebd., S. 132.

231 Vgl. dazu auch Vester: »Die Gesellschaft als Kräftefeld«, S. 151.

232 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 211

entstehen lassen.233 Später sei dann in der Folge u.a. des Merkantilismus die Klasse der

Bourgeoisie entstanden, die dann auf der anderen Seite ihren Widerpart produziert

habe: Die Mehrheit der »besitzlosen und einen Teil der bisher besitzenden Klasse« habe

sich »zu einer neuen Klasse, dem Proletariat entwickelt«.234

Die weltweite Expansion der kapitalistischen Produktionsweise sehen Marx und En-

gels wiederumals eine Entwicklung, die nicht nur durch die ökonomischen Zwänge vor-

angetrieben worden sei, in der »universelle[n] Konkurrenz«235 permanent neue Märkte

zu erschließen. Vielmehr stellte, wie bereits weiter oben zitiert, die große Industrie »die

Kommunikationsmittel u. den modernen Weltmarkt her«.236 In diesem »großen Ver-

kehr« sind die zeitgenössischen Entwicklungen der spezifischen Kommunikationstech-

nologien, insbesondere der Lokomotive bzw. der Eisenbahn mitsamt ihren Anwendun-

genund sozio-ökonomischenAuswirkungen fürMarxundEngels einnotwendiger (Zwi-

schen-)Effekt von »empirischen Verhältnissen«,237 d.h. der ökonomischen Zielsetzung,

Produktionskosten zu senken und damit immer höhere Mehrwerte zu erwirtschaften.

Wie zwei Jahre darauf im »Kommunistischen Manifest« (1848) zu lesen ist, beginnt in

diesemMedienverbund auch die neuere, dezidiert auf der Vermittlung von Zeichen ba-

sierendeKommunikationstechnologie der Telegrafie, eine immer bedeutendere Rolle zu

spielen:

Das Bedürfnis nach einem stets ausgedehnteren Absatz für ihre Produkte jagt die

Bourgeoisie über die ganze Erdkugel. Überall muß sie sich einnisten, überall anbauen,

überall Verbindungen herstellen. […] Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbesse-

rung aller Produktionsinstrumente, durch die unendlich erleichterten Kommunikationen

alle, auch die barbarischsten Nationen in die Zivilisation. […] Die Bourgeoisie hat

in ihrer kaum hundertjährigen Klassenherrschaft massenhaftere und kolossalere

Produktionskräfte geschaffen als alle vergangenen Generationen zusammen. Un-

terjochung der Naturkräfte, Maschinerie, Anwendung der Chemie auf Industrie und

Ackerbau, Dampfschifffahrt, Eisenbahnen, elektrische Telegraphen, Urbarmachung gan-

zer Weltteile, Schiffbarmachung der Flüsse, ganze aus dem Boden hervorgestampfte

Bevölkerungen – welches frühere Jahrhundert ahnte, daß solche Produktionskräfte im

Schoß der gesellschaftlichen Arbeit schlummerten.238

233 Ebd., S. 93; Herv. i. Orig. Eine sehr ähnliche Logik findet sich ex negativo inMarx’Der 18. Brumaire des

Louis Bonaparte, diesmal im Zusammenhang mit den ›Parzellenbauern‹ unter Napoleon III. Da die

Bauern durch ihre Produktionsweise, »gefördert durch die schlechten französischen Kommunika-

tionsmittel« voneinander »isoliert« und ohne »wechselseitigen Verkehr« geblieben seien, bildeten

sie auch keine Klasse (Karl Marx: »Der 18. Brumaire des Louis Bonaparte« [Dez. 1851–März 1852], in:

ders. u. Friedrich Engels:Werke, Artikel, Entwürfe. Juli 1851 bis Dezember 1852, Berlin: Dietz 1985 (Ge-

samtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 11), https://doi.org/10.1515/9783050076058-006, S. 96–189, hier

S. 180).

234 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 94.

235 Ebd., S. 87.

236 Ebd.

237 Ebd., S. 358.

238 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 465f.; Herv. M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006


212 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Hier subsumieren Marx und Engels neben der Dampfschifffahrt und den Eisenbahnen

u.a. den »elektrische[n] Telegraphen« selbstverständlich unter die Produktivkräfte, weil

er zu einer beschleunigten Zirkulation derWaren beiträgt.239 Nicht umsonst bezeichnet

Karl Knies 1857 den Telegrafen selbstverständlich als »Verkehrsmittel«.240

Bezeichnenderweise hatte man erst im selben Jahr, als das Manifest geschrieben

wurde, d.h. 1847, in England das optische Telegrafennetz durch ein elektrisches ersetzt,

1852 sollte Deutschland folgen.241 Und wenn Marx schon 1855, also drei Jahre vor der

Verlegung des ersten transatlantischen Telegrafenkabels,242 aus dem Londoner Exil

schreibt: »electric telegraphs transforming the whole of Europe in one single Stock Ex-

change«, so wird deutlich, wie wichtig ihm die sozialen und ökonomischen Effekte der

Zeichenebene der neuen Kommunikationstechnologie erscheinen.243 In diesemZusam-

menhang sei daran erinnert, dass die elektrische Telegrafie in den meisten Ländern in

ihren Anfängen hauptsächlich dazu benutzt wurde, aktuelle Kursentwicklungen an den

jeweiligen Börsen zu übermitteln.244 Entsprechend thematisiert Marx im zweiten Band

des Kapitals ausführlich die durch die Kommunikationsmittel verursachte sukzessive

Verkürzung der Laufzeit ausgegebenerWechsel, d.h. von Kreditterminen.245

Welche Relevanz Marx dezidiert der symbolischen Dimension der Telegrafie zu-

spricht, belegt auch eine längere erneut dialektisch argumentierende Passage aus den

239 Vgl. zu diesemArgument sehr ausführlich: DavidHarvey: Spaces of Capital. Towards a Critical Geogra-

phy, Edinburgh: Edinburgh Univ. Press 2001, S. 312–354 u. Schröter: »Übertragung und Explosion«,

S. 205. Während Marx und Engels hier eher als historischer Untersuchungsgegenstand fungieren

denn als theoretischer Ausgangspunkt oder um es mit und gegen Étienne Balibar zu formulieren,

eher als »Denkmal der Vergangenheit« denn als »gegenwärtig aktueller Autor« (Balibar:Marx’ Phi-

losophie, S. 23) möchte ich damit nicht behaupten, dass eine aktuelle Perspektive auf Marx nicht

möglich und sinnvoll wäre. Es ist nur nicht Gegenstand dieses Buchs. Neben Étienne Balibar selbst

wären der bereits zitierte Jean-Luc Nancy zu nennen (vgl. Jean-Luc Nancy: »Das gemeinsame Er-

scheinen. Von der Existenz des ›Kommunismus‹ zur Gemeinschaftlichkeit der ›Existenz‹«, aus dem

Französischen v. Gisela Febel u. Jutta Legueil, in: Josef Vogl (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu ei-

ner Philosophie des Politischen, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1994, S. 167–204 u. Fn. 330 weiter unten in

diesem Kapitel), darüber hinaus zuletzt Jens Schröter (vgl. Fn. 213 weiter oben in diesem Kapitel),

Christian Fuchs (vgl. ebd.) u. Hörl: »Die environmentalitäre Situation«).

240 Karl Gustav Adolf Knies: Der Telegraph als Verkehrsmittel, Tübingen: Laupp 1857. Im Verweis auf

Knies unterscheidet wiederum Kittler Kommunikationssysteme von Informationssystemen, weil

Erstere »überNachrichtenhinaus, denVerkehr auch vonPersonenundGütern regeln« (Kittler: »Ge-

schichte der Kommunikationsmedien«, S. 170). Marx’ Kommunikationsbegriff geht also deutlich

weiter, als ihn John Durham Peters umreißt. Peters’ Ausführungen sind dadurch nicht falsch, sie

beziehen sich eben nur auf die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte des frühen, um es mit Pe-

ters selbst zu formulieren, »still insufficient« Marx aus dem Jahre 1844 (Peters: Speaking into the

Air, S. 119–127).

241 Flichy: Tele, S. 43. Bis 1855 erstreckten sich die genannten Netze auch nur auf die jeweiligen Natio-

nalstaaten.

242 Vgl. Holtorf: Der erste Draht zur NeuenWelt.

243 Karl Marx: »The Commercial Crisis in Britain« [1855], in: ders. u. Friedrich Engels: Werke, Artikel,

Entwürfe. Januar bis Dezember 1855, Berlin: Akademie 2001 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd.

14), https://doi.org/10.1515/9783050063621-002, S. 37–41, hier S. 37.

244 Vgl. Flichy: Tele, S. 84–91.

245 Vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 2, S. 233–235.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 213

frühen Grundrissen 1857/58 über den Einfluss der neuen Möglichkeiten des Informati-

onsaustausches auf das individuelle Handeln und vice versa. Dabei zeigt sich besonders

eindrücklich, dass angesichts seiner Ausführungen zur Telegrafie der Vorwurf Baudril-

lards (und letztlich auch Latours),Marx würde ausschließlich einem reduktionistischen

und abstrakten ökonomischen Determinismus folgen, mit Nachdruck infrage gestellt

werden muss. Man beachte hier also die Betonung der Zeichen- und Kommunikations-

ebene in den Marx’schen Ausführungen über die Suche nach »Auskunft« und im Sich-

Unterrichten etc.:

Preißcourantlisten,Wechselcurse, Verbindungen der Handelstreibenden unter einan-

der durch Briefe, Telegraphen etc (die Communicationsmittel wachsen natürlich gleich-

zeitig), worin Jeder Einzelne sich Auskunft über die Thätigkeit aller andren verschafft

und seine eigne danach auszugleichen sucht. (D.h. obgleich die Nachfrage und Zufuhr

Aller von Allen unabhängig vor sich geht, so sucht sich jeder über den Stand der all-

gemeinen Nachfrage und Zufuhr zu unterrichten; und dieß Wissen wirkt dann wieder

praktisch auf sie ein. […]).246

Auch im dritten Band des Kapitals, der im Gegensatz zum ersten Band viel weniger Be-

achtung findet, betontMarx ausdrücklich die durch denVerbund der Kommunikations-

mittel ausgelöste immens beschleunigte Zirkulation von Kapital. Er geht dabei auch auf

dasWechselverhältnis von Telegrafie und sozio-ökonomischem Bereich ein:

Das Hauptmittel zur Verkürzung der Cirkulationszeit sind verbesserte Kommunikatio-

nen. Und hierin haben die letzten fünfzig Jahre eine Revolution gebracht, die sich nur

mit der industriellen Revolution der letzten Hälfte des vorigen Jahrhunderts verglei-

chen läßt. Auf dem Lande ist die macadamisirte Straße durch die Eisenbahn, auf der

See das langsame und unregelmäßige Segelschiff durch die rasche und regelmäßige

Dampferlinie in den Hintergrund gedrängt worden, und der ganze Erdball wird um-

spannt von Telegraphendräthen.247

Ein sehr ähnliches Argument über die massiven Auswirkungen der neueren Kommuni-

kationstechnologienmit einem Schwerpunkt auf der rasanten Beschleunigung des öko-

nomischenFortschrittsfindet sichdarüberhinaus in einemText vonEngels ausdemJahr

1870. Im Kontext der Diskussion über die Relevanz »der Hebung der Industrie und des

Handels, der Eisenbahnen, Telegraphen und oceanischen Dampfschifffahrt in Deutsch-

land seit 1848« betont Engels über diesen Fortschritt: »[F]ür Deutschland ist er uner-

hört und hat in zwanzig Jahren mehr geleistet, als sonst ein ganzes Jahrhundert that.

Deutschland ist erst jetzt ernstlich und unwiderruflich in denWelthandel hineingezogen

worden.«248 Für Engels kann somit der sozio-politische und ökonomische Einfluss der

Telegrafie nicht getrennt von anderen verkehrstechnologischenEntwicklungen betrach-

tet werden, wie dem Ausbau des Eisenbahnnetzes oder von Dampfschifffahrtslinien.

246 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 93f.; Herv. M.D.

247 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 72; Herv. M.D.

248 Engels: »Vorbemerkung zu ›Der deutsche Bauernkrieg‹«, S. 170; Herv. i. Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


214 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Auch technikhistorisch steht die Entwicklung der drei Kommunikationstechniken

unverkennbar in einem engen Zusammenhang der Gleichursprünglichkeit: Dermassive

Ausbau der Eisenbahn in den USA in den 1840er und 1850er Jahren bedurfte der Tele-

grafie, damit die Warenströme und der Zugverkehr störungs-, d.h. mitunter unfallfrei

bewältigt werden konnten; umgekehrt nutzten die Telegrafenunternehmen die bereits

für die Eisenbahnlinien gewährtenWegerechte für den Ausbau ihrer Netze.249 Entspre-

chendbetrachtenMarxundEngels dieTelegrafieallgemein als einKommunikationsmit-

tel, das eingebettet ist in den Kontext vieler weiterer möglicher ›Verkehrsformen‹. Und

sie sind,wie Engels noch 1894 betont, ohne Einschränkung unter die ökonomischenVer-

hältnisse zu subsumieren: »Also die gesamte Technik der Produktion und des Transports

ist da einbegriffen. Diese Technik bestimmt nach unserer Auffassung auch die Art und

Weise des Austausches«.250

Zur milieutheoretischen Einordnung von Marx’ und Engels’ ›Determinismen‹

Im Kontext der Analysen vonMarx’ und Engels’ Argumenten über die gesellschaftlichen

Auswirkungen der Kommunikationstechnologien im 19. Jahrhundert gilt es hier, die

schon weiter oben kurz angedeutete Problematik noch einmal konkreter aufzugreifen,

nämlich ob sie dabei eher einem sozialen bzw. ökonomischen oder einem technologi-

schenDeterminismus dasWort reden–Marxwird bekanntlich immerwieder vehement

beider Determinismen bezichtigt. Eine genauere Betrachtung der bereits angeführten

wie auch weiterer Passagen lässt, wie so oft, Marx’ Argumente deutlich komplexer

werden, als sie gemeinhin aufgegriffen und zusammengefasst werden.251 Dennoch er-

scheinen die Formulierungen in ihrer direktenGegenüberstellung zunächst ambivalent:

Auf der einen Seite stößt man, wie bereits zitiert, auf Sätze, wie »electric telegraphs

transforming…«, die eher einem medienmaterialistischen Ansatz zu entsprechen schei-

nen, genauer, dass elektrische Telegrafen, zusammen mit anderen Kommunikations-

und Transporttechnologien, die Entwicklung der europäischen Börsen und des Welt-

handels insgesamt vorangetrieben hätten. Auch Engels’ Überlegungen zur »Autorität

des Dampfes«, während er Autorität definiert als »Überordnung eines fremdenWillens

über den unseren«, eine Überordnung, die zugleich auf der anderen Seite »Unter-

ordnung voraussetzt«,252 liest sich eindeutig technikdeterministisch: Da der ›Dampf‹

249 Vgl. Beniger: The Control Revolution, S. 17, 160, 202, 230f., 249–256 u. 262 sowie Alfred Dupont

Chandler: The Visible Hand. The Managerial Revolution in American Business, Cambridge, MA u.a.:

Belknap 1977, S. 195–203.

250 Friedrich Engels: »Brief anW.Borgius in Breslau« [London, 25.01.1894], in:Werke [MEW], hg. v. Insti-

tut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 39, Berlin: Dietz 1968, S. 205–207, hier S. 205;

Herv. i. Orig. Die Briefe aus diesem Jahr sind in der MEGA noch nicht ediert.

251 Um ein Beispiel zu geben: Hanno Pahl versucht z.B., das Problem werkgeschichtlich zu lösen. Er

kommt zu dem Schluss, dass der technologische Determinismus, der sich noch in der Deutschen

Ideologiefinde, später, in denGrundrissen, einer Art sozialenDeterminismus gewichen sei (vgl. Han-

no Pahl: »Marx, Luhmann, Kritische Gesellschaftstheorie [Interview, Teil 2]«, in: trend onlinezeitung,

H. 3 (2008), https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html).

252 Friedrich Engels: »Von der Autorität« [1874], aus dem Italienischen v. Anonym, in:Werke [MEW], hg.

v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 18, Berlin: Dietz 1976, S. 305–308, hier

S. 305; im Original: »Dell’Autorità« [1874], in: Karl Marx u. ders.:Werke, Artikel, Entwürfe. Dezember

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 215

sich »keinen Deut um die individuelle Autonomie« kümmere, sei der »mechanische

Automat einer großen Fabrik« immer »tyrannisch«, d.h., er ist dies »unabhängig von

aller sozialen Organisation«.253 Die vom Menschen geschaffene Maschine bekommt

dadurch also durchaus ein gewisses Eigengewicht oder, um es mit einem prominenten

Begriff Latours zu formulieren, signifikante Handlungsträgerschaft. Diese »Autorität«

des Technischen löst auf der anderen Seite zahlreiche menschliche Übersetzungen und

Delegationen aus, wie Engels darüber hinaus organisationslogisch argumentiert: So sei

es für den Betrieb der komplexen technischen Anordnung eines automatisierten Spin-

nereibetriebs letztlich auch in einer nicht-kapitalistischen Produktion nötig, sich auf

Arbeitszeiten zu einigen – Festlegungen, denen dann »jedermann ohne jede Ausnahme

[…] unterworfen« sei.254 Ähnlich argumentiert er auch zum Betrieb von Eisenbahnen

sowie Schiffen auf hoher See, deren Organisation die »Kooperation einer Unmenge

von Individuen absolut notwendig« mache, so dass ein »dominierender Wille« zu ih-

rer unbedingten Voraussetzung werde, »mag dieser Wille nun durch einen einzelnen

Delegierten repräsentiert sein oder durch ein Komitee«.255

Man findet demgegenüber auch Überlegungen in anderer Richtung, z.B. dass die

»Bourgeoisie […] Produktionskräfte geschaffen« habe.256 Ebenso wird in der Deutschen

Ideologie und denGrundrissen das historische Fazit gezogen, dass, jemehr die Produktion

aufgrund ihrer »Centralisation […] durch die große Industrie«257 auf dem Tauschwert,

d.h. auf dem Austausch beruht habe, desto schnellere und umfassendere »Commu-

nications- und Transportmittel« notwendig geworden seien.258 Man »erfand« daher

schließlich »die Lokomotive & damit die Anwendung der Eisenbahn auf den großen

Verkehr«.259 Dies legt wiederum die Dominanz sozialer Kräfte nahe, insofern davon

ausgegangen wird, dass die Bourgeoisie die neuen Technologien, wenn nicht erfunden,

so doch zumindest weiterentwickelt habe, um ihre ökonomischen Ziele zu verfolgen.

Dabei sei ihr zugutegekommen, dass Mehrwert direkt darin habe investiert werden

können und die durch Maschinisierung freigesetzte Arbeit – Marx nennt dies »über-

flüssige Hände«260 – wiederum eine Art »Surplusproduction« erlaubt habe, eine »nicht

unmittelbar productive Arbeit«, »um Eisenbahnen zu bauen, Canäle, Wasserleitungen,

Telegraphen etc.«261 In einem ähnlichen thematischen Zusammenhang kommt Marx

im Kapital auf die Relation zwischen technischen Gegebenheiten und den zu ihrer Ver-

wendung nötigen sozio-ökonomischen Strukturen zu sprechen. Das eine führt nicht

zwangsläufig zum anderen. So betont er, dass das Wissen um die »Erzeugung von

1872 bis Mai 1875, Berlin: Dietz 1984 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 24), https://doi.org/10.1

515/9783050076171-005, S. 82–86.

253 Engels: »Von der Autorität«, S. 306f.

254 Ebd., S. 307.

255 Ebd.

256 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 467; Herv. M.D.

257 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 358.

258 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 424.

259 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 358.

260 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 578.

261 Ebd., S. 583; vgl. a. S. 582.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005


216 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Magnetismus im Eisen, um das ein elektrischer Strom kreist«, ist es erst »einmal ent-

deckt«, nichts weiter kostet, aber dass es zu seiner Anwendung »für Telegraphie u.s.w.

[…] eines sehr kostspieligen und weitläufigen Apparats« bedarf.262 Ähnlich argumen-

tiert er bereits eine Seite zuvor, wenn er über die Notwendigkeit von Produktivkräften

schreibt: »Wie aber derMensch eine Lunge zum Athmen braucht, braucht er ein ›Gebild

von Menschenhand‹, um Naturkräfte produktiv zu konsumiren.«263 Die Entwicklung

versteht er alles andere als naturwüchsig, sondern eher als sozial determiniert: »Die

Natur baut keine Maschinen, keine Locomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs,

selfacting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie.«264

UmdiesenWiderspruchzwischendenbeidenunvereinbarenDeterminismenaufzu-

lösen, scheint es nahezuliegen, in Anlehnung an die bereits weiter oben entfaltete Zyklo-

logie, z.B. im Zusammenhang mit demWechselverhältnis zwischen Verkehr und Welt-

markt,265 erneut auf die spezifisch dialektische Argumentation zu verweisen und anzu-

nehmen, dass Marx und Engels voraussetzen, sowohl soziale als auch technisch-mate-

riale Kräfte würden ein Konkurrenz-Milieu bilden und somit untrennbar miteinander

verbunden zusammen- bzw. aufeinander zurückwirken.266 Vor diesemHintergrund er-

scheint die gerne als Beweis für den Marx’schen Determinismus sentenzenhaft zitier-

te Stelle aus Das Elend der Philosophie über die Hand- bzw. Dampfmühle ebenfalls in ei-

nemanderenLicht.Sie zeichnet sich,wennman sie genau liest, vielmehr gleichermaßen

durch eine zyklologische Argumentation aus:

Herr Proudhon, der Oekonom, hat ganz gut begriffen, dass die Menschen Tuch, Lein-

wand, Seidenstoffe, unter bestimmten Produktionsverhältnissen anfertigen. Aber was

er nicht begriffen hat, ist, dass diese bestimmten sozialen Verhältnisse ebensogut Pro-

dukte der Menschen sind, wie Tuch, Leinen etc. Die sozialen Verhältnisse sind eng ver-

knüpft mit den Produktivkräften. Mit der Erwerbung neuer Produktivkräfte verändern

dieMenschen ihre Produktionsweise, undmit der Veränderung der Produktionsweise,

der Art, ihren Lebensunterhalt zu gewinnen, verändern sie alle ihre gesellschaftlichen

Verhältnisse. Die Handmühle ergibt eine Gesellschaft mit Feudalherrn, die Dampf-

mühle eine Gesellschaft mit industriellen Kapitalisten.267

Es geht also um den dynamischen Zusammenhang von sozialen Verhältnissen und Pro-

duktivkräften. Um das Zitat im hier bereits mehrfach angeführten korrelativen Milieu-

262 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 316.

263 Ebd., S. 315.

264 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 582.

265 Siehe dazu weiter oben S. 206f.

266 Schröter argumentiert ähnlich, dass es Marx soziotechnisch »um das Verhältnis zwischen der ge-

sellschaftlichen Form und den technologischen Produktivkräften« gehe (Jens Schröter: »Das auto-

matische Subjekt. Zu einem Begriff von Karl Marx«, in: Hannelore Bublitz et al. (Hg.): Unsichtbare

Hände, Paderborn: Fink 2011, https://doi.org/10.30965/9783846751848_011, S. 215–256, hier S. 247).

267 KarlMarx:DasElendderPhilosophie.Antwort auf Proudhons ›Philosophie des Elends‹ [1847; von Friedrich

Engels redigierte Übersetzung], in: Friedrich Engels:Werke,Artikel, Entwürfe.Mai 1883 bis September

1886, aus dem Französischen v. Eduard Bernstein u. Karl Kautsky, 2. Aufl., Berlin: Akademie 2011

(Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-034, S. 238–333,

hier S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 217

Schema zu reformulieren: Abhängig von den in einer geschichtlichen soziotechnischen

Situation vorgefundenen Bedingungen werden Produktivkräfte und daraus folgende

Produktionsweisen erlangt oder geschaffen, die ihrerseits auf die Schaffenden und

ihre soziale Situation bzw. die gesellschaftlichen Verhältnisse zurückwirken, welche

erneut zur Vorbedingung für die Schaffung weiterer Produktivkräfte und Produkti-

onsweisen werden usf. D.h., vor dem Hintergrund des Marx’schen materialistischen

Denkens ergibt die Frage nach der einseitigen Vorherrschaft sozio-ökonomischer oder

technischer Faktoren keinen Sinn mehr. Es geht um ihr nur je historisch spezifisch zu

beschreibendes Zusammenwirken.268 Donald MacKenzie, der die zitierte Stelle zum

Ausgangspunkt für seine differenzierten Ausführungen zur Frage des technologischen

Determinismus nimmt, kommentiert unmissverständlich: »The inclusion of labor

power as a force of production thus admits conscious human agency as a determinant

of history: it is people, as much as or more than the machine, that make history.«269

Das Korrelationendenken im Marx-Zitat geht indes verloren, wenn man es, wie es

oft geschieht, verfälschend auf den letzten Satz mit der Feststellung bestimmter (Ge-

samt-)Effekte verkürzt, so dass diese in einer Art mechanischen Kausalität als direktes

Ergebnis nur einer Determinante, der technischen, erscheinen. Eine Textstelle aus den

Grundrissen, in der Marx von einer doppelten Voraussetzung der Konkurrenz beim Bau

von Schienenwegen spricht, verdeutlicht ebenso sein Denken in Wechselseitigkeiten:

auf der einen Seite eine »hinreichende« Konzentration des Reichtums eines Landes,

»um solche [Wegebau-]Arbeiten als Verwerthungsprocesse des Capitals zu unterneh-

men«; auf der anderen eine »hinreichende«Masse bereits bestehendenVerkehrs, so dass

dessen Beschränkung durch den vorhandenen »Mangel an Communicationsmitteln […]

hinreichend« wahrgenommen wird – mit dem Effekt, dass »der Capitalist den Werth

des Wegs […] als Weg (d.h. seine Benutzung) realisiren kann«, insofern »die Production

von Wegen« für ihn als »Nothwendigkeit« erscheint.270 Vor diesem Hintergrund muss

also der einfachen Identifikation von Produktivkräften mit Technologien, die in der

Annahme eines Marx’schen technischen Determinismus mitschwingt, eine Absage

erteilt werden. Georg Lukács hat dies in einer Kritik an Nikolai Iwanowitsch Bucharins

Theorie des historischen Materialismus sehr deutlich formuliert: »Die Technik ist ein Teil,

ein allerdings sehr wichtiges Moment der Produktivkräfte der Gesellschaft, sie ist aber

weder einfach identisch mit ihnen, noch […] das letzthin oder schlechthin entscheiden-

de Moment der Umwandlung dieser Kräfte.«271 Stattdessen geht es zyklologisch um

aufeinander aufbauende Wechselbeziehungen zwischen einer Vielzahl an unter dem

Begriff der Produktivkräfte versammelten Faktoren, wie u.a. der Form der Arbeitskraft,

268 Ich danke an dieser Stelle noch einmal ausdrücklich Till Heilmann für seine kritischen Hinweise

zu meinen ersten Gedanken über die Frage der Determinismen.

269 Donald MacKenzie: »Marx and the Machine«, in: Technology and Culture 25.3 (1984), https://doi.or

g/10.2307/3104202, S. 473–502, hier S. 477; vgl. a. Nathan Rosenberg: »Marx as a Student of Tech-

nology«, in: Monthly Review: An Independent Socialist Magazine 28.3 (1976), https://doi.org/10.14452

/MR-028-03-1976-07_5, S. 56–77, hier S. 58 u. 74.

270 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 430.

271 Georg Lukács: »N. Bucharin: Theorie des historischenMaterialismus« [1925], in: Frühschriften II: Ge-

schichte undKlassenbewusstsein, 2. Aufl., Neuwied u.a.: Luchterhand 1977 (Werke 2), S. 598–608, hier

S. 601; Herv. i. Orig.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5


218 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

des (praktischen) Wissens und der Wissenschaft, der Arbeitsorganisation und nicht

zuletzt der Technologien, u.a. als Arbeitsmittel bzw. -instrumente etc. Ferner bringt

das Marx-Zitat sehr deutlich zum Ausdruck, dass die Produktivkräfte nicht für sich

existieren, sondern zudem in einem komplexen Wechselverhältnis mit historisch spe-

zifischen Eigentumsformen stehen. Balibar hat sich in diesem Zusammenhang den von

Althusser gegen vorschnell präjudizierte Determinismen – sei es ein »Ökonomismus«

oder ein »Technologismus«272 – in Stellung gebrachten Begriff der ›Überdetermination‹

produktiv angeeignet.273 So betont Balibar, dass dieser nicht dafür stehe, bestimmte

Aspekte absolut zu setzen, sondern »die irreduzible Komplexität des ›gesellschaftlichen

Ganzen‹ zum Ausdruck« zu bringen.274

Auch im Kapital – im Kapitel zu »Maschinerie und große Industrie«, das zum

Nachfolger des sogenannten ›Maschinenfragments‹275 gezählt werden kann – ist die-

ses komplexe Zusammenwirken aus technischen und sozio-ökonomischen Faktoren

unübersehbar. Die Betonung des Zusammenwirkens von Faktoren ermöglicht dar-

über hinaus, Widersprüche zwischen ihnen sichtbar zu machen. Marx widmet sich

zunächst den Produktivkräften und definiert in Anlehnung an Andrew Ure276 das »mo-

derne Fabriksystem« im Zeitalter der großen Industrie als eine Art Gefüge, in dem

der Automat, wie er u.a. Ure zitierend schreibt, »zusammengesetzt [ist] aus zahllosen

mechanischen und selbstbewußtenOrganen« und »die Arbeiter […] seinen bewußtlosen

Organen nur als bewußte Organe beigeordnet und mit den mechanischen Organen der

centralen Bewegungskraft untergeordnet«277 seien. Zunächst scheint es so, als habe man

es bei Letzterem mit einer Argumentationslogik zu tun, die in der bereits angeführ-

ten »Autorität des Dampfes« bei Engels wiederkehrt. Doch Marx’ Überlegungen sind

deutlich vielschichtiger. Das betrifft schon die Nebenbemerkungen: Denn zum einen

wird die Maschinerie selbst als eine Multiplizität von Maschinen verstanden.278 Zum

272 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 144.

273 Vgl. Althusser: Für Marx, S. 105–144.

274 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 144.

275 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 569–591.

276 Marx zitiert aus der französischen Übersetzung der 1835 in London erschienenen Philosophy of Ma-

nufacture. Wie sehr diese Vorstellung erneut einen zyklologischen Hintergrund hat, insofern es

von einem Denken in protokybernetischen Regelkreisen bzw. einem thermodynamischen Modell

geprägt ist, lässt sich auch dadurch untermauern, dass Ure 1830 ein bimetallisches Thermostat

patentieren ließ (vgl. Andrew Ure: »On the Thermostat or Heat Governor, a Self-Acting Physical

Apparatus for Regulating Temperature [Abstract]«, in: Abstracts of the Papers Printed in the Philo-

sophical Transactions of the Royal Society of London 3 (1830), https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040,

S. 67).

277 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 344f.; Herv. i. Orig.

278 Er definiert »Maschine« als etwas, deren Bewegungskraft nicht vom Menschen ausgeht, sondern

von einer »Naturkraft, wie Thier, Wasser, Wind u.s.w.«; während er »Maschinerie« benutzt, um

ein Ensemble von Maschinen zu bezeichnen: »der Bewegungsmaschine, dem Transmissionsme-

chanismus, endlich der Werkzeugmaschine oder Arbeitsmaschine« bzw. einer »Kombination von

Theilarbeitsmaschinen«. Ein ›Automat‹ wird dies schließlich, wenn die Maschinerie »von einem

sich selbst bewegenden ersten Motor getrieben wird«, z.B. einer Dampfmaschine (ebd., S. 302f.

u. 309f.; vgl. a. S. 317; ein ähnliches Argument findet sich schon im sogenannten ›Maschinenfrag-

ment‹: Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 571). Obwohl sich Simondon an vielen Stellen

eher kritisch gegenüber Marx und dem Marxismus äußert, appropriiert er doch neben der ›Ent-

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 219

anderen ist das gerne überlesene Sprechen von »Beiordnen« in der zitierten Stelle zur

Maschinerie interessant, weil Marx eine Art flache Ontologie, ein nicht-hierarchisiertes

Verhältnis zwischen nicht-menschlichen und menschlichen Momenten auf der Ebene

des Selbstbewusstseins der Arbeiter:innen zumindest erwähnt (in Form einer rudimen-

tären menschlichen Überwachung der Maschinerie).279 Dennoch konzentriert er sich

im Weiteren darauf, dass bei den mechanischen Tätigkeiten der Automat die wesent-

liche Bezugsgröße bleibt oder, anders formuliert, »die Gesammtbewegung der Fabrik

nicht vom Arbeiter ausgeht, sondern von der Maschine«.280 Wie schon angedeutet,

könnte man dies noch als ein technikdeterministisches Argument lesen. Aber Marx

betont auf der nächsten Seite, dass jede »kapitalistische Produktion« den konkreten

»Arbeitsprozeß« und den »Verwerthungsprozeß des Kapitals« umfasst, mit dem ver-

kehrenden Effekt, »daß nicht der Arbeiter die Arbeitsbedingung, sondern umgekehrt

die Arbeitsbedingung den Arbeiter anwendet«.281 Er setzt hinzu: »[A]ber erst mit der

Maschinerie erhält diese Verkehrung technologisch handgreifliche Wirklichkeit«.282

Der Effekt der Verkehrung ist, um es noch einmal hervorzuheben, Ergebnis des dyna-

mischen Zusammenhangs aus »Arbeitsmittel« und »Verwerthungsprozess«. Dies führt

fremdung‹ etliche Marx’sche Begriffe für seine eigenen Zwecke. In der zitierten Marx-Stelle erge-

ben sich jedenfalls deutliche Resonanzen zu Simondons Begriffen des »technischen Individuums«

und des »technischen Ensembles« (vgl. Simondon:Die Existenzweise technischer Objekte, insbes. das

2. Kap. ab S. 106; siehe zumUnterschied der Entfremdungsbegriffe – psychophysiologisch vs. öko-

nomisch –, der zur Folge hat, dass es für Simondon dem »Arbeiter« wie auch dem »Industrieboss«

an der »wirklichen Relation mit dem individualisierten technischen Objekt, das in Form der Ma-

schine auftritt«, mangelt, dass »Kapital und Arbeit […] zwei gleichermaßen unvollständige Seins-

weisen imVerhältnis zum technischenObjekt« sind: ebd., S. 109f.). Simondonwird dafür aber auch

zu Recht kritisiert, z.B. für das Ausklammern der »entire dimension of political economy« (Alber-

to Toscano: »Liberation Technology. Marcuse’s Communist Individualism«, in: Situations 3.1 (2009),

https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf, S. 5–22, hier

S. 15).

279 Vgl. zu diesen Aspekten der Überwachung der Maschinerie im Kapitel »Maschinerie und große

Industrie«: Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 305, 338, 344, 355, 373 u. 375.

280 Ebd., S. 346. Leitendes Prinzip, »regelndes Gesetz« dieses Vorgangs ist für Marx im Kapital u.a. der

gestörte »Stoffwechsel«, der, weil er nicht mehr als Kreislauf funktioniert, zu einem »Zerstörungs-

prozeß« führt (ebd., S. 410). Allein im ersten Band des Kapitals ist an etlichen Stellen vom Einsau-

gen von Arbeit bzw. vom Stoffwechsel die Rede (ebd., S. 23, 52, 66f., 73f., 80, 88, 94, 129, 134f., 144,

161, 179, 206, 208, 213, 248, 319, 409f. u. 487); Link hat dies scharfsinnig erkannt (siehe Fn. 185weiter

oben in diesem Kapitel).

281 Ebd., S. 347. Hier ergeben sich auch Anschlüsse zu Benjamins Denken einer »zweiten Natur«, ei-

nem Begriff, den er wiederum von Georg Lukács übernimmt (Georg Lukács: Geschichte und Klas-

senbewusstsein [1923], 2. Aufl., Neuwied u.a.: Luchterhand 1977 (Werke 2), S. 132). Burkhardt Lind-

ner charakterisiert dies folgendermaßen: »Als ›zweite Natur‹ oder als ›Verdinglichung der sozia-

len Verhältnisse‹ werden die vom Kapitalismus bestimmten Strukturen des Marktes, der Büro-

kratie und der Technik definiert, die, vom Menschen hervorgebracht, ihm in ihrer Gesamtheit als

unbeherrschbare eigengesetzliche Macht gegenüberstehen wie früher die menschenunabhängi-

genNaturgewalten (ersteNatur).« (Burkhardt Lindner: »III Lesarten, Varianten, Erläuterungen und

Nachweise«, in: Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,

Berlin: Suhrkamp 2013 (Werke und Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 16), S. 407–544, hier

S. 459)

282 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 348.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf


220 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ihn schließlich zum Argument, dass die Probleme »nicht aus der Maschinerie selbst

erwachsen, sondern aus ihrer kapitalistischen Anwendung«.283 So unterstreicht er, dass

die Maschinerie an sich betrachtet die Arbeitszeit verkürzt, während sie kapitalistisch

angewandt den Arbeitstag verlängert, an sich die Arbeit erleichtert, kapitalistisch an-

gewandt ihre Intensivität steigert, an sich ein Sieg des Menschen über die Naturkraft

ist, kapitalistisch angewandt den Menschen durch die Naturkraft unterjocht, an sich

den Reichthum des Producenten vermehrt, kapitalistisch angewandt ihn verpaupert

u.s.w.284

Bereits in einem Brief aus dem Jahr 1846 schreibt er: »[D]ie Art, wie die Maschinen be-

trieben werden, ist etwas völlig anderes als die Maschinen selbst.«285 ImGrunde ist dies

wiederum nichts anderes als eine Absage an einen Technologismus. Aber darf dies im

Gegenzug als Abdriften in einen simplen Ökonomismus missverstanden werden? Die

beiden Zitate, auf diese Aspekte hin befragt, haben zunächst den Anschein, argumenta-

tionslogisch vollerWidersprüche zu sein. Denn würdeman auf der einen Seite einseitig

die Satzteile stark machen, in denenMarx vom »Ansichbetrachten der Maschinerie«286,

von den »Maschinen selbst« spricht,müssteman dochwieder eher auf die technikdeter-

ministische Seite wechseln. Zugleich würde dies dann aber die Frage aufwerfen,warum

dann die »kapitalistische Anwendung« noch einen so hohenWirkungsgrad hat.Müssten

dann dieMaschinen nicht, »an sich betrachtet«, automatisch entsprechendeWirkungen

zeitigen? Würde man auf der anderen Seite aber einem Ökonomismus das Wort reden,

ergäbe sich der gleich gelagerte Widerspruch, weil das Sprechen von einem »An-Sich«

derMaschinerie dann nur nochwenig Sinn ergäbe. Sie wäre dann ja restlos ökonomisch

determinierbar. Das Sprechen von kapitalistischer Anwendung287 bzw. Art des Betrie-

bes ist an dieser Stelle indes offen genug und präzise zugleich als Relation formuliert,

um die Wirkkräfte nicht zu sehr zu vereinfachen, sondern die »irreduzible Komplexi-

tät« der dabei involvierten wechselseitigen Prozesse im Balibar’schen Sinne im Blick zu

behalten.288

So lässt sich die Paradoxie auch hier zyklologisch bzw. milieutheoretisch auflösen,

wenn man sich die weiter oben formulierten Überlegungen zum Zitat aus Das Elend der

Philosophie in Erinnerung ruft: Abhängig von den in der soziotechnischen Situation des

19. Jahrhunderts vorgefundenenBedingungen,alsodenzeitspezifischenmultiplen tech-

nischen und nicht-technischen Faktoren in ihrem Zusammenwirken, nicht zuletzt der

Anschaffung und dem Einsatz von Technologien wie der Dampfmaschine zur Automa-

tisierungderMaschinerie, entsteht so etwaswie die große Industrie.289DieMaschinerie

283 Ebd., S. 361.

284 Ebd.

285 Marx: »Brief an Annenkow«, S. 74 (dt. S. 551); Übers. aus MEW 4 modifiziert.

286 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 361; Herv. d. Orig. getilgt.

287 Hier ergeben sich Resonanzen zu den Ausführungen zum Butler’schen Schema der »materielle[n]

Stütze des Handelns« (support for action) (siehe dazu S. 49 weiter oben).

288 Zu Recht hat auch Jean-Luc Nancy die Vereinseitigung der Marx’schen Theorie auf eine rein öko-

nomische Kausalität infrage gestellt (vgl. Nancy: Die Erschaffung der Welt, S. 43).

289 Vgl. a. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 322 u. 348.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 221

als solche hätte wiederum im konkreten Arbeitsprozess innerhalb dieser großen Indus-

trie zwar eine eigene agency, wird aber »kapitalistisch angewandt« und erfährt dadurch

die genannte Bestimmung.Die agency derMaschinerie wird dabei aber nicht restlos de-

terminiert, sondern behält in gewissem Sinne trotz ihrer Verkehrung ihre genannte Be-

deutung »an sich«–mit demErgebnis, inWiderspruch zudenProduktions- bzw.Eigen-

tumsverhältnissen zu geraten. Anders formuliert, die Momente stehen in Korrelation,

bedingen und affizieren sich wechselseitig oder, größer gedacht, im historisch spezifi-

schen Milieu der großen Industrie stehen Bedingendes und Bedingtes in einer zirkulä-

ren Korrelation – eine Korrelation, die jedoch nicht statisch ist, sondern dynamisch und

sich daher auch maßgeblich ändern kann bzw. maßgeblich verändert werden kann. So

macht

die große Industrie durch ihre Katastrophen selbst es zur Frage von Leben oder Tod,

den Wechsel der Arbeiten und daher möglichste Vielseitigkeit des Arbeiters als all-

gemeines gesellschaftliches Gesetz der Produktion anzuerkennen, und die Verhält-

nisse seiner normalen Verwirklichung gemäß umzugestalten. Sie macht es zu einer

Frage von Leben oder Tod, die Ungeheuerlichkeit einer elenden, für die wechselnden

Exploitationsbedürfnisse des Kapitals in Reserve gehaltenen, disponiblen Arbeiterbe-

völkerung zu ersetzen durch die absolute Disponibilität desMenschen für wechselnde

Arbeitserfordernisse; das Theilindividuum, welches bloßer Träger einer gesellschaftli-

chen Detailfunktion ist, durch das total entwickelte Individuum […].290

Vor diesemHintergrund verurteilt Marx auch die Bewegung der Ludditen, also der Ma-

schinenstürmer,undzwar eindeutigmit einer gegendenTechnikdeterminismusgerich-

teten Argumentation: »Es bedarf Zeit und Erfahrung, bevor der Arbeiter die Maschi-

nerie von ihrer kapitalistischen Anwendung unterscheiden und daher seine Angriffe vom

materiellenProduktionsmittel selbst auf dessen gesellschaftlicheExploitationsform übertragen

lernt«.291 Entsprechend kannMarx dann an anderer Stelle dafür plädieren, dass sich das

Bewusstsein für eine »Umwälzungsepoche […] aus dem vorhandenen Konflikt zwischen

gesellschaftlichen Produktivkräften und Produktionsverhältnissen erklären« lässt.292

290 Ebd., S. 400; die Betonung der Tätigkeitswechsel liest sich wiederum wie eine Referenz an die dy-

namisierten und dadurch anziehenden Arbeiten bei Fourier (vgl. dazu auch S. 190 weiter oben).

291 Ebd., S. 352; Herv. i. Orig.

292 Marx: »Zur Kritik der politischen Ökonomie. Erstes Heft«, S. 101. Michael Vester hat jüngst unter

dem Begriff des Kräftefelds Marx und Engels von deren letztlich mechanistischen Modellen fol-

genden vulgär- bzw. parteimarxistischen Vereinnahmungen differenziert, indem er den Zusam-

menhalt der Klasse auf die »praktischen Beziehungskonstellationen im Feld« zurückgeführt hat.

Dadurch wird Marx allerdings zum einen soziologisiert, d.h. mitunter zu sehr auf soziale Deter-

minationen verengt, zum anderen gerät – erneut mit Blanchot gesprochen (siehe Fn. 129 weiter

oben in diesem Kapitel) – die dritte, wissenschaftliche Stimme zu sehr in den Vordergrund, um

den Preis, v.a. die politische fast unhörbar zu machen (Vester: »Die Gesellschaft als Kräftefeld«,

S. 151).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


222 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Auswege aus dem ökonomischen Teufelskreis der Zirkulation

In der Fortsetzung der weiter oben bereits zitierten Stelle293 zu den »Verbindungen der

Handelstreibenden unter einander durch Briefe, Telegraphen etc […], worin Jeder Ein-

zelne sich Auskunft über die Thätigkeit aller andren verschafft und seine eigne danach

auszugleichen sucht« kommt Marx schließlich auch auf ein informationell bedingtes

Umwälzungsmoment zu sprechen, nämlich dass dies »auf dem gegebnen Standpunkt

[…] Verhältnisse und Verbindungen herbei[führt], die die Möglichkeit den alten Standpunkt

aufzuheben in sich einschliessen.«294 Letztlich wird damit dialektisch-materialistisch

mithegelianischemVokabular voneiner ›Aufhebung‹desaltenStandpunktsgesprochen,

und zwar durch neue ›Verbindungen‹, die fürMarx unvermeidlich etwa eine historische

Gegenbewegung entstehen lassen. Anders gesagt, u.a. die dargestellte historische Ent-

wicklung der Kommunikationstechnologien in den Händen der ›Bourgeoisie‹ führt für

ihn notwendigmit zu einemdialektischenUmschlag: Ruftman sich in Erinnerung, dass

im »Manifest der Kommunistischen Partei« davon die Rede war, dass die Bourgeoisie

nachgerade ökonomisch gezwungen gewesen sei, ihre Handelsbeziehungen auf die ge-

samte Welt auszuweiten, ist es keine Überraschung, dass Marx aus dieser Entwicklung

die entsprechenden historisch unumgänglichen politischen Konsequenzen ableitet. Im

selben Absatz der Grundrisse, von dem auch das vorangegangene Zitat stammt, findet

sichdas erneut einer generellenMedialitäts- bzw.Relationslogik verpflichteteArgument

etwas eindeutiger, allerdings aufgrund seiner Allgemeinheit ohne Nennung konkreter

Kommunikationstechnologien. Er betont, dass mit dem Siegeszug des globalen kapita-

listischenMarktes zugleich nach und nach die Bedingungen zu seiner Abschaffung ent-

stünden: »ImWeltmarkt hat sich der ZusammenhangdesEinzelnenmit Allen, aber auch zu-

gleich die Unabhängigkeit dieses Zusammenhangs von den Einzelnen selbst zu einer solchen

Höhe entwickelt, daß seine Bildung zugleich schon die Uebergangsbedingung aus ihm

selbst enthält.«295Mit anderenWorten: Die u.a. durch die Kommunikations- und Trans-

porttechnologien beschleunigte Entfaltung des weltweiten Kapitalismus führt notwen-

dig zur enormen Verschlechterung der Lage der Arbeitenden. Zugleich wird dies zu ei-

nem bedeutenden Faktor für den Untergang des Systems selbst, da es, wie an anderer

Stelle betont wird, zur »Vermehrung des Proletariats« kommt.296

In einer Fußnote zum dritten Band des Kapitals führt auch Engels dasselbe dialekti-

scheArgument,diesmalmitdirektemBezugaufdie zeitgenössischenKommunikations-

und Transporttechnologien, ins Feld. Er schreibt zunächst:

Die kolossale Ausdehnung der Verkehrsmittel – oceanische Dampfschiffe, Eisenbah-

nen, elektrische Telegraphen, Suezkanal – hat den Weltmarkt erst wirklich hergestellt

[…], sodaß […] lokaleUeberspekulation leichter überwundenwird.Durch alles dies sind

die meisten alten Krisenheerde und Gelegenheiten zur Krisenbildung beseitigt oder

stark abgeschwächt.297

293 Siehe S. 213 weiter oben.

294 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 93f.; Herv. M.D.

295 Ebd., S. 94; Herv. i. Orig.

296 Marx: »Arbeitslohn«, S. 552.

297 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 486; Herv. M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 223

Für Engels ebnen solche Effekte der Abschwächung lokaler Krisen jedoch lediglich den

Weg für nachfolgende,weit schlimmere ökonomischeKatastrophen,weil »jedes der Ele-

mente,das einerWiederholungder altenKrisen entgegenstrebt,denKeimeinerweit ge-

waltigeren künftigen Krise in sich« berge.298 Die ›Verkehrsmittel‹mit ihrer beschleunig-

tenVerwertung vonProdukten tragennicht nur für Engels, sondern auch fürMarxmaß-

geblich dazu bei, wie die präzise Auflistung der speziellen Mittel »zur Abkürzung des

Circulationsprocesses […], wie Eisenbahnen, Strassen, Schiffbarmachung, Telegraphen

etc« in seinem Manuskript zur Kritik der politischen Ökonomie aus den Jahren 1861–1863

deutlich macht.299

Um Missverständnisse zu vermeiden, sei darauf hingewiesen, dass Marx unter

Zirkulation im Allgemeinen nicht einen Transportprozess versteht, sondern den »Ver-

wandlungsprozess«, wie Wert (inklusive Wertschöpfung) in verschiedenen Formen

erscheint: »Geld, Productionsprocess, Product, Rückverwandlung in Geld und Surplus-

capital«.300 Es geht bei der Zirkulation also um ein fortwährendes Übersetzen, einen

beständig fortschreitenden Formwechsel des Kapitals; es »geht beständig aus der einen

Form in die andre über, ohne sich in dieser Bewegung zu verlieren«.301Marx analogisiert

diesen Formwechsel in den Grundrissenmit »Ideen, die aus ihrer Muttersprache erst in

eine fremde Sprache übersetzt werden müssen, um zu kursiren«.302 Engels wiederum

vergleicht dies im Zusammenhang mit einer auch für Marx charakteristischen Eng-

führung von Naturgeschichte und materialistisch konzipierter Geschichte303 an einer

anderen Stelle mit der zeitgenössisch noch jungen, aber sehr prominenten Theorie des

Energieerhaltungssatzes.Dies ist ein weiterer Beleg fürMarx’ und Engels’ zyklologische

Argumentationen, hier vor dem Hintergrund der sie u.a. maßgeblich mitprägenden

thermodynamischen Modelle.304 So betont Engels, dass bei Energie, verstanden als

eine der »Erscheinungsformen der universellen Bewegung«, »die Menge der einen, die

verschwindet, eine bestimmte Menge einer anderen wiedererscheint«.305 Kommunika-

298 Ebd.

299 Karl Marx: Zur Kritik der politischen Ökonomie.Manuskript 1861–1863, 2. Aufl., Berlin: Dietz 2013 (Ge-

samtausgabe [MEGA2], Abt. 2, Bd. 3), https://doi.org/10.1515/9783050063485, S. 1113.

300 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 424.

301 Marx:Das Kapital, Bd. 1, S. 168. Gérard Granel hat die Signifikanz des Begriffs der Form (v.a. des Ka-

pitals) bei Marx hervorgehoben (vgl. Granel: »Der Formbegriff in Das Kapital« u. ders.: »Die totale

Produktion«, aus dem Französischen v. Laura Strack, in: Die totale Produktion. Technik, Kapital und

die Logik der Unendlichkeit, hg. v. Erich Hörl, Wien u.a.: Turia + Kant 2020, S. 259–267). Dies hat wie-

derum Erich Hörl in seine Überlegungen zur nicht-substanzialistisch konzipierten Umweltlichkeit

als Kapital-Form aufgenommen (vgl. z.B. Erich Hörl: »Umweltlich-Werden. Zur Kritik der environ-

mentalitären Macht-, Welt- und Kapitalform«, in: Marietta Kesting et al. (Hg.): Hybride Ökologien,

Zürich: diaphanes 2020, S. 213–226, hier S. 215 u. 225).

302 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 95.

303 Vgl. dazu Foster:Marx’s Ecology, S. 221 u. passim.

304 Neben Jürgen Link (vgl. Fn. 185 weiter oben in diesemKapitel) hatMichel Serres der Relevanz ther-

modynamischerModelle für das Denken im 19. Jahrhundert besondere Beachtung geschenkt (vgl.

Michel Serres: Feux et signaux de brume. Zola, Paris: B. Grasset 1975).

305 Engels: »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie«, S. 149 u. 151;

Herv.M.D. Engels leitet daraus imWeiteren eine regelrecht natürliche »Nothwendigkeit« ab, inso-

fern die »ganze Bewegung der unbelebten Natur sich auf diesen unaufhörlichen Prozeß der Ver-

wandlung aus einer Form in die andere reduzirt« (ebd.; Herv. M.D.). Lukács wiederum hat diese

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485


224 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

tions- und Transporttechniken sind dabei, um wieder auf Marx’ Manuskript zur Kritik

der politischen Ökonomie zurückzukommen, als ein spezifisches Mittel »zur Abkürzung

des Circulationsprocesses« oder, in heutigemVokabular, als einMediumdes Formwech-

sels unter anderen zu verstehen. Die Kommunikationstechniken sind aber nicht nur

Medien des Formwechsels, sondern zusätzlich selbst, in einer Art zirkulären Kausalität,

als Kapital-Formen zu verstehen. Denn das Kapital nimmt, wie dargestellt,306 auch

infrastrukturelle Formen an, z.B. in der Gestalt von Investitionsprojekten wie Kanälen

und Straßen (und weitergedacht: Telegrafenlinien).307

Hier könntemannundenEindruck gewinnen,dass diese permanent in sich kreisen-

den Formwechsel letztlich auf der Gesamtebene betrachtet etwas (Homöo-)Statisches

haben.308Wie kann vor diesemHintergrund vonMarx und Engels jedoch der notwendi-

ge politische Wechsel gedacht werden? Der fortwährende Formwechsel könnte ja eben-

so immer weiter zu Verschlechterungen auf der Seite des Proletariats führen, während

die andere Seite, die Bourgeoisie, davon unendlich profitierte. Vielleicht ist durch die-

se Problematik zu erklären, dass Engels das Marx’sche Denken von Zirkulation, das für

diesen zunächst keine primäre geschichtlicheEntwicklungsdimensionhat, später histo-

risch umdeutet und im Zusammenhangmit dem »fehlerhaften Kreislauf«309 der kapita-

listischen Produktionsweise betont, »daß die Bewegung vielmehr eine Spirale darstellt

und ihr Ende erreichenmuß,wie die der Planeten, durch Zusammenstoßmit dem Zen-

Tendenz Engels, »die dialektischeMethode auch auf die Natur« auszudehnen, vehement kritisiert

(Lukács: Geschichte und Klassenbewusstsein, S. 175).

306 Siehe S. 210 weiter oben.

307 Hier gilt einschränkend zu ergänzen, dass Marx eher die Maschinerie als maßgeblichen »Träger«

bzw. als »materielle Existenzweise des Kapitals« versteht (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 330 u. 351). In

den Grundrissen steht sogar noch, sie sei die »adaequateste Form des Capital fixe und das Capital fi-

xe […] die adaequateste Form des Capitals überhaupt« (ders.:ÖkonomischeManuskripte 1857/58, S. 573;

Herv. i. Orig.). Erich Hörl hat dies in leichter Verkürzung des Zitats dazu veranlasst, sein Denken

der ›technologischen Bedingung‹ zu erweitern, insoweit sie als »unhintergehbar von der Kapital-

Formgeprägt […] und jedenfalls niemals losgelöst davon« zu denken sei (Hörl: »Die environmenta-

litäre Situation«, S. 239).WennHörlmit Granel betont, dass eine Formnicht als irgendeine Form zu

denken ist, sondern als »die Form, die […] dasWesensgesetz ist, das die Erscheinungen bestimmt«,

wird auch verständlich, warumMarx im Kapital seltener von Form, sondern von der »Existenzweise

des Kapitals« spricht (ebd., S. 229; Herv. i. Orig; Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 87, 108f., 270, 315, 351 u.

470; ders.: Das Kapital, Bd. 2, S. 30, 48, 53, 76, 150, 187 u. 203 sowie ders.: Das Kapital, Bd. 3, S. 317,

329 u. 613) – einem Begriff, der wiederum Simondon beeinflusst hat, von »mode d’existence« für

seine eigenen Zwecke, nämlich technische Objekte, zu sprechen (vgl. Simondon: Die Existenzweise

technischer Objekte).

308 Siehe dazu die Ausführungen zu Marx’ Kritik an Proudhon weiter oben S. 204.

309 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 595 u. 614. Dies

ist eindeutig als Reminiszenz an Fourier formuliert. Obwohl dieser an vielen Stellen von ›cercle

vicieux‹, also Teufelskreis spricht, ist das an verschiedenen Stellen mit »fehlerhafter Kreislauf«

übersetzt, z.B. Fourier:Ökonomisch-philosophische Schriften, S. 55. Engels nutzt Fouriers Kritik an den

»fehlerhaften Kreisläufen« wiederum als Beweis, dass dieser bereits »die Dialektik mit dersel-

benMeisterschaft [handhabt] wie sein Zeitgenosse Hegel« (Friedrich Engels:Herrn Eugen Dührings

Umwälzung derWissenschaft (Anti-Dühring) [1877/78], Berlin: Dietz 1988 (Gesamtausgabe [MEGA2],

Abt. 1, Bd. 27), https://doi.org/10.1515/9783050076232-005, S. 217–483, hier S. 595).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 225

trum«.310 FürMarx hingegen ist eher maßgeblich, »daß die Circulation als wesentlicher

Process des Capitals erscheint« und in dieser Logik sich wiederum mit der Beschleuni-

gung der kapitalistischenWertkreisläufe auch deren innereWidersprüche verstärken.311

Eine ähnliche prozesslogische Argumentation findet sich bereits im »Manifest der Kom-

munistischen Partei«:

Die fortwährende Umwälzung der Produktion, die ununterbrochene Erschütterung al-

ler gesellschaftlichen Zustände, die ewige Unsicherheit und Bewegung zeichnet die

Bourgeoisepoche vor allen anderen aus. Alle festen eingerosteten Verhältnisse mit ih-

rem Gefolge von altehrwürdigen Vorstellungen und Anschauungen werden aufgelöst,

alle neugebildeten veralten, ehe sie verknöchern können. Alles Ständische und Ste-

hende verdampft […].312

Vor dem Hintergrund des Denkens in Formwechseln kann Marx, wie bereits angedeu-

tet, die ihm wichtigen Zirkulationsmomente nicht mit Transporttechniken in eins set-

zen, sie aber wesentlich auf diese als deren Medien beziehen, im Sinne einer durch sie

evozierten »Vernichtung des Raums durch die Zeit«.313 Diemaßgeblichen Effekte davon

siehtMarx jedoch nicht im Auf-den-Markt-Bringen von Produkten.Diese Verwandlung

von Produkten in Waren sieht er ja als Teil der »Productionsphase« und deutet dies als

eher unwesentliche, nicht notwendige räumliche Bedingung der Zirkulation. Vielmehr

ist es ihm wichtig, inwiefern die Effekte insgesamt einerseits die Rendite und ander-

seits die beschleunigte Reinvestition erwirtschafteten Profits in Rohmaterialien betref-

fen,kurz, es zubeschleunigtenUmwandlungsprozessen vonWaren inGeldundvonGeld

in Rohmaterialien kommt– fürMarx einwesentliches »Zeitmoment«.314 Die Kommuni-

kations-undTransporttechnikenmit ihrenBeschleunigungseffekten sowohl aufmateri-

eller als auch symbolischerEbenehaben indiesemZusammenhang also einen gehörigen

Anteil an der Verschärfung der Klassengegensätze. Engels konkretisiert dies folgender-

maßen:

DieDampfmaschinen, diemechanischen Spinn- undWebstühle, dieDampfpflüge und

Dreschmaschinen, die Eisenbahnen und elektrischen Telegraphen und die Dampfpres-

sen der Gegenwart […] vernichten allmählig und unerbittlich alle Reste feudaler und

zünftiger Zustände und lösen alle von früher überkommenen kleinen gesellschaftli-

310 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 614.

311 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 434.

312 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 465.

313 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 424. Ähnlich auch in seinem späteren englischen Text

»Value, Price and Profit« im Sprechen von einer »shortening of time and space by means of com-

munication and transport« (ders.: »Draft for the Final Passage of ›Value, Price and Profit‹« [1865], in:

ders. u. Friedrich Engels:Werke, Artikel, Entwürfe. September 1864 bis September 1867, 2. Aufl., Berlin:

Akademie 2003 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 20), https://doi.org/10.1515/9783050076133-

005, S. 140–186, hier S. 165).

314 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 433f. u. 691. Hier sei noch einmal daran erinnert, dass

Marx im zweiten Band des Kapitals explizit die Verkürzung der Kredittermine durch den beschleu-

nigten Transport und die »Einrichtung von Telegraphen« anspricht (siehe S. 212 weiter oben).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005


226 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

chen Gegensätze auf in den einen weltgeschichtlichen Gegensatz von Kapital und Ar-

beit.315

Im »Kommunistischen Manifest« wird ähnlich argumentiert, nämlich dass »die Epo-

che der Bourgeoisie […] die Klassengegensätze vereinfacht hat. Die ganze Gesellschaft

spaltet sich mehr und mehr in zwei große feindliche Lager […]: Bourgeoisie und Prole-

tariat«.316 Diese Diagnose ist aus marxistischer Sicht bekanntermaßen alles andere als

resignativ, da die genannte Zuspitzung die notwendige Voraussetzung für den bevor-

stehenden revolutionären Umsturz darstellt. Für Marx war es, zumindest noch in den

Grundrissen, nur eine Frage der Zeit, bis der Zündstoff des spannungsreichen Klassen-

antagonismus zur Explosion kommen bzw. gebracht würde: »[I]nnerhalb der bürgerli-

chen, auf dem Tauschwerth beruhenden Gesellschaft, erzeugen sich sowohl Verkehrs-

als Productionsverhältnisse, die ebenso viel Minen sind um sie zu sprengen.«317

Die Kommunikations- und Transportmittel, die den Kapitalismus mit vorantreiben

sowie von ihm vorangetriebenwerden, fungieren aber noch auf einer anderen Ebene als

Mitbedingung für dessen Abschaffung. Wie wiederum Engels strikt innerhalb der Lo-

gik des dialektischen Materialismus betont, sorgt allein ihre Größendimension für ei-

nen »Zwang zur Anerkennung ihrer gesellschaftlichen Natur«.318 Dies zeige sehr deut-

lich das Beispiel der Eisenbahn, ein Transportmittel, das von »vornherein so kolossal

ist«, dass es allein aufgrund ihrer Größe zu einer gewissen Vergesellschaftung dränge:

Zunächst geschehe dies »innerhalb des Kapitalverhältnisses« durch eine Aktiengesell-

schaft.319 Daraufhin, wenn sie noch weiter angewachsen und damit »der Leitung durch

Aktiengesellschaften wirklich entwachsen« sei, werde sie durch den »offizielle[n] Reprä-

sentant[en] der kapitalistischen Gesellschaft«, »eine wesentlich kapitalistische Maschi-

ne«,denStaatübernommen.320 Eineähnliche aufGrößenverhältnissenberuhendeLogik

sieht Engels auch bei anderenKommunikations- undTransportmitteln amWerk: »Diese

Nothwendigkeit der Verwandlung in Staatseigenthum tritt zuerst hervor bei den großen

Verkehrsanstalten: Post, Telegraphen, Eisenbahnen.«321 Es handelt sich dabei um eine

Entwicklung, die Engels zufolge nicht als »falscher Sozialismus« missverstanden wer-

den sollte, einfach weil man »jede Verstaatlichung […] für sozialistisch erklärt«, obwohl

letztlich immermehr Staatsbürger ausgebeutet würden.322 Die in ihr sich abzeichnende

315 Friedrich Engels: »Die preußische Militärfrage und die deutsche Arbeiterpartei« [1865], in: Karl

Marx u. ders.: Werke, Artikel, Entwürfe. September 1864 bis September 1867, Berlin: Dietz 1988 (Ge-

samtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 20), https://doi.org/10.1515/9783050076133-005, S. 73–108, hier

S. 100; Herv. M.D.

316 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 463.

317 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 92; Herv. M.D.; die Interpunktion ist vom Original über-

nommen.

318 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 617.

319 Ebd.

320 Ebd., S. 617f.; Herv. i. Orig. Engels bezieht sich dabei auf die Maßnahmen der Regierung Bismarck

zur Verstaatlichung der preußischen Eisenbahnen Mitte der 1870er Jahre (vgl. die Anmerkungen

der Herausgeber: ebd., S. 1212).

321 Ebd., S. 618.

322 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 227

Notwendigkeit, dass ihre »Verstaatlichung ökonomisch unabweisbar« geworden sei, be-

deutet für ihn dennoch die »Erreichung einer neuen Vorstufe zur Besitzergreifung aller

Produktivkräfte durchdieGesellschaft selbst«–weil dieEntwicklung,»aufdieSpitze ge-

trieben«, zugleich Ausdruck der »Entbehrlichkeit der Bourgeoisie«werdenwürde: »Aber

auf der Spitze schlägt es um.«323

So sind es für Engels dieselben Produktivkräfte, anders gesellschaftlich, d.h. im Sin-

ne aller nutzbar gemacht, die in einer nachfolgenden klassenlosen Gesellschaft produk-

tiv genutzt werden könnten:

Weil die große Industrie, die Entwickelung der Maschinerie, der Kommunikationen,

des Welthandels so riesenhafte Dimensionen annimmt, daß ihre Ausbeutung durch

vereinzelte Kapitalisten täglich unmöglicher wird; weil die steigendenWeltmarktskri-

sen der schlagendste Beweis davon sind;weil die ProduktionskräfteundVerkehrsmittel

der jetzigenWeise der Produktion und des Verkehrs, dem individuellen Austausch und

dem Privateigentum täglich mehr über den Kopf wachsen: weil, mit einemWorte, der

Zeitpunkt herannaht, wo der gemeinsame Betrieb der Industrie, des Ackerbaues, des

Austausches eine materielle Notwendigkeit für die Industrie, den Ackerbau und den

Austausch selbst wird, deswegen wird das Privateigentum abgeschafft werden.324

Wenn die Kommunikations- und Transporttechnologien, verstanden als Teil der Pro-

duktivkräfte, eine herausragende Rolle bei der Expansion der kapitalistischen Ökono-

mie spielen, werden sie – aus dieser Perspektive – genauso relevant für das Proletariat,

vorausgesetzt, es gelingt ihm, in einem (historischnotwendigen) revolutionärenAkt sich

ihrer zubemächtigen.325 Bereits in einer FußnotederDeutschen Ideologie ist zu lesen,dass

zur Vereinigung des Proletariats, »wenn sie nicht bloß lokal sein soll die nöthigen Mit-

tel, die großen Industriestädte & die wohlfeilen & schnellen Kommunikationen durch

die große Industrie erst hergestellt sein müssen«.326 Im gleichen Atemzug ist davon die

Rede, dass die Isolation der Individuen »erst nach langen Kämpfen zu besiegen« sei.327

An dessen Ende stünde dann jedoch die Aneignung durch das Proletariat: »Der moder-

ne universelle Verkehr«, den man hier im weiteren auch nicht-technischen Sinne ver-

323 Ebd., S. 618f.; Herv. i. Orig.

324 Friedrich Engels: »Die Kommunisten und Karl Heinzen« [1847], in:Werke [MEW], hg. v. Institut für

Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1977, S. 309–324, hier S. 322; Herv. i.

Orig. Der Band 6 der ersten Abteilung der MEGA, in dem dieser Text vermutlich abgedruckt wird,

liegt bislang noch nicht vor.

325 Dieselbe Logik bildet später auch den Kern von Hans Magnus Enzensbergers Argumentation (vgl.

Enzensberger: »Baukasten zu einer Theorie der Medien«). Erwähnenswert in diesem Zusammen-

hang ist, dass sich dasselbe Postulat – deutlich affirmativer mit Verweis auf Verstaatlichung, wenn

auch nichtmehr in Bezug auf einen bürgerlichen Staat, formuliert – in den imKontext der Februar-

und Märzrevolution 1848 im Pariser Exil formulierten »Forderungen der Kommunistischen Partei

in Deutschland« findet: »Alle Transportmittel: Eisenbahnen, Kanäle, Dampfschiffe, Wege, Posten

etc. nimmt der Staat in seine Hand. Sie werden in Staatseigenthum umgewandelt und der unbe-

mittelten Klasse zur Verfügung gestellt.« (Engels: »Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten«,

S. 101)

326 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 91; die Interpunktion ist vom Original übernommen.

327 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


228 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

stehen sollte, »kann nicht anders unter die Individuen subsumirt werden, als dadurch

daß er unter Alle subsumirt wird.«328 Dahinter steht die Idee des Proletariats als uni-

verselle Klasse, als Vertreter aller Klassen. Balibar fasst dieses gegen jeden Substanzia-

lismus329 gerichtete Verständnis des Proletariats treffend zusammen: »Gerade deswe-

gen, weil ihm jede besondere gesellschaftliche Stellung und jedes Eigentum genommen

sind und ihr daher auch keinerlei ›besondere Eigenschaft‹ zukomme, verfüge das Pro-

letariat virtuell über alle Eigenschaften.«330 Engels wird 1876–1878 konkreter: »Indem

sich die Gesellschaft zur Herrin der sämmtlichen Produktionsmittel macht, um sie ge-

sellschaftlich planmäßig zu verwenden, vernichtet sie die bisherige Knechtung der Men-

schen unter ihre eignen Produktionsmittel.«331 Wenn Engels hier die planmäßige Ver-

wendung betont, geht es einerseits, wie bereits dargestellt, nicht um eine einfache Ver-

staatlichung von Privatbetrieben, andererseits auch nicht um eine 1:1-Übernahme der

Produktivkräfte unter Beibehaltung der bestehenden staatlichen Machtverhältnisse. So

ergänzt er: »Die alte Produktionsweise muß also von Grund aus umgewälzt werden«.332

Er folgt damit auchWarnungen vonMarx, wie z.B.: »Aber die Arbeiterklasse kann nicht

die fertigeStaatsmaschinerie einfach inBesitz nehmenunddiese für ihre eignenZwecke

in Bewegung setzen.«333

Obwohl in Abkehr von den Verheißungen des utopischen Sozialismus wissenschaft-

lich formuliert, zeichnet Engels amHorizont geradezu ein industrielles Paradies für die

Protagonist:innen des revolutionären Umsturzes. Die barbarischen Produktionskräfte,

die in der kapitalistischen Gesellschaft noch die Menschen beherrscht hätten, könnten

nämlich in einer sozialistischen Zukunft gleichsam gezähmt werden und ganz der

Menschheit zugutekommen, wie er metaphorisch zum Ausdruck bringt: »Aber einmal

in ihrer Natur begriffen, können sie in denHänden der assoziirten Produzenten aus dä-

monischen Herrschern in willige Diener verwandelt werden.«334WieMarx im Kapital335

geht es also auch Engels darum, die wie ›Naturkräfte‹ wirkenden »gesellschaftlich wirk-

328 Ebd., S. 113.

329 Siehe zu Balibars Differenzierung des Substanzialismus in nominalistische und essenzialistische

Positionen die Ausführungen weiter oben ab S. 191.

330 Balibar:Marx’ Philosophie, S. 71. Balibar spielt hier imOriginalmit der Doppeldeutigkeit der Formu-

lierung »sans proprieté«, die im Französischen sowohl »eigentumslos« als auch »eigenschaftslos«

ausdrücken kann (vgl. die Anm. des Übersetzers: ebd.). Diese Position wird kritisch weiter- und

mit einem anti-essenzialistischen Begriff der Gemeinschaft zusammengedacht bei: Nancy: »Das

gemeinsame Erscheinen«.

331 Engels: Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft, S. 455; Herv. M.D.

332 Ebd.

333 Karl Marx: »Der Bürgerkrieg in Frankreich« [1871], aus dem Englischen v. Friedrich Engels, in: ders.

u. Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwürfe. März bis November 1871, Berlin: Akademie 1978 (Ge-

samtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 22), https://doi.org/10.1515/9783050076157-005, S. 179–226, hier

S. 199.

334 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 619.

335 Dort bezeichnet Marx die Vergesellschaftung der Arbeit als »durch die Natur des Arbeitsmittels

selbst diktirte technologische Nothwendigkeit« (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 315; Herv. d. Orig. ge-

tilgt).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 229

samenKräfte« qua angeeigneter Produktivkräfte gesellschaftlich nutzbar zumachen.336

Weil Engels hier rhetorisch für dieses Schema nicht ohne Grund u.a. das Verhältnis

zwischen Elektrizität und Telegrafie als Analogie anführt, sei die Stelle ausführlich

zitiert:

Es ist der Unterschied zwischen der zerstörenden Gewalt der Elektrizität im Blitze des

Gewitters und der gebändigten Elektrizität des Telegraphen und des Lichtbogens; der

Unterschied der Feuersbrunst und des im Dienst des Menschen wirkenden Feuers. Mit

dieser Behandlung der heutigen Produktivkräfte nach ihrer endlich erkannten Natur

tritt an die Stelle der gesellschaftlichen Produktionsanarchie eine gesellschaftlich-

planmäßige Regelung der Produktion nach den Bedürfnissen der Gesammtheit wie

jedes Einzelnen […].337

Im Zusammenhang mit den revolutionären Umwälzungen würden demnach u.a. die

technologischen Bedingungen der bürgerlichen, kapitalistischen Gesellschaft zugleich

auch die Mittel sein, durch die die »Proletarier aller Länder […] vereinigt« würden.338

Ebenfalls im »Kommunistischen Manifest« sprechen Marx und Engels von »unendlich

erleichterten Kommunikationen«,339 z.B. durch die Eisenbahnen, und setzen hinzu:

[D]ie immer weiter um sich greifende Vereinigung der Arbeiter […] wird befördert

durch die wachsenden Kommunikationsmittel, die von der großen Industrie erzeugt

werden und die Arbeiter der verschiedenen Lokalitäten miteinander in Verbindung

setzen. Es bedarf aber bloß der Verbindung, um die vielen Lokalkämpfe von überall

gleichemCharakter zu einemnationalen, zu einemKlassenkampf zu zentralisieren.340

Wie ihr Klassenantagonist, die Bourgeoisie, die sich, wie bereits zitiert, überall »ein-

nisten, überall anbauen, überall Verbindungen herstellen« muss, machen sich auch die

KommunistendieselbenKräfte unter umgekehrtenVorzeichen zunutze.Anstelle des ka-

pitalistischen Interesses an individuellen ProfitenundPrivateigentumginge es imKom-

munismusallerdings ineinemweiterenSchritt uminternationalenZusammenhalt: »Die

Kommunistenarbeiten endlichüberall anderVerbindungundVerständigungderdemo-

kratischen Parteien aller Länder.«341 Jean-Luc Nancy hat dies auf eine verblüffend einfa-

che wie schlagende Formel gebracht: »Kommerz erzeugt Kommunikation, welche Ge-

meinschaft [communauté], Kommunismus verlangt.«342

336 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, S. 619; siehe dazu

auch Fn. 281 zur »zweiten Natur« weiter oben in diesem Kapitel.

337 Ebd.

338 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 493.

339 Ebd., S. 466.

340 Ebd., S. 471.

341 Ebd., S. 493.

342 Nancy: Die Erschaffung der Welt, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


230 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

In einem späteren Text aus dem Jahr 1894 beschreibt Engels vor dem Hintergrund

der Gründung der Zweiten Internationale 1889 in Paris343 retrospektiv die Relevanz von

Kommunikationstechnologien wie der Telegrafie allerdings ambivalent und nicht ohne

einen gewissen Zynismus:

Von der Stiftung der Internationale an hat es ein volles Vierteljahrhundert gebraucht,

bis […] eine Einheit wenigstens für die allgemeinsten ökonomischen Gesichtspunkte

hergestellt werden konnte. Und das mit unsern Verkehrsmitteln, mit den Eisenbahnen,

den Telegraphen, den industriellen Riesenstädten, der Presse, den organisierten Volks-

versammlungen.344

Im Lichte der anderen angeführten Stellen sind die Kommunikations- und Transport-

mittel – Eisenbahn, Dampfschifffahrt und Telegrafie – aus Marx’ und Engels’ Perspek-

tive dennoch als eine, wenn auch bei Weitem nicht die einzige, globale treibende Kraft

einer weltweit gleichzeitigen345 Vereinigung der Arbeiterklasse zu werten. Sie werden

dabei als Motor der Befreiung betrachtet, wie Baudrillard das Modell vonMarx und En-

gels treffend zusammenfasst, dies aber erst Enzensbergers erweiterter Fassung in sei-

nem »Baukasten« zugesteht. Damit sie ihr Potenzial entfalten könnten, gehe es für En-

zensberger darum, »jene ihnen eingeschriebene, aber von der kapitalistischen Ordnung

pervertierte Virtualität freizusetzen–sie, sprechenwir dasWort aus: sie zu befreien«.346

Eshandelt sichdabei abernicht umeine »Ausweitung«347 desSchemas vonMarxundEn-

gels,wie Baudrillard behauptet, sondernfindet sich,wennman etwa derenReflektionen

zum Informationsaustausch über die Telegrafie ausreichendwürdigt,348 genau so schon

bei ihnen. Die Art und Weise, wie sie in der Deutschen Ideologie auf die allgemeinen Vor-

bedingungen der emanzipatorischen Entwicklung der Vereinigung der Arbeitenden zu

sprechen kommen, ist Ausdruck davon, wie sehr sie dabei die globalen Kommunikati-

ons- und Transporttechniken des 19. Jahrhunderts, die ja als treibende Kräfte des Welt-

verkehrs verstanden werden müssen, implizit zugrunde legen: »Der Communismus ist

empirisch nur als die That der herrschenden Völker ›auf einmal‹ u. gleichzeitig möglich,

was die universelle Entwicklung der Productivkräfte und denmit ihnen zusammenhän-

gendenWeltverkehr voraussezt.«349 Umgekehrt heißt das,dass derKommunismus ohne

einen »universelle[n] Verkehr«, der zugleich »weltgeschichtliche, empirisch universelle

343 Engels bezieht sich in seinen Ausführungen auf die ›International Workingmen’s Association

(IWA)‹ (kurz: Erste Internationale), die 1864 in London (u.a. unter Beisein radikaler ›Owenites‹, sie-

he dazu Kap. 3) begründet wurde.

344 Friedrich Engels: »Zur Geschichte des Urchristenthums« [1894], in: ders.: Werke, Artikel, Entwür-

fe. März 1891 bis August 1895, Berlin: Akademie 2010 (Gesamtausgabe [MEGA2], Abt. 1, Bd. 32),

S. 277–299, hier S. 287f.; Herv. M.D.

345 Für eine genauere Auseinandersetzungmit der Signifikanz des Konzepts der Simultaneität im Zu-

sammenhang mit neuen Medien des 19. Jahrhunderts siehe: William Uricchio: »Medien, Simul-

taneität, Konvergenz«, in: Ralf Adelmannu.a. (Hg.):Grundlagentexte zur Fernsehwissenschaft. Theorie

– Geschichte – Analyse, Konstanz: UVK 2001, S. 281–310.

346 Baudrillard: »Requiem für die Medien«, S. 88.

347 Ebd.

348 Siehe dazu S. 213 weiter oben.

349 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 39; Herv. M.D.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


4. Marx’ und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 231

Individuen« hervorgebracht hat, »nur als eine Lokalität existiren« könnte.350 Kurz, das

Proletariat kann nur international, als Internationale gedacht werden, es »kann also nur

weltgeschichtlich existiren, wie der Communismus, seine Actio nur als ›weltgeschichtli-

che‹ Existenz überhaupt vorhanden sein kann«.351

DieseweltgeschichtlicheExistenzhat aber nicht nur eineDimensionder räumlichen

Gleichzeitigkeit, sondern auch derHistorizität: Denn geschichtlich, schreibtMarx in ei-

nemBrief 1846, sind dieMenschen ebenfallsmiteinander verbunden.Er benutzt denBe-

griff der »con[n]exité«, der Verbindung, des Zusammenhangs, insofern – im Grund ge-

nommen erneut innerhalb einer Art Milieu-Schema, also dialektisch formuliert – »jede

nachfolgendeGeneration von der vorangegangenenGeneration erzielte Produktivkräfte

vorfindet, die wiederum als Grundstoff für abermalige Produktion dienen«; daraus bil-

de sich eine »Geschichte derMenschheit«.352 Aus dieser Perspektive erklärt sich auch die

schon in den Feuerbach-Thesen in Aussicht gestellte, aber dort noch enigmatisch blei-

bende, »gesellschaftliche Menschheit«.353 Sie lässt sich verstehen als Ensemble »gesell-

schaftliche[r] Verhältnisse«, das letzten Endes von den »universal entwickelten Indivi-

duen […] ihrer eigenen gemeinschaftlichen Controlle unterworfen« wird.354

DerWeg dorthin ist fürMarx, je weiter er in seinemDenken und seiner historischen

Erfahrung fortschreitet, wie vor allem etliche Passagen im dritten Band des Kapitals zei-

gen, alles andere als einfach.355 Dennoch ist für ihn, wie er wiederum schon im ersten

Band betont, die Notwendigkeit zur »Eroberung der politischenGewalt durch die Arbei-

terklasse«356 unumstritten. Anders als manche von ihm kritisierte ›Utopisten‹, geht er

aber davon aus, dass »das Wesentliche«, wie Maurice Blanchot in eindringliche Worte

gefasst hat, »nicht im Ankommen, sondern im Aufbrechen« bestehe.357 So spricht Marx

in seinem Vortrag »Civil War in France« im Zusammenhang mit der Pariser Kommu-

ne 1871 eindringlich davon, dass eine solche Bewegung »keine fix und fertigen Utopien

durchVolksbeschlußeinzuführen«, sondern »langeKämpfe,eineganzeReihegeschicht-

licher Prozesse durchzumachenhat. […] Sie hat keine Ideale zu verwirklichen; sie hat nur

die Elemente der neuen Gesellschaft in Freiheit zu setzen.«358 Worin diese Freiheit be-

steht,hat erwiederum imKapital lediglich als eineBefreiungdesArbeitens vonexternen,

letztlich von Kapitalformen geprägten Zwängen spezifiziert. Marx schreibt: »Das Reich

der Freiheit beginnt in der That erst da, wo das Arbeiten, das durch Noth und äußere

350 Ebd., S. 38.

351 Ebd., S. 39; Herv. i. Orig.

352 Marx: »Brief an Annenkow«, S. 71 (dt. S. 548); Übers. aus MEW 4modifiziert. Dabei handelt es sich

um eine ineinander verschachtelte Figur, die später bei Simondon, technisch gewendet, »Bewah-

rung der Technizität« heißen wird (vgl. Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 60–75).

353 Marx: »1) ad Feuerbach«, S. 21.

354 Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/58, S. 94.

355 Harald Bluhm schreibt treffend, dass »der Marx des Kapitals nicht mehr der Revolutionär mit so-

zialistischen Naherwartungen ist« (Bluhm: »Karl Marx/Friedrich Engels, Manifest der Kommunis-

tischen Partei (1848)«, S. 375).

356 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 400.

357 Maurice Blanchot: »Über eine Annäherung an den Kommunismus (Bedürfnisse, Werte)«, aus dem

Französischen v. Ulrich Kunzmann, in:Die Freundschaft, Berlin:Matthes&Seitz 2011, S. 121–126, hier

S. 123f.; Übers. modifiziert.

358 Marx: »Der Bürgerkrieg in Frankreich«, S. 206.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


232 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört«.359 Blanchot kommentiert diese Stelle lapidar,

dass Marx damit »den Zeitgenossen lediglich die Suche nach einer richtigen Richtung

unddieEntscheidung für einemöglicheZukunft« verspricht.360DiesemöglicheZukunft

bleibt bis heuteGegenstandder Reflektion.WennChristophHesse also imHandbuchMe-

dienwissenschaft 2014 beißend kommentiert: »In der Tat: Ohne beschleunigten Postver-

kehr und Telegraphie wäre die Internationale Arbeiterassoziation schwerlich zustande

gekommen. Die fortschreitende Verbesserung der Kommunikationstechniken verhin-

derte andererseits nicht, dass sie binnen kurzem wieder zusammenbrach«,361 so ist da-

mit nur das 19.-Jahrhundert-Kapitel zum Verhältnis zwischen Kommunismus und Me-

dientechnologien geschrieben. Viele weitere sollten folgen.

359 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 794.

360 Blanchot: »Über eine Annäherung an den Kommunismus«, S. 124.

361 Christoph Hesse: »Marxistische Medientheorien«, in: Jens Schröter (Hg.): Handbuch Medienwissen-

schaft, Stuttgart u.a.: Metzler 2014, S. 96–103, hier S. 97.

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


5. Edward Bellamys Medientechnologien der Egalisierung

Ende des 19. Jahrhunderts

Schautman sich dieDiskussionen im 19. Jahrhundert an, so ist Edward Bellamys Looking

Backward, 2000–1887 aus dem Jahr 1888 ebenfalls, wenn auch nicht ganz nahtlos, in die

zeitgenössische Genealogie der Bezüge auf Marx’ und Engels’ Mediendenken sowie auf

die frühsozialistischenDenkerwie Fourier undOwen einzureihen.Das Buch ist wieder-

um in einer Zeit geschrieben, die sich erneut durch eine völlig gewandelte Medientech-

niklandschaft auszeichnet. Es steht nicht mehr nur die Frage des Transports von Wa-

ren und Informationen, wie er im vorangegangenen Kapitel in erster Linie in den Blick

gerückt wurde, im Vordergrund. Vielmehr trägt sich eine wesentliche zeitgenössische

Technikentwicklung in Bellamys Beschreibungen ein: die vorangeschrittenen Möglich-

keiten zur Informationserfassungund (automatisierten)Datenverarbeitung, verbunden

mit den entsprechenden Steuerungs-, Regulierungs- bzw. Kontrollmöglichkeiten.

Betrachtetman die von James Beniger für das 19. Jahrhundert beschriebene ›Control

Revolution‹, zeigt sich als besonders wichtige Phase genau die Spanne um die 1890er

Jahre, in der Looking Backward erscheint. Bis 1890 haben sich Beniger zufolge bereits al-

le vier relevanten informationsverarbeitenden Technologien – Rechner, Lochkartenma-

schinen,digitale undanalogeComputer–gut etabliert:DenTischrechnergabes alsKon-

zept seit etwa 1820; ab 1833 arbeitete Charles Babbage an der zu seiner Zeit nie reali-

sierten dampfgetriebenen ›Analytical Engine‹ (als Vorläufer des Digitalcomputers).1 Das

1 Vgl. Andrew Hodges: Alan Turing. The Enigma, Princeton, NJ: Princeton Univ. Press 2014, https://do

i.org/10.2307/j.ctvc77913, S. 373–375. Hodges betrachtet dieMaschine von Babbage in seiner Archi-

tektur als Vorreiter der Turing-Maschine. Spuren einer politisch-ökonomischen Einordnung dieser

Technik finden sich schon bei Marx, wenn er als Referenz zum Wechselverhältnis von Arbeitstei-

lung undMaschinisierung Babbage rezipiert und exzerpiert (vgl. Charles Babbage:On the Economy

ofMachinery andManufactures, London: Charles Knight 1832, https://doi.org/10.5479/sil.975430.390

88015716483). Der Text wird in Das Elend der Philosophie vonMarx noch ausdrücklich gewürdigt; im

Kapital finden sich Bezüge fast ausschließlich in Fußnoten (Marx: Das Elend der Philosophie, S. 310;

vgl. zu den umfangreichen Exzerpten: ders.: »Heft 5. Exzerpte aus Werken von Auguste de Gaspa-

rin, Charles Babbage, AndrewUre, Isaac Pereire und Pellegrino Rossi« [1845], in: ders.: Exzerpte und

Notizen. Sommer 1844 bis Anfang 1847, 2., unveränd. Aufl., Berlin: Akademie 1998 (Gesamtausgabe

[MEGA2], Abt. 4, Bd. 3), https://doi.org/10.1515/9783050076898-008, S. 322–388, hier S. 325–341).

https://doi.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008

