4. Marx’ und Engels’ Mediendenken
Mitte des 19. Jahrhunderts

Im folgenden Kapitel wird es wieder darum gehen, in mehrfacher Hinsicht einem be-
stimmten Mediendenken auf die Spur zu kommen: erstens inwiefern die theoretischen
Bestimmungen zeitgendssischer und zukiinftiger sozialer menschlicher Verhiltnisse
vonseiten der behandelten Theoretiker, allen voran Karl Marx, letztlich implizit medien-
theoretisch grundiert sind und sich durch ein prozessontologisches Relationendenken
avant la lettre auszeichnen; zweitens welche Rolle den konkreten medientechnologi-
schen und infrastrukturellen Entwicklungen des 19. Jahrhunderts bei den entworfenen
Wegen in andere soziale Zukiinfte zugesprochen wird. Vorgeschaltet wird dem eine
kleine Vorgeschichte zu Wilhelm Weitling bzw. zur Frage, inwiefern seine Entwiirfe an
zeitgenossischen Medien, wie z.B. der Sprache und der Fotografie, modelliert sind.

Die historischen Parallelen zwischen Medientechniken und Politik insbesondere
nach der Franzosischen Revolution wurden schon im Zusammenhang mit Fourier
im vorigen Kapitel kurz angesprochen, insbesondere in Bezug auf die Telegrafie. Die
wesentlichen technikgeschichtlichen Daten dazu in Europa sind folgende: 1791 wurde
der Geistliche Claude Chappe und seine Briider Abraham und Ignace fiir den ersten
optischen Telegrafen bekannt. Ein Jahr spiter prisentierte Claude Chappe ihn vor dem
franzosischen Nationalkonvent. 1794 nahm die erste Telegrafenlinie zwischen Paris und
Lille ihren Betrieb auf. Angedeutet wurde im letzten Kapitel auch, dass mit der techni-
schen Entwicklung und dem Ausbau der Telegrafie Ende des 18. Jahrhunderts eine ganze
Reihe an Unifizierungs- und Universalisierungsphantasien hervortraten. So war man
in der Folge der Franzosischen Revolution bestrebt, mit vereinheitlichten Maf3- und
Gewichtssystemen zugleich Embleme fiir eine universelle Gleichheit und Briiderlichkeit
zu schaffen. Im Zuge dieses Willens zur Verallgemeinerung bzw. Allgemeingiiltigkeit
wurde auch der abstrakte visuelle Code der optischen Telegrafie explizit mit der Idee
der Universalsprache verkniipft.'

1 Vgl. Flichy: Tele, S. 23-35 u. Ozouf: L'Ecole de la France, S.27. Auch hier ist dies nicht als Entwick-
lung ex nihilo zu verstehen. Vielmehr gibt es eine weitverzweigte Genealogie der Universalspra-
chen (Gerhard F. Strasser: »Lingua realis, lingua universalis und lingua cryptologica: Analogiebil-
dungen bei den Universalsprachen des 16. und 17. Jahrhunderts, in: Berichte zur Wissenschaftsge-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

174

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Da die Codes der Telegrafie aber in hohem Mafie kontrolliert und reglementiert wa-
ren, liefSe sich dieses Ideal der Universalitit einerseits als haltlos abtun; denn auf der
konkreten Anwendungsebene standen sie nur denjenigen zur Verfugung, die dazu be-
fugtbzw. die entsprechende Ausbildung hatten. Die optische Telegrafie beispielsweise in
Frankreich war allein dem Staat — genauer: meist militdrischer Nutzung — vorbehalten.
Doch trotz dieser institutionellen Restriktionen hat, wie Flichy nachweist, das Entstehen
einer abstrakten, formal reduzierten Sprache der Codes der Telegrafie sowie die schiere
Verftigbarkeit weitreichender Kommunikation dazu beigetragen, die Idee einer univer-
sellen, abstrakten Menschheit zu beférdern - eine Idee, die ganz im Einklang mit den Zie-
len der Aufklirung und der Franzésischen Revolution stand.” Man kénnte davon spre-
chen, dass kongruent zur aufklarerischen Idee einer allgemeinen Menschenvernunft ein
Mensch als solcher in den Vordergrund riickte. Die Medien bewiesen so ihre Attraktivi-
tit nicht durch das Moment einer McLuhan'schen Ausweitung des Lebendigen, sondern
eher dadurch, dass sie als Techniken vom Einzelmenschen bzw. seinen kommunikativen
Eigenheiten abstrahierten.’

schichte 12.4 (1989), https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402, S. 203—217; ders.: Lingua Universa-
lis. Kryptologie und Theorie der Universalsprachen im 16. und 17. Jahrhundert, Wiesbaden: Harrassowitz
1988; ders.: »Von der Lingua Adamica zur Lingua universalis. Theorien iber Ursprachen und Univer-
salsprachen in der Frithen Neuzeit, in: Herbert Jaumann (Hg.): Diskurse der Gelehrtenkultur in der
Friihen Neuzeit. Ein Handbuch, Berlin u.a.: De Gruyter 2011, https://doi.org/10.1515/9783110241068.
517, S. 517-592; vgl. a. Marvin: When Old Technologies Were New; Standage: The Victorian Internet u.
Spangenberg: »Technikinnovationen und Medienutopien; vgl. a. zu den verschiedenen Entwick-
lungen der Standardisierung von technischen Objekten, deren Ausgangsmaterialien und Infra-
strukturen im 19. Jahrhundert: Chris Otter: »Making Liberal Objects. British Techno-Social Rela-
tion 1800—1900%, in: Cultural Studies 21.4—5 (2007), https://doi.org/10.1080/09502380701278962,
S.570-590, hier S.574f.).

2 Flichy verwirft die These, dass der Aufbau der optischen Telegrafie »nur militirisch motiviert wars,
gesteht aber zu, dass sie schliefilich »aufier im militarischen Bereich kaum zur Anwendung« kam
(Flichy: Tele, S. 25, 31—38 u. 41f.) Bei Friedrich Kittler hingegen firmiert sie wie so viele andere Medi-
en auch »ausschliefilich« als Heeresgerit (Kittler: »Lakanal und Soemmerring, S. 287; vgl. a. Da-
niels: Kunst als Sendung, S.16—32).

3 Friedrich Kittler verweist in Grammophon, Film, Typewriter vor dem Hintergrund dieser Entindivi-
dualisierungstendenzen im 19. Jahrhundert auf Heidegger, der wiederum als Effekt der Schreib-
maschine das Ende der Individualitit durch die fiir alle identische Maschinenschrift heraufdam-
mern sieht (dies aber als Verlust deutet): »Die Schreib-maschine verhiillt das Wesen des Schrei-
bens und der Schrift. Sie entzieht dem Menschen den Wesensrang der Hand, ohne dafd der Mensch
diesen Entzug gebiihrend erfiahrt und erkennt, daf sich hier bereits ein Wandel des Bezugs des
Seinszum Wesen des Menschen ereignet hat. [...] In der>Schreibmaschine<erscheint die Maschine,
d.h. die Technik, in einem fast alltidglichen und daher unbemerkten und daher zeichenlosen Be-
zug zur Schrift, d.h. zum Wort, d.h. zur Wesensauszeichnung des Menschen.« (Martin Heidegger:
Parmenides [Freiburger Vorlesung Wintersemester 1942/43], hg. v. Manfred S. Frings, Frankfurt a.M.:
Klostermann 1982 (Gesamtausgabe, 2. Abt.: Vorlesungen 1923—1944, Bd. 54), S. 126; vgl. dazu Kitt-
ler: Grammophon, Film, Typewriter, S. 292)

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1002/bewi.19890120402
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1515/9783110241068.517
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962
https://doi.org/10.1080/09502380701278962

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts
4.1 Eine Vorgeschichte: Wilhelm Weitling

Spuren dieser Unifizierungs- und Universalisierungsphantasien finden sich auch in frii-
hen kommunistischen Schriften im ersten Drittel des 19. Jahrhunderts. Sie machen ei-
nerseits deutlich, dass die spiteren Uberlegungen von Karl Marx und Friedrich Engels
keineswegs im luftleeren Raum stattfanden und andererseits, dass Texte wie das »Ma-
nifest der Kommunistischen Partei« nicht nur personal, sondern auch értlich eine weit-
verzweigte und alles andere als lineare Vorgeschichte haben. Zu erwihnen wiren, kon-
zentriert man sich bei den Personen auf die deutschen Einfliisse, neben Ludwig Feuer-
bach und Georg Wilhelm Friedrich Hegel zumindest noch Bruno Bauer, Hermann Ewer-
beck, Moses Hef2 und Wilhelm Weitling;* neben Berlin, Kéln, Briissel auch Ziirich, Lau-
sanne, Genf, Paris, London und New York. In der Genealogie der weltweiten kommunis-
tischen Parteien wire nicht nur die 1864 von Marx und Engels mitinitiierte >Internatio-
nal Workingmern'’s Association (IWA)< zu nennen, sondern auf jeden Fall noch der 1834
in Paris als Geheimgesellschaft gegriindete >Bund der Geichtetens, aus dessen linkem
Fliigel 1836 der >Bund der Gerechten< hervorging. Daraus wurde spiter, wiederum unter
dem Einfluss von Marx und Engels, bereits in London, 1847 der >Bund der Kommunis-
ten<.” Die Geschichte dieser Biinde ist zudem keine Geschichte der Eintracht, sondern
von Grabenkimpfen, erbitterten Auseinandersetzungen, theoretischen Streits und dar-
aus folgenden Abspaltungen und Ausgrenzungen.®

1838 pladiert der christlich, d.h. deutlich an Félicité Robert de Lamennais, und dar-
iiber hinaus an den sogenannten Frithsozialisten wie Saint-Simon, Owen und Fourier
orientierte Wilhelm Weitling in seinem ersten Werk Die Menschheit, wie sie ist und wie sie
sein sollte, ganz im Sinne der oben erwihnten Ideale, fiir die »[a]llgemeine Vereinigung
der ganzen Menschheit, und Wegriumung aller engherzigen Begriffe von Nationalitat
und Sektenwesen«.” Das Buch verfasste er, selbst Schneidergeselle, als mafigeblicher
Theoretiker und ausdriicklich im Auftrag des >Bundes der Gerechten, in dem vor al-
lem deutsche Handwerksgesellen vereint waren.® Es zielt auf eine vom Urchristentum
inspirierte Gittergemeinschaft und fordert u.a. eine radikale Abschaffung des Geldes
und des Eigentums.® Aufgrund seiner Verkniipfung des Prinzips der »gesellschaftlichen

4 Vgl. Zvi Rosen: Moses Hess und Karl Marx. Ein Beitrag zur Entstehung der Marxschen Theorie, Hamburg:
Christians 1983, S.37.

5 Max Beer: Allgemeine Geschichte des Sozialismus und der sozialen Kampfe. Fiinfter Teil: Die neueste Zeit
bis 1920, Berlin: Verl. fiir Sozialwissenschaften 1923, S. 18—25.

6 Friedrich Engels: »Zur Geschichte des Bundes der Kommunisten« [1885], in: ders.: Werke, Artikel,
Entwiirfe. Mai 1883 bis September 1886, Berlin: Akademie 2011 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd.
30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-022, S. 89—108.

7 Wilhelm Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, 2. Aufl., Bern: Jenni, Sohn 1845,
S.19f.

8 Vgl. zum Werdegang von Wilhelm Weitling: Walter Euchner et al.: Geschichte der sozialen Ideen in
Deutschland. Sozialismus — Katholische Soziallehre — Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, 2. Aufl.,
Wiesbaden: VS Verl. fir Sozialwissenschaften 2005, https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4,
S. 64-73.

9 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S.16f., 23 u. 47—66; vgl. zu einer Kritik des
Celdsystems insbes. S. 176f.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

175


https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1515/9783050089256-022
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4

176

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Gleichheit mit dem Prinzip der persénlichen Freiheit«'® wird Weitling nicht selten als
frithkommunistischer Autor bezeichnet.”

Der Einfluss von Fourier auf Weitling ist zudem unverkennbar: Er bezieht sich
ausdriicklich auf dessen 6konomische Idee der »Giitergemeinschaft« und dessen In-
fragestellung des Zwischenhandels. Auch in seinem deutlich weniger theologisch
gepragten zweiten Buch Garantien der Harmonie und Freiheit (1842) kommt Weitling auf
Fourier zu sprechen, diesmal in Form einer Kritik an dessen Festhalten am »Einflul
des Kapitals«,” nicht ohne jedoch fiir sich die Notwendigkeit zu dessen Korrektur zu
reklamieren: Die »Assoziation nach dem System von Fourier«, insofern dort neben
Arbeit noch Geld, d.h. »Talent« und Investitionen eine maf3gebliche Rolle zur Unter-
scheidung der Klassen spielten, lehnt er mit und gegen Fourier, insbesondere gegen
die Fourieristen, kategorisch ab. So schreibt er polemisch: »Wenn das Fourier wiif3te,
dafd ihr heute noch um keinen Daum breit weiter vorgeriickt seid in den Ideen«.”
Ebenfalls in Abkehr von Fourier sieht Weitling die unbedingte Notwendigkeit einer,
wenn auch nicht zwingend blutigen, Revolution. Dies ist fir ihn jedoch eine Frage
der Zeit, insofern »die Folgen einer Revolution um so fiirchterlicher sein werden, je
langer der jetzige Zustand noch dauert«." In dem Buch, in dessen Titel nicht ohne
Grund der Begriff sHarmonie« prominent firmiert, wird er hingegen die Leidenschafts-
logik von Fourier iibernehmen und die »menschlichen Begierden [..], alles Begehren,
Verlangen, Trachten, Sehnen, Hoffen und Bediirfen des Menschen« als urspriingliche
Elemente der »gesellschaftlichen Ordnung« bezeichnen.” Diese werden regelrecht zu
Triebkriften des gesellschaftlichen Fortschritts, allerdings mit einem Akzent auf den
Infrastrukturen, d.h. der »Erfindung der Eisenbahnen und Anwendung der Dampf-
kraft«.”® In allen Weitling'schen Publikationen finden sich bei genauerer Betrachtung
zahlreiche direkte inhaltliche Ubernahmen von entsprechend gelagerten Fourier'schen
Vorschligen, wie z.B. die hiufigen Wechsel nur kiirzer andauernder Titigkeiten, die
genaueste Untergliederung der Arbeitsgruppen, die interessanterweise ihr Hauptau-
genmerk, hier eher an Saint-Simon erinnernd, auf die Errichtung von Infrastrukturen
richten: »von Eisenbahnen und Dimmen, [..] von Kanilen, Straflen und Briicken«."”
Auch die Architekturkonzeption Weitlings ist eindeutig fourieristisch und greift dessen

10 Ebd., S.34.

11 Walter Euchneretal.: Geschichte der sozialen Ideen in Deutschland. Sozialismus—Katholische Soziallehre
— Protestantische Sozialethik. Ein Handbuch, 2. Aufl., Wiesbaden: VS Verl. fiir Sozialwissenschaften
2005, https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4, S. 65.

12 Wilhelm Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit [1842], hg. v. Bernhard Kaufhold, Berlin: Aka-
demie 1955, S.132; vgl. a. S. 93f. u. 227f.

13 Ebd.,S.24s.

14 Ebd., S.247 u. 250. Der Begriff der Revolution ist bei Weitling jedoch sehr weit gefasst. Er hilt es
fiir moglich, dass, hier ebenfalls Fourier folgend, der »Umsturz des Bestehenden«, wenn auch als
»zweifelhafte [..], aber keineswegs unmogliche Sache«, »wohl auch durch einen Monarchen vor
sich gehen« konne (ebd., S. 274).

15 Ebd., S.127.

16  Ebd.,S.128.

17 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 29.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/978-3-322-80785-4

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Kommunikationsmedium der rue-galerie als itberdachte innere Straflen auf, erginzt al-
lerdings um eine weitere hauseigene Infrastruktur, ein internes Eisenbahnsystem zum
Warentransport. Die verschiedenen, zum Teil erheblich (fiinf Stunden) voneinander
entfernten Gemeindegebiude — man ist schon versucht, Phalanstéres zu schreiben —
wiren ebenfalls durch die neuere Technologie der Eisenbahnen verbunden: »Der Raum,
der sie vielleicht voneinander trennt, wird durch Eisenbahnen und Dampfwigen auf
den zehnte Theil reducirt werden.«'® Auch die Notwendigkeit eines Telegrafen findet in
einem Atemzug mit der Sternwarte Erwihnung und selbst die Fourier’schen geteilten
Speisesile sowie die Trennung der schulfihigen Kinder von den Erwachsenen finden
ihren Widerhall. Wie bei Fourier hat auch Weitlings System eine Teleologie, wenn
nicht sogar Eschatologie der Perfektibilitit, so dass von Generation zu Generation ein
immer weiter fortschreitender Wohlstand sowie eine zukinftige, buchstiblich gren-
zenlose Einigkeit unter den Menschen prognostiziert wird. Weitling verspricht nimlich
nichts weniger als »die Befreiung der Menschheit« und »die Erde gleichsam zu einem
Paradiese« zu machen.”

Medienkulturwissenschaftlich interessant ist, dass Einheit und Gleichheit medial
vermittelt werden sollen, d.h., ihr Signum ist im doppelten Wortsinne »eine Sprache«.*
Diese »selbst erfundene neue Sprache, eine universelle »Weltsprache«, wiirde in der
dritten Generation »alle Nationalsprachen verschwinden« lassen.” Dies wiirde den uni-
versalisierenden Effekt haben, letztlich iiberall zu Hause zu sein: »[M]an wird alle Welt-
theile bereisen, und iiberall in seiner Heimath sein.«** Dieses Ideal prigt auch das be-
reits genannte zweite Buch, Garantien der Harmonie und Freiheit, in dem Weitling die Ideen
der ersten Schrift erheblich erweitert: Erneut fungiert eine explizit an Leibniz geschul-
te einheitliche, »ganz neue, schone, wohlklingende, vollkommene Sprache« als Medi-
um, der »Vereinzelung«, »dieser Verwirrung vom Babylonischen Turm« ein Ende zu set-
zen, mit dem Ziel der Uberwindung von »Vélkerhafi« und schlieflich jeglicher Form von
Grenzziehung.” Europa und der Ausbau infrastruktureller Verbindungen, insbesonde-
re seit der »Erfindung der Eisenbahnen« dient ihm als Beweis der unumginglichen Hin-
falligkeit der »Verschiedenheit der Grenzen und Sprachen«:** Dies skaliert er dann auf
eine globale Dimension hoch: »Die Eisenbahnen ganz allein werden die Menschen auf

18 Ebd., S.45.

19  Ebd., S.50f;vgl. a.S.12, 23, 2729, 32 u. 43f. u. Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 92.

20  Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 48; Herv. M.D.

21 Ebd. Manfred Schneider subsumiert daher in seinen Kategorien der Kommunikationsideale Weit-
lings Entwiirfe unter das Ideal der Reduktion von Sprache und Zeichen, insofern in vielen abend-
landischen Referenzdiskursen, beginnend bei Platon, die »Verschiedenheiten der Sprachen und
das Celd allein die Ursache fiir die Disharmonie in den Gesellschaften und zwischen den Volkern
bildeten« (Schneider: »Kommunikationsideale und ihr Recycling«, S. 218). Mit Schneider kénnte
man auch Weitlings Kritik an der unnétigen Zwischeninstanz des Geldes und des Héandlers unter
das genannte Ideal fassen. Weitling zitiert dazu ausfiihrlich die an Fourier angelehnte Kritik am
»Unfug des Handels« von Victor Considérant (Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S.103).

22 Weitling: Die Menschheit, wie sie ist und wie sie sein sollte, S. 48.

23 Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 92—96; zu Leibniz siehe insbes. S. 95.

24  Ebd., S.99.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

177


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

178

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

die Notwendigkeit aufmerksam machen, eine Weltsprache einzufiithren, der Moglich-
keit der Vervollkommnung der Luftschiffahrt gar nicht zu gedenken.«** Es geht Weitling,
wie er spiter im Zusammenhang mit der Kolonie -~Communias, einem kommunistischen
Siedlungsprojekt in Iowa,*® bekundet, wie bei seinem Vorbild Fourier, nicht um eine uto-
pische Inselldsung oder einen isolierten idealen Staat, sondern lingerfristig gesehen um
nichts weniger als den Entwurf »einer die ganze Menschheit umfassenden socialen Or-
ganisation«.” Die weltweite Losung ist fiir ihn auch praktikabler, weil sich so eriibrigt,
dass ein einzelner Staat sich aufwendig gegen »gegen etwaige Uebergriffe der Nachbar-
staaten« oder »Eigenthumsrechte der Auflenwelt« wappnen miisste.*® Infrastrukturen
und Transportmedien wiirden aber nicht nur aus politischer, sozialer und kultureller
Perspektive eine tragende Rolle spielen, sondern auch in 6konomischer Hinsicht (u.a.
zum Transport von Lebensmitteln). Weitling zufolge wiirde so in naher Zukunft zum ei-
nen eine umfassende Vernetzung »mit Eisenbahnen und Kanilen [...] den Austausch der
verschiedenen Kulturen beférdern«®® und zum anderen das Reisen und Pendeln maf3-
geblich erleichtern. Projekte, wie den Bau von »Strafien, Eisenbahnen, Kanile[n]«, z3hlt
er daher zu den »niitzliche[n] Arbeitenc, insofern sie die »notwendige[n] [..] erleichtern
und vervollkommnen« wiirden.*°

Hier, wie auch spater im Zusammenhang mit Marx und Engels, stellt sich die in die-
sem Buch immer wieder verfolgte medienkulturwissenschaftliche Frage nach der Rich-
tung der Wirkkrifte: Bedarf es einer kommunistischen Ordnung, um die Universalspra-
che und die Infrastrukturen des Austauschs mit ihren weiteren gemeinschaftsbildenden
Effekten moglich zu machen? Oder fungieren eine Universalsprache bzw. die genann-
ten Infrastrukturen als wichtige Medien zur Durchsetzung der kommunistischen Ord-
nung?* In der zwischendurch erschienenen Neuauflage des Evangeliums der armen Siin-
der (1854) scheint die Frage zumindest hinsichtlich der Sprache eindeutig beantwortet,
wenn Weitling davon spricht, dass »im Zustande des Kommunismus die Vermischung
aller Volker, die Einfithrung einer Universalsprache, ja selbst die Abschaffung aller gang-
baren Sprachen méglich ist«.** Auch in der wihrend seiner Haftzeit zwischen Juni 1843
und Mai 1844 begonnenen und sukzessive weiter entwickelten Grundziige einer Denk- und
Sprachlehre, die er zu seinen Lebzeiten nie publiziert bekam und die erst posthum ediert
worden sind, ist eine »fiir die Zukunft der Menschheit« entworfene Universalsprache fiir
Weitling »erst nach Einfithrung des Kommunismus oder Sozialismus méglich«.*

25  Ebd.

26  Siehe dazu die Ausfithrungen weiter unten auf S. 186.

27 Wilhelm Weitling: »Vorbild und Wirklichkeit, in: Die Republik der Arbeiter (14.06.1854), S. 201—204,
hier S. 201.

28 Ebd, S.202.

29  Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 223.

30 Ebd,S.158f.

31 Vgl.dazuauch Lothar Knatz: »Einleitung des Herausgebers«, in: Wilhelm Weitling: Grundziige einer
allgemeinen Denk- und Sprachlehre, Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 1991, S. 5—49, hier S. 8 u. 11.

32 Wilhelm Weitling: Das Evangelium der armen Siinder, 4. Aufl., New York, NY: Druckerei der »Repu-
blik der Arbeiter«1854, S. 134. In der Erstausgabe von 1845, noch Das Evangelium eines armen Siinders
betitelt, fehlt dieser Passus.

33 Wilhelm Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre [1844—1856], hg. v. Lothar
Knatz, Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 1991, S. 57 u.199. Dennoch pladiert Weitling an anderer Stel-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Weitling geht es in diesem Zusammenhang darum, das Moment der Sprache zu eli-
minieren, das man mit Ferdinand de Saussure die Arbitraritit des Zeichens nennen wiir-
de — Weitling selbst spricht von »fremden Wortern«, die »phantastisch gewahlt« sei-
en.>* Verbunden mit einer Gelehrtenkritik an den »Begriffsverwirrungen« und »Sophis-
men geschickter Wortfechter«,> mit der Weitling darauf zielt, infrage zu stellen, dass
eher der rhetorisch geschicktere Redner als der einfacher, aber letztlich wahrhaftiger
Argumentierende, recht behalten wiirde, strebt er eine Abkehr von »von der Wirklich-
keit getrennten Begriffen<*® an: Jedes Wort habe daher eine eigene »feste, unwiderleg-
bare und nicht zu entstellende Bedeutung« zu bekommen, um damit jede Form von »bis-
her bewirkte[r] Tauschung« oder interessengeleiteter Kommunikation qua Transparenz
der Sprache zu verunméglichen.?” Schon 1841 pladiert Weitling in seiner Zeitschrift Der
Hiilferuf der deutschen Jugend fiir eine agitatorische »Sprache des Bruders zum Bruder«
unter den Arbeitern, fiir eine »einfache ungekiinstelte Sprache«, die frei »von lateini-
schen, griechischen und kunstgemifien Ausdriicken« sein wiirde.*® Er verkniipft damit
die Hoffnung auf eine Zukunft, in der sich nicht nur bestimmte Formen hierarchisierter
Arbeitsteilung eriibrigt haben wiirden, weil sich »der Unterschied des Gelehrten-, Hand-
werker- und Bauernstandes immer mehr verwischt« haben wiirde;** vielmehr geht es
laut Weitling auch unter Berufung auf einen christlichen Chiliasmus bzw. Millenaris-
mus am Ende darum, dass »die Grenzen der Nationen [...] zusammenstiirzen«.*°

In den Grundziigen einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre legt er das System einer Uni-
versalsprache im Dienst einer hoheren Wahrheit am ausfihrlichsten dar. Angelehnt an
die naturwissenschaftliche Systematik von Cuvier und Linné geht es ihm um die Fra-
ge, wie »in der Sprache alle Begriffe in eine gut gebaute Klassifikation gebracht werden«
konnen,” um ihnen so einen eindeutigen denotativen Sinn zu verleihen und jede Form
von Missverstindnis zu vermeiden. Er interessiert sich dabei fiir eine Okonomie der

le dafiir, mit ihrer Einfiihrung in bestimmten Wissenschaftsbereichen schon einmal den »Anfang
[.] zum Ubergang«zu machen (ebd., S.127).

34  Ebd.

35 Ebd, S.51u.63f;vgl.a. S 69.

36  Wilhelm Weitling: Gerechtigkeit. Ein Studium in 500 Tagen [1844/45], hg. v. Ernst Barnikol, Kiel:
Mithlau 1929, S. 224.

37  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 51 u. 57. In Das Evangelium der armen
Siinder spielt er wiederum deutlicher intellektuellenfeindlich die nitzlichen Erfindungen der »Ar-
beiter und Tagel6hner« gegen die »deutsche Philosophie« eines Schelling oder Hegel mit ihrem
»kiinstlichen Unsinn in metaphysischen Nebelbildern« aus (Weitling: Das Evangelium der armen
Siinder, S.181).

38 Wilhelm Weitling: »Aufruf an Alle welche der deutschen Sprache angehdrenc, in: Der Hiilferuf der
deutschen Jugend. Herausgegeben und redigirt von einigen deutschen Arbeitern, H.1 (1841), S. 2—6, hier
S. 3f. Aufmerksam geworden bin ich auf diese Publikation Weitlings durch Patrick Eiden-Offe. Er
interessiert sich im Unterschied zu dem hier herausgearbeiteten Ideal eines totalen Transparent-
werdens einer direkt zuginglichen Sprache fir die Besonderheiten der Sprache bei Weitling, seine
spezifische, wenn man so will, interpretationsbediirftige Poesie (Patrick Eiden-Offe: Die Poesie der
Klasse. Romantischer Antikapitalismus und die Erfindung des Proletariats, Berlin: Matthes & Seitz 2017,
insbes. S.127-135).

39 Weitling: »Aufruf an Alle welche der deutschen Sprache angehéren, S. 6.

40 Ebd.

41 Weitling: Crundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 54 u. 70.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

179


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

180

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Sprache, die sich zum einen »unnétiger Worte« entledigen wiirde und zum anderen die-
se selbst auf ein Mindestmaf3, meist auf zweisilbige Wortstimme und die »Hilfsbegrif-
fe« auf drei Zeichen beschrinken wiirde.** Dies hitte wiederum nicht nur die »schnel-
le Verbreitung alles Wissenswerten« zur Folge, sondern wiirde zu guter Letzt auch die
gewiinschte »allgemeine Bildung des Menschengeschlechts« erméglichen und so simt-
liche Bildungsschranken unterlaufen.” Bei dieser Einsparmafinahme wiirde man sich
daher v.a. von Fremdwortern losen, um im Unterschied dazu alltagsnahe Begriffe, »die
auf Verhiltnisse der Arbeit Bezug habenc, privilegieren zu konnen.* Fiir ihn wird daher
jedes Homonym, jede Unbestimmtheit von »unbegrenzten, weitschichtigen Begriffenc,
kurz: ihre Uberdeterminiertheit zum Einfallstor der Tiuschung.* Als Vorbilder fiir die-
se neue »zweckmiflige Sprache« mit Wahrheitsgarantie, die nicht mehr die »Mingel der
bekannten Sprachen« aufweisen wiirde, fungieren wiederum an Fourier geschulte soge-
nannte »Serien-Begriffe«, die in Weitlings »Klassifikation des Universums« alle »fiir sich
allein verstindlichen Begriffe«, die »schon im Namen die Erklirung« tragen, umfassen
(vgl. Abb. 28).%¢

Seine »zweckmiflige Sprachlehre« ist genau genommen eine in Analogie zu einer
»neuen Ordnung der Dinge« konzipierte sprachliche Abbildtheorie, die mit Kontiguitit
und Naturgegebenheit operiert.*” Es handelt sich um ein zweistufiges Modell: Zunichst
macht Weitling den Wahrheitsgehalt der Wahrnehmung an der erst kurz zuvor bekannt
gewordenen neuen Technik der Fotografie fest: »Alle unsere Wahrnehmungen gleichen
Bildern, welche lebend dem Gehirn sich einprigen, dhnlich dem ProzefR des Daguerreo-
typierens.«*® Am Prozess des fotografischen Abbildens hebt er wiederum in einem zwei-
ten Schritt hervor, dass dieser ohne die verzerrende »Phantasie des Malers« auskomme:
»[J]etzt konnen wir ohne dieses Medium auf dem natiirlichen Weg in dieser Beziehung
etwas Unparteiisches erlangen.«* Es geht ihm bei der Fotografie, um es hier in der be-
rithmten zeitgendssischen Phrase von William Henry Fox Talbot zu formulieren, um die
Logik des »Pencil of Nature«.>®

42 Ebd., S.126;vgl. a.S.127 u. 292.

43 Ebd, S.127.

44  Ebd., S.129. Diese Nivellierung geistiger und korperlicher Arbeit bis hin zu einer Bevorzugung des
»Materiellen Praktischen«spiegelt sich in Weitlings Klassifikation auch darin wider, dass in seiner
Nomenklatur der Werkzeuge die wissenschaftlichen Instrumente ohne weitere Spezifizierung an
letzter Stelle rangieren (vgl. ebd., S.167).

45  Ebd., S.62u.66;vgl.a.S. 70,129 u. 249.

46  Ebd., S.56, 68 u. 126 u. Wilhelm Weitling: Klassifikation des Universums. Eine friihsozialistische Welt-
anschauung [1844-1849], hg. v. Ernst Barnikol, Kiel: Walter G. Miihlau1931, S. 26. Abbildungen sind
von der Creative-Commons-Lizenz ausgeschlossen.

47  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 56 u. 125.

48  Weitling: Klassifikation des Universums, S.26; vgl. a. ders.: Grundziige einer allgemeinen Denk- und
Sprachlehre, S. 68.

49 Ebd., S.7s.

50  William Henry Fox Talbot: The Pencil of Nature, London: Longman, Brown, Green & Longmans 1844.
Im Unterschied zur Daguerreotypie handelt es sich bei der von Talbot entwickelten fotografischen
Technik aber um ein Negativ-Positiv-Verfahren.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts 181

Abb. 28: Wilhelm Weitling: Klassification des Universums (1844-1849)

Quelle: Staatsarchiv Hamburg, 331-2_1849 Nr. 3072 Bd. 2, Beteiligung an gesetzwidrigen Vereinen
(Weitling, Befreiungsbund), Untersuchung gegen Carl Wilhelm Theodor Timm u.a. auch wegen
Diebstahl und Verwundung des J.H.W. Rohlfsen. Druckschriften und Korrespondenz (unvollstin-
dig), 1849-1851, Plankammer-Bestand, ca. 50 x 70 cm

Etliche Jahre vor Ernst Kapps Grundlinien einer Philosophie der Technik (1877) argumen-

tiert Weitling letztlich in Ansitzen mit einer Art Organprojektionsthese, insofern fiir ihn
die Daguerreotypie zum Modell fitr den unverfilschten »Prozefd unserer Wahrnehmun-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

182

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

gen« schlechthin wird.”* Er erweitert sein Bild-Modell sogar weit iiber visuelle Sinnes-
eindriicke hinaus auf die menschliche Perzeption als solche, insofern der Begriff »Bild«
fiir ihn eher den Charakter der Strukturiertheit sinnlicher Wahrnehmungen, ihre Ge-
ordnetheitinsgesamt bezeichnet, so dass fiir ihn nicht nur die »sichtbaren Eigenschaften
der Gegenstinde, sondern auch die Wahrnehmungen und Erinnerungen der Téne, Emp-
findungen und Gefiihle usw. unter dem Begriff Bild passen«.”” An vielen Stellen spricht
Weitling in diesem Zusammenhang auch von Gruppierung und schliefdt auch weitere
Gruppierungen von Gruppierungen auf mehreren Ebenen nicht aus.”

Nicht nur in dieser »Serienwissenschaft« von ineinander gestuften »Klassifikations-
regeln samt ihren Benennungen«,** sondern auch dariiber hinaus zeigen sich wieder-
um deutliche Einfliisse von Fourier. Denn Weitling versteht die fotografischen »Sinnes-
eindriicke« nicht statisch, sondern als »eine bewegende Kraft«, die er in einer Logik der
Kontiguitit — er spricht von »Berithrungen der Teile und Krifte«*® — als direkte Effek-
te der »auf uns einwirkenden Dinge, Bewegungen und Zustinde« deutet.”® Mehr noch,
der Fourier’schen so kosmologisch wie fraktalen Logik einer universellen Analogie fol-
gend,” findet er doppelt ineinander geschachtelte selbstihnliche Dynamiken: Zum ei-
nen reprasentieren fiir ihn wiederum »unsere Gehirneindriicke« die genannte bewegen-
de Kraft; zum anderen sind diese Eindriicke gleichzeitig in derselben Logik — im Grunde
einem korrelativen Milieu-Schema folgend, bestimmt zu werden und zu bestimmen —
nicht nur Effekt, sondern »selbst Teile oder Krifte dieser Gegenstinde, Zustinde und
Bewegungen«.”® Beim Erinnern passiere dann nichts anderes als eine »Wiederbelebung
dieser Eindriicke«, insofern sich die >bewegende Kraft« »von selbst wiederholt«.”® Das
Gehirn versteht er daher als »organisch beseelte, bewegte und bewegende Bildergalerie un-
serer Wahrnehmungen«.®° Als Fundament der universell vermittelnden Analogien dient
Weitling weniger wie bei Fourier die Newton'sche Physik bzw. Mechanik (und die darin
formulierten Anziehungskrifte), sondern die Chemie bzw. »die chemische Verbindung
des Weltalls«: »Alle untergeordneten Verbindungen machen einen Teil dieser Universal-
verbindung aus.«* Damit schlie3t sich der Kreis der Argumentation, weil diese univer-

51 Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S.75; vgl. a. Kapp: Grundlinien einer
Philosophie der Technik, S. 84. Auch bei Weitling findet sich eine allerdings sehr kryptische Organ-
projektion zum »elektrischen Telegraphen« (vgl. Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und
Sprachlehre, S. 85).

52 Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 78.

53 Vgl.ebd, S. 96-112.

54  Ebd. S.187.

55 Ebd., S. 76.

56 Ebd.,S. 80.

57  Siehe dazu S.107f. weiter oben.

58  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 75.

59  Ebd.

60 Ebd.,S.78; Herv. M.D.

61  Ebd., S.73; vgl. a. zur »grofien Harmonie« zwischen Himmelskorpern und organischen Korpern
S.136. Ferner beruft er sich auf die zeitgendssische Odlehre von Karl von Reichenbach (1788-1869).
Das »Od« ist eine sich durch Polaritit auszeichnende »eigenthiimliche Kraft in der Natur, welche
das ganze Weltall umspannt« (Karl Ludwig Freiherr von Reichenbach: Physikalisch-physiologische
Untersuchungen iiber die Dynamide des Magnetismus, der Elektricitit, der Wéirme, des Lichtes, der Krystal-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

selle chemische Verfasstheit, die sich bis zur unteren Ebene der menschlichen Physiolo-
gie verfolgen lisst, wiederum die Analogie zum fotografischen Prozess ermdglicht: »Wie
Jod auf der Silberplatte im Dagurreotyp [sic]« gibt es, Weitling zufolge, eine Substanz im
menschlichen Kérper, »durch welche das Gehirn fiir die dufleren und inneren Eindriicke
auffassungsfihig gemacht wird«.*>

Eine der Wahrhaftigkeit verpflichtete Sprache hat wiederum dieses direkte Verhilt-
nis, diese »Bildergalerie unserer Wahrnehmungen«®® korrekt und widerspruchsfrei zu
iibersetzen, in eine Form also, die »durch kein anderes Wort oder durch keinen andern
Satz deutlicher, passender und richtiger bezeichnet werden kann«.®* Je korrekter das
Klassifikationssystem, d.h., »je bestimmter darin jedes Wort seinen Begriff bezeichnet«
und, den »Gesetze[n] der Analogie« folgend, prizise einer »Serie oder Klasse« zugeord-
net wird, desto eher tauge es zum »Priifungsmittel der Wahrheit«®: »Alles in der Wirk-
lichkeit analoge (gleichartige) muf$ auch in unseren Mitteilungsbildern nach derselben
Analogogie [sic] gegeben werden, wenn diese Mitteilungsbilder wahr sein sollen.«*¢ An-
ders formuliert, geht es Weitling um eine »nach natiirlichen Gesetzen geregelte logische
Ordnung«der Begriffe - es ist dieselbe Ordnung, »nach welcher die Natur iiberhaupt uns
das Wesen aller Dinge, Eigenschaften, Bewegungen und Zustinde erscheinen lifit«.*
Die Formulierung »uns [...] erscheinen laf3t«, an anderer Stelle spricht er auch von »vor-
fithrt«,*® ist ein klarer Fingerzeig, dass es Weitling eher um eine Phinomenologie avant
la lettre zu tun ist als um eine Metaphysik. D.h., Weitling nimmt die Medialitit der Foto-
grafiein seiner Analogie ernst, insofern sie bei ihm nicht ein medienvergessenes direktes
Aufzeichnungs-/Wahrnehmungsverhiltnis impliziert. Es geht ihm zwar um bestimmte
interesselose Einprigungen, zugleich aber darum, diese als durch das Aufzeichnungs-
medium selbst, nimlich als durch den Wahrnehmungsapparat wesentlich mitgeprig-
te Auffassungen zu verstehen. Die Wahrnehmung hilt auf ihre eigene Art fest, wie ihr
etwas zur Erscheinung gebracht wurde. So gesehen kann er auch frei heraus zugeste-
hen, dass zwar die Ordnung der Wahrnehmung uns von der Natur vorgegeben ist, nicht
aber eine letztgiiltige Ordnung der Dinge. Er kann daher, ohne sein System einzurei-
fRen, den Zweifel formulieren, »dafS die Klassifikation des Universums [...] unseren Sin-
nen - je nach deren Ausbildung und je nach unseren Zwecken - in verinderten Formen
erscheint«.” Das von Weitling auf »Zweck und Nutzen« hin konzipierte Klassifizieren
fihrt fiir ihn, im Ganzen betrachtet, letztlich zu den Sachen selbst: Insofern fiir ihn »die
richtige Klassifikation der Wahrnehmungen der Dinge [...] die richtige Klassifikation der

lisation, des Chemismus in ihren Beziehungen zur Lebenskraft, 2. Aufl., Bd. 1, Braunschweig: F. Vieweg
und Sohn 1849/50, S. 210).

62  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 76f.; vgl. a. S. 80.

63  Weitling: Klassifikation des Universums, S. 28.

64  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 69. Diese Formulierung weist Weit-
ling explizit als Wahrheitsdefinition aus.

65 Ebd.,S. 62,70 u.118 u. Weitling: Gerechtigkeit, S. 224.

66  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S. 61; Herv. d. Orig. getilgt.

67 Ebd., S.67; Herv. d. Orig. getilgt.

68 Ebd,S.s6.

69 Ebd., S.304.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

184

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Dinge selbst«’® darstellt, kann er daraus eo ipso auch die korrekte, gleichermafRen na-
turgegeben an den Sinneswahrnehmungen orientierte Klassifikation der »Worte, durch
welche sie bezeichnet werdenc, ableiten.” Kurz: »Die beste Klassifikation des Univer-
sums aller Sinneserscheinungen der Wirklichkeit ist also auch die beste Klassifikation
der Sprache.«”

Diese naturgegebene an der menschlichen Sensorik festgemachte buchstiblich all-
gemeingiiltige Sprache wiirde schliefilich zu einer Internationalen fithren, weil sie dazu
beitragen wiirde, »dem Ungeheuer des Nationalititenhasses den Boden unter den Fii-
Ren wegzuziehen«.” Es hat daher fiir Weitling im Gegensatz beispielsweise zu den Uni-
versalisierungstendenzen nach der Franzosischen Revolution, die am Ende nur noch auf
die Verbreitung des Franzésischen abzielten,” unbedingt eine »neue Sprache« zu sein.”
Weitling liefert dafiir eine doppelte Begriindung: Zum einen béten simtliche bestehen-
dennationalen Sprachen, da sie sich »unkultiviert«, »durch Zufall« entwickelt hitten und
erst ex post, mehr oder weniger behelfsmiflig, zum Teil unter Zuhilfenahme von »Aus-
nahmeregel[n]« formalisiert worden seien, ungeniigende »Bedingungen dieser Univer-
salsprache«; zum anderen sei diese Unzulinglichkeit »gerade ein Gliick«, weil die Durch-
setzung der neuen Sprache so nichtvon der »einstige[n] Ausbreitung« ihrer Vorgingerin
und der damit verbundenen »Macht des Wissens«, z.B. »nationalen Vorurteile[n]« beein-
trichtigt werden kénne.”®

4.2 Von Weitling (und Fourier) zu Marx und Engels

Marx lobt im Pariser Vorwirts! noch 1844 »Weitlings geniale Schriften« und erwihnt aus-
driicklich die Garantien der Harmonie und Freiheit. In diesem Zusammenhang erklart er
»das deutsche Proletariat« zum »Theoretiker des europiischen Proletariats«.”” Fiir die
am Urchristentum geschulten romantisierenden kommunistischen Universalisierungs-

70  Ebd. S.79 u.304.

71 Ebd,, S.67; vgl. a. S.124. Dies erschliefdt sich auch ex negativo, wenn er in diesem Zusammenhang
Begriffe abgrenzt, »welche wir selbst schufen« (ebd., S. 67).

72 Ebd, S.56.

73 Ebd., S.199.

74 Vgl. Flichy: Tele, S. 34.

75  Weitling: Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre, S.127.

76  Ebd., S.198,127 u. 249. Vgl. dazu noch einmal sein friiheres Werk Garantien der Harmonie und Frei-
heit, in dem er die »bunten Grenzen« und die Bereitschaft »ganze[r] Armeen« kritisiert, sich »we-
gen der Form und Farbe derselben einander gegenseitig abzuwirgen«. Auch hier firmiert»ihr ver-
schiedenes Kauderwelsch, das sie Sprachen nennen«als Grund der »Verewigung ihrer Trennung
und ihrer Leiden«. Die Universalsprache, die beriicksichtigen wiirde, dass alle naturgegeben »ein
und dieselben Sprachorgane« besitzen, wire somit ebenfalls ein Motor, Kriege zu verhindern bzw.
Frieden zu schaffen (Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, S. 2f.).

77  Karl Marx: »Kritische Randglossen zu dem Artikel >Der Kénig von Preuflen und die Sozialreform.
Von einem Preufen« [1844], in: ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mirz 1843 bis August 1844, Berlin:
Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071-019,
S. 445-463, hier S. 459. Bei dem Text handelt es sich um eine Abrechnung mit Arnold Ruge, mit
dem Marx zuvor schon gebrochen hatte.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019
https://doi.org/10.1515/9783050086071-019

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

und Unifizierungsideen” wurde Weitling danach hingegen zunehmend von Marx und
Engels »grimmiglich heftig«”® 6ffentlich kritisiert. So verhéhnt Marx in einem Brief an
Engels einen Auftritt Weitlings in New York, wihrend dem er »bewies, daf Jesus Chris-
tus der erste Communist war und daf3 sein Nachfolger niemand andrer ist als der be-
kannte Wilhelm Weitling«.%° Engels beschreibt in einem Brief an August Bebel die »uto-
pistischen Systemausarbeitungen«von Weitling in seiner Denk- und Sprachlehre, v.a. sein
Projekt einer neuen Universalsprache verichtlich als »Grammatik worin der Dativ als Er-
findung der Aristokraten abgeschafft« werden sollte.* Die auf Vereinfachung und Ver-
standlichkeit fiir die Arbeiterschaft zielenden Vorhaben sowie seine Gelehrtenkritik ha-
ben ihm auch den despektierlichen Vorwurf des »Schneiderkommunismus«®* eingetra-
gen; die von Weitling in der Schweiz und Paris kooperativ organisierten karitativen Spei-
seanstalten fur Schneidergesellen auf Wanderschaft nimmt Engels sogar zum Anlass,
verichtlich von »Léffelkommunismus« zu sprechen.®

78  Vgl. z.B. den Artikel von Wilhelm Weitling: »Die Kommunion und die Kommunistenc, in: Der
Hiilferuf der deutschen Jugend. Herausgegeben und redigirt von einigen deutschen Arbeitern, H. 3 (1841),
S.33-39. Dort nimmt Weitling eine Engfiihrung von Abendmahl und Kommunismus vor.

79  Wilhelm Weitling: »Brief an Moses Hef3« [31.03.1846], in: Ernst Barnikol: Weitling der Gefangene und
seine »Gerechtigkeit«. Eine kritische Untersuchung iiber Werk und Wesen des friihsozialistischen Messias,
Kiel: W. G. Mithlau 1929, S. 269—271, hier S. 270.

80  Karl Marx: »Brief an Friedrich Engels in Manchester« [London, 22./23.03.1853], in: ders. u. Friedrich
Engels: Briefwechsel. September 1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Gesamtausgabe [MEGA?],
Abt. 3, Bd. 6), https://doi.org/10.1515/9783050076690-005, S. 139—141, hier S.140.

81 Friedrich Engels: »Brief an August Bebel« [London, 25.10.1888], in: Werke [MEW], hg. v. Institut fir
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 37, Berlin: Dietz1967, S.117-119, hier S. 118. Er bezieht
sich dabei auf Weitlings Grundziige einer allgemeinen Denk- und Sprachlehre. Die Briefe aus diesem
Jahrsind in der MEGA noch nicht ediert. Vgl. a. den ironischen Seitenhieb auf Weitling in: Friedrich
Engels: »Briefan Karl Marx in London« [Manchester, 06.06.1853], in: Karl Marx u. ders.: Briefwechsel.
September 1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Cesamtausgabe [MECA?], Abt. 3, Bd. 6), https://
doi.org/10.1515/9783050076690-005, S. 185191, hier S.190.

82  Friedrich Engels: »Brief an das Kommunistische Korrespondenzkomitee in Briissel« [Paris,
16.09.1846], in: Karl Marx u. ders.: Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979
(Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 3, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-008, S.34—39.
Den Vorwurf greift Weitling zuvor schon selbst kritisch als »Handwerkerkommunismus« auf und
schreibt ihn Marx zu, der ihn im Unterschied zum »philosophischen Kommunismus« gebrauchen
wiirde — und damit letztlich eine Art Arbeitsteilung zwischen Denkern und Werktatigen in der
Kommunistischen Partei formuliere (Weitling: »Brief an Hef«, S. 269). Weitling selbst pladiert in-
des fiir einen Kommunismus, in dem die »geistigen Arbeiten [...] nicht mehr ausschliefilich von
Einigen betrieben werden, [...], sondern Jeder [..] sich zugleich mit geistigen und korperlichen Ar-
beiten beschaftigen« wiirde (Weitling: Das Evangelium der armen Siinder, S.164).

83  Friedrich Engels: »Brief an Karl Marx in Briissel« [Paris, um den 23.10.1846], in: Karl Marx u. ders.:
Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 3, Bd.
2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-009, S. 6061, hier S. 61. Vgl. zu den Speiseanstalten und
Arbeitervereinen, die »die embryonischen Keime der neuen Cesellschaft werden sollten«: Franz
Mehring: »Einleitungs, in: Wilhelm Weitling: Garantien der Harmonie und Freiheit, Berlin: Buchhand-
lung Vorwarts 1908, S. III-LIl, hier S. XV.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-008
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009
https://doi.org/10.1515/9783050076614-009

186

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Am 30. Mirz 1846 kam es zum offenen Bruch mit Marx und Engels bei einer gut do-
kumentierten Sitzung im Kommunistischen Korrespondenzbiiro in Briissel.®* Weitling
ging spiter in die USA, um dort u.a. den deutschen >Arbeiterbund< bzw. die sWorking-
men’s League New York« zu griinden. Ab 1851 schloss er sich der kommunistischen Sied-
lung >Communia<an, die wiederum als fourieristisches Projekt 1847 in Iowa County — mit
charakteristischer gemeinsamer Auflenveranda, Gemeinschaftskiiche und -speisesaal —
begriindet worden war.® Aber nach und nach, auch unter dem Einfluss Weitlings, der
zwischenzeitlich zum Verwalter ernannt worden war, und den damit zusammenhingen-
den, vom Arbeiterbund investierten gréfReren Geldsummen, wurde die Siedlung einzel-
dkonomischen Interessen der Mitglieder unterstellt und Gleichheitsgrundsitze aufge-
geben. Ab Mitte der 1850er Jahre l6ste sie sich zunehmend in Streitigkeiten auf. Weitling
fithrt dies 1854 verbittert einerseits auf seine mangelnden Vollmachten als verwaltende
Autoritit, andererseits auf die insulare Verwirklichung des Experiments zuriick; es sei
daher zu sehr der »Geldmacht der Aufienwelt« ausgeliefert gewesen: »Einen Kommunis-
mus ohne Bezahlung, ohne die Freiheit einmal nicht zu arbeiten, wenn man dazu nicht
geneigt ist, eine gemeinschaftliche Tafel, und gleiche Arbeitszeit fiir Alle, halte ich in-
mitten der heutigen Gesellschaft, und selbst in Zukunft nicht fiir anziehend, und somit
auch nicht fiir praktisch.«*® Weitlings Leitungsposition wiederum bringt ihm von Marx
den abfilligen Beinamen des »Schneiderkénigs und Diktators der Kolonie sCommunia«
ein.¥” Trotz aller Zerwiirfnisse schreiben sich gewisse gedankliche Anschliisse selbst da-
nach fort. Noch im Jahr 1885 wiirdigt Engels im Verweis auf den bereits angefiithrten,
die Schriften Weitlings noch anerkennenden Artikel von Marx die Bedeutung des »Weit-
ling'schen Kommunismus [...] als erste selbstindige theoretische Regung des deutschen
Proletariats«, jedoch nicht ohne, wiederum im Anschluss an Marx, an »diesem maf3lo-
sen und brillanten Debiit der deutschen Arbeiter« eine deutliche »Unzulinglichkeit« der

84  Moses Hefd distanziert sich in einem Brief an Marx mit klaren Worten von dem Zerwdirfnis: »Ich
mag nichts mehr mit der ganzen Geschichte zu thun haben; es ist zum Kotzen.« (Moses Hef:
»Brief an Karl Marx in Briissel« [Verviers, 20.05.1846], in: Karl Marx u. Friedrich Engels: Briefwech-
sel. Mai 1846 bis Dezember1848, Berlin: Dietz1979 (Gesamtausgabe [MECA?], Abt. 3, Bd. 2), https://d
0i.0rg/10.1515/9783050076614-030, S. 208209, hier S. 208; vgl. a., manchmal etwas eigentiimlich
wertend: Waltraud Seidel-Hoppner: Wilhelm Weitling (1808—1871). Eine politische Biographie, Bd. 2,
Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang 2014, https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8, S. 935-950)

85  Vgl. zur Geschichte sCommunias« George Schulz-Behrend: »Communia, lowa. A Nineteenth-Cen-
tury German-American Utopiak, in: lowa Journal of History 48 (1950), S. 27-54; Gary W. Armstrong:
»Utopians in Clayton County, lowa, in: The Annals of lowa 41.4 (1972), https://doi.org/10.17077/00
03-4827.11130, S. 923-938 u. Carl Frederick Wittke: The Utopian Communist. A Biography of Wilhelm
Weitling, Nineteenth-Century Reformer, Baton Rouge: Louisiana State Univ. Press 1950, S. 237-275.
>Communiacist wiederum eine Art Nachfolgeprojekt von >Veteranen«des gescheiterten Projekts
Neu-Helvetia. Dessen Begriinder war der Schweizer Andreas Dietsch, der sein Siedlungsvorhaben
zuvor ebenfallsin einem kleinen Buch dargelegt hat (vgl. Andreas Dietsch: Das tausendjdhrige Reich,
nebst Plan und Statuten zur Griindung von Neu-Helvetia im Staate Missouri in Nordamerika, Aarau: o.A.
1844).

86  Weitling: »Vorbild und Wirklichkeitx, S. 203.

87  Karl Marx: »Brief an Friedrich Engels in Manchester« [London, 29.01.1853], in: ders. u. Friedrich En-
gels: Briefwechsel. September1852 bis August 1853, Berlin: Dietz 1987 (Gesamtausgabe [MECA?], Abt.
3, Bd. 6), https://doi.org/10.1515/9783050076690-005, S.118—120, hier S.118.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.1515/9783050076614-030
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.3726/978-3-653-04009-8
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.17077/0003-4827.11130
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005
https://doi.org/10.1515/9783050076690-005

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Theorien, z.B. die Beziige auf das Urchristentum bzw. die Ahistorizitit seines Kommu-
nismus, zu bemingeln.

Ahnlich erging es auch Fourier. Trotz vieler respektvoller Verneigungen vor ihm
wurden seine Entwilrfe von Marx und Engels zugleich einer beifenden Kritik unterzo-
gen. Einerseits ist beachtlich, wie oft Fouriers Name in ihren Schriften erwihnt wird —
ein Zeichen dafiir, wie viel Zeit sie den Schriften gewidmet haben und wie sehr beide mit
ihnen vertraut waren:* Engels spricht z.B. von den »brillanten Satiren Fouriers iiber die
Lebensverhiltnisse der Bourgeoisie«.”® Zusammen mit Marx hebt er zwar unter Beto-
nung, dass inzwischen »[d]iese Systeme bei der Entwicklung der Partei alle Bedeutung«
verloren hitten, nicht ohne eine bestimmte Bewunderung das Fourier’sche als »mit
wirklich poetischem Geiste [...] ausgefithrt«®* hervor; noch 1872 schreibt er dessen wie
auch Owens Mustergebiuden anerkennend zu, den »Gegensatz von Stadt und Land«
aufgehoben zu haben.*> Andererseits iiberwiegt die deutliche Ablehnung, und zwar von
Anfang an insbesondere der Fourier’schen Beibehaltung des Privateigentums und damit
des Konkurrenzsystems und nicht zuletzt der Unterschitzung der »geschichtliche[n]
Selbsttitigkeit« des Proletariats.”® Fiir Engels ist Fouriers Phalanstére, wie er 1843 inter-
essanterweise in der wiederum von Robert Owen®* gegriindeten englischen Zeitschrift
The New Moral World schreibt, in der Praxis letztlich nur »a poor-law bastile on more
liberal principles! Certainly, here we cannot stop«.” Und auch Marx unterscheidet im

88  Engels: »Zur Ceschichte des Bundes der Kommunisten«, S. 94 u. 98. U.a. Weitlings spateres Enga-
gement in den USA wird von Engels im selben Text rigoros als »Prophetenthum« abgetan (ebd.).

89  Deutlich wird dies z.B. in der ausfiihrlichen Kritik an Karl Griins Ausfithrungen tiber Fourier in Karl
Marx u. Friedrich Engels: Deutsche Ideologie. Manuskripte und Drucke [1845/46], Berlin u.a.: De Gruy-
ter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.org/10.1515/978
3110583045, S. 568—576. Im Kapital verweist Marx nicht nur mehrfach (manchmal kritisch, manch-
mal positiv) auf Fourier und zitiert seinen Begriff »pivot«; auch Robert Owen wird mehrfach lobend
angefiihrt (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 59, 231, 238, 313, 330, 350f., 396, 408 u. 563).

90  Friedrich Engels: »Manuskript iiber die wahren Sozialisten« [1846], in: Karl Marx u. ders.: Deutsche
Ideologie. Manuskripte und Drucke, Berlin u.a.: De Gruyter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausga-
be [MEGA?], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.org/10.1515/9783110583045, S. 602—643, hier S. 607.

91 Karl Marx u. Friedrich Engels: »Die>rheinischen Jahrbiicher, oder die Philosophie des wahren So-
zialismus« [1847], in: ders. u. Friedrich Engels: Deutsche Ideologie. Manuskripte und Drucke, Berlin
u.a.: De Gruyter Akademie Forschung 2017 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 5), https://doi.
0rg/10.1515/9783110583045, S. 518—544, hier S. 521.

92 Engels: »Zur Wohnungsfrage, S. 38.

93 Karl Marx u. Friedrich Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei« [1848], in: Werke [MEW], hg.
v. Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1959, S. 459—493, hier
S. 490; der Band 6 der ersten Abteilung der MEGA, in der dieser Text erscheinen soll, liegt bislang
noch nichtvor. Vgl. a. Karl Marx: »The Civil War in France (First Draft)« [April/Mai1871], in: ders. u.
Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mirz bis November 1871, Berlin: Akademie 1978 (Gesamt-
ausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 22), https://doi.org/10.1515/9783050076157-004, S. 1581, hier S. 66f.

94  Siehe Kap. 3.2 weiter oben.

95  Friedrich Engels: »Progress of Social Reform on the Continent« [1843], in: ders.: Werke — Artikel —
Entwiirfe bis August 1844, Berlin: Dietz 1985 (Gesamtausgabe [MECA?], Abt. 1, Bd. 3), https://doi.or
g/10.1515/9783050076010, S. 495-510, hier S. 500.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

187


https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783110583045
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076157-004
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010
https://doi.org/10.1515/9783050076010

188

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

selben Jahr bereits scharf zwischen Kommunismus und seinem Gegeniiber und meint
damit »socialistische Lehren, wie die von Fourier«.%

Betrachtet man Marx’ und Engels’ Schriften ab 1844, so ergibt sich der Eindruck, dass
die Trennung von Weitling (und auch von Fourier, Owen und Cabet?’) zugleich als ein
Ergebnis ihrer eigenen theoretischen Entwicklung hin zu einer materialistischeren Ar-
gumentation zu betrachten ist. In seinem zusammenfassenden Artikel: »Die Entwick-
lung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft«, beruft sich Engels im Namen
der deutschen Sozialisten zwar »stolz darauf, dafd wir abstammen [...] von Saint Simon,
Fourier und Oweng, aber um dann fiir sich eine deutlich hohere Entwicklungsstufe zu
reklamieren, viel weiter als deren »unreife Theorien« und »reine Phantasterei«.®® Marx’
und Engels’ Weg zu dieser Position soll hier nachgezeichnet werden.

4.3 Vom Gattungswesen zum praktischen und schaffenden Wesen
in seiner medialen Dimension

Das in der Folge der Franzosischen Revolution im zeitgendssischen politischen Wissen
verankerte Ideal der Unpersénlichkeit bzw. Uberindividualitit findet sich nicht nur bei
Weitling und seinen Mitstreiter:innen, sondern trotz aller Gegensitze auch bei Marx,
und zwar in der in seinen frithen Schriften von Feuerbach® entlehnten »Metaphysik des
Gattungswesens«.'*° Bezeichnenderweise spricht Mona Ozouf in ihrer Darstellung der
Auswirkungen der Franzosischen Revolution davon, dass im Zuge der universalistischen
aufklirerischen Wertvorstellungen simtliche Besonderheiten »von da an nicht mehr nur
als Fesseln des Nationalgeists, sondern auch als Hindernisse bei der Schaffung eines all-
gemeinen Gattungsmenschen [homme universel et générique]« erschienen seien.

Marx liefert eine entsprechende Definition in seinen 1844 geschriebenen Okonomisch-
philosophischen Manuskripten, nicht ohne dies entsprechend mit der Qualitit des Univer-
sellen zu versehen:

Der Mensch ist ein Gattungswesen, nicht nur indem er praktisch und theoretisch die
Cattung, sowohl seine eigne als die der ibrigen Dinge zu seinem Gegenstand macht,

96  Karl Marx: »Brief an Ruge« [Sept. 1843], in: ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mdrz 1843 bis August 1844,
Berlin: Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MECA?], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071
-021, S. 486—489, hier S. 487.

97  Vgl. a. Ruth Levitas: The Concept of Utopia, New York, NY u.a.: Philip Allan 1990, S. 36 u. 50.

98  Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 588 u. 593.

99  Ludwig Feuerbach: Das Wesen des Christenthums, Leipzig: Wigand 1841.

100 Michael Quante: »Das gegenstiandliche Gattungswesen. Bemerkungen zum intrinsischen Wert
menschlicher Dependenz, in: Rahel Jaeggi u. Daniel Loick (Hg.): Nach Marx. Philosophie, Kritik, Pra-
xis, Berlin: Suhrkamp 2013, S. 69-86, hier S. 73.

101 Ozouf: UEcole de la France, S. 27; Ubers. zitiert n. Flichy: Tele, S. 28. Die Ubersetzung ist sehr treffend,
insofern Karl Marx’ Begriff des Gattungswesens im Franzosischen mit »étre générique« und des
universellen Wesens mit »étre universel« tibersetzt wird (Karl Marx: Manuscrits de 1844, aus dem
Deutschen v. Emile Bottigelli, Paris: Ed. sociales 1972, S. 61; Herv. i. Orig.).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021
https://doi.org/10.1515/9783050086071-021

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

sondern —und dief ist nur ein andrer Ausdruck fiir dieselbe Sache — sondern auch in-
dem er sich zu sich selbst als der gegenwartigen, lebendigen Gattung verhalt, indem
er sich zu sich als einem universellen, darum freien Wesen verhalt."®?

Mit dem Begriff des Gattungswesens dringt Marx, wie Etienne Balibar erliutert, auf
eine »Versbhnung des Menschen mit seiner eigenen Arbeit und mit der Natur«.'*® Es
geht um die Authebung der Trennung zwischen individuellen und gesellschaftlichen Be-

195 ist fiir Marx da-

diirfnissen.”®* Ein »vom Gemeinwesen abgesondertes Individuum«
her ebenso abzulehnen wie ein vom Individuum abgesondertes Gemeinwesen (wie der
biirgerliche Staat, der fiir den Junghegelianer Marx Ausdruck einer »unwirklichen All-
gemeinheit« ist, innerhalb derer der Mensch »seines wirklichen individuellen Lebens
beraubt«, also unfrei werde).’*® In einer (fast schon) humanistisch-idealistischen Ver-
klirung, wie sie des Ofteren in seinen fritheren Schriften zu finden ist, macht Marx in
diesem Zusammenhang sogar zur Messlatte fiir die Bildungsstufe des Menschen, inwie-
weit dem Menschen »der andre Mensch als Mensch zum Bediirfnif} geworden ist, inwie-
weit er in seinem individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist«."” Dies ist im Jahr
1844 noch vornehmlich eine Frage des Bewusstseins des einzelnen Menschen, d.h. »er
ist nur ein Bewufltes Wesen, d.h. sein eignes Leben ist ihm Gegenstand, eben weil er
ein Gattungswesen ist. Nur darum ist seine Thitigkeit freie Thitigkeit«.”*® An anderer
Stelle spricht Marx sogar vom Gattungscharakter des Menschen und charakterisiert die-
se durch seine »freie bewuf3te Thitigkeit [...]. Der Mensch macht seine Lebensthatigkeit
selbst zum Gegenstand seines Wollens und seines Bewuf3tseins.«'® Daraus resultiert fiir
Marx eine die politische Praxis leitende regulative Idee >menschlicher Emanzipations,
die tber die >politische Emanzipations, die nur zur »Reduktion des Menschen [..] auf
den Staatsbiirger«"® gefithrt hitte, hinausweise:

Erst wenn der wirkliche individuelle Mensch den abstrakten Staatsbiirger in sich zu-
riicknimmt und als individueller Mensch in seinem empirischen Leben, in seiner indi-
viduellen Arbeit, in seinen individuellen Verhiltnissen, Cattungswesen geworden ist,
erst wenn der Mensch seine >forces propres«als gesellschaftliche Krafte erkannt und or-

102 Karl Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)« [1844], in: ders.: Werke,
Artikel, Entwiirfe. Mirz 1843 bis August 1844, Berlin: Dietz1982 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd.
2), https://doi.org/10.1515/9783050086071, S. 186—322, hier S. 239; Herv. i. Orig.

103 Etienne Balibar: Marx’ Philosophie, aus dem Franzdsischen v. Frieder Otto Wolf, Berlin: b_books
2013, S. 38.

104 Karl Marx: »Zur Judenfrage« [1844], in: ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mdrz 1843 bis August 1844,
Berlin: Dietz 1982 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050086071
-007, S.141-169, hier S.159.

105 Ebd.

106 Ebd., S.149; vgl. a. S.159. Dies ist auch eine Absage an jede Form kommunistischer Regimes.

107 Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 262; Herv. i. Orig.

108 Ebd., S.240.

109 Ebd.

110 Marx: »Zur Judenfrages, S.162.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

189


https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007
https://doi.org/10.1515/9783050086071-007

190

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ganisirt hat und daher die gesellschaftliche Kraft nicht mehr in der Gestalt der politi-
schen Kraft von sich trennt, erst dann ist die menschliche Emanzipation vollbracht.™

Dieses Denken der menschlichen Emanzipation trigt zu diesem Zeitpunkt sogar noch
utopische Ziige, wie folgende hiufig zitierte Stelle aus der Deutschen Ideologie, einem erst
posthum veréffentlichten Konvolut aus Manuskripten aus den Jahren 1845-46, belegt:

[IIn der kommunistischen Gesellschaft, wo Jeder nicht einen ausschlieRlichen Kreis
der Tatigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbilden kann, die Ge-
sellschaft die allgemeine Produktion regelt & mir eben dadurch méglich macht, heute
dies, morgen jenes zu tun, Morgens zu jagen, Nachmittags zu fischen, Abends Vieh-
zucht zu treiben nach dem Essen zu kritisiren, wie ich gerade Lust habe, ohne je Jager
Fischer Hirt oder Kritiker zu werden."

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts hilt der deutsche Philosoph Helmuth Plessner fiir diesen
»internationalistischen Menschheitskommunismus« des frithen Marx fest, dass dabei
an eine »itbervolkliche Weltverbriiderung« appelliert werde, an eine »Einheit aus allen
und iiber allen Verschiedenheiten«." Plessner zufolge basiert fiir Marx diese »Einung
aller Menschen« auf dem »Moment ihrer Menschlichkeit«.™ Dies geniige ihm als hin-
reichende Bedingung »wenigstens eine Gemeinschaft der Ideen, des Rechtes und der
Uberzeugungen zu errichten«.” Marx fithre somit den auf Internationalisierung drin-
genden »kommunistischen Ethosc, so Plessner, »auf die Gemeinschaft der Sache durch Teil-
haberschaft an ein und demselben Wert« zuriick." Diese Form des Kommunismus - fest
verankert in den Zielen des 18. Jahrhunderts und der Aufklirung — »ist entschlossen ra-
tional und intellektuell. [...] Sie operiert mit der abstrakten Allgemeinheit.«"*” Diese Vor-
aussetzung einer universell gleichen Rationalitit habe fiir Marx zur Folge, dass im »Me-
dium der Vernunft und des Verstandes« als »verbindende[m] Element der Menschheit«
alle gemeinsamen »Uberzeugungen gesucht und gefunden werden miissen«.”® Damit
wire Marx’ frithes, noch mehr vom Idealismus gepragtes Denken ein weiteres Mal fest-
gestellt.

Die von Marx zitierte Stelle — »der andre Mensch als Mensch zum BediirfniR gewor-
denist, inwieweit er in seinem individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist«'* lisst
sich aber auch anders und deutlich vielschichtiger lesen, nimlich als eine Aporie aus

11 Ebd., S.162f; Herv.i. Orig.

112 Marxu. Engels: Deutsche Ideologie, S. 34 u. 37. Diese Stelle zeigt auch klare Ubereinstimmungen zum
Fourier’'schen System der lustbetonten Arbeitswechsel (vgl. a. Avraham Yassour: »Communism and
Utopia: Marx, Engels and Fourierx, in: Studies in Soviet Thought 26.3 (1983), https://doi.org/10.1007/
BF00832690, S. 217-227, hier S. 224).

113 Helmuth Plessner: Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus [1924], Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2002, S. 49f.

114 Ebd., S. 49.

115 Ebd., S.50.

116 Ebd.; Herv.i. Orig.
117 Ebd.

118  Ebd.

119 Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 262.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690
https://doi.org/10.1007/BF00832690

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Essenzialisierung und Deessenzialisierung: im Sinne des Ersteren, insofern vom Wesen
eines individuellen Menschen gesprochen wird; im Sinne des Letzteren, insofern dieses
Wesen darin besteht, unhintergehbar in Beziehung zu anderen Menschen zu treten.
Bei Balibar findet sich eine in diesem Zusammenhang interessante Kategorisierung
substanzialistischen Denkens in erstens nominalistische und zweitens essenzialistische
Positionen. Wihrend die erstgenannte, im Grunde individualistische Position voraus-
setzt, dass von den Individuen als Ausgangpunkt »die Universalien durch Abstraktion
abgeleitet werden«, geht zweitgenannte, auch als organizistisch, essenzialistisch oder
holistisch zu bezeichnende Position davon aus, dass das Wesen, als eine Art iibergeord-

2 Mit Letzterem greift Balibar,

netes Prinzip, den einzelnen Individuen vorausgeht.
der Schiiler und Mitarbeiter von Louis Althusser war, eine zentrale Kritik seines Lehrers
am Essenzialismus des philosophischen Humanismus auf, um sie radikal weiterzuden-
ken.” Denn er macht an dieser Stelle deutlich, dass beide genannten Positionen véllig
auflerstande sind, zwei wesentliche Momente der menschlichen Existenz zu denken:
zum einen »die vielfiltigen und aktiven Beziehungen, die die Individuen miteinan-
der und untereinander eingehen«'**; zum anderen »dass es diese Beziehungen, diese
Relationen sind, durch die sie definieren, was sie gemeinsam haben, also ihre >Gat-
tung«.'” Anders formuliert, Balibar entdeckt bei Marx eine grundsitzliche (hier noch
nicht technisch gedachte) Medialitit der menschlichen Existenz, insofern sie dadurch
bestimmt ist, unhintergehbar als Relation in Erscheinung zu treten. D.h., sie geniigt
sich nicht selbst, sondern bedarf unbedingt bestimmter Ins-Verhaltnis-Setzungen. Vor
diesem Hintergrund lisst sich eine Stelle bereits aus den Okonomisch-philosophischen Ma-
nuskripten als ein solches ineinander verschrinktes Relationendenken lesen, wie es auch
die gegenwirtigen mediendkologischen Theoriedebatten in der Medienwissenschaft
prigt.”* Dort spricht Marx noch etwas enigmatisch von einer eigenartig zirkuliren Fi-
gur, von der »Bewdhrung des Menschen als eines bewuf3ten Gattungswesens, d.h., eines

120 Balibar: Marx’ Philosophie, S. 60f. Vgl. zur Absage an den Nominalismus auch Marx: »Okonomisch-
philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 240f.

121 Vgl. das Kapitel »Marxismus und Humanismus«in: Louis Althusser: Fiir Marx [1965], aus dem Fran-
zosischen v. Frieder Otto Wolf, Berlin: Suhrkamp 2011 (Gesammelte Schriften 3), S.168—195.

122 Balibar: Marx’ Philosophie, S. 60.

123 Ebd. Bis 1844 spricht Marx ebenfalls noch zentral vom Begriff der>Entfremdungs, der sich danach,
d.h. nach den Okonomisch-philosophischen Manuskripten nur noch in modifizierter Form findet (sie-
he zur Entfremdung vornehmlich in Bezug auf die Eigentumsverhiltnisse: Marx: »Okonomisch-
philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe), insbes. S. 235-246). Fiir eine Kontinuitat der Re-
levanz dieses Begriffs, wenn auch unter sich wandelnden Vorzeichen, argumentiert indes: Moishe
Postone: Time, Labor, and Social Domination. A Reinterpretation of Marx’s Critical Theory, Cambridge,
MA u.a.: Cambridge Univ. Press 1993, https://doi.org/10.1017/CB09780511570926, S. 31; vgl. a. Amy
E. Wendling: Karl Marx on Technology and Alienation, New York, NY u.a.: Palgrave Macmillan 2009,
https://doi.org/10.1057/9780230233997.

124 Zu Marx’ Okologie im engeren Sinne eines verantwortungsvollen Umgangs mit den natiirlichen
Ressourcen, v.a. im Ackerbau findet sich eine Auseinandersetzung bei John Bellamy Forster, ins-
bes. im Kap. 5 zum »Stoffwechsel« zwischen Natur und Gesellschaft« John Bellamy Foster: Marx’s
Ecology. Materialism and Nature, New York, NY: Monthly Review Press 1999, insbes. S. 141-177) sowie
mit einem Schwerpunkt auf Justus von Liebig bei: Kohei Saito: Natur gegen Kapital. Marx’ Okologie
in seiner unvollendeten Kritik des Kapitalismus, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2016.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

191


https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1017/CBO9780511570926
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997
https://doi.org/10.1057/9780230233997

192

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Wesens, das sich zu der Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als Gattungs-

wesen verhilt«.”” Kurz, er nimmt sein singulires Dasein zugleich als universell an,"

weifd um die »Universalitit des Menschenc, dass er ein »Theil der Natur« ist:*” »Wenn
der Mensch sich selbst gegeniibersteht, so steht ihm der andre Mensch gegeniiber«.'®
Spéter werden in der Marx’schen Argumentation in diese notwendigen Relationen, wie
hier im Folgenden deutlich gemacht wird, auch technische Medien eintreten.

Wihrend in den fritheren Texten, wie gezeigt, eine noch etwas uneindeutige bis wi-
derspriichliche Haltung vorherrscht, bricht Marx spitestens in den Feuerbach-Thesen
dezidiert mit Nominalismus und Essenzialismus.'* Er kritisiert in These 6, und dies
ist parallel zu den soeben von Balibar genannten Positionen zu lesen, dass Feuerbach
das menschliche Wesen erstens nominalistisch als »ein abstrakt — isolirt — menschliches
Individuum« und zweitens essenzialistisch nur als »Gattungs, als innere, stumme, die

13° fasse. Im Grunde genommen

vielen Individuen natiirlich verbindende Allgemeinheit«
trifft diese Kritik indirekt auch aufviele Passagen seiner eigenen, soeben zitierten, frii-
heren Schriften zu. Er setzt dem entgegen: »Aber das menschliche Wesen ist kein dem

einzelnen Individuum inwohnendes Abstractum. In seiner Wirklichkeit ist es das en-

125 Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 241.

126  Gayatri Chakravorty Spivak: A Critique of Postcolonial Reason. Toward a History of the Vanishing Present,
2. Aufl., Cambridge, MA u.a.: Harvard Univ. Press 1999, https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541, S. 78.

127 Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 240. Quante sieht darin
wiederum eine Hegel’sche Denkfigur, »der zufolge das Verhiltnis des Einzelnen zum Allgemeinen
in den Relationen der einzelnen Exemplare einer Gattung zueinander instantiiert ist« (Quante:
»Das gegenstindliche Gattungswesenc, S. 74).

128  Marx: »Okonomisch-philosophische Manuskripte (Erste Wiedergabe)«, S. 242.

129 Ich danke Till Heilmann fiir seine profunde Kritik an einer ersten Version dieses Texts, die die-
se Abkehr noch nicht ausreichend beriicksichtigte und Essenzialismus und >neuen Materialismus«
noch zu sehr vermengte. Mit Maurice Blanchot gesprochen war die erste Stimme Marx’, die des
philosophischen Denkers noch zu prasent, um den Preis, die zweite, politische und dritte, wissen-
schaftliche Stimme zu sehr zu ibertdnen. Die Herausforderung besteht indes darin, alle Stimmen
in»einer unausgesetzten Umbildung [remaniement]«zusammen zu héren und zu denken (Maurice
Blanchot: »Marx’ drei Reden«, aus dem Franzosischen v. Marcus Coelen, in: Die Freundschaft, Berlin:
Matthes & Seitz 2011, S. 127-130, hier S. 129). Vor diesem Hintergrund soll auch die strikte Trennung
von Robert Kurz in einen exoterischen (einen »positiv auf die immanente Entwicklung des Kapi-
talismus bezogene[n]«) und einen esoterischen Marx (einen »auf die kategorische Kritik des Ka-
pitalismus bezogene[n]«) infrage gestellt werden. Die Tatsache, dass beide Tendenzen zeitlebens
sehr stark ineinandergreifen, ist als ein Grund anzusehen, dass Marx bis heute, ohne letztgiiltige
Losungen, interpretationsbediirftig geblieben ist (Robert Kurz: »Zur Einfithrung. Die Schicksale
des Marxismus — Marx lesen im 21. Jahrhundertc, in: ders. (Hg.): Marx lesen! Die wichtigsten Texte
von Karl Marx fiir das 21. Jahrhundert, Frankfurt a.M.: Eichborn 2006, S. 13—47, hier insbes. S. 23-28).

130 Karl Marx: »1) ad Feuerbach« [1845], in: ders.: Exzerpte und Notizen. Sommer 1844 bis Anfang 1847,
2., unverand. Aufl., Berlin: Akademie 1998 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 4, Bd. 3), https://doi.
0rg/10.1515/9783050076898-002, S.19—21, hier S. 21. Es handelt sich dabei um ein posthum 1886
von Engels zusammen mit seinem eigenen Text »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassi-
schen deutschen Philosophie« veroffentlichtes Pamphlet, das Marx im Rahmen seiner Arbeit an
der ebenfalls zu seinen Lebzeiten unveréffentlicht gebliebenen Deutschen Ideologie 1845 verfasste.
Die zitierte Fassung aus der MEGA folgt der Marx’schen Handschrift und enthélt nicht mehr die
zum Teil den Text inhaltlich stark verandernden Korrekturen von Engels aus dem Jahr 1886.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.2307/j.ctvjsf541
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002
https://doi.org/10.1515/9783050076898-002

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

! Marx und Engels betrachten den Men-

semble der gesellschaftlichen Verhiltnisse.«
schen ab da auch nicht linger als >Gattungswesens, sondern, in einem Plidoyer fiir eine
Herangehensweise, die nicht mehr »von den wirklichen Bedingungen abstrahirt«,”* als
praktisches und schaffendes Wesen. Die menschliche Existenz ist also ohne Praxis, ohne
Praktiken nicht mehr denkbar. Esist ein Denken, dasin der aus den Manuskripten zitier-
ten Passage zum >Verhalten«< des Menschen zur Gattung schon aufscheint. Sehr deutlich
wird Marx spiter, 1867 im ersten Band des Kapitals, letztlich gegen seine eigene frithe-
re Argumentation schreiben, dass man sich von der religiés konnotierten »Nabelschnur
des natiirlichen Gattungszusammenhangs mit Andern« loszureifRen habe.”® In den Fo-
kus des Marx’schen »neuen Materialismus« riickt so viel dezidierter die »menschliche Thi-
tigkeit«, die »revolutionaire Praxis« der Menschen®*: »Ihre materiellen Verhiltnisse bilden
die Basis aller Verhaltnisse. Diese materiellen Verhiltnisse sind nichts anderes als die not-
wendigen Formen, in denen ihre materielle und individuelle Titigkeit sich realisiert.«*
Die Frage nach dem »menschlichen Wesen« bleibt also auch im spiteren Theoretisieren
bestehen; sie wird nur, wie Balibar treffend bemerkt, radikal verschoben.¢

Unter Berufung auf einen Begriff Gilbert Simondons schreibt Balibar vor diesem
Hintergrund schon Marx véllig zu Recht zu, eine kollektive, »eine transindividuelle Wirk-
lichkeit zu begreifen und letztlich auch die Transindividualitit als solche zu denken«.”
Dabei handelt es sich um etwas, das irreduzibel medial ist, d.h. »zwischen den Indivi-
duen existiert«.® Medial heifdt hier, dass die Transindividualitit fundamental aus ih-

131 Ebd, S.20f.

132 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 114.

133 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 48.

134 Marx: »1) ad Feuerbachg, S.18 u. 20; Herv. i. Orig.

135 Karl Marx: »Brief an Pawel Wassiljewitsch Annenkow in Paris« [Brissel, 28.12.1846], in: ders. u.
Friedrich Engels: Briefwechsel. Mai 1846 bis Dezember 1848, Berlin: Dietz 1979 (Gesamtausgabe
[MEGA?], Abt. 3, Bd. 2), https://doi.org/10.1515/9783050076614-011, S. 70-80, hier S.71. Dt. Karl
Marx: »Brief an PW. Annenkow« [Brissel, 28.12.1846], aus dem Franz6sischen v. Anonym, in: Wer-
ke [MEW], hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1977,
S. 547557, hier S. 549; Ubers. aus dem Franzosischen aus MEW 4 modifiziert; Herv. M.D.

136 Balibar: Marx’ Philosophie, S. 59.

137 Ebd., S.61; Herv.i. Orig.

138 Ebd., S.62. Mit den Begriffen der Individuierung und des Transindividuellen wendet sich Si-
mondon gegen den Hylemorphismus (ein Denken, das strikt eine allgemeine aktive Form einem
passiv von ihr gepragten Stoff gegeniiberstellt). An die Stelle von abgeschlossenen Seinszustan-
den setzt er unendliche Prozesse des Werdens, die Del Fabbro auf die gelungene Formel »pro-
zessuale Individuationsontologie« gebracht hat (vgl. Olivier Del Fabbro: Philosophieren mit Objek-
ten. Gilbert Simondons prozessuale Individuationsontologie, Frankfurt a.M. u.a.: Campus 2021, https://
doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2). Die Individuierung bedarf demnach eines pra-individuellen
Potenzials, das fortwahrend und unabschliefibar aktualisiert wird (dies nennt er in seinem tech-
nischen Denken einen transduktiven Prozess). Die Folge ist, dass sich das Individuum in einem
metastabilen Gleichgewicht befindet, weil es eine unendliche »Reihe von aufeinanderfolgenden
neuen Strukturierungen«—man kénnte auch sagen: Aktualisierungen—durchlauft. Der Begriff des
Transindividuellen bezieht sich vor diesem Hintergrund auf die &hnlich gelagerte unabgeschlosse-
ne »Individuierung eines Kollektivs«, das nach Simondon weder als Ansammlung von abgeschlos-
senen Individuen verstanden werden sollte noch als etwas, das dem Individuum dufRerlich wire.
Vielmehr sei es die »wahre Beziehung zwischen aller AuRerlichkeit und aller Innerlichkeit in Bezug
auf das Individuum« (Gilbert Simondon: L'Individuation i la lumiére des notions de forme et d’informa-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

193


https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.1515/9783050076614-011
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2
https://doi.org/10.12907/978-3-593-44703-2

194

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ren Relationen heraus gedacht werden muss: Individuum und Gemeinschaft sind als
Relata wesentlich aufeinander verwiesen, insofern es darum geht »jeweils das eine die-
ser Momente durch das andere zu verwirklichen«.” Fiir Balibar ergibt es so durchaus
Sinn, dass Marx, wenn er vom »ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse« spricht,
das franzosische Fremdwort sensemble« (in Kleinbuchstaben) verwendet, um sorgfiltig
eine Kategorie zu vermeiden, die eine in sich geschlossene Vollstindigkeit implizieren
wiirde. Stattdessen gehe es »(anti)ontological« um eine »de-totalized totality«."*° Die ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse werden bei Marx, so konnte man Balibar weiter lesen, ge-
nau genommen radikal prozesslogisch bzw. -ontologisch konzipiert, verbunden mit ei-
ner bestimmten Unendlichkeit und Serialitit, »meaning that social relations constitutive

of the human form an open-ended network«.

Es gehtalso keinesfalls um ein menschli-
ches Wesen als solches, als »Abstractum«. Denn die »gesellschaftlichen Verhiltnisse« und
mit ihnen quid pro quo das »menschliche Wesen« miissten konsequent in ihrer Heteroge-
nitit und Differenziertheit verstanden werden. Folglich wird (historisch) eine Vielzahl
an das menschliche Wesen ausmachenden gesellschaftlichen Verhiltnissen denkbar, die
dariiber hinaus ganz verschiedenen (z.B. historisch-6konomischen) Bereichen zugeho-
rig sind."” Pierre Macherey, auf den Balibar ebenfalls verweist, interpretiert {ibrigens
die Textstelle iber das »ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse« sehr dhnlich und
spricht von einer Verschiebung von »essence« in »non-essence«: Nicht nur werde so das
»Wesen«von Marx radikal historischen Bedingungen unterstellt, sondern auch dadurch
swesentlich« destabilisiert, dass es als Komplexitit konzipiert werde und so nicht zuletzt
einer fortwihrenden Bewegung der Neuzusammensetzung unterliege.'#

Balibar findet fiir diese Marx-Lektiire die gelungene Formel einer>Sozialisierung der
Ontologies, insofern alle ontologischen Fragen zu >sozialen«< Fragen im sehr breiten Sin-
ne werden (im Gegensatz zu einer >Ontologisierung des Sozialens, die auf eine indivi-
dueniibergreifende gesamtgesellschaftliche Logik hinausliefe, wie sie, um es hier noch
einmal aus Kapitel 2 weiter oben in Erinnerung zu rufen, auch Latour als »Soziales Nr.
1« z.B. an Emile Durkheim kritisiert**): »Relating to< and >being related to« would thus
be considered the constitutive ontological mark of the human.«* Vor diesem Hinter-

tion [1964], Grenoble: Millon 2005, S. 237 u. 256; Ubers. M.D.). Michael Cuntz hat dies konzise zu-
sammengefasst: Der »inter-individuellen stellt Simondon die transindividuelle Konstellation ge-
genlber, in der sich Individuen und ihr Kollektiv erst in der Transduktion herausbilden.« (Michael
Cuntz: »Individuation, Werden und Kollektiv, in: llka Becker, ders. u. Astrid Kusser (Hg.): Unmen-
ge— Wie verteilt sich Handlungsmacht?, Paderborn: Fink 2008, https://doi.org/10.2307/j.ctvi2101zq,
S.37—43, hierS. 40)

139  Balibar: Marx’ Philosophie, S. 62. Man konnte hier auch die notorisch zitierte Formel von Karen Barad
anfiithren: »relations without preexisting relata« (Barad: Meeting the Universe Halfway, S.139).

140 Etienne Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back: What to Do with
Marx’s Sixth Thesis on Feuerbach?«, in: Postmodern Culture 22.3 (2012), https://doi.org/10.1353/pm
€.2012.0014, 0.S.

141 Ebd.

142 Vgl. ebd.

143 Pierre Macherey: Marx 1845. Les »theses« sur Feuerbach. Traduction et commentaire, Paris: Ed. Ams-
terdam 2008, S.153-155.

144 Vgl. dazu auch S. 50 weiter oben.

145 Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back, 0.S.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.2307/j.ctv12101zq
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014
https://doi.org/10.1353/pmc.2012.0014

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

grund erscheint es dann fiir Balibar unverzichtbar, von Menschen immer im Plural zu
sprechen, nicht nur im einfacheren Sinne, weil es fiir ein Relationendenken mehrerer
bedarf, sondern auch im strengen Sinne, weil die Mannigfaltigkeit an Relationen, das
»ensemble der gesellschaftlichen Verhiltnisse«, wihrend sie permanent Menschen zu-
sammenbringt, also ihre Vereinzelung verhindert, damit zugleich irreduzible Differen-
zen entstehen lisst.™*® Das solchermafen gebildete »Mitsein« — ein Wort, das Balibar
in diesem Zusammenhang als deutschen Begriff aufgreift — wire in der Folge nicht als
einheitlich, kohirent oder stabil zu verstehen, sondern von vornherein ebenfalls in all
seiner Heterogenitit. Denn auch die Relationen bilden, wie Balibar betont, in sich keine
Ganzheit, sondern beeinflussen sich ihrerseits, da sie wiederum selbst untereinander ins
Verhiltnis gesetzt sind. Fiir Balibar wird letztlich zum entscheidenden Merkmal der von
Marx dergestalt medial gedachten >gesellschaftlichen Verhiltnisse« »the way they make
it possible for some>individuals<, sgroups,<>parts« (or even >parties) to transform others,
be transformed by others, and perhaps in the end transform the modality of the relation
itself«.'’

Wenn Relation und Praxis so stark verklammert werden, wird dadurch, wenn man
von Balibar ausgehend weitere Schliisse zieht, auch ein Ausweg aus einem zu vereinfa-
chenden Relationendenken moglich. Ein solches kénnte die Veranderung der Modalitit
der Relation nicht mehr denken; es bliebe ahistorisch. Fiir Balibar liegt dort auch der ge-
wichtige Unterschied zwischen einer von ihm verworfenen Differenziertheit, die noch
unter ein »menschliches Wesen« subsumierbar wire, und einer Differenziertheit, dem
das»menschliche Wesen« selbst irreduzibel unterworfen ist (und daher auch die Modifika-
tion der Relationen moglich bleibt). Es wird dadurch erst historisch und erhilt, jenseits
letzten Endes immer theologisch oder religiés konnotierter Ideale von Vollkommenbheit
(Marx’ Kritik an Feuerbach), »[iln seiner Wirklichkeit«*® eine unendliche Offenheit.

Eine weitere im Grunde noch dem utopischen Denken verhaftete Passage aus der
Deutschen Ideologie fihrt dies in aller Deutlichkeit vor Augen. Dort werden, unter der Ka-
pitelitberschrift >Uber die Produktion des Bewuftseins« »die Ideenformationen aus der
materiellen Praxis« erklirt,' dies aber (noch) teleologisch bzw. eschatologisch begriin-
det:*°

146 Ebd.

147 Ebd. Auch Francesca Raimondi fasst dieses Verstindnis von Marx sehr treffend: »Fir ihn ist der
Mensch — der deshalb die Grundkategorie des Kommunismus bildet — ein unbestimmtes We-
sen, dessen Unbestimmtheit sich in einer kollektiven Bestimmungskraft dufiert« (Francesca Rai-
mondi: »Einleitung [zu Abt. IV — Partizipation]«, in: Christoph Menke u. dies. (Hg.): Die Revolution
der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp 2011,
S.373-380, hier S. 376; vgl. a. Marx: »Zur Judenfrage«, bes. S.154 u. 161).

148 Marx: »1) ad Feuerbachg, S. 21.

149 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 45; vgl. a. die einschlagigen Passagen zum Verhiltnis der
»Summe von Produktionskréften, Kapitalien & sozialen Verkehrsformen«, zum Bewusstsein und
zum »Wesen des Menschen«in der Deutschen Ideologie — verbunden mit einer Zuriickweisung von
»dem SelbstbewufStsein« & dergleichen Faseleien« (ebd., S. 46—66 u. 210; Herv. i. Orig.).

150 Vgl.Jean-Luc Nancy: Die Erschaffung der Welt oder Die Globalisierung, aus dem Franzésischen v. Anet-
te Hoffmann, Ziirich u.a.: diaphanes 2003, S. 21.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

195


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

196

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

In der bisherigen Geschichte ist es allerdings ebensosehr eine empirische Thatsache,
daf die einzelnen Individuen mit der Ausdehnung der Thatigkeit zur Weltgeschichtli-
chenimmer mehr unter einerihnen fremden Macht geknechtet worden sind [...], einer
Macht die immer massenhafter geworden ist & sich in letzter Instanz als Weltmarkt
ausweist. Aber eben so empirisch begriindet ist es, daf durch den Umsturz des be-
stehenden gesellschaftlichen Zustandes durch die kommunistische Revolution (wovon
weiter unten) & die damit identische Aufhebung des Privateigenthums [...] die Befrei-
ung jedes einzelnen Individuums in demselben Mafie durchgesetzt wird, in dem die
Geschichte sich vollstindig in Weltgeschichte verwandelt. DaR der wirkliche geistige
Reichthum des Individuums ganz von dem Reichthum seiner wirklichen Beziehungen ab-
hangt, ist nach dem obigen klar. Die einzelnen Individuen werden erst hierdurch von
den verschiedenen nationalen & lokalen Schranken befreit, mit der Produktion (auch
mit der geistigen) der ganzen Welt in praktische Beziehung gesetzt & in den Stand ge-
setzt sich die Genufdfahigkeit fiir diese allseitige Produktion der ganzen Erde (Schop-
fungen der Menschen) zu erwerben.™

Im Folgenden wird es darum gehen, in diesem Marx’schen Denken in Beziehungen, d.h.
in Kategorien der Medialitit bzw. des Transindividuellen die von ihm mitreflektierten
konkreten technologischen Bedingungen des 19. Jahrhunderts gesondert herauszustel-
len. Dass Marx die ihm zeitgendssischen Verhiltnisse durchaus als soziotechnische Kon-
stellationen versteht, wird von seinen Kritiker:innen nimlich meist iibersehen. Damit
wird hier genauer ausgearbeitet, was Balibar jiingst als Konsequenz seiner Marx-Lektii-
re mit Verweis auf Simondons transindividuelle Prozesse noch in Aussicht gestellt hat:
die Frage nach den Objekten, »their unavoidable role as intermediaries of all the rela-
tions that >subjects« maintain among themselves«.”** Bezeichnenderweise kommen sie
erst prominent mit dem Marx’schen sneuen Materialismus< ab den Feuerbach-Thesen
zur Sprache, verbunden mit einer Fokussierung auf analytisch praziser gefasste »gesell-
schaftliche Verhiltnisse«, d.h. konkrete »Produktions- und Verkehrsweisen« — Begrif-
fe, die in den Ausfithrungen ab der Deutschen Ideologie™* den Dreh- und Angelpunkt der
Theorien zu Arbeitsteilung und Eigentumsverhiltnissen bilden.

151 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 41f.; Herv. d. Orig. getilgt und durch eigene ersetzt.

152 Etienne Balibar: »Philosophies of the Transindividual: Spinoza, Marx, Freud«, aus dem Franzdsi-
schen v. Mark C.E. Kelly, in: Australasian Philosophical Review 2.1 (2018), https://doi.org/10.1080/24
740500.2018.1514958, S. 5-25, hier S.10. Ich hitte in diesem Zusammenhang als Ubersetzung den
starkeren Begriff des >medium<oder>mediator< bevorzugt, weil die Eigensinnigkeit des Medialen,
sein transformatorisches Potenzial, dabei stirker zur Geltung kommt (vgl. dazu Latour: Reassem-
bling the Social, S. 39); einen ersten eigenen Ansatz deutet Balibar im Verweis auf Marx’ Warenfe-
tischismus in Form einer Verschrankung eines »festishism of things« und eines »fetishism of per-
sons« an (vgl. Balibar: »Philosophies of the Transindividual«, S.10f.).

153 Hiergiltes, sich in Erinnerung zu rufen, dass es sich dabei keineswegs um einen homogenen Text
mit einheitlicher Autorschaft handelt, sondern dass bei manchen Texten u.a. mit Moses HeR, Jo-
seph Weydemeyer und Roland Daniels zusammengearbeitet wurde, auch wenn die letzte Uber-
arbeitungsschicht Marx zukam, er also vermutlich die Entscheidungsgewalt iiber den geplanten
finalen Text hatte (vgl. die Einfithrung in: Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 749 sowie das Ver-
zeichnis der Abbildungen auf S. X).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958
https://doi.org/10.1080/24740500.2018.1514958

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Wenngleich von vielen Theoretiker:innen fraglos akzeptiert,* handelt es sich nicht,
wie Althusser betont, um einen radikalen »epistemologischen Bruch«,
eine Weiterentwicklung von Marx’ Positionen."®® Obwohl er zunichst Althusser Recht

sondern um

gibt, erkennt wiederum Balibar in diesem Zusammenhang scharfsichtig, dass das ma-
terialistischere Denken nicht von selbst aus der Geschichte des Idealismus herausfiihrt:
Als »Materialismus der Praxis« liefe sich das revolutionire Subjekt des Proletariats, das
in seiner »geschichtliche[n] Selbsttitigkeit«, in seiner »eigentiimliche[n] politische[n]

158 quch im Sinne einer »vollkommensten

Bewegung«™’ den »jetzigen Zustand aufhebt«
Ausgestaltung der idealistischen Tradition« verstehen.” D.h., mit der stirkeren Akzen-
tuierung der gesellschaftlichen Verhiltnisse wird in Marx’ und Engels’ Schreiben eine
Beriicksichtigung des Individuums und des Bewusstseins nicht restlos aufgegeben.
Deutlich wird dies z.B. in einer spiteren Uberlegung von Engels, wenn er betont, dass es
darum gehe, »die Mittel zur Beseitigung der entdeckten Mif3stinde [...] vermittelst des
Kopfes in den vorliegenden materiellen Thatsachen der Produktion zu entdecken,
mit dem Ergebnis, dass »die Menschen ihre Geschichte mit vollem Bewuf3tsein selbst
machen« kénnten.' Gayatri Chakravorty Spivak hat darin auch einen wesentlichen
Widerspruch ausgemacht »between a critique of the intending subject in every presup-
position, and a telos based on the intending subject«.'®*

4.4 Marx' >neuer Materialismus¢
in seiner medientechnologischen Dimension

Wie bei den Gegenstinden von Marx’ Denken werden die Widerspriiche seines eige-
nen Denkens fiir ihn selbst zum Impulsgeber fir Verinderung: So verschiebt sich in sei-
nem Schreiben der Schwerpunkt sukzessive vom Individuum zum kollektiven Handeln,

154  Z.B. Balibar: Marx’ Philosophie, S. 31 u. 39.

155  Louis Althusser hat diesen Bruch zwischen der prinzipiell humanistischen »ideologischensProble-
matikcder Jugendwerke [wie den Grundrissen] und der wissenschaftlichen sProblematik<des Kapi-
tals« auf 1845 datiert bzw. vorher schon in der Deutschen Ideologie, und zwar mit der Begriindung
der neuen Wissenschaft der sGeschichtstheorie« des dialektischen Materialismus (Althusser: Fiir
Marx, S.11f., 26 u. 33).

156 Diesem Bruch erteilt auch Gérard Granel eine klare Absage und spricht vom »Treibsand eines
unauffindbaren (wissenschaftlich leeren) epistemologischen Einschnitts« (Gérard Granel: »Der
Formbegriff in Das Kapital«, aus dem Franzosischen v. Laura Strack, in: Die totale Produktion. Tech-
nik, Kapital und die Logik der Unendlichkeit, hg. v. Erich Horl, Wien u.a.: Turia + Kant 2020, S.179-195,
hier S.186). Vgl. zu einer Auffassung von Marx, die den Bruch ebenfalls negiert und eher von ei-
nem Weiterdenken ausgeht: Spivak: A Critique of Postcolonial Reason, S. 77—-83 sowie im Sprechen
von einer »fundamentale[n] Kontinuitat«: Quante: »Das gegenstindliche Gattungswesen, S. 70.

157 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei, S. 490.

158  Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S.137.

159  Balibar: Marx’ Philosophie, S. 56.

160 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 608; Herv. d. Orig.
getilgt.

161 Ebd., S. 623.

162 Spivak: A Critique of Postcolonial Reason, S. 78.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

197


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

198

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

vom Bewusstsein zum Sein bzw. zur Praxis.’®> Die Frage nach dem kollektiven Handeln
wird bei Marx dabei mehr und mehr eine (letztlich medienkulturwissenschaftliche) Fra-
ge nach den Relationen zwischen den kollektiv Handelnden, die ihn schliefilich auch zu
technischen Medien der Konnektivitit fithrt. Der Begriff des >Verkehrs¢, den Marx und
Engels an sehr vielen Stellen benutzen, fungiert dabei in seiner Ambiguitit, wie wie-
derum Balibar gezeigt hat, als schillernde Figur, denn er lasst sich zum einen eher in
Richtung seiner Bedeutung als objektive, technische Struktur und zum anderen eher in
Richtung seiner Bedeutung als Voraussetzung von Transindividualitit deuten.’®* In der
Deutschen Ideologie sprechen Marx und Engels auch in Analogie zur Formel von Sein und
Bewusstsein von einem »materiellen Verkehr« im Gegensatz zu einem »geistige[n] Ver-
kehr«.*® Damit bewegen sich Marx und Engels innerhalb des zeitgendssischen Begriffs-
horizonts. DennsVerkehr<hatte im 19. Jahrhundert eine deutlich weitere Bedeutung und
umfasste neben den heute gelidufigen technisch vermittelten Beziehungen im Allgemei-
nen noch Handelsbeziehungen sowie sozialen Umgang bzw. geselligen Austausch.’®®
Zunehmend kristallisiert sich aber in ihren Texten anstatt der Frage nach einer allge-
mein-menschlichen Praxis die Frage nach der Produktion bzw. nach »Verkehrsformen«
heraus. Unter »Verkehrsformen« verstehen Marx und Engels allerdings wiederum nicht
nur die Formen des Verkehrs im heutigen Sinne, sondern im Grunde genommen das,
was sie spiter als »Produktionsverhiltnisse« bezeichnen werden.'” Gleiches gilt fiir die
Termini »Verkehrsmittel«, und »Verkehrsverhiltnisse«.'*® Diese stehen in einem direk-
ten Verhiltnis zu den von Marx so genannten »Produktivkriften« — genau genommen
eine analytische Differenzierung, weil sich sowohl die Produktionsverhiltnisse als auch
die Produktivkrifte durch die Kombination derselben Elemente (z.B. Produktionsmit-
tel, Frage, wer arbeitet bzw. nicht arbeitet) auszeichnen - einmal im Sinne der Analy-
se von gesellschaftlichen Verhiltnissen (mit einem starken Akzent auf den Eigentums-
verhiltnissen), einmal im Sinne der Analyse von Produktionsprozessen, konkreten wis-

163 Die notorisch zitierte Passage dazu lautet: »Es ist nicht das Bewufstsein der Menschen, das ihr Sein,
sondern umgekehrt ihr gesellschaftliches Sein, das ihr Bewufstsein bestimmt.« (Karl Marx: »Zur
Kritik der politischen Okonomie. Erstes Heft« [Nov. 1858-Jan. 1859], in: ders.: Okonomische Manu-
skripte und Schriften, 1858—1861, Berlin: Dietz 1980 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 2, Bd. 2), https
://doi.org/10.1515/9783050076317-005, S. 95-245, hier S.100; dhnlich aufgegriffen in Engels: »Die
Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 606)

164 Vgl. Balibar: »From Philosophical Anthropology to Social Ontology and Back, o.S.

165 Vgl. Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 114 u. 135.

166 Vgl. Klaus Christian Kéhnke: »Verkehr, in: Historisches Worterbuch der Philosophie online (2017), ht
tps://doi.org/10.24894/HWPh.4568; Christoph Neubert: »Verkehr, in: Christina Bartz et al. (Hg.):
Handbuch der Mediologie. Signaturen des Medialen, Paderborn: Fink 2012, S. 323—328 u. Gabriele Scha-
bacher: »Raum-Zeit-Regime. Logistikgeschichte als Wissenszirkulation zwischen Medien, Verkehr
und Okonomiex, in: Archiv fiir Mediengeschichte, H. 8 (2008), S. 135-148, hier S.146.

167 Vgl. dazu Michael Vester: »Die Gesellschaft als Kraftefeld: Klassen, Milieus und Praxis in der Tra-
dition von Durkheim, Weber und Marx, in: Christina Wessely u. Florian Huber (Hg.): Milieu. Um-
gebungen des Lebendigen in der Moderne, Paderborn: Fink 2017, https://doi.org/10.30965/9783846761
755_010, S. 136175, hier S.175.

168 Vgl. a. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der KPdSU: »Vorwort, in: Karl Marx u. Friedrich
Engels: Werke [MEW], hg.v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 3, Berlin: Dietz
1978, S. V-XI, hier S. VIL.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.1515/9783050076317-005
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.24894/HWPh.4568;
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010
https://doi.org/10.30965/9783846761755_010

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

senschaftlichen und technischen Arbeitsweisen.'® Unter Verkehrs- bzw. Produktions-
verhiltnisse und Produktivkrifte fallen fiir Marx und Engels, wie noch genauer gezeigt
wird, neben den Kommunikationsmitteln im heutigen, engeren Sinne, etwa der Telegra-
fie, schlieRlich auch solche im weiteren Sinne, wie die Dampfschifffahrt oder die Eisen-
bahn. Vor diesem Hintergrund gilt es also umso mehr, dem methodischen Diktum des
britischen Historikers Asa Briggs zu folgen: »Transportation should never be left out of
the history of communication.«'7°

Im Folgenden soll unter den Produktivkriften, die Marx und Engels vermehrt in-
teressieren, insbesondere ein Fokus auf die Kommunikationstechnologien gelegt wer-
den. Damit soll jedoch, wie spiter in den einzelnen Unterkapiteln gezeigt wird, keinem
(Kommunikations-)Technikdeterminismus das Wort geredet werden. Vielmehr soll die
Einbettung der einzelnen Technologien in das komplexe Gefiige der Produktionsverhilt-
nisse deutlich gemacht werden. Es wird also zunichst ausgehend von der von Marx und
Engels analysierten (dialektischen) Genealogie der Relationen zwischen Produktivkraf-
ten und Produktionsverhiltnissen nach dem Status gefragt, den sie darin dem Medi-
enverbund der Kommunikationstechnologien im Allgemeinen zusprechen: insbesonde-
re erstens in ihrer materiell-infrastrukturellen und zweitens in ihrer informationellen
bzw. symbolischen Dimension, um dann beleuchten zu kénnen, in welcher Relation die
Telegrafie im Besonderen zu den anderen Kommunikationstechnologien steht.

Marx’ und Engels’ historische Zyklologie I: Dialektik

Es ist beachtenswert, dass Marx und Engels in ihren fritheren Texten Kommunikati-
onstechnologien sowohl im weiteren als auch im engeren Sinne so gut wie gar nicht
erwihnen. Sie waren auch noch nebensichlich innerhalb der kommunistischen Bewe-
gung. Engels schreibt in einem Leserbrief 1845 angesichts der Repressalien der Regie-
rung in Deutschland: »[TThere is hardly a chance of any but a literary connection be-

169 Vgl. dazu die hier aufgegriffenen instruktiven Erliuterungen auch zur Genealogie der Ausdiffe-
renzierung dieses Begriffs bei Marx in: Marc Abeles: »Produktionsverhiltnisse«, aus dem Franzo-
sischenv. llse Utz, in: Georges Labica, Gérard Bensussan u. Wolfgang Fritz Haug [Hg. d. dt. Fassung]
(Hg.): Kritisches Worterbuch des Marxismus, Bd. 6, Berlin: Argument 1987, S.1053—1058, hier insbes.
S.1056.

170 Asa Briggs: »Man-made Futures, Man-made Pasts«, in: Marita Sturken u. Sandra Ball-Rokeach
(Hg.): Technological Visions. The Hopes and Fears That Shape New Technologies, Philadelphia, PA: Tem-
ple Univ. Press 2004, S. 92—109, hier S.101. Auch Nigel Thrift verbindet beide Momente: »[T]rans-
port and communication cannot be split apart. Each relies upon the other in all manner of ways«,
weil z.B. die Entwicklung des Zeitungswesens nicht von der Geschichte der Post, der Eisenbahn
und der Telegrafie getrennt gedacht werden kénne (Nigel Thrift: »Transport and Communica-
tion 1730-1914«, in: Robert A. Dodgshon u. Robin Alan Butlin (Hg.): Historical Geography of Eng-
land and Wales, London: Academic Press 1990, https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-
3, S. 453-486, hier S. 453). Wolfang Schiffner verweist vor diesem Hintergrund neben Kittler auf
Harold A. Innis: »Kommunikationstechniken betreffen nicht nur Informationen, sondern ebenso
Transport und Speicherung von Personen und Objekten« (Schiffner: »Elemente architektonischer
Medien, S.138); vgl. a. Fn. 240 weiter unten in diesem Kapitel.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3
https://doi.org/10.1016/B978-0-12-219253-1.50023-3

200

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

! Technische Kommunikationsmedi-

tween the Communists of the different localities.«
enkommen in seiner Beschreibung des Austauschs untereinander im Rahmen des »Fort-
schritts des Kommunismus in Deutschland« nicht vor. Selbst die genannte Post, weil
nicht sicher (»unsafe«), spielt letztlich eine untergeordnete Rolle: »Some connection is
kept up by travellers, but this is all.«’”* Auch in seinem Text iiber Die Lage der arbeitenden
Klasse in England kommt Engels nur kurz auf den Bau von Straflen, Kanilen sowie die
Eisenbahn und die Dampfschifffahrt, die »die Kommunikation zu Lande« bzw. »zu Was-
ser« revolutioniert hitten, zu sprechen.'” Dies hat auch technikhistorische Griinde, in-
sofern mafigebliche technische Verinderungen in der gleichen Zeitspanne stattfanden,
in der Marx und Engels sich zunehmend der Analyse des Konnexes zwischen konkreten
Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen zuwandten.

Obwohl bereits 1809 Samuel Thomas von Soemmerring den elektrochemischen Te-
legrafen prisentiert hatte, nahm die Entwicklung erst Fahrt auf, als am 4. September
1837 Samuel Morse seinen ersten Telegrafen vorstellte. Nach einem ersten Patent 1840
erhielt er am 20. Juni 1845 das wichtige Patent auf seinen verbesserten Telegrafen und
die Morsetaste. Erst 1844 wurde die erste Nachricht zwischen Baltimore und Washington
iibermittelt. 1848 setzte man, damit auch das erste Mal in Europa, den Telegrafen zwi-
schen Hamburg und Cuxhaven ein. Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass die
Telegrafie sich zunehmend von einer Staatsorientierung loste und zu Kommunikationen
im 6konomischen Sektor fithrte: So wurden ab 1851 die ohnehin schon seit 1838 entlang
von Eisenbahnlinien errichteten Kommunikationsverbindungen zur Koordination des
Schienenverkehrs der Erie Railroad Company, eine der ersten Eisenbahngesellschaften
der USA, benutzt. 1858 begann man mit der Verlegung des ersten transatlantischen Te-
legrafenkabels, das schnell versagte; ein weiterer Versuch 1866 gliickte schlie3lich. Und
Morse verdiente spiter damit sein Geld, dass er nicht die Technik allein, sondern sie zu-
sammen mit den entsprechend geschulten Operatoren als komplette Dienstleistung ver-
mietete. 1867 folgte eine der damals prominentesten Anwendungen der Telegrafie: der
Bérsenticker.'”*

171 Friedrich Engels: »Rapid Progress of Communism in Germany lll« [1845], in: Karl Marx u. ders.:
Werke — Artikel — Entwiirfe. Ende August 1844 bis April 1846, Berlin u.a.: De Gruyter Akademie For-
schung 2023 (Cesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 4), https://doi.org/10.1515/9783110683417-009,
S.541-545, hier S. 544.

172 Ebd.

173 Engels: Die Lage der arbeitenden Klasse in England, S. 253.

174 Vgl. Christian Holtorf: Der erste Draht zur Neuen Welt. Die Verlegung des transatlantischen Telegrafen-
kabels, Gottingen: Wallstein 2013; Anja Criesbach u. Benjamin Beil: »Telefon/Telegrafie«, in: Jens
Schroter (Hg.): Handbuch Medienwissenschaft, Stuttgart u.a.: Metzler 2014, S. 262—267; Flichy: Tele,
S. 84-89; vgl. mit einem Fokus auf den Entwicklungen in den USA die Tabelle in: Beniger: The Con-
trol Revolution, S. 233f. sowie insbes. S. 250—264 sowie Alvin F. Harlow: Old Wires and New Waves. The
History of the Telegraph, Telephone, and Wireless, New York, NY u.a.: D. Appleton-Century Company
1936; mit einem Fokus auf Frankreich: Léonard Laborie: LEurope mise en réseaux, Brissel: Peter Lang
2010, https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0; vgl. zum »Prinzip der Mann-plus-Apparate-Lea-
sing-Seetelegraphie«: Wolfgang Hagen: »M.G.Y. — What is the matter with you?« Zur Archiologie
des medialen Titanic-Desasters, in: Christian Kassung (Hg.): Die Unordnung der Dinge. Eine Wissens-
und Mediengeschichte des Unfalls, Bielefeld: transcript 2009, https://doi.org/10.1515/9783839407219-
010, S. 249270, hier S. 249f.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.1515/9783110683417-009
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.3726/978-3-0352-6025-0;
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010
https://doi.org/10.1515/9783839407219-010

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Im Zuge der bereits dargelegten materialistischen Weiterentwicklung ihrer theore-
tischen Positionen werden von Marx und Engels ab 1845 Medien wie die Telegrafie —
zusammen mit infrastrukturellen Entwicklungen wie dem Ausbau des Eisenbahnnet-
zes und der internationalen Dampfschifffahrt, der Voraussetzung fiir den sogenannten
>Weltverkehr<” — nicht als Medien einer abstrakten Menschheit verstanden. Diese Figur
spielt zu diesem Zeitpunkt keine Rolle mehr. Vielmehr zeigen sie in ihren Analysen in
der Deutschen Ideologie, dass der sWeltverkehr« sowohl Bourgeois und Proletarier »trotz-
dem dafd sie sie zusammen bringt« letztlich durch eine »universelle Konkurrenz«, die
beide betrifft, zunichst massiv isoliert.”® Die Wirkkrifte erkliren die beiden Autoren
in der Logik der Dialektik als komplexes Wechselverhiltnis, das man auch als Entste-
hung eines kapitalistischen Milieus lesen kann, in dem eine bestimmte Korrelation oder
besser: Zirkularitit der Wirkungen herrscht.””” D.h., im Gegensatz zu einem Marx hiu-
fig im Zusammenhang seines Materialismus unterstellten Determinismus mit simplen
mechanischen Kausalititen, gestalten sich die Verhiltnisse deutlich komplizierter, inso-
fern in einem komplexen Riickkopplungsprozess das Zusammenspiel der 6konomischen
und materiellen Auswirkungen einer geschichtlichen Situation die Voraussetzung fiir
die nichste bildet und so fort: Engels hat dies spater, nimlich erst 1882, klar als Charak-
teristikum der »Dialektike, seiner Auffassung nach »der héchsten Form des Denkens«'”®
hervorgehoben. Thr gehe es um die »Anschauung der universellen Wechselwirkung, wo
Ursachen und Wirkungen fortwihrend ihre Stelle wechseln, das was jetzt oder hier Wir-
kung, dort oder dann Ursache wird und umgekehrt«.”” Wenige Jahre spiter formuliert

175 Eine Formel fiir das Zusammenwirken von Verkehr (nun im heute geldufigen Sinne von Beférde-
rung von Menschen, Dingen und Informationen) und Globalisierung, die sich spatestens mit Mi-
chael Geistbeck Ende des19. Jahrhunderts durchsetzt (vgl. Michael Ceistbeck: Der Weltverkehr. See-
schiffahrt und Eisenbahnen, Post und Telegraphie, Freiburg i. Br.: Herder 1887).

176  Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 87 u. 91. In den Grundrissen kommt Marx in Bezug auf England,
d.h. im lokalen MaRstab auf die erste Eisenbahn zwischen Liverpool und Manchester zu sprechen
und bezeichnet sie vor dem Hintergrund der herrschenden Konkurrenzverhiltnisse als »Produkti-
onsnothwendigkeit fiir die Liverpooler cottonbrokers und mehr noch fiir die Manchester manufac-
turers« (Karl Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58 [Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie],
2., unverand. Aufl,, Berlin: Akademie 2006 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 2, Bd. 1), https://doi.
0rg/10.1515/9783050063430, S. 430). Im Unterschied zu McLuhan unterscheiden Marx und Engels
hier analytisch zwischen der Gegebenheit eines Mediums und konkreten Medienpraktiken sowie
deren Effekten. Dadurch formulieren sie letztlich eine materialistische Ergdnzung zu McLuhans
unifizierender, wenn nicht sogar christologischer Argumentation zur Elektrifizierung der >Welts,
welche sich bei McLuhan allerdings auf das 20. Jahrhundert bezieht (»The simultaneity of electric
communication, also characteristic of our nervous system, makes each of us present and acces-
sible to every other person in the world«). Die (Vor-)Geschichte des >global village« ware somit
mit Marx und Engels als Teil der»Geschichte von Klassenkimpfen«zu verstehen und es mithin ein
reichlich zerstrittenes >Dorf« (McLuhan: Understanding Media, S. 248; vgl. a. S. 93).

177 Hier sei noch einmal daran erinnert, dass Canguilhem in Das Lebendige und sein Milieu hervorhebt,
dass Auguste Comte bereits 1838 »eine dialektische Konzeption der Beziehung zwischen Organis-
mus und Milieu« herausgebildet habe (Canguilhem: »Das Lebendige und sein Milieu, S. 240; sie-
he dazu auch S. 30f. weiter oben).

178 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 600.

179 Ebd., S. 602. BeiJohn Bellamy Foster findet sich in diesem Zusammenhang die zitierenswerte For-
mulierung: »Marx thus adopted an approach that was both realist and relational (that is, dialecti-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

201


https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430
https://doi.org/10.1515/9783050063430

202

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Engels dies noch direkter. Unter der Voraussetzung, dass die Dialektik als eine »Wissen-
schaft von den allgemeinen Gesetzen der Bewegung« aufgefasst wird, entwirft er eine
Art sozialisierte (Prozess-)Ontologie der Geschichte, wenn nicht sogar der Welt. So fasst
er sie, materialistisch gewendet, also »von den idealistischen Verbrimungen befreit«, als
einen »Komplex von Prozessen, worin die scheinbar stabilen Dinge [...] eine ununterbro-
chene Verinderung des Werdens und Vergehens durchmachen«.’® Dies miisste, so wi-
re hier zu schlussfolgern, auch Marx’ und Engels’ materialistische Auffassung »eine[r]
wirkliche[n] Geschichte« der Kommunikationsmittel auszeichnen, insofern »die Um-
stinde ebensosehr die Menschen, wie die Menschen die Umstinde machen«'® und so
fort. D.h., das historisch tiberlieferte Gefiige an »Produktivkriften, Kapitalien & Um-
stinden« wird einerseits zwar »jeder Generation von ihrer Vorgingerin tiberliefert«, an-
dererseits aber auch von ihr »modifizirt«.'®* Engels fithrt als allgemeines Beispiel aus der
Naturwissenschaft Charles Darwins Denken eines »fortgesetzten Entwicklungsprozes-

183

ses«'* an. Im anderen Fall wiirde sich alles »im ewigen Einerlei eines stets wiederholten

Kreises«'* bewegen.

Eine konkrete Erorterung dieser historischen Zyklologie, um mit Jiirgen Link zu

185

sprechen,”™ mag dies einsehbar machen: Im 17. Jahrhundert hatte Marx und Engels

cal)«. Das Buch zeigt auf, wie sehr bei Marx Natur- und Sozialgeschichte, Materialismus und Natur
dialektisch-relational ineinandergreifen (Foster: Marx’s Ecology, S. 7; Herv. M.D.).

180 Friedrich Engels: »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie«
[1886], in: ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mai 1883 bis September 1886, Berlin: Akademie 2011 (Ge-
samtausgabe [MECA?], Abt.1, Bd. 30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-026, S. 122-162, hier
S.149; Herv. i. Orig. Hier wire ein Anknipfungspunkt zur Frage, warum Gilles Deleuze sich (unter
Einbeziehungvon Félix Guattari) in einem Interview zum »Marxisten«erklart, und zwar unter Wiir-
digung des fiir ihn so wichtigen Begriffs der Inmanenz (spater auch der Fluchtlinien, die an die
Stelle gesellschaftlicher Widerspriiche riicken): »Bei Marx interessiert uns am meisten die Ana-
lyse des Kapitalismus als immanentes System, das seine eigenen Grenzen immer wieder hinaus-
schiebt, auf einer hoheren Ebene jedoch immer auf sie sto3t, denn die Grenze besteht im Kapital
selbst.« (Deleuze: »Kontrolle und Werden, S. 246) Nicholas Thoburn ist dem genauer nachgegan-
gen, und zwar in seinem Buch: Deleuze, Marx and Politics, London u.a.: Routledge 2003, https://doi
.0rg/10.4324/9780203361740.

181 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 46.

182 Ebd.;siehe dazu auch S. 231 weiter unten.

183 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaftc, S. 603. Bereits 1876
hatte Engels einen kurzen von Darwin inspirierten evolutionsbiologischen Text zum »Antheil der
Arbeit an der Menschwerdung des Affen« geschrieben, der erst 1896 posthum veréffentlich wur-
de (vgl. ders.: Dialektik der Natur (1873—1882), S. 88—99); auch im Kapital finden sich, v.a. in Fufdno-
ten, Verweise auf Darwin (vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 211, 277 u. 303; vgl. zu einer Rekonstrukti-
on der Resonanzen der Thesen Darwins in Marx’ und Engels’ Werk: Foster: Marx’s Ecology, insbes.
S.196—207).

184 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaftc, S. 603.

185 Jirgen Link hat die angefithrten zyklischen Logiken »als kybernetische Zyklen bzw. als zyklisch
funktionierende Transformationsprogramme« reformuliert. Hier wire zu erganzen, dass damit
auch ein Denken der Rekursion stattfindet. Link hat weiter zu Recht auf die Metaphorik bei Marx,
insbesondere seine drei zyklischen Modelle hingewiesen: »der hydraulische (s.0.), der thermody-
namische und der biologische Zyklus (Stoffwechsel)« (Jiirgen Link: »Marx denkt zyklologisch. Mit
Uberlegungen iiber den Status von Okologie und>Fortschritt<im Materialismus, in: kultuRRevolu-
tion. Zeitschrift fiir angewandte Diskurstheorie, H. 4 (1983), S. 23—27, hier S. 24; Grof- und Kleinschrei-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.1515/9783050089256-026
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740
https://doi.org/10.4324/9780203361740

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

zufolge die Schifffahrt und der zunehmende Einfluss der Kaufleute von England aus
im Seehandel einen »relativen Weltmarkt« geschaffen; dieser erzeugte in der Folge
wiederum eine iibergrofie Nachfrage und damit die grole Industrie;®* diese wiederum
brachte eine universelle Konkurrenz hervor,”®” die im Endeffekt die »Kommunikati-
onsmittel u. den modernen Weltmarkt her[stellten]«.”®® Im dritten Band des Kapitals
differenziert Marx trennscharf die Determinanten und betont mehrfach, dass nicht das
Handels- bzw. Kaufmannskapital als solches allein zum Weltmarkt gefiihrt hatte, son-
dern nur »auf der Basis der einmal geschaffnen kapitalistischen Produktionsweise [...],
sodafd der Handel hier nicht die Industrie, sondern die Industrie bestindig den Handel
revolutioniert[e]«.®® Eine weitere zirkulire Kausalkette sieht Marx in der »Koncentra-
tion vieler Arbeitsmaschinen« hin zum Einsatz von Dampfkraft, die wiederum von der
»Konkurrenz des Dampfes mit Menschenmuskeln« hin zur weiteren »Koncentration
von Arbeitern und Arbeitsmaschinen« fithrte — eine Entwicklung, die sich am Ende zur
Entstehung der grolen Industrie hochschraubte.”® Dies hatte schlieRlich nicht nur
mehr Konkurrenz unter den kleinen Industrieunternehmungen zur Folge, sodass es zu
BetriebsschliefSungen kam, sondern auch, damit verbunden und dariiber hinaus, mehr
Konkurrenz unter den Arbeiter:innen, »nicht nur, indem einer sich wohlfeiler anbietet
als der andere, sondern indem einer fiir zwei arbeitet«.””* So setzt Marx 1846 Pierre-

bung angepasst und Herv. d. Orig. getilgt). Ich danke fiir diesen wichtigen Hinweis Mirna Zeman.
Robert Kurz spricht bei Marx aus der Perspektive der Wert(abspaltungs)kritik sehr &hnlich von ei-
nem»kybernetischen Prozefd einer Verwandlung abstrakter menschlicher Energie in Geld« (Robert
Kurz: »Der doppelte Marx« (0.].), https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=5
0 [02.08.2021]).

186 Vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 388.

187 »Was die europdischen Nationen betrifft«, schreibt Marx, »sie sind gezwungen worden, die Ma-
schinen anzuwenden, durch die Konkurrenz, die die Englander ihnen sowohl auf dem inneren
Markt aus auch auf dem Weltmarkt machten« (Marx: »Brief an Annenkow, S. 74 (dt. S. 551); Ubers.
aus MEW 4 modifiziert).

188 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 87; vgl. a. S. 429; vgl. wiederum zu einem weiteren Zirkel des
»Transport- und Kommunikationswesen(s] [als] Waffen zur Eroberung fremder Markte«: Marx: Das
Kapital, Bd. 1, S. 369 u. ders.: Das Kapital. Kritik der Politischen Okonomie. Zweiter Band, Hamburg 1885,
Berlin: Akademie 2008 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 2, Bd. 13), https://doi.org/10.1515/97830500
63614, S. 233. Wie bereits in der Einleitung angefiihrt (vgl. S. 21 weiter oben), votiert Schiittpelz fir
eine ahnlich ineinander verwobene Geschichte, vielleicht mit einem etwas zu starken Akzent auf
den »logistischen Investitionen«. Er argumentiert allerdings nicht mit Marx, sondern mit Fernand
Braudel gegen einen Technikdeterminismus und kann so schliissig einen »medialen Kapitalismus«
mitden entsprechenden medientechnischen Innovationen im19.Jahrhundert nichtals Globalisie-
rungsmotor, sondern als langfristigen >Globalisierungseffekt< verstehen (Schiittpelz: »Die medien-
technische Uberlegenheit des Westensx, S. 93).

189  Karl Marx: Das Kapital. Kritik der Politischen Okonomie. Dritter Band, Hamburg 1894, Berlin: Akademie
2004 (Cesamtausgabe [MEGA?], Abt. 2, Bd. 15), https://doi.org/10.1515/9783050063645, S. 316—329,
insbes. S.326.

190 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 388.

191 Karl Marx: »Arbeitslohn« [1847], in: Werke [MEW], hg. v. Institut fir Marxismus-Leninismus beim
ZK der SED, Bd. 6, Berlin: Dietz 1961, S. 535556, hier S. 542; vgl. a. S. 548. Der Text ist bislang nur in
der MEGA', aber noch nicht in der hier wo méglich verwendeten MEGA? erschienen. Vgl. a. Marx
u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 429.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

203


https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://www.exit-online.org/link.php?tabelle=autoren&posnr=50
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063614
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645
https://doi.org/10.1515/9783050063645

204

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Joseph Proudhons streng genommen wirtschaftsliberalem — im Gleichgewichtsden-
ken verharrendem - Argument, dass »die Ubel des Monopols« durch die Konkurrenz
ausgeglichen werden, die zyklologische These entgegen, dass die beiden Momente
sich wechselseitig verstirken und eine letztlich dialektische »Bewegung« (mouvement)
bilden. Auf einen prominenten Begriff Fouriers, der »engrenage« (Verzahnung) anspie-
lend, schreibt Marx iiber die »gegenwirtigen sozialen Zustinde in ihrer Verkettung
(engrénement)«: »Das Monopol bringt die Konkurrenz hervor, die Konkurrenz bringt das
Monopol hervor.«"**

Exkurs: Latours Kritik an der Marx'schen Kritik der politischen Okonomie

Die hier rekonstruierte komplexe Dialektik fithrt deutlich vor Augen, dass Bruno La-
tour Marx fehlinterpretiert, wenn er in seinem bereits 1984 im franzgésischen Original
erschienenen Buch Les Microbes. Guerre et paix suivi de irréductions durch sein Insistieren
auflokalen Assoziationsbildungen Marx indirekt insgesamt zu entwerten sucht:

Der Kapitalismus existiert nicht und aus demselben Grund wie Gott. Es gibt keine Aqui-
valente (1.2.1); sie miissen gebildet werden und das kommt teuer zu stehen, fiithrt nicht
weit und dauert nie sehrlange. Esist lediglich moglich, duflerst ausgedehnte Netzwer-
ke (1.4.2.) zu bilden (einen atlantischen Dreieckshandel, einen multinationalen Kon-
zern). Selbst heute ist der Kapitalismus marginal. Man wird bald sehen, dass er nur in
der Vorstellung seiner Feinde und Verfechter universell ist.'?

Schon eine Seite vor der bereits zitierten Stelle betont Latour — ebenfalls mit einem un-
ausgesprochenen Seitenhieb auf Marx’ Formel der »allgemeinen Aequivalentform«*** —
auf analoge Weise: »Der Handelsaustausch ist nur eine Folge der Herstellung von Netz-
werken, er erklirt nicht ihre Herausbildung.«’*® Denn fiir Latour sind die >Aequivalente«
nicht rechnerisch gegeben, sondern Ergebnis bestimmter Praktiken der Aquivalentset-
zung (sein Beispiel: der Verkauf von C an B kommt dann zustande, wenn »C akzeptiert
dem zu entsprechen, was B zu bezahlen bereit ist«).”*® Ahnlich argumentiert Latour zwei
Jahre spiter, mit einem noch deutlicheren medientechnischen Apriori, fir die notwen-
dige Beriicksichtigung der konkreten materiellen Instrumente bzw. Inskriptionen und
»immutable mobiles« gegen die Abstraktion des Geldes, welches »not the universal stan-

192 Marx: »Brief an Annenkows, S. 70 u. 76 (dt. S. 547 u. 553); Ubers. aus MEW 4 modifiziert.

193 Bruno Latour: Les Microbes. Guerre et paix suivi de irréductions, Paris: A.M. Métailié 1984, S. 194; Ubers.
M.D. Vgl. dazu meine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit den blinden Flecken von Latours >Po-
litike: Doll: »Die neue Ethik des Kapitalismus«.

194 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 39. Die »allgemeine Aequivalentform«einer Ware ist fiir Marx Voraus-
setzung fiir ihre Austauschbarkeit. Wahrend der Zirkulation des Tauschwerts erfahrt dieser nur
»Formwechsel« in verschiedene »Existenzweisen« (Ware und Geld). Geld ist dabei also neben der
Ware eine wesentliche Auspragung dieser Aquivalentform (vgl. ebd., S. 53,108 u. 112).

195 Latour: Les Microbes, S.193; Ubers. M.D.

196 Ebd.; Ubers. M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

dard looked for by Marx« sei, so dass »economic capitalism [...] as another process of
mobilization«letztlich mit Technik-Innovationen erklirt werden kénne.*”

Es zeigt sich auch, dass Latour in seiner Akzentsetzung auf einer flachen Ontologie
neben dem bei Marx fiir den Warenaustausch axiomatischen »Austausch von Aequiva-
lenten«®®® auch die »de-totalized totality«**® des Tauschgeschehens, die Marx dabei wie-
derum mit im Blick hat, nicht beriicksichtigen kann und so in der zitierten Stelle nur
die individuellen bzw. lokalen Transaktionen und ihre moglichen Netzwerk-Effekte be-
riicksichtigt (mit entsprechenden die einzelnen Akteur:innen sehr stark ermichtigen-
den Konsequenzen). Marx denkt dies jedoch sowohl zeitlich als auch vom Maf3stab her
in einem gréfieren Rahmen: Ubervorteilt z.B. ein Verkidufer C den Kiufer B, indem er
ihm die Ware tiber ihrem Wert verkauft — in Latours Beispiel iibersetzt: B ist mehr zu
zahlen bereit —, so entstehe dadurch z.B. deswegen insgesamt kein Mehrwert, weil in
einem solchen System der Ubervorteilung jeder Verkiufer auch zu einem bestimmten
Zeitpunkt zum Kiufer und damit zum Opfer derselben Ubervorteilung wiirde (C kommt
in die Situation, dazu bereit zu sein, ebenfalls mehr zu bezahlen). In Bezug auf die Wert-
verhiltnisse insgesamt gilt »Alles bleibt wieder beim Alten«**® aus dieser Marx’schen
Perspektive, wihrend Latour in seinem Beispiel nur die erste Transaktion lokal betrach-
tet, dadurch zwangslaufig zu einer anderen Einschitzung kommen und dies als indi-
viduellen Aushandlungsprozess deuten muss. Vernachlissigt wird dadurch bei Latour
ebenso, dass bei Marx auf einer allgemeineren Ebene bestimmte Zwinge in Form von
»Durchschnittspreisen« entstehen bzw. in Bezug auf die wertbildenden Prozesse der Ar-
beitskraft eine bestimmte »Durchschnittsarbeit« bzw. eine »gesellschaftlich nothwendi-
ge Arbeitszeit« gilt.” Fiir Latour wiren Wertverhiltnisse streng genommen immer von
nichts anderem als von bestimmten Netzwerkbildungen im Kleinen determinierte Er-
gebnisse. Was als >Kapital« erscheint, die Akkumulation solcher Aquivalente, steht fiir
Latour so nie an erster Stelle, sondern ist Effekt ineinander verwobener Praktiken, so
dass der bei Marx axiomatische >Wert< einer Ware (als darin vergegenstandlichte Durch-
schnittsarbeit) zum reinen Resultat einer Abmachung verkehrt wird: »Man hat zuerst
Aquivalente herstellen miissen«.”**

Bezieht man Latours Betonung von Praktiken bzw. Herstellungsprozessen nicht auf
die Aushandlung von Werten bzw. Preisen, wie er es unter Missachtung der Marx’schen
Axiomatik empfiehlt, so greift seine Kritik auch aus einem anderen Blickwinkel be-
trachtet zu kurz. Denn die durchaus existierenden Gemeinsambkeiten seiner praxeolo-

197 Bruno Latour: »Visualisation and Cognition. Thinking with the Eyes and Handsc, in: Knowledge
and Society. Studies in the Sociology of Culture Past and Present 6 (1986), S.1—-40, hier S. 31f.; vgl. dazu
mit guten Verweisen auf alternative, auf Heterogenitat setzende Erklarungsmodelle von Fernand
Braudel, z.B. die Entstehung von »Anti-Markten«, noch einmal: Schittpelz: »Die medientechnische
Uberlegenheit des Westensc, S. 88f.

198  Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.113.

199 Siehe S.194 weiter oben.

200 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.115. An anderer Stelle stellt Marx dhnlich dar, »dafd wenn alle um 10 P.
C. zu theuer verkaufen, diefR dasselbe ist, als wenn sie alle zu den Productionskosten verkauften«
(ders.: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 233).

201 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.119,123 u. 137.

202 Latour: Les Microbes, S.193; Herv. u. Ubers. M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

205


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

206

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

gischen Vorgehensweise mit der von Marx bleiben unausgesprochen: Das viel zitierte
Latour’sche Motto »Den Akteuren folgen« hiefe im Zusammenhang einer Kritik der po-
litischen Okonomie, den ausgedehnten Netzwerkbildungen nachzugehen und von dort
aus zu fragen, welche (Zwischen-)Effekte diese historisch zeitigen. Diese (Zwischen-)Ef-
fekte erscheinen dann, obwohl sie unhintergehbar ineinandergreifen, manchmal mehr
dkonomischer, manchmal mehr technischer Natur. Nichts anderes unternimmt jedoch
bereits Marx, wie soeben gezeigt, selbst en détail. Wenn Latour also, wie weiter oben
zitiert, schreibt: »Der Handelsaustausch ist nur eine Folge der Herstellung von Netz-
werken, er erklirt nicht ihre Herausbildung«,*® so ist damit zumindest eine Seite der
zyklologischen Argumentation von Marx mitausgesprochen. Die beschriebenen Mo-
mente sind letztlich Ergebnis eines bestimmten historischen Gefiiges aus menschlichen
und nicht-menschlichen Akteuren, das bei Marx als Relation Produktivkrifte-Produkti-
onsverhiltnisse gefasst wird.*** Eine Marx’sche Formulierung aus dem Kapital bleibt vor
diesem Hintergrund auch entsprechend ambivalent und ohne eindeutig zuordenbare
Determinanten. Sie klingt eher nach einem Argument der Gleichurspriinglichkeit: »Von
der Schépfung des modernen Welthandels und Weltmarkts im 16. Jahrhundert datirt
die moderne Lebensgeschichte des Kapitals.«**

Marx’ und Engels’ historische Zyklologie |l: Kommunikationstechnologien
im Gefiige der zeitgendssischen Produktions- und Verkehrsweisen

1847 notiert Marx stichpunktartig, im Grunde genommen die Kette der weiter vorne be-
schriebenen Wirkkrifte erweiternd, dass der Arbeitslohn »immer mehr abhingig vom
Weltmarkt« wurde, und sieht auch im Ausbau der Verkehrsmittel einen wesentlichen
Faktor: »Jede Entwicklung der neuen Produktivkraft zugleich eine Waffe gegen die Ar-
beiter. Z.B. alle Verbesserungen in den Kommunikationsmitteln erleichtern die Konkur-
renz der Arbeiter in verschiedenen Orten«.?*® Die »weltmarktlichen Beziehungen« wie
auch die »Vermehrung von Produktions- und Lebensmitteln«, wie Marx 20 Jahre spater
im Kapital betont, fithrten wiederum zu einer erh6hten »Arbeitsnachfrage in der Trans-
portindustrie« sowie zu einer Ausweitung des Ausbaus von »Kanilen[n], Waarendocks,
Tunnels, Briicken«.**’ Sie sorgten dariiber hinaus fiir die Entstehung ganz neuer Pro-
duktionszweige, wie u.a. »Telegraphie, Photographie, Dampfschiffahrt und Eisenbahn-
wesen«.>%

203 Ebd.

204 ImZusammenhang einer Auseinandersetzung mit Félix Guattaris Marxbeziigen betont auch Hen-
ning Schmidgen vollig zu Recht, dass vor dem Hintergrund einer Marx’schen »Anndherung von Na-
tur und Industrie [..] Latours Projekt einer symmetrischen Anthropologie wie ein schwaches Echo
einer eigentlich an Marx orientierten Programmatik« wirke (Henning Schmidgen: »Die Wieder-
aneignung der Stadtx, in: Félix Guattari: Planetarischer Kapitalismus, Berlin: Merve 2018, S.125-141,
hier S.128).

205 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.102.

206 Marx: »Arbeitslohng, S. 541.

207 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 364.

208 Ebd. Marx zihlt sogar minutios die Zahl der Beschéftigten in den »neue[n] Arbeitsfelder[n]« auf:
»Der Census von 1861 (fiir England und Wales) ergiebt in der Gasindustrie (Gaswerke, Produktion

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Um diese langen Verkettungen zu verdichten: Der elektrische Telegraf ist fiir Marx
neben Dampfschiffen fiir den Ozeanverkehr ein »nothwendiges Produkt der grofRen In-

dustrie«.*®

1879 schlieflich erganzt Marx hier einen weiteren zyklologischen Effekt, in-
sofern die genannten Kommunikationsmittel wiederum Grundlage fiir riesige Aktien-

gesellschaften wurden:

[Slie gaben der Konzentration des Kapitals einen vorher nie geahnten Anstof und tru-
gen auch zur Beschleunigung und michtigen Steigerung der kosmopolitischen Aktivi-
tat des Leihkapitals bei, das nun die Welt mit einem Netzwerk finanziellen Schwindels
und gegenseitiger Verschuldung, der kapitalistischen Form »internationaler« Briider-
lichkeit, umspannt.*™®

Die Kommunikationsmittel sind als Produktivkrifte aufgrund ihres Wechselverhiltnis-
ses einerseits von den Produktionsverhiltnissen, d.h. den Eigentumsformen bedingt,
prigen diese aber ihrerseits. So bricht Marx den letztlich von beiden Seiten ausgehen-
den jahrhundertelangen Prozess folgendermafien herunter:

Urspriinglich war der Handel Voraussetzung fiir die Verwandlung des zinftigen und
landlich-hauslichen Gewerbes und des feudalen Ackerbaus in kapitalistische Betrie-
be. [..] Sobald die Manufaktur einigermafien erstarkt, und noch mehr die grofRe In-
dustrie schafft sie sich ihrerseits den Markt, erobert ihn durch ihre Waaren. Jetzt wird
der Handel Diener der industriellen Produktion, fiir die bestindige Erweiterung des
Markts Lebensbedingung ist.*"

Und diese »bestindige Erweiterung«, um es erneut zyklologisch zu formulieren, bedarf
spezifischer Infrastrukturen bzw. Transport- und Verkehrsmittel und befordert diese in
gleicher Weise — mit signifikanten politischen Konsequenzen: »In demselben Maf3, wie
die Bourgeoisie ihre Industrie, ihren Handel und ihre Verkehrsmittel entwickelt«, schreibt
Engels 1870, »in demselben Maf$ erzeugt sie Proletariat.«*'* Um diese >Verkehrsmittel
des 19. Jahrhunderts, die im Zitat buchstiblich verstanden werden kénnen, medienwis-
senschaftlich auf ein breiteres Fundament zu stellen, soll im Folgenden auf weitere Pas-
sagen aus Marx’ und Engels’ Werk ausfithrlicher eingegangen werden, in denen sie aus-
driicklich auf die ihnen zeitgengssischen Entwicklungen von Kommunikationstechno-

der mechanischen Apparate, Agenten der Gascompagnien u. s. w.) 15.211 Personen, Telegraphie
2399, Photographie 2366, Dampfschiffdienst 3570 und Eisenbahnen 70.599« (ebd.).

209 Ebd,, S.394;vgl. a. zur als ebensolche Notwendigkeit bezeichneten Entwicklung der »moderne([n]
Wissenschaft der Technologie« S. 398.

210 A. Williams [Karl Marx]: »Brief an Nikolai Franzewitsch Danielson in Petersburg« [London,
10.04.1879], in: Werke [MEW], hg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 34,
Berlin: Dietz 1983, S. 370-375, hier S.373. Die Briefe aus diesem Jahr sind in der MEGA noch nicht
ediert.

211 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 329.

212 Friedrich Engels: »Vorbemerkung zu >Der deutsche Bauernkrieg« [1870], in: Karl Marx u. ders.:
Werke, Artikel, Entwiirfe. September 1867 bis Mirz 1871, Berlin: Akademie 2009 (Gesamtausgabe
[MECA?], Abt. 1, Bd. 21), https://doi.org/10.1515/9783050088471-001, S.167—174, hier S.171; Herv.
M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

207


https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001
https://doi.org/10.1515/9783050088471-001

208

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

logien zu sprechen kommen.*” Die angefiithrten Stellen werden auch vor Augen fith-
ren, dass Marshall McLuhan fundamental falschliegt, wenn er in Understanding Media
schreibt:

Marx and his followers [...] reckoned without understanding the dynamics of the new

media of communication. Marx based his analysis most untimely on the machine,

just as the telegraph and other implosive forms began to reverse the mechanical dy-
. 214

namic.

Diese haltlose Kritik findet sich auch einige Seiten danach, an einer Stelle, an der McLu-
han angesichts des (falschen) materiellen Fundaments die Marx’sche Dialektik insge-
samt in Gefahr gebracht sieht:

Wedded as they are to nineteenth-century industrial technology as the basis of class
liberation, nothing could be more subversive of the Marxian dialectic than the idea
that linguistic media shape social development, as much as do the means of produc-
tion.”™

Diese Kritik daran, »die Sprache, die Zeichen und die Kommunikation« aus dem Bereich
der Produktivkrifte ausgeschlossen zu haben, wird spiter von Jean Baudrillard in sei-

213 Das haufig vernachlissigte medienkulturwissenschaftliche Moment ist u.a. Gegenstand des Ban-
des Media Marx, vor allem des lesenswerten Beitrags eines Mitherausgebers, Jens Schréter, in dem
das Verhiltnis zwischen Marxismus und Ubertragungsmedien thematisiert wird. Dieser Artikel
war zugleich Ausgangspunkt hier weitergehender Recherchen (vgl. Jens Schréter: »Ubertragung
und Explosion — Telegraphie/Telephonie/Transport, in: ders., Gregor Schwering u. Urs Stdheli
(Hg.): Media Marx. Ein Handbuch, Bielefeld: transcript 2006, S. 201—212; vgl. a. Yves de la Haye (Hg.):
Marx and Engels on the Means of Communication (the Movement of Commodities, People, Information
and Capital). A Selection of Texts, New York, NY u.a.: International General u.a. 1980 und das von
Jens Schroter und Till Heilmann herausgegebene und auf das Medium Geld fokussierte Themen-
heft »Marx, Geld, digitale Medien«, Maske und Kothurn 64.1—2 (2018)). Christian Fuchs sieht in der
Beschreibung weltweiter Konnektivitit in den Grundrissen etwas gewagt das Internet prafiguriert:
»Karl Marx invented the Internet!« (Christian Fuchs: Social Media. A Critical Introduction, London u.a.:
Sage 2014, https://doi.org/10.4135/9781446270066, S.12f.; vgl. a. ders.: Internet and Society. Social
Theory in the Information Age, London u.a.: Routledge 2008; ders.: »Wikinomics: How Mass Collab-
oration Changes Everything by Don Tapscott & Anthony D. Williams [Rezension]«, in: International
Journal of Communication, H. 2 (2008), https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.X, S.1-11;
ders. u. Nick Dyer-Witheford: »Karl Marx @ Internet Studiesc, in: New Media & Society 15.5 (2013), h
ttps://doi.org/10.1177/1461444812462854, S. 782—796; Christian Fuchs u. Vincent Mosco (Hg.): Marx
in the Age of Digital Capitalism, Leiden: Brill 2016, https://doi.org/10.1163/9789004291393 u. Chris-
tian Fuchs: »Grundlagen der Kritik der Politischen Okonomie der Medien, in: Peter Fleissner u.
Natascha Wanek (Hg.): BruchStiicke. Kritische Ansitze zu Politik und Okonomie im globalisierten Ka-
pitalismus; Materialien zur Ringvorlesung, Sommersemester 2008, Universitit Wien, Berlin: trafo 2009,
S. 97-111.

214 McLuhan: Understanding Media, S. 38.

215 Ebd., S. 49. Hier bezieht sich McLuhan ausdriicklich auf Marx’ »followers«in der Kommunistischen
Partei der Sowjetunion. Vgl. a. Schroter: »Ubertragung und Explosionc, S. 204f.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.4135/9781446270066
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1111/j.1460-2466.2008.00391_5.x
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1177/1461444812462854
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393
https://doi.org/10.1163/9789004291393

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

nem berithmten Essay »Requiem fiir die Medien« aufgegriffen.”® Baudrillard geht in
seiner Marx-Kritik sogar deutlich weiter als McLuhan: Er verurteilt Marx dafir, nicht

nur die »Eisenbahn als >Medium«, sondern »die gesamte technologische Entwicklung

im Allgemeinen [...] nur unter dem Aspekt der Produktion« beriicksichtigt zu haben.*”

Wenn also Baudrillard schreibt, dass es erst Hans Magnus Enzensberger 1970 in sei-

nem Artikel »Baukasten zu einer Theorie der Medien«*®

219

gelungen sei, »die Analyse im
Hinblick auf die Produktivkrifte«*” um die Zeichen- wie auch Kommunikationsebene
erweitert und damit schliefdlich »den immensen Riickstand der klassischen marxisti-
schen Theorie«**® aufgeholt zu haben, hat er ebenso unrecht wie McLuhan. Wie eine
genauere Analyse von Marx’ und Engels’ Texten zeigt, haben beide durchaus den mas-
siven Einfluss der neuen Kommunikationstechnologien reflektiert und so insbesondere
die Telegrafie, wie Sebastian Sevignani zu Recht betont, als nicht zu vernachlissigenden
kommunikativen »Aspekt des Arbeits- und Produktionsprozesses«** verstanden. Kurz
gesagt: Sowohl auf infrastruktureller Ebene als auch auf der Zeichenebene sind Kom-
munikations- und (wie sich gleich zeigen wird) in einem sehr weiten Sinne verstandene
Produktionsprozesse bei Marx und Engels untrennbar ineinander verschrinkt. Um den
Einwand von McLuhan und Baudrillard, dass, weil Marx die Kommunikationsebene ver-
nachlissigt habe, diese somit auch nicht Teil seiner Reflektion tiber die genannten >Pro-
duktionsmittel sei, zu widerlegen, muss hier etwas weiter ausgeholt werden. Zunichst
sei auf eine Stelle in den Grundrissen verwiesen, an der Marx ausdriicklich schreibt: »Die
Verbefdrung der Transport- und Communikationsmittel fillt ebenfalls in die Categorie
der Entwicklung der Productivkrifte iiberhaupt«, und zwar insofern massenhafter Ver-
kehr auch die Transportkosten senkt.*”* Daher zihlt er Produktions- und Transportkos-
ten zum >Capital fixec: »Ob a) fiir 100 Thaler mehr Instrument braucht, wie b) oder ob er
100 Thaler mehr braucht, um sein Product an den Bestimmungsort zu bringen, auf den
Markt ist dasselbe.«** Er spricht in diesem Zusammenhang sogar analog zur Schopfung

216 Jean Baudrillard: »Requiem fiir die Medien«, aus dem Franzdsischen v. Hans-Joachim Metzger, in:
Kool Killer oder Der Aufstand der Zeichen, Berlin: Merve 1978, S. 83—118, hier S. 83; ein dhnlicher Vor-
wurf findet sich dann wieder 1993 bei Norbert Bolz, der Marx im Zusammenhang mit dem Me-
dium Geld als »Produktionsfetischisten« bezeichnet (Norbert Bolz: Am Ende der Gutenberg-Galaxis.
Die neuen Kommunikationsverhdltnisse, Miinchen: Fink 1993, S. 98).

217 Baudrillard: »Requiem fir die Medien, S. 83.

218 Hans Magnus Enzensberger: »Baukasten zu einer Theorie der Medienc, in: Kursbuch, H. 20 (1970),
S.159-186.

219 Baudrillard: »Requiem fiir die Medienc, S. 84.

220 Ebd,S.8s.

221 Sebastian Sevignani: »Historisch-Materialistische Medien- und Kommunikationstheorie 2.0« in:
Maske und Kothurn 64.1—2 (2018), https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59, S. 5988, hier S. 68.
Sevignani argumentiert mit einem starken Akzent auf einer soziologischen Kommunikationswis-
senschaft.

222 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 423. Vor diesem Hintergrund sei noch einmal daran er-
innert, dass der Begriff der s5kKommunikation<im 19. Jahrhundert — auch im Englischen und Fran-
zosischen (communication) alles umfasste, was gleichzeitig zwei Orte bzw. zwei oder mehr raum-
lich entfernte Personen in Beziehung zueinander setzen kann. Zur Zeit von Marx war er daher ge-
brauchlich, um alle Arten von Verkehr und Verbindungswegen zu charakterisieren.

223 Ebd,S. 424.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

209


https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59
https://doi.org/10.7767/mako.2018.64.1-2.59

210

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

von Mehrwert in der Produktion von einem besonderen Mehrwert eines Produkts »als
transportirtem Product«, wenn »ein Theil der Transportzeit den Arbeitern nicht bezahlt
wird«.”** Somit sind »Communikationsmittel und Transport selbst nur Sphiren der Ver-
werthung«.”” Auch im Kapital betrachtet Marx den Transport einfach als zusitzlichen
Verwertungsprozess der zirkulierenden Ware. Dann setze der Transport »den transpor-
tirten Produkten Werth zu, theils durch Werthiibertragung von den Transportmitteln,
theils durch Werthzusatz vermittelst der Transportarbeit«.?*® Dieser Wertzusatz lisst
sich wiederum »durch die Entwicklung der Transport- und Kommunikationsmittel«**
wie »verbesserte[r] Segelschiffe und Dampfschiffe« sowie der Eisenbahn vermindern.>*®
Erneut in einer Art zyklologischen Argumentation fithrt er Kanile und Strafien als wie-
derum »durch die Arbeit schon vermittelte Arbeitsmittel« auf, also als Arbeitsmittel, die
selbst Ergebnis eines Arbeitsprozesses (z.B. des Bauens) sind, um erneut »Wirkungs-
raum [field of employment]« fiir Arbeit zu werden.*” Kanile und Stralen gelten fiir ihn
im Arbeitsprozess »vom Standpunkt seines Resultats, des Produkts«, zusammen mit den
Arbeitsgegenstinden, als »Produktionsmittel«.”*® Die Transportindustrie wird letztlich
als selbststindiger Produktionszweig gedeutet, eingebettet in das Gefiige der Produk-
tivkrifte bzw. Produktionsverhiltnisse.

Nimmt man den Begriff der Verhiltnisse wie schon weiter oben mit Balibar beim
Wort, so lassen sich singulire Merkmale oder einzelne Produktions- bzw. Handels-
zweige nicht mechanistisch und fir sich einzeln als treibende Krifte betrachten.
Vielmehr kommt den Verhiltnissen als Verhiltnissen selbst ein gewisser Ensemble-
charakter zu, d.h., die Mannigfaltigkeit an Relationen ergibt eine eigene Kraft.”*'
Spezifische Verkehrsmittel und Austauschprozesse sind letzten Endes nur ein Teil, aber
ein mafigeblicher, davon. Sie bestimmen mit iiber die historisch spezifische Weise des
»Zusammenwirken[s] mehrerer Individuenc, die, wie Marx und Engels schon in der
Deutschen Ideologie von 1845/46 explizit relationslogisch betonen, »selbst eine >Produc-
tivkraft« sei und »also die >Geschichte der Menschheit« stets im Zusammenhange mit
der Geschichte der Industrie & des Austausches studirt und bearbeitet werden muf3«.**>
Eine dhnliche Verschrinkung von Industrie- und Austauschprozessen findet sich in
einer spiteren Passage. Dort ist erneut in einer dialektisch-zyklologischen Bewegung
zu lesen, dass bereits im Mittelalter die mit der Ausweitung des Handels verbundene
Ausdehnung des Verkehrs auch auf die Produktion zuriickgewirkt habe, insofern es die
Arbeitsteilung zum Beispiel auf verschiedene Stidte vorangetrieben habe und damit
ebenso »sehr allmihlig die Biirgerklasse« mit ihren eigenen »Lebensbedingungen« habe

224 Ebd., S. 423; Herv.i. Orig.

225 Ebd.,S. 424. Nurwennsie sich im genannten Sinne verwerten lassen, kommtes, wie Marx erganzt,
auch dazu, dass die Investitionen nicht mehr vonseiten eines Gemeinwesens oder von Regierun-
gen getatigt werden. AuRerdem darf der Zins nicht zu hoch sein (vgl. ebd., S. 691).

226 Marx: Das Kapital, Bd. 2, S.138.

227 Ebd., S.140.

228 Ebd,, S.231;vgl. a. S.139f.

229 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.132; Herv. d. Orig. zum Teil getilgt.

230 Ebd., S.132.

231 Vgl. dazu auch Vester: »Die Gesellschaft als Kraftefeld«, S.151.

232 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 28f.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

entstehen lassen.” Spiter sei dann in der Folge u.a. des Merkantilismus die Klasse der
Bourgeoisie entstanden, die dann auf der anderen Seite ihren Widerpart produziert
habe: Die Mehrheit der »besitzlosen und einen Teil der bisher besitzenden Klasse« habe
sich »zu einer neuen Klasse, dem Proletariat entwickelt«.?**

Die weltweite Expansion der kapitalistischen Produktionsweise sehen Marx und En-
gels wiederum als eine Entwicklung, die nicht nur durch die 6konomischen Zwinge vor-

5 permanent neue Mirkte

angetrieben worden sei, in der »universelle[n] Konkurrenz«
zu erschlieflen. Vielmehr stellte, wie bereits weiter oben zitiert, die grof3e Industrie »die
Kommunikationsmittel u. den modernen Weltmarkt her«.”*® In diesem »groflen Ver-
kehr« sind die zeitgenossischen Entwicklungen der spezifischen Kommunikationstech-
nologien, insbesondere der Lokomotive bzw. der Eisenbahn mitsamt ihren Anwendun-
gen und sozio-dkonomischen Auswirkungen fiir Marx und Engels ein notwendiger (Zwi-
schen-)Effekt von »empirischen Verhiltnissen«,”” d.h. der ékonomischen Zielsetzung,
Produktionskosten zu senken und damit immer héhere Mehrwerte zu erwirtschaften.
Wie zwei Jahre darauf im »Kommunistischen Manifest« (1848) zu lesen ist, beginnt in
diesem Medienverbund auch die neuere, dezidiert auf der Vermittlung von Zeichen ba-
sierende Kommunikationstechnologie der Telegrafie, eine immer bedeutendere Rolle zu
spielen:

Das Bedlirfnis nach einem stets ausgedehnteren Absatz fiir ihre Produkte jagt die
Bourgeoisie iiber die ganze Erdkugel. Uberall muf sie sich einnisten, iiberall anbauen,
Uberall Verbindungen herstellen. [...] Die Bourgeoisie reifSt durch die rasche Verbesse-
rung aller Produktionsinstrumente, durch die unendlich erleichterten Kommunikationen
alle, auch die barbarischsten Nationen in die Zivilisation. [..] Die Bourgeoisie hat
in ihrer kaum hundertjdhrigen Klassenherrschaft massenhaftere und kolossalere
Produktionskrifte geschaffen als alle vergangenen Generationen zusammen. Un-
terjochung der Naturkrifte, Maschinerie, Anwendung der Chemie auf Industrie und
Ackerbau, Dampfschifffahrt, Eisenbahnen, elektrische Telegraphen, Urbarmachung gan-
zer Weltteile, Schiffbarmachung der Fliisse, ganze aus dem Boden hervorgestampfte
Bevolkerungen — welches frithere Jahrhundert ahnte, daf solche Produktionskrifte im
SchoR der gesellschaftlichen Arbeit schlummerten.?®

233 Ebd,,S.93; Herv.i.Orig. Eine sehr dhnliche Logik findet sich ex negativo in Marx’ Der18. Brumaire des
Louis Bonaparte, diesmal im Zusammenhang mit den>Parzellenbauern<unter Napoleon IlIl. Da die
Bauern durch ihre Produktionsweise, »gefordert durch die schlechten franzésischen Kommunika-
tionsmittel«voneinander»isoliert« und ohne »wechselseitigen Verkehr« geblieben seien, bildeten
sie auch keine Klasse (Karl Marx: »Der18. Brumaire des Louis Bonaparte« [Dez. 1851-Mérz 1852], in:
ders. u. Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwiirfe. Juli 1851 bis Dezember 1852, Berlin: Dietz 1985 (Ge-
samtausgabe [MECA?], Abt. 1, Bd. 11), https://doi.org/10.1515/9783050076058-006, S. 96—189, hier
S.180).

234 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 94.

235 Ebd,S.87.

236 Ebd.

237 Ebd, S.358.

238 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Parteic, S. 465f.; Herv. M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

m


https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006
https://doi.org/10.1515/9783050076058-006

212

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Hier subsumieren Marx und Engels neben der Dampfschifffahrt und den Eisenbahnen
u.a. den »elektrische[n] Telegraphen« selbstverstindlich unter die Produktivkrifte, weil
er zu einer beschleunigten Zirkulation der Waren beitragt.”® Nicht umsonst bezeichnet
Karl Knies 1857 den Telegrafen selbstverstindlich als »Verkehrsmittel«.>*°

Bezeichnenderweise hatte man erst im selben Jahr, als das Manifest geschrieben
wurde, d.h. 1847, in England das optische Telegrafennetz durch ein elektrisches ersetzt,
1852 sollte Deutschland folgen.** Und wenn Marx schon 1855, also drei Jahre vor der
Verlegung des ersten transatlantischen Telegrafenkabels,>** aus dem Londoner Exil
schreibt: »electric telegraphs transforming the whole of Europe in one single Stock Ex-
changex, so wird deutlich, wie wichtig ihm die sozialen und 6konomischen Effekte der
Zeichenebene der neuen Kommunikationstechnologie erscheinen.*® In diesem Zusam-
menhang sei daran erinnert, dass die elektrische Telegrafie in den meisten Lindern in
ihren Anfingen hauptsichlich dazu benutzt wurde, aktuelle Kursentwicklungen an den
jeweiligen Bérsen zu iibermitteln.*** Entsprechend thematisiert Marx im zweiten Band
des Kapitals ausfiithrlich die durch die Kommunikationsmittel verursachte sukzessive
Verkiirzung der Laufzeit ausgegebener Wechsel, d.h. von Kreditterminen.**

Welche Relevanz Marx dezidiert der symbolischen Dimension der Telegrafie zu-

spricht, belegt auch eine lingere erneut dialektisch argumentierende Passage aus den

239 Vgl.zudiesem Argument sehrausfiihrlich: David Harvey: Spaces of Capital. Towards a Critical Geogra-
phy, Edinburgh: Edinburgh Univ. Press 2001, S. 312-354 u. Schroter: »Ubertragung und Explosion,
S.205. Wahrend Marx und Engels hier eher als historischer Untersuchungsgegenstand fungieren
denn als theoretischer Ausgangspunkt oder um es mit und gegen Etienne Balibar zu formulieren,
eherals»Denkmal der Vergangenheit«denn als »gegenwartig aktueller Autor« (Balibar: Marx’ Phi-
losophie, S. 23) mochte ich damit nicht behaupten, dass eine aktuelle Perspektive auf Marx nicht
moglich und sinnvoll wire. Es ist nur nicht Gegenstand dieses Buchs. Neben Etienne Balibar selbst
waren der bereits zitierte Jean-Luc Nancy zu nennen (vgl. Jean-Luc Nancy: »Das gemeinsame Er-
scheinen. Von der Existenz dess>Kommunismus<zur Gemeinschaftlichkeit der>Existenz«, aus dem
Franzosischen v. Gisela Febel u. Jutta Legueil, in: Josef Vogl (Hg.): Gemeinschaften. Positionen zu ei-
ner Philosophie des Politischen, Frankfurt a.M: Suhrkamp 1994, S. 167—204 u. Fn. 330 weiter unten in
diesem Kapitel), dartiber hinaus zuletzt Jens Schroter (vgl. Fn. 213 weiter oben in diesem Kapitel),
Christian Fuchs (vgl. ebd.) u. Horl: »Die environmentalitére Situation«).

240 Karl Gustav Adolf Knies: Der Telegraph als Verkehrsmittel, Tiibingen: Laupp 1857. Im Verweis auf
Knies unterscheidet wiederum Kittler Kommunikationssysteme von Informationssystemen, weil
Erstere»iber Nachrichten hinaus, den Verkehrauch von Personen und Gutern regeln« (Kittler: »Ge-
schichte der Kommunikationsmedien, S.170). Marx’ Kommunikationsbegriff geht also deutlich
weiter, als ihn John Durham Peters umreifst. Peters’ Ausfithrungen sind dadurch nicht falsch, sie
beziehen sich eben nur auf die Okonomisch-philosophischen Manuskripte des frithen, um es mit Pe-
ters selbst zu formulieren, »still insufficient« Marx aus dem Jahre 1844 (Peters: Speaking into the
Air, S.119-127).

241 Flichy: Tele, S. 43. Bis 1855 erstreckten sich die genannten Netze auch nur auf die jeweiligen Natio-
nalstaaten.

242 Vgl. Holtorf: Der erste Draht zur Neuen Welt.

243 Karl Marx: »The Commercial Crisis in Britain« [1855], in: ders. u. Friedrich Engels: Werke, Artikel,
Entwiirfe. Januar bis Dezember 1855, Berlin: Akademie 2001 (Gesamtausgabe [MECA?], Abt. 1, Bd.
14), https://doi.org/10.1515/9783050063621-002, S. 37—41, hier S. 37.

244 Vgl. Flichy: Tele, S. 84—91.

245 Vgl. Marx: Das Kapital, Bd. 2, S. 233—235.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002
https://doi.org/10.1515/9783050063621-002

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

frithen Grundrissen 1857/58 iiber den Einfluss der neuen Moglichkeiten des Informati-
onsaustausches auf das individuelle Handeln und vice versa. Dabei zeigt sich besonders
eindriicklich, dass angesichts seiner Ausfithrungen zur Telegrafie der Vorwurf Baudril-
lards (und letztlich auch Latours), Marx wiirde ausschlieflich einem reduktionistischen
und abstrakten 6konomischen Determinismus folgen, mit Nachdruck infrage gestellt
werden muss. Man beachte hier also die Betonung der Zeichen- und Kommunikations-
ebene in den Marx’schen Ausfithrungen iiber die Suche nach »Auskunft« und im Sich-
Unterrichten etc.:

Preifdcourantlisten, Wechselcurse, Verbindungen der Handelstreibenden unter einan-
der durch Briefe, Telegraphen etc (die Communicationsmittel wachsen natirlich gleich-
zeitig), worin Jeder Einzelne sich Auskunft Uber die Thatigkeit aller andren verschafft
und seine eigne danach auszugleichen sucht. (D.h. obgleich die Nachfrage und Zufuhr
Aller von Allen unabhéngig vor sich geht, so sucht sich jeder iber den Stand der all-
gemeinen Nachfrage und Zufuhr zu unterrichten; und diefd Wissen wirkt dann wieder
praktisch auf sie ein. [...]).24¢

Auch im dritten Band des Kapitals, der im Gegensatz zum ersten Band viel weniger Be-
achtung findet, betont Marx ausdriicklich die durch den Verbund der Kommunikations-
mittel ausgeléste immens beschleunigte Zirkulation von Kapital. Er geht dabei auch auf
das Wechselverhiltnis von Telegrafie und sozio-6konomischem Bereich ein:

Das Hauptmittel zur Verkirzung der Cirkulationszeit sind verbesserte Kommunikatio-
nen. Und hierin haben die letzten flinfzig Jahre eine Revolution gebracht, die sich nur
mit der industriellen Revolution der letzten Halfte des vorigen Jahrhunderts verglei-
chen 1af3t. Auf dem Lande ist die macadamisirte StrafRe durch die Eisenbahn, auf der
See das langsame und unregelmafige Segelschiff durch die rasche und regelmafiige
Dampferlinie in den Hintergrund gedrangt worden, und der ganze Erdball wird um-
spannt von Telegraphendrithen ¥’

Ein sehr dhnliches Argument iiber die massiven Auswirkungen der neueren Kommuni-
kationstechnologien mit einem Schwerpunkt auf der rasanten Beschleunigung des dko-
nomischen Fortschritts findet sich dariiber hinaus in einem Text von Engels aus dem Jahr
1870. Im Kontext der Diskussion iiber die Relevanz »der Hebung der Industrie und des
Handels, der Eisenbahnen, Telegraphen und oceanischen Dampfschifffahrt in Deutsch-
land seit 1848« betont Engels iiber diesen Fortschritt: »[Fliir Deutschland ist er uner-
hoért und hat in zwanzig Jahren mehr geleistet, als sonst ein ganzes Jahrhundert that.
Deutschland ist erst jetzt ernstlich und unwiderruflich in den Welthandel hineingezogen

48 Fiir Engels kann somit der sozio-politische und ékonomische Einfluss der

worden.«
Telegrafie nicht getrennt von anderen verkehrstechnologischen Entwicklungen betrach-

tet werden, wie dem Ausbau des Eisenbahnnetzes oder von Dampfschifffahrtslinien.

246 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 93f.; Herv. M.D.
247 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 72; Herv. M.D.
248 Engels: »Vorbemerkung zu>Der deutsche Bauernkrieg«, S.170; Herv. i. Orig.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

23


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

214

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Auch technikhistorisch steht die Entwicklung der drei Kommunikationstechniken
unverkennbar in einem engen Zusammenhang der Gleichurspriinglichkeit: Der massive
Ausbau der Eisenbahn in den USA in den 1840er und 1850er Jahren bedurfte der Tele-
grafie, damit die Warenstréme und der Zugverkehr stérungs-, d.h. mitunter unfallfrei
bewiltigt werden konnten; umgekehrt nutzten die Telegrafenunternehmen die bereits
fir die Eisenbahnlinien gewihrten Wegerechte fiir den Ausbau ihrer Netze.**® Entspre-
chend betrachten Marx und Engels die Telegrafie allgemein als ein Kommunikationsmit-
tel, das eingebettet ist in den Kontext vieler weiterer moglicher >Verkehrsformenc. Und
sie sind, wie Engels noch 1894 betont, ohne Einschrinkung unter die 6konomischen Ver-
haltnisse zu subsumieren: »Also die gesamte Technik der Produktion und des Transports
ist da einbegriffen. Diese Technik bestimmt nach unserer Auffassung auch die Art und
Weise des Austausches«.**°

Zur milieutheoretischen Einordnung von Marx’ und Engels’ >Determinismenc

Im Kontext der Analysen von Marx’ und Engels’ Argumenten iiber die gesellschaftlichen
Auswirkungen der Kommunikationstechnologien im 19. Jahrhundert gilt es hier, die
schon weiter oben kurz angedeutete Problematik noch einmal konkreter aufzugreifen,
nimlich ob sie dabei eher einem sozialen bzw. 6konomischen oder einem technologi-
schen Determinismus das Wort reden — Marx wird bekanntlich immer wieder vehement
beider Determinismen bezichtigt. Eine genauere Betrachtung der bereits angefiihrten
wie auch weiterer Passagen lisst, wie so oft, Marx’ Argumente deutlich komplexer

51 Dennoch er-

werden, als sie gemeinhin aufgegriffen und zusammengefasst werden.
scheinen die Formulierungen in ihrer direkten Gegeniiberstellung zunichst ambivalent:
Auf der einen Seite stof3t man, wie bereits zitiert, auf Sitze, wie »electric telegraphs
transforming...«, die eher einem medienmaterialistischen Ansatz zu entsprechen schei-
nen, genauer, dass elektrische Telegrafen, zusammen mit anderen Kommunikations-
und Transporttechnologien, die Entwicklung der europdischen Borsen und des Welt-
handels insgesamt vorangetrieben hitten. Auch Engels’ Uberlegungen zur »Autoritit
des Dampfes«, wihrend er Autoritit definiert als »Uberordnung eines fremden Willens
itber den unserenc, eine Uberordnung, die zugleich auf der anderen Seite »Unter-

252

ordnung voraussetzt«,** liest sich eindeutig technikdeterministisch: Da der >Dampf«

249 Vgl. Beniger: The Control Revolution, S.17, 160, 202, 230f., 249—256 u. 262 sowie Alfred Dupont
Chandler: The Visible Hand. The Managerial Revolution in American Business, Cambridge, MA u.a.:
Belknap 1977, S.195-203.

250 Friedrich Engels: »Briefan W. Borgius in Breslau«[London, 25.01.1894], in: Werke [MEW], hg.v. Insti-
tut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 39, Berlin: Dietz 1968, S. 205-207, hier S. 205;
Herv. i. Orig. Die Briefe aus diesem Jahr sind in der MEGA noch nicht ediert.

251 Um ein Beispiel zu geben: Hanno Pahl versucht z.B., das Problem werkgeschichtlich zu lésen. Er
kommt zu dem Schluss, dass der technologische Determinismus, der sich noch in der Deutschen
Ideologie finde, spater, in den Grundrissen, einer Art sozialen Determinismus gewichen sei (vgl. Han-
no Pahl:»Marx, Luhmann, Kritische Gesellschaftstheorie [Interview, Teil 2]«, in: trend onlinezeitung,
H. 3 (2008), https://www.trend.infopartisan.net/trdo208/to10208.html).

252 Friedrich Engels: »Von der Autoritat« [1874], aus dem Italienischen v. Anonym, in: Werke [MEW], hg.
v. Institut fir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 18, Berlin: Dietz 1976, S. 305—-308, hier
S.305; im Original: »Dell’Autorita« [1874], in: Karl Marx u. ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. Dezember

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html
https://www.trend.infopartisan.net/trd0208/t010208.html

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

sich »keinen Deut um die individuelle Autonomie« kiimmere, sei der »mechanische
Automat einer grofden Fabrik« immer »tyrannisch«, d.h., er ist dies »unabhingig von
aller sozialen Organisation«.”® Die vom Menschen geschaffene Maschine bekommt
dadurch also durchaus ein gewisses Eigengewicht oder, um es mit einem prominenten
Begriff Latours zu formulieren, signifikante Handlungstragerschaft. Diese »Autoritdt«
des Technischen 18st auf der anderen Seite zahlreiche menschliche Ubersetzungen und
Delegationen aus, wie Engels dariiber hinaus organisationslogisch argumentiert: So sei
es fuir den Betrieb der komplexen technischen Anordnung eines automatisierten Spin-
nereibetriebs letztlich auch in einer nicht-kapitalistischen Produktion nétig, sich auf
Arbeitszeiten zu einigen — Festlegungen, denen dann »jedermann ohne jede Ausnahme
[..] unterworfen« sei.>* Ahnlich argumentiert er auch zum Betrieb von Eisenbahnen
sowie Schiffen auf hoher See, deren Organisation die »Kooperation einer Unmenge
von Individuen absolut notwendig« mache, so dass ein »dominierender Wille« zu ih-
rer unbedingten Voraussetzung werde, »mag dieser Wille nun durch einen einzelnen
Delegierten reprisentiert sein oder durch ein Komitee«.?”

Man findet demgegeniiber auch Uberlegungen in anderer Richtung, z.B. dass die

256

»Bourgeoisie [...] Produktionskrifte geschaffen« habe.?** Ebenso wird in der Deutschen

Ideologie und den Grundrissen das historische Fazit gezogen, dass, je mehr die Produktion

257 auf dem Tauschwert,

aufgrund ihrer »Centralisation [..] durch die grofie Industrie«
d.h. auf dem Austausch beruht habe, desto schnellere und umfassendere »Commu-
nications- und Transportmittel« notwendig geworden seien.*® Man »erfand« daher
schliefflich »die Lokomotive & damit die Anwendung der Eisenbahn auf den grofien
Verkehr«.” Dies legt wiederum die Dominanz sozialer Krifte nahe, insofern davon
ausgegangen wird, dass die Bourgeoisie die neuen Technologien, wenn nicht erfunden,
so doch zumindest weiterentwickelt habe, um ihre ékonomischen Ziele zu verfolgen.
Dabei sei ihr zugutegekommen, dass Mehrwert direkt darin habe investiert werden
konnen und die durch Maschinisierung freigesetzte Arbeit — Marx nennt dies »iiber-
fliissige Hinde«**® — wiederum eine Art »Surplusproduction« erlaubt habe, eine »nicht
unmittelbar productive Arbeit«, »um Eisenbahnen zu bauen, Canile, Wasserleitungen,
Telegraphen etc.«* In einem 3hnlichen thematischen Zusammenhang kommt Marx
im Kapital auf die Relation zwischen technischen Gegebenheiten und den zu ihrer Ver-
wendung nétigen sozio-6konomischen Strukturen zu sprechen. Das eine fithrt nicht
zwangsliufig zum anderen. So betont er, dass das Wissen um die »Erzeugung von

1872 bis Mai 1875, Berlin: Dietz 1984 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 24), https://doi.org/10.1
515/9783050076171-005, S. 82—86.

253 Engels: »Von der Autorititc, S. 306f.

254 Ebd., S.307.

255 Ebd.

256 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Parteic, S. 467; Herv. M.D.

257 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 358.

258 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 424.

259 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 358.

260 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 578.

261 Ebd., S.583;vgl. a.S.582.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

215


https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005
https://doi.org/10.1515/9783050076171-005

216

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Magnetismus im Eisen, um das ein elektrischer Strom kreist, ist es erst »einmal ent-
decke, nichts weiter kostet, aber dass es zu seiner Anwendung »fiir Telegraphie u.s.w.
[..] eines sehr kostspieligen und weitliufigen Apparats« bedarf.** Ahnlich argumen-
tiert er bereits eine Seite zuvor, wenn er iiber die Notwendigkeit von Produktivkriften
schreibt: »Wie aber der Mensch eine Lunge zum Athmen braucht, braucht er ein >Gebild
von Menschenhands, um Naturkrifte produktiv zu konsumiren.«** Die Entwicklung
versteht er alles andere als naturwiichsig, sondern eher als sozial determiniert: »Die
Natur baut keine Maschinen, keine Locomotiven, Eisenbahnen, electric telegraphs,
selfacting mules etc. Sie sind Produkte der menschlichen Industrie.«**

Um diesen Widerspruch zwischen den beiden unvereinbaren Determinismen aufzu-
16sen, scheint es nahezuliegen, in Anlehnung an die bereits weiter oben entfaltete Zyklo-
logie, z.B. im Zusammenhang mit dem Wechselverhiltnis zwischen Verkehr und Welt-
markt,* erneut auf die spezifisch dialektische Argumentation zu verweisen und anzu-
nehmen, dass Marx und Engels voraussetzen, sowohl soziale als auch technisch-mate-
riale Krifte witrden ein Konkurrenz-Milieu bilden und somit untrennbar miteinander
verbunden zusammen- bzw. aufeinander zuriickwirken.** Vor diesem Hintergrund er-
scheint die gerne als Beweis fiir den Marx’schen Determinismus sentenzenhaft zitier-
te Stelle aus Das Elend der Philosophie iiber die Hand- bzw. Dampfmithle ebenfalls in ei-
nem anderen Licht. Sie zeichnet sich, wenn man sie genau liest, vielmehr gleichermafen
durch eine zyklologische Argumentation aus:

Herr Proudhon, der Oekonom, hat ganz gut begriffen, dass die Menschen Tuch, Lein-
wand, Seidenstoffe, unter bestimmten Produktionsverhiltnissen anfertigen. Aber was
er nicht begriffen hat, ist, dass diese bestimmten sozialen Verhiltnisse ebensogut Pro-
dukte der Menschen sind, wie Tuch, Leinen etc. Die sozialen Verhaltnisse sind eng ver-
kniipft mit den Produktivkraften. Mit der Erwerbung neuer Produktivkrafte verandern
die Menschen ihre Produktionsweise, und mit der Verdnderung der Produktionsweise,
der Art, ihren Lebensunterhalt zu gewinnen, verdndern sie alle ihre gesellschaftlichen
Verhiltnisse. Die Handmoiihle ergibt eine Gesellschaft mit Feudalherrn, die Dampf-
miihle eine Gesellschaft mit industriellen Kapitalisten.?*’

Es geht also um den dynamischen Zusammenhang von sozialen Verhiltnissen und Pro-
duktivkriften. Um das Zitat im hier bereits mehrfach angefithrten korrelativen Milieu-

262 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 316.

263 Ebd., S.315.

264 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 582.

265 Siehe dazu weiter oben S. 206f.

266 Schroter argumentiert dhnlich, dass es Marx soziotechnisch »um das Verhaltnis zwischen der ge-
sellschaftlichen Form und den technologischen Produktivkraften« gehe (Jens Schréter: »Das auto-
matische Subjekt. Zu einem Begriff von Karl Marx«, in: Hannelore Bublitz et al. (Hg.): Unsichtbare
Hinde, Paderborn: Fink 2011, https://doi.org/10.30965/9783846751848_011, S. 215256, hier S. 247).

267 Karl Marx: Das Elend der Philosophie. Antwort auf Proudhons>Philosophie des Elends<[1847; von Friedrich
Engels redigierte Ubersetzungl, in: Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mai 1883 bis September
1886, aus dem Franzosischen v. Eduard Bernstein u. Karl Kautsky, 2. Aufl., Berlin: Akademie 2011
(Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 30), https://doi.org/10.1515/9783050089256-034, S. 238333,
hier S. 291.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.30965/9783846751848_011
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034
https://doi.org/10.1515/9783050089256-034

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Schema zu reformulieren: Abhingig von den in einer geschichtlichen soziotechnischen
Situation vorgefundenen Bedingungen werden Produktivkrifte und daraus folgende
Produktionsweisen erlangt oder geschaffen, die ihrerseits auf die Schaffenden und
ihre soziale Situation bzw. die gesellschaftlichen Verhiltnisse zuriickwirken, welche
erneut zur Vorbedingung fiir die Schaffung weiterer Produktivkrifte und Produkti-
onsweisen werden usf. D.h., vor dem Hintergrund des Marx’schen materialistischen
Denkens ergibt die Frage nach der einseitigen Vorherrschaft sozio-dkonomischer oder
technischer Faktoren keinen Sinn mehr. Es geht um ihr nur je historisch spezifisch zu
beschreibendes Zusammenwirken.?®® Donald MacKenzie, der die zitierte Stelle zum
Ausgangspunkt fir seine differenzierten Ausfithrungen zur Frage des technologischen
Determinismus nimmt, kommentiert unmissverstindlich: »The inclusion of labor
power as a force of production thus admits conscious human agency as a determinant
of history: it is people, as much as or more than the machine, that make history.«*®
Das Korrelationendenken im Marx-Zitat geht indes verloren, wenn man es, wie es
oft geschieht, verfilschend auf den letzten Satz mit der Feststellung bestimmter (Ge-
samt-)Effekte verkiirzt, so dass diese in einer Art mechanischen Kausalitit als direktes
Ergebnis nur einer Determinante, der technischen, erscheinen. Eine Textstelle aus den
Grundrissen, in der Marx von einer doppelten Voraussetzung der Konkurrenz beim Bau
von Schienenwegen spricht, verdeutlicht ebenso sein Denken in Wechselseitigkeiten:
auf der einen Seite eine »hinreichende« Konzentration des Reichtums eines Landes,
»um solche [Wegebau-]Arbeiten als Verwerthungsprocesse des Capitals zu unterneh-
men«; auf der anderen eine »hinreichende« Masse bereits bestehenden Verkehrs, so dass
dessen Beschrinkung durch den vorhandenen »Mangel an Communicationsmitteln [...]
hinreichend« wahrgenommen wird — mit dem Effekt, dass »der Capitalist den Werth
des Wegs [...] als Weg (d.h. seine Benutzung) realisiren kann, insofern »die Production
von Wegenc fiir ihn als »Nothwendigkeit« erscheint.?” Vor diesem Hintergrund muss
also der einfachen Identifikation von Produktivkriften mit Technologien, die in der
Annahme eines Marx’schen technischen Determinismus mitschwingt, eine Absage
erteilt werden. Georg Lukdacs hat dies in einer Kritik an Nikolai Iwanowitsch Bucharins
Theorie des historischen Materialismus sehr deutlich formuliert: »Die Technik ist ein Teil,
ein allerdings sehr wichtiges Moment der Produktivkrifte der Gesellschaft, sie ist aber
weder einfach identisch mit ihnen, noch [...] das letzthin oder schlechthin entscheiden-
de Moment der Umwandlung dieser Krifte.«*” Stattdessen geht es zyklologisch um
aufeinander aufbauende Wechselbeziehungen zwischen einer Vielzahl an unter dem
Begriff der Produktivkrifte versammelten Faktoren, wie u.a. der Form der Arbeitskraft,

268 Ich danke an dieser Stelle noch einmal ausdricklich Till Heilmann fir seine kritischen Hinweise
zu meinen ersten Gedanken tber die Frage der Determinismen.

269 Donald MacKenzie: »Marx and the Machine, in: Technology and Culture 25.3 (1984), https://doi.or
2/10.2307/3104202, S. 473—502, hier S. 477; vgl. a. Nathan Rosenberg: »Marx as a Student of Tech-
nologyx, in: Monthly Review: An Independent Socialist Magazine 28.3 (1976), https://doi.org/10.14452
/MR-028-03-1976-07_5, S. 56—77, hier S.58 u. 74.

270 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 430.

271 Georg Lukacs: »N. Bucharin: Theorie des historischen Materialismus« [1925], in: Friihschriften I1: Ge-
schichte und Klassenbewusstsein, 2. Aufl., Neuwied u.a.: Luchterhand 1977 (Werke 2), S. 598—608, hier
S. 601; Herv. i. Orig.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

27


https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.2307/3104202
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5
https://doi.org/10.14452/MR-028-03-1976-07_5

218

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

des (praktischen) Wissens und der Wissenschaft, der Arbeitsorganisation und nicht
zuletzt der Technologien, u.a. als Arbeitsmittel bzw. -instrumente etc. Ferner bringt
das Marx-Zitat sehr deutlich zum Ausdruck, dass die Produktivkrifte nicht fiir sich
existieren, sondern zudem in einem komplexen Wechselverhiltnis mit historisch spe-
zifischen Eigentumsformen stehen. Balibar hat sich in diesem Zusammenhang den von
Althusser gegen vorschnell prijudizierte Determinismen - sei es ein »Okonomismus«
oder ein »Technologismus«*”* - in Stellung gebrachten Begriff der >Uberdeterminationc
produktiv angeeignet.?”® So betont Balibar, dass dieser nicht dafiir stehe, bestimmte
Aspekte absolut zu setzen, sondern »die irreduzible Komplexitit des sgesellschaftlichen
Ganzen« zum Ausdruck« zu bringen.*”*

Auch im Kapital — im Kapitel zu »Maschinerie und grofe Industrie«, das zum

*7 gezihlt werden kann - ist die-

Nachfolger des sogenannten >Maschinenfragments«
ses komplexe Zusammenwirken aus technischen und sozio-6konomischen Faktoren
uniibersehbar. Die Betonung des Zusammenwirkens von Faktoren ermoglicht dar-
tiber hinaus, Widerspriiche zwischen ihnen sichtbar zu machen. Marx widmet sich
zunichst den Produktivkriften und definiert in Anlehnung an Andrew Ure*”® das »mo-
derne Fabriksystem« im Zeitalter der grofien Industrie als eine Art Gefiige, in dem
der Automat, wie er u.a. Ure zitierend schreibt, »zusammengesetzt [ist] aus zahllosen
mechanischen und selbstbewuf3ten Organen« und »die Arbeiter [...] seinen bewuf3tlosen
Organen nur als bewufdte Organe beigeordnet und mit den mechanischen Organen der

277

centralen Bewegungskraft untergeordnet«*” seien. Zunichst scheint es so, als habe man

es bei Letzterem mit einer Argumentationslogik zu tun, die in der bereits angefiihr-
ten »Autoritit des Dampfes« bei Engels wiederkehrt. Doch Marx’ Uberlegungen sind
deutlich vielschichtiger. Das betrifft schon die Nebenbemerkungen: Denn zum einen

278

wird die Maschinerie selbst als eine Multiplizitit von Maschinen verstanden.?”® Zum

272 Balibar: Marx’ Philosophie, S.144.

273 Vgl. Althusser: Fiir Marx, S. 105-144.

274 Balibar: Marx’ Philosophie, S.144.

275 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 569-591.

276 Marx zitiert aus der franzosischen Ubersetzung der 1835 in London erschienenen Philosophy of Ma-
nufacture. Wie sehr diese Vorstellung erneut einen zyklologischen Hintergrund hat, insofern es
von einem Denken in protokybernetischen Regelkreisen bzw. einem thermodynamischen Modell
gepragt ist, lasst sich auch dadurch untermauern, dass Ure 1830 ein bimetallisches Thermostat
patentieren lief? (vgl. Andrew Ure: »On the Thermostat or Heat Governor, a Self-Acting Physical
Apparatus for Regulating Temperature [Abstract]«, in: Abstracts of the Papers Printed in the Philo-
sophical Transactions of the Royal Society of London 3 (1830), https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040,
S.67).

277 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 344f.; Herv. i. Orig.

278 Er definiert »Maschine« als etwas, deren Bewegungskraft nicht vom Menschen ausgeht, sondern
von einer »Naturkraft, wie Thier, Wasser, Wind u.sw.«; wahrend er »Maschinerie« benutzt, um
ein Ensemble von Maschinen zu bezeichnen: »der Bewegungsmaschine, dem Transmissionsme-
chanismus, endlich der Werkzeugmaschine oder Arbeitsmaschine« bzw. einer »Kombination von
Theilarbeitsmaschinen«. Ein >Automat¢ wird dies schliefllich, wenn die Maschinerie »von einem
sich selbst bewegenden ersten Motor getrieben wird«, z.B. einer Dampfmaschine (ebd., S. 302f.
u. 309f; vgl. a. S. 317; ein dhnliches Argument findet sich schon im sogenannten >Maschinenfrag-
ment« Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 571). Obwohl sich Simondon an vielen Stellen
eher kritisch gegeniiber Marx und dem Marxismus duflert, appropriiert er doch neben der>Ent-

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040
https://doi.org/10.1098/rspl.1830.0040

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

anderen ist das gerne iiberlesene Sprechen von »Beiordnen« in der zitierten Stelle zur
Maschinerie interessant, weil Marx eine Art flache Ontologie, ein nicht-hierarchisiertes
Verhiltnis zwischen nicht-menschlichen und menschlichen Momenten auf der Ebene
des Selbstbewusstseins der Arbeiter:innen zumindest erwihnt (in Form einer rudimen-
tiren menschlichen Uberwachung der Maschinerie).”” Dennoch konzentriert er sich
im Weiteren darauf, dass bei den mechanischen Titigkeiten der Automat die wesent-
liche BezugsgrofRe bleibt oder, anders formuliert, »die Gesammtbewegung der Fabrik
nicht vom Arbeiter ausgeht, sondern von der Maschine«.?® Wie schon angedeutet,
konnte man dies noch als ein technikdeterministisches Argument lesen. Aber Marx
betont auf der nichsten Seite, dass jede »kapitalistische Produktion« den konkreten
»Arbeitsprozef3« und den »Verwerthungsprozef’ des Kapitals« umfasst, mit dem ver-
kehrenden Effekt, »daf’ nicht der Arbeiter die Arbeitsbedingung, sondern umgekehrt
die Arbeitsbedingung den Arbeiter anwendet«.?®* Er setzt hinzu: »[A]ber erst mit der
Maschinerie erhilt diese Verkehrung technologisch handgreifliche Wirklichkeit«.?%*
Der Effekt der Verkehrung ist, um es noch einmal hervorzuheben, Ergebnis des dyna-
mischen Zusammenhangs aus »Arbeitsmittel« und »Verwerthungsprozess«. Dies fithrt

fremdungcetliche Marx’sche Begriffe fir seine eigenen Zwecke. In der zitierten Marx-Stelle erge-
ben sich jedenfalls deutliche Resonanzen zu Simondons Begriffen des »technischen Individuums«
und des »technischen Ensembles« (vgl. Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, insbes. das
2. Kap. ab S.106; siehe zum Unterschied der Entfremdungsbegriffe — psychophysiologisch vs. 6ko-
nomisch —, der zur Folge hat, dass es fiir Simondon dem »Arbeiter« wie auch dem »Industrieboss«
an der »wirklichen Relation mit dem individualisierten technischen Objekt, das in Form der Ma-
schine auftritt«, mangelt, dass »Kapital und Arbeit [...] zwei gleichermafien unvollstindige Seins-
weisen im Verhiltnis zum technischen Objekt«sind: ebd., S. 109f.). Simondon wird dafiir aberauch
zu Recht kritisiert, z.B. fiir das Ausklammern der »entire dimension of political economy« (Alber-
to Toscano: »Liberation Technology. Marcuse’s Communist Individualism, in: Situations 3.1 (2009),
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf, S. 5—22, hier
S.15).

279 Vgl. zu diesen Aspekten der Uberwachung der Maschinerie im Kapitel »Maschinerie und grofe
Industrie«: Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 305, 338, 344, 355, 373 U. 375.

280 Ebd,, S.346. Leitendes Prinzip, »regelndes Gesetz« dieses Vorgangs ist fiir Marx im Kapital u.a. der
gestorte »Stoffwechsel«, der, weil er nicht mehr als Kreislauf funktioniert, zu einem »Zerstorungs-
prozef« fiihrt (ebd., S. 410). Allein im ersten Band des Kapitals ist an etlichen Stellen vom Einsau-
gen von Arbeit bzw. vom Stoffwechsel die Rede (ebd., S. 23, 52, 66f., 73f., 80, 88, 94, 129, 134f,, 144,
161,179, 206, 208, 213, 248, 319, 409f. u. 487); Link hat dies scharfsinnig erkannt (siehe Fn. 185 weiter
oben in diesem Kapitel).

281 Ebd,, S.347. Hier ergeben sich auch Anschliisse zu Benjamins Denken einer »zweiten Natur, ei-
nem Begriff, den er wiederum von Georg Lukacs ibernimmt (Georg Lukacs: Ceschichte und Klas-
senbewusstsein [1923], 2. Aufl., Neuwied u.a.: Luchterhand 1977 (Werke 2), S.132). Burkhardt Lind-
ner charakterisiert dies folgendermaRen: »Als »zweite Natur< oder als >Verdinglichung der sozia-
len Verhiltnisse« werden die vom Kapitalismus bestimmten Strukturen des Marktes, der Biiro-
kratie und der Technik definiert, die, vom Menschen hervorgebracht, ihm in ihrer Gesamtheit als
unbeherrschbare eigengesetzliche Macht gegeniiberstehen wie frither die menschenunabhiangi-
gen Naturgewalten (erste Natur).« (Burkhardt Lindner: »11l Lesarten, Varianten, Erlauterungen und
Nachweise, in: Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit,
Berlin: Suhrkamp 2013 (Werke und NachlaR. Kritische Gesamtausgabe, Bd. 16), S. 407—544, hier
S. 459)

282 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 348.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

219


https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf
https://radicalimagination.institute/wp-content/uploads/2017/02/toscano-2009.pdf

220  Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ihn schlieRlich zum Argument, dass die Probleme »nicht aus der Maschinerie selbst
erwachsen, sondern aus ihrer kapitalistischen Anwendung«.?®> So unterstreicht er, dass

die Maschinerie an sich betrachtet die Arbeitszeit verkiirzt, wahrend sie kapitalistisch
angewandt den Arbeitstag verldngert, an sich die Arbeit erleichtert, kapitalistisch an-
gewandt ihre Intensivitit steigert, an sich ein Sieg des Menschen (iber die Naturkraft
ist, kapitalistisch angewandt den Menschen durch die Naturkraft unterjocht, an sich
den Reichthum des Producenten vermehrt, kapitalistisch angewandt ihn verpaupert
wsw. 24

Bereits in einem Brief aus dem Jahr 1846 schreibt er: »[Dlie Art, wie die Maschinen be-
trieben werden, ist etwas véllig anderes als die Maschinen selbst.«**> Im Grunde ist dies
wiederum nichts anderes als eine Absage an einen Technologismus. Aber darf dies im
Gegenzug als Abdriften in einen simplen Okonomismus missverstanden werden? Die
beiden Zitate, auf diese Aspekte hin befragt, haben zunichst den Anschein, argumenta-
tionslogisch voller Widerspriiche zu sein. Denn wiirde man auf der einen Seite einseitig
die Satzteile stark machen, in denen Marx vom »Ansichbetrachten der Maschinerie«?%¢,
von den »Maschinen selbst« spricht, miisste man doch wieder eher auf die technikdeter-
ministische Seite wechseln. Zugleich wiirde dies dann aber die Frage aufwerfen, warum
dann die »kapitalistische Anwendung« noch einen so hohen Wirkungsgrad hat. Miissten
dann die Maschinen nicht, »an sich betrachtet«, automatisch entsprechende Wirkungen
zeitigen? Wiirde man auf der anderen Seite aber einem Okonomismus das Wort reden,
ergibe sich der gleich gelagerte Widerspruch, weil das Sprechen von einem »An-Sich«
der Maschinerie dann nur noch wenig Sinn ergibe. Sie wire dann ja restlos 6konomisch
determinierbar. Das Sprechen von kapitalistischer Anwendung®” bzw. Art des Betrie-
bes ist an dieser Stelle indes offen genug und prazise zugleich als Relation formuliert,
um die Wirkkrifte nicht zu sehr zu vereinfachen, sondern die »irreduzible Komplexi-
tit« der dabei involvierten wechselseitigen Prozesse im Balibar’schen Sinne im Blick zu
behalten.?

So lisst sich die Paradoxie auch hier zyklologisch bzw. milieutheoretisch auflésen,
wenn man sich die weiter oben formulierten Uberlegungen zum Zitat aus Das Elend der
Philosophie in Erinnerung ruft: Abhdngig von den in der soziotechnischen Situation des
19. Jahrhunderts vorgefundenen Bedingungen, also den zeitspezifischen multiplen tech-
nischen und nicht-technischen Faktoren in ihrem Zusammenwirken, nicht zuletzt der
Anschaffung und dem Einsatz von Technologien wie der Dampfmaschine zur Automa-
tisierung der Maschinerie, entsteht so etwas wie die grofle Industrie.*® Die Maschinerie

283 Ebd,, S.361.

284 Ebd.

285 Marx: »Brief an Annenkows, S. 74 (dt. S. 551); Ubers. aus MEW 4 modifiziert.

286 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 361; Herv. d. Orig. getilgt.

287 Hierergebensich Resonanzen zu den Ausfithrungen zum Butler’'schen Schema der »materielle[n]
Stiitze des Handelns« (support for action) (siehe dazu S. 49 weiter oben).

288 Zu Recht hat auch Jean-Luc Nancy die Vereinseitigung der Marx’schen Theorie auf eine rein 6ko-
nomische Kausalitat infrage gestellt (vgl. Nancy: Die Erschaffung der Welt, S. 43).

289 Vgl. a. Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 322 u. 348.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

als solche hitte wiederum im konkreten Arbeitsprozess innerhalb dieser grofien Indus-
trie zwar eine eigene agency, wird aber »kapitalistisch angewandt« und erfdhrt dadurch
die genannte Bestimmung. Die agency der Maschinerie wird dabei aber nicht restlos de-
terminiert, sondern behilt in gewissem Sinne trotz ihrer Verkehrung ihre genannte Be-
deutung »an sich« — mit dem Ergebnis, in Widerspruch zu den Produktions- bzw. Eigen-
tumsverhiltnissen zu geraten. Anders formuliert, die Momente stehen in Korrelation,
bedingen und affizieren sich wechselseitig oder, grofier gedacht, im historisch spezifi-
schen Milieu der grof3en Industrie stehen Bedingendes und Bedingtes in einer zirkuld-
ren Korrelation - eine Korrelation, die jedoch nicht statisch ist, sondern dynamisch und
sich daher auch mafigeblich dndern kann bzw. mafigeblich verindert werden kann. So
macht

die grofe Industrie durch ihre Katastrophen selbst es zur Frage von Leben oder Tod,
den Wechsel der Arbeiten und daher moéglichste Vielseitigkeit des Arbeiters als all-
gemeines gesellschaftliches Gesetz der Produktion anzuerkennen, und die Verhilt-
nisse seiner normalen Verwirklichung gemafd umzugestalten. Sie macht es zu einer
Frage von Leben oder Tod, die Ungeheuerlichkeit einer elenden, fir die wechselnden
Exploitationsbediirfnisse des Kapitals in Reserve gehaltenen, disponiblen Arbeiterbe-
volkerung zu ersetzen durch die absolute Disponibilitdt des Menschen fiir wechselnde
Arbeitserfordernisse; das Theilindividuum, welches bloRer Trager einer gesellschaftli-
chen Detailfunktion ist, durch das total entwickelte Individuum [...].**°

Vor diesem Hintergrund verurteilt Marx auch die Bewegung der Ludditen, also der Ma-
schinenstiirmer, und zwar eindeutig mit einer gegen den Technikdeterminismus gerich-
teten Argumentation: »Es bedarf Zeit und Erfahrung, bevor der Arbeiter die Maschi-
nerie von ihrer kapitalistischen Anwendung unterscheiden und daher seine Angriffe vom
materiellen Produktionsmittel selbst auf dessen gesellschaftliche Exploitationsform iibertragen

291

lernt«.”* Entsprechend kann Marx dann an anderer Stelle dafiir plidieren, dass sich das

Bewusstsein fiir eine »Umwalzungsepoche [...] aus dem vorhandenen Konflikt zwischen

gesellschaftlichen Produktivkriften und Produktionsverhiltnissen erkliren« lisst.”**

290 Ebd,, S. 400; die Betonung der Tatigkeitswechsel liest sich wiederum wie eine Referenz an die dy-
namisierten und dadurch anziehenden Arbeiten bei Fourier (vgl. dazu auch S.190 weiter oben).

291 Ebd., S.352; Herv. i. Orig.

292 Marx: »Zur Kritik der politischen Okonomie. Erstes Heftc, S.101. Michael Vester hat jiingst unter
dem Begriff des Kraftefelds Marx und Engels von deren letztlich mechanistischen Modellen fol-
genden vulgér- bzw. parteimarxistischen Vereinnahmungen differenziert, indem er den Zusam-
menhalt der Klasse auf die »praktischen Beziehungskonstellationen im Feld« zurickgefihrt hat.
Dadurch wird Marx allerdings zum einen soziologisiert, d.h. mitunter zu sehr auf soziale Deter-
minationen verengt, zum anderen gerdt — erneut mit Blanchot gesprochen (siehe Fn. 129 weiter
oben in diesem Kapitel) — die dritte, wissenschaftliche Stimme zu sehr in den Vordergrund, um
den Preis, v.a. die politische fast unhérbar zu machen (Vester: »Die Gesellschaft als Kraftefeld«,
S.151).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

22


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

222

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

Auswege aus dem 6konomischen Teufelskreis der Zirkulation

*% zu den »Verbindungen der

In der Fortsetzung der weiter oben bereits zitierten Stelle
Handelstreibenden unter einander durch Briefe, Telegraphen etc [...], worin Jeder Ein-
zelne sich Auskuntft tiber die Thitigkeit aller andren verschafft und seine eigne danach
auszugleichen sucht« kommt Marx schlief3lich auch auf ein informationell bedingtes
Umwilzungsmoment zu sprechen, nimlich dass dies »auf dem gegebnen Standpunkt
[...] Verhiltnisse und Verbindungen herbei[fiihrt], die die Moglichkeit den alten Standpunkt
aufzuheben in sich einschliessen.«*** Letztlich wird damit dialektisch-materialistisch
mithegelianischem Vokabular von einer>Aufhebung«des alten Standpunkts gesprochen,
und zwar durch neue >Verbindungens, die fiir Marx unvermeidlich etwa eine historische
Gegenbewegung entstehen lassen. Anders gesagt, u.a. die dargestellte historische Ent-
wicklung der Kommunikationstechnologien in den Hinden der »Bourgeoisie« fithrt fiir
ihn notwendig mit zu einem dialektischen Umschlag: Ruft man sich in Erinnerung, dass
im »Manifest der Kommunistischen Partei« davon die Rede war, dass die Bourgeoisie
nachgerade 6konomisch gezwungen gewesen sei, ihre Handelsbeziehungen auf die ge-
samte Welt auszuweiten, ist es keine Uberraschung, dass Marx aus dieser Entwicklung
die entsprechenden historisch unumginglichen politischen Konsequenzen ableitet. Im
selben Absatz der Grundrisse, von dem auch das vorangegangene Zitat stammt, findet
sich das erneut einer generellen Medialitits- bzw. Relationslogik verpflichtete Argument
etwas eindeutiger, allerdings aufgrund seiner Allgemeinheit ohne Nennung konkreter
Kommunikationstechnologien. Er betont, dass mit dem Siegeszug des globalen kapita-
listischen Marktes zugleich nach und nach die Bedingungen zu seiner Abschaffung ent-
stiinden: »Im Weltmarkt hat sich der Zusammenhang des Einzelnen mit Allen, aber auch zu-
gleich die Unabhingigkeit dieses Zusammenhangs von den Einzelnen selbst zu einer solchen
Hohe entwickelt, daf3 seine Bildung zugleich schon die Uebergangsbedingung aus ihm
selbst enthilt.«**> Mit anderen Worten: Die u.a. durch die Kommunikations- und Trans-
porttechnologien beschleunigte Entfaltung des weltweiten Kapitalismus fithrt notwen-
dig zur enormen Verschlechterung der Lage der Arbeitenden. Zugleich wird dies zu ei-
nem bedeutenden Faktor fiir den Untergang des Systems selbst, da es, wie an anderer
Stelle betont wird, zur »Vermehrung des Proletariats« kommt.**

In einer Fufinote zum dritten Band des Kapitals fithrt auch Engels dasselbe dialekti-
sche Argument, diesmal mit direktem Bezug auf die zeitgendssischen Kommunikations-
und Transporttechnologien, ins Feld. Er schreibt zunichst:

Die kolossale Ausdehnung der Verkehrsmittel — oceanische Dampfschiffe, Eisenbah-
nen, elektrische Telegraphen, Suezkanal — hat den Weltmarkt erst wirklich hergestellt
[..],sodaRR [..] lokale Ueberspekulation leichter iberwunden wird. Durch alles dies sind
die meisten alten Krisenheerde und Gelegenheiten zur Krisenbildung beseitigt oder
stark abgeschwicht.**’

293 Siehe S. 213 weiter oben.

294 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 93f.; Herv. M.D.
295 Ebd., S.94; Herv. i. Orig.

296 Marx: »Arbeitslohng, S. 552.

297 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 486; Herv. M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Fiir Engels ebnen solche Effekte der Abschwichung lokaler Krisen jedoch lediglich den
Weg fiir nachfolgende, weit schlimmere 6konomische Katastrophen, weil »jedes der Ele-
mente, das einer Wiederholung der alten Krisen entgegenstrebt, den Keim einer weit ge-

28 Die >Verkehrsmittel« mit ihrer beschleunig-

waltigeren kiinftigen Krise in sich« berge.
ten Verwertung von Produkten tragen nicht nur fiir Engels, sondern auch fiir Marx maf3-
geblich dazu bei, wie die prizise Auflistung der speziellen Mittel »zur Abkiirzung des
Circulationsprocesses [...], wie Eisenbahnen, Strassen, Schiftbarmachung, Telegraphen
etc« in seinem Manuskript zur Kritik der politischen Okonomie aus den Jahren 1861-1863
deutlich macht.*”?

Um Missverstindnisse zu vermeiden, sei darauf hingewiesen, dass Marx unter
Zirkulation im Allgemeinen nicht einen Transportprozess versteht, sondern den »Ver-
wandlungsprozess«, wie Wert (inklusive Wertschépfung) in verschiedenen Formen
erscheint: »Geld, Productionsprocess, Product, Riickverwandlung in Geld und Surplus-
capital«.>® Es geht bei der Zirkulation also um ein fortwihrendes Ubersetzen, einen
bestindig fortschreitenden Formwechsel des Kapitals; es »geht bestindig aus der einen
Form in die andre iiber, ohne sich in dieser Bewegung zu verlieren«.>*" Marx analogisiert
diesen Formwechsel in den Grundrissen mit »Ideen, die aus ihrer Muttersprache erst in
eine fremde Sprache tibersetzt werden miissen, um zu kursiren«.>** Engels wiederum
vergleicht dies im Zusammenhang mit einer auch fiir Marx charakteristischen Eng-
fithrung von Naturgeschichte und materialistisch konzipierter Geschichte*
anderen Stelle mit der zeitgendssisch noch jungen, aber sehr prominenten Theorie des

an einer

Energieerhaltungssatzes. Dies ist ein weiterer Beleg fiir Marx’ und Engels’ zyklologische
Argumentationen, hier vor dem Hintergrund der sie u.a. mafigeblich mitprigenden
thermodynamischen Modelle.*** So betont Engels, dass bei Energie, verstanden als
eine der »Erscheinungsformen der universellen Bewegung«, »die Menge der einen, die
verschwindet, eine bestimmte Menge einer anderen wiedererscheint«.>® Kommunika-

298 Ebd.

299  Karl Marx: Zur Kritik der politischen Okonomie. Manuskript 1861-1863, 2. Aufl., Berlin: Dietz 2013 (Ge-
samtausgabe [MEGA?], Abt. 2, Bd. 3), https://doi.org/10.1515/9783050063485, S. 1113.

300 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 424.

301 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S.168. Gérard Cranel hat die Signifikanz des Begriffs der Form (v.a. des Ka-
pitals) bei Marx hervorgehoben (vgl. Granel: »Der Formbegriff in Das Kapital« u. ders.: »Die totale
Produktion«, aus dem Franzosischen v. Laura Strack, in: Die totale Produktion. Technik, Kapital und
die Logik der Unendlichkeit, hg. v. Erich Horl, Wien u.a.: Turia + Kant 2020, S. 259—267). Dies hat wie-
derum Erich Hérl in seine Uberlegungen zur nicht-substanzialistisch konzipierten Umweltlichkeit
als Kapital-Form aufgenommen (vgl. z.B. Erich Horl: »Umweltlich-Werden. Zur Kritik der environ-
mentalitiren Macht-, Welt- und Kapitalform, in: Marietta Kesting et al. (Hg.): Hybride Okologien,
Ziirich: diaphanes 2020, S. 213—226, hier S. 215 u. 225).

302 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 95.

303 Vgl. dazu Foster: Marx’s Ecology, S. 221 u. passim.

304 NebenJirgen Link (vgl. Fn.185 weiter oben in diesem Kapitel) hat Michel Serres der Relevanz ther-
modynamischer Modelle fiir das Denken im19. Jahrhundert besondere Beachtung geschenkt (vgl.
Michel Serres: Feux et signaux de brume. Zola, Paris: B. Crasset 1975).

305 Engels: »Ludwig Feuerbach und der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie«, S. 149 u. 151;
Herv. M.D. Engels leitet daraus im Weiteren eine regelrecht natiirliche »Nothwendigkeit«ab, inso-
fern die »ganze Bewegung der unbelebten Natur sich auf diesen unaufhérlichen ProzeR der Ver-
wandlung aus einer Form in die andere reduzirt« (ebd.; Herv. M.D.). Lukics wiederum hat diese

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

223


https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485
https://doi.org/10.1515/9783050063485

224

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

tions- und Transporttechniken sind dabei, um wieder auf Marx’ Manuskript zur Kritik
der politischen Okonomie zuriickzukommen, als ein spezifisches Mittel »zur Abkiirzung
des Circulationsprocesses« oder, in heutigem Vokabular, als ein Medium des Formwech-
sels unter anderen zu verstehen. Die Kommunikationstechniken sind aber nicht nur
Medien des Formwechsels, sondern zusitzlich selbst, in einer Art zirkuliren Kausalitit,

3¢ Juch

als Kapital-Formen zu verstehen. Denn das Kapital nimmt, wie dargestellt,
infrastrukturelle Formen an, z.B. in der Gestalt von Investitionsprojekten wie Kanilen
und StraRen (und weitergedacht: Telegrafenlinien).>®”

Hier konnte man nun den Eindruck gewinnen, dass diese permanentin sich kreisen-
den Formwechsel letztlich auf der Gesamtebene betrachtet etwas (Homoo-)Statisches
haben.**® Wie kann vor diesem Hintergrund von Marx und Engels jedoch der notwendi-
ge politische Wechsel gedacht werden? Der fortwihrende Formwechsel konnte ja eben-
so immer weiter zu Verschlechterungen auf der Seite des Proletariats fithren, wihrend
die andere Seite, die Bourgeoisie, davon unendlich profitierte. Vielleicht ist durch die-
se Problematik zu erkliren, dass Engels das Marx’sche Denken von Zirkulation, das fiir
diesen zunichstkeine primire geschichtliche Entwicklungsdimension hat, spiter histo-
risch umdeutet und im Zusammenhang mit dem »fehlerhaften Kreislauf«**® der kapita-
listischen Produktionsweise betont, »dafd die Bewegung vielmehr eine Spirale darstellt
und ihr Ende erreichen muf}, wie die der Planeten, durch Zusammenstofd mit dem Zen-

Tendenz Engels, »die dialektische Methode auch auf die Natur«auszudehnen, vehement kritisiert
(Lukacs: Geschichte und Klassenbewusstsein, S.175).

306 Siehe S. 210 weiter oben.

307 Hier gilt einschrankend zu erginzen, dass Marx eher die Maschinerie als maf3geblichen »Trager«
bzw. als smaterielle Existenzweise des Kapitals« versteht (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 330 u. 351). In
den Grundrissen steht sogar noch, sie sei die »adaequateste Form des Capital fixe und das Capital fi-
xe [..] die adaequateste Form des Capitals iiberhaupt« (ders.: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 573;
Herv. i. Orig.). Erich Horl hat dies in leichter Verklrzung des Zitats dazu veranlasst, sein Denken
der>technologischen Bedingung«zu erweitern, insoweit sie als »unhintergehbar von der Kapital-
Form gepragt[..] und jedenfalls niemals losgel6st davon«zu denken sei (Horl: »Die environmenta-
litare Situation, S. 239). Wenn Horl mit Granel betont, dass eine Form nichtals irgendeine Form zu
denken ist, sondern als »die Form, die [...] das Wesensgesetz ist, das die Erscheinungen bestimmt,
wird auch verstiandlich, warum Marx im Kapital seltener von Form, sondern von der »Existenzweise
des Kapitals« spricht (ebd., S. 229; Herv. i. Orig; Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 87,108f., 270, 315, 351 u.
470; ders.: Das Kapital, Bd. 2, S. 30, 48, 53, 76, 150, 187 u. 203 sowie ders.: Das Kapital, Bd. 3, S.317,
329 u. 613) — einem Begriff, der wiederum Simondon beeinflusst hat, von »mode d’existence« fiir
seine eigenen Zwecke, ndmlich technische Objekte, zu sprechen (vgl. Simondon: Die Existenzweise
technischer Objekte).

308 Siehe dazu die Ausfithrungen zu Marx’ Kritik an Proudhon weiter oben S. 204.

309 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S.595 u. 614. Dies
ist eindeutig als Reminiszenz an Fourier formuliert. Obwohl dieser an vielen Stellen von >cercle
vicieux, also Teufelskreis spricht, ist das an verschiedenen Stellen mit »fehlerhafter Kreislauf«
ibersetzt, z.B. Fourier: Okonomisch—phi!osophische Schriften, S. 55. Engels nutzt Fouriers Kritik an den
»fehlerhaften Kreislaufen« wiederum als Beweis, dass dieser bereits »die Dialektik mit dersel-
ben Meisterschaft [handhabt] wie sein Zeitgenosse Hegel« (Friedrich Engels: Herrn Eugen Diihrings
Umwiilzung der Wissenschaft (Anti-Diihring) [1877/78], Berlin: Dietz 1988 (Gesamtausgabe [MEGA?],
Abt. 1, Bd. 27), https://doi.org/10.1515/9783050076232-005, S. 217—483, hier S. 595).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005
https://doi.org/10.1515/9783050076232-005

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

trum«.*® Fiir Marx hingegen ist eher mafRgeblich, »daf$ die Circulation als wesentlicher
Process des Capitals erscheint« und in dieser Logik sich wiederum mit der Beschleuni-
gung der kapitalistischen Wertkreisliufe auch deren innere Widerspriiche verstirken.*
Eine dhnliche prozesslogische Argumentation findet sich bereits im »Manifest der Kom-
munistischen Partei«:

Die fortwdahrende Umwalzung der Produktion, die ununterbrochene Erschiitterung al-
ler gesellschaftlichen Zustinde, die ewige Unsicherheit und Bewegung zeichnet die
Bourgeoisepoche vor allen anderen aus. Alle festen eingerosteten Verhaltnisse mit ih-
rem Gefolge von altehrwiirdigen Vorstellungen und Anschauungen werden aufgelost,
alle neugebildeten veralten, ehe sie verkndchern kénnen. Alles Stiandische und Ste-
hende verdampft [..] 3"

Vor dem Hintergrund des Denkens in Formwechseln kann Marx, wie bereits angedeu-
tet, die ihm wichtigen Zirkulationsmomente nicht mit Transporttechniken in eins set-
zen, sie aber wesentlich auf diese als deren Medien beziehen, im Sinne einer durch sie
evozierten »Vernichtung des Raums durch die Zeit«.>® Die mafRgeblichen Effekte davon
sieht Marx jedoch nicht im Auf-den-Markt-Bringen von Produkten. Diese Verwandlung
von Produkten in Waren sieht er ja als Teil der »Productionsphase« und deutet dies als
eher unwesentliche, nicht notwendige riumliche Bedingung der Zirkulation. Vielmehr
ist es ihm wichtig, inwiefern die Effekte insgesamt einerseits die Rendite und ander-
seits die beschleunigte Reinvestition erwirtschafteten Profits in Rohmaterialien betref-
fen, kurz, es zu beschleunigten Umwandlungsprozessen von Waren in Geld und von Geld
in Rohmaterialien kommt — fiir Marx ein wesentliches »Zeitmoment«.*** Die Kommuni-
kations- und Transporttechniken mit ihren Beschleunigungseffekten sowohl auf materi-
eller als auch symbolischer Ebene haben in diesem Zusammenhang also einen gehdrigen
Anteil an der Verschirfung der Klassengegensitze. Engels konkretisiert dies folgender-
maflen:

Die Dampfmaschinen, die mechanischen Spinn- und Webstiihle, die Dampfpfliige und
Dreschmaschinen, die Eisenbahnen und elektrischen Telegraphen und die Dampfpres-
sen der Gegenwart [...] vernichten allmahlig und unerbittlich alle Reste feudaler und
zlinftiger Zustinde und |6sen alle von frither iiberkommenen kleinen gesellschaftli-

310 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaftx, S. 614.

311 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 434.

312 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 465.

313 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 424. Ahnlich auch in seinem spiteren englischen Text
»Value, Price and Profit« im Sprechen von einer »shortening of time and space by means of com-
munication and transport« (ders.: »Draft for the Final Passage of >Value, Price and Profit«[1865], in:
ders. u. Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwiirfe. September 1864 bis September 1867, 2. Aufl., Berlin:
Akademie 2003 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 20), https://doi.org/10.1515/9783050076133-
005, S.140-186, hier S.165).

314 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 433f. u. 691. Hier sei noch einmal daran erinnert, dass
Marx im zweiten Band des Kapitals explizit die Verkiirzung der Kredittermine durch den beschleu-
nigten Transport und die »Einrichtung von Telegraphen«anspricht (siehe S. 212 weiter oben).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

225


https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005

226

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

chen Gegensitze auf in den einen weltgeschichtlichen Gegensatz von Kapital und Ar-
beit.3"

Im »Kommunistischen Manifest« wird dhnlich argumentiert, nimlich dass »die Epo-
che der Bourgeoisie [...] die Klassengegensitze vereinfacht hat. Die ganze Gesellschaft
spaltet sich mehr und mehr in zwei groRe feindliche Lager [...]: Bourgeoisie und Prole-

tariat«.3

Diese Diagnose ist aus marxistischer Sicht bekanntermafien alles andere als
resignativ, da die genannte Zuspitzung die notwendige Voraussetzung fiir den bevor-
stehenden revolutioniren Umsturz darstellt. Fiir Marx war es, zumindest noch in den
Grundrissen, nur eine Frage der Zeit, bis der Ziindstoff des spannungsreichen Klassen-
antagonismus zur Explosion kommen bzw. gebracht wiirde: »[IInnerhalb der birgerli-
chen, auf dem Tauschwerth beruhenden Gesellschaft, erzeugen sich sowohl Verkehrs-
als Productionsverhiltnisse, die ebenso viel Minen sind um sie zu sprengen.«*”

Die Kommunikations- und Transportmittel, die den Kapitalismus mit vorantreiben
sowie von ihm vorangetrieben werden, fungieren aber noch auf einer anderen Ebene als
Mitbedingung fiir dessen Abschaffung. Wie wiederum Engels strikt innerhalb der Lo-
gik des dialektischen Materialismus betont, sorgt allein ihre Gréfiendimension fiir ei-

nen »Zwang zur Anerkennung ihrer gesellschaftlichen Natur«.*'®

Dies zeige sehr deut-
lich das Beispiel der Eisenbahn, ein Transportmittel, das von »vornherein so kolossal
ist«, dass es allein aufgrund ihrer Grofe zu einer gewissen Vergesellschaftung dringe:
Zunichst geschehe dies »innerhalb des Kapitalverhiltnisses« durch eine Aktiengesell-
schaft.®” Daraufthin, wenn sie noch weiter angewachsen und damit »der Leitung durch
Aktiengesellschaften wirklich entwachsen« sei, werde sie durch den »offizielle[n] Repra-
sentant[en] der kapitalistischen Gesellschaft«, »eine wesentlich kapitalistische Maschi-
ne«, den Staat itbernommen.**° Eine dhnliche auf Gréflenverhiltnissen beruhende Logik
sieht Engels auch bei anderen Kommunikations- und Transportmitteln am Werk: »Diese
Nothwendigkeit der Verwandlung in Staatseigenthum tritt zuerst hervor bei den groflen

321 Es handelt sich dabei um eine

Verkehrsanstalten: Post, Telegraphen, Eisenbahnen.«
Entwicklung, die Engels zufolge nicht als »falscher Sozialismus« missverstanden wer-
den sollte, einfach weil man »jede Verstaatlichung [..] fiir sozialistisch erklirt«, obwohl

letztlich immer mehr Staatsbiirger ausgebeutet wiirden.?** Die in ihr sich abzeichnende

315 Friedrich Engels: »Die preufSische Militarfrage und die deutsche Arbeiterpartei« [1865], in: Karl
Marx u. ders.: Werke, Artikel, Entwiirfe. September 1864 bis September 1867, Berlin: Dietz 1988 (Ge-
samtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 20), https://doi.org/10.1515/9783050076133-005, S. 73—108, hier
S.100; Herv. M.D.

316 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 463.

317 Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 92; Herv. M.D.; die Interpunktion ist vom Original tiber-
nommen.

318 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 617.

319  Ebd.

320 Ebd, S.617f; Herv.i. Orig. Engels bezieht sich dabei auf die MaRnahmen der Regierung Bismarck
zur Verstaatlichung der preuischen Eisenbahnen Mitte der 1870er Jahre (vgl. die Anmerkungen
der Herausgeber: ebd., S.1212).

321 Ebd, S.618.

322 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005
https://doi.org/10.1515/9783050076133-005

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

Notwendigkeit, dass ihre »Verstaatlichung dkonomisch unabweisbar« geworden sei, be-
deutet fiir ihn dennoch die »Erreichung einer neuen Vorstufe zur Besitzergreifung aller
Produktivkrifte durch die Gesellschaft selbst« — weil die Entwicklung, »auf die Spitze ge-
trieben«, zugleich Ausdruck der »Entbehrlichkeit der Bourgeoisie« werden wiirde: »Aber
auf der Spitze schligt es um.«**

So sind es fiir Engels dieselben Produktivkrifte, anders gesellschaftlich, d.h. im Sin-
ne aller nutzbar gemacht, die in einer nachfolgenden klassenlosen Gesellschaft produk-
tiv genutzt werden konnten:

Weil die grofde Industrie, die Entwickelung der Maschinerie, der Kommunikationen,
des Welthandels so riesenhafte Dimensionen annimmt, dafs ihre Ausbeutung durch
vereinzelte Kapitalisten taglich unmaéglicher wird; weil die steigenden Weltmarktskri-
sen der schlagendste Beweis davon sind; weil die Produktionskrifte und Verkehrsmittel
derjetzigen Weise der Produktion und des Verkehrs, dem individuellen Austausch und
dem Privateigentum tdglich mehr Gber den Kopf wachsen: weil, mit einem Worte, der
Zeitpunkt herannaht, wo der gemeinsame Betrieb der Industrie, des Ackerbaues, des
Austausches eine materielle Notwendigkeit fiir die Industrie, den Ackerbau und den
Austausch selbst wird, deswegen wird das Privateigentum abgeschafft werden 34

Wenn die Kommunikations- und Transporttechnologien, verstanden als Teil der Pro-
duktivkrifte, eine herausragende Rolle bei der Expansion der kapitalistischen Okono-
mie spielen, werden sie — aus dieser Perspektive — genauso relevant fiir das Proletariat,
vorausgesetzt, es gelingt ihm, in einem (historisch notwendigen) revolutionidren Akt sich
ihrer zu bemichtigen.?” Bereits in einer Fufinote der Deutschen Ideologie ist zu lesen, dass
zur Vereinigung des Proletariats, »wenn sie nicht blof lokal sein soll die néthigen Mit-
tel, die groflen Industriestidte & die wohlfeilen & schnellen Kommunikationen durch
die grofRe Industrie erst hergestellt sein miissen«.>*® Im gleichen Atemzug ist davon die
Rede, dass die Isolation der Individuen »erst nach langen Kimpfen zu besiegen« sei.**
An dessen Ende stiinde dann jedoch die Aneignung durch das Proletariat: »Der moder-
ne universelle Verkehr«, den man hier im weiteren auch nicht-technischen Sinne ver-

323 Ebd,, S. 618f; Herv. i. Orig.

324 Friedrich Engels: »Die Kommunisten und Karl Heinzen« [1847], in: Werke [MEW], hg. v. Institut fiir
Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Bd. 4, Berlin: Dietz 1977, S. 309-324, hier S.322; Herv. i.
Orig. Der Band 6 der ersten Abteilung der MEGA, in dem dieser Text vermutlich abgedruckt wird,
liegt bislang noch nicht vor.

325 Dieselbe Logik bildet spater auch den Kern von Hans Magnus Enzensbergers Argumentation (vgl.
Enzensberger: »Baukasten zu einer Theorie der Medien«). Erwahnenswert in diesem Zusammen-
hang ist, dass sich dasselbe Postulat — deutlich affirmativer mit Verweis auf Verstaatlichung, wenn
auch nicht mehrin Bezug aufeinen biirgerlichen Staat, formuliert—in den im Kontext der Februar-
und Marzrevolution 1848 im Pariser Exil formulierten »Forderungen der Kommunistischen Partei
in Deutschland« findet: »Alle Transportmittel: Eisenbahnen, Kanile, Dampfschiffe, Wege, Posten
etc. nimmt der Staat in seine Hand. Sie werden in Staatseigenthum umgewandelt und der unbe-
mittelten Klasse zur Verfiigung gestellt.« (Engels: »Zur Geschichte des Bundes der Kommunistenc,
S.101)

326 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S. 91; die Interpunktion ist vom Original ibernommen.

327 Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

227


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

228

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

stehen sollte, »kann nicht anders unter die Individuen subsumirt werden, als dadurch
daf er unter Alle subsumirt wird.«<**® Dahinter steht die Idee des Proletariats als uni-
verselle Klasse, als Vertreter aller Klassen. Balibar fasst dieses gegen jeden Substanzia-
lismus®? gerichtete Verstindnis des Proletariats treffend zusammen: »Gerade deswe-
gen, weil ihm jede besondere gesellschaftliche Stellung und jedes Eigentum genommen
sind und ihr daher auch keinerlei sbesondere Eigenschaft« zukomme, verfiige das Pro-

33° Engels wird 1876-1878 konkreter: »Indem

letariat virtuell iiber alle Eigenschaften.«
sich die Gesellschaft zur Herrin der simmtlichen Produktionsmittel macht, um sie ge-
sellschaftlich planmiflig zu verwenden, vernichtet sie die bisherige Knechtung der Men-

33! Wenn Engels hier die planmiRige Ver-

schen unter ihre eignen Produktionsmittel.«
wendung betont, geht es einerseits, wie bereits dargestellt, nicht um eine einfache Ver-
staatlichung von Privatbetrieben, andererseits auch nicht um eine 1:1-Ubernahme der
Produktivkrifte unter Beibehaltung der bestehenden staatlichen Machtverhiltnisse. So
erginzt er: »Die alte Produktionsweise muf} also von Grund aus umgewilzt werden«.**
Er folgt damit auch Warnungen von Marx, wie z.B.: »Aber die Arbeiterklasse kann nicht
die fertige Staatsmaschinerie einfach in Besitz nehmen und diese fiir ihre eignen Zwecke
in Bewegung setzen.«**?

Obwohl in Abkehr von den VerheifSungen des utopischen Sozialismus wissenschaft-
lich formuliert, zeichnet Engels am Horizont geradezu ein industrielles Paradies fiir die
Protagonist:innen des revolutioniren Umsturzes. Die barbarischen Produktionskrifte,
die in der kapitalistischen Gesellschaft noch die Menschen beherrscht hitten, kénnten
nimlich in einer sozialistischen Zukunft gleichsam gezihmt werden und ganz der
Menschheit zugutekommen, wie er metaphorisch zum Ausdruck bringt: »Aber einmal
in ihrer Natur begriffen, konnen sie in den Hinden der assoziirten Produzenten aus di-
monischen Herrschern in willige Diener verwandelt werden.«** Wie Marx im Kapital®*

geht es also auch Engels darum, die wie >Naturkrifte« wirkenden »gesellschaftlich wirk-

328 Ebd, S.113.

329 Siehe zu Balibars Differenzierung des Substanzialismus in nominalistische und essenzialistische
Positionen die Ausfithrungen weiter oben ab S.191.

330 Balibar: Marx’ Philosophie, S. 71. Balibar spielt hierim Original mit der Doppeldeutigkeit der Formu-
lierung »sans proprieté«, die im Franzésischen sowohl »eigentumslos« als auch »eigenschaftslos«
ausdriicken kann (vgl. die Anm. des Ubersetzers: ebd.). Diese Position wird kritisch weiter- und
mit einem anti-essenzialistischen Begriff der Gemeinschaft zusammengedacht bei: Nancy: »Das
gemeinsame Erscheinen«.

331 Engels: Herrn Eugen Diihrings Umwilzung der Wissenschaft, S. 455; Herv. M.D.

332 Ebd.

333 Karl Marx: »Der Birgerkrieg in Frankreich« [1871], aus dem Englischen v. Friedrich Engels, in: ders.
u. Friedrich Engels: Werke, Artikel, Entwiirfe. Mirz bis November 1871, Berlin: Akademie 1978 (Ge-
samtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 22), https://doi.org/10.1515/9783050076157-005, S. 179—226, hier
S.199.

334 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 619.

335 Dort bezeichnet Marx die Vergesellschaftung der Arbeit als »durch die Natur des Arbeitsmittels
selbst diktirte technologische Nothwendigkeit« (Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 315; Herv. d. Orig. ge-
tilgt).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005
https://doi.org/10.1515/9783050076157-005

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts
samen Krifte« qua angeeigneter Produktivkrifte gesellschaftlich nutzbar zu machen.**
Weil Engels hier rhetorisch fiir dieses Schema nicht ohne Grund u.a. das Verhiltnis
zwischen Elektrizitit und Telegrafie als Analogie anfiihrt, sei die Stelle ausfiihrlich
zitiert:

Es ist der Unterschied zwischen der zerstérenden Gewalt der Elektrizitat im Blitze des
Cewitters und der gebandigten Elektrizitat des Telegraphen und des Lichtbogens; der
Unterschied der Feuersbrunst und des im Dienst des Menschen wirkenden Feuers. Mit
dieser Behandlung der heutigen Produktivkréfte nach ihrer endlich erkannten Natur
tritt an die Stelle der gesellschaftlichen Produktionsanarchie eine gesellschaftlich-
planmafiige Regelung der Produktion nach den Bediirfnissen der Gesammtheit wie
jedes Einzelnen [..]3%

Im Zusammenhang mit den revolutioniren Umwilzungen wiirden demnach u.a. die
technologischen Bedingungen der biirgerlichen, kapitalistischen Gesellschaft zugleich
auch die Mittel sein, durch die die »Proletarier aller Linder [..] vereinigt« wiirden.*®
Ebenfalls im »Kommunistischen Manifest« sprechen Marx und Engels von »unendlich

39 z.B. durch die Eisenbahnen, und setzen hinzu:

erleichterten Kommunikationenc,
[Dlie immer weiter um sich greifende Vereinigung der Arbeiter [..] wird befordert
durch die wachsenden Kommunikationsmittel, die von der grofen Industrie erzeugt
werden und die Arbeiter der verschiedenen Lokalititen miteinander in Verbindung
setzen. Es bedarf aber blof} der Verbindung, um die vielen Lokalkimpfe von tberall
gleichem Charakter zu einem nationalen, zu einem Klassenkampf zu zentralisieren.34°

Wie ihr Klassenantagonist, die Bourgeoisie, die sich, wie bereits zitiert, tiberall »ein-
nisten, iiberall anbauen, iiberall Verbindungen herstellen« muss, machen sich auch die
Kommunisten dieselben Krifte unter umgekehrten Vorzeichen zunutze. Anstelle des ka-
pitalistischen Interesses an individuellen Profiten und Privateigentum ginge es im Kom-
munismus allerdings in einem weiteren Schritt um internationalen Zusammenhalt: »Die
Kommunisten arbeiten endlich iberall an der Verbindung und Verstindigung der demo-
kratischen Parteien aller Linder.«** Jean-Luc Nancy hat dies auf eine verbliiffend einfa-
che wie schlagende Formel gebracht: »Kommerz erzeugt Kommunikation, welche Ge-

meinschaft [communauté], Kommunismus verlangt.«***

336 Engels: »Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 619; siehe dazu
auch Fn. 281 zur »zweiten Natur« weiter oben in diesem Kapitel.

337 Ebd.

338 Marx u. Engels: »Manifest der Kommunistischen Partei«, S. 493.

339 Ebd.,S. 466.

340 Ebd.,S.471.

341 Ebd.,S.493.

342 Nancy: Die Erschaffung der Welt, S. 20.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

229


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

230

Martin Doll: Mediale Gegenwelten

In einem spiteren Text aus dem Jahr 1894 beschreibt Engels vor dem Hintergrund

der Griindung der Zweiten Internationale 1889 in Paris**

retrospektiv die Relevanz von
Kommunikationstechnologien wie der Telegrafie allerdings ambivalent und nicht ohne

einen gewissen Zynismus:

Von der Stiftung der Internationale an hat es ein volles Vierteljahrhundert gebraucht,
bis [..] eine Einheit wenigstens fiir die allgemeinsten 6konomischen Gesichtspunkte
hergestellt werden konnte. Und das mit unsern Verkehrsmitteln, mit den Eisenbahnen,
den Telegraphen, den industriellen Riesenstadten, der Presse, den organisierten Volks-
versammlungen 3

Im Lichte der anderen angefiihrten Stellen sind die Kommunikations- und Transport-
mittel — Eisenbahn, Dampfschifffahrt und Telegrafie — aus Marx’ und Engels’ Perspek-
tive dennoch als eine, wenn auch bei Weitem nicht die einzige, globale treibende Kraft
einer weltweit gleichzeitigen®* Vereinigung der Arbeiterklasse zu werten. Sie werden
dabei als Motor der Befreiung betrachtet, wie Baudrillard das Modell von Marx und En-
gels treffend zusammenfasst, dies aber erst Enzensbergers erweiterter Fassung in sei-
nem »Baukasten« zugesteht. Damit sie ihr Potenzial entfalten kdnnten, gehe es fiir En-
zensberger darum, »jene ihnen eingeschriebene, aber von der kapitalistischen Ordnung
pervertierte Virtualitit freizusetzen - sie, sprechen wir das Wort aus: sie zu befreien«.>**
Eshandelt sich dabei aber nicht um eine »Ausweitung«**’ des Schemas von Marx und En-
gels, wie Baudrillard behauptet, sondern findet sich, wenn man etwa deren Reflektionen

t,>48 genau so schon

zum Informationsaustausch itber die Telegrafie ausreichend wiirdig
bei ihnen. Die Art und Weise, wie sie in der Deutschen Ideologie auf die allgemeinen Vor-
bedingungen der emanzipatorischen Entwicklung der Vereinigung der Arbeitenden zu
sprechen kommen, ist Ausdruck davon, wie sehr sie dabei die globalen Kommunikati-
ons- und Transporttechniken des 19. Jahrhunderts, die ja als treibende Krifte des Welt-
verkehrs verstanden werden miissen, implizit zugrunde legen: »Der Communismus ist
empirisch nur als die That der herrschenden Volker >auf einmal« u. gleichzeitig moglich,
was die universelle Entwicklung der Productivkrifte und den mit ihnen zusammenhin-
genden Weltverkehr voraussezt.«*** Umgekehrt heifst das, dass der Kommunismus ohne

einen »universelle[n] Verkehr«, der zugleich »weltgeschichtliche, empirisch universelle

343 Engels bezieht sich in seinen Ausfithrungen auf die >International Workingmen’s Association
(IWA)< (kurz: Erste Internationale), die 1864 in London (u.a. unter Beisein radikaler>-Owenites, sie-
he dazu Kap. 3) begriindet wurde.

344 Friedrich Engels: »Zur Geschichte des Urchristenthums« [1894], in: ders.. Werke, Artikel, Entwiir-
fe. Mirz 1891 bis August 1895, Berlin: Akademie 2010 (Gesamtausgabe [MEGA?], Abt. 1, Bd. 32),
S.277-299, hier S. 287f.; Herv. M.D.

345 Fireine genauere Auseinandersetzung mit der Signifikanz des Konzepts der Simultaneitatim Zu-
sammenhang mit neuen Medien des 19. Jahrhunderts siehe: William Uricchio: »Medien, Simul-
taneitdt, Konvergenzc, in: Ralf Adelmann u.a. (Hg.): Grundlagentexte zur Fernsehwissenschaft. Theorie
—Geschichte—Analyse, Konstanz: UVK 2001, S. 281-310.

346 Baudrillard: »Requiem fir die Medien, S. 88.

347 Ebd.

348 Siehe dazu S. 213 weiter oben.

349 Marx u. Engels: Deutsche Ideologie, S.39; Herv. M.D.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

4. Marx' und Engels’ Mediendenken Mitte des 19. Jahrhunderts

3¢ Rurz, das

Individuen« hervorgebracht hat, »nur als eine Lokalitit existiren« kdnnte.
Proletariat kann nur international, als Internationale gedacht werden, es »kann also nur
weltgeschichtlich existiren, wie der Communismus, seine Actio nur als >weltgeschichtli-
che« Existenz iiberhaupt vorhanden sein kann«.*"

Diese weltgeschichtliche Existenz hat aber nicht nur eine Dimension der riumlichen
Gleichzeitigkeit, sondern auch der Historizitit: Denn geschichtlich, schreibt Marx in ei-
nem Brief1846, sind die Menschen ebenfalls miteinander verbunden. Er benutzt den Be-
grift der »con[n]exité«, der Verbindung, des Zusammenhangs, insofern — im Grund ge-
nommen erneut innerhalb einer Art Milieu-Schema, also dialektisch formuliert — »jede
nachfolgende Generation von der vorangegangenen Generation erzielte Produktivkrifte
vorfindet, die wiederum als Grundstoft fiir abermalige Produktion dienen; daraus bil-
de sich eine »Geschichte der Menschheit«.** Aus dieser Perspektive erklirt sich auch die
schon in den Feuerbach-Thesen in Aussicht gestellte, aber dort noch enigmatisch blei-
bende, »gesellschaftliche Menschheit«.> Sie lisst sich verstehen als Ensemble »gesell-
schaftliche[r] Verhiltnisse«, das letzten Endes von den »universal entwickelten Indivi-
duen [..] ihrer eigenen gemeinschaftlichen Controlle unterworfen« wird.>**

Der Weg dorthin ist fiir Marx, je weiter er in seinem Denken und seiner historischen
Erfahrung fortschreitet, wie vor allem etliche Passagen im dritten Band des Kapitals zei-
gen, alles andere als einfach.** Dennoch ist fiir ihn, wie er wiederum schon im ersten
Band betont, die Notwendigkeit zur »Eroberung der politischen Gewalt durch die Arbei-
terklasse«*® unumstritten. Anders als manche von ihm kritisierte >Utopistens, geht er
aber davon aus, dass »das Wesentliche«, wie Maurice Blanchot in eindringliche Worte
gefasst hat, »nicht im Ankommen, sondern im Aufbrechen« bestehe.>*” So spricht Marx
in seinem Vortrag »Civil War in France« im Zusammenhang mit der Pariser Kommu-
ne 1871 eindringlich davon, dass eine solche Bewegung »keine fix und fertigen Utopien
durch VolksbeschluR einzufithren«, sondern »lange Kimpfe, eine ganze Reihe geschicht-
licher Prozesse durchzumachen hat. [...] Sie hat keine Ideale zu verwirklichen; sie hat nur
die Elemente der neuen Gesellschaft in Freiheit zu setzen.«*>® Worin diese Freiheit be-
steht, hater wiederum im Kapital lediglich als eine Befreiung des Arbeitens von externen,
letztlich von Kapitalformen geprigten Zwingen spezifiziert. Marx schreibt: »Das Reich
der Freiheit beginnt in der That erst da, wo das Arbeiten, das durch Noth und dufiere

350 Ebd,S.38.

351  Ebd., S.39; Herv.i. Orig.

352 Marx: »Brief an Annenkows, S. 71 (dt. S. 548); Ubers. aus MEW 4 modifiziert. Dabei handelt es sich
um eine ineinander verschachtelte Figur, die spater bei Simondon, technisch gewendet, »Bewah-
rung der Technizitdt« heiflen wird (vgl. Simondon: Die Existenzweise technischer Objekte, S. 60—75).

353 Marx: »1) ad Feuerbachg, S. 21.

354  Marx: Okonomische Manuskripte 1857/58, S. 94.

355 Harald Bluhm schreibt treffend, dass »der Marx des Kapitals nicht mehr der Revolutionir mit so-
zialistischen Naherwartungen ist« (Bluhm: »Karl Marx/Friedrich Engels, Manifest der Kommunis-
tischen Partei (1848)«, S. 375).

356 Marx: Das Kapital, Bd. 1, S. 400.

357 Maurice Blanchot: »Uber eine Annidherung an den Kommunismus (Bedirfnisse, Werte)«, aus dem
Franzésischen v. Ulrich Kunzmann, in: Die Freundschaft, Berlin: Matthes & Seitz 2011, S. 121-126, hier
S.123f; Ubers. modifiziert.

358 Marx: »Der Biirgerkrieg in Frankreich«, S. 206.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =

231


https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

232 Martin Doll: Mediale Gegenwelten

ZweckmiRigkeit bestimmt ist, authért«.*® Blanchot kommentiert diese Stelle lapidar,
dass Marx damit »den Zeitgenossen lediglich die Suche nach einer richtigen Richtung
und die Entscheidung fiir eine mégliche Zukunft«verspricht.**® Diese mégliche Zukunft
bleibt bis heute Gegenstand der Reflektion. Wenn Christoph Hesse also im Handbuch Me-
dienwissenschaft 2014 beiflend kommentiert: »In der Tat: Ohne beschleunigten Postver-
kehr und Telegraphie wire die Internationale Arbeiterassoziation schwerlich zustande
gekommen. Die fortschreitende Verbesserung der Kommunikationstechniken verhin-
derte andererseits nicht, dass sie binnen kurzem wieder zusammenbrach«,3* so ist da-
mit nur das 19.-Jahrhundert-Kapitel zum Verhiltnis zwischen Kommunismus und Me-

dientechnologien geschrieben. Viele weitere sollten folgen.

359 Marx: Das Kapital, Bd. 3, S. 794.

360 Blanchot: »Uber eine Anniherung an den Kommunismus, S.124.

361 Christoph Hesse: »Marxistische Medientheorien, in: Jens Schréter (Hg.): Handbuch Medienwissen-
schaft, Stuttgart u.a.: Metzler 2014, S. 96—103, hier S. 97.

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

5. Edward Bellamys Medientechnologien der Egalisierung
Ende des 19. Jahrhunderts

Schaut man sich die Diskussionen im 19. Jahrhundert an, so ist Edward Bellamys Looking
Backward, 2000-1887 aus dem Jahr 1888 ebenfalls, wenn auch nicht ganz nahtlos, in die
zeitgenossische Genealogie der Beziige auf Marx’ und Engels’ Mediendenken sowie auf
die frithsozialistischen Denker wie Fourier und Owen einzureihen. Das Buch ist wieder-
um in einer Zeit geschrieben, die sich erneut durch eine vollig gewandelte Medientech-
niklandschaft auszeichnet. Es steht nicht mehr nur die Frage des Transports von Wa-
ren und Informationen, wie er im vorangegangenen Kapitel in erster Linie in den Blick
geriickt wurde, im Vordergrund. Vielmehr trigt sich eine wesentliche zeitgendssische
Technikentwicklung in Bellamys Beschreibungen ein: die vorangeschrittenen Moglich-
keiten zur Informationserfassung und (automatisierten) Datenverarbeitung, verbunden
mit den entsprechenden Steuerungs-, Regulierungs- bzw. Kontrollméglichkeiten.
Betrachtet man die von James Beniger fiir das 19. Jahrhundert beschriebene >Control
Revolutions, zeigt sich als besonders wichtige Phase genau die Spanne um die 1890er
Jahre, in der Looking Backward erscheint. Bis 1890 haben sich Beniger zufolge bereits al-
le vier relevanten informationsverarbeitenden Technologien — Rechner, Lochkartenma-
schinen, digitale und analoge Computer — gut etabliert: Den Tischrechner gab es als Kon-
zept seit etwa 1820; ab 1833 arbeitete Charles Babbage an der zu seiner Zeit nie reali-
sierten dampfgetriebenen >Analytical Engine« (als Vorliufer des Digitalcomputers)." Das

1 Vgl. Andrew Hodges: Alan Turing. The Enigma, Princeton, NJ: Princeton Univ. Press 2014, https://do
i.org/10.2307/j.ctvc77913, S. 373—375. Hodges betrachtet die Maschine von Babbage in seiner Archi-
tektur als Vorreiter der Turing-Maschine. Spuren einer politisch-6konomischen Einordnung dieser
Technik finden sich schon bei Marx, wenn er als Referenz zum Wechselverhdltnis von Arbeitstei-
lung und Maschinisierung Babbage rezipiert und exzerpiert (vgl. Charles Babbage: On the Economy
of Machinery and Manufactures, London: Charles Knight 1832, https://doi.org/10.5479/sil.975430.390
88015716483). Der Text wird in Das Elend der Philosophie von Marx noch ausdriicklich gewiirdigt; im
Kapital finden sich Beziige fast ausschlielich in Fufdnoten (Marx: Das Elend der Philosophie, S. 310;
vgl. zu den umfangreichen Exzerpten: ders.: »Heft 5. Exzerpte aus Werken von Auguste de Gaspa-
rin, Charles Babbage, Andrew Ure, Isaac Pereire und Pellegrino Rossi« [1845], in: ders.: Exzerpte und
Notizen. Sommer 1844 bis Anfang 1847, 2., unveriand. Aufl., Berlin: Akademie 1998 (Gesamtausgabe
[MECA?], Abt. 4, Bd. 3), https://doi.org/10.1515/9783050076898-008, S.322-388, hier S.325-341).

https://dol.org/10.14361/9783839468630-004 - am 14.02.2026, 09:54:11. - =



https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.14361/9783839468630-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.2307/j.ctvc77913
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.5479/sil.975430.39088015716483
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008
https://doi.org/10.1515/9783050076898-008

