Antonia Baehr Lachen (2008)

persona ist jene Doppeldeutigkeit von sozialer und theatraler Rolle noch enthalten.”” In
der Scheinetymologie per-sonare, dem Hindurchténen der Stimmen der antiken Schau-
spieler durch ihre Masken, verbindet sich dieses Paradox auf signifikante Weise mit
der Stimme. Wenngleich dieser seit der Antike kolportierte Bezug auf die Stimme nicht
richtig zu sein scheint, verweist seine bis heute andauernde Verbreitung in der Literatur
auf die Notwendigkeit, eine Formel zu finden fiir die maskenhafte Konstitution der
Stimme.” In HA HA HA erschiittert das Lachen in diesem Sinn die Funktionalisierung
der Stimme als Indiz von Prisenz und Identitit. Vielmehr nutzt Baehr mit der parado-
xen Aneignung des eigenen Lachens dieses als Maske: ein Lachen, das nicht sie lacht,
sondern das sich selbst lacht.

Es handelt sich hier bezogen auf das medusische Modell nicht um ein véllig Gren-
zen sprengendes monstroses Lachen des Horrors, sondern eher um ein Lachen, das mit
Judith Butler als ein »minor moment of a crisis« verstanden werden kann, das an die
Fragilitit des Alltédglichen erinnert, indem es intentionales Handeln und lineares Fort-
schrittsdenken unterbricht.** HA HA HA iibertrigt das medusische Prinzip des Bruchs
weniger phinomenal, sondern primir in die Struktur: Der Bruch in der Wiederholung,
die Wiederholung des Bruchs wird hier zum Formprinzip, das zugleich die Funktion ei-
ner Maske erfiahrt. Diese Struktur setzt Partikel Medusas frei, die das Aufbrechen des
vokalen Korpers und den Bruch mit Regeln in subtiler, domestizierter Form vollziehen.
Dabei bricht die Performance nichtsdestotrotz vehement die vierte Wand, indem sie ein
mimetisches polyphones Gelichter der Zuschauenden freisetzt, auf das ich an spiterer
Stelle eingehen werde. Der folgende Abschnitt setzt der kithlen Dekonstruktion des La-
chensvon HA HA HA zunichst mit der Partitur The Magnifying Glass eine monstrose Parti-
tur entgegen, die einer Verkorperung Medusas gleichkommt und einen smajor moment
of crisis< bildet.

Gesicht und Stimme als Landschaft/Stimmschaft

Wahrend die Partituren zu Beginn der Performance von Lachen deutlich als solche ex-
poniert werden, 16st sich ihre sichtbare Anwesenheit sukzessive auf. Die von der Licht-
designerin Sylvie Garot und Antonia Baehr verfasste Partitur The Magnifying Glass bildet
den Schlussteil von Lachen. Die Partitur ist hier nicht mehr sichtbar auf der Bithne an-
wesend, sondern Baehr performt sie wie eine in tradierter Weise inkorporierte Choreo-
graphie. Die choreographische Gemachtheit der Bewegungen bleibt dennoch durch sich
wiederholende Stimm- und Bewegungsmuster prisent. Mit der fehlenden Sichtbarkeit

52 Weihe: Die Paradoxie der Maske, S. 179-189.

53  Die Etymologie verweist auf eine enge Verbindung des Konzepts der Person (von prosopén) mit
Maske und Stimme. Hier sei auch auf die rhetorische Figur der Prosopopoiia verwiesen als das
Erscheinenlassen eines Abwesenden bzw. von etwas oder jemandem, der nicht sprechen kann,
in Stimme, Mimik und Korper des bzw. der anwesenden Vortragenden (siehe Bettine Menke: Die
Stimme der Rhetorik— Die Rhetorik der Stimme. In: Kittler / Macho / Weigel (Hrsg.): Zwischen Rau-
schen und Offenbarung, S.115-132).

54  Vgl. Butler: Out of Breath: Laughing, Crying at the Body’s Limit.

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

55


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Julia Ostwald: Choreophonien

der Partitur entfillt gleichwohl ihre Funktion als Mittel der Distanzierung, die Baehr au-
genscheinlich die Rolle der Interpretin zuweist. Vielmehr wird das Publikum hier sunge-
schiitzt« der medusenhaften Monstrositit ausgesetzt, die Baehr als Platzen und Spren-
gen von Kategorien beschreibt:

»[l]st nicht das Lachen gerade ein Herausplatzen aus einem System, einer Struktur, ei-
nem Rahmen? Ich nehme jetzt den sozial normierten Kérper als Rahmen. Das schal-
lende Lachen sperrt den Kérper auf, Spucke, Rotze, Husten platzen aus ihm heraus. Es
ist nicht hiibsch. Es ist unanstindig. [..] Das Lachen ist monstrds, insofern es unsere
Kategorien und Grenzen sprengt.«*®

Aufverdunkelter Bithne erscheint Baehr hinter einem von der Decke hingenden Vergré-
Rerungsglas, das vor dem umgebenden Schwarz in tiberdimensionaler Verzerrung ihr
lachelndes Gesicht sichtbar macht. Die Performance ist in vier sich crescendoartig stei-
gernde, das heifdt auch immer raumgreifender werdende Teile gegliedert. Diese flieRen
ibergangslos ineinander, zusammengehalten von einem variierenden, aber durchge-
henden, sich in Stimme und Bewegungen manifestierenden Puls. Wenn in HA HA HA die
Stimme den Korper in Erschiitterungen versetzt hat, sind es hier die pulsierenden Bewe-
gungen, die vokale Varianten erzeugen. Das Gesicht gerit in Bewegung, indem die Per-
formerinim Rhythmus der Ein- und Ausatmung hinter der Lupe vor und zuriick pulsiert.
Die Bewegung hinter dem Vergroferungsglas verfliissigt die Ordnung des Gesichts, lisst
Mund, Augen, Stirn, Nase zu sich dehnenden und stauchenden Zonen von Licht und
Schatten werden. Die Pendelbewegung erzeugt zugleich mit dem Ein- und Ausatmen
verschiedene Laute, die in permanenter Metamorphose begriffene imaginire Figuren
aufscheinen lassen: Das anfingliche laute Einatmen beim Annihern an die Lupe wird zu
einem schluckaufartigen Hicksen beim Zuriickweichen, aus dem sich kehliges Glucksen
entwickelt, das in ein réhrendes I-A iibergeht, gefolgt von wiehernden Lauten - ein vo-
kales Panoptikum, oder besser Panakustikum, menschlichen Lachens als animalisches
Wiehern, Grunzen, Gackern, Bellen, R6hren. Die Performance steigert sich zu einem ful-
minanten Ende, wenn Baehr in einer Adaption von Diamanda Galds Schrei X*° mit plétz-
lichen Impulsen Arme und Finger vehement vom Kérper wegstofdt, den Kopfhin und her
schleudernd durchdringende Schreie und tiefes Grollen ausstofit, das sich durch Hall-
und Echoeffekte von seiner physischen Quelle entfernt und den Raum durchkreuzt. Die
Schreie verleihen dem ekstatisch bewegten Gesicht hinter der Lupe einen ausufernden
vokalen Kérper (Abb. 2—3). Hier dringt die lachende Medusa hervor: Die monstrése Om-
niprisenz ihrer im Mythos in den unterweltlichen Hohlen widerhallenden Stimme, die
vokale Allianzen mit Schlangen, Hunden, und Pferden eingeht,”” spiegelt sich in ihrem
sich auflésenden Gesicht mit dem Dunkel des Mundes als zentralem Abgrund.

55  Baehr: Lachen. Manifestation von Klang und Kérper, S. 23.

56  Vgl. Partitur Sylvie Garot / Antonia Baehr: La Loupe / The Magnifying Class. In: Baehr (Hrsg.): Rire,
Laugh, Lachen, S. 52—53.

57  Vernant bringt Medusas Stimme in Verbindung mit »grelle[m] Geschrei«, hundeartigem Bellen,
»Brummenc, »schrille[m] Knurren« sowie einem Heulen dhnlich den Klagelauten der in der Un-
terwelt Gefolterten, in das sich nervéses Wiehern mischen kann (vgl. Vernant: Tod in den Augen, S.
44-45).

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008) 57

Abb. 2-3: Antonia Baehr: LACHEN - RIRE - LAUGH, 2008.
© Jan Stradtmann.

Wenn HA HA HA durch eine Maskerade aus Wiederholung und Bruch eine in sich
gespaltene Figur erzeugt hat, dann ist es hier eine strukturelle Verkniipfung von Ge-
sicht und Stimme als Landschaften, die in ihrem Auseinanderdriften identititsstiftende

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Julia Ostwald: Choreophonien

Zusammenhinge vaporisieren. Eine entscheidende Bedeutung kommt hier den kdrper-
lichen und vokalen Bewegungen zu, die einer deutlich wahrnehmbaren choreographi-
schen Struktur folgen. Das Vor- und Zuriickpulsieren von Baehrs Gesicht hinter dem
Vergroflerungsglas fiihrt zu einer Mimik, die nicht aktiv psychologisch motiviert ist,
sondern mechanisch, »von aufien« durch die optische Illusion in Bewegung gerit.

Die Anordnung von flichigem Gesicht und raumlicher Stimme hat starke cinema-
tische Beziige. Baehr spricht an anderer Stelle vom Gesicht als einer Landschaft, iber
die Gefithle wie wechselhaftes Wetter hinwegziehen.*® Dies schliefit an Gilles Deleuzes
und Félix Guattaris Uberlegungen zum Gesicht an. Das Gesicht existiere ihnen zufolge
nicht als solches, sondern werde im Kontext sozialer und historisch maskulin und he-
gemonial geprigter Prozesse durch eine »abstract machine of faciality (visagéité)«*® erst
hergestellt: »The face [...] constitutes the wall of the signifier, the frame or screen. The face
digs the hole that subjectification needs in order to break through.«*® Diese Bindung des
Gesichts an Identitit, Signifikation und Subjektivierung weichen Deleuze und Guattari
auf, wenn sie Gesicht als Landschaft denken:* nicht im Sinne eines zusammenhingen-
den >Milieus¢, sondern als deterritorialisierte, ihren Sinnzusammenhingen entrissene
Welt.®* Auf paradigmatische Weise geschehe dies in der filmischen Nahaufnahme des
Gesichts: »The close-up in film treats the face primarily as a landscape.«*> Dabei deter-
ritorialisiere das Gesicht, es werde inhuman, unkenntlich, klandestin.®* In seinen Be-
trachtungen zum Bewegungs-Bild im Kino (1983) kniipft Deleuze hieran an, wenn er die
GrofRaufnahme als Affektbild beschreibt. Erl6st das Gesicht von seinem Zusammenhang
mit einem Kérper und Subjekt, indem er es als eigene Entitit konzipiert, die »abstrahiert
von allen raumzeitlichen Koordinaten«® existiere. Bewegung sei hier nicht Ortsverinde-
rung, sondern Ausdruck,® der das Gesicht als Signum der Individuation suspendiere.®
Zwischen Gesichtswerdung und -verlust situiert — »a natural lunar landscape«®® — ist
Gesicht fiir Deleuze und Guattari untrennbar mit Horror verbunden.

Zuriick zu Baehrs Performance: Thr durch mechanisches Pulsieren monstros verzerr-
tes Gesicht agiert an jener Schwelle zwischen deterritorialisierender Verlandschaftung -
ein Relief, in dem durch Licht und Schatten changierende Hohlen, Tiler, Flichen, Vertie-
fungen und Abgriinde entstehen — und dem Horror eines Gesichts, das noch erkennbar

58  Vgl. make up productions: http://www.make-up-productions.net/pages/about-make-up-productio
ns.php# (letzter Zugriff: 01.10.2023): »We treat our faces and bodies as mirrors and landscapes.
We make a play watching it like a landscape or a face where feelings pass by like light weather
changes. We make work that starts with ourselves. We ask ourselves what is it to be human, what
is to be a human on display on a theater stage.«

59  Deleuze [ Guattari: A Thousand Plateaus, S. 187.

60 Ebd.

61 Vgl.ebd., S.186-193.

62  Vgl. Deleuze / Guattari: A Thousand Plateaus, S.191.

63  Ebd.

64 Vgl.ebd., S. 208-211.

65  Gilles Deleuze: Das Bewegungs-Bild. Kino 1. Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997, S.134.

66 Vgl ebd.

67 Vgl.ebd., S.140.

68  Deleuze / Guattari: A Thousand Plateaus, S. 211.

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

ist, aber als Fratze. In welcher Relation steht die Stimme dazu?®® Wo es kein Gesicht mehr
gibt, 16st auch die Stimme sich von der raumlichen Verankerung und >verlandschaftet,
als sie, wie das Gesicht, jegliche subjektivierende Funktion aufhebt. In Anlehnung an das
Gesicht als Landschaft méchte ich hinsichtlich des Vokalen hier von Stimmschaft sprechen.
Damit ist die Pluralitit einer Stimme gemeint, die weder einen Ort noch eine subjekti-
vierende Essenz hat, sondern durch verinderliche Materialititen und raumliche Bewe-
gungen gepragt ist. Stimmschaft ist angelehnt an den englischen Begriff Voicescape, den
die australische Autorin und Performerin Hazel Smith und der Komponist Roger T. De-
an vorgeschlagen haben, um das dekonstruktive Potenzial hybrider vokaler Arbeiten an
der Grenze von Theater, Performance, Klang- und Radiokunst theoretisch zu fassen:

»[T]he idea of the voice as a fixed, identifiable and locatable entity is interrogated. >Voice-
scapes« [...] consist of multidimensional and multidirectional projections of the voice
into space, and create their own kinds of cultural geographies. [...] [T]he voicescape al-
so deconstructs essentialist notions of subjectivity. Identities are created through the
voice, but they are also merged, multiplied and denaturalized through performance
strategies and technological manipulations.«’°

In seinem offensichtlichen Bezug auf den Soundscape-Begriff betont Voicescape die
Riumlichkeit und Relationalitit des Hérens.” Wihrend Soundscape aber gerade auf
die historisch-kulturelle Spezifizitit eines bestimmten Klangraums abzielt, heben
die mit Voicescape gemeinten kiinstlerischen Verfahren Operationen hervor, die —
so Smith und Dean - »undo norms of place and identity«.”” Mit seinen Beziigen zu
Landschaft wie Verwandtschaft ziehe ich den Begriff Stimmschaft hier vor, der aber
wie Voicescape auf riumlichen und semiotischen Ausweitungen des Vokalen insistiert.
Bezogen auf Baehrs Performance kann Stimmschaft in diesem Sinn als ein vieldeu-
tiges und spatialisiertes Geflecht von Verwandtschaften beschrieben werden, dessen
shumanimale« Stimmen das Spektrum der menschlichen Stimme iber seine Grenzen

69  Deleuze/Guattaristellenin diesem Sinn eine Analogie her zwischen der Auflésung der (Signifikanz
und Subjektivitat verleihenden) Facialitdt und Decodierungen des Musikalischen: »to set faciality
traits free like birds, [..] to invent the combinations by which those traits connect with landsca-
pity traits that have themselves been freed from the landscape and with traits of picturality and
musicality that have also been freed from their respective codes.« (Ebd., S. 210.)

70  Hazel Smith / Roger T. Dean: Voicescapes and Sonic Structures in the Creation of Sound Techno-
drama. In: Performance Research 8,1 (2003), S. 112—123, hier S. 113—114, Herv. J.0.

71 Dervom kanadischen Komponisten und Klangforscher R. Murray Schafer gepragte Begriff fordert
ein raumliches Horen ein: »Der Begriff >Soundscape« ist zudem eine Denkfigur, die das auditive
Wahrnehmen reformuliert: Das von der Soundscape geforderte spharische Horen setzt sich ab von
einer frontalen Rezeption, wie sie beim Lesen, in einer Bithnensituation, bei stereophonem Horen
(per Radio, Fernseher, Musikanlage) oder im traditionellen Schulunterricht gepflegt wird. An die
Stelle tradierter frontaler Wahrnehmungskonzepte und linear geprigter auditiver Aneignungs-
und Kommunikationsmuster stellt Schafer mit der Soundscape ein audio-taktiles, lebensweltli-
ches Modell. Im Rahmen der Soundscape-Denkfigur existieren die zu vernehmenden Laute nicht
objektiviert, sondern kontextualisiert in wechselseitiger Beeinflussung und Pragung im Verhiltnis
zuden Horenden.« (Sabine Breitsameter: Soundscape. In: Morat / Ziemer (Hrsg.): Handbuch Sound,
S.89-95, hier S. 94-95.)

72 Smith / Dean: Voicescapes and Sonic Structures in the Creation of Sound Technodrama, S. 115.

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

59


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Julia Ostwald: Choreophonien

treiben und nicht von Identitit, sondern ausufernden Beziehungen zeugen. Bezogen
auf das Gesicht als wandelbare Landschaft, die auf keine Identitit verweist, versucht
Stimmschaft eine dhnliche Konstitution des Vokalen zu beschreiben. Stimme erzeugt
hier nicht nur rdumlich-klangliche Texturen wie Rauhigkeiten, Einkerbungen, Spitzen,
Kaskaden, Echos, Aushéhlungen, Schroffheiten etc., in ihnen resonieren zugleich fliich-
tige Verwandtschaften mit animalischen, mehr-als-menschlichen Lebensformen.”
Die Stimm(land)schaft bildet kein frontales Gegeniiber, das Publikum ist vielmehr Teil
der Stimmen. Der Bruch mit der Einheit und Identitit von Stimme und Gesicht ist
hier zugleich Bedingung fiir eine Pluralisierung der Figur hin zu neuen animalischen,
monstrosen Allianzen. Entsprechend formuliert die Zuschauerin Lindy Annis zu ihrer
Erfahrung der Performance:

»We are both frightened and attracted to this new apparition on stage, with its super-
human power and empathic gestures taking us to a new level of laughter. As the scene
continues, we become accustomed to the new Dionysian Baehr and forget the Apollo-
nicartist with her mathematical systems and esthetic theories. It's the monster within,
the demon pathos who takes the reins in an explosive end [..].«’*

Der hier anklingende, von der Performance erzeugte, ambivalente Zustand duflert sich
in vielfiltigen Reaktionen der Zuschauer:innen zwischen Kichern, lautem Lachen und
verstummtem Zuhoren. Ahnlich wie die mythologische Medusa und ihre unterweltli-
che Verwandtschaft »das Entsetzen einer heiligen Angst und den Ausbruch eines befrei-
enden Lachens erzeugen kann«,” versetzt Baehrs ausufernde Stimme das Publikum in
einen unbestimmten affektiven Zustand. Jenny Schrodl betont im Kontext solistischer
Polyphonien im postmodernen Theater, dass nicht nur die oder der vielstimmig ténen-
de Performer:in ihre Einheit als Subjekt verliert, sondern ebenso die einzelnen Hoéren-
den. Sie erfahren »eine Krise des Verstehens, Wahrnehmens, Fithlens und Vorstellens«®,
die sie selbst »zu einem Subjekt-im-Prozess«”” werden lisst. Sowohl Baehr als auch die
Zuschauenden pluralisieren in diesem Sinn gleichsam wie »Medusa, deren Haarschopf
tiberreichlich, iberlebendig und angeregt ist, mehr als nur eine Einzige, immer mehr
als nur eine ist.«”® Die Monstrositit ins Positive umdeutend sind die permanenten Be-
wegungen, Uberschreitungen und Metamorphosen in Baehrs Choreographie — die me-

73 Hierseian die Hysterikerinnen des 19. Jh. erinnert, die Cixous als Vorbilder einer nicht dem Diktat
des Logos unterworfenen Sprache im Sinne Medusas versteht (vgl. Cixous: Das Lachen der Medusa,
S.51-52). In Analogie zu dem Frauen zugeschriebenen Unvermaégen, kérperliche Strome und Fliis-
sigkeiten zu kontrollieren, wurden ihre zwischen Wortschwallen, Lachen, Schreien, Bellen, Miau-
en oder Knurren changierenden stimmlichen Aufterungen in Studien zeitgendssischer Arzte unter
dem Bild der »leaking vessel« als verbale Inkontinenz und insignifikanter Lirm bestimmt, wobei
die jahrhundertelang tradierte, mutmafliche Verbindung weiblicher Stimm- und Geschlechtsor-
gane betont wurde (vgl. Beizer: Ventriloquized Bodies, S. 44—47).

74  Lindy Annis: | like to laugh. | laugh often. | am often seen laughing. In: Baehr (Hrsg.): Rire, Laugh,
Lachen, S.10—23, hier S.19.

75  Vernant: Tod in den Augen, S. 26—27.

76  Schrédl: Stimm-Maskeraden, S. 154.

77  Ebd., S.155.

78  Schafer / Simma: Medusas >Changeances, S. 182.

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antonia Baehr Lachen (2008)

dusische »changeance«’, wie Cixoux es nennt — ein machtvolles Mittel, Dichotomien
von animalisch/menschlich, innen/auflen, eigen/fremd wegzulachen.®®

Zusammenfassend wire hier hinsichtlich der medusischen Prinzipien Folgen-
des festzuhalten: Die Frontalitit Medusas wird iberhoht in eine bewegte Fliche von
Licht und Schatten iibertragen — ein Gesicht als desubjektivierte Landschaft; in Analo-
gie dazu verselbstindigt sich die Stimme zu einer raumlich und polyvalent bewegten
Stimm(land)schaft. Esist die zugrunde liegende choreographische Struktur, die Stimme
und Gesicht einen Puls verleiht, der mit jedem Atemzug neue Allianzen hervorbringt.
Dieses Verfahren ist weniger ein explosiver Bruch als vielmehr eine Auflsung von
Konturen, ein monstrdses Ausufern, Raumgreifen, Uberschreiten.

Prekare Gemeinschaft

Wie beide exemplarisch betrachteten Performances zeigen, bricht das Lachen mit der
Idee von Ganzheit und Identitit. Es vermag auf und potenziell vor der Bithne aufbre-
chende, gespaltene und pluralisierte Subjekte zu erzeugen, die — so mochte ich behaup-
ten — eine prekire Gemeinschaft aufscheinen lassen. Dabei steht die korperliche Anste-
ckungskraft des Lachens, auf die an fritherer Stelle im Kontext von Medusa/Baubo be-
reits hingewiesen wurde, hier abschliefdend im Fokus.

Antonia Baehr vergleicht ihre Arbeitsweise mit einem wissenschaftlichen Experi-
ment, wobei sie gerade der Spalt zwischen Kontrolle und Kontrollverlust interessiere:
»] find it interesting when things get out of my control. [...] As I see it, this interstice
is where everything happens.«® Es ist diese Zwischenzone des Kontrollverlusts, der die
Performance Raum gibt durch das Prinzip der Ansteckung. Wenngleich Baehr selbstihre
Trilogie als Reflektion des Katharsiskonzepts bezeichnet, scheint es mir angesichts des
infizierenden Lachens sinnvoller, von Ansteckung zu sprechen.®* Beide Begriffe sind in-
sofern verwandt, als sie nach Erika Fischer-Lichte auf korperliche Transformation, aus-

79 Ebd, S.184.

80 Hier sei auch an Donna Haraway erinnert, die Medusa und ihre verschlungenen genealogischen
Ahninnen zur Patinnen erklart, um partriachale, profitorientierte Strukturen mit ihren »tentacu-
lar powers« (S. 101) zu zerstoren: »| want to propose snaky Medusa and the many unfinished worl-
dings of her antecedents, affiliates, and descendants. Perhaps Medusa, the only mortal Corgon,
can bring us into the holobiomes of Terrapolis and heighten our chances for dashing the twenty-
first-century ships of the Heroes on a living coral reef instead of allowing them to suck the last
drop of fossil flesh out of dead rock.« (Haraway: Staying with the Trouble, S. 52.)

81 Baehr / Le Roy: Entretien/Interview, S. 86.

82  ZuAristoteles’ Katharsis-Begriff und seinen historischen Rezeptionen siehe Theo Girshausen: Ka-
tharsis. In: Fischer-Lichte / Kolesch / Warstat (Hrsg.): Metzler-Lexikon Theatertheorie, S.163—-170. Bei-
de Begriffe sind medizinischen Ursprungs und wesentlicher Teil der Diskurse zu Affekt/Affektion.
Sie deuten auf eine korperliche Transformation durch Bewegung hin: »Im Ausgang von den Wis-
sensordnungen der Medizin, der Philosophie und der Affektenlehre verstehen wir unter Anste-
ckung eine Ubertragung durch Kontakt, die ihrerseits nur als eine sich weiterverbreitende Bewe-
gung, als >contact communicants, zu denken ist.« (Mirjam Schaub / Nicola Suthor: Einleitung. In:
Mirjam Schaub / Nicola Suthor / Erika Fischer-Lichte (Hrsg.): Ansteckung. Zur Korperlichkeit eines ds-
thetischen Prinzips. Miinchen: Fink 2005, S. 9—21, hier S. 9, Herv. i.0.)

https://dol.org/10.14361/9783839468449-012 - am 14.02.2026, 08:30:25. https://www.lnllbra.com/de/agh - Opan Access - [ xR

61


https://doi.org/10.14361/9783839468449-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

