
 102

Der Beitrag Ibn Haldūns zur Kriegstheorie liegt gewiß nicht in diesem nur skizzier-
ten Abschnitt zur Kriegsführung. Das ganze Muqaddimah ist eine Lehre von den 
Kriegen der Stämme mit starker Gruppenbindung ('aşabija, ein Wort, das aus dem 
Kontext der männlichen Verwandtschaftsgruppe kommt) gegen die städtisch/staatliche 
Zivilisation mit geringer Gruppenbindung. Die Theorie vom Aufstieg und Niedergang 
der Dynastien ist eine Theorie des Militarismus: Die junge Dynastie, die noch nicht 
das Vertrauen der Untertanen hat, braucht das Schwert mehr als die Feder – ebenso 
die alte Dynastie, die das Vertrauen verloren hat. Nur in der Phase der Einigkeit mit 
den Untertanen kann die Feder mehr Bedeutung haben. 

3.2.4 Bahá’í 

Die jüngste der Weltreligionen, eine Abspaltung des schiitischen Islams Mitte des 
19. Jahrhunderts, ist auf besondere Weise eine Friedensreligion. Sie hat sich schnell 
entwickelt vom Dschihad gegen die Mutterreligion Islam (Denis MacEoin, The Babi 
Concept of Holy War, in: Religion 12 (1982) 93-129) zur einzigen Religion, in de-
ren heilige Texte zeitgenössische internationalistische Positionen aufgenommen 
wurden. „Bahá’u’lláh saw an international system in crisis and advocated a set of 
utopian realist mechanisms to resolve those problems. He thereby created the Mid-
dle East’s first indigenous peace movement in the era of modernity and one of very 
few to become institutionalized over the long term” (Juan Cole). Folgerichtig stellte 
'Abdu’l-Bahá bei seinem Amerikaaufenthalt 1912 einen Zusammenhang her zwi-
schen dem universalen Frieden der Bahá’í und dem Frieden, den die Friedensbewe-
gung suchte. 

 
 

Bahá’u’lláh 
Die Verkündigung Bahá’u’lláhs an die Könige und Herrscher der Welt : die 
den Völkern und Geschlechtern der Erde vorherbestimmte Zeit ist nun ge-
kommen. – Frankfurt am Main : Bahá’í-Verl., 1967. – 130 S. 
Enthält Sendschreiben 1867ff. an nahöstliche und europäische Herrscher (Mahnun-
gen zur Bekehrung, darunter Bekehrung zur Abrüstung) und die spätere Große Ver-

kündigung an die Menschheit, die die Bewohner der Erde aufruft, Bürger einer Stadt 
zu werden und eine Sprache zu sprechen. An einer Versammlung der Menschen 
sollen die Herrscher teilnehmen und völlige Versöhnung unter den Großmächten 
schaffen. Sollte ein König die Waffen ergreifen, so sollen alle sich vereinen, ihn 
daran zu hindern. 

 
Bahá’u’lláh (1817-1892) war der prophetische Begründer der Bahá’í-Religion. Die 
Sendschreiben an die Monarchen stehen zum Teil auch im Kitab-i-aqdas, dem hei-
ligsten Buch der Bahá’í. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2026, 03:45:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 103 

'Abdu’l-Bahá 
Das Geheimnis göttlicher Kultur. – Oberkalbach : Bahá’í-Verl., 1973. – 104 S. 
Persischer Text 1875, 1882 in Bombay lithographiert 
Kein heiliger Text, sondern eine Stellungnahme zu den ausbleibenden Reformen in 
Persien. Über Parlamentarismus, Wohlstand, gewaltloses Lehren der Religionen. S. 
62-68 Forderung nach internationaler Beratung und Weltvölkerbund, Festlegung der 
Ländergrenzen und der Höchstgrenzen der Rüstung, kollektive Aktionen gegen 
Friedensbrecher. Dann würde Rüstung nicht länger Finanzen und Erfindungskraft 
beanspruchen. Absoluter Pazifismus soll das nicht sein: Der Geist der Eroberung 
soll durch den Geist der Gerechtigkeit ersetzt werden, aber ein Krieg kann eine 
Grundlage des Friedens sein. Notwendig ist Krieg gegen Aufrührer, gegen Angrei-
fer, zur Einigung eines entzweiten Staatsvolkes, immer „wenn er eine gerechte Sa-
che verficht“. Heute ist jedoch die Aufgabe, die einem großen Herrscher zukommt, 
die Errichtung des Weltfriedens. 

 
The Promulgation of Universal Peace : Talks Delivered by 'Abdu'l-Bahá during 
his Visit to the United States and Canada in 1912. – Wilmette, IL : Bahá'í Publ. 
Trust, 1982. – 513 S. 
S. 116-126 Ansprachen vor einem International Peace Forum und bei einem Emp-
fang der New York Peace Society. 

 
Der Weltfriedensvertrag : Brief an die Zentralorganisation für einen dauerhaf-
ten Frieden. – Hofheim-Langenhain : Bahá’í-Verl., 1988. – 43 S. 
Erläuterung der Bahá’í-Forderung nach Einheit zwischen den Religionen, zwischen 
Reich und Arm und zwischen den Staaten (wobei er konkret einen internationalen 
Gerichtshof verlangt) in einem Brief 1919 an eine Vereinigung bekannter internatio-
nalistischer Gelehrter und Politiker. 

 
Wenn ein Kriegsgedanke kommt, so widersteht ihm mit einem stärkeren Ge-
danken des Friedens : die Reden und Schriften von 'Abdu’l-Bahá für eine neue 
Kultur des Friedens. – 2., erg. Aufl. – Hofheim-Langenhain : Bahá’í-Verl., 
1999. – 128 S. 
Kurze Auszüge aus Texten 1875 bis 1919 (leider ohne Informationen über den Kon-
text). 

 
'Abdu’l-Bahá (1844-1921) war der Ausleger der Prophezeiungen seines Vaters (des-
sen jahrzehntelanges Exil und Einkerkerung er geteilt hatte) in Schriften, die als 
Heilige Texte der Bahá’í gelten. 
 
 
Shoghi Effendi 
Die Weltordnung Bahá’u’llás. – Hofheim-Langenhain : Bahá’í-Verl., 1977. – 
333 S. 
Deutsche Übersetzung von: The World Order of Bahá’u’lláh (1938) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2026, 03:45:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 104

Shoghi Effendi deutet seine Neuorganisation der Bahá’í als einer Weltreligion im 
Rahmen des zeitgenössischen Internationalismus und seiner Krise im Zeitalter der 
Weltkriege und des Nationalismus. Betont wird das notwendige Streben der Religi-
onen nach Einheit. Der Völkerbund wird als Beginn der Verwirklichung der Prophe-
zeiung Bahá’u’llás, bzw. der Erläuterungen von 'Abdu’l-Bahás gesehen (vgl. vor 
allem die Sendschreiben Das Ziel: Die neue Weltordnung, 1931 und Die Entfaltung 

der Weltkultur, 1936). Der Völkerbund befindet sich in einer Krise, aber der Weg 
zur Welteinigung wird fortgesetzt werden: Weltlegislative, Weltexekutive, Weltge-
richtshof, Welthauptstadt, Weltsprache, Weltschrift, Weltliteratur, Weltwährung, 
Weltgewichte, Weltmaße. Wissenschaft und Religion werden im Einklang stehen, 
nationale und religiöse Rivalitäten werden aufhören, Klassenunterschiede verwischt 
werden, Krankheiten ausgerottet werden, die ungenutzten, ungeahnten Hilfsquellen 
dieser Erde ausgebeutet. Am Ende zitiert er den Tierfrieden nach Jesaja. 

 
Shoghi Effendi (1897-1957) war der Organisator der Bahá’í-Religion. Seine Exege-
se gilt nicht als Heilige Schrift, aber als allgemein anerkannte Lehrgrundlage der 
Bahá’í-Religion. Nach dem Zweiten Weltkrieg hat er diese Deutungen fortgeführt: 
The Rising World Commonwealth. – London 1945; The Transformation of Human 
Society : a Bahá’i Commentary on the Current World Crisis. – Wilmette, Ill. 1947. 

 
 

Cole, Juan R. I. 
Modernity and the Millennium : the Genesis of the Baha’i Faith in the Nine-
teenth-century Middle East. – New York : Columbia Univ. Pr., 1998. – 264 S. 
Geschichte der Bahá’í im Rahmen von Reformbewegungen im Persischen und Os-
manischen Reich im 19. Jahrhundert. Die ursprüngliche Offenbarung des Ba-
há’u’lláh muß eine Forderung des Übergangs vom Streit zur Einheit gewesen sein, 
wobei es ursprünglich um Religionsfrieden ging. Der Weg zur internationalen Ord-
nung ist zum Teil eine Konsequenz des Einheitsgedankens, zum Teil kommt er aus 
der Forderung nach sozialer Gerechtigkeit. Abrüstung ist Teil des Kampfes gegen 
wachsende Staatsausgaben, die ein Verstoß gegen Gerechtigkeit sind. Bahá’u’lláh 
folgt islamischen Traditionen der Forderung nach Beratung (die er als Parlamentari-
sierung faßt) und Gerechtigkeit. Der Frieden ist Bedingung für gute Regierung, die 
kollektive Sicherheit diszipliniert die Staaten. Die Forderung nach Gerechtigkeit und 
Frieden unter den Religionen dürfte Bahá’u’lláh aus islamischen Quellen bekannt 
gewesen sein. Für die Ausgestaltung des Internationalismus (die sich eher bei 'Ab-
du’l-Bahá findet) denkt Cole an Kenntnis Saint-Simonistischer Theorien. 

     
Sabet-Sobhani, Ariane 
Die politischen Botschaften des Religionsgründers Bahá’u’lláh : Ethik und 
Politik im Weltordnungsmodell der Bahá’i. – 2000. – 342 S. 
Dissertation St. Gallen 
Referiert die Sendschreiben Bahá’u’lláhs an Herrscher 1867ff. Das Einheitsmotiv ist 
der Kern seiner Lehren, religiös begründet durch einen Prozeß der Vereinheitlichung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2026, 03:45:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 105 

der Menschheit in der Annäherung an Gott. Sie bespricht die Tugenden bei Ba-
há’u’lláh: Gottesliebe/Gottesfurcht, Vertrauenswürdigkeit, Gerechtigkeit, Mäßigung, 
Weisheit, Unparteilichkeit. Der Weg zur Einheit bedeutet weltpolitisch kollektive 
Sicherheit (wobei Bahá’u’lláh mit obligatorischem Schiedsgericht und Abrüstung 
weit über die den Konsens des Internationalismus des 19. Jahrhunderts hinausgeht). 
Die Bahá’í betonen menschliche Natur und Internationales System. Zwar haben sie 
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und konsultativen politischen System, eine 
Beziehung zum Frieden wird aber nicht betont. Die Bahá’í unterscheiden zwischen 
dem geringen Frieden (säkulärer, politischer Frieden, beruhend auf Einsicht in Inter-
dependenz, mit Berücksichtigung des Nationalinteresses, Verwirklichung kollektiver 
Sicherheit) und dem größten Frieden (Verschmelzung aller Rassen, Bekenntnisse, 
Klassen, Nationen). Beide Formen des Friedens sind prozessual gedacht, aber nicht 
als zwei Stufen e i n e s Prozesses: Bekehrung und Erziehung sind Voraussetzungen 
des Friedens, aber sie benötigen einen Ordnungsrahmen auf globaler Ebene. (In den 
Einzelheiten folgt Sabet-Sobhani den Auslegungen Shoghi Effendis, der sich am 
stärksten auf die internationalistische Diskussion eingelassen hatte.) 

3.3 Südasiatische Traditionen 

ĝānti, das Sanskritwort, das am ehesten „Frieden“ entspricht, kommt aus einer Wur-
zel Ğam mit der Bedeutung „ruhig sein, beruhigt sein“. In den Ritualformeln hat 
Ğānti die Bedeutung „befreit vom Übel“. Vgl. Dirk Jan Hoens, ĝānti : a Contribution 
to Ancient Indian Religious Terminology, 1. – ĝānti in the Samhitās, the Brāhmanas 
and the ĝrantasutras. – s’-Gravenhage 1951 (mehr nicht erschienen). 

 
Überblicke über die Vielfalt der südasiatischen Lehren von der Gewaltfreiheit: 
George Kotturan, Ahimsa : Gautama to Gandi. – New Delhi 1973 
Unto Tähtinen, Ahimsā : Non-violence in Indian Tradition. – London 1976. 

 
 

Derrett, J. Duncan M. 
The Maintenance of Peace in the Hindu World : Practice and Theory, in: La 
paix. – Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopédique, 1961 (Recueils de la 
Société Jean Bodin ; 14-15) II, 143-177  
Der neue indische Staat hat Gewaltfreiheit zur Maxime der Außenpolitik erhoben 
(hält sich aber nicht dran). Das hat keine Vorläufer in der indischen politischen Tra-
dition, die kriegerisch ist, sondern überträgt Maximen des Privatlebens auf den 
Staat. Der Krieg ist in der indischen Geschichte selbstverständlich, deshalb gibt es 
aber auch keine besonderen Haßtraditionen. Es war leicht, vom Feind zum Freund 
zu werden. Eine indische Friedenstradition kann nur durch Umdeutungen konstruiert 
werden. „Santi“ wird zu „Frieden“, ist aber ein seelischer Zustand der Freiheit von 
Emotionen. „Sandhi“ ist ein politischer Begriff, aber nicht Frieden, sondern mit 
einem anderen Staat in einem Bündnis zu sein. „Dharma-yudda“ wird zum gerech-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2026, 03:45:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

