Der Beitrag Ibn Haldlins zur Kriegstheorie liegt gewil nicht in diesem nur skizzier-
ten Abschnitt zur Kriegsfilhrung. Das ganze Mugaddimah ist eine Lehre von den
Kriegen der Stimme mit starker Gruppenbindung (‘agabija, ein Wort, das aus dem
Kontext der minnlichen Verwandtschaftsgruppe kommt) gegen die stadtisch/staatliche
Zivilisation mit geringer Gruppenbindung. Die Theorie vom Aufstieg und Niedergang
der Dynastien ist eine Theorie des Militarismus: Die junge Dynastie, die noch nicht
das Vertrauen der Untertanen hat, braucht das Schwert mehr als die Feder — ebenso
die alte Dynastie, die das Vertrauen verloren hat. Nur in der Phase der Einigkeit mit
den Untertanen kann die Feder mehr Bedeutung haben.

3.2.4 Baha’i

Die jiingste der Weltreligionen, eine Abspaltung des schiitischen Islams Mitte des
19. Jahrhunderts, ist auf besondere Weise eine Friedensreligion. Sie hat sich schnell
entwickelt vom Dschihad gegen die Mutterreligion Islam (Denis MacEoin, The Babi
Concept of Holy War, in: Religion 12 (1982) 93-129) zur einzigen Religion, in de-
ren heilige Texte zeitgendssische internationalistische Positionen aufgenommen
wurden. ,,Bahd’u’llah saw an international system in crisis and advocated a set of
utopian realist mechanisms to resolve those problems. He thereby created the Mid-
dle East’s first indigenous peace movement in the era of modernity and one of very
few to become institutionalized over the long term” (Juan Cole). Folgerichtig stellte
'Abdu’l-Baha bei seinem Amerikaaufenthalt 1912 einen Zusammenhang her zwi-
schen dem universalen Frieden der Baha’i und dem Frieden, den die Friedensbewe-
gung suchte.

Baha’w’llah

Die Verkiindigung Baha’u’llahs an die Konige und Herrscher der Welt : die
den Voélkern und Geschlechtern der Erde vorherbestimmte Zeit ist nun ge-
kommen. — Frankfurt am Main : Baha’i-Verl., 1967. — 130 S.

Enthilt Sendschreiben 1867ff. an nahostliche und européische Herrscher (Mahnun-
gen zur Bekehrung, darunter Bekehrung zur Abriistung) und die spitere Grofie Ver-
kiindigung an die Menschheit, die die Bewohner der Erde aufruft, Biirger einer Stadt
zu werden und eine Sprache zu sprechen. An einer Versammlung der Menschen
sollen die Herrscher teilnehmen und vollige Versohnung unter den GroBméchten
schaffen. Sollte ein Konig die Waffen ergreifen, so sollen alle sich vereinen, ihn
daran zu hindern.

Baha’v’llah (1817-1892) war der prophetische Begriinder der Baha’i-Religion. Die
Sendschreiben an die Monarchen stehen zum Teil auch im Kitab-i-agdas, dem hei-
ligsten Buch der Baha’i.

102

https//dol.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2028, 03:45:01.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

'Abduw’l-Baha

Das Geheimnis gottlicher Kultur. — Oberkalbach : Baha’i-Verl., 1973. — 104 S.
Persischer Text 1875, 1882 in Bombay lithographiert

Kein heiliger Text, sondern eine Stellungnahme zu den ausbleibenden Reformen in
Persien. Uber Parlamentarismus, Wohlstand, gewaltloses Lehren der Religionen. S.
62-68 Forderung nach internationaler Beratung und Weltvolkerbund, Festlegung der
Landergrenzen und der Hochstgrenzen der Riistung, kollektive Aktionen gegen
Friedensbrecher. Dann wiirde Riistung nicht ldnger Finanzen und Erfindungskraft
beanspruchen. Absoluter Pazifismus soll das nicht sein: Der Geist der Eroberung
soll durch den Geist der Gerechtigkeit ersetzt werden, aber ein Krieg kann eine
Grundlage des Friedens sein. Notwendig ist Krieg gegen Aufriihrer, gegen Angrei-
fer, zur Einigung eines entzweiten Staatsvolkes, immer ,,wenn er eine gerechte Sa-
che verficht”. Heute ist jedoch die Aufgabe, die einem groBen Herrscher zukommt,
die Errichtung des Weltfriedens.

The Promulgation of Universal Peace : Talks Delivered by 'Abdu'l-Bah4 during
his Visit to the United States and Canada in 1912. — Wilmette, IL : Baha'i Publ.
Trust, 1982. — 513 S.

S. 116-126 Ansprachen vor einem International Peace Forum und bei einem Emp-
fang der New York Peace Society.

Der Weltfriedensvertrag : Brief an die Zentralorganisation fiir einen dauerhaf-
ten Frieden. — Hofheim-Langenhain : Baha’i-Verl., 1988. — 43 S.

Erlduterung der Baha’i-Forderung nach Einheit zwischen den Religionen, zwischen
Reich und Arm und zwischen den Staaten (wobei er konkret einen internationalen
Gerichtshof verlangt) in einem Brief 1919 an eine Vereinigung bekannter internatio-
nalistischer Gelehrter und Politiker.

Wenn ein Kriegsgedanke kommt, so widersteht ihm mit einem stirkeren Ge-
danken des Friedens : die Reden und Schriften von 'Abdu’l-Baha fiir eine neue
Kultur des Friedens. — 2., erg. Aufl. — Hofheim-Langenhain : Baha’i-Verl.,
1999. - 128 S.

Kurze Ausziige aus Texten 1875 bis 1919 (leider ohne Informationen iiber den Kon-
text).

'Abdu’l-Baha (1844-1921) war der Ausleger der Prophezeiungen seines Vaters (des-
sen jahrzehntelanges Exil und Einkerkerung er geteilt hatte) in Schriften, die als
Heilige Texte der Baha’i gelten.

Shoghi Effendi

Die Weltordnung Baha’uw’llas. — Hofheim-Langenhain : Bah&’i-Verl., 1977. —
333 S.

Deutsche Ubersetzung von: The World Order of Baha’u’llah (1938)

103

22,01.2026, 03:45:01.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shoghi Effendi deutet seine Neuorganisation der Baha’i als einer Weltreligion im
Rahmen des zeitgendssischen Internationalismus und seiner Krise im Zeitalter der
Weltkriege und des Nationalismus. Betont wird das notwendige Streben der Religi-
onen nach Einheit. Der Volkerbund wird als Beginn der Verwirklichung der Prophe-
zeiung Bahad’u’llas, bzw. der Erlduterungen von 'Abdu’l-Bahas gesehen (vgl. vor
allem die Sendschreiben Das Ziel: Die neue Weltordnung, 1931 und Die Entfaltung
der Weltkultur, 1936). Der Volkerbund befindet sich in einer Krise, aber der Weg
zur Welteinigung wird fortgesetzt werden: Weltlegislative, Weltexekutive, Weltge-
richtshof, Welthauptstadt, Weltsprache, Weltschrift, Weltliteratur, Weltwihrung,
Weltgewichte, WeltmafBle. Wissenschaft und Religion werden im Einklang stehen,
nationale und religidse Rivalitdten werden aufhoren, Klassenunterschiede verwischt
werden, Krankheiten ausgerottet werden, die ungenutzten, ungeahnten Hilfsquellen
dieser Erde ausgebeutet. Am Ende zitiert er den Tierfrieden nach Jesaja.

Shoghi Effendi (1897-1957) war der Organisator der Baha’i-Religion. Seine Exege-
se gilt nicht als Heilige Schrift, aber als allgemein anerkannte Lehrgrundlage der
Baha’i-Religion. Nach dem Zweiten Weltkrieg hat er diese Deutungen fortgefiihrt:
The Rising World Commonwealth. — London 1945; The Transformation of Human
Society : a Baha’i Commentary on the Current World Crisis. — Wilmette, I11. 1947.

Cole, Juan R. 1.

Modernity and the Millennium : the Genesis of the Baha’i Faith in the Nine-
teenth-century Middle East. — New York : Columbia Univ. Pr., 1998. — 264 S.
Geschichte der Baha’i im Rahmen von Reformbewegungen im Persischen und Os-
manischen Reich im 19. Jahrhundert. Die urspriingliche Offenbarung des Ba-
h4’u’llah muB eine Forderung des Ubergangs vom Streit zur Einheit gewesen sein,
wobei es urspriinglich um Religionsfrieden ging. Der Weg zur internationalen Ord-
nung ist zum Teil eine Konsequenz des Einheitsgedankens, zum Teil kommt er aus
der Forderung nach sozialer Gerechtigkeit. Abriistung ist Teil des Kampfes gegen
wachsende Staatsausgaben, die ein Verstol gegen Gerechtigkeit sind. Baha’u’1lah
folgt islamischen Traditionen der Forderung nach Beratung (die er als Parlamentari-
sierung faft) und Gerechtigkeit. Der Frieden ist Bedingung fiir gute Regierung, die
kollektive Sicherheit diszipliniert die Staaten. Die Forderung nach Gerechtigkeit und
Frieden unter den Religionen diirfte Baha’u’llah aus islamischen Quellen bekannt
gewesen sein. Fiir die Ausgestaltung des Internationalismus (die sich eher bei 'Ab-
du’l-Baha findet) denkt Cole an Kenntnis Saint-Simonistischer Theorien.

Sabet-Sobhani, Ariane

Die politischen Botschaften des Religionsgriinders Baha’u’llah : Ethik und
Politik im Weltordnungsmodell der Bah&’i. — 2000. — 342 S.

Dissertation St. Gallen

Referiert die Sendschreiben Baha’u’llahs an Herrscher 1867ff. Das Einheitsmotiv ist
der Kern seiner Lehren, religios begriindet durch einen ProzeB der Vereinheitlichung

104

https//dol.org/10.5771/9783845222097-102 - am 22.01.2028, 03:45:01.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Menschheit in der Anndherung an Gott. Sie bespricht die Tugenden bei Ba-
ha’u’llah: Gottesliebe/Gottesfurcht, Vertrauenswiirdigkeit, Gerechtigkeit, MéaBigung,
Weisheit, Unparteilichkeit. Der Weg zur Einheit bedeutet weltpolitisch kollektive
Sicherheit (wobei Bahd’u’llah mit obligatorischem Schiedsgericht und Abriistung
weit {iber die den Konsens des Internationalismus des 19. Jahrhunderts hinausgeht).
Die Baha’i betonen menschliche Natur und Internationales System. Zwar haben sie
Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit und konsultativen politischen System, eine
Beziehung zum Frieden wird aber nicht betont. Die Baha’i unterscheiden zwischen
dem geringen Frieden (sékulérer, politischer Frieden, beruhend auf Einsicht in Inter-
dependenz, mit Beriicksichtigung des Nationalinteresses, Verwirklichung kollektiver
Sicherheit) und dem groBiten Frieden (Verschmelzung aller Rassen, Bekenntnisse,
Klassen, Nationen). Beide Formen des Friedens sind prozessual gedacht, aber nicht
als zwei Stufen e i n e s Prozesses: Bekehrung und Erziehung sind Voraussetzungen
des Friedens, aber sie bendtigen einen Ordnungsrahmen auf globaler Ebene. (In den
Einzelheiten folgt Sabet-Sobhani den Auslegungen Shoghi Effendis, der sich am
stirksten auf die internationalistische Diskussion eingelassen hatte.)

3.3 Siidasiatische Traditionen

Santi, das Sanskritwort, das am ehesten ,,Frieden* entspricht, kommt aus einer Wur-
zel $am mit der Bedeutung ,,ruhig sein, beruhigt sein“. In den Ritualformeln hat
$anti die Bedeutung ,,befreit vom Ubel*. Vgl. Dirk Jan Hoens, Santi : a Contribution
to Ancient Indian Religious Terminology, 1. — Santi in the Samhitas, the Brahmanas
and the Srantasutras. — s’-Gravenhage 1951 (mehr nicht erschienen).

Uberblicke iiber die Vielfalt der siidasiatischen Lehren von der Gewaltfreiheit:
George Kotturan, Ahimsa : Gautama to Gandi. — New Delhi 1973
Unto Tahtinen, Ahimsa : Non-violence in Indian Tradition. — London 1976.

Derrett, J. Duncan M.

The Maintenance of Peace in the Hindu World : Practice and Theory, in: La
paix. — Bruxelles : Ed. de la Librairie Encyclopédique, 1961 (Recueils de la
Société Jean Bodin ; 14-15) 11, 143-177

Der neue indische Staat hat Gewaltfreiheit zur Maxime der AuBenpolitik erhoben
(halt sich aber nicht dran). Das hat keine Vorldufer in der indischen politischen Tra-
dition, die kriegerisch ist, sondern iibertrigt Maximen des Privatlebens auf den
Staat. Der Krieg ist in der indischen Geschichte selbstverstindlich, deshalb gibt es
aber auch keine besonderen Haftraditionen. Es war leicht, vom Feind zum Freund
zu werden. Eine indische Friedenstradition kann nur durch Umdeutungen konstruiert
werden. ,,Santi*“ wird zu ,,Frieden®, ist aber ein seelischer Zustand der Freiheit von
Emotionen. ,,Sandhi“ ist ein politischer Begriff, aber nicht Frieden, sondern mit
einem anderen Staat in einem Biindnis zu sein. ,,Dharma-yudda“ wird zum gerech-

105

22,01.2026, 03:45:01.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-102
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

