Kapitel IV

»Die Psychologie des Aristoteles«

Auf diesem Wege geht das Allgemeine von der
Wahrnehmung und iberhaupt von der Induction

aus, von dem mpdrepov apds 1uds, und es laBt sich
dieser Gang im Allgemeinen mit dem vergleichen,
was Aristoteles in der Psychologie mit dem wvoig
mafnnixdés bezeichnet. Aber die Quelle des Wah-
ren liegt in dem mpdrepov 1f @tioer und die letzte
Gewihr kann nur aus einer geistigen Kraft stam-
men, welche mit ihm eins ist. Als solche bestimmt
Aristoteles den voiic moinmixds. Aristoteles hat ihn
[...] kurzweg als das Princip der Wissenschaft be-
zeichnet. Wie er es sei und sein kénne, hat er nicht
erétert. In der That filhrt diese Frage iiber das
Wesen der Vernunft in jene schwierige metaphysi-
sche Untersuchung, ob und wie Denken und Sein
die letzten Griinde theilen.

F.A. Trendelenburg

§ |. Die Psychologie des Aristoteles als »psychologische Erkennt-
nislehre«

Brentano wendet sich der Psychologie des Aristoteles zu, die er als
»psychologische Erkenntnislehre«! und Mafistab der ganzen Ari-
stotelischen Philosophie auffafit. Die Schwerpunkte von Aristoteles’
Psychologie sind die kognitiven Vermégen bzw. Funktionen der
menschlichen Seele in ihren einzelnen Erkenntnisleistungen, zu-
gleich aber auch in ihren wechselseitigen, harmonisch aufeinander
abgestimmten Beziehungen.

Bei der Betrachtung eines jeden philosophischen Systemes verdient die
Lehre von den Erkenntnisskraften eine ganz vorziigliche Aufmerksamkeit;
nicht allein darum, weil ihr Gegenstand zu dem Erhabensten gehdrt, womit
der Geist des Menschen sich beschiftigen kann, und weil viele der wichtig-
sten Fragen, namentlich die Frage nach der Unsterblichkeit unserer Seele,

' PsA, S. 2.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

mit diesen Forschungen in innigem Zusammenhange stehen, sondern auch
darum, weil in diesem mehr als in anderen Theilen fiir jede Philosophie ein
sicherer Massstab zur Beurteilung des Ganzen gegeben ist, und in den Ver-
schiedenheiten der Erkenntnisslehren die charakteristischen Unterschiede
der Gesammtsysteme selbst auf’s Klarste zu Tage treten.?

Flir Brentano kann auflerdem die Logik nur durch geeignete psy-
chologische Analyse angemessen aufgebaut werden, denn

jede tiefer gehende Logik muss in ihr Gebiet hinab dringen, und kein ande-
rer Grund ist, wesshalb die Logik zu gewissen Zeiten unfruchtbar gewor-
den und verkiimmert ist, als weil sie ihre Wurzeln nicht in den Boden der
Psychologie gesenkt und dort die Nahrung des Lebens gesogen hat.?

Brentano riickt also »jenen Teil der Psychologie« des Aristoteles in
den Vordergrund, der dessen »Erkenntnislehre« ausmacht; von hier
aus setzt er sich mit denjenigen Fragen auseinander, die auf ontolo-
gisch-metaphysischer Ebene ungeldst geblieben sind. Indem Bren-
tano das komplexe Zusammenspiel psychischer Tatigkeiten analy-
siert, das von der Empfindung bis hin zu den hheren noetischen
Erkenntnisformen reicht, geht er jenen »aufsteigenden (eig dvw)«
Weg, der von der ontischen Ebene der Dinge zur logischen Ebene
der Begriffe fiihrt. Nur dieser Zugang ,von unten nach oben” kann
letztlich die onto-logische Kategorienfrage losen; denn dabei wird je-
ne mittlere Ebene, jenes Vermittlungsglied enthiillt, das den Adyog
mit dem &, die Sprache mit der Realitat, verbindet und zugleich fiir
deren wechselseitige Beziehung biirgt.4

Der Adyos »zeigt (énioi)« nicht, sondern »bezeichnet (onueai-
vel)«; er stellt die notwendige vermittelnde Instanz zum Seienden
dar, doch erweist sich diese Vermittlung aufgrund des symboli-
schen Charakters der Sprache als nicht unproblematisch. Die Bezie-
hung zwischen Realitit und Denken ist namlich nicht mit derjeni-
gen zwischen Denken und Sprache homogen. Wihrend das Denken
die Realitat widerspiegelt, ist die Sprache ein otjufolov derselben.
Die Sprache hat eine deiktische Funktion; diese Deixis iibt sie mit-
tels der sie ,belebenden” und ihr verliehenen Bedeutungen aus. Die
Bedeutungsverleihung kommt auf jener ,mittleren” Ebene der
Subjektivitat der Intentionen zustande, wo die Intentionalitat des

2Ebda., S. 1.

3 Ebda.

4 Deint.,1,16a 3.
5Ebda., 1,162 27.

110 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Denkens die Sprache belebt, ihr also Bedeutung und Gegenstands-
bezug gibt.

Die Psychologie des Aristoteles ist fiir Brentano demnach vol-
ler erkenntnistheoretischer Implikationen, da sie die Zusammengeho-
rigkeit ontischer, logischer und sprachlicher Beziige gewahrleistet.

§ 2. Aristoteles’ Wahrnehmungslehre

»Die Seele ist gewissermaflen alle Dinge«,® da sie aufgrund ihres re-
zeptiven Charakters die erkennbaren »Formen« der Dinge auf-
nimmt und hierbei mit diesen — der Form, nicht aber der Materie
nach - identisch wird. Der Sinn erfa8t die sinnlichen Formen, die
Vernunft die intelligiblen, so da8 »die Vernunft die Form der (intel-
ligiblen) Formen, und die Wahrnehmung die Form der wahrnehm-
baren (Formen)« ist.”

Die Sinneswahrnehmung besteht in einer Veranderung bzw.
einem »Erleiden«, das beim Wahrmehmenden durch ein dufleres
sinnliches Objekt hervorgerufen wird.# Dadurch gleicht sich der
Wahrnehmende dem Wahrnehmungsobjekt an, zu dem er vorher in
einem Verhiltnis der Ungleichheit stand.® Doch nur in gewisser
Hinsicht kann diese Verdnderung als ein echtes Erleiden betrachtet
werden, da sie eigentlich die Verwirklichung des Sinnesvermogens
ist und somit zu dessen Vervollkommnung fiihrt.® Das (psychi-
sche) Erleiden, das in der Wahrmehmung stattfindet, darf namlich
nicht mit jenem (physischen) Erleiden gleichgesetzt werden, das die
Vernichtung eines Wirklichen durch das Entgegengesetzte, den
Verlust einer Form seitens des erleidenden Subjektes, beinhaltet.
Als kognitive und nicht-physische Verdnderung der Seele kann die
Empfindung mit Recht als alteratio perfectiva,! d.h. als Vollendung

6 Dean., 111 8, 431 b 20 (PsA, S. 122 Anm. 31).

7Dean., 111 8,432a2-3.

8 Ebda., II 5, 417 a 2-6 (PsA, S. 140-141 Anm. 76 und 77).

®Dean., 115,417 a17;418 a3 (PsA, S. 79 Anm. 2). Vgl. PsA, S. 81.

10 De an., 11 5, 417 b 2: » Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern
in der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der ande-
ren ist es eher die Bewahrung des in Moglichkeit Seienden durch das, was in der Voll-
endung ist und sich ebenso verhilt, wie die Mdglichkeit zur Vollendung.« Vgl. PsA, S.
80 Anm. 4, 136 Anm. 67.

! Der Ausdruck alteratio perfectiva geht auf Sextus Empiricus (Adv. math., VII 217) zu-
riick, der wiederum auf den Stoiker Chrysippos Bezug nimmt. Zu dieser Bedeutung

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 111

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ihres Wesens selbst, bezeichnet werden — anfangs blofle Anlage
geht die Empfindung in den Akt des Wahrnehmens tiber.'? Die
Empfindung nimmt namlich die Sinnesqualititen als Formen auf,
ist also — wie sich Brentano durch Riickgriff auf die mittelalterliche
Terminologie ausdriickt — eine objektive Aufnahme: Kilte zu fiihlen,
also Kilte objektiv in sich zu haben, ist etwas ganz anderes, als kalt
zu sein, d.h. Kalte materiell, physisch in sich zu haben.??

Die Formen bestehen auflerhalb!* des Wahrnehmenden nur in
ihrer konkreten Verbindung mit der Materie, in der konkreten und
wirklichen Einheit des Synolon. Dieselbe Form,'S die das duflere

von alteratio, die die Verwirklichung des der Moglichkeit nach Seienden betrifft, vgl.
W.D. Ross, Aristotle, London: Methuen 1923, Kap. V.

2 De an., 115, 417 b 2; vgl. ebda., 417 a 16; Metaph., IX 6, 1048 b 28 und 33 (PsA, S. 80
Anm. 4).

13 »Wir gebrauchen den Ausdruck ,objectiv” hier und im Folgenden nicht in dem Sin-
ne, der in neuerer Zeit der tbliche ist, sondern in jenem, den die Aristoteliker des Mit-
telalters damit (mit dem scholastischen objective) zu verbinden pflegten, und der eine
sehr kurze und pricise Bezeichnung der Aristotelischen Lehre erméglicht. Materiell,
als physische Beschaffenheit ist die Kalte in dem Kalten; als Object, d.h. als Empfun-
denes, ist die in dem Kiltefiihlenden.« PsA, S. 80 Anm. 6. Brentano bezieht sich hier-
bei auf De an., I1I 2, 425 b 25, wo Aristoteles behauptet, das aiofnrov xar’ évépyetav be-
finde sich im Sinnesorgan. Brentano schreibt auferdem: »Der Sinn [...] empfingt die
sensibele Form nicht durch eigentliche Alteration, wenn auch [...] eine solche ihre
Aufnahme begleiten mag, und z.B. der empfindende Korper, wenn er das Warme be-
rithrt, zugleich ein das Warme fithlender aus einem nichtfiihlenden und ein warmer
aus dem entgegengesetzten kalten wird. Er fiihlt etwas Warmes, d.h. er hat eine War-
me objectiv in sich, er ist warm, d.h. er hat eine Warme physisch, materiell in sich. Die
Aufnahme in dieser letzten Weise war eine eigentliche Alteration, ein Verlust der
Kalte, ein Werden des Entgegengesetzten aus dem Entgegengesetzten, die Aufname
in der ersten Weise war nur eine einfache Actualisirung dessen, was der Potenz nach in
dem Subjecte vorhanden war.« PsA, S. 81. »Wir haben schon oben (Teil III, Anm. 6)
angegeben, in welchem Sinne wir dieses Wortes uns bedienen. Wir gebrauchen es,
weil dadurch grossere Kiirze des Ausdruckes méglich wird, in der auch bei den
Scholastikern iiblichen Weise dann, wenn Jemand etwas als Object, d.h. als Erkanntes
in sich aufnimmt. Wer z.B. Warme empfindet, hat sie objectiv, wer warm ist, hat sie
physisch oder materiell in sich. « Ebda., S. 120 Anm. 23. Es sei an dieser Stelle schon
vorweggenommen, daf Brentano spater gerade den Ausdruck objective benutzt, um
das Merkmal der »intentionalen oder mentalen Inexistenz« des Gegenstandes zu er-
lautern, das die psychischen Phianomene gegeniiber den physischen »am meisten« aus-
zeichnet. Vgl. PeS 1, S. 124 Anm.; PeS 11, S. 8 Anm. 2; F. Brentano, Wahrheit und Evidenz.
Erkenntnistheoretische Abhandlungen und Briefe, ausgewahlt, erlautert u. eingeleitet von
O. Kraus, Leipzig: Meiner 1930; Hamburg: Meiner 21962 (Abkiirzung: WE), S. 17f.

W &wdev, Dean., 115,417 b 28.

15 Die aiotno ist die Aufnahmefahigkeit der sinnlichen Formen ohne die Materie; sie
ist dem Wachs analog, das den Abdruck des Siegels ohne das Metall aufnimmt, aus
dem es besteht (De an., I1 12, 424 a 17). Der Vergleich ist allerdings nicht ganz passend,

112 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

wirkliche Ding in sich trdgt, verwirklicht sich durch objektive Auf-
nahme im Empfindungsvermégen und erlangt somit ihre ,zweite
Wirklichkeit”. Es besteht eine Entsprechung, ja eigentlich eine
Identitat zwischen Wirklichkeit des Wahrnehmbaren (der aktuali-
sierten Sinnesqualitidt) und Wirklichkeit der Wahrmehmung (dem
aktualisierten Sinnesvermogen). Beide finden gleichzeitig statt und
konnen voneinander nur begrifflich auseinandergehalten werden.!®
Deshalb entspricht aber die wahrmehmungsunabhéangige Wirklich-
keit des Wahrnehmbaren nicht derjenigen der Wahrnehmung. Das
Wahmehmbare bleibt namlich auch dann bestehen, wenn es von
niemandem erfafit wird. Seine erste Wirklichkeit ist ganz unabhéan-
gig von seinem Wahrgenommenwerden, d.h. von seiner ,zweiten
Wirklichkeit”.1?

Der Wahrmehmungsprozefd wird durch die Akt-Potenz-Lehre
bestimmt. Er ist ein einheitliches Phanomen, das aus zwei verschie-
denen Perspektiven betrachtet werden kann - von der Seite des
Objekts oder des Subjekts. Diese zwei méglichen Betrachtungswei-
sen erwecken den Anschein einer Verdoppelung des Wahrneh-
mungsgegenstandes, so als ob dieser neben seiner ersten, wahr-
nehmungsunabhangigen Wirklichkeit auch noch im Wahrneh-
mungsakt (als wahrgenommener Gegenstand) eine weitere besitzen
wiirde.!® Diese Verdoppelung ist nur scheinbar, da sie von der Per-
spektive abhéngt — a parte subiecti oder a parte obiecti —, von der aus
der ganze Prozef8 gesehen wird."

Ausgangspunkt des Wahrnehmungsprozesses ist das aufler-
halb der Seele bestehende Sinnesobjekt, das im Wahrnehmenden
ein Erleiden bewirkt. Der sinnliche Gegenstand, der als etwas Ak-
tuelles wahrnehmungsunabhingig besteht, kann aber in Hinblick auf
die aktuelle Wahrnehmung als etwas Potentielles angesehen werden,
d.h. beziglich jener zweiten Wirklichkeit, die er im Wahrnehmungs-

da »das geformte Wachs nicht individuell dieselbe Form wie das Siegel in sich tragt,
sondern nur eine gleichartige, der Sinn aber, der die Form des Sensibelen aufnimmt,
dieselbe«. PsA, S. 81.

16 Dean., 1112,425b 25.

17 Ebda., I1I 2, 426 a 15-26. Vgl. Cat., 7, 7 b 35.

18 Dean., 115,417 a 10-14. Vgl. PeS 1, S. 184f.

9 Dean., 1112,425b 26. Vgl. ebda., 115,417 a 10; 418 a 3; 10, 422 b 15; 12,424 a 17; 111 §,
431 b 24; Sens., 3, 439 a 12; Phys., I1I 3, 202 a 13. Vgl. hierzu H. Seidl, Der Begriff des In-
tellekts (nous) bei Aristoteles im philosophischen Zusammenhang mit seinen Hauptschriften,
Meisenheim/Glan: Hain 1971, S. 97ff.; D.W. Hamlyn, , Aristotle’s Account of Aesthe-
sis in the ,De anima’*, The Classical Quarterly 9 (1959), S. 6-16.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 113

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

akt annimmt. Es findet hierbei aber keine Verdoppelung des Wahr-
nehmungsgegenstandes statt, da sich die zweite Wirklichkeit des
Wahrnehmungsgegenstandes mit jener des Sinnesvermégens beim
aktuellen Wahrnehmen vollkommen deckt.

Diese zweifach mogliche Betrachtungsweise des Wahrneh-
mungsprozesses begriindet also keine phinomenalistische, imma-
nentistische Deutung desselben.?? So verlangt der strenge Realismus
des Aristoteles, daf8 die »objektive« Wirklichkeit des Gegenstandes
seine wahrnehmungsunabhingige Wirklichkeit voraussetzt, die als
wirkende Ursache des ganzen Wahrnehmungsprozesses gilt. Des-
halb offenbart der Wahrnehmungsakt nicht nur das Wesen des Ge-
genstandes, sondern biirgt auch fiir dessen Existenz; in ihm sind
Wesensinvarianz und materielle Konkretheit unléslich miteinander
verkniipft.?! Dieses besondere Merkmal der sinnlichen Wahrneh-
mung, ihre Biirgschaft fiir Sein und Wesen, macht sie zur notwen-
digen Voraussetzung und zum Mafstab aller anderen Erkenntnis-
formen.

§ 3. Wahrnehmung und Denken

Die Leistung der Verstandestitigkeit besteht in der Verdeutlichung
jener Form, die die sinnliche Erkenntnis schon zuvor aufgenom-
men hat. Die Funktionsleistung des Verstandes griindet somit auf
der sinnlichen Tatigkeit und entwickelt sich im vollen Einklang
mit dieser.

Eine wesentliche Rolle bei der Koordination zwischen beiden
Vermogen {ibt die Phantasie aus.?? Als »Erleiden« oder Bewegung,
die durch das Fortwirken von Sinneseindriicken bzw. durch eine
vorhandene Disposition hervorgerufen wird,?® stellt die Phantasie

% De an., 111 2, 426 a 15-26. Da die alten Naturphilosophen zwischen erster und zweiter
Wirklichkeit des Wahrnehmungsobjektes nicht unterschieden, vertraten sie eine Art
»subjektiven Idealismus« (D.W. Hamlyn (ed.), Aristotle’s De anima Books II and I1I (with
Certain Passages from Book I), translated with Introduction and Notes, Oxford: Claren-
don Press 1968, S. 124.), der die Prioritat des sinnlichen Gegenstandes gegeniiber sei-
nem Wahrgenommenwerden verkennt. Vgl. Cat., 7, 7 b 35; Metaph., IV 15, 1021 a 29.

2 »[...] der Sinn [kann] das Sensibele nicht in einer fremdartigen, abstracten Weise,
sondern in seiner letzten individuellen Bestimmtheit, wie es ausser dem Sinne ist, er-
fassen.« PsA, S. 142.

2 Ebda., S. 102-104.

B Dean., 113,429 a1;428 b 10 (PsA, S. 103 Anm. 76).

114 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

dem Verstandesvermogen jene »Phantasmen« zur Verfiigung, die
das aktuelle Denken benétigt, um von der Moglichkeit zur Wirk-
lichkeit des Erkennens zu gelangen. Die Verstandestitigkeit setzt
namlich notwendigerweise?* Vorstellungselemente voraus, die auf
Verstandesebene eine analoge Funktion zum dufleren Sinnesobjekt
im Wahrnehmungsprozef ausiiben.?s Die Verbindung von Verstand
und Phantasie ist so eng, daff das Denken ohne begleitende Vor-
stellungen tiberhaupt nicht moglich ist.

Aber nicht blos bei dem Erwerben einer geistigen Erkennntniss, sondern
auch bei jeder neuen Betrachtung einer schon frither erkannten Wahrheit
sind die sinnlichen Vorstellungen uns unentbehrlich. Wir denken mit dem
Verstande nie einen allgemeinen Gedanken, ohne dass ein sinnliches Ein-
zelbild ihn begleitete.26

Der Verstandesprozef entwickelt sich somit ganz analog zum
Wahmehmungsprozef,?” denn auch er ist ein Erleiden »in jenem
uneigentlicheren Sinne des Leidens, der fiir die Empfindung von
uns festgestellt worden« ist -8 ein »Leiden durch das Intelligible«.??

% »Nach Aristoteles ist unser geistiges Denken in der Art von den Sinnesvorstellun-
gen abhangig, dass es mittels ihrer entsteht und immer und nothwendig von ihnen
begleitet ist.« PsA, S. 144. »[...] die sinnliche Erkenntnis [ist] die nothwendige Vorbe-
dingung fiir das Entstehen des entsprechenden geistigen Gedankens.« Ebda., S. 145.
»[...] wer etwas [...] geistig betrachtet, [hat] immer eine entsprechende Vorstellung in
seinem sensitiven Vermogen. Aristoteles hat das Verdienst, durch feine Selbstbeob-
achtung diesen Erfahrungssatz zuerst festgestellt zu haben.« Ebda., S. 146.

25 »[...] Aristoteles antwortet |[...], dass der Verstand sich zu den Phantasmen wie der
Sinn zu den dusseren sensibelen Dingen verhalte. Der Sinn empfingt seine Bilder, in-
dem er den dusseren Objecten sich zuwendet, der Verstand empfangt seine Ideen, in-
dem er gleichsam auf die Phantasmen blickt; und wie daher das Sehen und Héren nicht
mehr méglich ist, wenn der gesehene oder gehorte Gegenstand aus dem Gesichtsfelde
oder aus dem Bereiche des Gehores schwindet, so ist auch das Denken nicht mehr
moglich, sobald die entsprechenden Phantasmen nicht mehr in den Sinnen gegen-
wirtig sind.« PsA, S. 146. Vgl. Dean., 1117, 431 a 14; b 2 (PsA, S. 146 Anm. 92 und 93).
2% PsA, S. 145f. Vgl. Phys., VI1 3,247 b 13.

¥ Dean., 111 3,427 a 20; 4, 429 a 13 (PsA, S. 114 Anm. 5).

3 » Andererseits kommt dennoch dem Verstande ein Leiden, freilich ein uneigentli-
ches Leiden zu, an welchem die Sinne nicht Theil haben; es ist dies jene Aenderung,
die er erfahrt, indem er die vollendete Disposition zum Erkennen erlangt, und die ei-
ne wirkliche Aenderung, nur nicht eine Verderbniss, sondern eine Vervollkommnung
seines natiirlichen Zustandes ist.« PsA, S. 130f.

% De an., 11l 4, 429 a 13 (PsA, S. 114 Anm. 8; 146 Anm. 94). Dies ist insofern relevant,
als es einen definitiven Bruch mit jeglichem Nativismus platonischer Pragung mar-
kiert: »Nach seiner [Aristoteles] Ansicht ist kein Wissen dem Verstande angeboren,
und auch das erworbene Wissen kein Bleiben der Gedanken im Verstande, welches

Seiendes, Bewufitsein, Intentionalitit A 115

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Auch im Verstand findet eine »objektive« Aufnahme der intelligi-
blen Formen ohne die Materie statt, die von der blofen Anlage zur
Erkenntnis zum aktuellen Erkenntnisvollzug fithrt. Auch hier geht
der Gegenstand von der blofien Moglichkeit, erkannt zu werden,
zur Wirklichkeit iiber und weist deshalb neben einer ersten, er-
kenntnisunabhidngigen Aktualitit eine zweite Seinsweise auf; diese
deckt sich aber vollkommen mit derjenigen Wirklichkeit, die das
Verstandesvermdgen beim aktuellen Erkenntnisvollzug aufweist. Die
Verstandestatigkeit ist somit voll und ganz auf die Sinnestatigkeit ab-
gestimmt und fiihrt zur génzlichen Entmaterialisierung jener Formen,
die der Sinn schon aufgenommen hat. Denn die sinnlich aufge-
nommenen Formen sind nur uneigentlich von der Materie abgeldst.
Indem sich der Verstand auf sie richtet, befreit er die sinnlichen
Formen von diesem Residuum und fiihrt sie zur Allgemeinheit.

Worin besteht aber nun dieser Entmaterialisierungsprozef8 der
sinnlichen Formen, der zum Denken des Universalen fiihrt? Und
welches Verhiltnis besteht zwischen sinnlichem und intelligiblem
Objekt?

§ 4. Sinnlicher und noetischer Gegenstand

Es steht aufler Frage, daf sich der intelligible Gegenstand vom sinn-
lichen unterscheidet.®

Wir haben in uns den Begriff der Farbe, den Begriff des Tones im Allge-
meinen, und diese Vorstellungen kénnen unméglich zu den Sinnenbildern
des Gesichtes und des Gehores gerechnet werden. Denn das Gesicht er-
kennt wohl das Weisse und Schwarze und jede der Farben im Einzelnen,
die Farbe aber als solche erkennt es nicht. [...] Ferner, sehen wir auf die
mathematischen Begriffe, auf die Begriffe der Flache und Linie, des Qua-
drates und des Kreises; offenbar enthalten sie keine Vorstellung von Roth

der Phantasie und dem sinnlichen Gedachtnisse vergleichbar wire. [...] Wie wir daher
nie etwas sehen ohne das auf den Gesichtssinn wirkende Object, so denken wir nie ei-
nen Gedanken, und hitten wir ihn auch schon hundertmal gedacht, ohne dass das
wirkende Princip, durch dessen Einwirkung der Verstand, da er ihn zum Erstenmal
dachte, ihn empfing, von Neuem ihn beweget.« PsA, S. 131f.

% Dean., 115,417 b 22; 111 4, 429 b 10; 6, 430 b 28; 8, 432 a 2 und 12; Metaph., IV 5, 1010
alund 24; An. post., 1 18,81 b 6; 31, 87 b 28 und 37; 11 13, 97 b 26; 19, 100 a 7; Phys., 15,
189 a 5; Metaph., 11, 981 b 10; I1I 4, 999 a 26; VII 10, 1035 b 34; 11, 1036 a 28; Eth. Nic.,
VI 6, 1140 b 31; 10, 1142 a 26; 12, 1143 b 4; VII 5, 1147 b 4 (PsA, S. 112 Anm. 2). Vgl.
auch PsA, S. 122, 124.

116 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

oder Warm oder Siiss oder von irgend einem anderen der eigenthiimlichen
Sinnesobjecte. Endlich enthalten die Begriffe der Zahl, der Substanz und
andere nicht einmal die Vorstellung einer Ausdehnung in sich, welche
doch die nothwendige Grundlage aller sinnlichen Qualitten bildet.3!

Gemaf seinem methodologischen Prinzip, nach dem die Bestim-
mung eines Vermogens von der Betrachtung der jeweiligen Objekte
ausgehen muf,* untersucht Aristoteles zuerst die Beschaffenheit
des Intelligiblen, um dann jene des Verstandesvermdgens im Unter-
schied zum Sinnesvermégen zu erlautern.® In dieser Hinsicht na-
hert sich fiir Brentano die Position des Aristoteles derjenigen Pla-
tons an, der ja entschieden die Ideen von den sinnlichen Gegen-
sténden trennte.

»Etwas Anderes«, sagt er [Aristoteles], »ist die Grosse und das Sein der
Grosse und das Wasser und das Sein des Wassers, und so ist es noch bei
vielem Anderem; nicht aber», fiigt er hinzu, «bei Allem; bei Einigem ndm-
lich (er meint die geistigen Dinge) ist Beides ein und dasselbe.«3*

Die unterschiedlichen Standpunkte von Aristoteles und Platon be-
treffen das Verhiltnis von Sinnlichem und Intelligiblem. Aristoteles
weist die Platonische These ihrer realen Verschiedenheit entschie-
den zuriick.” Ontologisch betrachtet unterscheidet sich das Ver-
standesobjekt gar nicht vom Sinnesobjekt.* Sowohl der Sinn als auch
der Verstand richten sich auf die konkrete Wirklichkeit, die der
Sinn in ihrer individuellen Bestimmtheit, der Verstand in abstrakter

31 PsA, S. 1131

32 Ebda., S. 113. Vgl. ebda., 5. 82.

3 Dean., 118,431 b 24.

3 Ebda., Il 4, 429 b 10 (PsA, S. 132).

3 PsA, S.133.

% »[...] dieses Warme, das der Sinn, und das Sein des Warmen, das der Verstand er-
fasst, [sind] nicht blos Eins, insofern beide in einem Korper sind, sie sind auch keine
verschiedenen Eigenschaften dieses Korpers, sie sind essentiell identisch, und durch
die Definition, in welcher das Sein des Warmen auseinandergelegt ist, wird eben jenes
Warme, das der Sinn erfasst, definirt.« Ebda., S. 133. Um die wirkliche Identitit von
sinnlichem und intelligiblem Gegenstand hervorzuheben, bedient sich Brentano au-
Berdem der Sprachanalyse: »Wir konnen wohl sagen: dieses Warme ist dieses Weisse
(Identitat dem Subjecte nach), wir konnen aber nicht sagen, diese Warme ist diese
Weisse, d.i. diese weisse Farbe (Identitat dem Wesen nach). Dagegen kénnen wir so-
wohl sagen: dieses Warme ist warm, als auch: diese Warme ist Warme. Wir kénnen
also die Species essentiell von dem Individuum pridiciren, sie sind &v xa8' avrd, wih-
rend dieses Weisse und dieses Warme, und alles, was in dhnlicher Weise, wie sie, in
einem Subjecte vereinigt ist, nur £v xard ouufefnxd; genannt werden kann.« Ebda.,
Anm. 57. Vgl. Metaph., VII 12 und VIII 6.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 117

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Weise auffafit.’” Sinnliches und Intelligibles unterscheiden sich
nicht wie ein Ding von einem anderen Ding, sondern sind ein und
dieselbe Realitit, die in unterschiedlicher Weise, in verschiedener in-
tentionaler Einstellung erfat wird. Dieselbe individuelle Wirklich-
keit wird vom Sinn und Verstand erfafit, »aber in anderer und an-
derer Weise sich verhaltend«.3® Selbst dann, wenn der Verstand
mathematische Begriffe erfafSt, erkennt er nichts Immaterielles oder
Abstraktes.

Die einzelne gerade Linie, die in dem Sinne ist, und das Sein der Geraden,
das der Verstand erfasst, sind essentiell identisch. Man darf also auch hier
nicht glauben, der Verstand erkenne etwas Immaterielleres als der Sinn, er
nehme etwas Unkorperliches oder doch wenigstens etwas Nichtsinnliches
in sich auf, nein, dasselbe, was in ihm ist, ist auch in dem Sinne, aber in an-
derer und anderer Weise sich verhaltend.®

Brentano bemerkt aulerdem:

Die mathematischen Begriffe bestehen ausserhalb des Geistes nicht in
Trennung von den sinnlichen Kérpern, sondern sie sind in ihnen, wie auch
die physischen, und gehen mit diesen in unsere Sinnesvorstellungen ein.
Der Verstand erkennt also, wenn er sie erfasst, nicht etwas, was von der
sensibelen Materie getrennt ist, sondern er erkennt nur etwas, was nicht
von ihr getrennt ist in getrennter Weise.%

Man bedenke - so Brentano —, welch eine »ldcherliche Behauptung«
es wire,

dass Einer, der etwas erkennen wollte und statt dessen etwas Anderes in
seinem Verstande fasste, hiedurch zu der von ihm begehrten Erkenntniss
gelangt sei. Nun aber will z.B. der Naturforscher die Crystalle und die Pflan-
zen und die tibrigen Korper, die er hier auf Erden findet, kennen lernen;
wenn er also die Begriffe von Tetraedern und Octaedern, von Baumen und
Griésern, die einer anderen Welt angehdren, erfasste, so wiirde er offenbar in
keiner Weise seinen Zweck erreichen. So also, sagt Aristoteles, ist es nicht.*!

Sinnliches und Intelligibles, wie schon Brentanos Dissertation dar-
legt, sind nicht ontologisch verschieden, sondern ein und dieselbe
Realitit, die als Objekt in zweifacher Weise aufgefalt wird — als Kon-

37 PsA, S. 134f.

3 Ebda.

3 Ebda., S. 135.

40 Ebda., 5. 150. Vgl. Dean., 111 7, 431 b 12; 4, 429 b 10; Metaph., VI 1, 1026 a 8.

4 PsA, 5. 135. Vgl. An. post., 122, 83 a 22; De an., 111 7, 431 b 16; Metaph., 19, 991 a 12
(PsA, S. 135 Anm. 60 und 61).

118 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

kretes in der Wahrmehmung und als Allgemeines im Verstand.*? Die
Einheit der Seele gewihrleistet ein harmonisches Zusammenspiel
beider Vermogen, die dadurch Teilaspekte einer grundsitzlich ein-
heitlichen Erkenntnisleistung sind. Sinn und Verstand stellen inte-
grierende Bestandteile der Einheit der Seele dar. Ein und dasselbe
Ich empfangt den Sinneseindruck und reflektiert tiber ihn.#

Aufgrund des Verhiltnisses zwischen sensitiver und intellekti-
ver Seele, nach dem erstere »Teil« und zugleich auch Grundlage der
letzteren ist, kann die Beziehung zwischen Sinnes- und Verstande-
statigkeit — um Brentanos spatere Terminologie zu verwenden - als
»suprapositives« Verhdlinis betrachtet werden. Der Denkakt baut
auf entsprechende Sinnesempfindungen auf und fithrt zu einer
,Formalisierung” ihrer Gegenstinde. Sein fundierter Charakter be-
steht darin, daf8 er sich auf denselben Gegenstand wie die Sinne-
sempfindung richtet, jedoch in unterschiedlicher intentionaler Ein-
stellung. Der Verstand fafit dieselbe Form auf wie der Sinn, allerdings
in abstrakter Weise. Mit der Materie verbunden sind die Formen nur
indirekt — also durch Vermittlung des Sinnesvermogens — Gegen-
stand des Verstandes; »von der Materie abgetrennt, als universelle
Wesenheiten, sind sie unmittelbarer Gegenstand des Denkens.

Im Erfassen des reinen Wesens der Dinge findet die Entwick-
lung der menschlichen Erkenntnis ihren Hohepunkt, die in der
sinnlichen Wahrnehmung ihren Ausgangspunkt hat. Hier erfolgt
der Ubergang vom &idog als ontischem Prinzip, das im Individuum
als »physischer Teil« enthalten ist, zum &ido¢ als Universale, das
»logischer Teil« des Dinges ist und als begrifflich Allgemeines, als
vénua, im erkennenden Subjekt liegt.# Die Verschrankung von Sin-
nes- und Verstandesvermogen erklart, warum sich der Begriff im-
mer auf das Ding in seiner - formalen und materiellen - Integritat
bezieht und deshalb nicht mit der Form als ontologischem Be-
standteil (»physischem Teil«) des Dinges identisch ist.45

42 De an., 1114, 429 b 10-13 (PsA, S. 113 Anm. 56).

43 Man vergleiche die programmatische Erklarung, die Brentano der Analyse der Er-
kenntnisvermogen voranschickt: »Es wird eine Harmonie bestehen zwischen dem
Verhaltniss, in welchem Aristoteles Geistiges und Sinnliches im Wesen des Menschen
vereinigt, und in welchem er es in Verstandeserkenntniss und Sinneswahrnehmung
sich beriithrend denkt, und wer ihn in dem einen Puncte verstanden, der wird da-
durch auch dem Verstandnisse des anderen naher geriickt sein. « PsA, S. 40.

Vgl MBS, S. 140.

% Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1, § 7. Vgl. auch H. Seidl, Der Begriff des Intellekts (nous) bei
Aristoteles im philosophischen Zusammenhang mit seinen Hauptschriften, a.a.0., S. 64.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 119

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung
§ 5. Brentanos spiterer Riickgriff auf Aristoteles’ Psychologie

Brentano findet in der Psychologie des Aristoteles wichtige Gedan-
ken, die er kritisch ausarbeitet und dann in sein Psychologiekon-
zept einbaut. In Anlehnung an Aristoteles entwickelt er in der Psy-
chologie vom empirischen Standpunkt seinen Intentionalititsgedan-
ken,* jenen Begriff der »intentionalen (auch wohl mentalen) Inexi-
stenz eines Gegenstandes«, der in der Brentano-Forschung zu so
vielen Fehlinterpretationen gefiihrt hat. Denn der Objektbegriff, der
Brentano zumeist zugeschrieben wird, entspricht in keiner Weise
seiner klassischen, im Mittelalter iiblichen und letztlich auf Aristo-
teles zuriickgehenden Auffassung des Gegenstandes.

Der Begriff des Objekts bzw. Gegenstandes (dvmxeiuevov, objec-
tum) ist nach dieser historischen Tradition mit einer psychischen Be-
tatigung unaufloslich verbunden: Ein Objekt ist stets Objekt eines
psychischen Vermégens, einer epistemischen bzw. intentionalen Ein-
stellung. Objekt kann also nicht mit Ding bzw. Seiendem schlecht-
hin gleichgesetzt werden, sondern es betrifft nur den Gesichts-
punkt, nach dem uns ein Ding psychisch erscheint. Wir nehmen ein
Ding nicht als solches wahr, sondern Farbiges, Tonendes etc., da
wir bei einer psychischen Betdtigung stets etwas (ein Ding, ein Sei-
endes) zum Objekt haben - als Sichtbares, Horbares, Denkbares etc.

Das Objekt als qualitative Beschaffenheit eines Dinges ist na-
tiirlich etwas Wirkliches, Bewuftseinsunabhdngiges, das vom
Wahrnehmenden »objektiv« — also der Form, nicht aber der Materie
nach - aufgenommen wird. Diese »objektive Aufnahme« bedeutet
fiir das Objekt eine Verwirklichung im Wahrnehmungsvollzug. Wie
die Wahrnehmung von einer bloflen Anlage zu einem aktuellen
Empfindungsvollzug gelangt, so geht parallel dazu der Gegenstand
von seiner ersten, wahrnehmungsunabhéngigen habituellen Wirk-
lichkeit in eine zweite, von der Materie losgeloste Aktualitit tiber.
Diese zweite Aktualitdt fiihrt aber zu keiner Verdoppelung des
Wahrnehmungsgegenstandes, da sie sich restlos mit dem Wahr-
nehmungsakt deckt.#” Der ,Gegenstand als wahrgenommen” stellt

4% Vgl PeS1,S. 124

47 »Aber, sagt vielleicht Einer, ist denn nicht doch, wenn das sensitive Organ die sen-
sibelen Qualitaten in sich hat, das, was empfunden wird, in dem, was empfindet? -
Allerdings ist es in gewissem Sinne in ihm. Wir sprechen namlich in einem doppelten
Sinne von einem Empfinden, indem wir sowohl das in Moglichkeit als das in Wirk-
lichkeit Empfindende empfindend nennen, und in ganz dhnlicher Weise ist auch ein

120 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

ein blofes sprachliches Korrelat des aktuellen Wahrnehmens dar,
d.h. er ist das Ergebnis einer perspektivischen Betrachtungsweise
des Wahmehmungsprozesses, die seitens des wahrnehmenden
Subjektes erfolgt. Von einem »naturgemiflen« Standpunkt aus be-
trachtet, verhalt es sich ganz anders. Wir sehen keine gesehenen
Farben, sondern Farben schlechthin, denn, wie Aristoteles in Meta-
physik V, 15 bemerkt, ist

das Sehen (dyig) Sehen von etwas, aber nicht Sehen dessen, worauf das Se-
hen geht, wiewohl man dies in Wahrheit sagen kénnte, sondern das Sehen
ist auf eine Farbe oder etwas dergleichen gerichtet. In jener Weise aber wi-
re dasselbe zweimal gesagt, das Sehen sei das Sehen dessen, worauf das
Sehen geht.#8

Die zweifach mogliche Betrachtungsweise, die durch perspektivi-
sche Verschiebung erfolgt, erlaubt es Brentano, auch andere schein-
bare Umkehrungen der Fundierungsverhiltnisse zu erklaren, die
hier und da bei Aristoteles auftauchen. Eine dieser Umkehrungen
betrifft jene ,,Wahrnehmungsurteile”, die — durch ihre Verdrehung
des natiirlichen Substanz-Akzidens-Verhaltnisses — gegen die Grund-
prinzipien der Aristotelischen Kategorienlehre verstofien und sich
jener uneigentlichen bzw. akzidentellen Pradikation anndhern, die
Aristoteles in der Ersten und Zweiten Analytik behandelt.* Im Wahr-
nehmungsprozef ist der Sinn primar auf die Aufnahme einer qua-
litativen Form gerichtet und nur nebenbei auf das substantielle
Ding selbst. Indem man das Weile wahrnimmt (eigentliches Sin-
nesobjekt), wird der Sohn des Diares, dem das Weifle zukommt, le-
diglich akzidentell (mit)wahrgenommen.®® Indem Aristoteles die

doppeltes Empfundenwerden zu unterscheiden, das in Moglichkeit und das in Wirk-
lichkeit.« PsA, S. 141. »Und eben dadurch« - fiigt Brentano hinzu - »scheint das Emp-
findende zu empfinden, dass es das Object der Empfindung in sich hat. « Ebda., Anm.
78 (Hervorhebung: M.A.).

48 Metaph., V 15, 1021 a 26.

¥ Vgl. An. pr., 127, 43 a 32-36; An. post., 119, 81 b 23-29; 22, 83 a 1-17. Vgl. auch De an.,
III 3, 428 b 23. Siehe A. Graeser, a.a.0., S. 74-76.

% Vgl. De an., 11 6, 418 a 21-23: »Von akzidentell Wahrnehmbaren aber spricht man,
wenn z.B. das Weile der Sohn des Diares wire; denn dieses wird akzidentell wahrge-
nommen, weil dem Weilen akzidentell das zukommt, was wahrgenommen wird.«
Vgl. PsA, S. 84. Brentano vermerkt, da ein Sinn in ahnlicher Weise die eigentlichen
Sinnesobjekte anderer Sinne wahrnehmen kann. Vgl. De an., III 1, 425 a 30 (PsA, S. 84
Anm. 19). Jede einzelne Wahrnehmung geht gewissermafen iiber sich selbst hinaus,
indem sie mit der Tatigkeit der anderen Sinnesvermogen koordiniert ist und nicht nur
auf das Erfassen der eigenen Sinnesobjekte zielt, sondern auch auf deren Substrat. Ge-

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 121

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

{81 aiodnra zum logischen Subjekt solcher , Urteile” macht, scheint
er den individuellen Substanzen eine Pradikat-Funktion zuzu-
schreiben.

Aus dem oben Dargelegten geht jedoch hervor, daf in solchen
Urteilen trotz ihrer grammatikalischen Struktur keine Umkehrung
der ontologischen Fundierungsverhiltnisse stattfindet. Die ange-
sprochenen Wahrnehmungsurteile haben namlich nicht die Funkti-
on, die ontologischen Grundverhiltnisse darzulegen, sondern the-
matisieren den Entwicklungsgang und die Funktionsweise des
Wahrnehmungsprozesses a parte subiecti.

Eine analoge Verschiebung der Perspektive betrifft das Ver-
héltnis zwischen Universalem und Partikularem, je nachdem ob
man es in ontischer oder logischer Hinsicht betrachtet. Wahrend
vom ontischen Standpunkt aus die Existenz lediglich dem Indivi-
duum zukommt und das Universale nur in und durch dieses be-
steht, inhériert in logischer Hinsicht das Partikulare dem Universa-
len. Ontologisch gesehen ist das Universale »Teil« des Partikularen.
In logischer Hinsicht dreht sich aber das Verhiltnis um; nun ist das
Universale ein »Ganzes«, dessen »Teile« — Gattungen und Arten —
bis hin zum Individuum nach unten abgestuft sind.

Fiir Brentano gibt es nur eine einzige »Form« oder ein einziges
»Wesen (eidog)«, in dem die ontische Dimension mit der logischen
vollstandig zur Deckung kommt - im Verstand namlich. Als geisti-
ge Substanz ist der Verstand reine Form, die jeglicher stofflichen
Ergdnzung entbehrt.

Seine letzte Differenz schlechthin ist auch seine letzte specifische, d.i. seine
letzte intelligibele Differenz, und wir haben darum nicht blos einen allge-
meinen Begriff unseres Verstandes, sondern auch ein individuelles geisti-
ges Selbstbewusstsein.5!

Der Verstand ist also sich selbst

rade der holistische und synésthetische Charakter der Wahrnehmung erklart, weshalb
die Erkenntnis des Partikularen derjenigen des Universalen vorangehen muf. Vgl.
Phys., 11 und An. post., 1 31. Vgl. H. Seidl, a.a.0., S. 46. Uber das Problem der akzi-
dentellen Wahrnehmung bei Aristoteles vgl. P. Cashdollar, , Aristotle’s Account of In-
cidental Perception”, Phronesis 18 (1973), S. 279-310; A. Graeser, ,On Aristotle’s
Framework of Sensibilia”, in: G.E.R. Lloyd, G.E.L. Owen (eds.), Aristotle on Mind and
the Senses. Proceedings of the VII Symposium Aristotelicum <Cambridge 1975>, Cam-
bridge: Cambridge University Press 1978, S. 69-97.

51 PsA, S, 138.

122 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: nDie Psychologie des Aristoteles«

vollstindig intelligibel, wahrend die kérperlichen Dinge einestheils [...] nur
eine unbestimmte allgemeine Erkenntniss gestatten, anderentheils nicht in
allen Bestimmungen gleichmissig erkennbar sind.5?

Im Selbstbewufitsein des Verstandes findet man den , Archimedi-
schen Punkt”, in dem Denken und Sein, mpérepov mpos nuds und
mpérepov 17 voel, zu einer ungebrochenen Einheit verschmelzen.

Das ,ich denke” erfassen wir mit derselben Evidenz, mit der wir erkennen,
dass es iliberhaupt ein Denken gibt; das individuelle eigene Sein ist uns
eben so klar und gewiss, wie das Seiende, als solches, welches das erste
Princip der Metaphysik ist.53

§ 6. Der volg mointixog

Eine zentrale Stellung innerhalb von Brentanos Deutung der Psy-
chologie des Aristoteles nimmt die Frage nach dem voidg moingrixdg
ein. Das Problem, das sich hinter der Lehre des voic momnixdc ver-
birgt, betrifft das wirkende Prinzip unseres Denkens. Ist die
menschliche Seele kein blofles Aggregat an heterogenen Teilen,
sondern ein harmonisches Ganzes, in dem Sinnes- und Verstandes-
vermdogen aufeinander abgestimmt zusammenspielen, so stellt sich
die Frage nach dem Prinzip, das die Harmonie zwischen beiden
Vermogen herstellt. Da ein materielles Prinzip wie das Phantasma
nicht direkt auf den Verstand einwirken kann, muf festgestellt
werden, welches Prinzip auf die Vorstellungsbilder ,entmateriali-
sierend” wirkt und jene Intelligiblen produziert, die dann der re-
zeptive Verstand in sich aufnehmen kann.

Brentano schliefit sich einer Interpretationsrichtung an, die -
mit Themistios, Thomas von Aquin und auch Trendelenburg — im
wirkenden Verstand keinen der menschlichen Natur fremden Geist
sieht. Er charakterisiert den voig zomnmixdg als &g bzw. aktuelle Ei-
genschaft der in sich einheitlichen Seele des Menschen. Der wir-
kende Verstand ist jenes Prinzip, das eigentlich nicht denkt, son-
dern erst das Denken iiberhaupt erméglicht — in Analogie zum
Licht, das die Farben beleuchtet und sie dadurch dem Gesichtssinn
sichtbar macht. Der votg moinmixés bewirkt den Ubergang vom Zu-
stand der bloBen Moglichkeit zur vollkommenen Verwirklichung

2 Ebda.
53 Ebda.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 123

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

der Verstandestatigkeit; seine Wirkung betrifft jedoch nicht direkt
den aufnehmenden Verstand, vielmehr wirkt er auf den sensitiven
Teil. 3 Als Prinzip bzw. Bedingung jedes Denkens denkt er nicht
und kann somit auch nicht dem Denken selbst bewuf3t sein.

Der wirkende Verstand erweist sich somit in Brentanos Inter-
pretation

als eine vor allem Denken und daher bewusstlos wirkende Kraft des geisti-
gen Theiles unserer Seele, die, zunachst dem sensitiven Theile zugewandt,
ihm den néthigen Impuls zur Riickwirkung auf das Geistige gibt, und so
die wirkende Ursache unseres Denkens wird.5

Um die Einheit und Geschlossenheit der Aristotelischen Psycholo-
gie zu garantieren, nimmt Brentano ein Prinzip an, das als Bedin-
gung des Denkens vor allem Denken, also unbewufit wirkt. Diese
Charakterisierung ist bemerkenswerterweise mit dem selbstbe-
wuflten Charakter jedes psychischen Aktes unvereinbar, den Bren-
tano in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt begriindet.

Der votg moinmixds stellt jene hochste Instanz dar, die von oben
die ganze psychische Dynamik regelt, deren Entwicklungsgang sich
von unten nach oben, von der Empfindung bis hin zu den noeti-
schen Erkenntnisformen, vollzieht. Es handelt sich beim wirkenden
Verstand um ein Prinzip, das ,,abwirts” den kognitiven Verlauf be-
stimmt und deren Einheit und Geschlossenheit garantiert. Die
menschliche Erkenntnis entwickelt sich somit zwischen zwei Polen,
die deren Entwicklungsgang bestimmen. Der sinnliche Pol verbin-
det den Erkennenden mit der duleren Wirklichkeit, wahrend der
noetische auf ersteren regulativ riickwirkt. Denn es ist der Ver-
stand, der »unbewusst auf den sensitiven Theil wirkend [...], ihm
den Impuls zur Riickwirkung auf das Geistige gibt«.%¢ Der votg er-
weist sich dadurch als hochste Instanz, die schon in den Wurzeln
der sinnlichen Erkenntnis zur Geltung kommt und eine regulative

5 Ebda., S. 168ff. Brentano ist der festen Uberzeugung, daB der wi mafnnixds, den
Aristoteles in III, 5 vom wig moipnixds unterscheidet, nicht mit dem aufnehmenden Ver-
stand, den dieser in III, 4 behandelt, gleichgesetzt werden kann. Der woik madnnxdg steht
vielmehr fiir die Phantasie, »welche als sinnliches Vermdgen [...] nicht an der drdéeia
des aufnehmenden Verstandes Theil hat«. (Ebda., S. 208) Damit will Brentano den
vermeintlichen Widerspruch losen, der sich daraus ergibt, daf Aristoteles in III, 5 den
wik madnmixdés als sterblich und mit dem Korper vermischt auffagt, wihrend der wig
im Kapitel 4 als drafrj, als geistig und unvergéanglich bezeichnet wird. Ebda. S. 206ff.
%5 Ebda., S. 180.

% Ebda., S. 165.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Riickwirkung des Intellektuell-Intuitiven auf das Sinnliche ausiibt.
Dieses aktive Prinzip, das symmetrisch der sinnlichen Rezeptivitat
gegeniibersteht, sichert das harmonische Zusammenspiel beider
Vermogen. Es garantiert die Prasenz des Noetischen im Asthetischen,
das Vorhandensein einer noetischen Komponente allein schon bei
einer bloflen Empfindung.5

Im Lichte dieser Interpretation des Aristotelischen vodg 7oin-
nikdg kann Brentanos programmatischer Eréffnungssatz der Psy-
chologie vom empirischen Standpunkt gedeutet werden.

Mein Standpunkt in der Psychologie ist der empirische: die Erfahrung al-
lein gilt mir als Lehrmeisterin: aber mit anderen teile ich die Uberzeugung,
daR eine gewisse ideale Anschauung mit einem solchen Standpunkte wohl
vereinbar ist.5

Diese »gewisse ideale Anschauung«, die fiir Brentano mit dem
»empirischen Standpunkt« in harmonischem Einklang steht, ist ge-
rade jene intellektuell-intuitive Dimension, die durch ihre Evidenz
die entlegensten Winkel des psychischen Lebens durchdringt - ein-
schlieBlich ihres ersten Ursprungs, der Empfindung.

In Brentanos Rezeption des Aristotelischen vodg moinrixds wird
auflerdem sein Anliegen ersichtlich, die menschliche Erkenntnis
nicht auf ein jenseits des konkret Denkenden liegendes Prinzip zu-
riickzufiihren — weder auf einen averroistisch verstandenen, von
der individuellen Seele unabhingigen wirkenden Verstand, noch
auf ein transzendentales Ich, das sich im Sinne Kants vom konkret
Denkenden unterscheidet. Es ist also nicht abwegig, hier eine indi-
rekte Stellungnahme gegen das transzendentale, vor allem Kant-
sche Denkmodell zu sehen.®® Kants »Ich denke«, das als letzte Be-

57 Vgl. E. Melandri, Le ,,Ricerche logiche” di Husserl, a.a.O., S. 43ff.

% PeSIS. 1.

% »Fragen wir uns: welches ist das philosophische Problem, dass der Aristotelischen
Lehre vom voik mounmixds zu Grunde liegt? Fiir welche psychologische Frage hat Ari-
stoteles die Losung gesucht, da er ihn in seinen Biichern von der Seele einfiihrte? Es
war eine Frage, die auch jetzt noch von der hichsten Bedeutung ist, und die zu keiner
Zeit den Trieb der Forschung ruhen liess, namlich die Frage nach dem wirkenden
Principe unseres Denkens. Nach wie entgegengesetzten Richtungen sind nicht hier
die Geister auseinander gegangen. Wie viele sind an sich selbst irre geworden und
haben sich in die Reihe der materiellen Wesen eingeordnet. Wie viele, die sich mit
Entriistung von einem solchen Gedanken abwendeten, wurden durch die Schwierig-
keit des Problems zu den extravagantesten Annahmen getrieben, so dass sie entweder
alles Dasein materieller Substanzen, oder doch jeden Einfluss des Korperlichen auf
das Entstehen unserer Gedanken verneinten. [...] Was hat man nicht fiir kiinstliche

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 125

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

dingung der Erkenntnis gilt, ist etwas Abstraktes und Formales, das
sich vom realen Ich, vom konkreten Denkenden abgrenzt. Wie Ari-
stoteles betrachtet Brentano das Prinzip des Denkens als jenen
»Teil« der menschlichen Seele, der teleologisch den ganzen Ent-
wicklungsgang der Erkenntnis regelt.®0

Die erkenntnistheoretische Frage nach der Funktionsweise
menschlicher Erkenntnis ist somit vom metaphysischen Leib-Seele-
Problem nicht zu trennen. Denn der ot ist keine von den {ibrigen
Seelenteilen getrennte geistige Substanz: »die intellektive Seele [ist]
von der sensitiven nicht wie Substanz von Substanz, sondern wie
Theil von Theil verschieden.«!

Der oty ist also nach der Lehre des Aristoteles [...] die Fahigkeit eines gei-
stigen Subjectes, welches aber im Menschen mit dem Leibe auf’s Innigste
verkniipft ist und ein Theil derselben Seele ist, die vermoge anderer Theile
als substantielle Energie dem Korper Sein und Leben gibt.62

Von hier ausgehend kann Brentano die Unsterblichkeit der intel-
lektiven Seele, die ja »abtrennbar«, »leidensunfihig« und »unver-
mischt« ist, behaupten, wéahrend der sensitive (und vegetative) Teil
nach der Auflosung des Korpers mitvergeht.

Der geistige Theil des Menschen bildet [...] mit seinem leiblichen Theile eine
einzige Substanz. Die intellective und die vegetativ-sensitive Seele sind
nicht zwei Seelen, nein, sie sind eine einzige Form, die einem Theile nach
den Leib belebt, einem anderen Theile nach aber von ihm frei und geistig
ist. Wie das Geistige und Leibliche hier auf’s Innigste verkntipft sind, so se-
hen wir auch die geistigen und leiblichen Thatigkeiten in einer wunderba-
ren Weise in einander verstrickt, wechselseitig sind sie aufeinander ange-
wiesen und, die einen dienend, die anderen herrschend, empfangen sie
beiderseitig von einander Hilfe und Forderung. Es dient nicht blos der
Schlund dem Magen, es dient auch die Phantasie dem Verstande; es leuch-
tet nicht blos das Auge dem Fusse auf seinen Wegen, es leuchtet auch der
Geist allen leiblichen Kriften und fiihrt sie zur Nahrung und Kleidung und

Theorien ersonnen, um den eigentlichen Causalnexus zwischen Sinnlichem und Gei-
stigem zu ersetzen, und wie einfach und lichtvoll erscheint dagegen die Annahme un-
seres Philosophen, den der tiefe Einblick, den er in das menschliche Denken und in
die ganze Wirkungsweise und Ordnung der Natur gewonnen hat, vor allen derarti-
gen Sonderbarkeiten zu bewahren weiss.« PsA4, S. 229.

% Vgl. R. Schaeffler, Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und katholischer Theo-
logie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1980, S. 31f.

61 PsA,S. 117, Anm. 21.

62 Ebda., S. 119, Anm.

126 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

hélt sie ab von dem, was Gefahr und Verderben bringt. Wie nun der
Mensch, wenn ihm ein Fuss oder ein anderes Glied entrissen wird, keine
vollendete Substanz mehr ist, so ist er natiirlich noch viel weniger eine
vollendete Substanz, wenn der ganze leibliche Theil dem Tode anheimge-
fallen ist. Der geistige Theil besteht zwar noch fort, allein die irren gar sehr,
die wie Plato glauben, da8 die Trennung vom Leibe fiir ihn eine Forderung
und gleichsam eine Befreiung aus driickendem Gefdngnisse sei; muss ja
doch die Seele nunmehr auf alle die zahlreichen Dienste verzichten, welche
die Krifte des Leibes ihr geleistet haben.63

Bei dieser Deutung des Leib-Seele-Problems und der Unsterblich-
keitsfrage greift Brentano eindeutig auf Thomas von Aquin zuriick,
der - zumindest in seiner philosophischen Argumentation — den
unvollstindigen Zustand der anima separata betont. Denn fiir Tho-
mas ist die Seele kein in sich selbst vollstindiges Wesen, sondern
Teil eines Kompositums.

Concedimus autem quod anima humana a corpore separata non habet ul-
timam perfectionem suae naturae, cum sit pars naturae humanae; nulla
enim pars habet omnimodam perfectionem, si a toto separeretur.6¢

Brentano entfernt sich aber von Thomas insofern, als er das Teil-
Ganzes-Modell nicht nur auf das Ganze von Leib und Seele, son-
dern auch auf die Seele selbst anwendet.

Ueberhaupt bleibt iiber der Lehre des Aristoteles vom wirkenden Verstande,
wie sie Thomas gibt, ein gewisses Dunkel. Wenigstens treten die Griinde
seiner Annahme nicht so klar wie bei Aristoteles selbst hervor, und es
schreibt sich dies besonders daher, dass er die Stellung des geistigen und
leiblichen Theiles des Menschen zu einander nicht ganz in derselben Weise
fasst, wie Aristoteles sie bestimmt hatte. So ldsst er den geistigen Theil im
ganzen Leibe gegenwirtig sein und den sensitiven und vegetativen Theil der
Seele mit dem intellectiven nach dem Tode fortbestehen, so wie er auch die
ganze Seele und nicht blos, wie Aristoteles, die niederen Theile derselben
Form des Leibes nennt. Allein nach den Grundsitzen der Aristotelischen
Physik und Metaphysik, die doch Thomas im Allgemeinen beibehalten hat, ist
es unmoglich, dass etwas, insofern es Form des Leibes ist, unsterblich, oder
insofern es unsterblich ist, Form des Leibes ist, und eine geistige Form des
Leibes wire eine contradictio in adjecto. Mit bewusster Absicht ist Thomas
hier nicht von Aristoteles abgewichen, denn seinen sonstigen Anschauungen
entspricht die Aristotelische Lehre eben so gut, ja besser als die seinige, und

63 Ebda., S. 196f.
8 De unit. intell., p. 333 b.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 127

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

wir glauben daher, dass er bei verindertem Verstindnisse des Aristoteles
gewiss auch seine eigene Lehre in diesem Puncte verandert haben wiirde.s5

Der spite Brentano distanziert sich dann von der hier vertretenen
Position immer weiter, um von einem Cartesisch gepragten Aus-
gangspunkt eine Deutung des Leib-Seele-Problems zu vertreten, die
derjenigen des Thomas nahekommt. Brentano weist niamlich den
»Semimaterialismus« des Aristoteles zuriick, der die Seele spaltet,
indem er die sensitiven Funktionen einem korperlichen Subjekt zu-
schreibt und fiir die intellektuellen Tatigkeiten (begriffliches Den-
ken und darauf beruhendes Fiihlen und Begehren) einen geistigen
Tréager voraussetzt.5

§ 7. Psychologie und Metaphysik

In seiner Analyse der Psychologie des Aristoteles thematisiert
Brentano u.a. jene , mittlere” Ebene des Logischen, die er schon im
Rahmen seiner fritheren Untersuchung tiber die Ontologie des Ari-
stoteles anspricht. Aufgrund ihrer Mittelstellung kann diese Ebene
von zwei komplementédren Perspektiven aus betrachtet werden -
der onto-logischen und der psycho-logischen.*”

Ontologisch gesehen erweist sich das , Logische” als uneigent-
liches Seiendes, das keinen Platz innerhalb der Metaphysik hat. In
psychologischer Hinsicht stellt es ein inneres Korrelat (vnua) des
Denkaktes dar, ein Moment bzw. einen unselbstdndigen Teil des-
selben. Das Auftauchen solcher logischen Entitidten hat allerdings

85 PsA, S. 227f.

% RPh, S. 223ff. Zur Leib-Seele-Problematik in Brentanos Habilitationsschrift vgl. D.
Miinch, ,Die Einheit von Leib und Seele. Brentanos Habilitationsschrift iiber die Psy-
chologie des Aristoteles als Antwort auf Zeller”, Brentano Studien 6 (1995/96), S. 125-
144. Vgl. auch S. Krantz, ,Brentano’s Argument against Aristotle for the Immateriality
of the Soul”, Brentano Studien 1 (1988), S. 63-74.

 Der psychologische Zugang zur Frage nach der Natur und der Geltung der univer-
sellen Begriffe erhellt aus komplementarer Sicht die Kritik, die Aristoteles in der Me-
taphysik — vor allem in den Biichern I und XIII - gegen die platonische Auffassung des
Universalen als selbstandige und getrennte Entitat, d.h. als Idee, richtet. »[...] Aristo-
teles [hat Plato], namentlich in der Metaphysik, die zahlreichen Inconvenienzen, die
sich aus seiner Lehre ergeben, nachgewiesen. Hier [De anima] [...] wirft [er] von Seite
der Psychologie aus die Frage auf, wie sich das Object, wodurch wir, wenn wir es in
uns aufgenommen haben, das individuelle Fleisch erkennen, zu jenem, wodurch wir
das Sein des Fleisches erkennen, verhalte.« PsA, S. 134.

128 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

eine Riickwirkung auf die ontologische Untersuchung zur Folge.
Solche Entititen entbehren zwar den Grundcharakter des Realen,
namlich Individualitit, sind aber immerhin ein ,Etwas” und somit
dem Identitatsprinzip unterworfen, weshalb sie sich nicht pro-
blemlos in blofe stenographische Abbreviaturen aufldsen lassen.
Die perspektivische Verschiebung, die beim Wechsel von der onto-
logischen zur psycho-logischen Analyse erfolgt, macht eine univoke
(wenn auch nach dem mpo¢ £é-Muster konzipierte) Seinsauffassung
problematisch.

Die Intentionalitdt spielt hierbei die entscheidende Rolle als
Angelpunkt zwischen den beiden Forschungsperspektiven. Als re-
lationales Prinzip, das die »Ubereinstimmung« von Erkennendem
und Erkanntem garantiert, ist die Intentionalitit jedoch nur die
Auswirkung eines noch tieferen metaphysischen Zusammenhan-
ges, der den ganzen Kosmos durchdringt. Denn das Denken, die
Erkenntnis, ist nichts Abstraktes. Es ist immer der Denkakt einer
Seele (yvyr), die nicht von ihren Denkobjekten unabhdngig, son-
dern mit diesen in die organische Weltstruktur eingebettet ist. Dank
des Isomorphismus-Prinzips, nach dem »die Seele gewissermafen
alle Dinge ist«,® kann die Psychologie als Ontologie der Seele und die
Metaphysik als kosmische Psychologie betrachtet werden.

Bei Aristoteles finden wir zuerst den tiefsinnigen Gedanken angedeutet,
dass der Mensch eine Welt im Kleinen sei. Viele nach ihm haben das Wort
gesprochen, aber nach keiner Anschuung hat es wohl grossere Wahrheit als
eben nach der seinigen. Erheben wir das Auge von der Welt im Kleinen,
wie er sie uns in seiner Psychologie geschildert hat, und blicken wir auf das
grosse Gemalde hin, in dem er uns das Ganze der Schépfung zeigt. In der
That, wir sehen hier, nur in grossartigeren und erhabeneren Formen, die-
selben Ziige wiederkehren.

In dem Menschen lehrt er uns trotz der Verschiedenheit der Theile eine
Einheit der Natur erkennen, und wenn auch der eine Theil viel erhabener
als der andere erschien, so lag doch die hochste Vollkommenheit in dem
Ganzen. Aber auch die Welt gilt ihm trotz aller Mannigfaltigkeit und alles
Rangunterschiedes der Geschopfe fiir etwas Einiges, fiir ein einziges, viel-
gegliedertes Ganzes. Ist es nicht die Einheit des Wesens, was die Theile
bindet, so ist doch auch ihre Vereinigung eine natiirliche Einheit, und dar-
um ist das Ganze auch hier das Vollkommenste und in dem Ganzen der
Welt liegt der Zweck des Daseins und der Thitigkeit aller einzelnen Sub-
stanzen. Pflanzen und Thiere und Fische und Vogel, verniinftige und un-

 De an., 111 8, 431 b 20 (PsA, S. 122 Anm. 31).

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A- 129

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

verniinftige Wesen sind in ihm und zu ihm geordnet, wie alle vegetativen
und sensitiven und intellectiven Krafte des Menschen zu diesem als Einheit
geordnet sind.%

Im Rahmen dieser organischen Weltanschauung brauchen sich Ein-
heit und Mannigfaltigkeit, Inmanenz und Transzendenz gegensei-
tig, denn Einheit und Transzendenz stellen Prinzip und Zweck der
Mannigfaltigkeit und Immanenz dar. So wird die Einheit der Seele
in ihren mannigfachen, aufeinanderfolgenden psychischen Vermo-
gen letztlich vom votig moinmikdg geleitet, wahrend die Einheit des
Kosmos vom niedrigsten Lebewesen iiber den Menschen und die
Hierarchie der Beweger bis hin zum ersten unbewegten Bewegen-
den - zu Gott - fiihrt.

Die Psychologie, deren Hohepunkt die Lehre vom vot moin-
7ikdg ist, stellt somit fiir Brentano — wie schon fiir Trendelenburg -
das Zentrum dar, um das sich das ganze Aristotelische Denkgebiu-
de dreht. Die Psychologie erweist sich als die ,Seele” seines Sy-
stems, als belebendes Prinzip, das sein Gedankengebaude tragt und
fiir dessen Einheit biirgt. In der Psychologie, wie oben schon er-
wiahnt, wurzeln Logik? und Ethik;”! in ihr findet die Naturwissen-
schaft, die zweite Philosophie, ihren Abschluf8. Durch die Analyse
des voig mounmidg bereitet die Psychologie zugleich den Ubergang
zur ersten Philosophie, zur Metaphysik. Die Psychologie des Ari-
stoteles ist eine ,Metaphysik der Seele”, da sie all das umfafit, was
von der Seele erkannt werden kann - bis hin zu Gott, der reines
Denken, Denken in seiner hochsten Form ist. Der vodg ist das hoch-
ste Seelenvermdgen und seine Analyse stellt die unumgangliche
Voraussetzung fiir die Theologie des reinen Denkens dar.

© PsA, S. 231f.

70 » Aristoteles ist jener Forscher gewesen, der vor allen anderen mit grossem Erfolge
das Feld der Logik angebaut hat, auf ihrem mehr als auf jedem anderen Gebiete sind
seine Satze unerschiittert geblieben, und dankbar ehrt ihn die Nachwelt als den
Schopfer und Vater dieser Wissenschaft. Welche Disciplinen aber diirften sich naher
stehen als die Logik und jener Theil der Psychologie, von dem wir sprechen? Jede tie-
fer gehende Logik muss in ihr Gebiet hinab dringen, und kein anderer Grund ist,
wesshalb die Logik zu gewissen Zeiten unfruchtbar geworden und verkiimmert ist,
als weil sie ihre Wurzeln nicht in den Boden der Psychologie gesenkt und dort die
Nahrung des Lebens gesogen hat.« Ebda., S. 1.

71 »Mit anderen Theilen der Psychologie steht die Ethik in solchem innigem Zusam-
menhange (vgl. Eth. Nic., 1 13, 1102 a 18-23), und auch hieraus lasst sich die hohe Be-
gabung des Aristoteles fiir psychologische Forschungen erkennen, da auch seine Ethik
ein anerkanntes und uniibertroffenes Meisterwerk ist.« Ebda., Anm. 1.

130 PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Mauro Antonelli

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Somit wird jene wechselseitige Beziehung deutlich, die fiir
Brentano Psychologie und Metaphysik verbindet. Die Psychologie
setzt die »Wissenschaft vom Seienden als solchen« voraus, vor al-
lem die von der Metaphysik hervorgehobenen kategorialen Seins-
strukturen. Diese Strukturen kann die Metaphysik aber nur dann
hervorheben, wenn in der menschlichen Seele ein dafiir geeignetes
Vermogen — der Verstand - vorhanden ist. Was dann das Verhiltnis
zwischen Psychologie und theologischer Dimension der Metaphy-
sik betrifft, so er6ffnet die Frage nach dem votg moimixdg einen Zu-
gang zur Theologie des reinen o, des ,getrennten” vodg.

Selbst das Problem des Verhiltnisses von ontologischer und
theologischer Dimension der Aristotelischen Metaphysik kann da-
durch geldst werden. Diese Frage, die Brentano in seiner Dissertati-
on nebenbei anspricht, kann folgendermaflen formuliert werden: Ist
die , Theologie” als Wissenschaft vom Gottlichen, also als Wissen-
schaft von einem bestimmten Wesen, Teil der Ontologie, d.h. Teil
der Wissenschaft des Seienden im Allgemeinen, des Seienden als
solchen? Brentano auflert hierzu Bedenken, denn - so schreibt er -
»die Kategorien des Aristoteles seien unvollstandig, weil sie das
Intelligible (& vonrd) nicht beriihrten, denn dieselbe ovoiar konne
nicht dem Intelligiblen und Sinnlichen gemeinsam sein.«”? Auf-
grund der gemeinsamen Beziehung von Ontologie und Theologie
zur Psychologie wird die Einheit der ersten Philosophie gewihrlei-
stet — und zwar im Rahmen einer Weltanschauung, die die Theolo-
gie als Hohepunkt jener organischen Seinsstruktur betrachtet, die
die Ontologie in ihrem 7oAlayds Aéyecbay, also in ihrem zugleich
immanenten und transzendenten Bezug zur odoia untersucht.

72 MBS, S. 143. Vgl. hier Kap. 3.1, § 4.

Seiendes, BewuBtsein, Intentionalitit A 131

https://dol.org/10.5771/8782485096645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (- Em—


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50.



https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die Psychologie des Aristoteles als »psychologische Erkenntnislehre«
	§ 2. Aristoteles' Wahmehmungslehre
	§ 3. Wahrnehmung und Denken
	§ 4. Sinnlicher und noetischer Gegenstand
	§ 5. Brentanos späterer Rückgriff auf Aristoteles' Psychologie
	§ 6. Der nous poietikos
	§ 7. Psychologie und Metaphysik

