
Kapitel IV

»Die Psychologie des Aristoteles«

Auf diesem Wege geht das Allgemeine von der 
Wahrnehmung und überhaupt von der Induction 
aus, von dem npotEpov npög rjßäg, und es läßt sich 
dieser Gang im Allgemeinen mit dem vergleichen, 
was Aristoteles in der Psychologie mit dem vov$ 
na&riTiKÖg bezeichnet Aber die Quelle des Wah­
ren liegt in dem npötepov rfi (pvoEi und die letzte 
Gewähr kann nur aus einer geistigen Kraft stam­
men, welche mit ihm eins ist Als solche bestimmt 
Aristoteles den vovt; ^oirjtijcog. Aristoteles hat ihn 
[...] kurzweg als das Princip der Wissenschaft be­
zeichnet Wie er es sei und sein könne, hat er nicht 
erötert In der That führt diese Frage über das 
Wesen der Vernunft in jene schwierige metaphysi­
sche Untersuchung, ob und wie Denken und Sein 
die letzten Gründe theilen.

F.A. Trendelenburg

§ I. Die Psychologie des Aristoteles als »psychologische Erkennt­
nislehre«

Brentano wendet sich der Psychologie des Aristoteles zu, die er als 
»psychologische Erkenntnislehre«1 und Maßstab der ganzen Ari­
stotelischen Philosophie auffaßt. Die Schwerpunkte von Aristoteles' 
Psychologie sind die kognitiven Vermögen bzw. Funktionen der 
menschlichen Seele in ihren einzelnen Erkenntnisleistungen, zu­
gleich aber auch in ihren wechselseitigen, harmonisch aufeinander 
abgestimmten Beziehungen.
Bei der Betrachtung eines jeden philosophischen Systemes verdient die 
Lehre von den Erkenntnisskräften eine ganz vorzügliche Aufmerksamkeit; 
nicht allein darum, weil ihr Gegenstand zu dem Erhabensten gehört, womit 
der Geist des Menschen sich beschäftigen kann, und weil viele der wichtig­
sten Fragen, namentlich die Frage nach der Unsterblichkeit unserer Seele, 

1 PsA, S. 2.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität Ar- 109

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

mit diesen Forschungen in innigem Zusammenhänge stehen, sondern auch 
darum, weil in diesem mehr als in anderen Theilen für jede Philosophie ein 
sicherer Massstab zur Beurteilung des Ganzen gegeben ist, und in den Ver­
schiedenheiten der Erkenntnisslehren die charakteristischen Unterschiede 
der Gesammtsysteme selbst aufs Klarste zu Tage treten.2

Für Brentano kann außerdem die Logik nur durch geeignete psy­
chologische Analyse angemessen aufgebaut werden, denn
jede tiefer gehende Logik muss in ihr Gebiet hinab dringen, und kein ande­
rer Grund ist, wesshalb die Logik zu gewissen Zeiten unfruchtbar gewor­
den und verkümmert ist, als weil sie ihre Wurzeln nicht in den Boden der 
Psychologie gesenkt und dort die Nahrung des Lebens gesogen hat.3

Brentano rückt also »jenen Teil der Psychologie« des Aristoteles in 
den Vordergrund, der dessen »Erkenntnislehre« ausmacht; von hier 
aus setzt er sich mit denjenigen Fragen auseinander, die auf ontolo­
gisch-metaphysischer Ebene ungelöst geblieben sind. Indem Bren­
tano das komplexe Zusammenspiel psychischer Tätigkeiten analy­
siert, das von der Empfindung bis hin zu den höheren noetischen 
Erkenntnisformen reicht, geht er jenen »aufsteigenden (eig ävco)« 
Weg, der von der ontischen Ebene der Dinge zur logischen Ebene 
der Begriffe führt. Nur dieser Zugang „von unten nach oben" kann 
letztlich die onto-logische Kategorienfrage lösen; denn dabei wird je­
ne mittlere Ebene, jenes Vermittlungsglied enthüllt, das den Xoyog 
mit dem öv, die Sprache mit der Realität, verbindet und zugleich für 
deren wechselseitige Beziehung bürgt.4

Der Xoyog »zeigt (Siflot)« nicht, sondern »bezeichnet (armai- 
v£i)«; er stellt die notwendige vermittelnde Instanz zum Seienden 
dar, doch erweist sich diese Vermittlung aufgrund des symboli­
schen Charakters der Sprache als nicht unproblematisch. Die Bezie­
hung zwischen Realität und Denken ist nämlich nicht mit derjeni­
gen zwischen Denken und Sprache homogen. Während das Denken 
die Realität widerspiegelt, ist die Sprache ein tyvfißoXov derselben.5 
Die Sprache hat eine deiktische Funktion; diese Deixis übt sie mit­
tels der sie „belebenden" und ihr verliehenen Bedeutungen aus. Die 
Bedeutungsverleihung kommt auf jener „mittleren" Ebene der 
Subjektivität der Intentionen zustande, wo die Intentionalität des 

2 Ebda., S. 1.
3 Ebda.
4 De int., 1,16 a 3.
5 Ebda., 1,16 a 27.

110 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Denkens die Sprache belebt, ihr also Bedeutung und Gegenstands­
bezug gibt.

Die Psychologie des Aristoteles ist für Brentano demnach vol­
ler erkenntnistheoretischer Implikationen, da sie die Zusammengehö­
rigkeit ontischer, logischer und sprachlicher Bezüge gewährleistet.

§ 2. Aristoteles’ Wahrnehmungslehre

»Die Seele ist gewissermaßen alle Dinge«,6 da sie aufgrund ihres re­
zeptiven Charakters die erkennbaren »Formen« der Dinge auf­
nimmt und hierbei mit diesen - der Form, nicht aber der Materie 
nach - identisch wird. Der Sinn erfaßt die sinnlichen Formen, die 
Vernunft die intelligiblen, so daß »die Vernunft die Form der (intel- 
ligiblen) Formen, und die Wahrnehmung die Form der wahrnehm­
baren (Formen)« ist.7

Die Sinnes Wahrnehmung besteht in einer Veränderung bzw. 
einem »Erleiden«, das beim Wahmehmenden durch ein äußeres 
sinnliches Objekt hervorgerufen wird.8 Dadurch gleicht sich der 
Wahmehmende dem Wahmehmungsobjekt an, zu dem er vorher in 
einem Verhältnis der Ungleichheit stand.9 Doch nur in gewisser 
Hinsicht kann diese Veränderung als ein echtes Erleiden betrachtet 
werden, da sie eigentlich die Verwirklichung des Sinnesvermögens 
ist und somit zu dessen Vervollkommnung führt.10 11 Das (psychi­
sche) Erleiden, das in der Wahrnehmung stattfindet, darf nämlich 
nicht mit jenem (physischen) Erleiden gleichgesetzt werden, das die 
Vernichtung eines Wirklichen durch das Entgegengesetzte, den 
Verlust einer Form seitens des erleidenden Subjektes, beinhaltet. 
Als kognitive und nicht-physische Veränderung der Seele kann die 
Empfindung mit Recht als alteratio perfectiva,u d.h. als Vollendung 

6 De an., III 8, 431 b 20 {PsA, S. 122 Anm. 31).
7 De an., III8,432 a 2-3.
8 Ebda., II5,417 a 2-6 {PsA, S. 140-141 Anm. 76 und 77).
9 De an., II5,417 a 17; 418 a 3 {PsA, S. 79 Anm. 2). Vgl. PsA, S. 81.
10 De an., II 5, 417 b 2: »Auch das Erleiden ist nicht von einfacher Bedeutung, sondern 
in der einen Bedeutung ist es der Untergang durch das Entgegengesetzte, in der ande­
ren ist es eher die Bewahrung des in Möglichkeit Seienden durch das, was in der Voll­
endung ist und sich ebenso verhält, wie die Möglichkeit zur Vollendung.« Vgl. PsA, S. 
80 Anm. 4,136 Anm. 67.
11 Der Ausdruck alteratio perfectiva geht auf Sextus Empiricus {Adv. math., VII 217) zu­
rück, der wiederum auf den Stoiker Chrysippos Bezug nimmt. Zu dieser Bedeutung 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 111

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

ihres Wesens selbst, bezeichnet werden - anfangs bloße Anlage 
geht die Empfindung in den Akt des Wahmehmens über.12 Die 
Empfindung nimmt nämlich die Sinnesqualitäten als Formen auf, 
ist also - wie sich Brentano durch Rückgriff auf die mittelalterliche 
Terminologie ausdrückt - eine objektive Aufnahme: Kälte zu fühlen, 
also Kälte objektiv in sich zu haben, ist etwas ganz anderes, als kalt 
zu sein, d.h. Kälte materiell, physisch in sich zu haben.13

Die Formen bestehen außerhalb14 des Wahmehmenden nur in 
ihrer konkreten Verbindung mit der Materie, in der konkreten und 
wirklichen Einheit des Synolon. Dieselbe Form,15 die das äußere 

von alteratio, die die Verwirklichung des der Möglichkeit nach Seienden betrifft, vgl. 
W.D. Ross, Aristotle, London: Methuen 1923, Kap. V.
12 De an., II 5, 417 b 2; vgl. ebda., 417 a 16; Metaph., IX 6, 1048 b 28 und 33 (PsA, S. 80 
Anm. 4).
13 »Wir gebrauchen den Ausdruck „objectiv" hier und im Folgenden nicht in dem Sin­
ne, der in neuerer Zeit der übliche ist, sondern in jenem, den die Aristoteliker des Mit­
telalters damit (mit dem scholastischen objective) zu verbinden pflegten, und der eine 
sehr kurze und präcise Bezeichnung der Aristotelischen Lehre ermöglicht. Materiell, 
als physische Beschaffenheit ist die Kälte in dem Kalten; als Object, d.h. als Empfun­
denes, ist die in dem Kältefühlenden.« PsA, S. 80 Anm. 6. Brentano bezieht sich hier­
bei auf De an., III 2, 425 b 25, wo Aristoteles behauptet, das aia&rjTÖv rat’ ävtpyEiavbe- 
finde sich im Sinnesorgan. Brentano schreibt außerdem: »Der Sinn [...] empfängt die 
sensibele Form nicht durch eigentliche Alteration, wenn auch [...] eine solche ihre 
Aufnahme begleiten mag, und z.B. der empfindende Körper, wenn er das Warme be­
rührt, zugleich ein das Warme fühlender aus einem nichtfühlenden und ein warmer 
aus dem entgegengesetzten kalten wird. Er fühlt etwas Warmes, d.h. er hat eine Wär­
me objectiv in sich, er ist warm, d.h. er hat eine Wärme physisch, materiell in sich. Die 
Aufnahme in dieser letzten Weise war eine eigentliche Alteration, ein Verlust der 
Kälte, ein Werden des Entgegengesetzten aus dem Entgegengesetzten, die Aufname 
in der ersten Weise war nur eine einfache Actualisirung dessen, was der Potenz nach in 
dem Subjecte vorhanden war.« PsA, S. 81. »Wir haben schon oben (Teil III, Anm. 6) 
angegeben, in welchem Sinne wir dieses Wortes uns bedienen. Wir gebrauchen es, 
weil dadurch grössere Kürze des Ausdruckes möglich wird, in der auch bei den 
Scholastikern üblichen Weise dann, wenn Jemand etwas als Object, d.h. als Erkanntes 
in sich aufnimmt. Wer z.B. Wärme empfindet, hat sie objectiv, wer warm ist, hat sie 
physisch oder materiell in sich. « Ebda., S. 120 Anm. 23. Es sei an dieser Stelle schon 
vorweggenommen, daß Brentano später gerade den Ausdruck objective benutzt, um 
das Merkmal der »intentionalen oder mentalen Inexistenz« des Gegenstandes zu er­
läutern, das die psychischen Phänomene gegenüber den physischen »am meisten« aus­
zeichnet. Vgl. PeS I, S. 124 Anm.; PeS II, S. 8 Anm. 2; F. Brentano, Wahrheit und Evidenz. 
Erkenntnistheoretische Abhandlungen und Briefe, ausgewählt, erläutert u. eingeleitet von 
O. Kraus, Leipzig: Meiner 1930; Hamburg: Meiner 21962 (Abkürzung: WE), S. 17f.
14 %cotev, De an., II5,417 b 28.
15 Die aiaOrjou; ist die Aufnahmefähigkeit der sinnlichen Formen ohne die Materie; sie 
ist dem Wachs analog, das den Abdruck des Siegels ohne das Metall aufnimmt, aus 
dem es besteht (De an., II12,424 a 17). Der Vergleich ist allerdings nicht ganz passend, 

112 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

wirkliche Ding in sich trägt, verwirklicht sich durch objektive Auf­
nahme im Empfindungsvermögen und erlangt somit ihre „zweite 
Wirklichkeit". Es besteht eine Entsprechung, ja eigentlich eine 
Identität zwischen Wirklichkeit des Wahrnehmbaren (der aktuali­
sierten Sinnesqualität) und Wirklichkeit der Wahrnehmung (dem 
aktualisierten Sinnesvermögen). Beide finden gleichzeitig statt und 
können voneinander nur begrifflich auseinandergehalten werden.16 
Deshalb entspricht aber die wahmehmungsunabhängige Wirklich­
keit des Wahrnehmbaren nicht derjenigen der Wahrnehmung. Das 
Wahrnehmbare bleibt nämlich auch dann bestehen, wenn es von 
niemandem erfaßt wird. Seine erste Wirklichkeit ist ganz unabhän­
gig von seinem Wahrgenommenwerden, d.h. von seiner „zweiten 
Wirklichkeit".17

Der Wahmehmungsprozeß wird durch die Akt-Potenz-Lehre 
bestimmt. Er ist ein einheitliches Phänomen, das aus zwei verschie­
denen Perspektiven betrachtet werden kann - von der Seite des 
Objekts oder des Subjekts. Diese zwei möglichen Betrachtungswei­
sen erwecken den Anschein einer Verdoppelung des Wahmeh- 
mungsgegenstandes, so als ob dieser neben seiner ersten, wahr­
nehmungsunabhängigen Wirklichkeit auch noch im Wahmeh- 
mungsakt (als wahrgenommener Gegenstand) eine weitere besitzen 
würde.18 Diese Verdoppelung ist nur scheinbar, da sie von der Per­
spektive abhängt - a parte subiecti oder a parte obiecti von der aus 
der ganze Prozeß gesehen wird.19

Ausgangspunkt des Wahmehmungsprozesses ist das außer­
halb der Seele bestehende Sinnesobjekt, das im Wahmehmenden 
ein Erleiden bewirkt. Der sinnliche Gegenstand, der als etwas Ak­
tuelles wahmehmungsunabhängig besteht, kann aber in Hinblick auf 
die aktuelle Wahrnehmung als etwas Potentielles angesehen werden, 
d.h. bezüglich jener zweiten Wirklichkeit, die er im Wahmehmungs- 

da »das geformte Wachs nicht individuell dieselbe Form wie das Siegel in sich trägt, 
sondern nur eine gleichartige, der Sinn aber, der die Form des Sensibelen aufnimmt, 
dieselbe«. PsA, S. 81.
16 De an., III2,425 b 25.
17 Ebda., III 2,426 a 15-26. Vgl. Cat., 7, 7 b 35.
18 De an., II5,417 a 10-14. Vgl. PeS I, S. 184f.
19 De an., III2,425 b 26. Vgl. ebda., II5,417 a 10; 418 a 3; 10,422 b 15; 12,424 a 17; III 8, 
431 b 24; Sens., 3,439 a 12; Phys., III3, 202 a 13. Vgl. hierzu H. Seidl, Der Begriff des In­
tellekts (nous) bei Aristoteles im philosophischen Zusammenhang mit seinen Hauptschriften, 
Meisenheim/Glan: Hain 1971, S. 97ff.; D.W. Hamlyn, „Aristotle's Account of Aesthe- 
sis in the ,De anima'", The Classical Quarterly 9 (1959), S. 6-16.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 113

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

akt annimmt. Es findet hierbei aber keine Verdoppelung des Wahr­
nehmungsgegenstandes statt, da sich die zweite Wirklichkeit des 
Wahmehmungsgegenstandes mit jener des Sinnesvermögens beim 
aktuellen Wahmehmen vollkommen deckt.

Diese zweifach mögliche Betrachtungsweise des Wahmeh- 
mungsprozesses begründet also keine phänomenalistische, imma- 
nentistische Deutung desselben.20 So verlangt der strenge Realismus 
des Aristoteles, daß die »objektive« Wirklichkeit des Gegenstandes 
seine wahmehmungsunabhängige Wirklichkeit voraussetzt, die als 
wirkende Ursache des ganzen Wahmehmungsprozesses gilt. Des­
halb offenbart der Wahmehmungsakt nicht nur das Wesen des Ge­
genstandes, sondern bürgt auch für dessen Existenz; in ihm sind 
Wesensinvarianz und materielle Konkretheit unlöslich miteinander 
verknüpft.21 Dieses besondere Merkmal der sinnlichen Wahrneh­
mung, ihre Bürgschaft für Sein und Wesen, macht sie zur notwen­
digen Voraussetzung und zum Maßstab aller anderen Erkenntnis­
formen.

§ 3. Wahrnehmung und Denken

Die Leistung der Verstandestätigkeit besteht in der Verdeutlichung 
jener Form, die die sinnliche Erkenntnis schon zuvor aufgenom­
men hat. Die Funktionsleistung des Verstandes gründet somit auf 
der sinnlichen Tätigkeit und entwickelt sich im vollen Einklang 
mit dieser.

Eine wesentliche Rolle bei der Koordination zwischen beiden 
Vermögen übt die Phantasie aus.22 Als »Erleiden« oder Bewegung, 
die durch das Fortwirken von Sinneseindrücken bzw. durch eine 
vorhandene Disposition hervorgerufen wird,23 stellt die Phantasie 

20 De an., III 2,426 a 15-26. Da die alten Naturphilosophen zwischen erster und zweiter 
Wirklichkeit des Wahmehmungsobjektes nicht unterschieden, vertraten sie eine Art 
»subjektiven Idealismus« (D.W. Hamlyn (ed.), Aristotle's De anima Books II and III (with 
Certain Passages front Book I), translated with Introduction and Notes, Oxford: Claren­
don Press 1968, S. 124.), der die Priorität des sinnlichen Gegenstandes gegenüber sei­
nem Wahrgenommenwerden verkennt. Vgl. Cat., 7,7 b 35; Metaph., IV 15,1021 a 29.
21 »[...] der Sinn [kann] das Sensibele nicht in einer fremdartigen, abstracten Weise, 
sondern in seiner letzten individuellen Bestimmtheit, wie es äusser dem Sinne ist, er­
fassen.« PsA, S. 142.
22 Ebda., S. 102-104.
23 De an., III3,429 a 1; 428 b 10 (PsA, S. 103 Anm. 76).

114 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

dem Verstandesvermögen jene »Phantasmen« zur Verfügung, die 
das aktuelle Denken benötigt, um von der Möglichkeit zur Wirk­
lichkeit des Erkennens zu gelangen. Die Verstandestätigkeit setzt 
nämlich notwendigerweise24 Vorstellungselemente voraus, die auf 
Verstandesebene eine analoge Funktion zum äußeren Sinnesobjekt 
im Wahmehmungsprozeß ausüben.25 Die Verbindung von Verstand 
und Phantasie ist so eng, daß das Denken ohne begleitende Vor­
stellungen überhaupt nicht möglich ist.
Aber nicht blos bei dem Erwerben einer geistigen Erkennntniss, sondern 
auch bei jeder neuen Betrachtung einer schon früher erkannten Wahrheit 
sind die sinnlichen Vorstellungen uns unentbehrlich. Wir denken mit dem 
Verstände nie einen allgemeinen Gedanken, ohne dass ein sinnliches Ein­
zelbild ihn begleitete.26

Der Verstandesprozeß entwickelt sich somit ganz analog zum 
Wahmehmungsprozeß,27 28 denn auch er ist ein Erleiden »in jenem 
uneigentlicheren Sinne des Leidens, der für die Empfindung von 
uns festgestellt worden« ist -20 ein »Leiden durch das Intelligible«.29 

24 »Nach Aristoteles ist unser geistiges Denken in der Art von den Sinnesvorstellun- 
gen abhängig, dass es mittels ihrer entsteht und immer und nothwendig von ihnen 
begleitet ist.« PsA, S. 144. »[...] die sinnliche Erkenntnis [ist] die nothwendige Vorbe­
dingung für das Entstehen des entsprechenden geistigen Gedankens.« Ebda., S. 145. 
»[...] wer etwas [...] geistig betrachtet, [hat] immer eine entsprechende Vorstellung in 
seinem sensitiven Vermögen. Aristoteles hat das Verdienst, durch feine Selbstbeob­
achtung diesen Erfahrungssatz zuerst festgestellt zu haben.« Ebda., S. 146.
25 »[...] Aristoteles antwortet [...], dass der Verstand sich zu den Phantasmen wie der 
Sinn zu den äusseren sensibelen Dingen verhalte. Der Sinn empfängt seine Bilder, in­
dem er den äusseren Objecten sich zuwendet, der Verstand empfängt seine Ideen, in­
dem er gleichsam auf die Phantasmen blickt; und wie daher das Sehen und Hören nicht 
mehr möglich ist, wenn der gesehene oder gehörte Gegenstand aus dem Gesichtsfelde 
oder aus dem Bereiche des Gehöres schwindet, so ist auch das Denken nicht mehr 
möglich, sobald die entsprechenden Phantasmen nicht mehr in den Sinnen gegen­
wärtig sind.« PsA, S. 146. Vgl. De an., III7,431 a 14; b 2 (PsA, S. 146 Anm. 92 und 93).
26 PsA, S. 145f. Vgl. Phys., VII3,247 b 13.
27 De an., III3,427 a 20; 4,429 a 13 (PsA, S. 114 Anm. 5).
28 »Andererseits kommt dennoch dem Verstände ein Leiden, freilich ein uneigentli­
ches Leiden zu, an welchem die Sinne nicht Theil haben; es ist dies jene Aenderung, 
die er erfährt, indem er die vollendete Disposition zum Erkennen erlangt, und die ei­
ne wirkliche Aenderung, nur nicht eine Verderbniss, sondern eine Vervollkommnung 
seines natürlichen Zustandes ist.« PsA, S. 130f.
29 De an., III 4, 429 a 13 (PsA, S. 114 Anm. 8; 146 Anm. 94). Dies ist insofern relevant, 
als es einen definitiven Bruch mit jeglichem Nativismus platonischer Prägung mar­
kiert: »Nach seiner [Aristoteles] Ansicht ist kein Wissen dem Verstände angeboren, 
und auch das erworbene Wissen kein Bleiben der Gedanken im Verstände, welches 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 115

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Auch im Verstand findet eine »objektive« Aufnahme der intelligi- 
blen Formen ohne die Materie statt, die von der bloßen Anlage zur 
Erkenntnis zum aktuellen Erkenntnisvollzug führt. Auch hier geht 
der Gegenstand von der bloßen Möglichkeit, erkannt zu werden, 
zur Wirklichkeit über und weist deshalb neben einer ersten, er­
kenntnisunabhängigen Aktualität eine zweite Seinsweise auf; diese 
deckt sich aber vollkommen mit derjenigen Wirklichkeit, die das 
Verstandesvermögen beim aktuellen Erkenntnisvollzug aufweist. Die 
Verstandestätigkeit ist somit voll und ganz auf die Sinnestätigkeit ab­
gestimmt und führt zur gänzlichen Entmaterialisierung jener Formen, 
die der Sinn schon aufgenommen hat. Denn die sinnlich aufge­
nommenen Formen sind nur uneigentlich von der Materie abgelöst. 
Indem sich der Verstand auf sie richtet, befreit er die sinnlichen 
Formen von diesem Residuum und führt sie zur Allgemeinheit.

Worin besteht aber nun dieser Entmaterialisierungsprozeß der 
sinnlichen Formen, der zum Denken des Universalen führt? Und 
welches Verhältnis besteht zwischen sinnlichem und intelligiblem 
Objekt?

§ 4. Sinnlicher und noetischer Gegenstand

Es steht außer Frage, daß sich der intelligible Gegenstand vom sinn­
lichen unterscheidet.30
Wir haben in uns den Begriff der Farbe, den Begriff des Tones im Allge­
meinen, und diese Vorstellungen können unmöglich zu den Sinnenbildem 
des Gesichtes und des Gehöres gerechnet werden. Denn das Gesicht er­
kennt wohl das Weisse und Schwarze und jede der Farben im Einzelnen, 
die Farbe aber als solche erkennt es nicht. [...] Ferner, sehen wir auf die 
mathematischen Begriffe, auf die Begriffe der Fläche und Linie, des Qua­
drates und des Kreises; offenbar enthalten sie keine Vorstellung von Roth 

der Phantasie und dem sinnlichen Gedächtnisse vergleichbar wäre. [...] Wie wir daher 
nie etwas sehen ohne das auf den Gesichtssinn wirkende Object, so denken wir nie ei­
nen Gedanken, und hätten wir ihn auch schon hundertmal gedacht, ohne dass das 
wirkende Princip, durch dessen Einwirkung der Verstand, da er ihn zum Erstenmal 
dachte, ihn empfing, von Neuem ihn beweget.« PsA, S. 131f.
30 De an., II 5,417 b 22; III 4,429 b 10; 6, 430 b 28; 8, 432 a 2 und 12; Metaph., IV 5,1010 
a 1 und 24; An. post., 118, 81 b 6; 31,87 b 28 und 37; II13, 97 b 26; 19,100 a 7; Phys., 15, 
189 a 5; Metaph., 11, 981 b 10; III 4, 999 a 26; VII 10,1035 b 34; 11, 1036 a 28; Eth. Nie., 
VI 6, 1140 b 31; 10, 1142 a 26; 12, 1143 b 4; VII 5, 1147 b 4 (PsA, S. 112 Anm. 2). Vgl. 
auch PsA, S. 122,124.

116 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

oder Warm oder Süss oder von irgend einem anderen der eigenthümlichen 
Sinnesobjecte. Endlich enthalten die Begriffe der Zahl, der Substanz und 
andere nicht einmal die Vorstellung einer Ausdehnung in sich, welche 
doch die nothwendige Grundlage aller sinnlichen Qualitäten bildet.31

Gemäß seinem methodologischen Prinzip, nach dem die Bestim­
mung eines Vermögens von der Betrachtung der jeweiligen Objekte 
ausgehen muß,32 untersucht Aristoteles zuerst die Beschaffenheit 
des Intelligiblen, um dann jene des Verstandes  vermögens im Unter­
schied zum Sinnesvermögen zu erläutern.33 In dieser Hinsicht nä­
hert sich für Brentano die Position des Aristoteles derjenigen Pla­
tons an, der ja entschieden die Ideen von den sinnlichen Gegen­
ständen trennte.
»Etwas Anderes«, sagt er [Aristoteles], »ist die Grösse und das Sein der 
Grösse und das Wasser und das Sein des Wassers, und so ist es noch bei 
vielem Anderem; nicht aber», fügt er hinzu, «bei Allem; bei Einigem näm­
lich (er meint die geistigen Dinge) ist Beides ein und dasselbe.«34

Die unterschiedlichen Standpunkte von Aristoteles und Platon be­
treffen das Verhältnis von Sinnlichem und Intelligiblem. Aristoteles 
weist die Platonische These ihrer realen Verschiedenheit entschie­
den zurück.35 Ontologisch betrachtet unterscheidet sich das Ver­
standesobjekt gar nicht vom Sinnesobjekt.36 Sowohl der Sinn als auch 
der Verstand richten sich auf die konkrete Wirklichkeit, die der 
Sinn in ihrer individuellen Bestimmtheit, der Verstand in abstrakter 

31 PsA, S. 113f.
32 Ebda., S. 113. Vgl. ebda., S. 82.
33 De an., III8,431b 24.
34 Ebda., III4,429 b 10 (PsA, S. 132).
35 PsA, S. 133.
36 »[...] dieses Warme, das der Sinn, und das Sein des Warmen, das der Verstand er­
fasst, [sind] nicht blos Eins, insofern beide in einem Körper sind, sie sind auch keine 
verschiedenen Eigenschaften dieses Körpers, sie sind essentiell identisch, und durch 
die Definition, in welcher das Sein des Warmen auseinandergelegt ist, wird eben jenes 
Warme, das der Sinn erfasst, definirt.« Ebda., S. 133. Um die wirkliche Identität von 
sinnlichem und intelligiblem Gegenstand hervorzuheben, bedient sich Brentano au­
ßerdem der Sprachanalyse: »Wir können wohl sagen: dieses Warme ist dieses Weisse 
(Identität dem Subjecte nach), wir können aber nicht sagen, diese Wärme ist diese 
Weisse, d.i. diese weisse Farbe (Identität dem Wesen nach). Dagegen können wir so­
wohl sagen: dieses Warme ist warm, als auch: diese Wärme ist Wärme. Wir können 
also die Species essentiell von dem Individuum prädiciren, sie sind £v KaÖ’ avrö, wäh­
rend dieses Weisse und dieses Warme, und alles, was in ähnlicher Weise, wie sie, in 
einem Subjecte vereinigt ist, nur £v rcara aofißeßriKog genannt werden kann.« Ebda., 
Anm. 57. Vgl. Metaph., VII12 und VIII6.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 117

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

Weise auffaßt.37 Sinnliches und Intelligibles unterscheiden sich 
nicht wie ein Ding von einem anderen Ding, sondern sind ein und 
dieselbe Realität, die in unterschiedlicher Weise, in verschiedener in­
tentionaler Einstellung erfaßt wird. Dieselbe individuelle Wirklich­
keit wird vom Sinn und Verstand erfaßt, »aber in anderer und an­
derer Weise sich verhaltend«.38 Selbst dann, wenn der Verstand 
mathematische Begriffe erfaßt, erkennt er nichts Immaterielles oder 
Abstraktes.
Die einzelne gerade Linie, die in dem Sinne ist, und das Sein der Geraden, 
das der Verstand erfasst, sind essentiell identisch. Man darf also auch hier 
nicht glauben, der Verstand erkenne etwas Immaterielleres als der Sinn, er 
nehme etwas Unkörperliches oder doch wenigstens etwas Nichtsinnliches 
in sich auf, nein, dasselbe, was in ihm ist, ist auch in dem Sinne, aber in an­
derer und anderer Weise sich verhaltend.39

Brentano bemerkt außerdem:
Die mathematischen Begriffe bestehen ausserhalb des Geistes nicht in 
Trennung von den sinnlichen Körpern, sondern sie sind in ihnen, wie auch 
die physischen, und gehen mit diesen in unsere Sinnesvorstellungen ein. 
Der Verstand erkennt also, wenn er sie erfasst, nicht etwas, was von der 
sensibelen Materie getrennt ist, sondern er erkennt nur etwas, was nicht 
von ihr getrennt ist in getrennter Weise.40

Man bedenke - so Brentano -, welch eine »lächerliche Behauptung« 
es wäre,
dass Einer, der etwas erkennen wollte und statt dessen etwas Anderes in 
seinem Verstände fasste, hiedurch zu der von ihm begehrten Erkenntniss 
gelangt sei. Nun aber will z.B. der Naturforscher die Crystalle und die Pflan­
zen und die übrigen Körper, die er hier auf Erden findet, kennen lernen; 
wenn er also die Begriffe von Tetraedern und Octaedem, von Bäumen und 
Gräsern, die einer anderen Welt angehören, erfasste, so würde er offenbar in 
keiner Weise seinen Zweck erreichen. So also, sagt Aristoteles, ist es nicht.41

Sinnliches und Intelligibles, wie schon Brentanos Dissertation dar­
legt, sind nicht ontologisch verschieden, sondern ein und dieselbe 
Realität, die als Objekt in zweifacher Weise aufgefaßt wird - als Kon­

37 PsA, S. 134f.
38 Ebda.
39 Ebda., S. 135.
40 Ebda., S. 150. Vgl. De an., III 7,431 b 12; 4,429 b 10; Metaph., VI1,1026 a 8.
41 PsA, S. 135. Vgl. An. post., I 22, 83 a 22; De an., III 7, 431 b 16; Metaph., I 9, 991 a 12 
(PsA, S. 135 Anm. 60 und 61).

118 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

kretes in der Wahrnehmung und als Allgemeines im Verstand.42 Die 
Einheit der Seele gewährleistet ein harmonisches Zusammenspiel 
beider Vermögen, die dadurch Teilaspekte einer grundsätzlich ein­
heitlichen Erkenntnisleistung sind. Sinn und Verstand stellen inte­
grierende Bestandteile der Einheit der Seele dar. Ein und dasselbe 
Ich empfängt den Sinneseindruck und reflektiert über ihn.43

Aufgrund des Verhältnisses zwischen sensitiver und intellekti- 
ver Seele, nach dem erstere »Teil« und zugleich auch Grundlage der 
letzteren ist, kann die Beziehung zwischen Sinnes- und Verstande­
stätigkeit - um Brentanos spätere Terminologie zu verwenden - als 
»suprapositives« Verhältnis betrachtet werden. Der Denkakt baut 
auf entsprechende Sinnesempfindungen auf und führt zu einer 
„Formalisierung" ihrer Gegenstände. Sein fundierter Charakter be­
steht darin, daß er sich auf denselben Gegenstand wie die Sinne- 
sempfindung richtet, jedoch in unterschiedlicher intentionaler Ein­
stellung. Der Verstand faßt dieselbe Form auf wie der Sinn, allerdings 
in abstrakter Weise. Mit der Materie verbunden sind die Formen nur 
indirekt - also durch Vermittlung des Sinnesvermögens - Gegen­
stand des Verstandes; »von der Materie abgetrennt«, als universelle 
Wesenheiten, sind sie unmittelbarer Gegenstand des Denkens.

Im Erfassen des reinen Wesens der Dinge findet die Entwick­
lung der menschlichen Erkenntnis ihren Höhepunkt, die in der 
sinnlichen Wahrnehmung ihren Ausgangspunkt hat. Hier erfolgt 
der Übergang vom eiöo$ als ontischem Prinzip, das im Individuum 
als »physischer Teil« enthalten ist, zum Eidog als Universale, das 
»logischer Teil« des Dinges ist und als begrifflich Allgemeines, als 
voryia, im erkennenden Subjekt liegt.44 Die Verschränkung von Sin­
nes- und Verstandesvermögen erklärt, warum sich der Begriff im­
mer auf das Ding in seiner - formalen und materiellen - Integrität 
bezieht und deshalb nicht mit der Form als ontologischem Be­
standteil (»physischem Teil«) des Dinges identisch ist.45

42 De an., III4,429 b 10-13 {PsA, S. 113 Anm. 56).
43 Man vergleiche die programmatische Erklärung, die Brentano der Analyse der Er­
kenntnisvermögen voranschickt: »Es wird eine Harmonie bestehen zwischen dem 
Verhältniss, in welchem Aristoteles Geistiges und Sinnliches im Wesen des Menschen 
vereinigt, und in welchem er es in Verstandeserkenntniss und Sinneswahmehmung 
sich berührend denkt, und wer ihn in dem einen Puncte verstanden, der wird da­
durch auch dem Verständnisse des anderen näher gerückt sein. « PsA, S. 40.
44 Vgl. MBS, S. 140.
45 Vgl. hier Teil I, Kap. 3.1, § 7. Vgl. auch H. Seidl, Der Begriff des Intellekts (nous) bei 
Aristoteles im philosophischen Zusammenhang mit seinen Hauptschriften, a.a.O., S. 64.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 119

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

§ 5. Brentanos späterer Rückgriff auf Aristoteles’ Psychologie

Brentano findet in der Psychologie des Aristoteles wichtige Gedan­
ken, die er kritisch ausarbeitet und dann in sein Psychologiekon­
zept einbaut. In Anlehnung an Aristoteles entwickelt er in der Psy­
chologie vom empirischen Standpunkt seinen Intentionalitätsgedan­
ken,46 jenen Begriff der »intentionalen (auch wohl mentalen) Inexi­
stenz eines Gegenstandes«, der in der Brentano-Forschung zu so 
vielen Fehlinterpretationen geführt hat. Denn der Objektbegriff, der 
Brentano zumeist zugeschrieben wird, entspricht in keiner Weise 
seiner klassischen, im Mittelalter üblichen und letztlich auf Aristo­
teles zurückgehenden Auffassung des Gegenstandes.

Der Begriff des Objekts bzw. Gegenstandes (ävriKEyiEvov, objec- 
tum) ist nach dieser historischen Tradition mit einer psychischen Be­
tätigung unauflöslich verbunden: Ein Objekt ist stets Objekt eines 
psychischen Vermögens, einer epistemischen bzw. intentionalen Ein­
stellung. Objekt kann also nicht mit Ding bzw. Seiendem schlecht­
hin gleichgesetzt werden, sondern es betrifft nur den Gesichts­
punkt, nach dem uns ein Ding psychisch erscheint. Wir nehmen ein 
Ding nicht als solches wahr, sondern Farbiges, Tönendes etc., da 
wir bei einer psychischen Betätigung stets etwas (ein Ding, ein Sei­
endes) zum Objekt haben - als Sichtbares, Hörbares, Denkbares etc.

Das Objekt als qualitative Beschaffenheit eines Dinges ist na­
türlich etwas Wirkliches, Bewußtseinsunabhängiges, das vom 
Wahmehmenden »objektiv« - also der Form, nicht aber der Materie 
nach - aufgenommen wird. Diese »objektive Aufnahme« bedeutet 
für das Objekt eine Verwirklichung im Wahmehmungsvollzug. Wie 
die Wahrnehmung von einer bloßen Anlage zu einem aktuellen 
Empfindungsvollzug gelangt, so geht parallel dazu der Gegenstand 
von seiner ersten, wahmehmungsunabhängigen habituellen Wirk­
lichkeit in eine zweite, von der Materie losgelöste Aktualität über. 
Diese zweite Aktualität führt aber zu keiner Verdoppelung des 
Wahmehmungsgegenstandes, da sie sich restlos mit dem Wahr­
nehmungsakt deckt.47 Der „Gegenstand als wahrgenommen" stellt 

46 Vgl. PeS I, S. 124.
47 »Aber, sagt vielleicht Einer, ist denn nicht doch, wenn das sensitive Organ die sen- 
sibelen Qualitäten in sich hat, das, was empfunden wird, in dem, was empfindet? - 
Allerdings ist es in gewissem Sinne in ihm. Wir sprechen nämlich in einem doppelten 
Sinne von einem Empfinden, indem wir sowohl das in Möglichkeit als das in Wirk­
lichkeit Empfindende empfindend nennen, und in ganz ähnlicher Weise ist auch ein 

120 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

ein bloßes sprachliches Korrelat des aktuellen Wahmehmens dar, 
d.h. er ist das Ergebnis einer perspektivischen Betrachtungsweise 
des Wahmehmungsprozesses, die seitens des wahmehmenden 
Subjektes erfolgt. Von einem »naturgemäßen« Standpunkt aus be­
trachtet, verhält es sich ganz anders. Wir sehen keine gesehenen 
Farben, sondern Farben schlechthin, denn, wie Aristoteles in Meta­
physik V, 15 bemerkt, ist
das Sehen (öyig} Sehen von etwas, aber nicht Sehen dessen, worauf das Se­
hen geht, wiewohl man dies in Wahrheit sagen könnte, sondern das Sehen 
ist auf eine Farbe oder etwas dergleichen gerichtet. In jener Weise aber wä­
re dasselbe zweimal gesagt, das Sehen sei das Sehen dessen, worauf das 
Sehen geht.48

Die zweifach mögliche Betrachtungsweise, die durch perspektivi­
sche Verschiebung erfolgt, erlaubt es Brentano, auch andere schein­
bare Umkehrungen der Fundierungsverhältnisse zu erklären, die 
hier und da bei Aristoteles auftauchen. Eine dieser Umkehrungen 
betrifft jene „Wahmehmungsurteile", die - durch ihre Verdrehung 
des natürlichen Substanz-Akzidens-Verhältnisses - gegen die Grund­
prinzipien der Aristotelischen Kategorienlehre verstoßen und sich 
jener uneigentlichen bzw. akzidentellen Prädikation annähem, die 
Aristoteles in der Ersten und Zweiten Analytik behandelt.49 Im Wahr­
nehmungsprozeß ist der Sinn primär auf die Aufnahme einer qua­
litativen Form gerichtet und nur nebenbei auf das substantielle 
Ding selbst. Indem man das Weiße wahmimmt (eigentliches Sin- 
nesobjekt), wird der Sohn des Diares, dem das Weiße zukommt, le­
diglich akzidentell (mit)wahrgenommen.50 Indem Aristoteles die 

doppeltes Empfundenwerden zu unterscheiden, das in Möglichkeit und das in Wirk­
lichkeit.« PsA, S. 141. »Und eben dadurch« - fügt Brentano hinzu - »scheint das Emp­
findende zu empfinden, dass es das Object der Empfindung in sich hat. « Ebda., Anm. 
78 (Hervorhebung: M.A.).
48 Metaph., V 15,1021 a 26.
49 Vgl. An. pr., I 27, 43 a 32-36; An. post., 119, 81 b 23-29; 22, 83 a 1-17. Vgl. auch De an., 
III3,428 b 23. Siehe A. Graeser, a.a.O., S. 74-76.
50 Vgl. De an., II 6, 418 a 21-23: »Von akzidentell Wahrnehmbaren aber spricht man, 
wenn z.B. das Weiße der Sohn des Diares wäre; denn dieses wird akzidentell wahrge­
nommen, weil dem Weißen akzidentell das zukommt, was wahrgenommen wird.« 
Vgl. PsA, S. 84. Brentano vermerkt, daß ein Sinn in ähnlicher Weise die eigentlichen 
Sinnesobjekte anderer Sinne wahmehmen kann. Vgl. De an., III 1, 425 a 30 (PsA, S. 84 
Anm. 19). Jede einzelne Wahrnehmung geht gewissermaßen über sich selbst hinaus, 
indem sie mit der Tätigkeit der anderen Sinnesvermögen koordiniert ist und nicht nur 
auf das Erfassen der eigenen Sinnesobjekte zielt, sondern auch auf deren Substrat. Ge-

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 121

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

töia ai<j&r]Tä zum logischen Subjekt solcher „Urteile" macht, scheint 
er den individuellen Substanzen eine Prädikat-Funktion zuzu­
schreiben.

Aus dem oben Dargelegten geht jedoch hervor, daß in solchen 
Urteilen trotz ihrer grammatikalischen Struktur keine Umkehrung 
der ontologischen Fundierungsverhältnisse stattfindet. Die ange­
sprochenen Wahmehmungsurteile haben nämlich nicht die Funkti­
on, die ontologischen Grundverhältnisse darzulegen, sondern the­
matisieren den Entwicklungsgang und die Funktionsweise des 
Wahmehmungsprozesses a parte subiecti.

Eine analoge Verschiebung der Perspektive betrifft das Ver­
hältnis zwischen Universalem und Partikularem, je nachdem ob 
man es in ontischer oder logischer Hinsicht betrachtet. Während 
vom ontischen Standpunkt aus die Existenz lediglich dem Indivi­
duum zukommt und das Universale nur in und durch dieses be­
steht, inhäriert in logischer Hinsicht das Partikulare dem Universa­
len. Ontologisch gesehen ist das Universale »Teil« des Partikularen. 
In logischer Hinsicht dreht sich aber das Verhältnis um; nun ist das 
Universale ein »Ganzes«, dessen »Teile« - Gattungen und Arten - 
bis hin zum Individuum nach unten abgestuft sind.

Für Brentano gibt es nur eine einzige »Form« oder ein einziges 
»Wesen (eiSoq)«, in dem die ontische Dimension mit der logischen 
vollständig zur Deckung kommt - im Verstand nämlich. Als geisti­
ge Substanz ist der Verstand reine Form, die jeglicher stofflichen 
Ergänzung entbehrt.
Seine letzte Differenz schlechthin ist auch seine letzte specifische, d.i. seine 
letzte intelligibele Differenz, und wir haben darum nicht blos einen allge­
meinen Begriff unseres Verstandes, sondern auch ein individuelles geisti­
ges Selbstbewusstsein.51

Der Verstand ist also sich selbst

rade der holistische und synästhetische Charakter der Wahrnehmung erklärt, weshalb 
die Erkenntnis des Partikularen derjenigen des Universalen vorangehen muß. Vgl. 
Phys., I 1 und An. post., I 31. Vgl. H. Seidl, a.a.O., S. 46. Über das Problem der akzi­
dentellen Wahrnehmung bei Aristoteles vgl. P. Cashdollar, „Aristotle's Account of In- 
cidental Perception", Phronesis 18 (1973), S. 279-310; A. Graeser, „On Aristotle's 
Framework of Sensibilia", in: G.E.R. Lloyd, G.E.L. Owen (eds.), Aristotle on Mind and 
the Senses. Proceedings of the VII Symposium Aristotelicum cCambridge 1975>, Cam­
bridge: Cambridge University Press 1978, S. 69-97.
51 PsA, S. 138.

122 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

vollständig intelligibel, während die körperlichen Dinge einestheils [...] nur 
eine unbestimmte allgemeine Erkenntniss gestatten, anderentheils nicht in 
allen Bestimmungen gleichmässig erkennbar sind.52

Im Selbstbewußtsein des Verstandes findet man den „Archimedi­
schen Punkt", in dem Denken und Sein, npövepov npog fyiäg und 
Tcporepov rfj (pvaei, zu einer ungebrochenen Einheit verschmelzen.
Das „ich denke" erfassen wir mit derselben Evidenz, mit der wir erkennen, 
dass es überhaupt ein Denken gibt; das individuelle eigene Sein ist uns 
eben so klar und gewiss, wie das Seiende, als solches, welches das erste 
Princip der Metaphysik ist.53

§ 6. Der vovg TcoiriTiKog

Eine zentrale Stellung innerhalb von Brentanos Deutung der Psy­
chologie des Aristoteles nimmt die Frage nach dem vov$ TtoirfriKog 
ein. Das Problem, das sich hinter der Lehre des vovg kouitlko; ver­
birgt, betrifft das wirkende Prinzip unseres Denkens. Ist die 
menschliche Seele kein bloßes Aggregat an heterogenen Teilen, 
sondern ein harmonisches Ganzes, in dem Sinnes- und Verstandes­
vermögen aufeinander abgestimmt zusammenspielen, so stellt sich 
die Frage nach dem Prinzip, das die Harmonie zwischen beiden 
Vermögen herstellt. Da ein materielles Prinzip wie das Phantasma 
nicht direkt auf den Verstand einwirken kann, muß festgestellt 
werden, welches Prinzip auf die Vorstellungsbilder „entmateriali­
sierend" wirkt und jene Intelligiblen produziert, die dann der re­
zeptive Verstand in sich aufnehmen kann.

Brentano schließt sich einer Interpretationsrichtung an, die - 
mit Themistios, Thomas von Aquin und auch Trendelenburg - im 
wirkenden Verstand keinen der menschlichen Natur fremden Geist 
sieht. Er charakterisiert den vovg KoirjTiKog als bzw. aktuelle Ei­
genschaft der in sich einheitlichen Seele des Menschen. Der wir­
kende Verstand ist jenes Prinzip, das eigentlich nicht denkt, son­
dern erst das Denken überhaupt ermöglicht - in Analogie zum 
Licht, das die Farben beleuchtet und sie dadurch dem Gesichtssinn 
sichtbar macht. Der vovg JioirjTiKÖq bewirkt den Übergang vom Zu­
stand der bloßen Möglichkeit zur vollkommenen Verwirklichung 

52 Ebda.
53 Ebda.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 123

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

der Verstandestätigkeit; seine Wirkung betrifft jedoch nicht direkt 
den aufnehmenden Verstand, vielmehr wirkt er auf den sensitiven 
Teil.54 Als Prinzip bzw. Bedingung jedes Denkens denkt er nicht 
und kann somit auch nicht dem Denken selbst bewußt sein.

Der wirkende Verstand erweist sich somit in Brentanos Inter­
pretation
als eine vor allem Denken und daher bewusstlos wirkende Kraft des geisti­
gen Theiles unserer Seele, die, zunächst dem sensitiven Theile zugewandt, 
ihm den nöthigen Impuls zur Rückwirkung auf das Geistige gibt, und so 
die wirkende Ursache unseres Denkens wird.55

Um die Einheit und Geschlossenheit der Aristotelischen Psycholo­
gie zu garantieren, nimmt Brentano ein Prinzip an, das als Bedin­
gung des Denkens vor allem Denken, also unbewußt wirkt. Diese 
Charakterisierung ist bemerkenswerterweise mit dem selbstbe­
wußten Charakter jedes psychischen Aktes unvereinbar, den Bren­
tano in seiner Psychologie vom empirischen Standpunkt begründet.

Der vovg stellt jene höchste Instanz dar, die von oben
die ganze psychische Dynamik regelt, deren Entwicklungsgang sich 
von unten nach oben, von der Empfindung bis hin zu den noeti- 
schen Erkenntnisformen, vollzieht. Es handelt sich beim wirkenden 
Verstand um ein Prinzip, das „abwärts" den kognitiven Verlauf be­
stimmt und deren Einheit und Geschlossenheit garantiert. Die 
menschliche Erkenntnis entwickelt sich somit zwischen zwei Polen, 
die deren Entwicklungsgang bestimmen. Der sinnliche Pol verbin­
det den Erkennenden mit der äußeren Wirklichkeit, während der 
noetische auf ersteren regulativ rückwirkt. Denn es ist der Ver­
stand, der »unbewusst auf den sensitiven Theil wirkend [...], ihm 
den Impuls zur Rückwirkung auf das Geistige gibt«.56 Der vovq er­
weist sich dadurch als höchste Instanz, die schon in den Wurzeln 
der sinnlichen Erkenntnis zur Geltung kommt und eine regulative 

54 Ebda., S. 168ff. Brentano ist der festen Überzeugung, daß der vovg na&rjTträ;, den 
Aristoteles in III, 5 vom vov$ jcoirfTiKÖg unterscheidet, nicht mit dem aufnehmenden Ver­
stand, den dieser in III, 4 behandelt, gleichgesetzt werden kann. Der vovg naffriTiKä; steht 
vielmehr für die Phantasie, »welche als sinnliches Vermögen [...] nicht an der änäteia 
des aufnehmenden Verstandes Theil hat«. (Ebda., S. 208) Damit will Brentano den 
vermeintlichen Widerspruch lösen, der sich daraus ergibt, daß Aristoteles in III, 5 den 
vovg raxOriTiKÖg als sterblich und mit dem Körper vermischt auffaßt, während der vov$ 
im Kapitel 4 als änafaji;, als geistig und unvergänglich bezeichnet wird. Ebda. S. 206ff.
55 Ebda., S. 180.
56 Ebda., S. 165.

124 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Rückwirkung des Intellektuell-Intuitiven auf das Sinnliche ausübt. 
Dieses aktive Prinzip, das symmetrisch der sinnlichen Rezeptivität 
gegenübersteht, sichert das harmonische Zusammenspiel beider 
Vermögen. Es garantiert die Präsenz des Noetischen im Ästhetischen, 
das Vorhandensein einer noetischen Komponente allein schon bei 
einer bloßen Empfindung.57

Im Lichte dieser Interpretation des Aristotelischen vov$ noiTj- 
TiKog kann Brentanos programmatischer Eröffnungssatz der Psy­
chologie vom empirischen Standpunkt gedeutet werden.

Mein Standpunkt in der Psychologie ist der empirische: die Erfahrung al­
lein gilt mir als Lehrmeisterin: aber mit anderen teile ich die Überzeugung, 
daß eine gewisse ideale Anschauung mit einem solchen Standpunkte wohl 
vereinbar ist.58

Diese »gewisse ideale Anschauung«, die für Brentano mit dem 
»empirischen Standpunkt« in harmonischem Einklang steht, ist ge­
rade jene intellektuell-intuitive Dimension, die durch ihre Evidenz 
die entlegensten Winkel des psychischen Lebens durchdringt - ein­
schließlich ihres ersten Ursprungs, der Empfindung.

In Brentanos Rezeption des Aristotelischen vovg rroiTjnjcög wird 
außerdem sein Anliegen ersichtlich, die menschliche Erkenntnis 
nicht auf ein jenseits des konkret Denkenden liegendes Prinzip zu­
rückzuführen - weder auf einen averroistisch verstandenen, von 
der individuellen Seele unabhängigen wirkenden Verstand, noch 
auf ein transzendentales Ich, das sich im Sinne Kants vom konkret 
Denkenden unterscheidet. Es ist also nicht abwegig, hier eine indi­
rekte Stellungnahme gegen das transzendentale, vor allem Kant- 
sche Denkmodell zu sehen.59 Kants »Ich denke«, das als letzte Be­

57 Vgl. E. Melandri, Le „Ricerche logiche" di Husserl, a.a.O., S. 43ff.
58 PeS I, S. 1.
59 »Fragen wir uns: welches ist das philosophische Problem, dass der Aristotelischen 
Lehre vom voü; xoititikcx; zu Grunde liegt? Für welche psychologische Frage hat Ari­
stoteles die Lösung gesucht, da er ihn in seinen Büchern von der Seele einführte? Es 
war eine Frage, die auch jetzt noch von der höchsten Bedeutung ist, und die zu keiner 
Zeit den Trieb der Forschung ruhen liess, nämlich die Frage nach dem wirkenden 
Principe unseres Denkens. Nach wie entgegengesetzten Richtungen sind nicht hier 
die Geister auseinander gegangen. Wie viele sind an sich selbst irre geworden und 
haben sich in die Reihe der materiellen Wesen eingeordnet. Wie viele, die sich mit 
Entrüstung von einem solchen Gedanken abwendeten, wurden durch die Schwierig­
keit des Problems zu den extravagantesten Annahmen getrieben, so dass sie entweder 
alles Dasein materieller Substanzen, oder doch jeden Einfluss des Körperlichen auf 
das Entstehen unserer Gedanken verneinten. [...] Was hat man nicht für künstliche 

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 125

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

dingung der Erkenntnis gilt, ist etwas Abstraktes und Formales, das 
sich vom realen Ich, vom konkreten Denkenden abgrenzt. Wie Ari­
stoteles betrachtet Brentano das Prinzip des Denkens als jenen 
»Teil« der menschlichen Seele, der teleologisch den ganzen Ent­
wicklungsgang der Erkenntnis regelt.60

Die erkenntnistheoretische Frage nach der Funktionsweise 
menschlicher Erkenntnis ist somit vom metaphysischen Leib-Seele- 
Problem nicht zu trennen. Denn der vovg ist keine von den übrigen 
Seelenteilen getrennte geistige Substanz: »die intellektive Seele [ist] 
von der sensitiven nicht wie Substanz von Substanz, sondern wie 
Theil von Theil verschieden.«61
Der vov$ ist also nach der Lehre des Aristoteles [...] die Fähigkeit eines gei­
stigen Subjectes, welches aber im Menschen mit dem Leibe auf's Innigste 
verknüpft ist und ein Theil derselben Seele ist, die vermöge anderer Theile 
als substantielle Energie dem Körper Sein und Leben gibt.62

Von hier ausgehend kann Brentano die Unsterblichkeit der intel- 
lektiven Seele, die ja »abtrennbar«, »leidensunfähig« und »unver­
mischt« ist, behaupten, während der sensitive (und vegetative) Teil 
nach der Auflösung des Körpers mitvergeht.
Der geistige Theil des Menschen bildet [...] mit seinem leiblichen Theile eine 
einzige Substanz. Die intellective und die vegetativ-sensitive Seele sind 
nicht zwei Seelen, nein, sie sind eine einzige Form, die einem Theile nach 
den Leib belebt, einem anderen Theile nach aber von ihm frei und geistig 
ist. Wie das Geistige und Leibliche hier aufs Innigste verknüpft sind, so se­
hen wir auch die geistigen und leiblichen Thätigkeiten in einer wunderba­
ren Weise in einander verstrickt, wechselseitig sind sie aufeinander ange­
wiesen und, die einen dienend, die anderen herrschend, empfangen sie 
beiderseitig von einander Hilfe und Förderung. Es dient nicht blos der 
Schlund dem Magen, es dient auch die Phantasie dem Verstände; es leuch­
tet nicht blos das Auge dem Fusse auf seinen Wegen, es leuchtet auch der 
Geist allen leiblichen Kräften und führt sie zur Nahrung und Kleidung und 

Theorien ersonnen, um den eigentlichen Causalnexus zwischen Sinnlichem und Gei­
stigem zu ersetzen, und wie einfach und lichtvoll erscheint dagegen die Annahme un­
seres Philosophen, den der tiefe Einblick, den er in das menschliche Denken und in 
die ganze Wirkungsweise und Ordnung der Natur gewonnen hat, vor allen derarti­
gen Sonderbarkeiten zu bewahren weiss.« PsA, S. 229.
60 Vgl. R. Schaeffler, Die Wechselbeziehungen zwischen Philosophie und katholischer Theo­
logie, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1980, S. 31 f.
61 PsA, S. 117, Anm. 21.
62 Ebda., S. 119, Anm.

126 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

hält sie ab von dem, was Gefahr und Verderben bringt. Wie nun der 
Mensch, wenn ihm ein Fuss oder ein anderes Glied entrissen wird, keine 
vollendete Substanz mehr ist, so ist er natürlich noch viel weniger eine 
vollendete Substanz, wenn der ganze leibliche Theil dem Tode anheimge­
fallen ist. Der geistige Theil besteht zwar noch fort, allein die irren gar sehr, 
die wie Plato glauben, daß die Trennung vom Leibe für ihn eine Förderung 
und gleichsam eine Befreiung aus drückendem Gefängnisse sei; muss ja 
doch die Seele nunmehr auf alle die zahlreichen Dienste verzichten, welche 
die Kräfte des Leibes ihr geleistet haben.63

Bei dieser Deutung des Leib-Seele-Problems und der Unsterblich­
keitsfrage greift Brentano eindeutig auf Thomas von Aquin zurück, 
der - zumindest in seiner philosophischen Argumentation - den 
unvollständigen Zustand der anima separata betont. Denn für Tho­
mas ist die Seele kein in sich selbst vollständiges Wesen, sondern 
Teil eines Kompositums.
Concedimus autem quod anima humana a corpore separata non habet ul- 
timam perfectionem suae naturae, cum sit pars naturae humanae; nulla 
enim pars habet omnimodam perfectionem, si a toto separeretur.64

Brentano entfernt sich aber von Thomas insofern, als er das Teil- 
Ganzes-Modell nicht nur auf das Ganze von Leib und Seele, son­
dern auch auf die Seele selbst anwendet.
Ueberhaupt bleibt über der Lehre des Aristoteles vom wirkenden Verstände, 
wie sie Thomas gibt, ein gewisses Dunkel. Wenigstens treten die Gründe 
seiner Annahme nicht so klar wie bei Aristoteles selbst hervor, und es 
schreibt sich dies besonders daher, dass er die Stellung des geistigen und 
leiblichen Theiles des Menschen zu einander nicht ganz in derselben Weise 
fasst, wie Aristoteles sie bestimmt hatte. So lässt er den geistigen Theil im 
ganzen Leibe gegenwärtig sein und den sensitiven und vegetativen Theil der 
Seele mit dem intellectiven nach dem Tode fortbestehen, so wie er auch die 
ganze Seele und nicht blos, wie Aristoteles, die niederen Theile derselben 
Form des Leibes nennt. Allein nach den Grundsätzen der Aristotelischen 
Physik und Metaphysik, die doch Thomas im Allgemeinen beibehalten hat, ist 
es unmöglich, dass etwas, insofern es Form des Leibes ist, unsterblich, oder 
insofern es unsterblich ist, Form des Leibes ist, und eine geistige Form des 
Leibes wäre eine contradictio in adjecto. Mit bewusster Absicht ist Thomas 
hier nicht von Aristoteles abgewichen, denn seinen sonstigen Anschauungen 
entspricht die Aristotelische Lehre eben so gut, ja besser als die seinige, und 

63 Ebda., S. 196f.
64 De unit. intell., p. 333 b.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 127

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

wir glauben daher, dass er bei verändertem Verständnisse des Aristoteles 
gewiss auch seine eigene Lehre in diesem Puncte verändert haben würde.65

Der späte Brentano distanziert sich dann von der hier vertretenen 
Position immer weiter, um von einem Cartesisch geprägten Aus­
gangspunkt eine Deutung des Leib-Seele-Problems zu vertreten, die 
derjenigen des Thomas nahekommt. Brentano weist nämlich den 
»Semimaterialismus« des Aristoteles zurück, der die Seele spaltet, 
indem er die sensitiven Funktionen einem körperlichen Subjekt zu­
schreibt und für die intellektuellen Tätigkeiten (begriffliches Den­
ken und darauf beruhendes Fühlen und Begehren) einen geistigen 
Träger voraussetzt.66

§ 7. Psychologie und Metaphysik

In seiner Analyse der Psychologie des Aristoteles thematisiert 
Brentano u.a. jene „mittlere" Ebene des Logischen, die er schon im 
Rahmen seiner früheren Untersuchung über die Ontologie des Ari­
stoteles anspricht. Aufgrund ihrer Mittelstellung kann diese Ebene 
von zwei komplementären Perspektiven aus betrachtet werden - 
der onto-logischen und der psycho-logischen.67

Ontologisch gesehen erweist sich das „Logische" als uneigent­
liches Seiendes, das keinen Platz innerhalb der Metaphysik hat. In 
psychologischer Hinsicht stellt es ein inneres Korrelat (vöryia) des 
Denkaktes dar, ein Moment bzw. einen unselbständigen Teil des­
selben. Das Auftauchen solcher logischen Entitäten hat allerdings 

65 PsA, S. 227f.
66 RPh, S. 223ff. Zur Leib-Seele-Problematik in Brentanos Habilitationsschrift vgl. D. 
Münch, „Die Einheit von Leib und Seele. Brentanos Habilitationsschrift über die Psy­
chologie des Aristoteles als Antwort auf Zeller", Brentano Studien 6 (1995/96), S. 125- 
144. Vgl. auch S. Krantz, „Brentano's Argument against Aristotle for the Immateriality 
of the Soul", Brentano Studien 1 (1988), S. 63-74.
67 Der psychologische Zugang zur Frage nach der Natur und der Geltung der univer­
sellen Begriffe erhellt aus komplementärer Sicht die Kritik, die Aristoteles in der Me­
taphysik - vor allem in den Büchern I und XIII - gegen die platonische Auffassung des 
Universalen als selbständige und getrennte Entität, d.h. als Idee, richtet. »[...] Aristo­
teles [hat Plato], namentlich in der Metaphysik, die zahlreichen Inconvenienzen, die 
sich aus seiner Lehre ergeben, nachgewiesen. Hier [De anima] [...] wirft [er] von Seite 
der Psychologie aus die Frage auf, wie sich das Object, wodurch wir, wenn wir es in 
uns aufgenommen haben, das individuelle Fleisch erkennen, zu jenem, wodurch wir 
das Sein des Fleisches erkennen, verhalte.« PsA, S. 134.

128 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

eine Rückwirkung auf die ontologische Untersuchung zur Folge. 
Solche Entitäten entbehren zwar den Grundcharakter des Realen, 
nämlich Individualität, sind aber immerhin ein „Etwas" und somit 
dem Identitätsprinzip unterworfen, weshalb sie sich nicht pro­
blemlos in bloße stenographische Abbreviaturen auflösen lassen. 
Die perspektivische Verschiebung, die beim Wechsel von der onto­
logischen zur psycho-logischen Analyse erfolgt, macht eine univoke 
(wenn auch nach dem npog sV-Muster konzipierte) Seinsauffassung 
problematisch.

Die Intentionalität spielt hierbei die entscheidende Rolle als 
Angelpunkt zwischen den beiden Forschungsperspektiven. Als re­
lationales Prinzip, das die »Übereinstimmung« von Erkennendem 
und Erkanntem garantiert, ist die Intentionalität jedoch nur die 
Auswirkung eines noch tieferen metaphysischen Zusammenhan­
ges, der den ganzen Kosmos durchdringt. Denn das Denken, die 
Erkenntnis, ist nichts Abstraktes. Es ist immer der Denkakt einer 
Seele {yvxri), die nicht von ihren Denkobjekten unabhängig, son­
dern mit diesen in die organische Weltstruktur eingebettet ist. Dank 
des Isomorphismus-Prinzips, nach dem »die Seele gewissermaßen 
alle Dinge ist«,68 kann die Psychologie als Ontologie der Seele und die 
Metaphysik als kosmische Psychologie betrachtet werden.
Bei Aristoteles finden wir zuerst den tiefsinnigen Gedanken angedeutet, 
dass der Mensch eine Welt im Kleinen sei. Viele nach ihm haben das Wort 
gesprochen, aber nach keiner Anschuung hat es wohl grössere Wahrheit als 
eben nach der seinigen. Erheben wir das Auge von der Welt im Kleinen, 
wie er sie uns in seiner Psychologie geschildert hat, und blicken wir auf das 
grosse Gemälde hin, in dem er uns das Ganze der Schöpfung zeigt. In der 
That, wir sehen hier, nur in grossartigeren und erhabeneren Formen, die­
selben Züge wiederkehren.

In dem Menschen lehrt er uns trotz der Verschiedenheit der Theile eine 
Einheit der Natur erkennen, und wenn auch der eine Theil viel erhabener 
als der andere erschien, so lag doch die höchste Vollkommenheit in dem 
Ganzen. Aber auch die Welt gilt ihm trotz aller Mannigfaltigkeit und alles 
Rangunterschiedes der Geschöpfe für etwas Einiges, für ein einziges, viel­
gegliedertes Ganzes. Ist es nicht die Einheit des Wesens, was die Theile 
bindet, so ist doch auch ihre Vereinigung eine natürliche Einheit, und dar­
um ist das Ganze auch hier das Vollkommenste und in dem Ganzen der 
Welt liegt der Zweck des Daseins und der Thätigkeit aller einzelnen Sub­
stanzen. Pflanzen und Thiere und Fische und Vögel, vernünftige und un­

68 De an., III8,431 b 20 (PsA, S. 122 Anm. 31).

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 129

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erster Teil: Die Aristotelische Ausbildung

vernünftige Wesen sind in ihm und zu ihm geordnet, wie alle vegetativen 
und sensitiven und intellectiven Kräfte des Menschen zu diesem als Einheit 
geordnet sind.69

Im Rahmen dieser organischen Weltanschauung brauchen sich Ein­
heit und Mannigfaltigkeit, Immanenz und Transzendenz gegensei­
tig, denn Einheit und Transzendenz stellen Prinzip und Zweck der 
Mannigfaltigkeit und Immanenz dar. So wird die Einheit der Seele 
in ihren mannigfachen, aufeinanderfolgenden psychischen Vermö­
gen letztlich vom vovg noirfTiKog geleitet, während die Einheit des 
Kosmos vom niedrigsten Lebewesen über den Menschen und die 
Hierarchie der Beweger bis hin zum ersten unbewegten Bewegen­
den - zu Gott - führt.

Die Psychologie, deren Höhepunkt die Lehre vom vovg Jtoiri- 
TiKog ist, stellt somit für Brentano - wie schon für Trendelenburg - 
das Zentrum dar, um das sich das ganze Aristotelische Denkgebäu­
de dreht. Die Psychologie erweist sich als die „Seele" seines Sy­
stems, als belebendes Prinzip, das sein Gedankengebäude trägt und 
für dessen Einheit bürgt. In der Psychologie, wie oben schon er­
wähnt, wurzeln Logik70 und Ethik;71 in ihr findet die Naturwissen­
schaft, die zweite Philosophie, ihren Abschluß. Durch die Analyse 
des vovg noirjTiKa; bereitet die Psychologie zugleich den Übergang 
zur ersten Philosophie, zur Metaphysik. Die Psychologie des Ari­
stoteles ist eine „Metaphysik der Seele", da sie all das umfaßt, was 
von der Seele erkannt werden kann - bis hin zu Gott, der reines 
Denken, Denken in seiner höchsten Form ist. Der vov$ ist das höch­
ste Seelenvermögen und seine Analyse stellt die unumgängliche 
Voraussetzung für die Theologie des reinen Denkens dar.

69 PsA, S. 231f.
70 »Aristoteles ist jener Forscher gewesen, der vor allen anderen mit grossem Erfolge 
das Feld der Logik angebaut hat, auf ihrem mehr als auf jedem anderen Gebiete sind 
seine Sätze unerschüttert geblieben, und dankbar ehrt ihn die Nachwelt als den 
Schöpfer und Vater dieser Wissenschaft. Welche Disciplinen aber dürften sich näher 
stehen als die Logik und jener Theil der Psychologie, von dem wir sprechen? Jede tie­
fer gehende Logik muss in ihr Gebiet hinab dringen, und kein anderer Grund ist, 
wesshalb die Logik zu gewissen Zeiten unfruchtbar geworden und verkümmert ist, 
als weil sie ihre Wurzeln nicht in den Boden der Psychologie gesenkt und dort die 
Nahrung des Lebens gesogen hat.« Ebda., S. 1.
71 »Mit anderen Theilen der Psychologie steht die Ethik in solchem innigem Zusam­
menhänge (vgl. Eth. Nie., I 13, 1102 a 18-23), und auch hieraus lässt sich die hohe Be­
gabung des Aristoteles für psychologische Forschungen erkennen, da auch seine Ethik 
ein anerkanntes und unübertroffenes Meisterwerk ist.« Ebda., Anm. 1.

130 PHÄNOMENOLOGIE • KONTEXTE Mauro Antonelli

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kapitel IV: »Die Psychologie des Aristoteles«

Somit wird jene wechselseitige Beziehung deutlich, die für 
Brentano Psychologie und Metaphysik verbindet. Die Psychologie 
setzt die »Wissenschaft vom Seienden als solchen« voraus, vor al­
lem die von der Metaphysik hervorgehobenen kategorialen Seins- 
strukturen. Diese Strukturen kann die Metaphysik aber nur dann 
hervorheben, wenn in der menschlichen Seele ein dafür geeignetes 
Vermögen - der Verstand - vorhanden ist. Was dann das Verhältnis 
zwischen Psychologie und theologischer Dimension der Metaphy­
sik betrifft, so eröffnet die Frage nach dem vovg kou]tik6<; einen Zu­
gang zur Theologie des reinen vovg, des „getrennten'' vovg.

Selbst das Problem des Verhältnisses von ontologischer und 
theologischer Dimension der Aristotelischen Metaphysik kann da­
durch gelöst werden. Diese Frage, die Brentano in seiner Dissertati­
on nebenbei anspricht, kann folgendermaßen formuliert werden: Ist 
die „Theologie" als Wissenschaft vom Göttlichen, also als Wissen­
schaft von einem bestimmten Wesen, Teil der Ontologie, d.h. Teil 
der Wissenschaft des Seienden im Allgemeinen, des Seienden als 
solchen? Brentano äußert hierzu Bedenken, denn - so schreibt er - 
»die Kategorien des Aristoteles seien unvollständig, weil sie das 
Intelligible (ra vorjTä) nicht berührten, denn dieselbe ovaia könne 
nicht dem Intelligiblen und Sinnlichen gemeinsam sein.«72 Auf­
grund der gemeinsamen Beziehung von Ontologie und Theologie 
zur Psychologie wird die Einheit der ersten Philosophie gewährlei­
stet - und zwar im Rahmen einer Weltanschauung, die die Theolo­
gie als Höhepunkt jener organischen Seinsstruktur betrachtet, die 
die Ontologie in ihrem noMa%ü% teyeoöai, also in ihrem zugleich 
immanenten und transzendenten Bezug zur ovaia untersucht.

72 MBS, S. 143. Vgl. hier Kap. 3.1, § 4.

Seiendes, Bewußtsein, Intentionalität A- 131

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495996645-109 - am 16.01.2026, 08:41:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996645-109
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	§ 1. Die Psychologie des Aristoteles als »psychologische Erkenntnislehre«
	§ 2. Aristoteles' Wahmehmungslehre
	§ 3. Wahrnehmung und Denken
	§ 4. Sinnlicher und noetischer Gegenstand
	§ 5. Brentanos späterer Rückgriff auf Aristoteles' Psychologie
	§ 6. Der nous poietikos
	§ 7. Psychologie und Metaphysik

