Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen'

Christian Dambéck

Wilhelm Diltheys empirische und Hermann Cohens apriorische Auf-
fassung von Philosophie werden als die komplementiren Bestandteile
eines fiir die Philosophie in Deutschland im neunzehnten Jahrhun-
dert charakteristischen Empirismus identifiziert. Anders als der auf
Sinnesdaten gestiitzte britische und franzésische Empirismus stiitzt
sich die deutsche Variante, zusitzlich zu diesem dufleren empirischen
Anker in der raumzeitlichen Wirklichkeit, auf die innere empirische
Welt, also die »geistigen Gegenstinde«, die Ideen, die »Fakten der
Kultur«. Eine so vor einem empirischen Hintergrund bestimmte Phi-
losophie hat dann zwei Seiten, eine im engeren Sinn empirische —also
Philosophie als Geisteswissenschaft, wie bei Dilthey — und eine in
einem dazu komplementiren Sinn apriorische — also Philosophie als
Bestimmung des »Ursprungs« der »Fakten der Kultur«, wie bei
Cohen.

1. Warum Dilthey und Cohen?

Wilhelm Dilthey und Hermann Cohen sind zwei Philosophen, die
selten in einem Atemzug genannt werden. Wihrend es zwischen Dil-
they und der sogenannten Stidwestdeutschen Schule des Neukantia-
nismus klassische Konfrontationen gab,? finden sich kaum Beriih-

! Fiir Kommentare und Hinweise zu fritheren Fassungen dieses Manuskripts bedanke
ich mich bei den Teilnehmern der Wiener Dilthey-Tagung sowie bei den Teilnehmern
des Tiibinger Wissenschaftsphilosophischen Kolloquiums. Fiir weiterfithrende Kom-
mentare und Diskussionen bedanke ich mich besondere bei Richard Dawid, Josef
Ehrenmiiller, Pierfrancesco Fiorato, Gottfried Gabriel, Marco Giovanelli, Michael
Heidelberger, Helmut Holzhey, Helmut Johach, Hans-Ulrich Lessing, Christoph Lim-
beck-Lilienau, Rudolf Makkreel, Matthias Neuber, Andrea Poma, Helmut Pulte,
Frithjof Rodi, Bastian Stoppelkamp und Hartwig Wiedebach.

2 Vgl. den Beitrag von Sebastian Luft zu diesem Band sowie die klassischen Passagen

86

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

rungspunkte zwischen Dilthey und der um Cohen gebildeten Mar-
burger Schule. Zwar gab es (durchwegs freundliche) Interaktionen
zwischen Dilthey, Natorp und Cassirer und eine dokumentierte (eher
unfreundliche) Interaktion zwischen Cohen und Dilthey selbst,’ aber
es finden sich weder in den Schriften Cohens noch in denen Diltheys
substanzielle Hinweise auf die Philosophie des jeweils anderen. Die-
ser Umstand hat zunédchst wenig zu bedeuten. Es war im neunzehn-
ten Jahrhundert durchaus tiblich, auf andere philosophische »Schu-
len« nicht zu verweisen, selbst dann, wenn es zwischen den Schulen
offensichtliche Verwandtschaften oder auch interessante Gegensitze
zu konstatieren gegeben hitte.* Wenn also derartige Vergleiche, aus
Griinden der Schulraison oder auch aus nobler akademischer Zurtick-
haltung, ausgeblieben sind, dann sind dies aus heutiger Sicht nur gute
Griinde, diese Vergleiche als Desiderata zu betrachten und nachzulie-
fern, was hier fiir den Fall Cohen und Dilthey versucht werden soll.
Gemeinsamkeiten zwischen Dilthey und Cohen lassen sich zu-

in Diltheys Abhandlung Uber vergleichende Psychologie von 1895 (GS V, 241-266)
und W. Windelband: Priludien. Aufsitze und Reden zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte. 8. Aufl. Tiibingen. 1921, II, 136-160. Grob gesprochen besteht die entschei-
dende Differenz zwischen Dilthey und Windelband bzw. Rickert darin, dass diese eine
starre Trennung zwischen Natur- und »Kultur«-wissenschaften einfordern, der Dil-
theys Auffassung iiber Natur- und Geisteswissenschaften gerade entgegenlauft. Der
empirische Standpunkt der Philosophie, die bei Dilthey, wie wir sehen werden, als
Geisteswissenschaft aufgefasst wird, fehlt bei Windelband und Rickert génzlich (nicht
aber, wie sich ebenfalls unten zeigen wird, bei Cohen).

3 Der Briefwechsel zwischen Dilthey und Natorp ist (teilweise) in H.-U. Lessing:
Briefe an Dilthey anldsslich der Veréffentlichung seiner »Ideen iiber eine beschrei-
bende und zergliedernde Psychologie, in: Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Ge-
schichte der Geisteswissenschaften 3 (1985), 193-232 dokumentiert. Zu den Beziigen
zwischen Dilthey und Cassirer dufSern sich in diesem Band Ernst Wolfgang Orth und
Rudolf Makkreel. Zum personlichen Verhiltnis zwischen Dilthey und Cohen gibt es
wenig zu sagen. Zwar unterstiitzte Dilthey Cohen bereits 1875 mit einem Gutachten
(und bevorzugte ihn darin klar gegeniiber Windelband). (Vgl. GB I, 769) Dem steht
jedoch die briiske Reaktion Cohens gegeniiber, der Dilthey (aus gekrankter Eitelkeit?)
nach einem Besuch im Jahr 1895 als »Hallunken« bezeichnete. Vgl. H. Holzhey:
Cohen und Natorp. Basel 1986, II, 237.

*+ Ein Paradebeispiel fiir ein solches aus heutiger Sicht eher iiberraschendes Nicht-
Erwihnen stellen die beiden grofSen Schulen des »Neukantianismus« selbst dar. Zwar
findet man in der zweiten und dritten Generation durchaus Beziige aufeinander (etwa
von Cassirer auf Rickert in E. Cassirer: Substanzbegriff und Funktionsbegriff. Unter-
suchungen iiber die Grundfragen der Erkenntniskritik. 7. Aufl. Darmstadt. 1994,
292-313), aber die Schuloberhéupter Cohen und Windelband zeichneten sich in ihren
Arbeiten dadurch aus, dass sie Hinweise auf Vertreter der jeweils anderen Schule
aussparten.

87

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

nichst sehr leicht auf der Grundlage von biografischen Parallelen
festmachen. Beide Philosophen erlebten ihre philosophische Soziali-
sation in jenem geistigen Klima der 1860er Jahre, das Thomas Nip-
perdey als »Neue Ara« bezeichnet hat.’ Beide haben (wenn auch zeit-
versetzt und offenbar ohne direkten Kontakt zueinander) in dieser
Zeit in Berlin studiert, unter anderem bei Adolf Trendelenburg und
August Boeckh.® Beide waren stark (und lebenslang) von dem »posi-
tivistischen Klima« der Epoche der »Neuen Ara« beeinflusst. Beide
haben ihre ersten akademischen Gehversuche im Umfeld der Vilker-
psychologie von Moritz Lazarus und Heyman Steinthal gemacht.”
Diesen auf eine innere Verwandtschaft hindeutenden Parallelen steht
aber der ginzliche Mangel an echten Interaktionen gegeniiber. Auch
erscheinen Dilthey und Cohen, trotz aller Parallelen und Kompatibi-
litdten, in inhaltlicher Hinsicht zunichst doch vorwiegend als Anti-
poden. In pointierter Formulierung: wo der eine (Dilthey) alles empi-
risch sieht, versucht der andere (Cohen) alles a priori aufzufassen.

Unsere Strategie wird nun nicht etwa darin bestehen, diesen
fundamentalen Gegensatz weg zu deuten. Vielmehr wollen wir ihn
herausarbeiten und akzentuieren, allerdings vor dem Hintergrund
der Arbeitshypothese, dass es sich dabei nicht um die Dichotomie
zweier inkompatibler philosophischer Ansitze handelt, sondern um
zwei zentrale Gesichtspunkte einer fiir die »Neue Ara« charakteristi-
schen Philosophieauffassung, die letztlich nicht ohne einander exis-
tieren konnen, sich also als komplementir erweisen.

Was aber zeichnet, um diese vorbereitenden Uberlegungen wei-
ter zu konkretisieren, die »Neue Ara« in philosophischer Hinsicht
aus, was sind die Alleinstellungsmerkmale dieser Epoche? Zum einen
ist klar, dass die »Neue Ara« der Zeit um 1860 insofern keine ent-

5> Vgl. T. Nipperdey: Deutsche Geschichte: 1800-1866. Biirgerwelt und starker Staat.
Miinchen. 1983, 697 ff. Nipperdey meint die Epoche der deutschen Geschichte nach
der Restauration und vor der Herausbildung des Nationalstaates, also etwa die Zeit
zwischen 1859 und 1867: »Man nimmt diese Periode oft nicht ernst genug; zwischen
den Alternativen von 1848 und der Reichsgriindung von oben gerit sie in den Schat-
ten, aber auch sie war eine Alternative, und wir konnen daran die Méglichkeiten und
Weichenstellungen der deutschen Geschichte besonders gut erkennen.«

¢ Vgl. G. van Kerckhoven, H.-U. Lessing, A. Ossenkop: Wilhelm Dilthey. Leben und
Werk in Bildern. Freiburg/Miinchen 2008, 13-19 sowie H. Cohen: Kleinere Schriften
I. 1865-1869. Hildesheim 2012, VII-XVIII.

7 Vgl. dazu die aufschlussreichen biografischen Bemerkungen zu Dilthey und Cohen
in der Einleitung zu M. Lazarus, H. Steinthal, I. Belke: Moritz Lazarus und Heyman
Steinthal: die Begriinder der Vélkerpsychologie in ihren Briefen. Tiibingen 1971.

88

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

scheidend neuen philosophischen Aspekte bietet, als sie der dann
schon gut drei Jahrzehnte dominanten Tendenz einer Abkehr vom
deutschen Idealismus zuzurechnen ist. Auch kann man zwischen
den Reprisentanten der »Neuen Ara« (also Philosophen wie Dilthey,
Cohen, Lazarus, Steinthal, Friedrich Albert Lange, Friedrich Ueber-
weg) und ihren Lehrern (also intellektuellen Personlichkeiten wie
Trendelenburg, Boeckh, Friedrich Eduard Beneke) kaum fundamen-
tale Briiche konstatieren. Das Neue an der »Neuen Ara« besteht, phi-
losophisch gesehen, zunichst darin, dass man sich (stirker als davor
und danach) an rezenten Entwicklungen aufSerhalb Deutschlands, wie
dem franzosischen Positivismus (Auguste Comte) und dem briti-
schen Empirismus (John Stuart Mill, Thomas Henry Buckle), orien-
tiert. Der so entstehende »Empirismus« erhilt jedoch eine spezifische
Pragung dadurch, dass er (Motive des deutschen Idealismus aufneh-
mend) die Autonomie »geistiger Gegenstiande« wahrt und also diese
nicht auf raumzeitliche Phinomene reduziert, sondern die im Raum-
zeitlichen ansetzende Empirie auf das Geistige ausdehnt. Diese neue
Auffassung von Empirie fithrt, im Gegenzug, zur Ausarbeitung von
Varianten des Idealismus, die ihrerseits zwar die Eigenstidndigkeit
abstrakten philosophischen Denkens verteidigen, jedoch gleichzeitig
den empiristischen Idealen der »Neuen Ara« verpflichtet sind. Der
deutsche Empirismus (als Gegenmodell zum deutschen Idealismus)®
der »Neuen Ara« bildet somit ein Gegengewicht zu den hausgemach-
ten, ganz aus der deutschen Philosophietradition hervorgehenden
postidealistischen Entwicklungen der Jahrzehnte nach 1830,° aber er
hebt sich auch ab von den spiteren Tendenzen einer erneut von den
Wissenschaften losgeldst funktionierenden Philosophie, wie sie etwa

§ Zum Begriff »deutscher Empirismus« vgl. auch C. Dambock: Rudolf Carnap and
Wilhelm Dilthey. »German« Empiricism in the Aufbau, in: Richard Creath (ed.): Car-
nap and the Legacy of Logical Empiricism, in: Institute Vienna Circle Yearbook
(2012), 75-96.

% Vgl. K.-C. Kohnke: Entstehung und Aufstieg des Neukantianismus. Die deutsche
Universitdtsphilosophie zwischen Idealismus und Positivismus. Frankfurt a. M. 1986,
81: »In Deutschland bedurfte es keines Comte oder Mill, einen Begriff von positiver
Philosophie zu fassen.« So richtig diese Bemerkung, in ihrem Kontext, mit Bezug auf
Friedrich Eduard Beneke ist, so ist ihr doch auch hinzuzufiigen, dass man die von
spiteren Philosophen wie Dilthey und Cohen entwickelten »Begriffe von positiver
Philosophie« eben durchaus vor dem Hintergrund von deren jeweils intensiver Re-
zeption der Schriften des franzosischen Positivismus und des britischen Empirismus
sehen muss.

89

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

in der Stidwestdeutschen Schule des Neukantianismus oder in der
Phianomenologie zu konstatieren sind.

Die »externen« Griinde fiir die hier zu beschreibenden philoso-
phischen Phanomene konnen an dieser Stelle allerdings nur angedeu-
tet werden. Es scheint so, als hitte es in der Zeit um 1860 in der
deutschen Geschichte eine Art liberales Fenster gegeben, eine Zeit
der Offenheit, des Aufbruchs, der Freiheit, die eine kurze Atempause
markiert zwischen der davor liegenden Epoche der absolutistischen
Monarchie und dem danach entstehenden imperialistischen Natio-
nalstaat, wobei die Ubergiinge eher nahtlos gewesen sind. Namentlich
waren die Trager des Nationalismus der Zeit nach 1870 teils eben
dieselben Personlichkeiten, die zuvor die »Neue Ara« geprigt hat-
ten.!® Wir halten uns hier aber bewusst an zwei Personlichkeiten, die
man insofern als Lichtgestalten der »Neuen Ara« identifizieren kann,
als sie zwar auch in den Entwicklungen nach 1870 auf ihre je eigene
Weise eine tragende Rolle gespielt haben, jedoch ohne deshalb eine
inhaltliche Wende zu vollziehen: Cohen und Dilthey haben ihre phi-
losophischen Positionen (in einer hier nicht niher zu erlduternden
Weise) an die neuen Gegebenheiten angepasst, ohne dabei jedoch
von ihren der »Neuen Ara« verpflichteten philosophischen Idealen
abzuriicken. Diese Tatsache, dass Dilthey und Cohen zeitlebens die
»Empiristen« und »Positivisten« geblieben sind, zu denen sie um
1860 geworden waren, wurde in der deutschen Philosophietradition
sehr lange als Schwiche ausgelegt; hier soll sie, im Gegenteil, als ent-
scheidende Stirke dieser beiden Intellektuellen interpretiert wer-
den.™ Es geht hier nicht darum, zu zeigen, dass und inwieweit Dil-

10 Als Beispiel fiir diesen Ubergang wird oft die Zeitschrift Preupische Jahrbiicher
erwihnt, die zundchst von Rudolf Haym, spiter von Heinrich von Treitschke, also
von zwei Freunden Diltheys herausgegeben worden war. Wihrend Haym (wie im
Ubrigen auch Dilthey) auch nach 1867 im Wesentlichen seine liberalen Grundhaltun-
gen beibehielt, driftete Treitschke in eine nationalistische und offen antisemitische
Haltung. Vgl. den Vorbericht von Ulrich Herrmann zu GS XVI sowie die Dokumente
zum sogenannten Berliner Antisemitismusstreit in W. Boehlich: Der Berliner Anti-
semitismusstreit. Frankfurt a. M. 1965.

1 Als typisch fir die (anti-)positivistische Deutung kann, im Rahmen der Dilthey-
Schule, die klassische Interpretation Georg Mischs gesehen werden, die vor allem im
Vorwort zu GS V entwickelt wurde. Vgl. dort insbesondere die Seiten XIII-XVII, wo
Misch Diltheys intellektuelle Entwicklung als Emanzipation und schlielliche Abkehr
von den positivistischen Wurzeln der »60er Jahre« beschreibt. Vgl. auflerdem die
klassischen Interpretationen bei H.-G. Gadamer: Wahrheit und Methode. Tiibingen
1990, 1, 222-246, 11, 227-236 und J. Habermas: Erkenntnis und Interesse. Frankfurt

90

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

they und Cohen, trotz ihrer empiristischen Wurzeln, risonable phi-
losophische Positionen entwickelt haben, sondern den Nachweis zu
bringen, dass diese Positionen gerade wegen der spezifischen empiri-
schen Einstellung, die ihnen zugrunde liegt, auch heute noch von
Interesse sind: es ist die Balance zwischen empirischer Einstellung,
also dem Aufbau auf dem Aufleren, und dem Aufbau auf dem Inne-
ren, also den Ideen, den »geistigen Gegenstandenc, den »Fakten der
Kultur«, die die philosophischen Entwiirfe von Dilthey und Cohen
auch heute noch als Desiderata erscheinen lassen.

2. Diltheys empirische Auffassung von Philosophie

Dilthey war der Philosoph der Geisteswissenschaften, in einem dop-
pelten Sinn: Einmal hat er eine philosophische Grundlegung der
Geisteswissenschaften geliefert; seine Hauptwerke, etwa die Einlei-
tung in die Geisteswissenschaften (GS1) und der Aufbau der ge-
schichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften (GS VII), gelten bis
heute als Klassiker der Theorie der Geisteswissenschaften (humani-
ties). Dilthey hat aber auch — und nur dieser zweite Gesichtspunkt
wird uns hier interessieren — Philosophie selbst als eine Geisteswis-
senschaft verstanden und sie so auf ein neues Fundament gestellt."?

a.M. 1973, 178-233, wo Diltheys philosophische Positionen als »positivistisch« bzw.
»historistisch« kritisiert und zuriickgewiesen werden. Im Fall Cohens ist diese (anti-)
positivistische Deutung zwar in der neueren Literatur kaum zu finden. Der Grund
dafiir scheint aber darin zu liegen, dass man Cohen im Besonderen und die »Neu-
kantianer« im Allgemeinen als Inbegriff einer verfehlten, weil zutiefst positivistisch-
wissenschaftsglaubigen Philosophieauffassung verstanden hat, die in den zusehends
anti-wissenschaftlichen Konzeptionen bei Heidegger, Gadamer und der Frankfurter
Schule als tiberwunden (und daher als eigentlich nicht mehr erwihnenswert) gegolten
haben mag. Allerdings gibt es bislang kaum eine schliissige Untersuchung, die das in
Kohnkes Entstehung und Aufstieg analysierte Phinomen des »Aufstiegs« des Neu-
kantianismus durch eine Analyse seines mehr oder weniger spurlosen Verschwindens
erginzen wiirde. Vgl. U. Sieg: Aufstieg und Niedergang des Marburger Neukantia-
nismus. Die Geschichte einer philosophischen Schulgemeinschaft. Wiirzburg 1994,
469, wo das Phianomen, dass »seit Natorps Tod 1924 [...] die Philosophie des Marbur-
ger Neukantianismus als Relikt der Vergangenheit [galt], mit dem sich eine ernsthafte
Auseinandersetzung nicht lohne« zwar konstatiert, aber leider nicht weiter begriindet
wird.

12 Vgl. auch die ausfiihrlichere Darstellung in C. Dambéock: Wilhelm Diltheys empi-
rische Philosophie und der rezente Methodenstreit in der analytischen Philosophie,
in: Grazer Philosophische Studien (85), 151-185.

91

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Ausgangspunkt Diltheys war eine Auffassung der »geistigen Welt,
die sich deutlich sowohl von der idealistischen Tradition und von Kant
als auch von der empiristischen Tradition abgrenzte. Das »mecha-
nische Geklapper von Induktion und Deduktion bei Comte, Mill,
Spencer« (GS XIX, 44) wurde von Dilthey als die Auffassung zurtick-
gewiesen, wonach alle geistigen Inhalte nur als »induktive Verall-
gemeinerungen« von Sinneseindriicken zu verstehen sind. Dilthey
folgte hier der auf Goethe und Johannes Miiller zuriickgehenden
deutschen Psychologietradition® und vertrat die Auffassung, dass
»geistige Gegenstinde« zwar sehr wohl aus Sinneseindriicken her-
vorgehen, aber nicht blo3 in der Gestalt einfacher Verallgemeinerun-
gen und Assoziationen, sondern auf der Grundlage komplexer Ver-
dnderungen, die die urspriinglich von den Sinnen konstruierten
»Bilder« erfahren, bis sie zu den abstrakteren Inhalten unseres See-
lenlebens modifiziert worden sind. Die von Dilthey zunichst im Rah-
men seiner Poetik (GS VI, 90-241) entwickelte Psychologie trat mit
dem Ziel auf, die Mingel der empiristischen Assoziationspsychologie
zu beheben, die, so Diltheys Uberzeugung, nicht in der Lage war,
diese komplexen Prozesse, die zur Herausbildung abstrakter geistiger
Inhalte fiihren, zu erfassen. Indem aber — hier folgte Dilthey der Sa-
che nach den Empiristen — die abstrakte Ebene des Geistes letztlich,
wenn auch anhand komplexer Bildungsgesetze statt einfacher Asso-
ziationsgesetze, auf Sinnesdaten zuriickgefiihrt werden konnte und
musste, war fiir Dilthey die Idee eines von empirischen Gegeben-
heiten unabhingigen a priori zuriick zu weisen.

Das a priori Kants ist starr und tot; aber die wirklichen Bedingungen des
Bewufltseins und seine Voraussetzungen, wie ich sie begreife, sind lebendi-
ger geschichtlicher Prozef, sind Entwicklung, sie haben ihre Geschichte,
und der Verlauf dieser Geschichte ist ihre Anpassung an die immer genauer
induktiv erkannte Mannigfaltigkeit der Empfindungsinhalte. (GS XIX, 44)

1 Vgl. F. Rodi: Morphologie und Hermeneutik. Kéln 1969, 58-79, R. Makkreel: Dil-
they. Philosoph der Geisteswissenschaften. Frankfurt a.M. 1991, 117-156 sowie
H.-U. Lessing: Dilthey und Johannes Miiller. Von der Sinnesphysiologie zur deskrip-
tiven Psychologie, in: M. Hagner, B. Wahrig-Schmidt (Hrsg.): Johannes Miiller und
die Philosophie. Berlin 1992, 239-254. Ich verdanke den Diskussionen mit Frithjof
Rodi, Hans-Ulrich Lessing (miindlich, am 26.9.2013, in Bochum) und Rudolf Makk-
reel (in Emails vom 19.7., 12.9. und 3.10.2013) wertvolle Anregungen zur Einschit-
zung der Psychologieauffassung bei Dilthey sowie zum Verhiltnis zwischen Dilthey
und Kant (vgl. die folgende Fuinote).

92

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Das ahistorische, statische a priori Kants war also fiir Dilthey durch
ein dynamisches, historisches a priori zu ersetzen, dessen Apriorizitdt
sich aber letztlich darauf beschrinkte, dass es sich dabei um Begriffe
handelte, die Voraussetzungen bildeten (fiir die Erfahrung, fiir die
Herausbildung anderer Begriffe).* Diese Voraussetzungen aber wa-
ren fiir Dilthey nicht zeitlos und ewig gegeben, sondern die Produkte
eines lebendigen historischen Prozesses (der Anpassung an die raum-
zeitlichen empirischen Gegebenheiten). Sie zu studieren erforderte
nicht so sehr die Kenntnis einer »transzendentalen Logik« als die Fa-
higkeit im Umgang mit den Methoden der Geschichte, der Psycho-
logie und der Soziologie. Genauer gesagt war die Logik fiir Dilthey
wie jede andere wissenschaftliche Methode dem historischen Wandel
ausgesetzt und daher ihrerseits mit allen anderen Bestandteilen der
Wissenschaft zu historisieren (GS V, 74-89). Es ging Dilthey also
nicht darum, eine traditionelle philosophische Methode wie die Logik
durch Geisteswissenschaften zu ersetzen. Dilthey stellte nicht die tra-
ditionellen Methoden der Philosophie als solche infrage, sondern er
relativierte sie, indem er sie historisierte. Indem aber die Methoden
(und Inhalte!) der Philosophie als historisch-relativ identifiziert wa-
ren, als in ihrer jeweiligen Struktur abhingig vom Kontext ihrer Ent-

14 Vgl. H.-U. Lessing: Die Idee einer Kritik der historischen Vernunft. Freiburg/Miin-
chen 1984, 26: »Diltheys Kritik an Kants Apriorismus, seine Radikalisierung des Er-
fahrungsstandpunktes — ohne dadurch einem Empirismus zu verfallen — stellt den
Ansatz der kritischen Philosophie letztlich radikal in Frage. >Kritik der historischen
Vernunft« meint dann nicht nur den Versuch des Aufweisens der Bedingungen der
Méglichkeit historischen Erkennens, sondern eine Vergeschichtlichung und Totalisie-
rung der Vernunft selbst.« Wir folgen hier dieser Auffassung, nicht aber dem Ansatz
von Rudolf Makkreel, der Diltheys »Kritik der historischen Vernunft« im Sinne einer
blofen Kritik des historischen Erkennens versteht. Vgl. dazu etwa Makkreel: Dilthey,
382f.: »Die Kritik der reinen Vernunft wird von Dilthey nur so weit in Frage gestellt,
dafl Raum fiir seine Theorie der Geisteswissenschaften geschaffen werden kann. [...]
Was seine allgemeineren Erwidgungen zu Kants Erkenntnistheorie anbetrifft, filhren
sie im Grunde den von Kant selbst in seiner Kritik der Urteilskraft begonnenen Pro-
ze des Uberdenkens fort.« Hier ist jedoch auch zu beriicksichtigen, dass Makkreels
Interesse die Asthetik und Poetik Diltheys ist und weniger Diltheys Theorie der Er-
kenntnis und der Wissenschaften. Man muss Makkreels Bemerkungen also so ver-
stehen, dass sie sich auf diejenigen Modifikationen von Kants Erkenntnistheorie be-
ziehen, die Dilthey vornehmen muss, um seine Poetik entwerfen zu kénnen. Dies
erklart weitgehend die Diskrepanz zwischen dem von Lessing bzw. von uns einge-
nommenen Standpunkt (der sich in der Theorie der Geisteswissenschaften festmacht)
und Makkreels Standpunkt (der sich in der Poetik lokalisiert). Ich beziehe mich hier
auf Einsichten aus den in der vorigen Fufinote erwihnten Diskussionen mit Rodi,
Lessing und Makkreel.

93

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

stehung, musste ihr Studium durch eine geisteswissenschaftliche Per-
spektive erginzt werden, die dann, weil sie den letzten, obersten
Standpunkt der Betrachtung markierte, zur eigentlichen Perspektive
der Philosophie wurde. Eben weil alles, was traditionell an Methoden
und Inhalten der Philosophie diskutiert wurde, sich als historisch-re-
lativ erwiesen hatte, wurden die Geisteswissenschaften zu dem ent-
scheidenden Anker des Philosophierens, der diese vom »Relativis-
mus« (im Sinne von Beliebigkeit, Subjektivitit) bewahren konnte.
Die geisteswissenschaftliche Perspektive war die einzige verbliebene
absolute Messlatte. Die traditionellen Methoden und Inhalte blieben
zwar erhalten, aber sie waren, als historisch relativiert, der geistes-
wissenschaftlichen Perspektive untergeordnet. So ist auch Diltheys
Ablehnung der Metaphysik zu verstehen. Er lehnte mit ihr nicht die
traditionellen philosophischen Methoden und Inhalte (der Logik,
Ethik, Asthetik) als solche ab, sondern blof3 die Auffassung, dass ir-
gendeine solche Methode, irgendein solcher Inhalt jemals als absolut
giiltig identifiziert werden konnte. Indem Kant (insofern ganz in der
metaphysischen Tradition stehend) »ein Verfahren blofSer Analysis
des Subjektes und seines wissenschaftlichen Denkens« eingeschlagen
hatte, mit dem er die Probleme der Philosophie »definitiv lsen«
wollte, war »die philosophische Operation« fiir ihn »von den positi-
ven Wissenschaften des Geistes abgesondert« (GS XIX, 89). Indem
umgekehrt fiir Dilthey keine solche Absonderung mehr moglich war,
also alle philosophischen Konzepte stets als Antworten auf bestimmte
empirische, historische Gegebenheiten verstanden werden mussten,
sank »[die] Scheidewand zwischen Philosophie und positiver Wissen-
schaft [...] hin so gut als sie in bezug auf die Prinzipien der Naturwis-
senschaft sich nicht hat halten lassen [...]; es gibt keine absolute Phi-
losophie« (GS XIX, 90).

Waren die Geisteswissenschaften also die Strategie Diltheys, die
Philosophie auf eine solide (und, wenn man so will, absolute, weil
definitiv gegebene) empirische Basis zu stellen, so korrespondierte
dieser Verankerungsstrategie die von Dilthey vertretene Auffassung,
wonach Wissenschaft (unter Einschluss der Philosophie und der Geis-
teswissenschaften) ihre Legitimation nur durch die Mgglichkeit von
Objektivitit erhilt.

Was aber bedeutete Objektivitit fiir Dilthey genau? Betrachtet
man die Definition von Lorraine Daston und Peter Galison, wonach
objektiv sein bedeutet, »auf ein Wissen auszusein, das keine Spuren
des Wissenden trigt — ein von Vorurteil und Geschicklichkeit, Phan-

94



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

tasievorstellungen oder Urteil, Wiinschen oder Ambitionen unbe-
rithrtes Wissen«,!® dann konnte man zu dem Schluss kommen, Ob-
jektivitit miisse stets bedeuten, dass ein mit dieser epistemischen Tu-
gend behaftetes Wissen von allen Einfliissen des menschlichen
Geistes unabhiingig bzw. in keiner Weise theoretisch aufgeladen zu
sein habe. Eine derartige Vorstellung von Objektivitit mag in be-
stimmten Spielarten einer radikal »materialistischen« oder »positi-
vistischen« Wissenschaftsauffassung eine Rolle gespielt haben (viel-
leicht auch und gerade in der zweiten Hilfte des neunzehnten
Jahrhunderts). Diltheys Objektivititsauffassung hingegen muss eher
als Antithese zu einer solchen Konzeption gesehen werden.

Zwar bedeutet fiir Dilthey Objektivitit (insofern in Uberein-
stimmung mit der zitierten Definition von Daston und Galison) das
Gegenteil von Subjektivitit. Objektive Erkenntnis muss auch fiir Dil-
they frei von subjektiver Willkiir sein; eine Erkenntnis ist auch fiir
Dilthey nur dann objektiv, wenn sie die Welt so zeigt, wie sie wirklich
ist.s Allerdings ist hier ein subtiler Unterschied zu beriicksichtigen,
der sich als fiir Diltheys Objektivititsverstindnis zentral erweisen
wird, der jedoch in der Definition von Daston und Galison keine Rolle
zu spielen scheint. Eine Erkenntnis mag auf zwei Ebenen als objektiv
identifiziert werden: einmal in der Weise, dass sie die Welt so dar-
stellt, wie sie wirklich ist; dann in der Weise, dass sie vollig frei von
Perspektive ist, dass sie sich keiner begrifflichen Konstrukte u. dgl.
bedient, die nicht ihrerseits direkt (also perspektivfrei) aus der ab-
zubildenden Wirklichkeit entnommen sind. Es iiberrascht, dass diese
Differenzierung bei Daston und Galison fehlt, weil Dilthey (und zwar
sicher nicht als einziger Philosoph des neunzehnten Jahrhunderts)
Objektivitit ausschliefilich in dem ersten Sinn aufgefasst und jede
Moglichkeit von Objektivitit im zweiten Sinn in Abrede gestellt hat.

Wichtig ist fiir ein Verstindnis dieser Objektivititsauffassung

15 L. Daston und P. Galison: Objektivitdt. Frankfurt a. M. 2007, 17.

16 Es ist wichtig, in diesem Zusammenhang darauf hinzuweisen, dass dieser Gegen-
satz zwischen Objektivitit und Subjektivitit nicht in allen Auffassungen von Objek-
tivitdt als verbindlich betrachtet wird. Auch und gerade im Rahmen der Dilthey-
Schule wurden nach Diltheys Tod subjektivistische Konzeptionen von Objektivitit
entwickelt, wie das Beispiel O. E. Bollnow: Zur Frage nach der Objektivitit der Geis-
teswissenschaften, in: Zeitschrift fiir die gesamte Staatswissenschaft (97), 335-363
zeigt, der in seiner Abhandlung »Raum fiir die Moglichkeit [freilegt], daf3 es eine
wahre und objektive Erkenntnis geben kann, die darum noch nicht allgemeingiiltig
zu sein braucht, sondern die auf einen bestimmten begrenzten Umkreis von Men-
schen eingeschrinkt ist, fiir die sie besteht«. (343)

95

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Diltheys — Objektivitit als perspektivische Ubereinstimmung mit der
abzubildenden Wirklichkeit —, dass Dilthey diesen Objektivitits-
begriff auf zwei sehr unterschiedliche, aber einander erginzende Be-
reiche angewendet hat: (1) die sinnlich wahrnehmbare Auflenwelt
und (2) die geistige Welt.

Ad (1): Diltheys AuSenweltrealismus wurde vor allem in dessen
Aufsatz Beitrige zur Losung der Frage vom Ursprung unseres Glau-
bens an die Realitit der Aufienwelt und seinem Recht (GS V, 90-138)
entwickelt. Darin wertet Dilthey zahlreiche rezente empirische Stu-
dien aus dem Grenzbereich von Psychologie und Medizin aus, um so
auf der Grundlage der Naturwissenschaften ein realistisches Argu-
ment zu entwickeln. Ausgangspunkt dieses Argumentes ist der »Satz
der Phianomenalitit«, wonach »alles, was fiir mich da ist, unter der
allgemeinsten Bedingung, Tatsache meines BewufStseins zu sein
[steht]« (GS V, 90). Dieser Satz fiihrt in seiner »intellektualistischen
Ausdeutung« zu der These des »Phinomenalismus«, wonach wir es
in der Wissenschaft iiberhaupt nur mit Erscheinungen zu tun haben
und nicht in der Lage sind, iiber Objekte aufler uns zu sprechen
(GSV, 91f.). Als typische Vertreter dieser Position fiihrt Dilthey
David Hume, Anne Robert Jacques Turgot, Jean-Baptiste le Rond
D’Alembert, Comte, Kant, Salomon Maimon, Jacob Sigismund Beck
und die »neueren Vertreter der Transzendentalphilosophiec, also die
sogenannten Neukantianer an (GS V, 91). All diesen Philosophen und
den mit ihnen im Zusammenhang stehenden Stromungen vom Ra-
tionalismus {iber den Kantianismus bis zum Empirismus und Idealis-
mus wirft Dilthey vor, den Phinomenalismus entweder offen zu ver-
treten oder zumindest keine schlagenden Argumente dagegen
vorweisen zu konnen. Die Uberwindung des Phinomenalismus kann
fir Dilthey nicht auf der Grundlage einer logischen (also syllogisti-
schen) Argumentation in der Gestalt eines rein rational gefiihrten
Beweises erfolgen, sondern nur auf empirischem Weg, indem die ein-
zelnen Menschen, aber auch die Wissenschaften nach und nach die
kausalen Zusammenhinge zwischen der Welt der Phdanomene und
der ihre Voraussetzung bildenden raumzeitlichen Auflenwelt er-
schlieflen. Je stirker und je weiter in die Tiefe gehend die Befunde
der einschligigen Bereiche der Naturwissenschaften (also hier: der
Physiologie, der Psychiatrie)' sind, desto besser wird auch der Pha-
nomenalismus entkriftet bzw. der Aulenweltrealismus gestiitzt:

17 Autoren, die Dilthey in diesem Zusammenhang, in seiner Realismus-Abhandlung,

96



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Das Denken stellt zundchst zwischen den Verdnderungen im Sinnesorgan,
dem unabhingigen dufieren Objekt, den Bewegungsantrieben und willkiir-
lichen Bewegungen des eigenen Korpers einen Kausalzusammenhang her.
Dieser hat zu seiner ganz allgemeinen Voraussetzung die Realitit der Au-
Benwelt. An diesem Kausalzusammenhang weben alle Induktionen des tig-
lichen Lebens und der Wissenschaft. Alle unsere Handlungen sind Experi-
menten zu vergleichen, die diesem induktiven Zusammenhang angehéren.
So ist schliefilich das ganze Leben, ja das Leben aller miteinander verkette-
ten Generationen ein System von Induktionen, die unter der Vorausset-
zung der Existenz dufSerer Objekte stehen und unter ihr eine widerspruchs-
lose Erkenntnis des Kausalzusammenhanges aller Erscheinungen erwirken.
Da diese Voraussetzung durch keine andere ersetzt werden kann, so voll-
zieht sich hier ein immer neuer, in der Kraft der Verkettung seiner Glieder
stets wachsender Erweis der Realitdt der Aulenwelt. (GS V, 115)

Wir lernen also Kausalitit, Induktion und die Realitit der Auflenwelt
gemeinsam begreifen auf einer rein empirischen, vor-abstrakten Ebe-
ne, indem wir handelnd experimentieren. Im Leben, das bei Dilthey
als umfassende (holistische) Form der Empirie expliziert wird,™ er-

zitiert, sind die Mediziner Alfred Goldscheider und Maurice Krishaber, der Psychiater
Wilhelm Griesinger, die Physiologen Alfred Wilhelm Volkmann und Emil Harlefs, der
Psychologe Immanuel David Mauchart und der Chemiker Ernst von Bibra.

18 Diltheys Auffassung des Begriffs »Leben« deckt sich nur bedingt, wenn tiberhaupt,
mit spéteren Spielarten der »Lebensphilosophie« und des »Existenzialismus«. Viel-
mehr reprisentiert dieser Begriff bei Dilthey eine Tradition des 19. Jahrhunderts, die
sich bis auf Beneke zuriick verfolgen ldsst, mit der jedoch in den philosophischen
Stromungen im Umfeld der »Lebensphilosophie« der 1920er-Jahre gebrochen worden
ist. »Leben« ist fiir Dilthey also keine Antithese zur naturwissenschaftlichen Empirie,
sondern ein umfassender, die Naturwissenschaften und die Geisteswissenschaften
einbeziehender Empiriebegriff. Vgl. F. E. Beneke: Die Philosophie in ihrem Verhalt-
nisse zur Erfahrung, zur Spekulation und zum Leben. Berlin 1833, 121 £.: »Und so l6st
sich denn jener Gegensatz zwischen den philosophischen und den historischen Wis-
senschaften in eine stitige Abstufung auf; auch fiir diese letzteren wird tiberall die
héchste Klarheit nur durch die Philosophie zu gewinnen sein, und auch von dieser
Seite her erweist sich dieselbe als die universelle Wissenschaft. [...] Damit sie sich
aber als solche erweisen konne, muf3 sie mit den historischen Wissenschaften und
mit dem Leben in seiner vollen Besonderheit stets genau verbunden bleiben. Hebt
sie auch ihren Gipfel hoch zum Himmel empor: ihre Wurzeln miissen sich weit hin
durch das Erdreich ausbreiten. Sie muf, da es ihre Entwicklungsverhaltnisse endlich
erlauben, die unfruchtbare Isolation in allgemeinen Begriffen verlassen. Auch das
Allgemeine kann nur aus dem Besonderen mit angemessener Bestimmtheit und Aus-
dehnung gefunden werden. [...] Schon in materialer Beziehung, damit sie einen an-
gemessenen Reichthum des Inhaltes gewinne, mufi sie immer wieder von Neuem aus
dem Leben Nahrung ziehn. Allerdings, wie wir gesehn, ist die Philosophie abstrakter
Konstruktion fihig; aber durch diese wird sie nicht tiber die Combination der schon

97

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

arbeiten wir uns die Grundlagen der abstrakten Erkenntnisse solcher
Dinge wie der Realitdt der AuSenwelt, der Kausalitit, des Induktions-
prinzips. Diese Empirie bildet fiir Dilthey die einzige und unbedingte
Voraussetzung aller Erkenntnis, weshalb er in der zitierten Abhand-
lung etwa auch die Auffassung Helmholtz’ zuriickweist, wonach wir
uns in der physiologischen Erklarung der Erkenntnis der AufSenwelt
auf die (a priori zu fixierende) transzendentale Voraussetzung des
Kausalgesetzes zu stiitzen hitten: dieses und alle anderen abstrakten
Erkenntnisse sind fiir Dilthey Resultate der Erfahrung, kénnen also
erst am Ende eines begriffsbildenden Prozesses deren Voraussetzung
bilden. Alle abstrakten Begriffe existieren oder vielmehr sind erkenn-
bar nur als Abstraktionen von der umfassenden Lebenserfahrung, die
im einzelnen Individuum, aber auch in unterschiedlichen Gesell-
schaften oder in unterschiedlichen Stadien der Entwicklung der Wis-
senschaft, naturgemif3 ganz unterschiedliche Grade an Intensitit ent-
wickeln konnen oder, wie Dilthey sich ausdriickt, unterschiedliche
»Energien der Realitdt« (GS V, 110).

Ad (2): Entwickeln also die Erfahrungen der einzelnen Men-
schen, vor allem aber die von diesen getragenen (Natur-)Wissen-
schaften fiir Dilthey einen Modus der Objektivitit, der mit dem
Nachweis der Realitit der (raumzeitlich wahrnehmbaren) Auflenwelt
konvergiert, so spielt in seiner philosophischen Konzeption eine
zweite Form von Objektivitit eine zentrale Rolle, die auf einer ande-
ren Ebene angesiedelt ist als der Aullenweltrealismus. Diese zweite
Form der Objektivitit bildet die Grundlage der Geisteswissenschaften
(und der ihrerseits diesen Wissenschaftsbereich fundierenden Her-
meneutik) sowie der Unterscheidung zwischen Natur- und Geistes-
wissenschaften.

Die Objektivitit des Wissens, die hier [in den Geisteswissenschaften, C. D.]
angestrebt wird, hat einen anderen Sinn; die Methoden, sich dem Ideal der
Objektivitit des Wissens hier anzunihern, zeigen wesentliche Verschieden-
heiten von denen, durch welche wir der Naturerkenntnis uns nihern. So
bildet diese Gruppe von Wissenschaften ein eigenes Reich, das unter eige-
nen Gesetzen steht, die in der Natur des Erlebbaren, Ausdriickbaren und
Verstehbaren begriindet sind. (GS VII, 71)

erworbenen Elemente hinausgefiihrt; und will sie weiter kommen, so muf3 sie wieder
zum Besonderen zuriickgehn. Von ausgezeichneten Selbstbiographen, Dichtern, Ge-
schichtschreibern etc. ist daher, bei der Diirftigkeit und Unbestimmtheit der bisheri-
gen Wissenschaft, noch immer mehr fiir die Philosophie zu lernen, als von allen
bisherigen Philosophen [...]«

98

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Objektivitit in den Geisteswissenschaften ist fiir Dilthey deshalb von
anderer Natur als Objektivitit in den Naturwissenschaften, weil hier
jeweils von anderen Objekten die Rede ist, zwar nicht in einem sub-
stanziellen Sinn, wohl aber in dem Sinn, dass es sich (quasi) um
Objekte handelt, die in den unterschiedlichen Kontexten ganz unter-
schiedliche Funktionen aufweisen: Dilthey ist ein Gegner des Sub-
stanz-Dualismus, aber ein Anhédnger des Eigenschaften-Dualismus
gewesen.' Sind die Naturwissenschaften darauf aus, die gesetzlichen
Zusammenhinge der raumzeitlichen Welt zu beschreiben, so ist der
Bereich der Geisteswissenschaften die geistige Welt, die die Men-
schen in ihren Kopfen erstehen lassen und in der Gestalt von Texten
(aber auch von Kunstwerken und anderen Artefakten) dokumentie-
ren. Die Hermeneutik als die Methode der Geisteswissenschaften?
hat nun fiir Dilthey die Aufgabe, die jeweils in einem bestimmten
Text kondensierte geistige Welt neu erstehen zu lassen.

Unser Handeln setzt das Verstehen anderer Personen iiberall voraus; ein
grofSer Teil menschlichen Gliickes entspringt aus dem Nachfiihlen fremder
Seelenzustinde; die ganze philologische und geschichtliche Wissenschaft ist
auf die Voraussetzung gegriindet, dafl dies Nachverstindnis des Singuldren
zur Objektivitit erhoben werden konne. Das hierauf gebaute historische
Bewuftsein ermdglicht dem modernen Menschen, die ganze Vergangenheit
der Menschheit in sich gegenwirtig zu haben: iiber alle Schranken der ei-
genen Zeit blickt er hinaus in die vergangenen Kulturen, deren Kraft nimmt
er in sich auf und genief3t ihren Zauber nach: ein grofSer Zuwachs von Gliick
entspringt ihm hieraus. (GS V, 317)

Was Dilthey hier mit poetischer Emphase einfordert, ist also die
Moglichkeit der Objektivitit des »Nachverstehens« als der Grundlage
aller Geisteswissenschaften. Diese »Objektivitidt« wird von Dilthey,
wie auch im Fall seines AuSenweltrealismus, wortlich und ungebro-
chen aufgefasst. Wenn wir verstehen, wenn es uns gelingt, das
»Nachverstidndnis des Singuldren zur Objektivitit« zu erheben, dann
bedeutet dies, dass wir den geistigen Gehalt eines bestimmten Textes
erneut erschlieen und nicht blof diesem Text einen unserer eigenen
geistigen Welt geschuldeten Gehalt unterschieben. Wie im Fall der

19 Zu Diltheys Auffassung des Leib-Seele-Problems vgl. die einschligigen Passagen
der Einleitung (GS 1, 4-21) die Ideen (GS V, 139-240), vor allem aber die in GS XXII
versammelten Schriften, insbesondere GS XXII, 12-16, 81-86, 148-157.

2 Zu Diltheys Hermeneutik vgl. die hervorragende Studie J. Riitsche: Das Leben aus
der Schrift verstehen. Wilhelm Diltheys Hermeneutik. Berlin 1999.

99

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Erkenntnis der AufSenwelt so ist auch hier die Unterscheidung zwi-
schen Objekt und Perspektive entscheidend. Zwar ist die Perspektive,
die wir auf das Objekt einnehmen, die je eigene, also etwas, das nicht
unmittelbar aus dem Objekt selbst erschlossen werden kann. Die
Begriffe, die das Sehen von Farben und das Horen von Ténen ermog-
lichen, sind ebenso die Produkte des menschlichen Geistes bzw. der
jeweiligen menschlichen und wissenschaftlichen Kultur des Sehens
und Horens, wie die Begriffe, die historische Erkenntnis ermdglichen,
die Produkte eines bestimmten historischen Zustandes sind und nicht
etwas, das wir in dem Objekt der Untersuchung schon vorfinden. Das
dndert aber nichts daran, dass das Objekt nicht blof$ von den dieses
Objekt erschlieflenden Begriffen getrennt werden muss, sondern dass
diese Begriffe die objektive Erkenntnis, die Erschliefung einer be-
wusstseinsunabhingigen Aufienwelt in ihrem Sosein nicht nur nicht
behindern, sondern tiberhaupt erst méglich machen.

Wenn wir also den Verfasser eines Textes »besser noch verste-
hen [...] als er sich selbst«,?! dann liegt dies daran, dass die Moglich-
keit der Identitit unserer Empfindungen mit denen des Verfassers
zwar ein Aspekt, aber eben nur ein Aspekt des Verstehens ist. Wie
im Fall der sinnlichen Wahrnehmung und der darauf aufbauenden
Naturwissenschaft geht es im Fall des Lesens und der darauf aufbau-
enden Geisteswissenschaft nicht bloff darum, das jeweilige Objekt zu
sehen bzw. die jeweilige Empfindung nachzufiihlen, sondern die hin-
ter dem Objekt bzw. hinter der Empfindung stehenden natiirlichen
bzw. historischen Zusammenhinge zu erfassen. Die Perspektive, die
begriffliche Erfassung, ist also eigentlich das, worauf es ankommt. Es
wire genau so absurd, zu behaupten, dass unsere historischen Theo-
rien das Verstehen von Texten storen, wie es absurd wire, zu behaup-
ten, dass unsere physikalischen Theorien uns am Sehen der Natur
hindern. Als »Hauptaufgabe« der Hermeneutik bezeichnet Dilthey
daher folgendes:

[...] sie soll gegeniiber dem bestindigen Einbruch romantischer Willkiir
und skeptischer Subjektivitit in das Gebiet der Geschichte die Allgemein-
giiltigkeit der Interpretation theoretisch begriinden, auf welcher alle Sicher-
heit der Geschichte beruht. Aufgenommen in den Zusammenhang von Er-
kenntnistheorie, Logik und Methodenlehre der Geisteswissenschaften, wird

2 Vgl. A. Boeckh: Encyklopadie und Methodologie der Philologischen Wissenschaf-
ten. Hrsg. von E. Bratuscheck. Zweite Auflage besorgt von R. Klussmann. Leipzig
1886, 1, 87.

100

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

diese Lehre von der Interpretation ein wichtiges Verbindungsglied zwischen
der Philosophie und den geschichtlichen Wissenschaften, ein Haupt-
bestandteil der Grundlegung der Geisteswissenschaften. (GS V, 331)

Dieser zweifachen Auffassung von Objektivitit korrespondiert Dil-
theys Uberzeugung, dass Natur- und Geisteswissenschaften zwar
aufgrund ihrer unterschiedlichen Objektbereiche einer klaren Unter-
scheidung — jenseits von »materialistischen« Auffassungen von der
Méglichkeit, den Geist auf die Natur zu reduzieren — unterliegen,
dass aber diese beiden Bereiche der Wissenschaften dennoch auf-
einander angewiesen sind. Der Geist ist zunéchst, so Diltheys in der
Einleitung in die Geisteswissenschaften formulierte Uberzeugung,
nur »durch Abstraktion« von der Natur »loslésbar«:

In Wirklichkeit entsteht ein Individuum, wird erhalten und entwickelt sich
auf Grund der Funktionen des tierischen Organismus und ihrer Beziehun-
gen zu dem umgebenden Naturlauf; sein Lebensgefiihl ist wenigstens teil-
weise in diesen Funktionen gegriindet; seine Eindriicke sind von den Sin-
nesorganen und ihren Affektionen seitens der AufSenwelt bedingt; den
Reichtum und die Beweglichkeit seiner Vorstellungen und die Stirke sowie
die Richtung seiner Willensakte finden wir vielfach von Verinderungen in
seinem Nervensystem abhiingig. [...] So ist das geistige Leben eines Men-
schen ein nur durch Abstraktion loslésbarer Teil der psycho-physischen
Lebenseinheit, als welche ein Menschendasein und Menschenleben sich
darstellt. Das System dieser Lebenseinheiten ist die Wirklichkeit, welche
den Gegenstand der geschichtlich-gesellschaftlichen Wirklichkeit aus-
macht. (GS I, 14f.)

Dieser Tatsache korrespondiert aber der Umstand, dass die jeweilige
begriffliche Perspektive, die wir in den Natur- oder Geisteswissen-
schaften in Bezug auf die Welt einnehmen, ihrerseits ein Produkt
menschlichen Denkens und also eine historische geistige Tatsache
darstellt, die im Rahmen der Geisteswissenschaften zu thematisieren
und zu kontextualisieren ist. Alle Wissenschaften sind auf der hochs-
ten Abstraktionsstufe des Geistes angesiedelt und sind somit als Teile
der »geistigen Welt« der »inneren Erfahrung« zuginglich. Die Lo-
sungen der Probleme der Wissenschaft sind »dem grenzenlosen Fort-
schritt des positiven Wissens anheimgegeben — die Grenzen sind nur
die unserer Epoche, in denen wir uns halten; es gibt keine absolute
Philosophie.« (GS XIX, 90)

Ist die Philosophie also die hichste Stufe wissenschaftlicher Abs-
traktion, so dndert dies fiir Dilthey nichts daran, dass sie »dem gren-
zenlosen Fortschritt des positiven Wissens anheimgegeben« ist. Die

101

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

Unmoglichkeit einer »absoluten Philosophie« fiihrt jedoch fiir Dil-
they nicht zu der Konsequenz, dass die Produkte philosophischen
Denkens willkiirlich oder subjektiv seien. Indem Diltheys Relativis-
mus die Philosophie empirisiert, ist er nicht weiter entfernt von den
Wissenschaften als der alte Absolutismus. Im Gegenteil, erst durch
die Empirisierung wird Philosophie iiberhaupt zu einer mdoglichen
Option auf dem Boden der Wissenschaft. Die Philosophie verliert
ihren Absolutheitscharakter ja dadurch, dass sie sich nicht auf reines
Denken, auf »blofle Analysis des Subjektes und seines wissenschaft-
lichen Denkens« (GS XIX, 89) stiitzen kann, sondern darauf angewie-
sen ist, sich auf die jeweiligen natur- und geisteswissenschaftlichen
Hintergriinde des Denkens zu beziehen. Im Grunde streicht Dilthey
hier also lediglich das »blof3«: »Analysis des Subjektes und seines
wissenschaftlichen Denkens« ist nicht méglich als das Geschiift einer
»reinen« oder »transzendentalen« Logik, sondern nur als eine kom-
plexe, sich aus den empirischen Befunden der Natur- und Geistes-
wissenschaften informierende Diskussion.

Die traditionellen Methoden und Inhalte der Philosophie werden
von Dilthey, wie oben bereits ausgefiihrt, nicht verworfen, sondern es
wird lediglich eine zusitzliche (und also hochste und einzig verbind-
liche) Ebene der Rechtfertigung eingezogen: Egal wie die Methoden
und Argumente der Philosophie in sich strukturiert sind, ihre Recht-
fertigung kann nur aus dem historischen Kontext heraus erfolgen.
Und eben diese neue Ebene der Rechtfertigung versucht Dilthey in
einem Grofteil seines Gesamtwerks herauszuarbeiten und fiir die
Philosophie urbar zu machen. Die Bestimmung des eigenen Aus-
gangspunktes anhand von historischen Detailstudien, wie sie Dilthey
in seinem monumentalen und gleich mehrfach unvollendet gebliebe-
nen Projekt zur »deutschen Bewegung« vorgelegt hat,?? aber auch im
Rahmen von eher ganzheitlich orientierten universalgeschichtlichen
Studien,? sollte fiir Dilthey die neue Grundlage allen Philosophie-
rens bilden. Deshalb und insofern war sein Philosophieverstindnis
ein empirisches, dem Slogan folgend, mit dem Dilthey sowohl die

2 Vgl. Diltheys Antrittsvorlesung in Basel Die dichterische und philosophische Be-
wegung in Deutschland 1770 bis 1800 (GS V, 12-30). Das in dieser Antrittsvorlesung
présentierte historische Projekt beschiftigte Dilthey zeitlebens. Explizit zuzurechnen
sind ihm die Schleiermacher-Biografie (GS XIII, XIV) sowie die zahlreichen Studien
zur deutschen Geistesgeschichte, die sich in GS II-1V, XI-XII, XV-XVII verstreut
finden.

» Vgl. dazu die einschldgigen Passagen in GS VII-VIII sowie GS XI, 104-163.

102

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Nihe als auch die Distanz zur empiristischen und positivistischen
Tradition zum Ausdruck gebracht hat: »Empirie, nicht Empirismus!«
(GS XIX, 44)

3. Cohens apriorische Auffassung von Philosophie

Vor dem Hintergrund des eben Gesagten sticht schon bei fliichtigem
Blick auf Hermann Cohens Philosophie der Gegensatz zu Dilthey ins
Auge. So beginnt Cohens frithes Hauptwerk Kants Theorie der Er-
fahrung mit dem Anspruch, »die Kantische Apriorititslehre von
Neuem zu begriinden«.? Philosophie als eine a priori funktionieren-
de Wissenschaft zu re-etablieren kann als das zentrale Motiv der Phi-
losophie Cohens bestimmt werden — keine Rede also von Diltheys
empirischem Anspruch.

Und doch dhnelt Cohens theoretischer Ausgangspunkt demjeni-
gen Diltheys. Auch fiir Cohen sind selbst die hochsten Abstraktionen
der Wissenschaft historisch wandelbar. Auch wenn Philosophie a
priori funktioniert, so funktioniert sie fiir Cohen doch nie ohne em-
pirischen Hintergrund. Die theoretische Philosophie stiitzt sich auf
die »transzendentale Methode, deren Prinzip und Norm der schlichte
Gedanke ist: solche Elemente des Bewusstseins seien Elemente des
erkennenden Bewusstseins, welche hinreichend und notwendig sind,
das Faktum der Wissenschaft zu begriinden und zu festigen«.?> Auch
die praktische Philosophie und die Ethik funktionieren nur vor einem
empirischen Hintergrund; wie sich die theoretische Philosophie auf
das Faktum der (Natur-)Wissenschaft stiitzt, so die praktische auf
folgende weitere Bestandteile des Faktums der Kultur: die Rechtswis-
senschaft (Ethik), die Kunst (Asthetik) und die Religion. Jede Form
der »Kritik« hat fiir Cohen somit den Charakter des auf den histori-
schen Kontext des »Faktums der Kultur« Zuriick-Verwiesen-Seins.
Wo Dilthey Anti-Kantianer, ist liefert Cohen eine Umdeutung von
Grundkonzepten der Philosophie Kants, die, diesen affirmativ be-
handelnd, doch im Resultat keine geringere Distanz als bei Dilthey
erkennen ldsst. Zwar ist Cohen dort, wo Dilthey (gestiitzt auf die
Geisteswissenschaften) Empiriker ist, Idealist und, wo Dilthey Geis-
teswissenschaftler ist, Transzendentalphilosoph, aber dieser Idealis-

# Vgl. H. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung. 3. Aufl. Berlin 1918, IX.
% Vgl. ebd., 108.

103



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

mus und diese Transzendentalphilosophie sind in einer dem dilthey-
schen Ausmaf entsprechenden Weise an die relativistischen Voraus-
setzungen des wissenschaftlichen Zeitalters angepasst.

Aber indem Cohen Idealist ist, wo Dilthey Empiriker ist, und
Transzendentalphilosoph, wo dieser Geisteswissenschaftler ist, baut
er zwar auf denselben Voraussetzungen auf wie Dilthey, aber dessen
Endpunkt ist sein Ausgangspunkt. Das Faktum der Kultur (bzw. der
Wissenschaft), dessen objektiven Gehalt Dilthey empirisch auf den
beiden im vorigen Abschnitt herausgearbeiteten Ebenen erschliefst,
ist fiir Cohen stets die Voraussetzung, in der er sich bewegt. Es geht
dann bei Cohen nicht um die duflere Rekonstruktion dieses Faktums,
sondern um die Analyse seiner inneren (formalen) Bedingungen, sei-
ner »Urspriinge«. Dilthey nihert sich demselben Kulturfaktum von
auflen empirisch, dem sich Cohen von innen rational nihert. So war
Cohen nicht zufillig durch dieselbe Schule wie Dilthey gegangen und
hatte bei Boeckh, Ranke und Trendelenburg, vor allem aber bei Stein-
thal das empirische Werkzeug des Philologen, des Historikers und des
Volkerpsychologen kennen gelernt.?® Zwar war sein Thema nicht die
Anwendung dieses Werkzeugs (bzw. die Herausarbeitung von deren
Bedingungen), aber die von Cohen angewandte (und von ihm »trans-
zendental« oder »kritisch« genannte) Methode setzte zwangsliufig
das empirische Studium voraus: um die formalen Bedingungen des
Faktums der Wissenschaft oder der Kultur fest machen zu kénnen,
musste man sich erst empirisch mit diesem Faktum vertraut machen;
man musste also, bevor man die Methode Cohens anwenden konnte,
bereits die Diltheys angewandt haben. Zwar wurde die Schaffung
dieser empirischen Voraussetzungen von Cohen nicht grof3 themati-
siert, aber der permanente Verweis auf die Abhingigkeit vom Faktum
der Wissenschaft und der Kultur kann nur so gelesen werden, dass
diese empirischen Préliminarien von Cohen als Selbstverstindlichkeit
angenommen worden sind. (Wenn die historischen Ausfiihrungen
iiber Kant, Platon und andere Philosophen, die sich bei Cohen finden,
teils problematisch sind, dann weniger deshalb, weil ihnen ein un-
zuléngliches historisches Studium zugrunde lag — Cohen kannte die
Schriften Kants wie kaum ein anderer! —, sondern viel eher deshalb,

% Vgl. Cohen: Kleinere Schriften I, VII-XVIII sowie D. Adelmann: »Reinige dein
Denken«. Uber den jiidischen Hintergrund der Philosophie von Hermann Cohen.
Aus dem Nachlass hrsg., erginzt und mit einem einleitenden Vorwort versehen von
G. K. Hasselhoff. Wiirzburg. 2010, 191-211, 231-314.

104

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

weil auch die historische Rekonstruktion fiir Cohen immer den Cha-
rakter der Anwendung der »transzendentalen Methode« haben
musste. Es ging also darum, Platon und Kant weiter zu denken und
ihre »Gedanken« und »Entdeckungen« in einer an die verdnderten
historischen Bedingungen und die weiter entwickelte Wissenschaft
angepassten Weise zu verstehen. Cohen und Natorp sind als Philo-
logen problematisch, weil ihre Ausfithrungen nie blof3 den philo-
logischen, sondern stets primir den »kritischen« Anspruch einlgsen
wollen.?)

Ebenso selbstverstidndlich, wie fiir Cohen Philosophie, auch
wenn sie a priori funktionieren sollte, nur vor dem Hintergrund ex-
tensiver philologischer und historischer Studien betrieben werden
konnte, ist dann, dass der von Cohen eingenommene idealistische
(und apriorische) Standpunkt nicht einfach auf iiberlieferte Spiel-
arten des »Idealismus« herunter gebrochen werden konnte, da diesen
eben die von Cohen geforderte Orientierung am Faktum abging.
Cohens Idealismus, den er in exemplarischer Weise in einer seiner
Platon-Abhandlungen herausgearbeitet hat, grenzt sich nach zwei
Seiten hin von traditionellen Spielarten ab. Er ist kein naiver »Plato-
nismus«: Ideen hausen nicht »[jenseits] der sinnlichen Welt der Din-
ge und im poetisch hartnickigen Gegensatze zu ihr«.?® Aber ebenso
klar, wie Cohen diese klassische Vorstellung, die Ideen in eine be-
wusstseinsunabhingige (bzw. in jeder Hinsicht kontextunabhingige)
Transzendenz verweist, ablehnt, grenzt er sich auch vom »subjekti-
ven Idealismus« ab: Wenn die Idee »als durch das Denken bedingt zu
bezeichnen ist, so ist diese Bedingtheit nicht so zu verstehen, dass die
Idee damit zum Hirngespinst des Skeptizismus wiirde«.?’

Diese dialektische Positionierung von Cohens Idealismus in der
Mitte zwischen naivem Platonismus und subjektivem Idealismus zu
verstehen, ist entscheidend fiir eine addquate Auffassung seines phi-
losophischen Grundstandpunktes. Ist die Idee fiir Cohen weder trans-
zendent noch rein subjektiv, so bedeutet dies, dass sie zwar tatsichlich
als Resultat der geistigen Aktivititen der Menschen existiert, aber

77 Vgl. dazu die ausfiihrliche Studie K.-H. Lembeck: Platon in Marburg. Platon-Re-
zeption und Philosophiegeschichtsphilosophie bei Cohen und Natorp. Wiirzburg
1994.

2 H. Cohen: Platons Ideenlehre und die Mathematik. (Separat-Abdruck aus dem
Rectorats-Programm der Universitit Marburg vom Jahre 1878). Marburg 1879, 9.

» Ebd., 10.

105

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

dennoch nicht identisch ist mit Gedanken oder subjektiven Empfin-
dungen. Eine Idee (als Gedanke verstanden) wie die »platonische Ide-
enlehre« ist, wie Cohen in seinem frithen Aufsatz Die platonische
Ideenlehre (1866) ausfiihrt,

eine Entdeckung. Entdeckung nenne ich diejenige Erweiterung des wissen-
schaftlichen Bewuftseins, welche vermége einer bedeutsamen apriorischen
Combination den aposteriorischen Wissensstoff umgestaltet, und neuen
Bahnen der Forschung zuginglich macht. Denn nicht darin allein besteht
das Wesen einer Entdeckung, daf$ sie unmittelbar einen neuen Schatz an
Wahrheit hebt, sondern zugleich und zumeist darin, daf8 sie neue frucht-
bare Quellen der Erkenntnif3 6ffnet. [...] Die erste Bedingung fiir den His-
toriker der Philosophie mufl demnach die sein, dafi er jede Theorie, die er als
eine Entdeckung anerkennen muf, in den ihr eigenen, aber allgemein
menschlichen, apriorischen Elementen nachentdecke, und als einen psy-
chischen Prozef3 nach psychologischen Gesetzen entwickle und darstelle.?

Auch wenn bei Cohen spiter die Bedeutung der Psychologie in die-
sem Zusammenhang in den Hintergrund trat,' so blieb doch immer
der Gedanke zentral, dass »die apriorischen Elemente« einer »Ent-
deckung« erst »nachentdeckt« werden miissen, das heifst, es muss
untersucht werden, was aus der von der Entdeckung gedffneten
sneuen fruchtbaren Quelle der Erkenntnifl« alles, vom erhohten
Standpunkt des Historikers gesehen, heraus flieflen kann, was auch
eine Uberwindung der urspriinglichen Gedanken des Entdeckers be-
deuten kann, da, wie Cohen Kant zitierend bemerkt,

es gar nichts Ungewdhnliches sei, sowohl im gemeinen Gespriche, als in
Schriften, durch die Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser iiber
seinen Gegenstand dufSert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst

30 Cohen: Kleinere Schriften I, 104 f.

31 Zweifellos hitte der spitere Cohen keine Arbeit mehr geschrieben, die Platons
Ideenlehre »psychologisch entwickelt«. Andererseits hat Cohen, anders etwa als Win-
delband und Rickert, eine dezidiert geisteswissenschaftliche Psychologie stets als
einen zentralen Teil der Philosophie angesehen und sein unvollendet gebliebenes Sys-
tem auch dementsprechend konzipiert. Vgl. H. Cohen: Logik der reinen Erkenntnis.
2. Aufl. Berlin 1914, 609 ff. In der neueren Cohen-Literatur wird die Kontinuitit zum
Frithwerk und also zur Vélkerpsychologie erstmals betont. Vgl. D. Adelmann: Einheit
des Bewusstseins als Grundproblem der Philosophie Hermann Cohens. Vorbereitende
Untersuchung fiir eine historisch-verifizierende Konfrontation der Fundamental-
ontologie Martin Heideggers mit Hermann Cohens »System der Philosophie«. Aus
dem Nachlass hrsg., ergéinzt und mit einem einleitenden Vorwort versehen von G. K.
Hasselhoff und B. U. La Sala. Potsdam 2012, 154-161.

106

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

verstand, indem er seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch
bisweilen seiner eigenen Absicht entgegenredete, oder auch dachte.?

Dieses den Verfasser »besser zu verstehen, als er sich selbst verstand«
wurde bei Cohen also in einer signifikant anderen (weil radikaleren)
Weise interpretiert als bei den einem hermeneutischen Objektivis-
mus verpflichteten Dilthey und Boeckh. Wihrend fiir Dilthey und
Boeckh die Hermeneutik stets mit dem Anspruch auftrat, die (objek-
tive) historische Wahrheit herauszufinden und also die Tatsachen und
Gedanken der Geschichte so herauszuarbeiten, wie sie wirklich gewe-
sen sind, war diese historische und philologische »Karrnerarbeit« (um
einen von Cohen im Zusammenhang seiner Arbeit durchaus affirma-
tiv verwendeten Terminus zu zitieren?) fiir Cohen zwar die Voraus-
setzung seiner Arbeit, aber eben nicht das worauf es ihm ankam.
Wenn Dilthey und Boeckh also den Verfasser eines Textes besser ver-
standen haben, als dieser sich selber verstanden hatte, dann war dies
immer im Rahmen einer objektivistisch konzipierten Geschichts-
betrachtung zu sehen: es ging um den Standpunkt des Historikers
oder des Philologen, der die Aussage einer historischen Personlichkeit
in jener vollen historischen Perspektive zu sehen versuchte, die der
historischen Personlichkeit selbst oft nicht vorliegen konnte. Bei
Cohen jedoch ging das »besser verstehen« viel weiter bzw. in eine
andere Richtung. Es ging nicht nur darum, eine punktuelle Auerung
dadurch (in einer iiber das Verstindnis des Urhebers der Aulerung
hinausgehenden Weise) verstindlich zu machen, dass man sie in das
ganze Netzwerk historischer Beziige einband, sondern es ging bei
Cohen um ein Verstindnis, das dadurch besser wurde, dass es gerade
aus den historischen Beziigen hinaus und iiber sie hinweg ging. Die
Beispiele Platons und Kants lieferten hier die immer und immer wie-
der demonstrierten Fallstudien, in denen sich fiir Cohen zeigte, dass
grofSe »Entdeckungen« von ihren Urhebern selbst oft nicht in ihrer
ganzen Tragweite verstanden werden, weil sie ihre eigene historische
Situation daran hindert. Man musste also Cohen zufolge diese »Ent-
deckungen« (nachdem man sie sich in der historischen »Kirrner-
arbeit« in ihrer urspriinglichen Gestalt erschlossen hatte) geradezu
gegen ihren historischen Kontext lesen, sie aus diesem heraus reifSen

32 Cohen: Kleinere Schriften I, 108, zitiert aus: . Kant: Kritik der reinen Vernunft.
Nach der ersten und zweiten Originalausgabe hrsg. von J. Timmermann. Hamburg
1998, A 314/B 370.

3 Vgl. Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, a.a.O., X.

107

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

und vor dem Hintergrund des rezenten Wissens auswerten, um sie
moglichst weit hinsichtlich all derjenigen (logischen) Konsequenzen
und Moglichkeiten zu verstehen, die ihren Urhebern in ihrer histori-
schen Beschrinktheit nicht erschlieflbar gewesen waren. Diese »Psy-
chologie« war fiir Cohen der Inbegriff (bzw. die hochste Ebene) aller
philosophischen Methode.

Ein wichtiges Beispiel fiir die Anwendung, zugleich aber auch
die inhaltliche Prazisierung dieser Methode liefert Cohens spezifische
(Um-)Deutung von Kants Begriff des Dinges an sich, das er nicht
etwa im Sinne der Objekte der raumzeitlichen Auflenwelt interpre-
tiert, sondern als identisch mit seinem, Cohens, Ideenbegriff ansetzt
(also gewissermaflen in die Innenwelt verlagert). In letzter Kon-
sequenz spricht Cohen von der

Aquipollenz [also etwa der Gleichgeltung, C.D.] der folgenden Begrif-
fe [...]; des Ding an sich, des Unbedingten, der Idee, des Grenzbegriffs, der
systematischen Einheit. Alle diese Begriffe sollen transszendentale Geltung
haben, die ihnen nur nach ihrer Leistung fiir die wissenschaftliche Erkennt-
nis gebiihren kann.%

Wie der Terminus des »Grenzbegriffs« hier zum Tragen kommt, er-
gibt sich aus dem oben Gesagten. Es handelt sich nicht etwa um eine
einfache Anwendung des mathematischen Begriffs des Limes. Das
Ding an sich als »Grenzbegriff« ist nicht zu verwechseln mit Cohens
Interpretation der Infinitesimalmethode, die er in seiner einschlagi-
gen Abhandlung von 1883% liefert, auch oder gerade weil es hier
einen Zusammenhang gibt. Cohen wendet in der Abhandlung von
1883 das iibergeordnete und insofern unabhingig von jeder Inter-
pretation der Mathematik und der Naturwissenschaften funktionie-
rende Konzept des »Ding an sich als Grenzbegriff« auf die Natur-
wissenschaften an. In dhnlicher Weise wie Cassirer vertritt Cohen
im Rahmen dieser Anwendung die Auffassung, dass die Naturwis-
senschaften in der Bildung idealisierter Grenzbegriffe (mittels Infini-
tesimalrechnung) nur scheinbar (wie von Rickert kritisiert) eine » Ab-
kehr von der Wirklichkeit« vollziehen, sondern »ihr vielmehr auf
einem neuen Wege zu[streben]«.* Die Infinitesimalrechnung ist, so

3 Ebd., 652.

% H. Cohen: Das Princip der Infinitesimal-Methode und seine Geschichte. Ein Kapi-
tel zur Grundlegung der Erkenntniskritik. Berlin 1883.

3% Vgl. Cassirer: Substanzbegriff, 304.

108

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

gesehen, ein Beispiel, einer von vielen Anwendungsfillen fiir das
tibergeordnete Konzept des »Grenzbegriffs«. Was diese Zusammen-
hinge zusitzlich komplex macht, ist aber Cohens Auffassung, dass
das mit dem Konzept des »Grenzbegriffs« in unmittelbarem Zusam-
menhang stehende (wenn nicht mit diesem identische) »Urteil des
Ursprungs« historisch erst auf der Grundlage der Entdeckung der In-
finitesimalrechnung im achtzehnten Jahrhundert zum Thema gewor-
den ist. Cohen betrachtet die Infinitesimalrechnung als den »Hebel
der Kritik,?” durch den der iibergeordnete philosophische Problem-
komplex »Grenzbegriff«-»Ursprung« iiberhaupt erst zum Thema
werden konnte.

Nicht darauf also beschrinkt sich die Bedeutung der neuen Rechnung fiir
die Logik, daf3 an diesem Musterbeispiel der Infinitesimal-Rechnung der
Triumph des reinen Denkens zu demonstrieren wire; sondern die prizise
Frage und die erlésende Antwort auf eine unerldfliche und unersetzliche
Bedeutung des Denkens, als Erzeugung, ist aus der Analyse des Unend-
lichen zu gewinnen. Es ist das Problem des Ursprungs, welches die neue
Rechnung aufgerichtet, und welches zugleich das Denken, als Erzeugung,
zur Klarheit und zur Genauigkeit bringt.?

Die Infinitesimalrechnung ist also (1) Beispiel und (2) der »Hebel der
Kritik«, wodurch historisch das »Problem des Ursprungs« (bzw. des
»Grenzbegriffs«) »aufgerichtet« worden ist. Nichtsdestotrotz ist das
philosophische Problem des »Ursprungs« und des »Grenzbegriffs«
klar von dem mathematischen Anlass- und Beispielfall zu trennen.*

Fassen wir also den »Grenzbegriff« in seiner abstrakten, philoso-
phischen Bedeutung ins Auge. Es geht hier um die Vorstellung, dass
die Idee etwas ist, das in dem konkreten Gedanken der »Entdeckungg,
in dem die Idee zutage tritt, stets nur vorldufig und unvollkommen
ausgedriickt ist, an das man sich also nur sukzessive annihern kann

37 Vgl. Cohen: Logik, 35.

3 Ebd.

* In den Beziigen zur »Marburger Schule« bei Wissenschaftsphilosophen wie Mi-
chael Friedman und Alan Richardson hingegen scheint diese abstraktere, iibergeord-
nete philosophische Bedeutung des »Grenzbegriffs« zugunsten der rein mathema-
tischen Auffassung ausgeblendet. Vgl. A. Richardson: »The Fact of Science« and
Critique of Knowledge: Exact Science as Problem and Resource in Marburg Neo-Kan-
tianism, in: M. Friedman and A. Nordmann (Hrsg.): The Kantian Legacy in Nine-
teenth-Century Science. Cambridge 2006, 211-226, hier: 218-223 sowie M. Fried-
man: Reconsidering Logical Positivism. Cambridge 1999, 1581.

109

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

und dessen Erschlieung stets neue Gesichtspunkte aufdeckbar ma-
chen kann. »So ist das Ding an sich endlos, in jedem Gegenstande sich
neu erzeugend. All unser Wissen ist Stiickwerk, ganz ist allein das
Ding an sich; denn die Aufgabe der Forschung ist unendlich.«* Das
Ding an sich ist also fiir Cohen wohl erkennbar, aber nur im Sinne
einer »unendlichen Anniherungg, jede neue Erschliefung einer Idee
liefert potentiell neue Aspekte, die wiederum in einem geinderten
Umfeld eine weitere, noch tiefer gehende ErschlieBung moglich ma-
chen kénnen:

Das Ding an sich ist somit der Inbegriff der wissenschaftlichen Erkenntnis-
se. Aber damit ist mehr gesagt. Die Erkenntnisse bilden nicht eine abge-
schlossene Reihe, ein Kapitel toter Hand; sie sind nur, indem sie zeugen,
dies ist der Charakter alles Idealen. Sie enthalten daher nicht nur das, was
ermittelt ist, sondern in sich zugleich das, was fraglich bleibt. Dies ist der
Charakter aller Begriffe: dass sie, indem sie Denkforderungen befriedigen,
neue stellen. Es gibt hier keinen definitiven Abschluss. Jeder richtige Begriff
ist eine neue Frage, keiner eine letzte Antwort. Das Ding an sich muss daher
zugleich der Ausdruck der Fragen sein, welche in jenen Antworten der Er-
kenntnisse eingeschlossen sind. Diese fernere Bedeutung des Dinges an sich
bezeichnet ein anderer Ausdruck, durch welchen Kant das x, als welches er
wiederholentlich das transszendentale Objekt bezeichnet, bestimmt und
vertieft hat. Das Ding an sich ist »Aufgabe«.*

Die hier im Zusammenhang der zweiten Auflage von Kants Theorie
der Erfahrung von 1885 formulierte »unendliche Aufgabe« der Phi-
losophie: die Schaffung einer »systematischen Einheit«, die keine
»letzten Antworten«, nur »neue Fragen« liefert, findet in der Logik
der reinen Erkenntnis ihren erneuten Ausdruck und ihre Radikalisie-
rung, und zwar im Rahmen des dortigen »Ursprungsdenkens«.*2 Das
»Denken des Ursprungs«, die zentrale Aufgabe der theoretischen
Philosophie, ist »reines Denken«, dem »nichts gegeben sein [darf]«.*
»Reines Denken« bedeutet fiir Cohen eine »Erzeugung von Seing, die
sich auf keine Form der Transzendenz, des bewusstseinsunabhingi-
gen Seins beruft:

Nur das Denken selbst kann erzeugen, was als Sein gelten darf. Und wofern
das Denken nicht in sich selbst den letzten Grund des Seins zu graben ver-

4 Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 662.
4 Ebd., 6601£.

# Vgl. Cohen: Logik, 34-38, 79-93.

# Ebd., 36.

110

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

mag, kann kein Mittel der Empfindung die Liicke ausfiillen. Alle Streitig-
keiten der Standpunkte erkliren sich aus der fundamentalen Bedeutung
dieses Gedankens. Man miisse dem Denken die Existenz hinzufiigen. Man
miisse dem Begriffe die Existenz beilegen. Woher aber sie nehmen, so daf3
sie verwendet werden kann? Dem Denken, als reinem Denken, muf3 solches
Hinzufiigen und Beilegen als unerlaubt gelten. So konnen wir aus dem
Gesichtspunkte des Ursprungs in das Innerste auch der neueren Metaphy-
sik hineinsehen, und die Schwichen der Lésungen, wie ihrer Thesen durch-
schauen.*

»Dem Denken darf nur dasjenige als gegeben gelten, was es selbst
aufzufinden vermag.« (ebd., 82) Diese und verwandte Aussagen Co-
hens sollte man wdrtlich verstehen. Zwar existiert die raumzeitliche
Welt auch fiir Cohen auflerhalb des Denkens. Aber darum geht es
ihm eben nicht. Sondern es geht ihm, Cohen, darum, zu erldutern,
wie diese empirische Welt schliefslich in das Denken gelangt, wie wir
die empirische Welt (und jeden anderen Gesichtspunkt der Welt)
denken. Sich hier auf die sinnliche Wahrnehmung zu berufen wire
fiir Cohen kein Zeichen einer empirischen Einstellung, sondern ein
Kategorienfehler.

Dadurch aber, dass das Denken nur auf sich selbst zuriick greifen
kann, ist es, wie Cohen im Rahmen seiner Platon-Rezeption am Be-
griff der Idee deutlich gemacht hatte, immer nur »Hypothesis«; eben
diese »Idee der Hypothesis« bildet das »methodische Zentrume, das
Cohen »zum Urteil und zur Logik des Ursprungs« entwickelt.** Der
Ursprung, den das Denken erfasst, ist nicht etwas Feststehendes,
etwas aufSerhalb des Denkens Liegendes: er ist nur »Hypothesis«, also
etwas, das uns im Denken selbst begegnet.

Wie aber gelangen wir zu dieser »Hypothesis«? Wie konnen wir
den Ursprung iiberhaupt fest machen, auch bzw. gerade dann wenn er
nicht etwas Feststehendes ist? Wie kann uns im Denken (als Denken)
tiberhaupt etwas begegnen? Entscheidend ist hier, dass das Denken
des Ursprungs, in dieser fiir Cohen charakteristischen Prizisierung
der transzendentalen Frage, die sich als Radikalisierung entpuppt,

“ Ebd., 81.

# Vgl. ebd., 601. Dieses Grundmotiv der Idee als »Hypothesis« wird exemplarisch in
G. Edel: Von der Vernunftkritik zur Erkenntnislogik. Die Entwicklung der theoreti-
schen Philosophie Hermann Cohens. Freiburg 1988, anhand der drei erwihnten Ar-
beiten — der zweiten Auflage von Kants Theorie der Erfahrung, der Platon-Abhand-
lung von 1878 und der Logik der reinen Erkenntnis — herausgearbeitet.

111

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

auf nichts anderes verwiesen werden kann als wieder das Denken
selbst. Das Denken ist fiir Cohen in einer dem oben angesprochenen
hermeneutischen Zirkel (jede Antwort ist eine Frage) analogen Weise
in sich selbst gefangen. Natiirlich wiirde auch Cohen nicht bestreiten,
dass die Inhalte des Denkens irgendwann empirisch in das Denken
geraten miissen. Es gibt also immer eine (psychologische, physiologi-
sche, soziologische, historische) Erkldrung der Bereicherungen des
Denkens um neue Inhalte. Aber diese Erklarung liegt (siehe die obige
Bemerkung zum Kategorienfehler) auflerhalb des Denkens. Es muss
daher fiir Cohen eine diesem empirisch erkldrbaren Aufkommen des
Neuen im Denken entsprechende interne und also apriorische Mog-
lichkeit geben, eben dieses Neue zu erfassen. Der Schliissel zu dieser
Erfassung aber besteht fiir Cohen darin, dass diese Erfassung inner-
halb des Denkens, eben weil das Denken keine Verantwortung trigt
fiir das nur extern erklirbare Aufkommen des Neuen, immer nur ex
post erfolgen kann, aus dem Riickgriff, aus der Tradition heraus. »Ur-
sprungx ist also buchstablich in einem chronologischen Sinn zu ver-
stehen als ein sich Riickbeziehen auf einen Anfang: »Der abenteuer-
liche Weg zur Entdeckung des Ursprungs bedarf eines Kompasses«.
Dieser Kompass aber ist fiir Cohen das »Denkgesetz« der Logik, das
somit das methodologische Zentrum seiner Philosophie darstellt,
nimlich das der »Kontinuitit«.*

Diese Berufung auf »Kontinuitit« ist das Alleinstellungsmerk-
mal von Cohens Apriorismus. Der »Ursprung« springt uns nicht wie
spiter bei Heidegger aus dem Nichts heraus an, er ist nicht Sprung
aus dem Nichts in ein Etwas.*” Vielmehr ist fiir Cohen das Denken des
Ursprungs das Gegenteil der metaphysischen bzw. ontologistischen
Vorstellung des »Sprungs« (und insofern das Gegenteil von Heid-
eggers Denken): es ist ein Denken (kultureller) Kontinuitit, also ein
Denken, das seine Grundlage und seinen Inhalt einzig aus der Uber-
lieferung bezieht.

Diese Kontinuitit aber muss man mit Cohen in zwei Richtungen

# Vgl. Cohen: Logik, 90f.

¥ Vgl. dazu auch die im Kontext obiger Zitate angestellten Uberlegungen Cohens zu
den Begriffen »Sein« und »Nichts«, die wir hier jedoch nicht weiter kommentieren
wollen. Ebd., 81-93. Zur Auseinandersetzung mit der Heideggerschen Metapher des
»Sprungs« und der Herausstreichung von Cohens Philosophie als Antithese dazu vgl.
Adelmann: Einheit des Bewusstseins. Heideggers Sprung-Metapher wird in der »Vor-
bemerkung« (15-17) eingefiihrt und bildet so die Grundlage der »verifizierenden
Konfrontation« Heideggers mit Cohen, die Adelmann in dieser Arbeit anreifit.

112

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

interpretieren. Einerseits impliziert sie, wie die Metapher des »Grenz-
begriffs« klar gemacht hat, den Aspekt der Unabgeschlossenheit der
Philosophie und der Wissenschaft: die »systematischen Einheit« kann
nur angestrebt, erarbeitet, nie aber (endgiiltig) erreicht werden. Die-
sem Gesichtspunkt der Kontinuitit als Unabgeschlossenheit steht
aber bei Cohen als Gegengewicht der Aspekt der Kontinuitit als Kon-
stanz gegeniiber. Nur in diesem zweiten Gesichtspunkt kann »das
Denkgesetz der Kontinuitdt« als Grundlage der »Logik des Ur-
sprungs« fungieren. Wissenschaft und Kultur sind fiir Cohen bei aller
Unabgeschlossenheit, dennoch (oder — qua Kontinuitit — gerade des-
halb) in der Lage, bestimmte Konstanten zu entwickeln, bestimmte
Standards also, die, einmal erreicht, tiberall gleich sind und auch kei-
ner Revision bediirfen. Diese Konstanten sind keine »letzten Antwor-
ten«, weil sie Kernkonstrukte reprisentieren, die von jederzeit modi-
fikationsfihigen offenen Rindern umgeben sind. Aber sie sind als
Konstanten auch etwas, das, einmal erreicht, zwar verloren gehen
kann (wir konnen die Kontinuitit abbrechen, wir miissen sie nicht
aufrecht erhalten), aber doch stets verfiighar bleibt (so lange wir nicht
alle Biicher verbrennen und alle Erinnerungen ausléschen und also
ganz neu beginnen miissen).

Resultat der Kontinuitit ist fiir Cohen die Vernunft. Kultur (als
das eigentliche historische Merkmal der Kontinuitit) und Vernunft
hingen fiir ihn zusammen; der Verlust der einen bedeutet den Ver-
lust der anderen; umgekehrt impliziert die vorhandene Kontinuitit
(und Vernunft), dass Wissenschaft (und mit ihr Wahrheit) existiert
bzw. »kein Mérchen« ist:

Weil eben und sofern die Wissenschaft kein Mirchen ist, daher gelingt es,
in ihren Grundbegriffen, die der literarische Nachweis ermittelt, jene kei-
neswegs wunderbare Ubereinstimmung zu finden mit den allgemeinsten
Wahrheiten der Logik, die von jeher die spekulierende Vernunft aus dem
Gewirr des Denkens herausgezogen hat. Nein — nicht aus dem Gewirr des
Denkens, sondern aus den jeweiligen Gedanken hat die Logik ihre All-
gemeinheiten abstrahiert. Diese wissenschaftlichen Gedanken fiihren von
den Griechen, letztlich von Archimedes, iiber die Kluft des Mittelalters hin-
weg zu der Renaissance der Wissenschaften. Es ist sonach kein Wunder,
dass in Galilei und Newton dieselben Grundgedanken arbeiten und Friichte
bringen, die schon die Griechen bewegten und ihre Anfinge von Mechanik
und Mathematik hervortrieben.

Und endlich, ist es nicht wirklich der Menschengeist und die allgemei-
ne Vernunft, die da, wie dort, in dem Extrakt der Logik, wie in der Mutter-

113

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

lauge der Wissenschaft, dasselbe und einzige Ferment sind? Nur darf er
nicht im personlichen Gehaben bestimmt werden, sondern in seiner vor-
ziiglichen Bezeugung, in Vernunft und Wissenschaft.*

Der »unendlichen Aufgabe« der »systematischen Einheit«, der ewi-
gen Unabgeschlossenheit der Wissenschaft insgesamt steht somit
»die Vernunft« als »das Ferment«, »die Mutterlauge« der Wissen-
schaft gegeniiber. Die Vernunft hat nicht den Charakter der Unabge-
schlossenheit, sondern sie ist zu allen Zeiten einer hochentwickelten
Zivilisation, iiberall dort also, wo sie instanziiert wird, wo Kontinuitit
existiert, dieselbe und insofern unwandelbar. Dieter Adelmann stra-
paziert in diesem Zusammenhang unter (nicht unproblematischer)
Berufung auf Kant*’ die Metapher der Vernunft als einer Insel:

Die menschenvernﬁnftige Ordnung ist nicht Abglanz, Wiederholung oder
Spiegelung einer Ordnung der Welt, die dieser von ihr selbst her und im die
Menschen umgreifenden Ganzen zukime: sondern »durch die Natur selbst
in unverinderliche Grenzen eingeschlossen« ist die Menschenvernunft eine
Insel.

Diese, der Kritik der reinen Vernunft zugrunde liegende Ansicht, dass
die Ordnung der Vernunft nicht »natiirlich« sei, setzt die Erfahrung dessen
voraus, dass, mit Cohens Worten geredet, die Welt etwas anderes sein miis-
se, oder sein konnte, als etwas von der Art eines »metaphysischen Konti-
nuum.>’

Vernunft ist also, wo und so lange iiberhaupt Kultur existiert, kon-
stant, so wie sie von Kurd Laf3witz in dessen Science-Fiction-Roman

# Cohen: Kants Theorie der Erfahrung, 109.

# Kant bezieht sich in der von Adelmann unten zitierten Stelle (Kant, Kritik der
reinen Vernunft, A 235£./B 294{.) nicht, wie Adelmann mit Bezug auf Cohen auf die
»Vernunft«, sondern auf den »reinen Verstand«. Die von Adelmann in seiner Dis-
sertation letztlich als Kernelement von Cohens Religionsauffassung bestimmte Insel-
haftigkeit der Vernunft — vgl. vor allem die Schliisselpassage: Adelmann: Einheit des
Bewusstseins, 291 f. — bedeutet bei diesem etwas, das wir den feindlichen Stromungen
der Antiaufklirung gegeniiber behaupten miissen, fiir die im Zusammenhang der
Situation Cohens exemplarisch der Antisemitismus zu sehen ist, wihrend es bei Kant
eher technisch um die Behauptung des »reinen Verstandesc, also der »Noumenac, in
einer triigerischen Welt des »Scheins«, der »Phaenomena« geht, also nicht um eine
Frage der »Kultur« im Cohenschen Sinn. Die suggestive Insel-Metapher wird hier
also von Adelmann offenbar in einer nicht den urspriinglichen Intentionen Kants
entsprechenden Weise eingesetzt. Auf diese (letztlich auch fiir ein Verstindnis des
Verhiltnisses zwischen Cohen und Kant) wichtige Diskrepanz haben mich Helmut
Holzhey und Hartwig Wiedebach in einer Diskussion in Ziirich am 20.11.2013 hin-
gewiesen.

50 Adelmann: Einheit des Bewusstseins, 157.

114

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

Auf zwei Planeten ganz im Sinne Cohens als etwas bestimmt wird,
das die Menschen und die (auf einer hoheren Stufe der Kultur leben-
den) Marsianer teilen, obwohl die Kulturen dieser beiden Planeten-
volker ohne jeden wechselseitigen Kontakt entstanden sind.** Umge-
kehrt aber bedeutet das nicht, dass auch alle Mitglieder einer Kultur
zwangsldufig den Idealen der Vernunft gemifl handeln bzw. »Kon-
tinuitdt« wahren; es bedeutet nicht, dass eine einmal erreichte Kultur
auch erhalten bleibt, dass ein vorhandenes »Faktum der Kultur« auch
bestehen bleibt. Kultur kann fiir Cohen auch verschwinden.

Der so als zwar konstant, aber durchaus instabil bestimmte Sta-
tus der Vernunft als Grundlage aller Kultur und der dazu konvers
bestimmte Satus der Abwesenheit der Vernunft als Grundlage aller
Unkultur fithrt Cohen — und zwar offenbar unter dem Eindruck der
politischen Entwicklungen in Deutschland nach 1878% — zu einer Ein-
beziehung der Religion als einem substanziellen Bestandteil des Sys-
tems der Philosophie.’® Nur die Religion, und in letzter Konsequenz
nur das Judentum, kann fiir Cohen sicherstellen, dass wir die Ver-
nunft nicht verlieren und die Kultur nicht vernichten. Die »Religion
der Vernunft aus den Quellen des Judentums«®* ist Cohens Kon-
sequenz aus der erkannten Zerbrechlichkeit des »Faktums der Kul-
tur«. Die Religion, genauer: das Judentum, in seiner von Cohen ge-
gen den Zionismus bestimmten, auf die »Einheit der Menschheit«
gerichteten Natur wird von ihm als einzige Chance gesehen, die Ver-
nichtung von Kultur und Vernunft zu verhindern.

Vergleichen wir Cohens Ansatz kurz mit Diltheys (spdter) Reli-
gionsauffassung, die sich in Ankniipfung an William James auf eine
»Psychologie der religiosen Erfahrung« stiitzt.® Dilthey sieht im

51 Vgl. K. Laflwitz: Auf zwei Planeten. Roman in zwei Biichern. Weimar 1897.

2 Vgl. Adelmann: Einheit des Bewusstseins, 83-107 sowie Boehlich: Der Berliner
Antisemitismusstreit.

5 Zur Bestimmung der Rolle der Religion im System der Philosophie vgl. H. Cohen:
Der Begriff der Religion im System der Philosophie. Giessen 1915. Die klassische
Darstellung der politischen Motive hinter Cohens System ist Adelmann: Einheit des
Bewusstseins, 73-109, 253-309. Vertiefend aufgenommen werden Adelmanns Uber-
legungen in H. Wiedebach: Die Bedeutung der Nationalitit fiir Hermann Cohen. Hil-
desheim 1997.

5 Vgl. H. Cohen: Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. 2. Aufl.
Frankfurt a. M. 1929.

% Vgl. GS VI, 288-305, einen der letzten Texte, den Dilthey verfasst hat. Dilthey
beruft sich dort (GS VI, 293, Fn. 1) explizit auf W. James: The Varieties of Religious
Experience. A Study in Human Nature. Auckland 1902 und fiigt hinzu: »Der deutsche

115

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

»Verstand« den »natiirlichen Feind« der Religion (GS VI, 289), und
er sieht das »religiose Erlebnis«, das »einen iiber den sinnlichen vom
Verstand erfaflbaren Nexus der Dinge erfaflbaren Zusammenhang
[erfa3t]« (GS VI, 301) als einzige Moglichkeit, Religion in einer ent-
zauberten Welt zu erforschen, in der die »Kultur« gerade dazu ge-
fihrt hat, »die irrationale Tiefe der Religiositit, aus der ihre méchti-
gen Wirkungen hervorgehen, [...] als Tauschung, als Aberglaube, als
Uberrest dunkler Zeiten [auszuscheiden].« (GS VI, 290) Diese sub-
jektive (und damit fiir die Psychologie relevante) Seite der Religiosi-
tit wird von Dilthey als eine Art heilsam wirkende Droge, ein Psy-
chopharmakon ohne schddliche Nebenwirkungen bestimmt und
akklamiert.

[Das] religiose Erlebnis [...] ist das Ergebnis einer inneren Folge von See-
lenzustéinden, welche nach ihrem Zusammenhang auf das Erlebnis hin-
dringen und in ihm den Hoéhepunkt und Abschluf8 haben durch die Ruhe
mit der sie die bediirftige, unter der Welt leidende Seele erfiillen; und: das
Erlebnis ruft eine dauernde Umgestaltung des seelischen Lebens hervor.
(GS VI, 301)

Die hier angesprochene, an psychoanalytische Konzeptionen er-
innernde Seite der Religiositit, spielt bei Cohen kaum eine Rolle.
Vielmehr beruft sich Cohen auf genau jene »abstrakte Vernunftreli-
giong, die die Aufklirung »der positiven Religion gegeniibersetzt«
(GS VI, 290). Wihrend Dilthey vor einem aufgeklirten Hintergrund
die psychopharmakologische Wirkung der emotionalen Seite eben je-
ner »positiven Religion« hervorhebt, deren theoretische Botschaften
natiirlich Dilthey wie Cohen als obsolet betrachten, stiitzt sich Cohen
vor dem selben aufgeklirten Hintergrund wie Dilthey auf die Frage,
wie die »abstrakte Vernunftreligion«, die in Kants System zu einem
bloflen technokratischen Derivat der alten »positiven Religion« ver-
kommen war, in einer Weise aufgefasst werden kann, dass sie immer
noch echte Religion bleibt, also etwas, das wir nicht einfach heraus-
kiirzen konnen, ohne dass das System der Philosophie in sich zusam-
menstirzt.

Einerseits haben wir es hier also erneut mit einer interessanten
Komplementaritit zwischen Dilthey und Cohen zu tun, indem diese

Leser wird viel Gelegenheit zum Kopfschiitteln haben, wenn er hier eine Erklarung
des religiésen Prozesses findet, die mit dem in Amerika so verbreiteten Spiritismus in
engem Zusammenhang steht. Aber viel 6fter wird er durch das psychologische Genie
von James in dem Verstindnis der religiosen Erlebnisse sich gefordert finden.«

116

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Epistemische Ideale bei Dilthey und Cohen

auf unterschiedlichen Ebenen versuchen, der Religion im Zeitalter
ihrer Entzauberung weiter giiltige Bestandteile zu entlocken. Dieser
Komplementaritit ist aber die Tatsache entgegen zu halten, dass das
Schwergewicht, das die Religion in den Philosophien von Dilthey und
Cohen hat, extrem verschieden ist. Wihrend man bei Dilthey eher
von einer Liebhaberei sprechen konnte, einem Nebeninteresse, das
keine substanzielle Rolle in seiner geisteswissenschaftlichen Gesamt-
konzeption einnimmt, ist fiir Cohen die Religion am Ende geradezu
das entscheidende Element des Systems der Philosophie, da nur eine,
allerdings strikt aufklirerisch verstandene, den Gedanken des onto-
logischen Beweises und jeden Prioritidtsanspruch der Religion gegen-
iiber den Wissenschaften verwerfende Religion® fiir Cohen in der
Lage ist, zu verhindern, dass die Kultur als fragile Grundlage des
Systems zerstort wird. »[Die Religion] ergéinzt so auch die Probleme
der menschlichen Kultur, die liickenhaft und schadhaft bleibt ohne die
Beziehung aller ihrer Probleme auf die Einzigkeit Gottes.«*’

4. Zur Komplementaritit der epistemischen ldeale von
Dilthey und Cohen

Die innovative Gemeinsamkeit von Dilthey und Cohen ist, dass sie
ihre philosophischen Konzeptionen nicht auf eine dem »reinen Den-
ken« erschliefSbare Welt von »ewigen Ideen« oder »transzendentalen
Voraussetzungen« (im urspriinglichen, ahistorischen Sinn Kants)
stiitzen, sondern auf die stets nur empirisch gegebene »geistige
Welt, das »Faktum der Kultur«. Wihrend ihre Vorginger, also etwa
Trendelenburg, Beneke, Lazarus und Steinthal, zwar auch die Mog-
lichkeit einer absoluten, aus dem »reinen Denken« gespeisten Phi-

3 Gegen den ontologischen Beweis wendet sich Cohen etwa in der Logik, 80f. Vgl.
dazu auch die Bemerkungen iiber die »Nicht-Existenz« Gottes bei Cohen in P. Fiorato:
Geschichtliche Ewigkeit. Ursprung und Zeitlichkeit in der Philosophie Hermann Co-
hens. Wiirzburg 1993, 24: » Aufgrund der Unterscheidung zwischen Sein und Dasein
wird so gerade die Nicht-Existenz (Gottes) von der Cohenschen Philosophie des Ur-
sprungs gegen den >positiven< Geist des Ontologismus als hochstes Prinzip und letzter
Seinsgrund aufgestellt.« Ich bedanke mich bei Herrn Fiorato fiir wichtige Erlduterun-
gen zu dieser Frage in einer Diskussion in Genua am 18.11.2013. Gegen den Priori-
titsanspruch der Religion gegeniiber den Wissenschaften ist das gesamte »System«
Cohens konzipiert, in dem die Religion eben deshalb den letzten Teil darstellt, weil
diese alle anderen Teile voraussetzt (und nicht etwa umgekehrt).

57 Vgl. Cohen: Der Begriff der Religion, 137.

117

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Christian Dambdck

losophie ablehnen, jedoch die Alternative dazu eher unbestimmt las-
sen, explizieren sowohl Dilthey als auch Cohen den historischen
Kontext als den verbindlichen Ansatzpunkt jeder philosophischen
Methode. So wird die historische (bzw. psychologische, soziologische)
Analyse zur unabdingbaren Voraussetzung allen Philosophierens.
Wir miissen stets schon im Besitz des »Faktums der Kultur« sein,
um mit dem Philosophieren tiberhaupt beginnen zu konnen. Wah-
rend sich Dilthey jedoch in seinen methodologischen und inhaltlichen
Arbeiten darauf konzentriert, die Aneignung dieses »Kulturfaktums«
bzw., wie er es nennt, dieser »geistigen Welt« zu demonstrieren und
zu praktizieren, versucht Cohen zu zeigen, wie eine philosophische
Methode funktionieren kann, die auf dem schon angeeigneten Kul-
turfaktum aufbaut. Dies bedeutet den Unterschied zwischen der em-
pirischen Philosophie Diltheys und der apriorischen Philosophie
Cohens. Das heifit: am Ende ist Philosophie sowohl fiir Cohen als
auch fiir Dilthey sowohl empirisch als auch a priori, aber der eine
kehrt die empirische Seite hervor, der andere die apriorische.

Auch wenn man so Cohen und Dilthey einfach zu einem Ganzen
zusammenfiigen kann, wie zwei Puzzle-Steine oder zwei Hilften
eines Bildes, so ist doch der Hinweis wichtig, dass offenbar nur das
ganze Bild wirklich Sinn ergibt. Eine ausschliefilich die Kontextuali-
sierung anstrebende, rein geisteswissenschaftlich konzipierte Phi-
losophie wiire, um diese Metapher Kants zu strapazieren,*® blind,
genauso wie eine rein a priori aufbauende Philosophie (ohne voran-
gehende empirische Untersuchungen) leer wire.

3 Vgl. Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 51/B 75: »Gedanken ohne Inhalt sind leer,
Anschauungen ohne Begriffe sind blind.« Die Analogie zu Kants Metapher ist eine
direkte. Die »Gedanken« Kants werden bei Cohen durch einen historischen »Inhalt«
versorgt, den uns die Geisteswissenschaften im Sinne Diltheys zuginglich machen.
Die » Anschauungen« Kants werden bei Dilthey durch a priori konstruierte »Begriffe«
gefiillt, die uns die »transzendentale Methode« im Sinne Cohens zuginglich macht.

118

am 25.01.2028, 07:40:08.



https://doi.org/10.5771/9783495861158-86
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Warum Dilthey und Cohen?
	2. Diltheys empirische Auffassung von Philosophie
	3. Cohens apriorische Auffassung von Philosophie
	4. Zur Komplementarität der epistemischen Ideale von Dilthey und Cohen

