246

Piepke, Joachim G. (Hrsg.): Kultur und Religion
in der Begegnung mit dem Fremden. Nettetal: Steyler
Verlag, 2007. 207 pp. ISBN 978-3-8050-0544-9. (Verof-
fentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augus-
tin, 56) Preis: € 25.00

The centennial of this journal was celebrated with a
three-day symposium on which Othmar Gichter and An-
ton Quack reported earlier (Anthropos 102.2007: 201—
204). Joachim Piepke edited the proceedings, also en-
titled Kultur und Religion in der Begegnung mit dem
Fremden (“Culture and Religion in the Encounter with
the Strange”), consisting of the seven major contributions
to the symposium.

In the introductory chapter Anton Quack makes clear
that the discipline of anthropology has been an integral
part of the education of missionaries of the order of the
Society of the Divine Word (Societas Verbi Divini, SVD),
established by Arnold Janssen in the Dutch village of
Steyl. The aim of the anthropological training has al-
ways been to teach future missionaries to look beyond
the confines of their own culture. Next, Quack discusses
the concepts of culture and religion as well as cultural
change, syncretism, and ethnocentrism in relation to ex-
ternal influences. In contrast to understandings of cul-
tures and religions as being static, bounded, and pure, he
emphasizes their dynamism. Wolfgang Marschall offers
a working definition of culture in his chapter on cultural
change: “alle variablen Vorstellungen, Verhalten und Ver-
haltensprodukte der Menschen” (37). He questions the
ideology of purity, citing Ralph Linton’s demonstration
of the manifold foreign elements that became part of
American culture, and referring to Robert Lowie’s des-
ignation of culture as “a hodgepodge.” Variability might
be limited due to insecurity, giving rise to established
customs and a rigid structure, whereas heterogeneity and
openness represent the other extreme of the spectrum.
It also matters whether people’s worldview is receptive
to innovations or not and the extent to which these are
disruptive of the social system. Marschall further draws
attention to the implications of cultural change, the need
for supporters and of local knowlegde to convince the
people concerned. Ulrich Berner’s chapter deals with
syncretism, defined by him as “das Integrieren fremder
und/oder das Suspendieren eigener Elemente in der Be-
gegnung der Religionen” (49). Theologians fearing the
loss of religious identity tended to view syncretism neg-
atively, while religious studies scholars considered it a
quite normal phase in the encounter of religions. Berner
notes that the inner pluralism of religious traditions is
often overlooked. Furthermore, one can have a meeting
of religions between individual persons, in dealing with
texts, in the case of migration, or in one’s biography. His-
torical examples show that (the perception of) the inten-
tions of participants and power differentials are important
factors, and that old meanings can be transferred to new
forms. Berner makes a plea for intercultural comparison
as a means to make the strange familiar.

The four remaining chapters offer extended case stud-
ies. Bernhard Lang focuses on two models in the process
of state formation in Biblical Israel. He distinguishes be-

1P 216.73.218.60, am 23.01.2026, 05:38:50. @
Inhalts Im 0 o

Rezensionen

tween the warriors and the scribes as the two main forces
whose respective dominance resulted in a closed or
bounded and an open society. The scribes were peaceful
polytheists, but religious reform that went hand-in-hand
with a mentality favouring war promoted monotheism
and the policing of ethnic boundaries. A real synthesis
between the two forces did never materialize, according
to Lang. Klaus Hock deals with the relationship between
African traditional religions and Islam. In the first part of
the chapter, he relates how Islam spread in Africa in vari-
ous ways. Furthermore, he gives an overview of the vari-
eties of Islam in this continent. Hock discusses the com-
patibility and incompatibility of Islam and African tradi-
tional religions. One area of compatibility is the holism
(“Ganzheitlichkeit”) in their understanding of their life-
world. In this context he notes that the Islamism of recent
decades is disruptive for its lack of Africanness. In a fas-
cinating chapter on the christianization of the traditional
cultures of the Andes Sabine Dedenbach-Salazar Sdenz
analyses the language and translations used in colonial
times. In spite of the paternalism in the missionary texts
translated into the indigenous language, indigenous con-
cepts had to be employed to bring the Christian mes-
sage across. Consequently, the foundations of the indige-
nous religion survived, no matter the Christian coating or
outward appearance. Susanne Schroter deals in the final
chapter with the impact of the Roman Catholic mission
on a local religion in Flores, Indonesia. She notes that
the islanders create religion in practice. They certainly
should not be conceived of as passive victims: creative
appropriations and the refiguring of rituals to adjust to
changing social structures are still part and parcel of in-
digenous religious life.

The contributions to this volume confirm the dy-
namism of local religions in interaction with the initially
foreign world religions. Further conceptualization of the
processes of religion-in-the-making would be most wel-
come. The chapters of this book provide religious studies
scholars with the building blocks for such an overarch-
ing model of syncretization. Another merit is the respect
shown for the indigenous religions and their renewal as a
result of not only external influences but also the agency
of indigenous people themselves. Eric Venbrux

Ramani, Shakuntala: Kalamkari and Traditional
Design Heritage of India. New Delhi: Wisdom Tree,
2007. 117 pp., illus. ISBN 978-81-8328-082-2. Price:
Rs 995

Shakuntala Ramani, die siidindische Doyenne des
Craft Education and Research Centre of the Kalakshetra
Foundation in Chennai, betitelt ihr neues, groiformatiges
und reich bebildertes Buch zu Recht “Kalamkari and Tra-
ditional Design Heritage of India”. Sie informiert kompe-
tent iiber Kalamkari, eine alte indische Textiltradition, in
der das Design von Hand gezeichnet oder durch Block-
druck mit pflanzlichen Farben ausgefiihrt wird. Dank
ihres reichen Wissens und ihrer langjdhrigen Erfahrung
mit dem Kunsthandwerk verschiedener Textiltraditionen
Indiens, die mit aus Pflanzen gewonnenen Farbstoffen ar-

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-246-1

Rezensionen

beiten, gelingt es ihr, die Anféinge von Kalamkari und die
folgenden Transformationen durch die Jahrhunderte zu
erkldren. Die Autorin versteht — im modernen Sprachge-
brauch — diese Kunst als zeitgemifle édsthetische Umset-
zung religioser und sidkularer Informationen in visuelle
Kommunikation.

Nach einer kurzen Einleitung (9—11) verweist Rama-
ni auf die Entstehungsgeschichte von Kalamkari (12—
21). Sie sieht den Ursprung dieser Kunst in prihistori-
schen Wandmalereien in Tempelhohlen. Die Designge-
schichte von Kalmakari zeigt deren Verwurzelung in der
Tempelkunst. Die Wandbehénge erzihlen vor allem Ge-
schichten aus den gro3en Hindu Epen und vermitteln
so das religioses Erbe in einer Bildersprache. Es han-
delt sich nicht um fotografischen Realismus, sondern um
Symbolismus der religiosen Hindu Ikonographie. Doch
die Sujets sind keineswegs nur religios. Das Kunsthand-
werk war zunichst unter persischem und dann islami-
schem FEinfluss offen fiir dekorative Ornamente und si-
kulare Themen, die auch im Handel auf Kleidung und
Zierdecken einen grofen Einfluss hatten.

In den Aufzeichnungen des geschichtlichen Werde-
gangs wird die Kalamkari Kunst zunéchst in Verbindung
zum Volksbrauchtum und zur Volksreligiositidt der Hin-
dus und Tribals in verschiedenen Regionen (22-35; z. B.
Orissa, Andhra Pradesh, Westbengalen, Rajasthan, Bihar,
Gujarat, Karnata usw.) gesehen. Indische Textilien wer-
den in Stil und Herstellung charakterisiert (z. B. Wand-
und Rollbilder wie Pabuji-ki-phad, Devji-ki-phad, Nath-
dwara Picchavais in Rajasthan und Gujarat; Patachitra
in Orissa; Madhubani oder Mithila in Bihar; Yamapata
Rollbilder von Kalighat in Bengalen; Mata-ni-pachedi
oder Matano candarvo in Gujarat). Allen religiosen Ma-
lereien ist gemeinsam, dass sie in die Offentliche und
private rituelle, kultische Verehrung einbezogen sind.

In ihrem Blick auf die “historische Perspektive” (36—
49) beruft sich Ramani auf Literatur und Kunstgeschich-
te. In knappen Ziigen skizziert sie mit unverkennbarem
Stolz und berechtigtem Selbstbewusstsein die groe Be-
deutung dieses Kunstgewerbes, indem sie sowohl auf
die geographische Lage, die politischen Herrschaften
und auf den Einfluss internationaler Handelsbeziehungen
durch die Jahrhunderte hinweist. So erfdhrt der Leser
auch, wie Textilen als traditionelles Erbe Umbruchpro-
zesse der indischen Gesellschaft je nach sozialen, wirt-
schaftlichen, politischen und kulturellen Erscheinungen
widerspiegeln.

Das Kapitel “Painted and Printed Textiles” (50—79)
informiert ausschlieBlich iiber religitse und fiir den tégli-
chen Gebrauch bestimmte Kalamkari Designs. Charakte-
ristisch fiir das Kunsthandwerk in Sri Kalahasti (Andhra
Pradesh) und in Sikkinaickenpet (Tamil Nadu) sind hand-
bemalte religiose Themen. Der Kiinstler stellt eine Epi-
sode dar oder erzihlt eine aus Bildstreifen bestehende
Fortsetzungsgeschichte, die in rechteckige Segmente auf-
geteilt ist — eine Bildmethode, die an mittelalterliche
Glasfenster in Kathedralen Europas erinnern oder auch
Assoziationen an heutige Comicstrips erwecken kann.
Die Bilderreihe beginnt traditionsgeméf mit Ganesh, der
vom Hindu Kiinstler zum guten Gelingen des Werks an-

Anthropos 104.2009

1P 216.73.218.60, am 23.01.2026, 05:38:50. @
Inhalts Im 0 o

247

gerufen wird. Jede Episode wird mit entsprechenden Bil-
dern illustriert und mit einer erklirenden Uberschrift in
Telugu versehen. Die Auswahl und Charakterisierung der
erzéhlten Szenen tragt die personliche Handschrift des
Kiinstlers, der sich an die allgemein anerkannte religiose
Symbolik hélt und den zeremoniellen und rituellen An-
forderungen Rechnung trédgt. Die zentrale Aussage der
Geschichte wird stets in der Mitte des Bildes dargestellt.
Jedes handbemalte Bild ist ein Unikat; nicht zwei Bilder
sind gleich.

Anders als in Sri Kalahsti setzte sich in Masulipatnam
(Andhra Pradesh) unter dem Golconda Sultanat und den
Moguls ein sédkularer Trend durch. Die wirtschaftlichen
Beziehungen mit dem Iran und spiter vor allem mit
GroBbritannien beeinflussten den Stil durch islamische
Muster und westliche Nachfrage. So wurde im 18. Jh.
in Masulipatnam nach der Benutzung von Schablonen
die Technik des Blockdrucks — bei dem v. a. dekorative
Ornamente reliefartig aus dem Holz herausgeschnitten
wurden — auch fiir eine formgerechte und funktionale
Gestaltgebung eingesetzt. Die so schnell erzielte Form
bescherte dem Handel bald preiswerte, aber oft auch
minderwertige Massenware.

Ein eigenes Kapitel widmet die Autorin dem Wort-
schatz des Kalamkari Designs (80—87). “Kalamkari ist
primér eine Kunst des Stifts. Es ist die von freier Hand
mit einem kalam [Stift] gezogenene Linie, welche die
Basis des Kalamkari Designs ausmacht. Streng linear
und zweidimensional reprisentiert sie die formalen Qua-
litdten der traditionell indischen Kunst mit Betonung der
Gestaltung der Oberfldchen, Vereinfachung und Abstrak-
tion der Form. Es gibt weder einen Schatten, noch den
Versuch einer Perspektive” (80). In diesem Zusammen-
hang geht Ramani auf die sechs Merkmale indischer
Malkunst (shadanga) ein. Ferner werden ikonographi-
sche Symbole, Handgesten und Attribute der Gottheiten,
sowie die Farbsymbolik erklart.

Ramani versucht schlieBlich, ein sehr allgemeines
Bild von Kalamkari Kiinstlern zu zeichnen, indem sie
einige soziale Aspekte wie Industrialisierung durch die
Englidnder, unabhingige Familienunternehmen, Kasten-
wesen, Ausbildungszentren, Teilzeitbeschéftigung, Out-
sourcing, Lohne usw. anspricht (88—97).

Faszinierend beschreibt sie im Kapitel “Colours from
Nature” (98—105) die jahrhundertealte Technik und die
von den Kiinstlern benutzten Werkzeuge, Textilien und
Farbstoffe. Zunichst geht sie auf den Namen, die Grund-
bedeutung von “Kalamkari” ein. Kalam ist ein diinner zu
einem Zeichenstift zugeschnittener Bambusstab, der mit
einem in Farbe getrinkten Baumwollwattebausch verse-
hen ist. Kalamkari ist das mit dem kalam ausgefiihrte
Werk (kari). Kenntnisreich analysiert sie die Herstellung
und Verwendung der natiirlichen Farbstoffe pflanzlichen
Ursprungs und beschreibt den duflerst komplizierten Pro-
zess der Fiarbung und Bemalung der nach der Bearbei-
tung der Leinen einsetzt. Der Vorgang unterscheidet sich
leicht in der Maltechnik in Sri Kalahasti von der Druck-
technik in Masulipatnam.

Der Band kann den Leser fiir das Kalamkari Kunst-
gewerbe begeistern. Das letzte Kapitel “Future of an An-

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-246-1

248

cient Art” (106—113) ist allerdings in ein wenig depres-
siver Stimmung geschrieben, mit einem getriibten Blick
also, der keine groe Zukunft erkennen kann. Erfreulich
ist, dass sie ihr Werk mit einer Hommage an Kamaladevi
Chattopadhyay (1903—-1988) und Nellie Sethna (1932—
1991), deren grofer Einsatz fiir die Wiederbelebung des
Kalamkari Kunstgewerbes unbestritten und beispiellos
war, schlief3t.

Kein Zweifel, Ramanis Buch gehort zu den wichtigen
Kalamkari Publikationen, auch wenn der grof3e zeitliche
Bogen, den sie iiber 3000 Jahre spannt, manchmal zu
sehr zu historisieren scheint. Das Fehlen von genauen
Quellenangaben im Buch ist daher besonders zu bedau-
ern. Die sehr allgemeine, nicht alphabetisch geordnete
Bibliographie mit 23 Titeln ohne Erscheinungsjahr und
-ort (117) kann nicht iiber diese Schwiche des Buchs
wegtduschen. Freilich hitten die Lektoren und Korrek-
toren auch sonst feststellen konnen, dass Ramanis wich-
tiger Kronzeuge fiir die Kalamkari Technik korrekt Fa-
ther Gaston Laurent “Coeurdoux” geschrieben wird (also
weder Coeurodoux noch Coeurdeux, s. S. 46f.). Schade
auch, dass der Verlag bei einem so vorziiglichen Buch
so wenig Aufmerksamkeit dem Glossar gewidmet hat.
Wie so oft, herrscht eine gewisse Willkiir in der Auswahl
der Stichworte, die leider nach deren Erscheinen im Text,
also nicht alphabetisch, angeordnet sind. Die beiden Kar-
ten sind ausgesprochen schlecht geraten und kaum lesbar
(37, 43). Etwas mehr Sorgfalt bei ihrer Edierung wire
wohl angebracht gewesen.

Was das Buch sehr empfehlenswert macht, ist die
vorziigliche Auswahl und das Layout der tiber hundert
guten Farbfotos, die den Text vorbildlich illustrieren. Ra-
mani gelingt es, den Leser von der Schonheit der Li-
nien und Farben in der Kalamkari Kunst zu iiberzeu-
gen. Dieser wunderbare Bildband zéhlt zu den ausge-
wogenen und abgerundeten Dokumentationen indischer
Kunst- und Textiliengeschichte. Othmar Géchter

Reinhardt, Thomas: Geschichte des Afrozentris-
mus. Imaginiertes Afrika und afroamerikanische Iden-
titdat. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 2007. 379 pp.
ISBN 978-3-17-019947-7. (Religionsethnologische Stu-
dien des Frobenius-Instituts Frankfurt am Main, 4) Preis:
€ 49.00

Thomas Reinhardts “Geschichte des Afrozentrismus”
ist im deutschsprachigen Raum die erste griindliche Dar-
stellung einer in der zweiten Hilfte des letzten Jahr-
hunderts in den USA entstandenen Denkrichtung. Intel-
lektuelle der nordamerikanischen “African Americans”
— dies die heutzutage “politisch korrekte” Bezeichnung
fiir nordamerikanische Schwarze — schufen in scharfer
Abgrenzung zu dem von ihnen konstatierten Eurozen-
trismus der westlichen Wissenschaft eine neue Zentriert-
heit, bei der Afrika als Standort und Ausgangspunkt
fiir die historische Rekonstruktion der Menschheits- und
Kulturgeschichte gewihlt wurde. Die Griindungsschrift
des Afrozentrismus datiert aus dem Jahre 1980 und
stammt von Molefi Kete Asante, dem es Ende der
1980er Jahre gelang, den Afrozentrismus im Kontext ei-

1P 216.73.218.60, am 23.01.2026, 05:38:50. @
Inhalts Im 0 o

Rezensionen

nes PhD-Programms zu “Black Studies” am Department
of African American Studies der Temple University in
Philadelphia universitir zu etablieren. Im engeren Sinne
ist es das Ziel des Afrozentrismus nachzuweisen, dass die
gesamte (hochkulturliche) Entwicklung der Menschheit
auf Afrika zurlickzufiihren ist, was aber die rassistisch
durchdrungene westliche Wissenschaft durch gezieltes
Verschweigen verheimliche. Gerade die griechische An-
tike verdanke ihre Entwicklung den alten (afrikanischen)
Agyptern und sei insbesondere durch die Pliinderung der
Bibliothek von Alexandria zu der uns heute bekannten
Bliite gelangt. Entsprechend ist es das wissenschaftliche
Programm des Afrozentrismus, die afrikanischen Wur-
zeln der (europdischen) Kulturentwicklung nachzuwei-
sen, was, wie sich leicht verstehen ldsst, oft nur auf Kos-
ten der wissenschaftlichen Evidenz zu bewerkstelligen
ist. Das politische Programm zielt auf die Aufwertung
und die Stirkung des Stolzes aller Afrikaner als Mittel
gegen den allgegenwirtigen Rassismus.

Ausgangspunkt von Reinhardts Werk, das seine Ha-
bilitationsschrift im Fach Ethnologie darstellt, ist die
weitgehende Nichtbeachtung, mit welcher der Afrozen-
trismus in den USA von den akademischen Disziplinen
gestraft wird. Die Wissenschaftsgemeinde scheut offen-
sichtlich den Dialog, der zwar den Vorhaben einer poli-
tischen Korrektheit geniigen konnte, dafiir aber den wis-
senschaftlichen Wahrheitsanspruch opfern miisste. Rein-
hardt jedoch nimmt die Herausforderung an: Da sich
der Afrozentrismus als wissenschaftliche Denktradition
présentiere, miisse er sich auch an wissenschaftlichen
Mafstiben messen lassen. Das Ergebnis ist eine bele-
sene, kluge und scharfsinnige Kritik, die im Detail den
Fehlern, Unterstellungen und Geschichtsklitterungen der
verschiedenen Vertreter des Afrozentrismus nachgeht.
Wihrend Reinhardt wohlwollend stets auch die mogli-
chen Argumente vortrigt, die seine Vorbehalte relativie-
ren konnten, bleiben insgesamt dennoch wenige Thesen
des Afrozentrismus von Kritik verschont.

Neben einem Vorwort, einer umfangreichen Litera-
turliste sowie einem hilfreichen Index besteht die Arbeit
aus neun inhaltlichen Kapiteln. Die Einleitung bietet vor
allem einen Problemaufriss und beschreibt als Ziel der
Arbeit, “eine Geschichte des afroamerikanischen Diskur-
ses iiber Afrika und Amerika zu entwerfen” (23). Das
folgende Kapitel, “Kolumbiaden — Ankunft in Amerika”,
rekonstruiert kursorisch das im Verlaufe der Geschichte
durchaus ambivalente Verhiltnis, das Vertreter und zeit-
gendssische Initiativen von schwarzen Nordamerikanern
zum Kontinent ihrer Vorfahren hatten, die als Sklaven
von Afrika in die Neue Welt verschleppt wurden. Es
entstanden zwar im Laufe der afroamerikanischen Ge-
schichte wiederholt Riickkehrinitiativen, doch positio-
nierten sich jene Schwarze, deren Lebensgeschichte, Be-
obachtungen oder Erlebnisse schriftlich tiberliefert sind,
in der Regel als Vertreter der Neuen Welt. Idealisierun-
gen von Afrika und den Afrikanern, die der Afrozentris-
mus im Sinne einer Vorgeschichte fiir sich reklamieren
konnte, finden sich bei ithnen nicht.

GroBen Raum nimmt bei Reinhardt die haitianische
Revolution von 1804 und ihre Bedeutung in der afro-

Anthropos 104.2009

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-246-1

