Lavinia Heller (Graz)

Philosophen libersetzen — Schleiermachers
Platon und Marinis Heidegger

Zur Genese von Methoden philosophischer Ubersetzung

Nirgends scheint dem Ubersetzer grofleres Misstrauen entgegen-
gebracht zu werden als in der Dichtkunst und der Philosophie. Dieses
erwichst aus der Einsicht, dass die Ubersetzung nicht das Ergebnis
eines reinen Dekodierungs-Rekodierungs-Verfahrens ist, sondern
als etwas Neues aus einem hermeneutischen Prozess entsteht. Die
Intoleranz gegeniiber translatorisch-hermeneutischen Bemiihungen
erstaunt vor dem Hintergrund der im philosophischen Feld tradierten
Faszination an der Vielfiltigkeit und Unabgeschlossenheit der Inter-
pretationsmdoglichkeiten, die Philosophen nicht miide werden lassen,
z.T. iiber Jahrhunderte hinweg zu den gleichen Texten zuriickzukeh-
ren, um sie immer wieder neu auszulegen, »like climbers to a very
difficult rock face«, wie Rée die hartnickige philosophisch-hermeneu-
tische Arbeit beschreibt. Der ungehinderte >Aufstieg, der, da er keine
Fragen zuriickliefe, auch keine weiteren alpinen Abenteuer erforder-
lich machen wiirde, wird vom philosophischen Abenteurer nicht etwa
als Errungenschaft imaginiert, sondern als Enttduschung:

»We try desperately to conquer it; but we would prefer to fail after much
trouble, than to succeed effortlessly, since the real purpose of the engage-
ment was to renew our admiration for the difficulty. We would be impover-
ished, not enriched, if the obstacles were all removed, and we found a clear
broad highway spread before us at last.«’

Diese Freude an der Unabgeschlossenheit hermeneutischer Arbeit
gilt fir die translatorische Interpretation nicht.? Die Annahme ist,
dass das Original noch alle Aufstiegswege offen hilt, der Philosoph
also vor der Ubersetzung des Textes noch die volle Auswahl an Inter-
pretationsmdoglichkeiten hat, nach der Ubersetzung jedoch nicht
mehr. Nicht erst, weil eine eigenwillige Auslegung des Translators

! Rée, »The translation of philosophy«, S. 227.
2 ebd.

253

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

den »originalen< Gedanken verstellen konnte, sondern allein schon
weil der philosophische Gedanke nicht unabhéngig von seiner sprach-
lichen Verfasstheit existiert, mithin jede neue Versprachlichung eine
Transformation des Gedankens bedeutet. Die Argumentation lauft
hiufig auf die Uniibersetzbarkeitsthese hinaus und miindet von dort
in einer Art >Subsidiarititsthese«: Ubersetzungen sind ein mehr oder
weniger tolerierbarer, im besten Fall aber temporarer Behelf fiir die-
jenigen, die (noch) keinen Zugang zum philosophischen Text haben
und ohne das Translat nicht am philosophischen Diskurs partizipieren
konnen.> Nach diesem Verstindnis erschopft sich die Funktion der
Ubersetzung fiir den philosophischen Diskurs darin, dem Philoso-
phen Zugang zum Original zu verschaffen. Anders und mit der phi-
losophischen Metapher des Alpinisten von Rée formuliert: Der trans-
latorische Bergsteiger ebnet den Weg fiir denjenigen, dem >blof3« die
sprachlichen Fihigkeiten fiir seinen philosophischen Aufstieg fehlen.
In dieser subsididren »Hintergrundserfiillung« (Gehlen), die etwa die
Zirkulation von Wissensbestinden, die Dissemination von Methoden
und Begriffen, die Internationalisierung von Diskursen oder die Ver-
netzung von Wissenskulturen erméglicht, ist den Translatoren in den
letzten Jahren im wissenschaftshistorischen Diskurs groe Anerken-
nung zuteilgeworden.* Hinter solchen Anerkennungen verbleibt in-
dessen das grundsitzliche Verstdndnis von Translation als Behelf des
Philosophierens und damit die Uberzeugung eines hierarchischen
Verhiltnisses zwischen Original und Ubersetzung.

Im Folgenden méchte ich versuchen, das Verhiltnis von Trans-
lation und Philosophie in ein anderes Licht zu stellen. Diese neue
Perspektive soll aus der Erfahrungswelt zweier iibersetzender Phi-
losophen, namentlich dem Platon-Ubersetzer Schleiermacher und
dem Heidegger-Ubersetzer Alfredo Marini entwickelt werden. Was
diese zwei Ubersetzer vergleichbar macht, ist ihre Arbeitsmethode
und die sich daraus entwickelten iibersetzungstheoretischen Uber-
legungen, in denen dem philosophisch kreativen Moment der Trans-
lation auf besondere Weise Rechnung getragen wird. Entgegen der
Annahme, die in der lang tradierten Opposition zwischen der >sklavi-
schen« Wort-fiir-Wort- und der >schopferischen< Sinn-fiir-Sinn-Uber-
setzung wurzelt, dass namlich ein philosophischer Mehrwert nur der

3 Von Hermann, »Ubersetzung als philosophisches Problem«, S. 114, 1171.
¢ Montgomery, »Scientific translation«; Montgomery, Science in Translation: Move-
ments of Knowledge Through Cultures and Time.

254

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

sogenannten allenthalben gefiirchteten >freien< Ubersetzung ent-
springen kann, wird sich zeigen, dass Schleiermacher und Marini im
Gegenteil gerade dadurch ein eigenes Reflexionsangebot in den phi-
losophischen Diskurs einbringen, dass sie sich rigoros dem Ausgangs-
text bzw. der Ausgangssprache verpflichten.

Platon und Schleiermacher

Schleiermachers Ubersetzung der Platonischen Dialoge gehort zwei-
felsohne zu den eminenten Ereignissen der Philosophie- und Trans-
lationsgeschichte. Noch heute wird neben seinem »Einfiithlungsver-
mogen« vor allem die »eigenstindige[n] Interpretation« seiner
Platoniibersetzung gewiirdigt.’ Diese spezifische Wiirdigung will al-
lerdings gar nicht zu Schleiermachers Anliegen passen, mit seiner
Ubersetzung oder mit seinen sehr ausfiihrlichen Einleitungen zu
den Dialogen der Philosophie Platons eine bestimmte Interpretation
aufzuzwingen.® So wie es die Absicht Platons war, »die Seele des Le-
sers zur eigenen Ideenerzeugung zu ndtigen«’, so mochte auch
Schleiermacher weder Erklirungen noch irgendeine interpretative
Anleitung geben:

»Von der Philosophie des Platon selbst soll aber absichtlich [...] hier vor-
ldufig nichts gesagt werden, indem der ganze Endzweck dieser neuen Dar-
legung seiner Werke dahin geht, durch die unmittelbare genauere Kenntnis
derselben allein jedem eine eigne, sei es nun ganz neue oder wenigstens
vollstindigere, Ansicht von des Mannes Geist und Lehre moglich zu
machen. Welchem Endzweck ja nichts so sehr entgegenarbeiten wiirde, als
ein Bestreben, dem Leser schon im Voraus irgendeine Vorstellung einzu-
flofen.«®

Die Versicherung dieser hermeneutischen Freiziigigkeit steht in
einem eigenartig paradoxen Verhiltnis zur Ausfiihrlichkeit, mit der

5 Steiner, »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, XXV.

¢ Neben einer allgemeinen Einfithrung hatte Schleiermacher jeden der Dialoge mit
einer individuellen Einleitung versehen. Diese werden heute gesondert vom Meiner
Verlag herausgeben (Schleiermacher, Uber die Philosophie Platons). Bald schon hat-
ten diese Paratexte einen eigenen philosophischen Wert, da Schleiermacher dort die-
jenigen Prinzipien erdrtert, nach denen er die chronologische Neuordnung der Dia-
loge vornimmt und die er der Beurteilung der Echtheit der Dialoge zugrunde legt.

7 Schleiermacher, Uber die Philosophie Platons, S. 60.

% a.a.0.,S.28.

255

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

er die Ubersetzung bzw. die einzelnen Dialoge auf insgesamt {iber
300 Seiten einleitet. Darum soll es hier jedoch nicht gehen. Aus einer
translatologischen Perspektive ist hier ein anderer Widerspruch inte-
ressant. Entgegen der Annahme niamlich, Translation verstelle den
Blick auf das Original oder iiberforme es interpretativ, ist Schleier-
macher offensichtlich davon iiberzeugt, dass sie iiberhaupt erst einen
freien Blick auf die Sinnstruktur des Werkes ermdglicht. Diese
sTransparenz« soll aber nicht dadurch gewihrleistet werden, dass die
Ubersetzung selbst unauffillig bleibe. Schleiermacher ist vielmehr
davon iiberzeugt, dass sein translatorischer Zugriff auf Platon fiir je-
den erkennbar sei, weshalb seine Ubersetzungsmethode auch keiner
weiteren Erklirung oder Rechtfertigung bediirfe:

»Die Grundsitze, nach denen diese Ubersetzung gearbeitet ist, wird Jeder

leicht erkennen; sie zu verteidigen, wiirde teils iiberfliissig sein, teils ver-
geblich.«®

In der Tat gehorte die Sichtbarkeit der Ubersetzung von Anfang an zu
den Topoi sowohl der positiven als auch der negativen Kritik der
Schleiermacherschen Ubersetzung. So lobt Georg Spalding nach der
Lektiire des Manuskripts 1803 in einem Brief an Schleiermacher, dass
sich seine Ubersetzung an das griechische Original »anschmiege«',
wihrend August Wilhelm Schlegel im April 1804 iiber den ersten
Platonband wieder mit Verweis auf die auffillig starke Orientierung
an der griechischen Sprache tadelt: »Darf ich Thnen [...] ohne Ver-
gleichung mit dem Original eine Kritik machen, so ist es diese, sich
vor Dunkelheit zu hiiten«''. Noch in unserer Zeit wird diese Uber-
setzung wie etwa von Theo Hermans als »mimicry of Plato’s syn-
tax«'? und als »shadowing Plato’s Greek«'® beschrieben. In diesem
Sinne konstatiert auch Steiner, dass Schleiermacher im Gegensatz zu
seinen Vorgédngern und Nachfolgern nicht versuchte, den »umsténd-

% a.a.0. S. 21. Eine explizite Bezugnahme auf das Problem der Ubersetzung bleibt in
den Einleitungen mit sehr wenigen Ausnahmen tatsichlich aus. Zu den wenigen Stel-
len, an denen Schleiermacher auf bestimmte iibersetzerische Schwierigkeiten hin-
weist, gehoren die Einleitungen zum Parmenides (S. 146) z.B. oder die zum Kratylos
(S. 242) oder auch seine sporadischen Verweise in seiner allgemeinen Einleitung (etwa
S.22).

10 Hermans, »Schleiermacher and Plato, Hermeneutics and Translationg, S. 83.

1 a.a.0,, S. 90; Unterstreichung L. H.

2 a.a.0, S. 89.

1 a.a.0,, S.90.

256

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

lich wirkenden Text Platons stilistisch — und inhaltlich — zu verbes-
sern«, sondern »dem Philosophen in eine scheinbare Verworrenheit«
zu folgen.™

Diese bemerkenswerte und seit Beginn der Rezeption der Pla-
toniibersetzung an rege diskutierte ssichtbare< Translationsmethode,
deren Rechtfertigung Schleiermacher offenkundig noch zum Zeit-
punkt der Veréffentlichung der ersten fiinf Bande® fiir so »iiber-
fliissig« gehalten hatte, wird schliefSlich in der am 24.6.1813 vor der
philosophischen Klasse der Koniglich-Preuflischen Akademie der
Wissenschaften in Berlin gehaltenen Rede mit dem Titel »Ueber die
verschiedenen Methoden des Uebersetzens«'® zum zentralen Thema.

Dieser Text hatte fiir Schleiermacher selbst wie auch fiir seine
Zeitgenossen erstaunlich wenig Bedeutung, weder kommt er selbst
auf ihn zuriick, noch liegen Rezensionen dazu vor. Auch fiir die heu-
tige philosophische Schleiermacher-Forschung scheint die Rede kaum
Relevanz zu haben." Nicht zuletzt durch ihre Aufnahme in Stérigs
Anthologie Das Problem des Ubersetzens ist diese Akademierede!®
schliefSlich aber zu einem Klassiker der Translationswissenschaft ge-
worden. In dieser Untersuchung werde ich mich auf diesen Abdruck
beziehen.

Es wurde viel dariiber spekuliert, in welchem Verhaltnis dieser
Text zur Platoniibersetzung steht. Erstaunlicherweise gibt Schleier-
macher in der Rede keinerlei direkten Hinweis auf seine Platoniiber-
setzung. Dass es sich um eine Rechtfertigung der dort verfolgten
Prinzipien handelt, wie u.a. Roger Paulin behauptet, ldsst sich da-
rum nicht belegen. In jedem Fall muss aber die Ubersetzung Platons
als maf3gebliche Voraussetzung fiir seine translationsmethodischen
Uberlegungen betrachtet werden, zumal sie, wenn auch indirekt, auf
die angefiihrten Kritiken Bezug nimmt.

Im Folgenden werde ich versuchen, aus diesem sehr vielschichti-
gen Text denjenigen Aspekt der Methodendiskussion herauszuarbei-
ten, aus dem verstindlich wird, dass der Sichtbarkeit der Schleier-
macher’schen Ubersetzung kein rein stilistischer Wert zukommt und

4 Steiner, »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon«, XXV.

5> 1804-1809, der sechste Band erschien erst 1828.

16 i.F. AKR.

7 Hermans, a.a. 0., S. 781.

18 1.F. AKR.

19 Paulin, »Die romantische Ubersetzung. Theorie und Praxis«, S. 257.

257

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

auch kein »Markenzeichen philologischer Gewissenhaftigkeit« ist,
wie Kohlmayer spottelt?, sondern eine philosophische Funktion hat.

Kurioserweise erwachsen Schleiermachers translationstheoreti-
sche Uberlegungen, die er wiederum aus seiner iibersetzungsprakti-
schen Auseinandersetzung mit Platon entwickelt hat, einer ganz an-
tiplatonischen Uberzeugung, dass namlich »Gedanke und Ausdrukk
ganz dasselbe« sind®! und also der Gedanke nicht unabhingig von
seiner sprachlichen Verfasstheit sein kann, da er »erst durch die Rede
geworden und nur mit ihr zugleich da ist«?2. Dabei ist die Rede und
damit auch der Gedanke gleich zweifach gebunden, denn auf der
einen Seite steht die Rede unter dem Diktat eines spezifischen
Sprachsystems, auf der anderen ist sie das Ergebnis des kreativen
Sprachgebrauchs des Autors:

»Jeder Mensch ist auf der einen Seite in der Gewalt der Sprache, die er redet;
er und sein ganzes Denken ist ein Erzeugnis derselben. [...] Auf der anderen
Seite aber bildet jeder frei denkende, geistig selbsttitige Mensch auch sei-
nerseits die Sprache.«*

Die grofle Schwierigkeit des Ubersetzens im kiinstlerischen, philoso-
phischen und wissenschaftlichen Feld griindet in diesem zweifachen
Verhiltnis, in dem der Autor zur Sprache steht.?* Denn der gewissen-
hafte, aber selbst in seiner Muttersprache und seinem gewohnten
Sprachgebrauch >gefangene« Translator miisste genau dieses dialekti-
sche Verhiltnis zwischen Autor und Sprache, das sich in der Rede und
im Gedanken manifestiert, iibersetzen. Das heif3t, er miisste in seiner
Muttersprache einsichtig machen, »wo und wie die Gewalt der Spra-
che ihn [den Autor — L. H.] ergriffen hat«?* und wo dieser hingegen
»in dem bildsamen Stoff der Sprache neue Formen hervorbringt«.
Dieser Anspruch macht das Ubersetzen zwar zu einem »thorichte[n]
Unternehmen«?, doch Schleiermacher sieht darin keinen Grund zur
Resignation. Ganz im Gegenteil, die Ubersetzung ist eine ethische

20 Kohlmayer, »Das Ohr vernimmts gleich und hasst den hinkenden Boten«< (Herder).
Kritische Anmerkungen zu Schleiermachers Ubersetzungstheorie und -praxisc,
S. 110.

21 Schleiermacher, AKR, S. 60, s.a. S. 41, 43.

22 a.a.0.,, S. 41.

2 a.a.0., S. 43.

2 ebd.

% a.a.0., S. 44.

2% a.a.0., S.43f.

7 a.a.0., S. 45.

258

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

Pflicht der Kulturschaffenden, denn sie ist das Medium der kulturel-
len Innovation par excellence und in diesem Sinne »eine Sache des
Bediirfnisses fiir ein Volk«?. Doch muss sie nach bestimmten Prinzi-
pien erfolgen, die dem Problem der spezifischen Sprachgebundenheit
des kiinstlerischen und philosophischen Gedankens entsprechen
kann. In diesem Zusammenhang formuliert Schleiermacher seine
zwei Maximen:

»Entweder der Uebersezer laf3t den Schriftsteller moglichst in Ruhe, und
bewegt den Leser ihm entgegen; oder er lif3t den Leser moglichst in Ruhe
und bewegt den Schriftsteller ihm entgegen.«*

Hier ist nicht der Ort, diese zwei translationspraktischen Ansitze en
detail zu vergleichen. Von Interesse ist vielmehr, in welches Verhilt-
nis die Ubersetzung zur Sprache und damit auch zum kulturellen
Schaffen bzw. zur philosophischen Praxis jeweils gestellt wird. Vor
diesem Hintergrund wird auch verstindlich, weshalb sich Schleier-
macher selbst an die erste Methode halt. Zum Zwecke der besseren
Ubersicht werde ich — wie es im translationswissenschaftlichen Dis-
kurs tiblich ist — die erste Methode kursorisch als die verfremdende
und die zweite als die einbiirgernde bezeichnen.

Beginnen wir mit der einbiirgernden Vorgehensweise, bei der die
Ubersetzer dem »Leser gar keine Miihe und Anstrengung zu-
muthend, ihm den fremden Verfasser in seine unmittelbare Gegen-
wart hinzaubern«*®. Um den Leser tatsiachlich unbehelligt« zu lassen,
wird der fremde Text moglichst vollkommen an die sprachlichen wie
kulturellen Konventionen des Rezeptionssystems angepasst. Im bes-
ten Fall wird die Ubersetzung >unauffillig, indem alle fremden
sprachlichen, dsthetischen und kulturellen Elemente assimiliert wer-
den, sodass der Rezipient den Text umstandslos in seine gewohnten
dsthetischen und epistemischen Praktiken integrieren kann.*! Als ge-
lungen gilt die >Einbiirgerung¢, wenn der Leser den Eindruck hat, ein
Original zu lesen, als hitte der Autor den Text gleich in der Ziel-
sprache geschrieben. Vor dem Hintergrund der Uberzeugung aber,
dass »Gedanke und Ausdrukk ganz dasselbe« sind, erweist sich dieses

2% a.a.0., S. 67.

2 a.a.0., S. 47.

%0 a.a.0., S. 58.

31 Fir eine ausfiihrliche Diskussion der Unauffilligkeit von Translaten im pragmati-
schen Zusammenhang s. Heller, Translationswissenschaftliche Begriffsbildung und
das Problem der performativen Unauffilligkeit von Translation.

259

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

Verfahren fiir Schleiermacher nicht nur als unrealisierbar, da der
Autor in einer anderen Sprache anders und Anderes erdacht hitte®,
sondern auch als »nichtig und leer«*. Dieses Urteil wird am besten
vor dem Hintergrund des »wahre[n] geschichtlichen Zwekk« ver-
standlich®, den Schleiermacher in der Ubersetzung sieht:

»Wie vielleicht erst durch vielfiltiges Hineinverpflanzen fremder Gewiéchse
unser Boden selbst reicher und fruchtbarer geworden ist, und unser Klima
anmuthiger und milder: so fiihlen wir auch, dafl unsere Sprache, weil wir
sie der nordischen Trigheit wegen weniger selbst bewegen, nur durch die
vielseitigste Beriihrung mit dem Fremden recht frisch gedeihen und ihre
eigne Kraft vollkommen entwikkeln kann.«?

Die Ubersetzung ist fiir Schleiermacher ein Medium fiir die kultu-
relle Entwicklung der (deutschen) Gesellschaft. Sie soll die deutsche
Sprache »fruchtbarer« machen, auf dass sie »alle Schize fremder
Wissenschaft und Kunst«?¢ aufnehmen kann, um so ihre eigene kul-
turbildende Produktivitit zu entwickeln. Ausschlaggebend fiir die
langfristigen Effekte, die von Ubersetzungen ausgehen, sind also
nicht primir neue (philosophische) Inhalte, sondern sprachliche In-
novation. In der Tat sind die nachhaltigen >Nebenwirkungen« rekur-
rierender Translationsprozesse zwischen bestimmten Sprachenpaaren
bzw. innerhalb bestimmter Diskurse nicht erst im Transfer und der
Transformation von Wissensbestinden zu sehen, sondern auch im
Auf- und Ausbau spezifischer Sprachspiele, deren Transformation
wiederum immer neue Moglichkeiten fiir weitere Translation schafft
bzw. diese beférdert und damit unweigerlich auch die Zirkulation von
Wissen und epistemischen oder dsthetischen Praktiken iiber Wis-
sens-, Sprach- und Kulturgrenzen hinweg bedingt.?” Daraus erwichst

32 Schleiermacher, AKR, S. 59f., 65.

3 a.a.0.,, S. 60.

3 a.a.0., S. 69.

% ebd.

% ebd.

% Ein besonders notorisches Beispiel dafiir ist die lateinische Philosophiesprache, die
Ciceros systematischer Ubersetzung griechischer Philosophie erwachsen ist (Eucken,
Geschichte der philosophischen Terminologie im Umriss dargestellt). In jiingerer Zeit
wird hingegen die Auswirkung, die Translate aus und ins Englische auf die Entwick-
lungen sogenannter >kleiner« Wissenschaftssprachen haben, diskutiert. Erst in den
letzten Jahren wurde in der Translationswissenschaft das Bewusstsein fiir die mit
dieser Translationspraxis einhergehende Homogenisierung und »Kolonisierung« wis-
senschaftlicher Diskurse geweckt und mitunter auch die Frage aufgeworfen, ob oder
welche Moglichkeiten Translatoren haben, diesen Homogenisierungstendenzen ent-

260

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

bei Schleiermacher die Notwendigkeit der Bearbeitung der Sprache.
Dies versinnbildlicht er, indem er Sprache immer wieder mit der Me-
tapher des Ackerbodens thematisiert®, der bestellt werden muss, da-
mit er (geistige) »Erzeugnisse« hervorbringen kann®’ und »Gedanken
kriftig aus der tiefen Wurzel [...] hervortreiben«*.

Die Ubersetzung nach dem einbiirgernden Verfahren ist kultu-
rell nutzlos, weil es dem Werk »ganz und gar den Geist einer ihm
fremden Sprache einhauchen will«*, bis dass sie nicht mehr als Uber-
setzung erkannt werden kann. Damit lasst der Ubersetzer nicht nur
den Leser »in Ruheg, er »bewegt« vor allen Dingen die Zielsprache
nicht® — somit leistet er keinen Beitrag zu der Entwicklung der
sprachlichen Aufnahme- und Ausdrucksmdglichkeiten und daher
auch keinen zur geistigen Entwicklung. Aufgrund seines kulturellen
Anspruchs an die Ubersetzung disqualifiziert Schleiermacher deshalb
auch das einbiirgernde Verfahren. Fiir seine Ziele »ist nur die Eine
Methode anwendbar«, und zwar die verfremdende, wie er auf der
vorletzten Seite der Akademierede schlie3t, da nur diese in das »Geis-
tesleben« eingreifen kann.*

Statt also den Autor dem Leser »entgegen zu bewegenc, gilt es,
den Leser dem Autor entgegen zu bewegen. Die Aufgabe, die Schlei-
ermacher an den Translator stellt, ist allerdings weniger trivial ge-
meint als es scheint. Denn nicht die Erfahrung des snormalen« Rezi-
pienten bei der Lektiire des Originals soll vermittelt werden, sondern
die des iibersetzenden Rezipienten. Das bedeutet, dass der Ubersetzer
seine (translatorische) Erfahrung in die Ubersetzung einschreiben
soll: »denselben Genuf3, dessen er sich erfreut, dem nimlich die Spu-
ren der Miihe aufgedriikkt sind und das Gefiihl des fremden bei-
gemischt bleibt«*. Das »fremde« bezieht sich auf das oben schon be-
sprochene zweifache Verhiltnis des fremden Schriftstellers zur
fremden Sprache: niamlich einerseits auf die Macht der Sprache tiber
den Autor und andererseits auf dessen Macht iiber die Sprache. Nicht

gegen zu wirken (Bennett, » Towards an epistemological monoculture: Mechanisms of

epistemicide in European research publication«).

3 Schleiermacher, AKR, S. 38f., 42, 69.

¥ a.a.0,, S. 381, 42, 51, 56 f., 691.
a.a.0., S. 62.
a.a.0.,S.67.

2 2.2.0.,S.59.
a
a

o

40
41

# a.a.0,, S. 69.
.a.0., S. 45, Hervorhebung: L. H.

44

261

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

nur die Erfahrung dieser zweifachen Fremdheit soll dem Leser ver-
mittelt werden, sondern auch die translatorische »Miihe«, mit der der
Ubersetzer konfrontiert war. Es geht Schleiermacher also nicht pri-
mir um die Vermittlung eines Inhalts, es geht ihm vor allem um die
Differenzerfahrung. Diese ist jedoch in der Ubersetzung nicht da-
durch zu kompensieren, dass der Text auf beliebige Weise verfremdet
wird. Der Leser soll nicht irgendein Gefiihl von Fremdheit erfahren,
»sondern es muss ihm nach etwas bestimmtem anderm klingen«*. Er
soll den tatsichlichen Ursprung des Textes erkennen konnen und
zwar so, wie er sich aus der Perspektive seiner Muttersprache dar-
stellt. Diese Perspektivierung einer spezifischen Differenzerfahrung
soll der Translator leisten. Wenn von ihm also verlangt wird, seine
Erfahrung und seine translatorische »Miihe« in die Ubersetzung ein-
zuschreiben, dann nicht, um dem Leser seine Interpretation nahe-
zulegen, sondern um ihm diese muttersprachliche Perspektive zu er-
moglichen, auf dass er erkenne, welche Moglichkeiten seine eigene
Sprache hat, sich auf die fremde Sprache bzw. auf den fremden Autor
zu beziehen. Dieses srelationale« Ubersetzungsverfahren erfordert
mithin »ein eignes Sprachgebiet«, auf dem »manches erlaubt sein
muf3, was sich anderwirts nicht darf blikken lassen«*, und auf dem
die »Biegsamkeit«* der eigenen Sprache strapaziert werden darf, um
sie zu einer fremden » Aehnlichkeit«* zu beugen.

An diese Maxime hatte sich Schleiermacher ganz offensichtlich
auch bei seiner Platoniibersetzung gehalten. Besonders auffillig ist
etwa die >mimetische« Syntax, wie Hermans in seiner aufschlussrei-
chen Ubersetzungsanalyse des Phaidros zeigt, aber auch die Schop-
fung neuer Komposita.* Die systematische Orientierung an der grie-
chischen Syntax erinnert den Leser durchgingig daran, dass Platon auf
Griechisch und nicht auf Deutsch philosophiert hatte.*® Dies entspricht
der in der Akademierede formulierten Forderung an den Translator,
dem Leser zu vermitteln, wie dieser beim Ubersetzen den »Geist der
Sprache, der dem Schriftsteller einheimisch war«!, erfahren hat: »so

% a.a.0.,S.57.

% a.a.0., S. 70.

# a.a.0., S. 58.

% a.a.0.,S.55,s.a.S. 66.

% Hermans, a.a.O., S. 84 ff.

%0 a.a.0., S. 86.

51 Schleiermacher, AKR, S. 45.

262

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

konnte nur ein Hellene denken und reden«®2. Schleiermachers Ambi-
tionen, Neologismen zu kreieren, statt auf gingiges Vokabular zu-
riickzugreifen, deutet Hermans® iiberzeugend als Reminiszenz an
Platons Bemiihungen, die philosophiesprachlichen Ausdrucksmog-
lichkeiten im Griechischen zu entwickeln. Dies entspricht wiederum
dem in der Akademierede vorgebrachten Anspruch, dem Rezipienten
einen Eindruck zu geben vom »Einfluf3, den ein Mann auf seine Spra-
che ausgeiibt hat«>*: »so konnte nur dieser Mann hellenisch den-
ken«*. In diesem Sinne betont Schleiermacher auch in seiner Ein-
leitung zum Parmenides, dass er den Leser zuriickfiihren wolle

»ganz in die Einfalt und wenn man sagen soll Unbeholfenheit der entste-
henden philosophischen Sprache [...], wodurch auch allein verhindert wer-
den kann, daf8 nicht auf der einen Seite dem Schriftsteller fremdes geliehen
auf der andern sein Verdienst durch alle ihre Verwirrungen das Wahre ge-
sehen und sie selbst vorziiglich ausgebildet zu haben, geschmalert werde«.*

Mit dieser nicht das Original, sondern die Muttersprache verfrem-
denden Ubersetzungsmethode fillt es freilich weitaus schwerer, Bei-
fall zu ernten als mit der zweiten, die auf »Reinigkeit und Vollendung
der Sprache« abzielt und bei der der Ubersetzer seine eigene sprach-
liche Kunstfertigkeit unter Beweis stellen kann. Demgegeniiber ris-
kiert der sich dem verfremdenden Verfahren verpflichtende Uberset-
zer, den Spott und Unmut der »grofiten Kenner[n] und Meister[n]«
auf sich zu ziehen, wie Schleiermacher wohl in Erinnerung an seine
Kritiker schreibt:

»Wer wird sich gern gefallen lassen, daf8 er fiir unbeholfen gehalten werde,
indem er sich befleiSiget der fremden Sprache so nahe zu bleiben als die
eigene es nur erlaubt, und daff man ihn, wie Eltern, die ihre Kinder den
Kunstspringern iibergeben, tadelt, daf3 er seine Muttersprache, anstatt sie
in ihrer heimischen Turnkunst gewandt zu iiben, an ausldndische und un-
natiirliche Verrenkungen gewchne!«%

Vor dem Hintergrund des Ziels, mit der Ubersetzung in das »Geistes-
leben« einzugreifen, wird verstiandlich, welchen Sinn solche linguis-

2 a.a.0,, S. 44, Unterstreichung: L. H.

% a.a.0., S. 86.

> a.a.0.,S.59.

% a.a.0., S. 44, Hervorhebung: L. H.

56 Schleiermacher, Uber die Philosophie Platons, S. 146.
57 Schleiermacher, AKR, S. 59.

% a.a.0., S. 55.

263

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

tischen und stilistischen »Erniedrigungen«® haben. Mit diesen »an-
stofigen«® Turnkiinsten namlich soll die Sprache »bewegt« werden,
auf dass sie neue geistige »Erzeugnisse« hervorbringe. Translatoren
sollen also im wahrsten Sinne des Wortes kreativ sein und Kreativitit
»anstofsen¢, ganz wie der Kiinstler und Philosoph bzw. Platon »in dem
bildsamen Stoff der Sprache neue Formen hervorbringt, [...] von de-
nen [...] bald mehr bald minder in der Sprache zuriikkbleibt und von
andern aufgenommen weiter bildend um sich greift«¢'. Damit rela-
tiviert Schleiermacher die Hierarchie zwischen dem kreativen
Schriftsteller und dem reproduktiven Ubersetzer. Denn mit ihren
»unnatiirlichen Verrenkungen« férdern Translatoren nicht blof3 die
Entdeckung fremder Kunst und Philosophie, sondern vor allem die
Entdeckung der Moglichkeiten und Grenzen der eigenen Sprache im
Verhiltnis zu anderen Sprachen.®? Die »AnstéBigkeit« der Uberset-
zung hat mithin den Zweck, dem Leser das ihn >fesselnde< »heimische
Wobhlbefinden der Sprache« iiberhaupt erst zu Bewusstsein zu brin-
gen,® denn erst dann hat er die Moglichkeit, sich von diesen Fesseln
zu befreien.

Die Ubersetzung verliert hier ihren subsidiren Charakter, sie
ebnet nicht mehr blof} den Aufstieg fiir den (sprachunkundigen) Al-
pinisten. Sie bringt eine eigenstindige reflexive Dimension in den
philosophischen Diskurs ein, indem sie die sprachliche Verfasstheit
philosophischer Konstruktionen in den Blick riickt. Schleiermachers
grundlegende Uberzeugung von der Sprachgebundenheit des Gedan-
kens fiihrt nicht, wie Kohlmayer befiirchtet, in die philosophische
Sackgasse einer einseitig ausgelegten Sprache-Weltbild-Hypothese.®
Denn bei ihm ist der Mensch der Sprache nicht ausgeliefert. Schleier-
macher animiert ja gerade zu einer >Spracharbeit< und stellt das Uber-
setzen und die Rezeption von Ubersetzungen als eine Moglichkeit
vor, die von der Sprache ausgehenden Formatierungen des Denkens
systematisch abzubauen. So ist es zu verstehen, dass »erst durch viel-
filtiges Hineinverpflanzen fremder Gewichse unser Boden selbst rei-

59 ebd.

60 ebd.

61 2.a.0., S. 43f.

2 a.a.0., S.51f.

6 a.a.0.,, S. 56.

% a.a.0., S.57.

¢ Kohlmayer, a.a.O., S. 109.

264

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

cher und fruchtbarer« werden kann.¢ Bezeichnend fiir die Uberwin-
dung des subsididren Translationsverstindnisses bei Schleiermacher
ist, dass in seinen Augen der Mehrsprachige, d. h. derjenige Leser am
meisten von der Ubersetzung profitiert, der eigentlich nicht auf sie
angewiesen ist, da er die Voraussetzungen mitbringt, die Turnkiinste
des Ubersetzers nachvollziehen zu konnen.* Fiir diesen Rezipienten
stellt die Ubersetzung jedoch keine Lesehilfe dar, sondern eine zusdtz-
liche Lektiire zum Original. Der sprachunkundige, siibersetzungs-
unerfahrene« Leser wird hingegen die translatologischen Irritationen
kaum >geniefSen< konnen, er wird blof$ die »Unvollkommenheit«5 der
Sprache, nicht aber die philosophiesprachlichen Performationen er-
kennen, auf die sich der Ubersetzer mit seinen »unnatiirlichen Ver-
renkungen« bezieht. Diese Inkompetenz soll gerade »durch vielfalti-
ges Hineinverpflanzen fremder Gewichse« kompensiert werden, um
das sprachdifferenzielle »Gehor« der nicht mehrsprachigen Leser zu
schulen.®

2. Heidegger und Marini

Kommen wir nun zu unserem zweiten, bisher wenig bekannten
translatorischen und translatologischen Turnkiinstler, dem Heideg-
geriibersetzer Alfredo Marini. Es lassen sich keine ausdriicklichen
Hinweise finden, dass dieser sich durch Schleiermachers iiberset-
zungstheoretische Uberlegungen hat inspirieren lassen. Es wird sich
aber zeigen, dass einige seiner Ideen an die Methodendiskussion des
Romantikers erinnern.

53 Jahre nach der ersten italienischen Sein und Zeit-Uberset-
zung von Pietro Chiodi im Jahre 1953 erscheint 2006 eine zweite
von Alfredo Marini. Marini sah die Notwendigkeit und Legitimation
einer Neuiibersetzung u.a. in Chiodis Inspiration durch den fran-
zosischen Existentialismus begriindet. Chiodis Arbeit hatte in den
Augen Marinis eine spezifische Heideggerinterpretation in Italien ge-
fordert, die den Blick auf Sein und Zeit’™ existenzialistisch verstellt,

6 Schleiermacher, AKR, S. 69, Hervorhebung L. H.
% a.a.0., S. 51.

% a.a.0., S.58.

% a.a.0., S. 57.

70 i.F. SuZ.

265

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

obgleich sich Heidegger bereits 1947 im Brief iiber den Humanismus
explizit vom Existenzialismus distanziert hatte. Chiodi hatte fiir seine
translatorische Orientierung am franzosischen Heideggerdiskurs in
der Tat einige Kritik geerntet. Trotzdem scheint die Notwendigkeit
einer Neuiibersetzung nicht allerorts als so dringlich empfunden wor-
den zu sein. Bezeichnend dafiir ist etwa, dass noch ein Jahr vor dem
Erscheinen der neuen Ubersetzung das letzte von Chiodi noch selbst
iberarbeitete Translat von 1969, von Franco Volpi durchgesehen
(aber nicht substantiell iiberarbeitet), vom Verlagshaus Longanesi er-
neut herausgegeben wurde. Die alte Ubersetzung hat nicht nur zum
Zeitpunkt der Herausgabe der neuen noch offensichtlichen Zuspruch
genossen, sie ist noch heute sehr gefragt, findet weiterhin in der uni-
versitiren Lehre Einsatz und wird inzwischen sogar als E-Book ange-
boten. Chiodis >franzésisiertec Heideggerterminologie hat ohnehin
die italienische Philosophiesprache als Ganze so nachhaltig geprigt,
dass ihre Tradierung gewissermaflen nicht mehr von der Rezeption
von Chiodis Essere e tempo abhiangt. Langst schon wird in der Chio-
di-Terminologie philosophiert.” Marini hat die philosophische und
terminologische >Nachhaltigkeit« der Ubersetzung seines Vorgingers
als Rezeptions- bzw. Akzeptanzproblem seiner eigenen Arbeit sehr
wohl antizipiert. So wire jedenfalls sein ungewdhnliches Vorgehen
zu deuten, die scientific community noch vor der Versffentlichung
der gesamten Ubersetzung iiber verschiedene Aufsitze mit seiner
Ubersetzungsmethode und einzelnen Ubersetzungslosungen vertraut
zu machen.” Kennzeichnend fiir die Antizipation der Schwierigkei-
ten, die terminologische Wirkungskraft der ersten SuZ-Ubersetzung
zu tiberwinden, ist auch, dass Marinis Translat von einem sehr um-
fangreichen paratextuellen Apparat >gerahmtc wird. Neben einem
umfassenden Glossar”® liefert der Ubersetzer auch einen detaillierten
sRechenschaftsbericht<’*, in dem er seine translatorische Vorgehens-
weise fiir das Publikum transparent macht.”” Und wie um das Ver-

7! Lazzari, »Prassi linguistica di Heidegger e traduzione di Essere e tempog, S. 118;
Lombardi, »La nuova traduzione italiana di Essere e Tempo di Alfredo Marini«.

72 Marini, »La nuova traduzione di ET«; Marini, »Martin Heidegger. Traduzione im-
propria, essenziale, storica ed ... etnica«; Marini, »Il traduttore lamentoso. E impossi-
bile tradurre >Essere e tempo?« (Existenz — Dasein — Vorhandenheit)«.

7> Marini, »Lessico di >Essere e tempo«, S. 1403-1498.

74 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1249-1402.

75 Fiir eine ausfiihrliche Diskussion der philosophischen Funktion von Glossaren am
Beispiel von Marinis Essere e tempo s. Heller, »Where does philosophy take place in

266

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

trauen des Lesers zu gewinnen, prisentiert Marini schliefSlich seine
Ubersetzung im Verlagshaus Mondadori in der Reihe I Meridiani in
einer zweisprachigen Version, in der auf der linken der italienische
und auf der rechten der deutsche Text dem (misstrauischen) Leser
die Moglichkeit gibt, die Ubersetzung jederzeit abzugleichen. Marinis
Bemiihungen, Heidegger aus der alten Interpretationstradition zu
sbefreiens, zielen ganz explizit nicht darauf ab, der italienischen Phi-
losophie eine neue Interpretation nahezulegen, sondern im Gegenteil
einen direkten Zugang zu SuZ zu erdffnen, ganz wie Michelangelo
seine Statuen aus dem Marmor befreite, wie Marini selbst seine Uber-
setzungsmaxime beschreibt.”® Er versichert, dass es ihm allein darum
gegangen sei, sprachliche bzw. interpretatorische »Hindernisse aus
dem Weg zu raiumenc, die SuZ in der italienischen Philosophie bisher
verstellt haben.””

Die markante Abgrenzung Marinis von seinem Vorginger liegt
zunichst einmal darin, das in der notorischen sprachlichen Extra-
vaganz Heideggers begriindete Uniibersetzbarkeitslamento Pietro
Chiodis” in die kithne Behauptung gewendet zu haben, SuZ sei
langst schon fiir die Italiener geschrieben worden und darum beson-
ders geeignet fiir eine italienische Ubersetzung.”® Die Ubersetzbarkeit
von SuZ begriindet Marini raffinierterweise nicht allgemein theo-
retisch, sondern veranschaulicht sie an Heideggers philosophischer
Praxis selbst, die er als »operazione [...] di scavo sulla terminologia
tedesco-europea« und in diesem Sinne als Translationsprozess cha-
rakterisiert.®” Den translatorischen Charakter der Philosophiesprache
hatte bereits Heidegger herausgestellt und in diesem Sinne die Phi-
losophiegeschichte als Ubersetzungsgeschichte begriffen. Anlass zu
seinen translatologischen Uberlegungen war in der Tat, »die eigene
denkende Ubersetzung von Gedachtem aus dem Griechischen oder
Romisch-Lateinischen in die deutsche Sprache«®!. Diese Reflexionen
zielen mithin auf die Historizitit der (Philosophie-)Sprache ab, die

translation? Reflections on the relevance of microstructural translation units within
philosophical discourse« (im Druck).

76 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1265.

77 ebd., Ubersetzung: L. H.

78 Chiodi, »Glossario, S. 541.

9 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1265.

8 Marini, »Il traduttore lamentoso. E impossibile tradurre >Essere e tempo?« (Exis-
tenz — Dasein — Vorhandenheit)«, S. 67.

81 von Hermann, a.a.O., S. 109.

N

267

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

sich stets in »Zwiesprache« mit anderen Sprachen entwickelt habe
und ohne die es nach Heidegger keine Entwicklung geben kénne.®?
Entsprechend war es ihm daran gelegen, die hinter der deutschen Phi-
losophie(-Sprache) stehenden griechischen Wurzeln und rémischen
Aneignungsprozesse wieder zu Bewusstsein zu bringen.®® Vor dem
Hintergrund dieser spezifischen philosophischen Praxis wurde die
Schwiiche der Chiodi-Ubersetzung gerade in der Reduktion der ety-
mologischen und begriffsgeschichtlichen Komplexitit von Heideg-
gers Vokabular gesehen.’* Marini lasst sich von dieser komplexen
Ausgangslage jedoch nicht entmutigen. Ganz im Gegenteil ladt in
den Augen des neuen Ubersetzers Heideggers >Begriffsarchidologiec
regelrecht zur italienischen Ubersetzung von SuZ ein, weil der deut-
sche Philosoph seine Konzepte aus demjenigen lateinischen bzw. grie-
chischen Steinbruch birgt, in dem der italienische Philosoph immer
schon gegraben hat!®> Um dem Leser der italienischen Ubersetzung
Heideggers >historisierende« Begriffsbildung zu veranschaulichen,
imitiert Marini dessen Riickgriff etwa auf die lateinische Option, wo
es eine deutsche Alternative gibe (determinieren statt bestimmen,
temporal statt zeitlich, interpretieren statt auslegen), durch einen
Riickgang auf den Terminus griechischen statt lateinischen Ur-
sprungs (epistemico statt scientifico, chronico statt temporale).% In
diesem Sinne bezeichnet Marini seine eigene Ubersetzungsmethode
nicht nur als »storica,® sondern auch als »traduzione analogica«®.
Diese zeichnet sich durch seine Bemiithung aus, nicht erst den pro-
positionalen Gehalt des deutschen Textes und auch nicht die deut-
schen Termini zu iibersetzen, sondern systematisch in Analogie zu
Heideggers Konstruktionen die Begriffe im Italienischen zu bilden.
Dafiir verfolgt er Heideggers Ubersetzungsweg in den terminologi-
schen Steinbruch der abendléndischen Philosophie soweit zuriick, bis
er einen Beriihrungspunkt des Deutschen und des Italienischen ent-
deckt. Diese sprachgeschichtlichen Tangenten und konstruktiven Pa-

8 Heidegger, »Holderlins Hymne >Der Ister«. Vorlesung Sommersemester 1942«,
S. 80.

8 a.a.0., S. 120.

8¢ Lazzari, a.a.0., S. 120.

8 a.a.0., S. 661f.

8 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1277.

8 a.a.0., S. 1251.

8 ebd.

268

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

rallelen spiirt Marini mal in ganzen Wortern, mal in einzelnen Silben
bzw. Wortstimmen oder im Prinzip der Wortbildung auf.

Ein eindrucksvolles Beispiel ist etwa die systematische Uberset-
zung der Wurzel »Sicht« bzw. »sehen«:® »Sicht«/»sichten« fiihrt er
auf »sehen« zuriick, das wiederum auf das althochdeutsche »siht,
»sehan« (das Gesehene, sehen) zurtickgeht und auf das althochdeut-
sche »zeigon« (zeigen) verweist. Marini sieht darin eine »Kreuzung«
der indoeuropéischen Wurzel SEK (beobachten, mit den Augen ver-
folgen) mit der Wurzel DEIK (sagen, zeigen, erzihlen). Fiir die Uber-
setzung der deutschen Wurzel »Sicht« wihlt Marini die lateinische
»spectio«, um das in SuZ genutzte semantische Feld der Gruppe
»sehen/sagen/(an)zeigen«, die etymologisch in »Sicht« impliziert ist,
zu vermitteln: »spezione/dizione/[in]dicazione«:

SICHT: SPECERE/SPECTUM/SPECTIO/SPEZIONE
ZuSCHAUer: SPETTatore

UmSICHT: circumSPECTIO

RiickSICHT: riSPETTO

DurchSICHTigkeit: perSPICuita

Vor-SICHT: pre-SPEZione

Mit dieser »traduzione sistematica«® stellt Marini die >urspriing-
lichens, etymologisch begriindeten Verweisungszusammenhinge der
Heidegger’schen Begriffe wieder her, die bei Chiodi verloren gegan-
gen waren, indem er »Sicht« mit »visione«, »Umsicht« mit »visione
ambientale preveggente« und »Durchsichtigkeit« mit »trasparenza«
wiedergegeben hatte.”’ Durch seinen konsequenten Riickgang auf
den terminologischen Steinbruch, aus dem Heidegger seine Begriffe
entwickelt hat, >meiflelt« Marini SuZ systematisch aus der interpreta-
torischen Petrifizierung des italienischen (aber auch des deutschen)
Philosophiediskurses.

Vor dem Hintergrund der ungewdhnlichen Aufmerksamkeit
Marinis auf die terminologische Architektur Heideggers erstaunt es
nicht, dass sich seine Kritiker an seinen terminologisch extravaganten
Ubersetzungsldsungen reiben. So wirft Biuso® Marini in einer Re-

8 ebd., S. 1384f.; Marini, »Lessico di >Essere e tempo«, S. 1485 ff.
% Marini, »Lessico di >Essere e tempoc, S. 1337.

9 a.a.0., S. 1486f.

2 Biuso, »Martin Heidegger: Essere e tempo«.

269

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

zension vor, wie ein Ingenieur tibersetzt zu haben. Seine Termino-
logie verurteilt er als »technisch«, »kiinstlich«, »unharmonisch« bzw.
»mifitonend« und gegeniiber der Chiodi-Ubersetzung »verkiim-
mert«. An Chiodis Translat werden hingegen — insbesondere in
Volpis Uberarbeitung — die »Klarheit«, die »Schénheit« und der
»Wohlklang« gewtirdigt.” Doch lasst sich die von Marinis Arbeit
ausgehende Irritation nicht durch den Verweis auf einzelne Uberset-
zungslosungen erkldren. Vielmehr geht sie von seiner grundsitzli-
chen gerade beschriebenen Ubersetzungsmethode aus, die sich in der
Tat als regelrechte archiologische Translationstechnik erweist. Mit
dieser Technik gibt Marini nicht nur dem italienischen, sondern auch
dem deutschen Leser Einblick in den translatologischen Charakter der
Philosophie Heideggers, indem er die unter seiner Terminologie bzw.
unter der deutschen Philosophiesprache schlummernden rémischen
Geister lateinischer und griechischer Herkunft und germanischen
Kobolde gewissermaflen als ein Tiroler Teufelchen herausspringen
lasst: »come un diavoletto tirolese di carnevale (Krampus!)«**. Es sind
wohl diese Geister und Kobolde vergangener (Sprach)Zeiten, die Ma-
rini in seiner Ubersetzung eben eigentlich nicht »kiinstlich« herauf-
beschworen, sondern mit beeindruckender Kunstfertigkeit aus dem
deutschen Vokabular herauspripariert hat, die das italienische Ohr
des Rezensenten Biuso durch »Disharmonien« kitzeln. Denn um die-
se historischen Geister sichtbar zu machen, gribt sich Marini bis zu
den Fundamenten der italienischen Sprache durch. Mit diesem Ver-
fahren riickt er das Italienische und das Deutsche in ein erkennbares
und produktives Verhiltnis zueinander.” Das zweisprachige Publika-
tionsformat in Gestalt des Paralleltextes verdeutlicht dieses Anliegen.
Wer dieses nicht erkennt, wird den exzentrischen Sprachgebrauch
Marinis nur als Storquelle bei der philosophischen Lektiire empfin-
den, wie eben Biuso, der die neue Ubersetzung des deutschen »His-
torie« mit dem veralteten italienischen »Istoria« (Marini) statt mit
»storiografia« (Chiodi) als gestelzt moniert. Marini ist sich iiber das
Irritationspotential seines Verfahrens durchaus im Klaren. Er strebt
ausdriicklich keine #sthetische »Geschmeidigkeit« an,* wie sie etwa

% Curcio, »Dasselbe ist niemals das Gleiche«. Heidegger auf Italienisch und die De-
batte im letzten Jahrzehnt (1995-2005)«, S. 319.

% Marini, »Il traduttore lamentoso. E impossibile tradurre >Essere e tempo < (Exis-
tenz — Dasein — Vorhandenheit)«, S. 67.

9 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1325.

% a.a.0., S. 1271.

270

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

in Chiodi bzw. Volpis Heideggeriibersetzungen goutiert wird.” Viel-
mehr mochte er die spezifische translatorische Verfasstheit der Phi-
losophie Heideggers zu Bewusstsein bringen. Dafiir hat er eine Me-
thode entwickelt, die — wie schon bei Schleiermacher — als »Beugen«
der Sprache, als ein »ripiegamento sul linguaggio« beschrieben
wird.? Damit wird aber keine Nachahmung der stilistischen Esoterik
Heideggers angestrebt.”” Mit der auffdlligen Fokussierung auf die
sprachlichen Konstruktionen Heideggers soll dem Leser vielmehr
vorgefiihrt werden, dass die deutsche und italienische Philosophie-
sprache von dhnlichen Voraussetzungen ausgegangen sind, diese aber
unterschiedlich genutzt haben.!® Diese Demonstration hat vor allem
auch eine emanzipatorische Funktion. Entsprechend Heideggers his-
torisierender Ubersetzungskonzeption als » Auseinandersetzung mit
der fremden Sprache umwillen der Aneignung der eigenen«'%! bietet
Marini dem Leser Einblick in die ungenutzten Moglichkeiten seiner
Sprache und ladt ihn ein, sie zu kultivieren, um sie philosophisch pro-
duktiv zu machen. Den Zweck eines solchen Ubersetzungsverfahrens
sieht Marini langfristig in der Emanzipation der italienischen Phi-
losophie von der franzosischen, und letztendlich auch von der deut-
schen. Wie schon Schleiermacher sieht er die geistige Innovation und
Eigenstindigkeit von Gesellschaften nicht durch den Import neuer
Inhalte befordert, sondern durch >Spracharbeit«. Die nachhaltigen
produktiven Effekte der Ubersetzung gehen daher nicht ausschlief3-
lich vom tibersetzten Philosophen aus, sondern von der Spracharbeit
des Ubersetzers und seinen >Entdeckungen«< neuer philosophiesprach-

9 Curcio, a.a.0., S. 319.

9% Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1271.

9 a.a.0., S. 1252f.

10 a.a.0., S. 1254 ff. Aus diesem Ursprungsgedanken entwickelt Marini die sprach-
historisch kiihne, vor allem zivilisations- und geistesgeschichtlich begriindet These,
das Deutsche sei eigentlich eine romanische Sprache, »un caso atipico di lingua >neo-
latial«, durchsetzt mit einem betréchtlichen Anteil germanischen Vokabulars (Mari-
ni, »La nuova traduzione die ET«, S. 21). An anderer Stelle bin ich ausfiihrlicher auf
die Funktion dieser sprachgeschichtlichen Extravaganzen fiir den italienischen phi-
losophischen Diskurs eingegangen (Heller, Translationswissenschaftliche Begriffsbil-
dung und das Problem der performativen Unauffdlligkeit von Translation, S. 251£f.;
Heller, »Heidegger (wieder) in Italien. Philosophische Translationsprozesse und Be-
sitzanspriiche auf einen Denker«).

101 Heidegger, »Holderlins Hymne >Der Ister«. Vorlesung Sommersemester 1942«,
S. 80.

271

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

licher Moglichkeiten, wenn sie denn vom Publikum aufgegriffen und
weiterentwickelt werden:

»Ich [...] weite dem Italienischen die Kehle, auf dass es das Fremde mit Haut
und Haar verschlinge. [...] Moge es ihnen [den Italienern — L. H.] gelingen,
die ontologische Frage zu verdauen, um iiber diese hinaus zu kommen und
zwar auf den eigenen Beinen.«'%?

Solche Ambitionen, die neben der Zuginglichkeit zum fremden Werk
noch seigene« Ziele verfolgen, verlangen dem Ubersetzer, das haben
wir schon von Schleiermacher erfahren, einige »unnatiirliche Verren-
kungen« ab, die hiufig wenig anmutig anzusehen sind, die aber die
Lese- und Reflexionsgewohnheiten auf produktive Weise irritieren.
Um diese konstruktiven Irritation zu erwirken, hatte Schleiermacher
dem Leser seine Muttersprache durch fremdsprachliches >Beugenc
entfremdet. Marini erreicht diesen Effekt hingegen, indem er das Ita-
lienische in diesem Sinne auf seine eigenen Urspriinge zuriickbeugt.
Was er uns vorfiihrt, ist also keine fremdlandische » Verrenkung« wie
etwa bei Schleiermacher, sondern im Gegenteil radikal »heimische
Turnkunst« — entsprechend bezeichnet Marini selbst seine Uberset-
zungsmethode als »traduzione etnica«.'® Diese heuristischen »acro-
bazie« wird freilich nur das geschulte Ohr nachvollziehen kénnen.'*
Zwar formuliert Marini den Anspruch, mit seiner SuZ-Ubersetzung
jedem des Deutschen Unkundigen eine »verldssliche« Arbeitsgrund-
lage zu geben.'% Jedoch ist der ideale Rezipient — wie schon bei Schlei-
ermacher — eigentlich derjenige, der weder auf philosophische Erkla-
rungen'® noch iiberhaupt auf die Ubersetzung angewiesen ist. Ein
solcher idealer Leser ist es, der das relationale, historisierende Mo-
ment der Ubersetzung erkennen kann, um die (philosophie-)sprach-
lichen >Entdeckungens, die er bei der Lektiire macht, produktiv in
seine eigene philosophische Praxis einzubauen. Doch richtet sich Ma-
rini nicht nur an denjenigen Leser, der an SuZ interessiert ist — darin
manifestiert sich in aller Deutlichkeit der >eigenstindige« Charakter
seiner Ubersetzung und seiner >Botschaftc —, vielmehr richtet er sich

192 Marini, »Il traduttore lamentoso. E impossibile tradurre >Essere e tempo?«« (»Exis-
tenz — Dasein — Vorhandenheit«), S. 70f., Ubersetzung: L. H.

19 Marini, »Martin Heidegger. Traduzione impropria, essenziale, storica ed ... etnica;
Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1288.

104 Marini, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1266.

105 Marini, »La nuova traduzione die ET«, S. 23.

106 Marini, » Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, S. 1274.

272

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

an den internationalen philosophischen Diskurs und an die interna-
tionale Gemeinschaft der (Heidegger-)Ubersetzerinnen und Uberset-
zer.'” Denn Marini fiihrt vor, dass sich die Ubersetzung nicht auf ihre
subsididre Funktion reduzieren ldsst, sondern einen eigenen Beitrag
in den philosophischen Diskurs einbringt. Dieser Mehrwert erwichst
aber nicht aus der gewagten Interpretation einer sogenannten >freienc
Ubersetzung, sondern aus der translatologischen Einsicht in die Ge-
nese und Funktionalitit philosophiesprachlicher Konstruktionen.

Schlusswort

Schleiermachers und Marinis translationstheoretische Uberlegungen
sind aus dem ausdriicklichen Anliegen entstanden, Ubersetzungsver-
fahren zu entwickeln, die den philosophischen Text méglichst nicht
interpretativ verstellen. In der Tat erweisen sich ihre Herangehens-
weisen nicht als Auslegung im klassischen Sinne, da ihr translatori-
scher Zugriff nicht primér auf den propositionalen Gehalt des Textes
abzielt, wie etwa die sogenannte >freie« Ubersetzung, sondern auf die
sprachliche Verfasstheit philosophischer Ideen. Philosophischen Cha-
rakter gewinnt eine Ubersetzung vor diesem Hintergrund also nicht
schon dadurch, dass Philosophen iibersetzt werden, sondern dass Phi-
losophen als Philosophen, mithin philosophierend iibersetzen. Was
den Translator in diesem Sinne erst zum Philosophen macht, ist nicht
nur das Vermogen zu eigener Erkenntnis, sondern seine Fahigkeit —
ganz im Sinne der Sokratischen Maeutik —, auch anderen zu Einsich-
ten in die Moglichkeiten der Entwicklung einer philosophischen Praxis
zu verhelfen. Es lisst sich also durchaus ohne Ubertreibung schliefSen,
dass sowohl Schleiermacher als auch Marini ein systematisches Kon-
zept einer philosophischen Ubersetzungsmethode entworfen haben.

Bibliographie:

Bennett, Karen, »Towards an epistemological monoculture: Mechanisms of epis-
temicide in European research publication«, in: Plo Alastrué, Ramén/Pé-
rez-Llantada, Carmen (Hrsg.): English as a Scientific and Research
Language. Debates and Discourses Berlin 2015, S. 9-35.

107 a.a.0., S. 1266 ff.

273

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lavinia Heller

Biuso, Alberto Giovanni, »Martin Heidegger: Essere e tempo« [Rezension], in:
http://www.sitosophia.org/recensioni/essere-e-tempo-di-martin-
heidegger/ [01.04.2016], 2006.

Chiodi, Pietro, »Glossario, in: Heidegger Martin (Hrsg.), Essere e tempo, Mai-
land 1976, S. 539-549.

Curcio, Nicola, »Dasselbe ist niemals das Gleiche«. Heidegger auf Italienisch
und die Debatte im letzten Jahrzehnt (1995-2005)«, in: Studia Phaenome-
nologica V, 2005, S. 317-326.

Eucken, Rudolf, Geschichte der philosophischen Terminologie im Umriss dar-
gestellt, Hildesheim 1879/1964.

Heidegger, Martin, »Holderlins Hymne >Der Ister<. Vorlesung Sommersemester
1942«, in: Gesamtausgabe, Nr. 53, Frankfurt/M. 1984.

Heidegger, Martin, Sein und Zeit, Tiibingen 1986 [1927].

Heller, Lavinia, Translationswissenschaftliche Begriffsbildung und das Problem
der performativen Unauffilligkeit von Translation, Berlin 2013.

Heller, Lavinia, »Heidegger (wieder) in Italien. Philosophische Translationspro-
zesse und Besitzanspriiche auf einen Denker, in: Zibaldone — Zeitschrift
fiir italienische Kultur der Gegenwart, Themenheft Ubersetzungsland Ita-
lien, 2015, S. 93-108.

Heller, Lavinia, »Where does philosophy take place in translation? Reflections
on the relevance of microstructural translation units within philosophical
discourse, in: Schogler, Rafael (Hrsg.), Circulation of academic thought.
Rethinking methods in the study of scientific translation, London, im
Druck.

Hermans, Theo, »Schleiermacher and Plato, Hermeneutics and Translation, in:
Cercel, Larisa/Serban, Adriana (Hrsg.), Friedrich Schleiermacher and the
question of translation, Berlin/Boston 2015, S. 77-106.

Kohlmayer, Rainer, »Das Ohr vernimmts gleich und hasst den hinkenden Bo-
tenc (Herder). Kritische Anmerkungen zu Schleiermachers Ubersetzungs-
theorie und -praxis«, in: Cercel, Larisa/Serban, Adriana (Hrsg.), Friedrich
Schleiermacher and the question of translation, Berlin/Boston 2015,
S. 107-126.

Lazzari, Riccardo, »Prassi linguistica di Heidegger e traduzione di Essere e tem-
po«, in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2, 2000, S. 118-129.

Lombardi, Stefano, »La nuova traduzione italiana di Essere e Tempo di Alfredo
Marinic, in: Giornale di filosofia italiana [www.filosofiaitaliana.it], 2006,
S. 1-17.

Marini, Alfredo, »La nuova traduzione di ET« in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2,
2000, S. 17-26.

Marini, Alfredo, »Martin Heidegger. Traduzione impropria, essenziale, storica
ed ... etnicac, in: Magazzino di Filosofia, Nr. 2, 2000, S. 107-117.

Marini, Alfredo, »1I traduttore lamentoso. E impossibile tradurre >Essere e tem-
po?< (Existenz — Dasein — Vorhandenheit)«, in: Enrahonar, Nr. 34, 2002,
S. 59-71.

Marini, Alfredo, »Postfazione. Tradurre >Sein und Zeit«, in Heidegger, Martin
(Hrsg.), Essere e tempo, Mailand 2006, S. 1249-1402.

274

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen iibersetzen — Schleiermachers Platon und Marinis Heidegger

Marini, Alfredo, »Lessico di >Essere e tempoc, in: Heidegger, Martin (Hrsg.),
Essere e tempo, Mailand 2006, S. 1403-1498.

Montgomery, Scott L., Science in Translation: Movements of Knowledge
Through Cultures and Time, Chicago/London 2000.

Montgomery, Scott L., »Scientific translation, in: Gambier, Yves/Doorslaer,
Luc van (Hrsg.), Handbook of Translation Studies Vol. 1. Amsterdam/Phi-
ladelphia 2010, S. 299-305.

Paulin, Roger, »Die romantische Ubersetzung. Theorie und Praxis«, in: Saul,
Nicholas (Hrsg.), Die deutsche Literarische Romantik und die Wissen-
schaften, Miinchen 1991, S. 250-264.

Rée, Jonathan, »The translation of philosophy«, in: New Literary History, Nr. 2,
2001, S. 223-257.

Schleiermacher, Friedrich, »Ueber die verschiedenen Methoden des Ueberse-
zens, in: Storig, Hans-Joachim (Hrsg.), Das Problem des Ubersetzens,
Darmstadt, 1963 [1813], S. 3870, [= AKR].

Schleiermacher, Friedrich, Uber die Philosophie Platons, Geschichte der Philoso-
phie. Vorlesungen tiber Sokrates und Platon (zwischen 1819-1823). Die
Einleitung zur Ubersetzung des Platon (1804-1828). Hrsg. v. Peter M.
Steiner, Hamburg 1996.

Steiner, Peter M., »Zur Kontroverse um Schleiermachers Platon, in: Schleier-
macher, Friedrich und Steiner, Peter M. (Hrsg.), Uber die Philosophie Pla-
tons. Geschichte der Philosophie. Vorlesungen iiber Sokrates und Platon
(zwischen 1819-1823). Die Einleitung zur Ubersetzung des Platon (1804—
1828), Hamburg 1996, S. 23-44.

Storig, Hans-Joachim, Das Problem des Ubersetzens, Darmstadt 1963.

von Hermann, Friedrich-Wilhelm, »Ubersetzung als philosophisches Problemc,
in: Papenfuss, Dietrich/Péggeler Otto (Hrsg.), Zur philosophischen Aktua-
litit Heideggers. Bd. I11: Im Spiegel der Welt: Sprache, Ubersetzung, Aus-
einandersetzung, Frankfurt/M. 1992, S. 108-124.

275

- am 26,01.2026, 01:25:08,


https://doi.org/10.5771/9783495813645-253
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Platon und Schleiermacher
	2. Heidegger und Marini
	Schlusswort
	Bibliographie:

