
4. Ironie und Poesie bei Paul de Man und Friedrich Schlegel

I

In diesem Kapitel werde ich eine Konzeption ästhetisch bestimmter Subjektivität 
im Anschluß an Paul de Man und Friedrich Schlegel diskutieren, die sich kritisch 
abhebt von der von Heidegger rekonstruierten neuzeitlichen Metaphysik des sub-
jektiven menschlichen Selbstbewußtseins. Die Texte Paul de Mans stellen ihre Ein-
sichten oftmals in einem rhetorischen Duktus dar, der sie eigentlich als Wiederent-
deckungen von im Verlauf der Geschichte verschütteter Erkenntnis ausweist. Seine 
Texte berufen sich jedoch nicht nur einfach oberflächlich auf den Rechtsanspruch, 
im geschichtlichen Verlauf Verdrängtes in einer freilegenden Wiederholung wie-
derum präsent zu machen. Die Annahme einer grundsätzlichen Wiederholbarkeit 
der Erkenntnis bzw. der Fragestellung oder des Problems stellt nicht nur den Be-
griff der Geschichte bzw. der Geschichtlichkeit selbst in Frage, sondern sie ist bei 
de Man auch mit der systematischen Voraussetzung verbunden, Textstrukturen 
mittels rhetorischer Terminologie analysieren und sie darauf reduzieren zu kön-
nen. Dabei werden nicht nur literarische oder geschichtsphilosophische Problema-
tiken, sondern auch subjekttheoretische oder ästhetische Fragen einer rhetorischen 
Analyse durch die Literaturwissenschaft zugänglich gemacht.

Bei de Man hat Geschichte nurmehr den Charakter eines Scheins, der erst aus 
den „Wechselspielen“ rhetorischer Tropen und Figuren resultiert:

„Aus dem dialektischen Wechselspiel zwischen Ironie und Allegorie sowie ihrem ge-
meinsamen Wechselspiel mit anderen, der Mystifikation unterliegenden Sprachformen 
(wie der symbolischen oder der mimetischen Repräsentation), die sie aus eigener Kraft 
nicht verdrängen können, entsteht das, was Literaturgeschichte genannt wird.“1

1 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130), hier S. 125. 
Im folgenden unter dem Sigel [IÄ] zitiert. – Cf. auch Paul de Man: Rhetorik der 

Persuasion (in: ders.: Allegorien des Lesens, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 
164-178). Im folgenden unter dem Sigel [AL] zitiert: „Als Persuasion aufgefaßt ist 
Rhetorik performativ, doch als ein System von Tropen betrachtet dekonstruiert sie 
ihre eigene Performanz. Rhetorik ist darin ein Text, daß sie zwei miteinander unver-
trägliche, sich wechselseitig zerstörende Blickpunkte ermöglicht und deshalb jedem 
Lesen oder Verstehen ein unüberwindliches Hindernis in den Weg legt. Die Aporie 
zwischen performativer und konstativer Sprache ist bloß eine Version der Aporie 
zwischen Trope und Persuasion, die die Rhetorik sowohl hervorbringt wie auch pa-

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


„[T]emporale Artikulationen wie Erzählungen oder Geschichten [sind] ein Korrelat der 
Rhetorik, nicht aber Rhetorik ein Korrrelat der Geschichte.“2

Diese Ableitung der Geschichte aus dem Zusammenspiel rhetorischer Tropen er-
weckt zunächst den Verdacht, daß Geschichte bzw. überhaupt die Diachronie zeit-
licher Vollzüge eine Unterordnung unter die Analyse synchroner Textstrukturen 
erfährt.3 Dieser systematische Vorrang synchroner Strukturen über diachrone Pro-
zesse ließe sich in strukturalistischer Terminologie auch als die Annahme einer 
Priorität der langue vor der parole verstehen.4 Dabei muß zwischen der zeitlichen 
Struktur der Tropen wie etwa der Allegorie und der Unterstellung einer Stabili-
tät der rhetorischen Synchronie der Tropen als Text unterschieden werden.5 Diese 
scheinbare Priorität der Synchronie vor der Diachronie wird allerdings dadurch 
teilweise revidiert, daß in der Analyse einiger rhetorischer Tropen, wie etwa der 

ralysiert und ihr so den Anschein einer Geschichte verleiht“ (AL 176). Hier steht also 
das Überzeugen als telos der Rede gegen eine Analyse rhetorischer Strukturen und 
Momente, die in sich die Kraft zur Persuasion transportieren.

2 Cf. Paul de Man: Epistemologie der Metapher (in: Anselm Haverkamp (Hg.): Theo-

rie der Metapher, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1996, S. 414-437), 
hier S. 436 f.

3 In dieser Perspektive erhellt auch die Kritik Harold Blooms an de Mans reduktivem 
Verständnis der Rhetorik: „A diachronic rhetoric will emerge when we can begin to 
see that every synchronic concept of trope is itself necessarily only another trope. [...] 
When de Man and Derrida [...] speak of tropes as epistemological instruments, they 
have turned a considerable catachresis upon the traditional concept of trope“ (Ha-
rold Bloom: Wallace Stevens. The Poems of our Climate (Cornell University, London 
1976/77), hier S. 388). Ein Vergleich der Positionen de Mans und Blooms zur Ironie 
im besonderen und zu den rhetorischen Tropen im allgemeinen wäre sehr aufschluß-
reich, entgeht aber dem hier vertretenen Erkenntnisinteresse. Ein möglicher Einsatz-
punkt sei hier aber zumindest kurz angedeutet. Blooms Verständnis der Tropen speist 
sich aus drei Traditionen: es ist rhetorisch (durch Kenneth Burke), genealogisch (durch 
Nietzsche) und psychoanalytisch (durch Freud und seine Nachfolger). Eine Trope ist 
bei Bloom eine intertextuelle (d.h. biographische) Figur der Einflußangst (eine Geste 
der Abwehr gegenüber der Tradition). Eine Trope ist eine Figur in der intertextuellen 
Ökonomie von (Dichter-)Selbst und Text, d.h. in anderer Terminologie: eine Trope ist 
die Ökonomie der Relation von Kraft und Produkt (Text).

4 Allerdings räumt de Man an anderer Stelle die Möglichkeit diachroner Strukturen 
ein: „Diachrone Strukturen wie die Musik, die Melodie oder die Allegorie erhalten 
[bei Rousseau, J.S.] den Vorzug vor pseudosynchronen Strukturen wie der Malerei, 
der Harmonie oder der Mimesis, da diese zu dem irrtümlichen Glauben an eine Sta-
bilität der Bedeutung verführen, die es in Wahrheit gar nicht gibt“. (Paul de Man: 
Die Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die

Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1993, S. 185-230), hier S. 217).

5 De Man scheint eine ahistorische Stabilität rhetorischer Substitutionen wie der Tro-
pen vorauszusetzen, auch wenn er sie nicht rein synchron versteht.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK130

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Ironie oder der Allegorie, de Man gerade den Versuch unternimmt, die Diachronie 
zeitlicher Vollzüge einer tropischen Beschreibung zugänglich zu machen und sie 
so in eine rhetorische Analyse von textimmanenten Strukturen zu integrieren. Im 
Verlauf dieses Kapitels wird es darum gehen zu klären, inwieweit dieser Versuch 
de Mans überzeugt. Die vorliegende Arbeit geht davon aus, daß de Mans Versuch 
mindestens zum Teil defizitär bleibt und daher seine Rekonstruktion der Ironie in 
einem Rückgang auf Friedrich Schlegel um dessen Poesiekonzeption ergänzt wer-
den muß. Was de Mans Beschreibung aus systematischen – oder sollte man sagen 
rhetorischen? – Gründen entgeht, ist gerade die Dynamik subjektiver Vollzüge, 
die sich nicht in synchronen Textstrukturen feststellen läßt, sondern die gesetzten 
Textstrukturen stets aufs Neue transzendiert.

Es liegt auf der Hand, daß mit der Frage einer Wiederholbarkeit von Erkennt-
nissen auch eine hermeneutische Problematik berührt wird, und zwar nicht nur 
deswegen, weil sich die Texte de Mans scheinbar nur mit der Spezifik einer Ge-
schichte der Literatur(wissenschaft) oder der Philosophie befassen. In einem ge-
wissen Sinn scheint die Reduktion der textuellen Strukturen auf eine Analyse der 
Tropen eine Konzeption der Interpretation von Texten auszuhebeln, nach der diese 
wesentlich durch den geschichtlichen Abstand des Interpreten zum interpretierten 
Text geprägt ist.6 Da die Struktur der rhetorischen Tropen bzw. die rhetorische 
Struktur von Texten ahistorisch beschreibbar erscheint, scheint die Möglichkeit 
ihrer Analyse auch die Gebundenheit der Interpretation an den historischen Kon-
text zu unterlaufen. Der Frage, inwieweit rhetorische Analysen tatsächlich die Ge-
schichtlichkeit der Interpretation umgehen können, wird in dieser Arbeit jedoch 
nicht weiter nachgegangen.7

Das problematische Verhältnis von Text und seiner Interpretation hat aber nicht 
nur eine inhaltliche Relevanz in den Texten de Mans selber, sondern betrifft auch 
die Frage, für wie plausibel oder für wie legitim man bereits die Durchführung 

6 Cf. z.B. H.R. Jauß: Ästhetische Erfahrung und literarische Hermeneutik (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1982), S. 657-660.

7 Auch die Gadamersche Hermeneutik hält trotz aller Revision Schleiermachers noch 
daran fest, daß das Verstehen eines Textes durch den geschichtlichen Abstand von 
Produktion und Lektüre bedingt ist. Das Verstehen eines Textes ist aber nicht das 
Gleiche wie die Rekonstruktion seines Produktionskontextes, sondern vollzieht sich 
in der Lektüre zwischen Vorverständnis und Texterfahrung. Der geschichtliche Ab-
stand zwischen Textproduktion und Textlektüre ist zugleich konstitutiv Bedingung 
der hermeneutisch produzierten Wahrheit wie negativ ein Problem, auf das die herme-
neutische Methode zu antworten und so den geschichtlichen Abstand fruchtbar zu ma-
chen sucht. Aber ist nicht die Illusion, es gäbe eine einfach erzählbare Realgeschichte, 
ein Effekt dieser Kontextdifferenz zwischen écriture und lecture, die nur durch den 
Text selbst vermittelt wird? Und produziert nicht diese empfundene Kontextdifferenz 
die Hypothese, es gebe Geschichte bzw. geschichtliche Entwicklung oder zumindest 
Veränderung? Was bedeutet es dann, daß der Text selbst in seinem unmöglichen Ver-
such, geschichtliche Ereignisse realistisch zu beschreiben, durch seine narrative Tem-
poralisation die Illusion der Geschichtlichkeit erst erzeugt? Und daß diese Bewegung 
scheinbar konstitutiv ist für die historische (!) Epoche der Neuzeit?

IRONIE UND POESIE 131

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132

der als vorgebliche Rekonstruktionen auftretenden Texte de Mans hält. Die Frage 
nach dem Verhältnis der Rekonstruktionen de Mans zu den von ihm rekonstruier-
ten Autoren und Texten verlangt eine Entscheidung hinsichtlich dessen, welcher 
hermeneutische Maßstab hierfür angelegt werden soll, ob dieser Maßstab der einer 
‚strengen‘ philologischen Methodik sein soll, oder aber ob ein Maßstab, der eher 
auf philosophische Fruchtbarkeit und Produktivität der Lektüre aus ist, hierfür 
angesetzt wird. Von der Wahl dieses vorentscheidenden hermeneutischen Maß-
stabs hängt letztlich auch die Frage der Legitimität der Lektüren de Mans ab. Die 
hier vorliegende Arbeit wird sich für die letztere Vorgabe entscheiden und damit 
bereits eine Reihe kritischer Einwendungen, die im Namen philologischer Richtig-
keit gegen de Man gemacht werden könnten, substanzlos erscheinen lassen.8 Die 
vorliegende Rekonstruktion de Mans sieht von daher von einer ständigen Über-
prüfung der Plausibilität der Behauptungen de Mans aus strategischen Gründen 
ab. Allerdings ist festzuhalten, daß de Mans mangelnde Bereitschaft zu strenger 
philosophischer Reflexion und Differenzierung ein ernstes Hindernis für eine phi-
losophische Fruchtbarmachung seiner Thesen und Beschreibungen ist.

Daß es sich bei den hier zugrundegelegten Texten von de Man in erster Linie 
um Lektüren (früh-)romantischer Autoren handelt, verleiht dem Problem des einer 
Rekonstruktion zugrundeliegenden philologischen Kriteriums noch eine weitere 
Dimension. Der oft – schon absichtlich gewählte – fragmentarische Charakter der 
Texte von Friedrich Schlegel stellt die Frage nach der Legitimität des interpretato-
rischen Zugriffs auf diese Texte in einer noch verschärften Weise. Aufgrund des 
kryptischen Charakters dieser Fragmente gilt hier für jede Rekonstruktion in noch 
stärkerem Maße, was sowieso für jede Interpretation gilt: daß ihr nämlich ein un-
tilgbarer Rest Willkürlichkeit innewohnt, der gerade die Freiheit des Interpreten 
gegenüber der überlieferten Tradition ausmacht. Im Falle der frühromantischen 
Texte unterliegt bereits die Auswahl der Textstellen und die Interpretation von de-
ren rhetorischem Gestus einer untilgbaren Arbitrarität.9

Winfried Menninghaus unterscheidet in seinem Romantikbuch in Anlehnung 
an Walter Benjamin zwei mögliche Arten einer systematischen Interpretation des 
frühromantischen Textcorpus, nämlich eine Lektüre gemäß der Forderung, „ein-
zelne Aufzeichnungen und Fragmente nur innerhalb der unmittelbar zugehörigen 
Kontexte zu interpretieren“ sowie zum anderen die Praxis einer „Parallelstellen-
Lektüre quer durch die verschiedenen Notizbücher und Konvelute hindurch“. Für 
die Legitimität einer „systematischen Interpretation des romantischen Textcor-
pus“ führt er ein von Benjamin entlehntes Kriterium an, der „die romantische Er-
kenntnis der Ablösung des Werks vom Autor, der produktiven Nichtidentität von 
Intention, Werk und Kritik auf die Romantiker selbst bezogen“ habe: die Frage 
nach der „systematischen Beziehbarkeit“ der Textstellen sei unabhängig von der 
Frage zu stellen, ob die Romantiker selbst „dieses System vollständig angegeben 
haben oder nicht“. Ihre „Legitimation findet die problemorientierte Lektüre [...] 

8 Cf. etwa Brian Vickers: Nietzsche im Zerrspiegel de Mans: Rhetorik gegen die Rheto-

rik (in: Josef Kopperschmidt/Helmut Schanze (Hg.): Nietzsche oder ‚die Sprache der 

Rhetorik‘, Fink, München 1994, S. 219-240).
9 Das ist aber kein systematischer Einwand gegen das Fragment.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


133

allein in sich selbst“, indem eine solche sich daran messen lassen muß, ob es ihr 
gelingt, die heterogenen Fragmente auf systematische Gedankengänge zu bezie-
hen.10 Das hermeneutische Kriterium der sinnvollen Beziehbarkeit von Parallel-
stellen quer durch den frühromantischen Textcorpus, wie es der von Benjamin 
geforderte Maßstab einer Rekonstruktion ist, wird hier nicht nur de Mans Rekon-
struktionen frühromantischer Autoren zugute gehalten, sondern im dritten Teil 
dieses Kapitels auch für diese Arbeit selbst methodisch vorausgesetzt.

Da die Fülle der Implikationen der angesprochenen Problematik den Rahmen 
dieses Kapitels sprengen würde, ist es ratsam, eine systematische Beschränkung 
einzuziehen. Dieses Kapitel wird sich daher wesentlich auf die Rekonstruktion 
der Schlegelschen Ironie durch de Man und auf den Poesiebegriff Schlegels kon-
zentrieren, und zwar methodisch in zwei Schritten. Zunächst werde ich das Ver-
hältnis von Geschichte, Narration und Ironie11 bei de Man rekonstruieren, und 
zwar in der Perspektive der Möglichkeit eines subjekttheoretischen Zugriffs (II). 
In einem zweiten Schritt (III) möchte ich zeigen, daß bzw. wie man de Mans (Re-
konstruktion der) Ironiekonzeption in einer ‚produktiven Lektüre‘ ergänzen muß, 
um sie für eine subjekttheoretische Beschreibung fruchtbar zu machen, und zwar 
wird dies in einem Rückgang auf den Entwurf der romantischen Transzendental-
poesie bei Friedrich Schlegel geschehen.

II

De Man selbst setzt sich in seinen Texten mit der Problematik der Geschichts-
schreibung auseinander, und zwar tut er dies unter anderem in seinen Lektüren 
romantischer Autoren.12 Jeder Versuch, eine Geschichte der Romantik zu schrei-
ben bzw. die romantischen Schriftsteller geschichtlich einzuordnen, funktioniere 
nach einem genetischen Prinzip. Diesem genetischen Prinzip gehorche nicht nur 
ein System, das „ein natürliches, organisches Prinzip ins Zentrum der Dinge stellt 
und eine Reihe von analogen Ausprägungen um dieses Zentrum herum aufbaut“, 
sondern ebenso eine „dialektische Konzeption von Zeit und Geschichte“, da selbst 
eine „Allegorisierung und Ironisierung des organizistischen Modells [...] das ge-
netische Schema unangetastet läßt“. Selbst eine „kritische ‚Dekonstruktion‘“ des 

10 Winfried Menninghaus: Unendliche Verdoppelung. Die frühromantische Grundle-

gung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstreflexion (Suhrkamp, Frankfurt/
Main 1987), hier S. 28.

11 C.f. dazu Eckhard Schumacher: Die Ironie der Unverständlichkeit (Suhrkamp, Frank-
furt/Main 2000), S. 259 ff.

12 Cf. zur Romantik und Ironie: Peter Szondi: Friedrich Schlegel und die romantische 

Ironie (in: ders.: Satz und Gegensatz, Insel, Frankfurt/Main 1964), S. 5-24; ders.: 
Poetik und Geschichtsphilospohie. 2 Bände (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974); Man-
fred Frank: Einführung in die frühromantische Ästhetik. Vorlesungen (Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1989); Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger 

Rücksicht auf Sokrates (Oldenbourg, München/Berlin 1929); Alexander García Dütt-
mann: Philosophie der Übertreibung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 2004), S. 71-90.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

organizistischen Modells, die „einschneidende Diskontinuitäten“ erzeugt und die 
„Geradlinigkeit des zeitlichen Ablaufs in einem solchen Ausmaß [unterbricht], 
daß niemals irgendeine Folge tatsächlicher Ereignisse oder ein einzelnes Subjekt 
von sich aus volle historische Bedeutung erlangen könnte“, sprenge für sich noch 
nicht das genetische Prinzip. Und zwar deshalb, weil das genetische Prinzip oder 
Schema, das über die begrifflichen Kategorien von „Subjekt, Absicht, Negation, 
Totalisierung, gestützt durch die zugrundeliegenden metaphysischen Kategorien 
der Identität und Präsenz“ verfügt und funktioniert, „zwangsläufig jeglichem his-
torischen Erzählen zugrunde liegt“ (Hervorhebung vom mir, J.S.).13

Historische (und biographische) Narrationen sind deshalb ein besonderer 
Fall, weil diese unsere fundamentale Orientierung in der Welt organisieren. So 
werden z.B. unsere Handlungen nur dann sinnvoll, wenn sie narrativ eingebettet 
sind. Das dem historischen Erzählen inhärierende genetische Schema ist eine 
sinnstiftende Projektion, die die Zeit auf ein lineares Modell reduziert.14 Gene-

13 Paul de Man: Genese und Genealogie (in: ders.: Allegorien des Lesen, Suhrkamp, 
Frankfurt/Main 1988, S. 118-145), S. 119 ff. Im folgenden unter dem Sigel [AL] zi-
tiert. – Der Terminus der „kritischen Dekonstruktion“ spielt anscheinend auf das ar-
chäologische Projekt von Michel Foucault an. De Man gesteht diesem zwar zu, Sub-
jekte und Ereignisse nurmehr als „Teile eines Prozesses“ aufzufassen, „den sie weder 
umfassen noch reflektieren können, in dem sie jedoch ein Moment sind“. Da jedoch 
die Bewegung der Geschichte selbst „auf ihrer Totalisierung beruht“ und dem „Ge-
setz schließlicher Übereinstimmung vom Ende zum Ursprung“ gehorcht, bleibt an-
geblich auch eine solche „von einer teleologischen Absicht beseelte Diachronie“ oder 
Bewegung genetisch. Und zwar deshalb, weil jedes „einzelne Subjekt oder Ereignis, 
Texte eingeschlossen“, als Momente in diese Übereinstimmung eingeordnet werden 
könnten. Zwar fielen in der kritischen Dekonstruktion Interpretation der Geschich-
te und Geschichte zusammen, gleichwohl sei es wiederum das genetische Prinzip, 
das zwischen beiden vermittle (AL 120 f.). Hier zeigt sich bereits die Schwierigkeit, 
die de Man mit der Integration diachroner Vollzüge bzw. überhaupt mit zeitlicher 
Differenz hat. Jede Beschreibung einer diachronen Bewegung gerät ihm unter den 
Verdacht, eigentlich entsprechend dem genetischen Modell strukturiert zu sein, das 
einem metaphysischen Konzept der Identität und der Präsenz verfallen bleibt.

14 Die Selbstkonstitution von Subjekten vollzieht sich – zumindest in der abendlän-
dischen Neuzeit – wesentlich über Narrationen über das eigene Selbst, in denen qua 
Singularität der eigenen Autobiographie die Individualität des Lebenslaufes herge-
stellt und gesichert werden soll (cf. Kapitel 3 dieser Arbeit). Damit ist zugleich ein 
komplexer temporaler Zusammenhang von gegenwärtigen Subjektvollzügen und 
erinnerter und erzählter Vergangenheit sowie von entwerfender Zukunft gegeben. 
Diese drei „Zeitekstasen“, wie Heidegger sagt, sind in allen subjektiven Vollzügen 
untrennbar und so ineinander verwoben, daß sie sich nicht einfach auf ein lineares 
Zeitmodell applizieren lassen. Möglicherweise ist die lineare Konzeption der Zeit 
(als bloße historische Abfolge) nur ein Effekt einer Trivialisierung der Temporalität, 
die dem Erzählen als solchem notwendig eingeschrieben ist. Erzählen ist vielleicht 
diese Tätigkeit der Trivialisierung selbst. Auf der anderen Seite sind Autobiographien 
auch immer nur Erzählungen, die sich stets nach bestimmten Mustern organisieren, 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


135

tisch ist also die narrative ordnende Verbindung von Subjekten, Ereignissen und 
Texten mittels einer einfachen linearen Chronologie und Kausalität.15 Das gene-
tische Modell impliziert einen Begriff der Geschichte als ein linear gedachtes 
Fortschreiten der Realität, das sich je vom Vorhergehenden absetzt. Jeder Schritt 
auf dieser fiktiven Linie setzt sich selbst als Fort-schritt gegenüber einer zurück-
projizierten Vergangenheit. Festzuhalten ist aber, daß es natürlich Alternativen 
zu dieser Weise des Erzählens gibt, die sich z.B. kritisch von dem einfachen 
Modell einer linearen Zeit absetzen. Es gibt also auch Erzählpraktiken, die sich 
dieser Trivialisierung der Zeit entziehen. Eine dieser Praktiken ist die Ironie.

An die Schwierigkeit, die es angeblich darstellt, eine Geschichte der Romantik 
zu schreiben, knüpft de Man die Frage an, ob diese Schwierigkeit nicht gerade ein 
Beleg dafür sein könnte, daß die Romantiker möglicherweise der „Untergrabung 
der absoluten Autorität dieses Systems nähergekommen“ sind als alle potentiellen 
Nachfolger: möglicherweise sei „die Romantik (ihrerseits ein Periodenbegriff) die
Bewegung [...], die das genetische Prinzip“ mit seinen Periodeneinteilungen be-
stritten und in Frage gestellt habe (AL 119-121/Hervorhebung von mir, J.S.). Im 
Rahmen einer Lektüre der Geburt der Tragödie von Friedrich Nietzsche entwik-
kelt de Man die These, daß genetische Modelle der Geschichte nur „ein Beispiel 
rhetorischer Mystifizierungen neben anderen“ seien und „sich hohl [ausnehmen], 
wenn sie der Klarheit eines neuen ironischen Lichtes ausgesetzt werden“. Eine Er-
zählung auf der Grundlage des genetischen Prinzips könne sogar selbst zu Einsich-
ten führen, „welche die Ansprüche zerstören, auf denen die genetische Kontinuität 
gegründet war, die aber nicht formuliert werden können, wenn es dem Trugschluß 
nicht erlaubt gewesen wäre sich auszubreiten“ (AL 143 f.).

Reformuliert lautet die von de Man vertretene These, daß einerseits Ge-
schichte – und mit ihr das Muster der (Auto-)Biographie als solcher –  nur eine 
Spezialform von Erzählungen ist, für die es charakteristisch ist, daß sie sich not-
wendigerweise immer gemäß einem genetischen Prinzip strukturieren. Ob die 
geschichtliche Abfolge als evolutionärer Fortschritt oder als Verfall, als konti-
nuierlich-linear oder als diskontinuierlich verstanden wird, scheint angesichts 
des immer zugrundegelegten genetischen Schemas ohne Belang.16 Andererseits 
hängt jede Möglichkeit einer Infragestellung des genetischen Modells, das dem 
historischen Erzählen zugrundeliegt, ihrerseits von dem Vorhandensein einer 
solchen Erzählung ab und kann nur im Durchgang durch diese erfolgen. Unter-

um überhaupt sinnvoll erscheinen zu können. Unter der Voraussetzung der These, 
daß ästhetische Erfahrungen wesentlich mit der Infragestellung solcher fundierenden 
Erzählmuster (etwa durch Antiromane) zu tun haben bzw. vielleicht sogar diese sind, 
wäre es naheliegend zu vermuten, daß in ästhetischen Erfahrungen die Bewegung der 
erzählenden Selbstkonstitution subjektiven Sinns selbst in Frage gestellt ist.

15 Kausalität ist eine notwendige idealistische Projektion auf unsere Umwelt, um dort 
Ordnung (=Verständigkeit) zu schaffen. Kausalität ist Effekt einer linear gedachten 
Konzeption der Zeit. Linear scheint die Zeit deswegen, weil alles Geschehen sich 
scheinbar als Ursache-Wirkungsrelationen organisiert, also kausal.

16 Cf. hierzu Hayden White: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahr-

hundert in Europa (Fischer, Frankfurt/Main 1991).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136

brochen werden kann die Kontinuität einer historischen Erzählung durch Ironie.
Hier wäre gegen de Man festzuhalten, daß nicht alle Erzähl- bzw. Sprechak-
te zwangsläufig auch historische Narrationen sind – das sind z.B. performati-
ve Äußerungen nicht. Von de Man ausgeklammert bleibt auch die Frage nach 
der Möglichkeit einer anderen – z.B. dekonstruktiven – Erzählpraxis. Allerdings 
orientiert sich seine Darstellung zunächst an historischen bzw. historisierenden 
Texten, für die seine Argumentation einleuchtet. Es erscheint aber wenig plausi-
bel, daß diskontinuierliche historische Narrationen auf die gleiche Weise durch 
genetische Modelle strukturiert sein sollen wie lineare.

Der in einer historischen Narration hergestellte Zusammenhang hat den Sta-
tus eines jeder Geschichtsschreibung notwendig immanenten transzendentalen 
Scheins.17 Das Herstellen eines historischen Zusammenhangs durch eine sinnhafte 
Verknüpfung von Ereignissen, Texten und Subjekten läßt sich auf doppelte Weise 
als Mystifikation verstehen. Zum einen verdeckt die historische Erzählung ihren 
kontingenten Charakter, in dem sie Geschichte als Abfolge realer geschichtlicher 
Notwendigkeit präsentiert und sich so den Anschein einer natürlichen Notwen-
digkeit verleiht. Der Schein geschichtlicher Notwendigkeit impliziert immer eine 
genetische Rechtfertigung des Gegenwärtigen und Bestehenden als eines notwen-
dig Zustandegekommenen. Geschichtliches Erzählen ist daher immer (auch) ideo-
logische Mystifikation. Zum anderen verdeckt die eine historische Erzählung den 
ihr eigenen endlichen Charakter, in dem sie andere mögliche Erzählungen qua 
eigener Setzung ausschließt. Auch innerhalb des genetischen Schemas bleiben je-
doch verschiedene historische Erzählungen möglich, da in diesem eine Pluralität 
von Möglichkeiten der Herstellung historischer Zusammenhänge eröffnet wird.

Es liegt auf der Hand, daß dieser der historischen Narration eingeschriebene 
Scheinbegriff nicht das einfache Gegenstück des Wahrheitsbegriffs sein kann, 
denn er ist strukturell in unsere Erzählpraxis eingeschrieben. Wahrheit selbst gibt 
es nur im Rahmen solcher sinnstiftenden Erzählungen, deren referentieller Zu-
griff auf die Dinge oder Tatsachen selbst aber stets fragwürdig bleibt. Die These 
vom Scheincharakter der historisierenden Narrationen konstituiert ein Mißtrauen 
gegen ihren Ausweis der natürlichen Notwendigkeit, ohne an dessen Stelle eine 
andere oder höhere Wahrheit zu etablieren als die einer skeptischen Grundhaltung 
in Bezug auf das, was uns als scheinbar evident in solchen Erzählungen tagtäglich 
zugemutet wird. Die Einsicht in den Scheincharakter des historischen Erzählens 
kann uns den Weg zu einer im Alltag integrierten Skepsis gegenüber der ideolo-
gisch behaupteten Notwendigkeit des Bestehenden ebnen.

Die Frage, ob die ‚realen‘ geschichtlichen Ereignisse und Subjekte dem gene-
tischen Schema zu entsprechen vermögen, verliert angesichts dieser Theorie, nach 
der sich Geschichtsschreibung als dem realen geschichtlichen Verlauf uneinhol-
bar nachträgliche sinnstiftende Erzählung vollzieht, an Relevanz. Da der ‚reale‘ 
Geschichtsverlauf sich radikal jedem erkennenden Zugriff entzieht, legt es der 

17 Es liegt eine zusätzliche ironische Pointe der Texte de Mans darin, daß er das Pro-
gramm einer Demaskierung mystifizierender, jeder Narration unterlegten genealo-
gischen Verknüpfungsmuster im rhetorischen Gewand einer Revision gängiger und 
verfälschender (Literatur-)Geschichtsschreibung auftreten läßt.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


137

narrative Charakter aller Versuche, Subjekte, Texte und Ereignisse in einen sinn-
vollen Zusammenhang zu bringen, nahe, historische Narrationen als Sonderfall 
einer allgemeinen Theorie der Narration aufzufassen und sie damit einer literatur-
wissenschaftlichen Betrachtung zugänglich zu machen oder unterzuordnen.

Mit der Frage einer solchen allgemeinen Theorie der Narration befaßt sich de 
Man im Rahmen einer Vorlesung aus dem Jahre 1977 mit dem Titel The Concept 
of Irony, auf deren Mitschrift sich meine Ausführungen im folgenden zunächst 
stützen werden. In diesem Text, der eigentlich eine Rekonstruktion der Ironie-
konzeption Friedrich Schlegels ist, wird die Entgegensetzung von Romantik und 
Geschichte – ähnlich wie oben – wiederholt bzw. sogar noch radikalisiert. Kierke-
gaard etwa habe als Reaktion auf Friedrich Schlegels Roman Lucinde „eine ganze 
Theorie der Geschichte erfunden, nur um die Tatsache zu begründen, daß man 
Friedrich Schlegel loswerden sollte und daß er kein wahrer Ironiker sei“. Auch 
die ganze Disziplin der Germanistik habe sich nur „aus dem einzigen Grund ent-
wickelt [...], die Herausforderung zu umgehen, die Schlegel und die Lucinde für 
die ganze Notion einer akademischen Disziplin darstellen, die sich ernsthaft mit 
deutscher Literatur zu beschäftigen sucht“.18 Ironie und Geschichte scheinen „auf 
kuriose Weise miteinander verbunden zu sein“, was sich eben darin zeige, daß 
Kierkegaard die Geschichte als Verteidigungsmittel gegen die Schlegelsche Ironie 
angerufen habe. Es sei „sehr schwer“, ein System der Geschichte zu ersinnen, das 
vor Ironie geschützt wäre (CI 184). Was macht die Ironie so gefährlich, daß eine 
Theorie der Geschichte ebenso wie die Genese einer ganzen akademischen Dis-
ziplin sich angeblich nur als Abwehrreaktion und Verteidigungsmittel dagegen 
verstehen lassen?

Die Herausforderung durch die Ironie liegt – laut de Man – gerade darin, daß 
die Texte Schlegels auf eine Weise die „Kategorien des Selbst, der Geschichte 
und der Dialektik“ infragestellen und unterminieren, die so radikal ist, daß selbst 
Schlegels Verteidiger – de Man erwähnt Lukács, Benjamin und Szondi – sie im 
Zuge seiner Verteidigung anscheinend zwangsläufig wieder einführen (cf. CI 182). 
Diese radikale Infragestellung der Kategorien des Selbst und der Geschichte ge-
schieht durch die Ironie. Die Sprengkraft, die sie anscheinend für jedes System und 
für jede Narration aufweist, scheint zunächst darin zu liegen, daß

„das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, immer die Frage ist, ob es möglich ist zu ver-
stehen [...]. [Wenn die] Ironie die Frage des Verstehens aufwirft, so wird kein Verstehen 
der Ironie jemals dazu in der Lage sein, die Ironie zu kontrollieren und zu stoppen [...]; 
und wenn es der Fall ist, daß das, was in der Ironie auf dem Spiel steht, tatsächlich die 
Möglichkeit des Verstehens, die Möglichkeit des Lesens, die Lesbarkeit von Texten, die 
Möglichkeit, sich für eine Bedeutung, ein vielfältiges Set von Bedeutungen oder eine 
kontrollierte Polysemie von Bedeutungen zu entscheiden, ist, dann können wir sehen, daß 
Ironie wirklich sehr gefährlich sein kann. Es wäre etwas sehr Bedrohliches in der Ironie, 

18 Paul de Man, The Concept of Irony (in: ders.: Aesthetic Ideology, University of Minneso-
ta Press, Minneapolis/London 1996, S. 163-184), hier S. 168. Im folgenden unter dem 
Sigel [CI] zitiert. – Aus diesem nur auf englisch erhältlichen Text zitiere ich in von mir 
besorgter Übersetzung.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138

gegen das Interpreten der Literatur, die ein Interesse an der Verstehbarkeit von Literatur 
haben, sich selbst behüten wollten [und daher versuchen] die Trope zu stoppen, stillzustel-
len, zu kontrollieren.“ (CI 166 f.)

Diese Bewegung der Umgehung, diese umgehende Bewegung der Frage nach der 
Möglichkeit des Verstehens, die von der Ironie aufgeworfen wird, wäre demnach 
genau die Bewegung einer Germanistik, die sich auf ernsthafte Weise um Litera-
tur bemüht und für dieses Projekt einer Kontrollierbarkeit der Tropen bedarf. Eine 
Kontrolle über das „turning away“ der Tropen von buchstäblichen Bedeutungen 
läuft auf den Versuch eines Stillstellens der tropischen Bewegungen der Sprache 
hinaus. De Man scheint hier die Ironie textintern zu verorten. Sie wird als textin-
terne Trope aufgefaßt und kann auch nur als solche die Frage nach der Möglichkeit 
des Verstehens aufwerfen. Zugleich bleibt jedoch das Erkennen und Verstehen ei-
ner ironischen Äußerung an die Unterstellung einer ironischen Intention des Autors 
gebunden, auch wenn diese fiktiv bleibt. De Man stellt die Frage nach der Inten-
tionalität ironischer Äußerungen jedoch nicht, und zwar aus systematischen Grün-
den. Die Frage nach der Möglichkeit eines Verstehens der Ironie wird nämlich auf 
die Lektüre von Texten reduziert. Die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit 
einer Determination einer Äußerung durch ihren Kontext wird damit umgangen, 
was insbesondere für mündliche Kommunikation problematisch bleibt.

Es mag für die Lektüre von Texten plausibel erscheinen, daß die Möglich-
keit der Ironie die Frage ihrer Lesbarkeit aufwirft, in mündlicher Kommunikation 
oder im Gespräch wird es aber vermutlich doch Anzeichen in der kommunikati-
ven Situation selbst geben, die das Erkennen einer ironischen Äußerung und ihre 
Interpretation ermöglichen. Auch ein Vorverständnis im Sinne einer mit der sich 
ironisch äußernden Person geteilten Geschichte, von geteilten Erfahrungen und 
vergangener Kommunikation, wird vermutlich in einem spezifischen Gesprächs-
kontext dafür sorgen, daß ein Erkennen und Interpretieren ironischer Äußerungen 
möglich wird. Denn eine Ironie, die sich ihrer intersubjektiven Gegebenheit ent-
zieht, ist nur idiosynkratisch ironisch. Ironie ist nur Ironie, wenn sie als solche in 
der kommunikativen Situation verstanden und interpretiert wird – ein Verstehen, 
dessen Identität mit den realen Autorintentionen gleichwohl problematisch blei-
ben mag. Zum Gelingen der Ironie bedarf es eines Zusammenspiels der Instanzen 
Autor/Interpret, denn wenn einer der beiden die Äußerung nicht ironisch versteht, 
dann gibt es überhaupt keine Ironie, sondern ein Mißverständnis.

Das Erkennen der Ironie funktioniert über eine Inadäquation bzw. eine Dis-
krepanz von Text und Kontext, z.B. von Text und Autorintentionen. Ironie ist die 
Interpretation dieser Differenz von Text und Kontext (Intention). Dabei ist das 
Erkennen einer ironischen Äußerung vom Verstehen einer ironischen Äußerung 
abzuheben. Eine ironische Äußerung, die nicht als solche erkannt wird, wird auch 
nicht verstanden. Denn wir interpretieren die Ironie, wenn wir sie als solche klas-
sifiziert haben, nicht als bloßen Irrtum des Sprechers, sondern als irgendwie in-
tentional gewollten Irrtum. Ironie, die auf der Ebene eines Irrtums verharrt, ist of-
fensichtlich keine Ironie. Zum Erkennen und Interpretieren ironischer Äußerungen 
braucht es also stets ein Mehr an Information über den buchstäblichen Text hinaus, 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


139

d.h. wir müssen die Diskrepanz zwischen Kontext der Äußerungen – zu dem auch 
Intentionen des Sprechers zählen – und Text sowohl als beabsichtigt als auch als 
propositional gehaltvoll klassifizieren.

Wenn ich eine Äußerung ironisch verstehe, dann verstehe ich sie fundamental 
anders als eine gewöhnliche Äußerung. Es gibt hier eine Art Änderung des her-
meneutischen Schlüssels, mit dem der Text aufgeschlossen wird, einen anderen 
Zugang zum Text, einen anderen Modus der écriture bzw. lecture selbst, der der 
Ironie und ihrer Ambivalenz gerecht zu werden versucht. Etwas ironisch zu sagen 
bedeutet, nicht das zu sagen, was man eigentlich sagen will (was man meint), und 
zwar dies nicht aus äußerlichen Gründen, sondern deshalb, weil sich das zu Sagen-
de als solches nur dadurch der jeweiligen Intention angemessen sagen läßt, wenn
man es ironisiert. Ironie beruht vielleicht weniger auf einer Negation des Sinns 
(wie de Man behauptet), sondern auf einer Änderung unserer für unser Verstehen 
maßgeblichen hermeneutischen Muster, die für den interpretierten Sinn konstitutiv 
sind. Dies könnte etwa in die Richtung eines eher spielerischen Umgangs mit dem 
Sinn von Äußerungen erläutert werden, den die Ironie praktiziert.

Die Frage der Ironie ließe sich auch metakommunikativ klären, was natürlich 
das Problem nur verlagert und nicht entschärft. Es bleibt jedoch die Frage, ob mit 
dem Hinweis auf eine soziale Pragmatik das von de Man aufgeworfene Problem 
sich wirklich erledigt, vor allen Dingen, wenn man mit Derrida darauf insisiert, 
daß es einen vollständig gesättigten Kontext einer Äußerung nur in einer idealisti-
schen Konzeption der Bedeutung geben kann.19 Für die Ebene geschriebener Texte 
scheinen de Mans Ausführungen jedenfalls plausibel zu sein.

Mit der Möglichkeit einer ironischen Intention wird also laut de Man die Frage 
der Möglichkeit einer Verständigung und des Verstehens (von Texten) aufgewor-
fen, und zwar aufgrund der Unentscheidbarkeit der Frage, ob der Interpret eine 
Äußerung ironisch auffassen soll – z.B. als Litotes – oder lieber ernsthaft. Bereits 
hier zeigt sich die Ambivalenz der Ironie: während sie einerseits eine dem Subjekt 
verfügbare Trope zu sein scheint (als kalkulierte Öffnung des Gesagten), bezeich-
net sie andererseits ein nicht-subjektives, ergo sprachlich-textuelles Geschehen. 
Aber ist die Ironie – von der de Man bereits gesagt hat, daß sie entgegen dem (iro-
nisch gemeinten) Titel der Vorlesungsmitschrift kein Begriff ist und daß auch der 
Versuch einer Definition der Ironie die „definierende Sprache in Schwierigkeiten 
zu bringen scheint“ (CI 165) – selbst überhaupt eine Trope?

Eine Leitdifferenz der Vorlesung de Mans ist diejenige von Ironie und Narra-
tion. Im folgenden werde ich zunächst die Verbindung einer Theorie der Narration 
mit dem, was de Man das „tropologische System“ nennt, rekonstruieren, um dann 
in einem zweiten Schritt das Einbrechen der Ironie in die Kontinuität der Narration 
zu erläutern.

1. Das tropologische System, von de Man im Anschluß an Fichte beschrieben, 
entfaltet sich aus der Selbst-Setzung des Ich. Dieses sich selbst setzende Ich ist zu-
nächst kein empirisches Ich, sondern eine leere „logische Kategorie“, ohne Eigen-
schaften und allen Urteilen unzugänglich. Es wird „ursprünglich“ (originally) erst 

19 Cf. Jacques Derrida: Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgänge der Philoso-

phie, Passagen, Wien 1988, S. 325-351).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140

durch die Sprache und in der Sprache gesetzt, durch einen „act of language“ (cf. CI 
172), den die Sprache durch ihre Fähigkeit zur Setzung vollbringen kann. Dieser 
selbstsetzende Akt der Sprache entspricht – laut de Man – einer Katachrese, einer 
Operation des Benennens durch den falschen Gebrauch eines Wortes.

Mit dem selbstgesetzten Ich beginnt eine „logische Entwicklung“ des tropolo-
gischen Systems bis hin zu den analytischen und synthetischen Urteilen. Synthe-
tisches Urteil meint hier ein gleichsetzendes Urteil, also A = B. Ein synthetisches 
Urteil kann sinnvoll nur zustande kommen, wenn mindestens eine Eigenschaft X 
vorausgesetzt wird, in Bezug auf die sich A und B unterscheiden. Das Beispiel 
de Mans (und Fichtes) ist hier das Urteil „ein Vogel ist ein Tier“, das eine Unter-
scheidung zwischen verschiedenen Tierarten voraussetzt, d.h. es muß – und zwar 
begrifflich – auch Tiere geben, die nicht Vögel sind, um das Urteil sinnvoll zu ma-
chen. Die Unterscheidung ist also zwischen Tieren im allgemeinen (B) und Vögeln 
im besonderen (A). Analytische oder negative Urteile der Form A  B hingegen 
setzen umgekehrt eine Eigenschaft X voraus, in der sich A und B gleichen. Das 
Beispiel de Mans bzw. Fichtes ist hier „eine Pflanze ist kein Tier“, wobei die von 
Pflanze und Tier geteilte Eigenschaft das Prinzip der Selbstorganisation ist.

Entscheidend wird nun, daß jedes Feststellen einer Gleichheit eines Dings eine 
vorausgesetzte Differenz impliziert und vice versa jede festgestellte Differenz eine 
Gleichheit. De Mans Schlußfolgerung lautet:

„Es gibt hier eine sehr spezifische Struktur, mittels derer die Eigenschaften, die in den 
Entitäten isoliert sind, zwischen den verschiedenen Elementen zirkulieren. Diese Zir-

kulation wird selbst die Grundlage jedes urteilenden Aktes. Diese Struktur ist [...] die 
Struktur der Metapher, die Struktur der Tropen. Die hier beschriebene Bewegung ist die 
Zirkulation von Eigenschaften, die Zirkulation von Tropen in einem System des Wissens. 
Dies ist die Epistemologie der Tropen. Dieses System ist gleich Metaphern strukturiert 
– wie Figuren im allgemeinen und Metaphern im besonderen.“ (CI 174/alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)20

Dieses System des Wissens ist aber nicht nur wie Metaphern strukturiert, son-
dern es ist selbst eine Theorie der Trope oder der Metapher, weil „die Zirkulation 
der Eigenschaften, die im urteilenden Akt beschrieben ist, hier wie eine Meta-
pher oder eine Trope strukturiert ist, und auf einem Austausch von Eigenschaf-
ten beruht“ (CI 176). Es kann sowohl als Synekdoche, als Beziehung von Teil 
und Ganzem (Vogel und Tier), oder wie eine Metapher, als eine Substitution auf-
grund einer vorausgesetzten Ähnlichkeit und Differenzierung strukturiert sein 
(das Modell der Selbstorganisation). Aufgrund dieser Struktur nennt de Man es 
das „tropologische System“.

Entscheidend ist jedoch noch ein weiteres Merkmal des tropologischen Sys-
tems, das in seiner Performanz liegt. Das System beginnt nicht nur mit einer 
Katachrese als einem sprachlichen „performative“, sondern aus diesem ursprüng-
lichen setzenden Akt (des Benennens) resultierend entwickeln sich erst in einer 

20 Was hier zirkuliert, ist aber zunächst einmal das Vokabular de Mans.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


141

Anamorphosis der Tropen die tropologischen Systeme.21 Die Beschreibung dieser 
Entwicklung liefert selbst wiederum eine kohärente Erzählung, und entspricht 
daher einer Allegorie.22 In dieser Allegorie wird die „Interaktion zwischen Trope 

21 Cf. CI 176 – Ich übergehe stillschweigend die Tatsache, daß de Man hier mit einem 
Mal den Plural („Systeme“) einführt für etwas, das vorher nur das Fichtesche System 
betraf. Diese Veränderung des Numerus wirft jedoch die Frage auf, ob das tropolo-
gische System eine Theorie für die Gesamtheit möglicher Narrationen darstellt, oder 
ob verschiedene tropologische Systeme insofern als koexistent denkbar wären, als 
daß jede Erzählung ihr eigenes tropologisches System entfaltet. Die Frage zielt also 
auf die Möglichkeit einer Differenz zwischen Narration und Theorie der Narration. 
Da diese Frage aber für die hier angestrebte Darstellung nicht unmittelbar von In-
teresse ist, wird ihre Beantwortung ausgespart. – Die fälschliche Identifikation oder 
mindestens leichtfertige Gleichsetzung von setzendem Akt (Ich = Ich als eine „That-
handlung“) bei Fichte und dem performativen Akt der Sprechakttheorie wird hier ge-
schenkt. Die Differenzen wären wohl darin zu suchen, daß es sich bei der Thathand-
lung Fichtes um eine ursprüngliche Setzung handelt und dieser erste Akt des Setzens 
alle anderen Akte allererst ermöglicht, während der Sprechakt, so wie ihn Austin 
beschreibt, ein Akt in der Sprache ist, der von der Existenz vorgängiger Sprach- und 
Sozialkonventionen abhängig ist. Ein weiterer Unterschied liegt darin, daß bei Fichte 
sich das Subjekt erst diesem Akt nachgängig konstituiert, während Austin die Fra-
ge der Intentionalität sprachlicher Akte aufwirft und damit implizit eine vorgängige 
Existenz von Subjekten voraussetzt. (cf. hierzu Johann Gottlieb Fichte: Grundlage 

der gesammten Wissenschaftslehre (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes 

Werke Band 1, de Gruyter, Berlin 1971, S. 83-328), § 1 ff.; Dieter Henrich: Fichtes 

‚Ich‘ (in: ders.: Selbstverhältnisse, Reclam, Stuttgart 1982, S. 57-82); John L. Austin: 
Zur Theorie der Sprechakte (Reclam, Stuttgart 1979), bes. S. 25-88; Jacques Derrida: 
Signatur Ereignis Kontext (in: ders.: Randgänge der Philosophie, Passagen, Wien 
1988, S. 325-351). – Zum dritten wird hier auch der oft falsche oder laxe Umgang mit 
rhetorischer Terminologie geschenkt. So sind z.B. entgegen der de Manschen Gleich-
setzung Tropen keine Figuren, da erstere auf Substitution beruhen, letztere dagegen 
auf einer Kombination. (cf. hierzu Roland Barthes: Die alte Rhetorik (in: ders.: Das 

semiologische Abenteuer, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1988, S. 15-101); K.H. Göttert: 
Einführung in die Rhetorik (Fink, München 1991), bes. S. 44-64). Eine weitere Frage 
betrifft das Verhältnis zwischen der Diagnose einer Unkontrollierbarkeit der Effekte 
sprachlichen Bedeutens bzw. eines Mehr der Sprache vor dem Sprechen im Sprech-
akt und dem konstitutiven, quasitranszendentalen Akt Fichtes. Auch der Begriff der 
‚Performanz‘ schillert zwischen einer antitranszendentalen Beschreibung im System 
à la Austin und Fichtes Selbstsetzungsakt der Sprache.

22 Cf. Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhe-

tischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Die 
grundlegende Struktur der Allegorie zeigt sich als „die Neigung der Sprache zum 
Narrativen, als Tendenz, sich entlang der Achse einer imaginären Zeit auszubreiten, 
um dem Dauer zu verleihen, was in Wahrheit innerhalb des Subjekts simultan exi-
stiert. [...] ... die Allegorie existiert allein in einer idealen Zeit, die niemals hier und 
jetzt ist, sondern stets Vergangenheit oder endlose Zukunft.“ Die Allegorie trete „als 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142

auf der einen Seite und Performanz als Setzen auf der anderen“ erzählt. Sie ist 
daher „wie eine Theorie der Erzählung“, sie entwirft ein kohärentes System, in 
dem es „eine Einheit zwischen System [...] und der Form des Systems“ (CI 176) 
gibt.23 Diese Allegorie ist also nicht nur einfach Theorie der Erzählung, sondern 
sie wird vielmehr selbst in einer „narrative line“ entfaltet, also als eine Geschichte 
erzählt. Bringt man hierzu die de Mansche Gleichung von Erzählen und Konstru-
ieren24 in Anschlag, so handelt es sich hier um die Konstruktion eines Systems, 
in dem eine Theorie der Narration erzählerisch entfaltet wird.25 Und umgekehrt 
müßte man annehmen, daß jede Konstruktion in Form einer erzählerischen Ent-
faltung zugleich eine Theorie der Erzählung impliziert.26 Zu dieser Anamorphosis 
der Tropen, in der die Tropen in ein System der Tropen transformiert werden, ist 
die korrespondierende Erfahrung diejenige eines Selbst, das über seinen eigenen 
Erfahrungen steht (cf. CI 177).

2. An dieser Stelle kommt nun die Ironie ins Spiel, und zwar auf eine dop-
pelte Weise: de Man unterscheidet im Anschluß an Schlegels Lyceumsfragment 
[42] eine „äußere“ Ironie und eine „innere“ Ironie. Die äußere Ironie findet sich 
etwa als „buffo“ in der Poesie. Nach dem Vorbild dieser „buffo“ der Commedia 
dell’arte besteht die äußere Ironie in einer „Unterbrechung“ oder einem „Zerbre-
chen der narrativen Illusion“, der in der Rhetorik die Begriffe der „Parekbase“ 
und des „Anacoluthons“ entsprechen. Eine Parekbase ist „die Unterbrechung eines 
Diskurses durch einen Wechsel oder eine Veränderung (shift) im rhetorischen Re-
gister“ auf der Ebene der Semantik, durch den die erzählerische Illusion durchbro-
chen wird, zum Beispiel, indem sich der Erzähler in eine Erzählung einschaltet. 
Das Anacoluthon bezeichnet hingegen eine Unterbrechung syntaktischer Muster 
von Tropen oder der Modelle, nach denen Satzperioden gebaut sind. Es besteht 
in einem „break“: die „Syntax eines Satzes, der bestimmte Erwartungen weckt, 
wird plötzlich unterbrochen, und anstelle dessen, was man gemäß der verwende-
ten syntaktischen Reihe erwartet hätte, erhält man etwas vollkommen anderes, 
einen Bruch in den Erwartungen an das syntaktische Modell“ (CI 178). Die äußere 
Ironie funktioniert also auf der Ebene syntaktischer Textstrukturen und ist dem 

Modus des Nacheinander [auf], aus dem eine Form der Dauer hervorgeht, die eine um 
ihren illusionären Charakter wissende Illusion von Kontinuität ist“ (l.c., S. 124). De 
Man steht damit in der Tradition Quintilians, der die Allegorie als andauernde Me-
taphorisierung versteht, die dadurch eine bloß konventionelle Verbindung zu ihrem 
Referenten hält (cf. Marcus Fabius Quintilianus: Ausbildung des Redners: 12 Bücher

(Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1975), S. 223).
23 Zur Übereinstimmung von Gehalt und Form eines Satzes bzw. Systems als Bedin-

gung der Gewißheit cf. Johann Gottlieb Fichte: Über den Begriff der Wissenschafts-

lehre, (in: Immanuel Hermann Fichte (Hg.): Fichtes Werke Band 1, de Gruyter, Berlin 
1971, S. 27-82), bes. § 2 und § 4. Die Übereinstimmung von Gehalt und Form ist 
insofern ästhetisch, als daß sie einer gängigen Definition des Schönen entspricht.

24 CI 184: „Any attempt to construct – that is, to narrate – [...].“
25 Der Anamorphosis des tropologischen Systems entspricht laut de Man die „Arabes-

ke“ Schlegels.
26 Mit anderen Worten: die Poesie enthält eine Poetik.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


143

Text immanent. Sie erweist sich als ein Bruch zwischen den hermeneutischen bzw. 
syntaktischen Erwartungen des Interpreten, der sein Verstehen an syntaktischen 
Standardmodellen orientiert, und dem tatsächlichen Verlauf der Syntax, der diese 
syntaktischen Standards unterläuft. Die Ironie ist somit eine Unterbrechung der 
hermeneutischen Erwartung auf der Ebene eines materialen – d.h. syntaktischen 
– Verständnisses des hermeneutischen Zirkels. Durch die Subversion eines sinnvol-
len syntaktischen Zusammenhangs wird der Versuch des Interpreten gestört, einen 
Text sinnvoll zu interpretieren, indem er ihn mit den syntaktischen Standards seines 
Vorwissens abgleicht.27 Die Ironie ist immer ein widersprüchliches Faktum, eine 
Differenz zweier Positionen, die als solche erscheint und auf kein Jenseits weist. 
Diese Differenz kann sowohl innerhalb des Textes als Differenz zweier unvereinba-
rer Perspektiven als auch als Differenz von Äußerung und Intention erscheinen.

Es bedarf also einer Diskrepanz (Bruch, Parekbase) im Produkt – d.h.im Text 
– selbst oder zwischen Text und Kontext, um der ironischen Interpretation einer 
Äußerung den Weg zu bereiten. Diese anfängliche Diskrepanz, auf die sich die 
sekundäre hermeneutische Ausdeutung der Ironie berufen muß, kann entweder 
zwischen der buchstäblichen Äußerung und den zugeschriebenen Autorintentio-
nen bestehen (also in einer hermeneutischen Situation), oder aber im Text selbst 
als diskontinuierlicher Einbruch in die Kohärenz einer Erzählung angelegt sein 
(und kann dann also ein rein textimmanentes Geschehen sein, auch wenn es na-
türlich Subjekte braucht, um die Ironie als solche erscheinen zu lassen). Eine Äu-
ßerung ironisch zu interpretieren heißt, den auf der buchstäblichen Ebene besteh-
enden Irrtum oder Fehler z.B. als Unangemessenheit zwischen Text und Kontext 
auf einer zweiten hermeneutischen Ebene ironisch zu deuten und damit den Text 
(möglicherweise gegen seine Intention ironischer Sinnverweigerung) gleichwohl 
sinnvoll zu machen. Diese Reduktion der Ironie stellt das System des Sinns, wie 
es von der Ironie herausgefordert wurde, wieder her. Die Ironie wird reintegriert 
in ein nunmehr erweitertes hermeneutisches System, das anscheinend auch noch 
im Modus der Ironie funktioniert. Von daher ist de Mans These, die Ironie sprenge 
jeden hermeneutischen Versuch, sie zu interpretieren, falsch. Das Verstehen der 
Ironie mag komplexer sein als das Verstehen ‚normaler‘ Äußerungen, unmöglich 
ist es nicht. Wir können auch ambivalente Äußerungen sinnvoll deuten. Ironie und 
hermeneutisches System scheinen sich wechselseitig zu bedingen, möglicherweise 
im Sinne einer dialektischen Bewegung ohne telos.

Das Anacoluthon unterbricht also den hermeneutischen Zirkel von Vorver-
ständnis (den syntaktischen Standards) und dem Partikularverständnis (der gege-
benen Syntax). Damit wird auch die Zirkularität des Verstehens zwischen dem 
Vorgriff auf Vollkommenheit und dem Teilverständnis unterbrochen28, so daß es 
dem Interpreten nicht mehr gelingt, den Text als eine sinnvolle Einheit und auf eine 
Sinntotalität hin zu interpretieren. Ästhetisch ist die ironische Suspension des narra-

27 Es ist allerdings die Frage, wie sich das zu der These verhält, daß die Sprachkom-
petenz eines Sprechers impliziert, daß dieser aus einem endlichen Set von Regeln 
unendlich viele Sätze bilden kann.

28 Cf. die Analyse des hermeneutischen Zirkels bei Hans-Georg Gadamer: Wahrheit 

und Methode (J.C.B. Mohr (Paul Siebeck),Tübingen 1960/1990), S. 270-312.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144

tiven Zusammenhangs der Erzählung und damit die Freigabe der Elemente und der 
Materialität der Signifikanten vor ihrer bedeutsamen Einbettung, um ihnen dann 
spielerisch neuen Sinn zuzuschreiben. Durch die Unterbrechung im Prozeß des Ver-
stehens ist ein Text dazu in der Lage, den ihm eigenen setzenden Charakter dem In-
terpreten zu Bewußtsein zu bringen. Die äußere Ironie bringt in der Suspension des 
hermeneutischen Zirkels die Kontingenz der textuellen Setzung ins Spiel, entgegen 
dem Schein ihrer Notwendigkeit. Insofern ist sie produktinterne Anschlußstelle für 
subjektive (Selbst-)Reflexionen, die sich aus der ironischen Sinnverweigerung er-
geben können. Die Differenz von Erzählung und Ironie entspricht damit derjenigen 
von Selbstbeschreibung und Selbstreflexion (cf. Kapitel 1 und 3 dieser Arbeit).

Das heißt jedoch nicht, daß die äußere Ironie mit einer ‚objektiven Ironie‘ gleich-
zusetzen wäre, wie dies die Sekundärliteratur seit Benjamin immer wieder macht.29

In dieser Arbeit wird vielmehr angenommen, daß sich die Ironie in keinem Fall, 
weder für den Fall, der hier als die äußere Ironie gekennzeichnet wird, noch für den, 
der gleich als die innere Ironie erläutert wird, auf eine Subjekt/Objekt-Konstellation 
verrechnen läßt, wie auch immer eine solche beschaffen sein mag. Die Ironie ist 
weder subjektiv noch objektiv, sondern bezeichnet eine im textuellen Produkt selbst 
angelegte Distanzierung, ein Selbstunterlaufen der Darstellung in der und durch die 
Darstellung selbst. Diese textimmanente Distanz entspricht nicht der Differenz zwi-
schen bewußtem Subjekt und äußerem Objekt, und zwar schon deshalb nicht, weil 
sie von der Lektüre eines Subjekts abhängt.

Die äußere Ironie ist jedoch nicht nur eine einfache Unterbrechung der erzäh-
lerischen Linie durch eine Parekbase oder ein Anacoluthon, sondern sie ist eine 
„permanente Parekbase“: die Ironie droht überall, an jedem Punkt der Erzählung 
kann diese unterbrochen werden, jederzeit kann die erzählerische Linie aufgelöst 
werden. Die Möglichkeit der Ironie als Suspension hermeneutischer Sinnhaftigkeit 
von Texten bedroht insofern überhaupt die Möglichkeit des Verstehens. Da die er-
zählerische Verkettung bzw. die narrative Struktur mit dem tropologischen System 
identisch ist, läßt sich die Ironie auch als die „permanente Parekbase der Allegorie 
der Tropen definieren“ (CI 179). Die Kohärenz und Systematizität dieser Allegorie 
der Tropen unterbricht die Ironie: „Man kann daher sagen, daß jede Theorie der 
Ironie die Auflösung, die notwendige Auflösung jeder Theorie der Narration ist, 
und es ist ironisch [...], daß Ironie immer in Verbindung mit Theorien der Narration 
auftaucht, da Ironie genau das ist, was es für immer unmöglich macht, jemals eine 
Theorie der Narration zu erreichen, die konsistent wäre“ (CI 179). De Man fügt 
hinzu, daß dies nicht bedeute, nicht weiterhin an einer Theorie der Narration zu 
arbeiten, „da dies alles sei, was zu tun bleibe“, aber diese Arbeit, die Ausarbeitung 
einer Theorie der Narration, wird immer Gefahr laufen, von der Ironie, die sie not-
wendig enthält, unterbrochen zu werden.30

29 Walter Benjamin: Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Romantik (in: ders.: 
Gesammelte Schriften I/I, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974, S. 7-122).

30 Da Erzählung und Theorie der Erzählung untrennbar verbunden scheinen, stellt sich 
hier auch die Frage nach der Motivation eines (Neu-)Erzählens, einer Fortführung 
des erzählerischen Projektes. Warum führt das Bewußtsein des ständig drohenden 
Selbstunterlaufens jeder Erzählung nicht zu einer Aufgabe weiterer Versuche? Wo 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


145

Nachzutragen bleibt eine Erläuterung der inneren Ironie. Diese bezeichnet eine 
Negativität des Selbst, die eine „Abspaltung (detachment) in Bezug auf alles, auch 
im Bezug auf sich selbst und zur eigenen Arbeit des Autors (writer)“ ist, eine „radi-
kale Distanz (die radikale Selbstnegation) in Bezug auf seine eigene Arbeit (work)“ 
(CI 178). Der Begriff der „Arbeit“ läßt sich hier auf doppelte Weise verstehen: er 
kann sich sowohl auf den fertigen Text beziehen als auch auf die Arbeit, den Pro-
zeß des Schreibens selbst. Die innere Ironie bezeichnet also nicht nur eine radikale 
Distanz des Autors, d.h. des ästhetischen Subjekts, zu dem von ihm verfaßten Text,
sondern die Möglichkeit dieser Distanz ist an den Prozeß des Schreibens gebun-
den.31 Die Distanz zwischen Autor und Text verhält sich sekundär zu diesem Prozeß 
des Schreibens und wird nur durch ihn möglich. Die Produktion von Texten hat 
einen systematischen Vorrang vor der Unterscheidung von produzierendem Autor 
und produziertem Text.32 Auf diese dem Prozeß des Schreibens nachträgliche Dif-
ferenz von Autor und Text ließe sich etwa auch die Differenz zwischen Subjekt 
und Objekt übertragen. Allerdings nur unter Vorbehalt, denn Texte sind eben keine 
beliebigen Objekte in der Welt, sondern bestehen aus Zeichen und deren regelmä-
ßiger Verknüpfung, die sich ihrerseits auf Gegenstände der Welt beziehen.

Es wird im folgenden einerseits darum gehen, zu zeigen, daß das Produzierende 
hier nicht mit dem empirischen Autor eines Textes gleichzusetzen ist und anderer-
seits darzulegen, inwiefern das zunächst nur ästhetische Verhältnis von Autor/Text 
als paradigmatisch für subjektive Vollzüge verstanden werden kann. Dafür wird 
gerade der Begriff der ‚Produktion‘ bzw. der erzählerischen ‚Konstruktion‘ im 
Sinne eines ‚Herstellens‘, der hier zunächst nur die spezifisch künstlerische Pro-
duktion meint, eine tragende Rolle spielen. Mit dem Begriff der ‚Produktion‘ wird 

liegt der Grund dafür, diese unmögliche Bewegung weiterhin auszuführen, die stän-
dig von der Ironie unterlaufen zu werden droht und deren Vollendung daher für im-
mer unmöglich bleibt? Genau hier liegt m. E. das Defizit de Mans, das ich im dritten 
Abschnitt dieses Kapitels im Rückgang auf Schlegel zu beheben versuchen werde. 
Als Motiv des Weitererzählens scheint mir die Unbeugsamkeit und Beharrlichkeit 
eines unglücklichen Bewußtseins, das sich über die Einsicht in die Unmöglichkeit 
des erzählerischen Projekts scheinbar im Namen einer mysteriösen Notwendigkeit 
hinwegsetzt, zu schmal zu sein. Ich werde daher im dritten Teil eine andere Ableitung 
der Motivation des Erzählens vorschlagen, die sich an der Konzeption der Poesie von 
Friedrich Schlegel orientiert.

31 Schreiben kennzeichnet eine Selektion des Virtuellen zum Wirklichen, das sich als 
Text sedimentiert. Aufgehoben wird diese Virtualität im Produkt z.B. durch Ironie. 
Texte sind somit immer auch Allegorien ihrer Genese, die sich nur anhand des Pro-
dukts erraten läßt.

32 Der Vorrang der Produktion vor dem Produkt und dem Produzierenden entspricht ei-
ner Analyse von Menninghaus, die dem romantischen Begriff der „Reflexion“ eine 
systematische Priorität vor dem Flektierten und dem Reflektierenden einräumt. Die 
Reflexion als ursprüngliches Zweites konstituiert erst dasjenige, auf das sie als ein 
scheinbar Vorgängiges reflektiert. (cf. W. Menninghaus: Unendliche Verdoppelung. 

Die frühromantische Grundlegung der Kunsttheorie im Begriff absoluter Selbstrefle-

xion, (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1987), passim., z.B. S. 48 f., S. 56 f., S. 65 f.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146

versucht, der zeitlichen Dimension subjektiver Vollzüge Rechnung zu tragen.33

Festzuhalten bleibt hier zunächst noch, daß damit Kunst nicht in der Perspektive 
ihrer Erfahrung oder Rezeption betrachtet, sondern die Struktur – oder besser: der 
Prozeß – der künstlerischen Produktion selbst beschrieben werden soll, und zwar 
zunächst diejenige der Schrift- bzw. Dichtkunst. Es soll hingegen nicht behauptet 
werden, daß die Kunst in der Perspektive ihrer Produktion schon erschöpfend dar-
gestellt wird oder werden kann. Es geht vielmehr um die formale Beschreibung 
eines herstellenden Prozesses, bei der von allen spezifischen Inhalten der Kunst 
abstrahiert wird. Ebensowenig soll damit eine Autonomie der Ästhetik gegenüber 
der theoretischen und praktischen Philosophie bestritten werden. Von daher geht 
es hier auch nicht darum, die Differenz des Ästhetischen zu nivellieren, indem 
man alles in der Welt zum ästhetischen Phänomen erklärt, das man dann etwa 
kulturwissenschaftlich in den Blick nimmt.

De Mans Rekonstruktion der Ironie tritt mit dem Anspruch auf, diese weder 
als bloßes Kunstmittel zur Erreichung einer „spielerischen ästhetischen Distanz“ 
aufzufassen, noch sie auf eine „Dialektik des Selbst als reflexiver Struktur“ zu 
reduzieren, noch ironische Momente oder Strukturen in eine historische Dialektik 
einzubauen (cf. CI 169 f.). Auch wenn sich die Ironie nicht in eine Dialektik des 
über sich und die Dinge verfügenden Subjekts einbauen läßt, hat sie doch eine 
subjekttheoretische Relevanz, die es erlaubt, die Ironie nicht nur als Darstellungs-
modus, sondern auch als ein Moment in subjektiven Vollzügen zu beschreiben.

Zentral dafür sind die thetischen Urteile innerhalb des tropologischen Systems, 
die ich in der bisherigen Rekonstruktion übergangen habe. Thetische Urteile sind 
Urteile, in denen „eine Entität“ sich nicht mit etwas anderem vergleicht, sondern 
„sich zu sich selbst verhält“. Das Paradigma eines solchen Urteils ist die Behaup-
tung „Ich bin“ als die Behauptung der eigenen empirischen Existenz, ein „Selbst“ 
oder ein „Ich“, das jetzt – im Unterschied zu dem sprachlich gesetzten Selbst, der 
anfänglichen Katachrese des tropologischen Systems – prädiziert werden kann. 
Eine mögliche Prädikation ist „Ich bin frei“ bzw. verallgemeinert: „Der Mensch ist 
frei“. In diesem thetischen Urteil ist die Freiheit als „Asymptote“ strukturiert, als 
„unendlichen Punkt“ oder „unendliche Bewegung der Annäherung“, zu dem jeder 
Mensch hin unterwegs ist. Dem entspricht eine Differenz von empirischem und 
transzendentalem Selbst, die im Subjekt selbst besteht: „[...] man kann sich dieses 
Selbst [das anfänglich gesetzte Ich, J.S.] als eine Art [...] transzendentales Selbst 
vorstellen, dem sich der Mensch annähert, als etwas, das unendlich agil, unendlich 
elastisch ist [...], als ein Selbst, das über jeder seiner eigenen partikularen Erfahrun-
gen steht und zu dem jedes partikulare Selbst hin unterwegs ist“ (CI 175).

Entscheidend ist hier, daß die Unerreichbarkeit des transzendentalen Selbst für 
das empirische Selbst eine Unerreichbarkeit seines Ursprungs und einer transpa-
renten Selbstpräsenz ist. Beschrieben wird eine unabschließbare Bewegung der 
Annäherung des empirischen an das transzendentale Selbst, das selbst niemals 

33 Schon Heidegger betont, daß das Werksein des Werkes den Charakter der Herstellung 
hat: „Das Werk als Werk ist in seinem Wesen herstellend“. (cf. Martin Heidegger: Der

Ursprung des Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950, 
S. 1-74), hier  S. 31).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


147

durch die endlichen oder bestimmten Selbste, die je nur Partikularerfahrungen 
oder Partikularkonstruktionen des Subjekts sind, einzuholen ist. Die Totalität des 
Selbst bleibt dem empirischen und auch dem (selbst-)erkennenden Subjekt unzu-
gänglich. Wenn es an dieser Stelle einmal mehr Konfusion hinsichtlich des ver-
wendeten Vokabulars zu geben scheint, so ist dies wie so oft Paul de Mans man-
gelnder (philosophischer) Reflexion seiner eigenen Beschreibungen geschuldet. 
Festzuhalten ist jedenfalls, daß das Subjekt nicht über sich selbst verfügen kann 
noch sich selbst transparent ist, sich also weder rational beherrschen noch sich ra-
tional erkennen kann – wie immer man das genauer beschreiben müßte. All diese 
verschiedenen Subjekte sind jedenfalls durch und durch fiktiv, wie immer man sie 
benennt – was sie gerade erst dem ironischen Spiel, das Paul de Man mit ihnen zu 
treiben versucht, verfügbar macht. Verfügbar macht allerdings um den Preis einer 
Nivellierung des Einzelnen, der Evidenz der sinnlichen Biographie des Individu-
ums, der subjektiven Spur, Wunde oder Narbe dessen, was dem Subjekt in seiner 
Geschichte angetan wurde und was als die aufgehobene Geschichte der wiederhol-
ten Versuche gelesen werden kann, das einzelne Subjekt zu nivellieren und seine 
Individualität auszulöschen oder zu reduzieren.34

In der Kohärenz der erzählenden Entfaltung des tropologischen Systems, liegen 
„radikal negative Momente“, sie ist eine „komplexe negative Erzählung“, da „das 
Selbst niemals dazu in der Lage ist, zu wissen, was es ist“ und „niemals als solches 
identifiziert“ werden kann. Die selbstreflexiven Urteile des Selbst sind daher keine 
„stabilen Urteile“. Man könnte hier auch von einer strukturell angelegten Verfeh-
lung des empirischen oder realen Selbst durch das erkennende Subjekt sprechen. 
Möglich sind vielmehr nur allegorische Erzählungen des Selbst über sich selbst, die 
jeweils der Konstruktion eines partikularen Ichs entsprechen. Auch wenn diese Er-
zählungen einen zweifelhaften Erkenntnisgewinn über das Selbst bergen, so bleibt 
gleichwohl das Erzählen (und damit das Selbstbeschreiben) als das stete (Neu-)Kon-
struieren einer Vergangenheit (und Zukunft) des Subjekts notwendig.

Jedes partikulare oder endliche – empirische – Selbst, auch die Kohärenz und 
Einheit eines Selbst selbst, wird von der Ironie in Frage gestellt. Der ironische 
Subjektvollzug, die Distanzierung des Autors von seinem Text, gleicht einer un-
endlichen Absetzbewegung, in der ein an sich ungreifbares Subjekt seine parti-
kularen Selbste in einer unabschließbaren und unendlichen Transgression je aufs 
neue überwindet. In dieser ironischen Absetzbewegung liegt ein Moment zeitlicher 
Differenz bzw. Kraft, auf das ich noch zu sprechen kommen werde.

Auch wenn die „reflexiven“ Urteile des Selbst über sich selbst eine „kraftvolle 
Negativität“ enthalten, so ist dies nicht dahingehend mißzuverstehen, daß einzelne 
empirische Subjekte die Erzählung bzw. das tropologische System im Ganzen in 
Frage zu stellen vermöchten. Die „kraftvolle Negativität“ vermag nicht die „fun-
damentale Intelligibilität des Systems in Frage zu stellen, weil sie immer auf ein 
System von Tropen reduziert und als solches beschrieben werden kann und das [...] 
eine inhärente Kohärenz aufweist“ (CI 176). Daß das ironische Subjekt sich der 

34 Auch die unverwechselbare Zeichnung des Körpers soll Individualität gründen, in 
dem sie diesem ganz buchstäblich Male, Narben, Piercings und ähnliches zu- oder 
einfügt. Dies ist eine extreme Form der Einlösung des Anspruchs auf Individualität.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148

Kontingenz seiner partikularen empirischen Ichs innewird und diese immerwäh-
rend transgressiert, bedeutet daher noch nicht, daß es diesen Vorgang auch intentio-
nal beherrschte oder Kontrolle über den Akt des Schreibens besäße. Das freie Spiel 
der Zeichen, die grundsätzliche Arbitrarität und Unzuverlässigkeit der Zirkulation 
aller Zeichensysteme macht den Akt des Schreibens vielmehr unkontrollierbar.35

Den Wörtern eignet ein gewisses Eigenleben, sie haben eine Weise, Dinge zu sagen, 
die „nicht diejenige ist, die man wollte, daß sie sie sagen“ (CI 181). Die unkontrol-
lierbare Eigenständigkeit des sprachlichen Bedeutens gleicht einer „Textmaschine“, 
einer „unerbittlichen Determination“ bzw. einer „totalen Arbitrarität“, die den Text 
von den Intentionen seines Autors radikal distanziert. Diese „unbedingte Willkür“36

in der Eigenständigkeit der Sprache, wie de Man im Anschluß an Schlegel sagt, 
bedroht die erzählerische Konsistenz und unterläuft das reflexive wie das dialek-
tische Modell, das jeder Erzählung zugrundeliegt: „Es gibt keine Erzählung ohne 
Reflexion, keine Erzählung ohne Dialektik, und das, was Ironie unterbricht [...] ist 
genau diese Dialektik und diese Reflexivität, die Tropen“ (CI 181).

Ironie ist also laut de Man weder mit Dialektik noch mit Reflexion gleichzu-
setzen, wie es eine subjekttheoretische Beschreibung der Ironie vielleicht nahe-
legen könnte.37 Die Ironie ist nicht auf eine „Dialektik des Selbst als eine reflexi-
ve Struktur“ reduzierbar. Genau dies unterstellt ein Einwand, den de Man gegen 
einen seiner eigenen früheren Texte, der sich ebenfalls mit der Problematik der 
romantischen Ironie beschäftigt, erhebt. Es handelt sich um Die Rhetorik der Zeit-
lichkeit38 (1969), ein Text, zu dem sich die Vorlesungsmitschrift als „autocritique“ 
verhält. Der Autor des zweiten Textes distanziert sich von dem Text des ersten 
Autors, und er tut dies, indem er eine Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des 

35 Der Autor ist durch die vorhandene Sprache in dem gleichen Augenblick determiniert, 
in dem er eine punktuelle Freiheit in der exzessiven Transgression des Schreibaktes 
in Form einer kalkulierten strategischen Öffnung der Metaphysik gewinnt. Cf. zur 
Möglichkeit einer solchen Transgression des metaphysischen Feldes: Jacques Derrida: 
Cogito und Geschichte des Wahnsinns (in: ders. Die Schrift und die Differenz, Suhr-
kamp, Frankfurt/Main 1997, S. 53-101). Die dekonstruierende Lektüre produziert die 
„signifikante Struktur“ eines Textes zwischen dem, was der Schriftsteller in den ver-
wendeten Sprachschemata beherrscht und dem, was er nicht beherrscht. (cf. Jacques 
Derrida: Grammatologie (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1983), hier S. 273).

36 Allerdings scheinen Ironie und unbedingte Willkür nicht einfach zusammenzufal-
len, da die Ironie an die Faktizität eines textimmanenten Widerspruchs oder eines 
unterstellten Text/Intention-Widerspruchs gebunden bleibt. Vielleicht ist Ironie ja die 
Nichtadäquation von Sprache und Denken. Jedenfalls ist Ironie gegensinnig verfaßt: 
zugleich positiv wie negativ, wie Gleichzeitigkeit von Materie und Antimaterie.

37 Ich verstehe im Unterschied zu de Man die textinterne Ironie als Anschlußstelle für 
Selbstreflexionen. Selbstreflexionen verstehe ich nicht als narratives Muster, sondern 
als die Durchbrechung solcher Muster. Was de Man als reflexives Muster der Narra-
tionen unterstellt, fasse ich unter den Begriff der ‚Selbstbeschreibung‘.

38 Paul de Man: Die Rhetorik der Zeitlichkeit (in: ders.: Die Ideologie des Ästhetischen,
hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1993, S. 83-130). Zitiert unter 
dem Sigel [IÄ].

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

Subjekts zurückweist. Diese Revision ist selbst ein Beispiel für das, was de Man 
theoretisch zu beschreiben sucht. Gleichwohl lassen sich diesem Text einige As-
pekte entnehmen, die die zeitliche Struktur der Ironie genauer zu fassen vermögen.

1. In dem früheren Text scheint de Man tatsächlich die Ironie als ein Problem 
aufzufassen, „das innerhalb des Ichs verankert ist“ (IÄ 108). Dagegen spricht je-
doch, daß er die Ironie anhand literarischer Texte und literarisch dargestellter Sub-
jekte beschreibt. Es sei sogar besser, die Ironie anhand von Texten zu beschreiben, 
anstatt von Individuen zu sprechen (cf. IÄ 121). Die Beschreibung der Ironie auf der 
Ebene literarischer Texte scheint mir mit dem, was er im späteren Text als „äußere 
Ironie“ bezeichnet, durchaus vereinbar zu sein. Wesentlich ausgespart bleibt jedoch 
die Frage, inwieweit mit der Darstellung von Subjekten in Texten alle Möglichkei-
ten eines Verhältnisses von Subjekten zu Texten schon erschöpft sind. Dieses Ver-
hältnis scheint sich vielmehr ganz verschieden denken zu lassen:

a. Es kann sich, wie im früheren Text von de Man, um literarisch dargestellte 
Subjekte oder Subjektivität handeln oder um ironische Brüche in der Syntax eines 
Textes, etwa in der Form einer Parekbase.

b. Empirische Subjekte können in einem interpretierenden oder rezeptiven Be-
zug zu Texten gedacht werden.

c. Das Verhältnis von Subjekt und Text läßt sich aber auch als Produktionsver-
hältnis von ästhetischem Subjekt, dem Autor, zu dem von ihm verfaßten Text denken. 
Dies läßt sich wiederum auf dreifache Weise verstehen. Zunächst ist die hermeneu-
tische Unterstellung einer Sinntotalität eines Textes wesentlich an die Unterstellung 
eines einheitlichen empirischen Autors gebunden, der diesen Text hervorgebracht 
hat. Zumindest konstituiert diese Unterstellung die moderne Einheit von Autor- und 
Werkbegriff.39 Der Autor fungiert dann als der fiktive Garant einer Sinneinheit des 
Textes und verhält sich komplementär zu dem Begriff des Werkes, was sich als 
eine notwendige heuristische Annahme im Prozeß des Verstehens verstehen läßt.40

Zum zweiten kann es sich einfach um das reale empirische Subjekt handeln, das als 
Autor einen Text produziert. Damit ist aber noch nicht gesagt, daß der Autor auto-
nomer Urheber seiner Texte oder seines Werkes ist. Zum dritten läßt sich jedoch das 
Produzieren sinnvoller Zusammenhänge und deren ironische Interruption auch für 
eine Beschreibung subjektiver Vollzüge nutzen. Das, was ich bisher als die „innere 
Ironie“ rekonstruiert habe, läßt sich als ein Moment in einem Prozeß verstehen, der 
nicht der Kontrolle eines bewußten Subjekts unterliegt, sondern Ausdruck und Spur 
einer ursprünglichen produktiven Kraft ist, die in der Sprache und durch Sprache 
wirkt und die eine sich selbst zeugende Struktur generiert.

Für diese Lesart spricht schon im früheren Text, daß de Man dort zwar die 
Ironie als eine Verdoppelung im Ich beschreibt, zugleich aber des öfteren auch 
die fundamentale Abhängigkeit dieser Verdoppelung von der Sprache betont bzw. 
den Vorgang der Verdoppelung selbst als ein sprachliches Geschehen beschreibt, 
nämlich als eine zunehmende Distanzierung von Zeichen und Bedeutung. Die iro-

39 Cf. Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: Schriften zur Literatur, Fischer, 
Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

40 Auch das Schöne läßt sich so verstehen, daß es als Identität von Intention und Bedeu-
tung einer Äußerung fungiert.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

nische Sprache spaltet „das Subjekt auf in ein empirisches, in einem nichtauthen-
tischen Zustand lebendes Ich und in ein Ich, das nur in Form einer Sprache exi-
stiert, die das Wissen um diese fehlende Authentizität behauptet“. Die Aufspaltung 
des Subjekts ist also nur innerhalb und durch die Sprache möglich, sie ist eigentlich 
eine sprachliche Operation und insofern sind de Mans Ausführungen mit der spä-
teren Konzeption nicht inkompatibel.

Allerdings gibt es in der Tat auch den Zug, die Ironie in eine dialektische Bewe-
gung des bewußten Subjekts einzubauen. Das Vermögen der ironischen „Verdop-
pelung“ finde sich nämlich vor allem bei denen, die mit der Sprache als handwerk-
lichem Material arbeiten, wie dies etwa Künstler oder Philosophen tun. Die Spra-
che funktioniert dabei nicht wie im „alltäglichen Leben“ nur als Werkzeug: die

„[...] reflexive Disjunktion tritt nicht nur mittels der Sprache in ihr Recht als privilegierte 
Kategorie, sie befördert das Ich auch aus der empirischen Welt in eine aus Sprache gebil-
dete und aus Sprache bestehende Welt – eine Sprache, die das Ich in der Welt zwar mit-
samt den anderen Entitäten vorfindet, die aber insofern einzigartig ist, als sie die einzige 
Entität darstellt, mit deren Hilfe es sich von der Welt unterscheiden kann. Die so begriffe-
ne Sprache teilt das Subjekt in ein empirisches, in die Welt eingebettetes Ich und ein Ich, 
das in seinem Versuch zur Differenzierung und Selbstdefinition einem Zeichen ähnlich 
wird.“ (IÄ 111/Hervorhebungen von de Man)41

De Mans Redeweise schwankt also eigentümlich zwischen einer Beschreibung der 
Ironie, der sich ein bewußtes Subjekt (etwa für seine Zwecke) zu bedienen vermag 
und einer entsubjektivierten Beschreibung der Ironie als eines prozeßhaften sprach-
lichen Geschehens, daß quasi ‚von selbst‘ abläuft, ohne daß der ironische Prozeß 
einem bewußten Subjekt noch kontrollierbar wäre. Zum einen ist die Sprache da-
mit eine tiefer wirkende Kategorie als das Subjekt oder das Ich. Ein sprachliches 
Geschehen ermöglicht und konstituiert erst die Differenz zwischen empirischem 
Ich bzw. Welt und ironischem Ich. Erst das sprachliche Potential zur Transzendenz 
macht es möglich, sich von den konkreten physischen Eindrücken zu distanzieren 
(cf. Kapitel 1/I dieser Arbeit). Zum anderen wird diese Differenzierung jedoch als 
bewußte Leistung oder als eine Zunahme des Bewußtseins beschrieben. Insofern 
damit die Ironie als ein sprachliches Mittel aufgefaßt ist, dem sich bestimmte Sub-
jekte – Künstler oder Philosophen – zu bestimmten Zwecken bedienen können, 
scheint de Mans Selbstkritik, er beschreibe die Ironie in einer Dialektik des Sub-
jekts42, zuzutreffen. Vielleicht ließe sich die strukturelle Beschreibung der Ironie 
und der bewußte Gebrauch der Ironie durch Subjekte aber so vereinbaren, daß 
letzterer eine Art bewußte mimesis an einen Prozeß steter Selbstschöpfung und 
-vernichtung darstellt, wie er – bewußt oder unbewußt – allen subjektiven Vollzü-
gen gemein ist. Auf diesen Punkt werde ich noch zurückkommen.

41 Es erscheint aber kaum plausibel anzunehmen, es könne für menschliche Subjekte im 
vollen Sinne eine empirische Welt außerhalb der Sprache geben.

42 Zudem identifiziert de Man im früheren Text Ironie und Reflexion. In der späteren 
Vorlesung hingegen differieren Ironie und Reflexion insofern, als daß die Ironie gera-
de das reflexive Modell als narratives Muster außer Kraft setzt. Cf. Fußnote 37.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151

2. Trotz der also mindestens zum Teil berechtigten Selbstkritik de Mans läßt 
sich dem früheren Text noch eine genauere Beschreibung der zeitlichen Struktur 
der Ironie entnehmen. In der Rhetorik der Zeitlichkeit gibt es ein eigentümliches 
Schwanken bezüglich dessen, ob der mit der Ironie verbundene Prozeß Ernst oder 
Spiel sei. In Verbindung damit scheint die Frage zu stehen, ob der ironische Prozeß 
eine Entwicklung beschreibt, oder ob er sich als eine unabschließbare Kette von 
Wiederholungen darstellt.

Ernst und „alles andere als beruhigend“ scheint die Ironie für das reale em-
pirische Ich zu sein, insofern sie einen Prozeß in Gang setzt, der „ganz und gar 
nicht harmlos ist. Er mag als beiläufiges Spiel mit einem losen Faden des Stoffes 
beginnen, aber schon nach kurzer Zeit wird das ganze Gewebe des Ichs aufge-
trennt sein und auseinanderfallen“. Entscheidend ist hier, daß die Ironie als ein 
zeitliches Geschehen aufgefaßt wird, das an einem bestimmten Punkt mit der 
Infragestellung „der Unschuld oder der Authentizität unseres Weltgefühls“ (IÄ 
112/alle Hervorhebungen von mir, J.S.) beginnt, eine Wegstrecke durchläuft und 
an deren Ende nur der Wahnsinn droht. Die Ironie „verliert sich in den immer en-
ger werdenden spiralförmigen Windungen eines sprachlichen Zeichens, das sich 
von seiner eigentlichen Bedeutung immer weiter entfernt, und sie kann aus dieser 
Spirale nicht entkommen“ (IÄ 120/Hervorhebungen von mir, J.S.). Aber diese 
Projektion der Ironie auf eine linear gedachte Zeitachse ist selbst Teil der ästhe-
tischen bzw. narrativen Muster, gegen die sich die Negativität der Ironie zu weh-
ren und zu wenden sucht. Zudem ist hier einzuwenden, daß dieser Prozeß sich 
für de Man in einer luftleeren idealistischen Sprachsphäre abzuspielen scheint, 
ohne biographisch gewachsene Verbindlichkeit von Subjekt und Erfahrung (die 
vielleicht gerade durch die Wiederholung des Erzählten selbst zustandekommt), 
ohne eine biographisch verbürgte Referentialität der Zeichen, mittels derer man 
sich selbst und seine Geschichte – als Narbe, Wunde, Spur etc. – zu beschreiben 
sucht. Es ist eben nicht beliebig, welche biographische Geschichte ich erzähle 
und wie ich sie erzähle. Das ist natürlich kein Einwand gegen Ironie, die trotz al-
lem die Kontingenz dieser Geschichten offenzulegen vermag. Aber Kontingenz 
und Beliebigkeit sind keinesfalls das gleiche. Kontingenz besagt nur, daß es auch 
anders sein könnte als es scheint. Das heißt aber nicht, daß alles gleichermaßen 
möglich und zu verantworten ist.

Der Zunahme einer Distanz im Verlauf einer zeitlichen Entwicklung entspricht 
die zum Teil dramatische Beschreibung des ironischen Prozesses bei de Man. Die 
Ironie erscheint als existentiell bedrohliche Bewegung der Selbstauflösung, als ein 
Prozeß unentwegter Selbstnegation oder auch als Transzendenz der alltäglichen 
„Verrücktheit“. Sie ist nicht nur eine negative Erkenntnis über den Status der alltäg-
lichen Welterfahrung und des alltäglichen Funktionierens in unreflektierten Kon-
ventionen, sondern enthüllt auch „die Existenz einer Zeitlichkeit, die vollkommen 
unorganisch ist, da ihre Beziehung zu ihrer Quelle, zu ihrem Ursprung ausschließ-
lich durch Distanz und Differenz charakterisiert ist und sie kein Ende und keine 
Totalität kennt“ (IÄ 120). Die Ironie wird von dieser „authentischen Erfahrung der 
Zeitlichkeit bestimmt, die, vom Standpunkt des in der Welt engagierten Ichs be-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

trachtet, eine negative ist“.43 Sie ist „Modus der Gegenwart, sie kennt weder Erin-
nerung noch vorausweisende Dauer“ und hat von daher „eine synchrone Struktur“. 
Da die Ironie „instantan“ ist und sich als ein „Augenblicksprozeß“ vollzieht, läßt 
sich die ironische Differenz im Subjekt auch als räumliches Nebeneinander des 
empirischen und des ironischen Ichs, die beide zum gleichen Zeitpunkt gegenwär-
tig und unvereinbar sind, verstehen. Als räumliche oder synchrone Differenz in ei-
nem Subjekt zu einem „auf einen einzigen Moment“ reduzierten Zeitpunkt ähnelt 
die Ironie „dem Muster, nach dem sich Erfahrung tatsächlich gestaltet, in ihr zeigt 
sich die menschliche Existenz als eine von einem geteilten Ich durchlebte Abfolge 
isolierter Momente“. Die Ironie kennt daher im Unterschied zur Allegorie „weder 
Erinnerung noch vorausweisende Dauer“ (IÄ 124) und ist insofern ahistorisch.

De Man beschreibt die ironische Absetzbewegung daher auch als die „Wie-
derkehr eines sich selbst in die Höhe schraubenden Bewußtseinsaktes“ (IÄ 118/ 
Hervorhebung von mir, J.S.). An anderer Stelle spricht er davon, daß die Ironie 
die Nichtauthentizität, die aus der unüberwindlichen Distanz und Differenz zu 
jedweder Quelle folgt, auf „immer bewußtere Weise erneut zum Ausdruck bringen 
und wiederholen“ (IÄ 120/Hervorhebung von mir, J.S.) kann. Wenn die Ironie als 
eine „Wiederkehr“ bzw. als sich ewig wiederholender Akt strukturiert ist, dann 
erscheint es jedoch wenig plausibel anzunehmen, daß die ironische Bewegung ir-
gendwie zum Höheren führt, was in diesem Kontext nur heißen könnte: zu einem 
höheren Bewußtsein. Abgesehen davon, daß es völlig unklar bleibt, wie ein solches 
höheres ironisches Bewußtsein beschaffen sein und wie es sich vom einfachen 
ironischen Bewußtsein strukturell unterscheiden sollte, steht die Bestimmung 
der Ironie als Zunahme oder „Höherentwicklung“ auch im Widerspruch zu der 
behaupteten ahistorischen Struktur der Ironie.44 Allerdings muß man hier unter-

43 Bei dieser „Erfahrung der Zeitlichkeit“ scheint es sich um die Erfahrung einer unüber-
windlichen Distanz des Subjekts zu seinem Ursprung zu handeln. Warum es sich hier-
bei jedoch um eine „authentische Erfahrung“ handeln soll, bleibt völlig unklar, insbe-
sondere, wenn man in Erwägung zieht, was de Man über die ironische Sprache sagt: 
„eine fehlende Authentizität zu durchschauen garantiert noch keine Authentizität“ (IÄ 
112). Ebenso verwundert es, daß es sich dabei um eine Erfahrung handeln soll. Dies 
kann nicht im strengen Sinne gemeint sein, da die Ironie angeblich gerade zu einer 
Aufspaltung des Subjekts in ein zeichenhaftes und ein empirisches Ich führt bzw. die 
Ironie die Kontinuität des empirischen Subjekts unterbricht. Die Ironie gehört daher in 
den Bereich einer negativen Erkenntnis des Subjekts über sich selbst, die gerade nicht 
der historischen oder empirischen Welt angehört, wie de Man auch des öfteren betont. 
Eine weitere Unschärfe liegt zudem darin, daß einerseits ein prozeßhaftes Geschehen 
(oder eine Tätigkeit) als Grund einer statisch beschreibbaren Differenz auftritt, deren 
Pole ein Resultat dieses Prozesses sind (Ironie und Empirie), während andererseits 
einer der beiden Pole selbst mit dem Prozeß identifiziert wird (Ironie).

44 Die Ironie überlieferter Texte über die Ironie habe es „sehr häufig auf die Behauptung 
abgesehen, man könne über das Wesen des Menschen sprechen, als ob es eine histo-
rische Tatsache sei. Eine historische Tatsache ist, daß die Ironie sich ihrer selbst in 
zunehmendem Maße bewußt wird, wenn sie unsere Unmöglichkeit demonstriert, ein 
wirklich geschichtliches Wesen zu sein. Wenn wir über die Ironie sprechen, so haben 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

scheiden zwischen der Historizität der Erfahrung (für die Autobiographie des Sub-
jekts) und dem ahistorischen Erfahrungsgehalt (deren systematische Subversion).

Plausibler erscheint es, einer anderen Lesart zu folgen, die die Ironie als eine 
sich ewig wiederholende Bewegung auffaßt, die weder zu einem höheren Bewußt-
sein noch zwangsläufig zu einem unendlichen Abstand von Ironie und empirischer 
Welt bzw. empirischem Ich führen muß. Die Ironie „wiederholt sich ständig“, sie 
bringt „eine zeitliche Folge von Bewußtseinsakten“ hervor, „die ohne Ende ist“ (IÄ 
118).45 Der ironische Prozeß besteht somit aus einer endlosen Negation subjektiver 
Stadien, und genau dies macht seine Unabschließbarkeit aus. Die „Unendlichkeit 
des Prozesses“ sichere gerade die „Freiheit als Widerwille des Geistes, irgendein im 
Verlauf des Prozesses erreichtes Stadium als endgültig zu akzeptieren, denn damit 
würde seine unendliche Beweglichkeit ein Ende finden“ (IÄ 118). Freiheit bestimmt 
sich hier also als bestimmte Negation eines Zustands bzw. einer Erzählung. Die Iro-
nie kann niemals stillgestellt werden, jedes endliche Stadium des empirischen Ichs 
kann erneut ironisch unterlaufen werden. Die Ironie schließt daher die Möglichkeit 
einer „Versöhnung von Idealem und Realem“ als „das Ergebnis einer Handlung oder 
Tätigkeit des Geistes“ aus, sie ist gerade keine „Präfiguration einer zukünftigen Hei-
lung oder Wiederherstellung“, sondern „ein endloser Prozeß, der zu keiner Synthese 
führt“ (IÄ 117 f.). Insofern entspricht die Auffassung, die de Man hier vertritt, zu-
mindest keiner (teleologischen) Dialektik des Subjekts oder historischen Dialektik.

Diese Figur eines immanenten Transzendenzstrebens ist die Bewegung des 
sprachlich verfaßten Subjekts schlechthin: „Der rhetorische Modus der Ironie ver-
weist uns noch deutlicher als die Allegorie auf die Unstimmigkeit des bewußten 
Subjekts, dessen Bewußtsein eindeutig ein unglückliches Bewußtsein ist, das da-
nach strebt, über sich hinaus und aus sich heraus zu gelangen“ (IÄ 120 f.).46 Die-

wir es nicht mit der Geschichte eines Irrtums zu tun, sondern mit einem Problem, das 
innerhalb des Ichs verankert ist“ (IÄ 108).  Ein Problem, über das wir vielleicht nur 
sprechen können, wenn wir es historisieren.

45 Die Bewegung der Ironie kann daher selbst die „Dimensionen des Absoluten“ er-
reichen: „Die Ironie besitzt eine ihr innewohnende Tendenz, ihre Bewegung zu be-
schleunigen und nicht anzuhalten, bis sie ihren Weg vollendet hat; ausgehend von der 
nebensächlichen und scheinbar harmlosen Bloßstellung einer unbedeutenden Selbst-
täuschung erreicht sie schnell die Dimensionen des Absoluten“ (IÄ 112). Ist also die 
Differenz zwischen den beiden Lesarten letztlich illusionär?

46 Im Gespräch über die Poesie (in: Friedrich Schlegel: Kritische und Theoretische 

Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) von Friedrich Schlegel heißt es: „Nie 
wird der Geist, welcher die Orgien der wahren Muse kennt, auf dieser Bahn bis ans 
Ende dringen, oder wähnen, daß er es erreicht: denn nie kann er eine Sehnsucht 

stillen, die aus der Fülle der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem erzeugt.
Unermeßlich und unerschöpflich ist die Welt der Poesie wie der Reichtum der bele-
benden Natur an Gewächsen, Tieren und Bildungen jeglicher Art, Gestalt und Farbe“ 
(l.c., S. 165/alle Hervorhebungen von mir, J.S.). Schlegels Konzept einer unstillbaren 
„Sehnsucht“, die „aus der Fülle der Befriedigungen selbst sich ewig von neuem er-
zeugt“, entspricht genau spiegelbildlich dem bei de Man rekonstruierten immanenten 
Transzendenzstreben des bewußten Subjekts. Während de Man dieses Transzendenz-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

ses strukturell angelegte, immanente Transzendenzstreben des bewußten Subjekts 
fällt für de Man mit der Schlegelschen „Dialektik von Selbstschöpfung und Selbst-
vernichtung“ zusammen. Diese Auffassung, nach der die Ironie den Charakter 
einer ständigen Wiederholung einer Selbsttranszendenz hat, schließt es aus, daß 
man bei dieser Bewegung von einem Anfang, einem Ende oder einer Zunahme des 
Bewußtseins oder des Abstands zwischen Subjekt und empirischer Welt sprechen 
kann. Das ironische Wissen ist laut de Man niemals auf die empirische Welt bzw. 
das empirische Ich anwendbar, ohne „Verrat“ am Wesen der Ironie zu begehen.47 

Das ironische Subjekt muß stattdessen „die rein fiktionale Natur seines eigenen 
Universums geltend machen und die radikale Differenz“ aufrechterhalten, „welche 
die Fiktion von der Welt der empirischen Realität trennt“ (IÄ 115). Infragezustel-
len wäre hier jedoch, was de Man mit „Welt“ und „empirischem Ich“ eigentlich 
meint. Beides scheint sich nicht auf eine alltägliche soziale Pragmatik zu beziehen, 
sondern eher die Position eines Dings an sich einzunehmen, das durch keine Er-
kenntnis je eingeholt werden kann.

Der Struktur einer unabschließbaren Bewegung der Selbsttranszendenz ent-
spricht bei de Man auch ein weniger dramatisches und eher spielerisches Ver-
ständnis der Ironie. Der Prozeß fortwährender Selbsttranszendenz wird nämlich 
selbst wiederum als illusionär oder fiktiv beschrieben: „Der Ironiker erfindet 
eine Form seiner selbst, die ‚verrückt‘ ist, aber um ihr eigenes Verrücktsein nicht 
weiß; dann geht er dazu über, auf seine dergestalt vergegenständlichte Verrückt-
heit zu reflektieren“ (IÄ 114).

Der ironische Vollzug bestände dann in der Konstruktion eines fiktiven Selbst, 
das das Subjekt nur erfindet, um sich im Akt der Reflexion zugleich davon abzuset-
zen. Andersherum könnte man sagen, daß erst in der Reflexion das ‚verrückte‘ Ich 
des Alltags konstituiert wird. Das ironische Ich erfindet also ein pseudo-empirisches 
Ich (also eine Selbstbeschreibung), von dem es sich je absetzt. Es handelt sich also 
um eine aktiv betriebene Mimesis des Subjekts an den ewigen Prozeß der Schöpfung 
und Zerstörung. Da die Ironie „den Fluß der zeitlichen Erfahrung in eine Vergan-
genheit [teilt], die reine Illusion ist, und in eine Zukunft, die stets von einem Rückfall 

streben jedoch als eine notwendige und unmögliche Bewegung des unglücklichen 
Bewußtseins beschreibt, entsteht die Sehnsucht bei Schlegel gerade aus der Fülle der 
Befriedigungen. Hier steht also ein aktives Schaffen aus der Fülle einem reaktiven 
Schaffen aus Mangel entgegen. Beiden Beschreibungen gemeinsam ist jedoch ihr 
antidialektischer Zug (im Sinne einer teleologisch auf Synthesis angelegten Dialek-
tik). Weder de Mans unglückliches Bewußtsein noch Schlegels Sehnsucht sind auf 
eine Dialektik des Subjekts reduzierbar, weil das immanente Transzendenzstreben 
des Subjekts auf keine Synthese oder Versöhnung abzielt, sondern strukturell un-
abschließbar bleibt. Diese Konzeption eines immanenten Transzendenzstrebens ist 
daher von gleicher Reichweite wie der Vollzug menschlichen Lebens überhaupt, in-
sofern menschliches Bewußtsein unhintergehbar an Sprachlichkeit gebunden ist.

47 Cf. zum Verhältnis von organischer Natur, Ironie und Zeit auch Paul de Man: Die

Rhetorik der Blindheit: Jacques Derridas Rousseauinterpretation (in: ders.: Die

Ideologie des Ästhetischen, hg. von Christoph Menke, Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1993, S. 185-230), hier S. 187.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

ins Nichtauthentische bedroht bleiben wird“ (IÄ 120), kann es sich bei der Erfindung 
verrückter Formen seiner selbst nur um verschiedene Konstruktionen partikularer 
Selbste handeln, die dann ironisch transzendiert werden können. Der ironische Voll-
zug bestände nur in einer scheinbaren Selbsttranszendenz, da sich das gegenwär-
tige Subjekt von einer in die Vergangenheit rückprojizierten Fiktion seines Selbst, 
also seiner im- oder expliziten Selbstbeschreibung distanziert. Diese Bewegung ist 
zwar nur eine scheinbare, bleibt aber eben doch eine Bewegung. Das Verhältnis der 
fiktiven (biographischen) Erzählung über die Geschichte des Subjekts zum realen 
empirischen Ich bleibt unhintergehbar fragwürdig. An anderer Stelle beschreibt de 
Man die „doppelt phantastische Eigenschaft“ jeglichen erzählerischen Realismus, 
die darin liegt, daß dieser „nicht nur [...] die Darstellung eines Ereignisses und nicht 
das Ereignis selbst [ist]“. Das „Ereignis selbst ist bereits eine Darstellung, weil jede 
empirische Erfahrung im Grunde phantastisch ist“ (AL 132). Die vom ironischen 
Subjekt erfundene verrückte Form seiner selbst kann daher nicht mit dem empiri-
schen, in die Welt eingebetteten Ich gleichgesetzt werden. Different sind vielmehr 
das gegenwärtige Ich der aktualen Subjektvollzüge, das nicht verfügbar ist, und das 
historisch-biographische Subjekt der ironischen Selbstfiktion, also das Subjekt des 
Aussagens und das Subjekt der Aussage, das erzählende Ich und das erzählte Ich.

In dieser Version wäre eine biographische Entwicklung des Subjekts dann nur 
eine Illusion, die das Subjekt dadurch erzeugt, daß es endliche Stufen seiner selbst 
(als Selbstbeschreibungen) in die Vergangenheit projiziert, von denen es sich im-
mer aufs Neue absetzen und vor deren Hintergrund es sich verstehen oder ent-
werfen kann. Auch wenn dieser Hintergrund illusionär ist, so bleibt er doch – als 
eine mögliche, wenn auch fiktive Erzählung der Vergangenheit – ein Hintergrund, 
zu dem sich ein Subjekt in der Gegenwart verhalten kann. Gegenwärtiger iro-
nischer Vollzug als Selbstnegation und Narration der Vergangenheit scheinen also 
untrennbar ineinander verschränkt. Sie schließen sich nicht nur wechselseitig aus, 
sondern bedingen sich dialektisch, allerdings in einer Dialektik ohne telos, d.h. 
ohne die Möglichkeit einer Aufhebung der Geschichte.

Damit werden zwei Dinge in den Vordergrund gerückt. Zum einen wird die 
zeitliche Punktualität des ironischen Vollzuges betont, der also ahistorisch ist und 
nur im Modus der Gegenwart vollzogen werden kann. Zum anderen ist die Iro-
nie als die bestimmte Negation eines rückprojizierten endlichen Stadiums als ein 
unabschließbarer Prozeß strukturiert und entspricht strukturell dem tatsächlichen 
Lebensvollzug empirischer Subjekte. Die Ironie ist zugleich Bewußtsein der eige-
nen bzw. der menschlichen Endlichkeit wie Transzendenz dieser Endlichkeit. Die 
ironische Transzendenz der Endlichkeit kann sich allerdings nie auf eine stabile 
Position feststellen, sondern muß stets aufs Neue vollzogen werden. Ironie prakti-
ziert (und wiederholt) die Einsicht in die Beschränktheit und Endlichkeit des Men-
schen als konstitutive Bedingung seines subjektiven Selbst- und Weltverhältnisses. 
Auf diese Ambivalenz der Ironie, Ausdruck und Transzendenz der Endlichkeit zu 
sein, komme ich im nächsten Abschnitt zurück.

Die spätere Vorlesung de Mans scheint eine falsche Alternative aufzumachen. 
Auf der einen Seite wird die äußere Ironie antisubjektivistisch und antidialektisch 
beschrieben, als ein reines Textgeschehen, ein Geschehen, daß sich dem entsub-

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

jektivierten Text vollständig immanent vollzieht. Diese Beschreibung richtet sich 
gegen eine Auffassung, nach der der empirische Autor eines Textes der autonome 
Urheber des Textsinns und eine selbstbewußte Kontrollinstanz sprachlichen Be-
deutens ist. Auf der anderen Seite weist der Selbsteinwand de Mans zu Recht eine 
Reduktion der Ironie auf eine Dialektik des bewußten Subjekts zurück. Damit ist 
jedoch nicht ausgeschlossen, daß die Ironie eine Struktur beschreibt, die genau 
diejenige subjektiver Vollzüge ist.

Mit der Zurückweisung eines subjektdialektischen Verständnisses der Ironie 
ist diese für jede subjekttheoretische Beschreibung daher nicht schon verloren. 
Auch wenn die Kritik subjektivistischer Metaphysik, soweit sie den Autor als sich 
selbstpräsenten Urheber seiner Texte oder als selbsttransparenten Grund vorstellt 
und die Bedeutung eines Textes vollständig aus den Intentionen seines Autors zu 
erschließen hofft, plausibel erscheint, läßt sich mittels dessen, was de Man als in-
nere Ironie bezeichnet, der Prozeß subjektiver Vollzüge beschreiben.

Der Autor läßt sich nicht als der autonome Urheber seiner Texte oder als in-
tentional selbstpräsentes Subjekt denken. Das ironische Selbstunterlaufen einer 
Darstellung ist daher überhaupt kein Verweis auf den empirischen Autor eines 
Textes oder auf dessen Intentionen48, sondern ein Geschehen auf der Ebene textu-
eller Strukturen, wie es auch Subjekten eingeschrieben ist. Bei der Unterstellung 
eines einheitlichen Autors handelt es sich hingegen um eine heuristische An-
nahme, die im Prozeß des Verstehens notwendig impliziert ist. Der Autorbegriff 
bliebe daher dem Textbegriff sekundär, insofern in letzterem die Abwesenheit 
der realen Autorintentionen impliziert ist.49 Es ließe sich daran anschließend fra-

48 Im übrigen scheint die Ironie nur insofern die Frage der Lesbarkeit von Texten auf-
werfen, als man sie an die Intentionen des Autors knüpft. Ironie wäre dann das Aus-
einanderfallen von Autor und Text, Sprecher und Äußerung, Intention und Spur. Der 
Begriff der Ironie wäre also komplementär zum Begriff des Schönen als Identitätsfi-
gur von Intention und Bedeutung.

49 Autor und Werk scheinen in Bezug auf die Einheit eines Textes komplementäre Be-
griffe zu sein. Kontrastieren läßt sich der Werkbegriff durch den Begriff des Textes,
der mit einer Praxis verbunden erscheint, in der écriture und lecture zusammenfal-
len. Der Text ist nicht mehr auf eine teleologische Bewegung hin auf eine Sinneinheit 
oder -totalität reduzibel, mit dem Ziel eines das Werk abschließenden hermeneuti-
schen Sinns oder Signifikats: „L’œuvre se ferme sur un signifié. [...] Le Texte, au 
contraire, pratique le recul infini du signifié, le Texte est dilatoire; son champ est 
celui du signifiant [...] l’infini du signifiant ne renvoie pas à quelque idée d’ineffable 
(de signifié innommable), mais à celle du jeu.“ (Roland Barthes: De l’œuvre au texte

(in: ders.: Le bruissement de la langue, Éditions du seuil, Paris 1984, S. 69-77), hier 
S. 72). Während der Autor zum Werk die Position eines Vaters und Eigentümers ein-
nimmt, in der ihm alle Autorenrechte zugesichert bleiben, liest sich der Text nicht nur 
„sans l’inscription du Pére“, sondern läßt sich auch nicht mehr auf die biologische oder 
rhetorische Metapher des Organismus oder der (organischen) Entwicklung (das Ganze 
entsteht aus einem Keim) reduzieren: „...la métaphore du Texte est celle du réseau; si 
le Texte s’étend, c’est sous l’effet d’une combinatoire, d’une systématique [...] aucun 
‚respect‘ vital n’est donc dû au Texte: il peut être cassé [...]; le Texte peut se lire sans 

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

gen, ob nicht die strukturelle Abwesenheit der Intentionen des empirischen Au-
tors paradigmatisch für jede hermeneutische Situation ist.

Den sich hieraus ergebenden systematischen bzw. hermeneutischen Vorrang der 
Interpretation vor den Autorintentionen im Zugriff auf die Bedeutung eines Textes 
werde ich im folgenden selbst in Anspruch nehmen, indem ich die Ironiekonzep-
tion de Mans in einem Rückgang auf die Konzeption der (Transzendental-)Poesie 
Friedrich Schlegels ergänze.50 Im gewissen Sinne werde ich damit eine modifizierte 
subjekttheoretische Konzeption der Ironie gegen de Mans im späteren Text geäu-
ßerte Kritik stark machen, indem ich zeige, daß eine subjekttheoretische Lesart der 
Ironie noch nicht bedeuten muß, sie in eine Dialektik des bewußten Subjekts ein-
zubauen. Die Ironie ist weder dialektisch noch subjektiv zu verstehen, sie ist weder 
auf eine Dialektik des Subjekts als Präfiguration einer zukünftigen Synthesis noch 
auf eine Dialektik des bewußten Subjekts im Sinne einer kontrollierten Verfügbar-
keit reduzibel. Zudem scheint de Man in beiden Texten über die Ironie diese als eine 
synchrone Struktur zu beschreiben, einmal als instantanes räumliches Nebenein-
ander von empirischem und ironischem Selbst in einem Subjekt, zum anderen als 
synchrones Syntagma eines Textes. In beiden Texten handelt es sich bei der Ironie 
um eine Beziehung von Widersprüchen, die weder Entwicklung noch Versöhnung 
zuläßt. De Mans Selbstkritik gründet in einer plausiblen Absage an eine letztlich 
immer metaphysische Bewußtseinsphilosophie der Subjektivität, die aber die Frage 
nach der faktischen oder pragmatischen Subjektivität vernachlässigt. Ihm entgeht 
so die Möglichkeit alternativer Beschreibungen subjektiver Vollzüge. Ich werde im 
dritten Abschnitt dieses Kapitels entgegen dieser Auffassung de Mans versuchen, 
die Ironie in eine diachrone Struktur subjektiver Vollzüge einzuschreiben.

Subjekte wären in der revidierten Fassung nicht mehr als Urheber oder Grund 

la garantie de son père; la restitution de l’inter-texte abolit paradoxalement l’héritage“. 
Was nicht heißt, daß der Autor nicht in seinen Text zurückkommen kann, sich nicht 
wieder als ein „titre d’invité“ in das Spiel der Signifikanten einschrieben ließe: „il s’y 
inscrit comme l’un de ses personnages, dessine dans le tapis; son inscription n’est plus 
privilégée, paternelle, aléthique, mais ludique: il devient, si l’on peut dire, un auteur 
de papier [...] le je qui écrit le texte n’est jamais, lui aussi, qu’un je de papier“ (l.c., S. 
74 f.). Cf. hierzu auch den Vortrag von Michel Foucault: Was ist ein Autor? (in: ders.: 
Schriften zur Literatur, Fischer, Frankfurt/Main 1988, S. 7-31).

50 Diese produktive Ergänzung eines Werkes durch die Kritik entspricht dem Schlegel-
schen Begriff der „Kritik“, die „über die Grenzen des sichtbaren Werkes mit Vermu-
tungen und Behauptungen hinausgeht. Das muß alle Kritik, weil jedes vortreffliche 
Werk, von welcher Art es auch sei, mehr weiß als es sagt, und mehr will als es weiß.
[...] Jene poetische Kritik will gar nicht wie eine bloße Inschrift nur sagen, was die 
Sache eigentlich sei, wo sie in der Welt steht und stehn solle: dazu bedarf es nur eines 
vollständig ungeteilten Menschen, der das Werk so lange als nötig ist, zum Mittel-
punkt seiner Tätigkeit mache [...]. Der Dichter und Künstler hingegen wird die Dar-

stellung von neuem darstellen, das schon Gebildete noch einmal bilden wollen; er 

wird das Werk ergänzen, verjüngen, neu gestalten“. (Friedrich Schlegel: Über Goe-

thes Meister (in: ders.: Kritische und Theoretische Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, 
S. 143-164), S. 158/alle Hervorhebungen von mir, J.S.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

der Texte zu denken, sondern als Effekte und Austragungsorte eines Spiels von 
Freiheit und Regel, das mit einer sich selbst erzeugenden Prozessualität identisch 
ist und das sich in Texten materialisiert. Ganz entgangen kann de Man dieses Mo-
ment der Ironiekonzeption Schlegels nicht sein, da er schreibt: „Schlegel spricht 
manchmal von diesem endlosen Prozeß auf etwas überschwengliche Weise, was 
nicht verwunderlich ist, da er die Freiheit einer sich selbst hervorbringenden 
Schöpfung beschreibt“ (IÄ 118/Hervorhebung von mir, J.S.).

III

Ich beabsichtige nicht, im folgenden de Mans Rekonstruktion der Ironiekonzeption 
von Schlegel im Namen eines philologisch ‚richtigeren‘ oder ‚besseren‘ Verständ-
nisses zu kritisieren. Ich werde vielmehr zu zeigen versuchen, daß das, was de Man 
als die „innere Ironie“ bezeichnet, nicht nur eine Entsprechung in den Fragmenten 
von Friedrich Schlegel findet, sondern auch produktiv um dessen Verständnis der 
Poesie ergänzt werden muß. Die Bewegung einer Distanzierung des Autors von 
seinem Text, die mit der inneren Ironie gemeint ist, läßt sich für eine Beschreibung 
zeitlicher Vollzüge des Subjekts verwenden. In dem Athenäumsfragment Nr. [238] 
schreibt Friedrich Schlegel:

„Es gibt eine Poesie, deren eins und alles das Verhältnis des Idealen und des Realen ist, 
und die also nach der Analogie der philosophischen Kunstsprache Transzendentalpoe-

sie heißen müßte. [...] So wie man aber wenig Wert auf eine Transzendentalphilosophie 
legen würde, die nicht kritisch wäre, nicht auch das Produzierende mit dem Produkt

darstellte, und im System der transzendentalen Gedanken zugleich eine Charakteristik 
des transzendentalen Denkens enthielte: so sollte wohl auch jene Poesie die in modernen 
Dichtern nicht seltnen transzendentalen Materialien und Vorübungen zu einer poetischen 
Theorie des Dichtungsvermögens mit der künstlerischen Reflexion und schönen Selbst-
bespiegelung [...] vereinigen, und in jeder ihrer Darstellungen sich selbst mit darstellen, 

und überall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein.“51

Als „Transzendentalpoesie“ wird hier also einerseits eine Darstellung oder ein 
Produkt verstanden, in dem immanent auch das Darstellende oder Produzierende 
selbst mitdargestellt ist (man könnte auch sagen: mitdargestellt ist das Bedingende 
im Bedingten), und andererseits besteht die Transzendentalpoesie in einem Ver-
hältnis von Idealem und Realem. In der Poesie wird zum einen eine Poetik als 
Theorie mit dargestellt. Zum anderen bezeichnet der Begriff der „Kritik“ die im-
manente Rückbezüglichkeit der Darstellung.

51 Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II (Schöningh, München/Paderborn/
Wien/Zürich 1967), hier S. 127/alle Hervorhebungen von mir, J.S. Im folgenden unter 
dem Sigel [KA II] zitiert. – Fragmente aus den Athenäumsfragmenten werden mit 
[AT] entsprechend der Standardnummerierung Nr.[...] und unter Angabe der Seiten-
zahl in der Kritischen Ausgabe zitiert. Gleiches geschieht mit Zitaten aus den Lyce-

umsfragmenten (abgekürzt: [L]) und mit Zitaten aus den Ideen (abgekürzt [ID]).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

Der Transzendentalpoesie entspricht zunächst das, was in der bisherigen Re-
konstruktion als „äußere Ironie“ beschrieben wurde. Die Diskrepanz zwischen er-
wartetem und tatsächlichem Verlauf der Syntax kann den endlichen und kontingen-
ten Charakter einer Darstellung herausstellen, wenn dadurch die Fiktionalität der 
Darstellung zutage tritt. Dieses Selbstunterlaufen einer Darstellung mittels Ironie 
kann daher die Dargestelltheit oder Produziertheit einer Darstellung mitdarstellen 
und sichtbar machen, was insofern einem Rückgang auf das Produzierende ent-
spricht, als damit die Kohärenz des tropologischen Systems unterbrochen wird, das 
jeder Darstellung bzw. Erzählung zugrundeliegt, also in der Quasi-Position eines 

 ist. Die Unterbrechung der erzählerischen Kohärenz verweist daher 
auf die unhintergehbare Abhängigkeit einer Darstellung vom tropologischen Sy-
stem und kann so zu dessen indirekter Darstellung dienen. Zugleich gibt es aber 
auch die Möglichkeit, dieses System durch Ironie zu transgressieren. Diese Lesart 
findet auch eine Entsprechung in anderen Fragmenten Schlegels, etwa im Athenä-
umsfragment Nr. [121]: „Eine Idee ist ein bis zur Ironie vollendeter Begriff, eine ab-
solute Synthesis absoluter Antithesen, der stete sich selbst erzeugende Wechsel zwei 
streitender Gedanken. Ein Ideal ist zugleich Idee und Faktum [...]“ (KA II 115). Die 
Ironie ist hier nicht nur als eine Art Harmonie absoluter Widersprüche beschrieben, 
sondern auch als abhängig von der Materialität einer Darstellung („Faktum“). Die 
Ironie bezeichnet also einen nur im und durch das Produkt möglichen Modus der 
Darstellung, einen internen Selbstwiderspruch oder eine Selbstdifferenz, der/die 
die Kontingenz und den setzenden Charakter einer Darstellung herausstellt. Diese 
Selbsttranszendenz der Darstellung entspricht dem Idealen in der Transzendental-
poesie, das von der Realität einer Darstellung abhängig ist. Insofern ist die Trans-
zendentalpoesie „ein Verhältnis des Idealen und des Realen“.

Zugleich wird die Ironie aber als ein sich selbst erzeugender steter Wechsel
und damit als dynamisch aufgefaßt. Diese Dynamik erlaubt es, sie als Moment 
in einem Prozeß aufzufassen, der auch subjektiven Vollzügen eigen ist. Um diese 
Lesart zu begründen, möchte ich zunächst zwei Fragmente aus den Ideen Schlegels 
lesen. Anhand des Fragments Nr. [43] aus den Ideen läßt sich zunächst darlegen, 
daß ästhetische Subjektvollzüge als paradigmatisch für menschliche Subjektivität 
überhaupt gelten können: „Was die Menschen unter den anderen Bildungen der 
Erde, das sind die Künstler unter den Menschen“ (KA II 260). In diesem Fragment 
werden zwei Relationen verglichen: menschliche Subjekte nehmen eine ausge-
zeichnete Stellung unter den Bildungen der Erde ein, während die künstlerischen 
Subjekte vor anderen Subjekten ausgezeichnet sind. Wie dies zu verstehen ist, er-
hellt ein zweites Fragment aus den Ideen (Nr. [131]):

„Der geheime Sinn des Opfers ist die Vernichtung des Endlichen, weil es endlich ist. Um 
zu zeigen daß es nur darum geschieht muß das Edelste und Schönste gewählt werden; vor 
allem der Mensch, die Blüte der Erde. Menschenopfer sind die natürlichsten Opfer. Aber 
der Mensch ist mehr als die Blüte der Erde; er ist vernünftig, und die Vernunft ist frei 

und selbst nichts anderes als ein ewiges Selbstbestimmen ins Unendliche. Also kann der 

Mensch nur sich selbst opfern, und so tut er auch in dem allgegenwärtigen Heiligtum von 
dem der Pöbel nichts sieht. Alle Künstler sind Dezier, und ein Künstler heißt nichts anders 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


als sich den unterirdischen Gottheiten weihen. In der Begeisterung des Vernichtens offen-

bart sich zuerst der Sinn göttlicher Schöpfung. Nur in der Mitte des Todes entzündet sich 

der Blitz des ewigen Lebens.“ (KA II 269/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Als Künstler gilt Schlegel nicht nur ein Mensch, der Kunstwerke produziert: „Nicht 
die Kunst und die Werke machen den Künstler, sondern der Sinn und die Begeiste-
rung und der Trieb“ (L Nr. [63]/KA II 154). Künstlersein ist offensichtlich nicht ab-
hängig vom Besitz bestimmter (z.B. handwerklicher) Fertigkeiten, sondern bezeich-
net eine Lebensweise und ein Verhältnis zu sich und zur Welt. Insofern kann der 
Künstler als paradigmatisch für eine Form subjektiver Vollzüge gelten, die ich im 
folgenden mit dem ‚ästhetischen Subjekt‘ gleichsetzen werde. Allerdings handelt es 
sich bei der ästhetischen Gestalt des Subjekts niemals um einen stabilen Zustand 
desselben, sondern um eine Transformation des Subjekts durch eine ästhetische und 
in einer ästhetischen Erfahrung. Daher ist die Rede vom ästhetischen Subjekt nur 
eine Abkürzung für einen Erfahrungsgehalt, den wir u.a. dem Umgang mit Kunst-
werken zuschreiben.

Die Selbstaufopferung des Künstlers ist nicht nur eine mögliche Verhaltensweise 
des ästhetischen Subjekts unter anderen, sondern bezeichnet gerade die wesentliche 
Differenz zu anderen subjektiven Vollzügen bzw. Selbstverhältnissen: „Der Künst-
ler, der nicht sein ganzes Selbst preisgibt, ist ein unnützer Knecht“ (ID Nr. [113], KA 
II 267). Der Vernichtung des Endlichen als Selbstopferung des ästhetischen Sub-
jekts entspricht der Ironie als dem Selbstunterlaufen einer bestimmten Darstellung, 
die damit ihren endlichen Charakter herausstellt. Der Prozeß der Selbstvernichtung 
wird im Ideenfragment Nr. [131] jedoch als eine freie und vernünftige Handlung 
beschrieben, die nur den Künstlern vorbehalten ist. Durch den bewußten Vollzug 
der Selbstvernichtung wird der „Sinn der göttlichen Schöpfung“ offenbart, der ge-
rade in einem Wechselverhältnis von Leben und Tod besteht. Die Freiheit durch 
Destruktion als eine Erfahrung des ästhetischen Subjekts reetabliert ein souveränes 
Subjekt, das darin souverän ist, daß es seine Selbstvernichtung bewußt betreibt. 
Diese Freiheitskonzeption steht quer zu derjenigen Heideggers, die Freiheit als set-
zende Gerechtigkeit versteht. Der ästhetische Subjektvollzug ist insofern frei, als 
daß dieser die Vernichtung aller endlichen Stadien des Selbst bewußt betreibt und 
damit einen Prozeß des unendlichen Selbstbestimmens inauguriert. Freiheit gibt es 
nur in einer Dialektik von Selbstschöpfung (oder -setzung, vollzogen als Selbstbe-
schreibung) und bestimmter Negation durch die Ironie, wobei es sich hier (anders 
als in Abschnitt II) um eine nichtteleologische Dialektik handelt (hier trifft also de 
Mans Kritik nicht). Diesem Wechsel von Leben und Tod entspricht derjenige zwi-
schen Selbstschöpfung und -vernichtung, den Schlegel im Athenäumsfragment Nr. 
[51] als Ironie versteht:

„Naiv ist, was bis zur Ironie, oder bis zum steten Wechsel von Selbstschöpfung und Selbst-

vernichtung natürlich, individuell oder klassisch ist, oder scheint. Ist es bloß Instinkt, so 
ists kindlich, oder albern; ists bloße Absicht, so entsteht Affektation. Das schöne, poe-
tische, idealische Naive muß zugleich Absicht, und Instinkt sein. Das Wesen der Absicht 
in diesem Sinne ist die Freiheit. Bewußtsein ist noch bei weitem nicht Absicht. Es gibt ein 

160 SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161

gewisses verliebtes Anschauen eigner Natürlichkeit oder Albernheit, das selbst unsäglich 
albern ist. Absicht erfordert nicht gerade einen tiefen Calcul oder Plan. Auch das Home-
rische Naive ist nicht bloß Instinkt: es ist wenigstens so viel Absicht darin, wie in der An-
mut lieblicher Kinder, oder unschuldiger Mädchen. Wenn Er auch keine Absichten hatte, 
so hat doch seine Poesie und die eigentliche Verfasserin derselben, die Natur, Absicht.“ 
(KA II 109/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Der stete Wechsel von Selbstschöpfung und -vernichtung ist also nicht an einen 
bewußten ironischen Vollzug eines ästhetischen Subjekts gebunden, sondern be-
schreibt ein prozessuales Geschehen, das zugleich Absicht und Instinkt ist. „Ab-
sicht“ bezeichnet hier nicht die Absicht oder das Kalkül eines bewußten Indivi-
duums, sondern beschreibt ein Moment der Freiheit in diesem Prozeß52, während 
sich „Instinkt“ auf ein Moment der Notwendigkeit bezieht. Freiheit kann somit 
als das destruktive Moment der Selbstvernichtung einer endlichen Darstellung 
verstanden werden, die stets aufs neue darzustellen gleichwohl notwendig bleibt, 
um den Prozeß, der der Prozeß des Lebens überhaupt ist und der „Sinn der gött-
lichen Schöpfung“, fortzuschreiben.

Als eigentliche Verfasserin poetischer Werke erscheint nicht der empirische 
Autor, sondern die Natur. Dem entspricht die Auffassung der Poesie als einer 
ursprünglichen Kraft, die je in allen Menschen wirkt.53 Im Gespräch über die 
Poesie54 heißt es:

52 Das sieht auch bei aller Betonung einer Differenz zu F. Schlegel Kierkegaard: „Iro-
nie bezeichnet zugleich den subjektiven Genuß, indem das Subjekt sich durch die 
Ironie von der Gebundenheit befreit, in der die Kontinuität der Lebensverhältnisse 
es festhält, wie man ja deshalb auch von dem Ironiker sagen kann, daß er sich amü-
siert. Hierzu kommt, daß die Verstellung, falls man sie in ein Verhältnis zum Subjekt 
bringen will, eine Absicht hat, aber diese Absicht ist eine äußerliche, eine der Ver-
stellung selber fremde Absicht; dagegen hat die Ironie keine Absicht, ihre Absicht 
ist in ihr selber immanent, es ist eine metaphysische Absicht. Die Absicht ist nichts 
anderes als die Ironie selber. Wenn der Ironiker sich nun anders zeigt, als er wirklich 
ist, so könnte es allerdings scheinen, als sei es seine Absicht, andere dies glauben zu 
machen; aber seine eigentliche Absicht ist es doch, sich frei zu fühlen, dies aber ist er 
eben durch die Ironie, und so hat also die Ironie keinerlei andere Absicht, sondern ist 
Selbstabsicht.“ (Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rück-

sicht auf Sokrates (Oldenbourg, München/Berlin 1929), S. 213 f.).
53 Der Begriff ‚Poesie‘ wird gegen Ende des 16. Jahrhunderts aus frz. ‚poésie‘ entlehnt, 

das sich über das lat. ‚poiesis‘ aus dem griech.  herleitet.  meint im 
griechischen ein doppeltes: zum einen bedeutet es das Machen, die etwas hervor-
bringende Tätigkeit, die Schöpfung in einem allgemeinen Sinn. Poiesis bezeichnet 
also allgemein die herstellende Tätigkeit des Menschen. Zum anderen bezieht sich 

 im engeren Sinne auf die dichterische Tätigkeit oder die Praxis des Dich-
tens. Daraus leitet sich die Poetik als die Theorie des dichterischen Hervorbringens 
im Sinne einer Technik und einer theoretischen Reflexion auf die Kunst im Sinne 
einer Gattungstheorie her.

54 Friedrich Schlegel: Gespräch über die Poesie (in: ders.: Kritische und Theoretische 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

„Die Vernunft ist nur eine und in allen dieselbe: wie aber jeder Mensch seine eigne Na-
tur hat und seine eigne Liebe, so trägt auch jeder seine eigne Poesie in sich. Die muß 
ihm bleiben und soll ihm bleiben, so gewiß er der ist, der er ist, so gewiß nur irgend 
etwas Ursprüngliches in ihm war; und keine Kritik kann und darf ihm sein eigenstes 
Wesen, seine innerste Kraft rauben [...]. Aber lehren soll ihn die hohe Wissenschaft ech-

ter Kritik, wie er sich selbst bilden muß in sich selbst, und vor allem soll sie ihn lehren, 
auch jede andre selbständige Gestalt der Poesie in ihrer klassischen Kraft und Fülle zu 
fassen, daß die Blüte und der Kern fremder Geister Nahrung und Same werde für seine 
eigne Fantasie. [...]
Und was sind sie [die Gedichte, J.S.] gegen die formlose und bewußtlose Poesie, die sich 
in der Pflanze regt, im Lichte strahlt, im Kinde lächelt, in der Blüte der Jugend schim-
mert, in der liebenden Brust der Frauen glüht? – Diese aber ist die erste, ursprüngliche,
ohne die es gewiß keine Poesie der Worte geben würde. Ja wir alle, die wir Menschen 
sind, haben immer und ewig keinen andern Gegenstand und keinen andern Stoff aller 
Tätigkeit und aller Freude, als das Gedicht der Gottheit, dessen Teil und Blüte auch wir 
sind – die Erde. Die Musik des unendlichen Spielwerks zu vernehmen, die Schönheit 
des Gedichts zu verstehen, sind wir fähig, weil auch ein Teil des Dichters, ein Funke 
seines schaffenden Geistes in uns lebt und tief unter der Asche der selbstgemachten 
Unvernunft mit heimlicher Gewalt zu glühen niemals aufhört.“ (GP/KTS 165 f./alle 
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie wird hier als eine innere schaffende Kraft vorgestellt, die allen Men-
schen eigen ist und insofern der Charakterisierung der romantischen Poesie als 
einer „Universalpoesie“55 entspricht. Zugleich wird die Singularität der Poesie 
mit der Allgemeinheit der Vernunft kontrastiert. Hier zeigt sich also die Dis-
krepanz zwischen dem Konzept eines allgemeinen Vernunftsubjekts und einem 
durch poetische Kraft individualisierten Subjekt. Diese Kraft ist zugleich eine 
ursprüngliche in jedem Menschen, die jedoch einer Bildung durch echte Kritik 
bedarf, um die Erzeugnisse der Poesie im engeren Sinn, also sprachliche Kunst-
werke hervorzubringen. Die Erde selbst wird als ein „Gedicht“ und „unend-
liches Spielwerk“ des Hervorbringens neuer Bildungen verstanden, deren „Mu-
sik“ – also eine nichtsprachliche Kunst – wir durch die poetische Anlage, die 
in jedem vorhanden ist, vernehmen können. Von dieser ursprünglichen Poesie, 
die Schlegel hier mit einer ursprünglichen Kraft identifiziert, ist die „Poesie der 
Worte“, also die Dichtkunst, nur abgeleitet. An derselben Stelle heißt es weiter:

Schriften, Reclam, Stuttgart 1978, S. 165-224) – Im folgenden wird aus diesem Buch 
unter dem Sigel [KTS] und unter Angabe des abgekürzten Titels des Aufsatzes zi-
tiert [Georg Forster (KTS, S. 21-45) als [GF]/Über Lessing (S. 46-75) als [ÜL]/Über 

Goethes Meister (S. 143-164) als [GM]/Gespräch über die Poesie (S. 165-224) als 
[GP]] – Bei Zitaten aus dem Gespräch über die Poesie wird auf eine Differenzierung 
bezüglich der Zuordnung der Gesprächsbeiträge zu den verschiedenen Teilnehmern 
aus pragmatischen Gründen verzichtet.

55 AT Nr. [116]: „Die romantische Poesie ist eine progressive Universalpoesie“ (KA II 
114).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

„Es ist nicht nötig, daß irgend jemand sich bestrebe, etwa durch vernünftige Reden 
und Lehren die Poesie zu erhalten und fortzupflanzen, oder gar sie erst hervorzubrin-
gen, zu erfinden, aufzustellen und ihr strafende Gesetze zu geben, wie es die Theorie 
der Dichtkunst so gern möchte. Wie der Kern der Erde sich von selbst mit Gebilden 
und Gewächsen bekleidete, wie das Leben von selbst aus der Tiefe hervorsprang, 
und alles voll ward von Wesen die sich fröhlich vermehrten; so blüht auch Poesie 

von selbst aus der unsichtbaren Urkraft der Menschheit hervor [...]. Nur Gestalt und 

Farbe können es nachbildend ausdrücken, wie der Mensch gebildet ist; und so läßt 

sich auch eigentlich nicht reden von der Poesie als nur in Poesie.“ (GP/KTS 166 f./alle 
Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Poesie im besonderen als künstlerisches Hervorbringen in der Sprache ent-
springt also „von selbst“ aus dieser poetischen „Urkraft“ und ist insofern auch 
„Poesie der Poesie“. Das menschliche Subjekt selbst ist nur ein Produkt dieser 
bildenden Kraft, der „Mensch ist ein schaffender Rückblick der Natur auf sich 
selbst“, wie es in der Idee Nr. [28] auch heißt (KA II 258). Die Erde wird selbst als 
ein Kunstwerk aufgefaßt, das aus dem Spiel der schaffenden Urkraft in einer sich 
selbst erzeugenden Prozessualität stets neu produziert wird, d.h. niemals in einem 
Produkt stillgestellte Kraft und Zeit ist, sondern nur transitorisch in Produkten er-
scheint. Die „heiligen Spiele der Kunst“ sind daher „nur ferne Nachbildungen von 
dem unendlichen Spiele der Welt, dem ewig sich selbst bildenden Kunstwerk“. Da-
her wird im Gespräch über die Poesie von der Literatur gefordert, daß sie ironisch
sein solle, und zwar indem in ihr „die Begebenheiten, die Menschen, kurz das 
ganze Spiel des Lebens [von der Literatur, J.S.] wirklich auch als Spiel genommen 
und dargestellt sei“ (GP/KTS 198). Die vollzogene Ironie ist also Spiel. Auf diese 
ursprüngliche Verbindung zwischen Ironie und Spiel werde ich zurückkommen.

Die bewußte Handhabung der Ironie durch das ästhetische Subjekt ist so-
mit nur eine Nachbildung des spielerischen Prozesses einer unentwegten Selbst-
schöpfung und -vernichtung allen Lebens, die von einer ursprünglichen Kraft 
angetrieben wird. Im Athenäumsfragment Nr. [375] beschreibt Schlegel diese 
Kraft als Energie und bindet sie an die subjektiven Vollzüge von Selbstbildung 
und Handeln: „Der energische Mensch benutzt immer nur den Moment, und ist 
überall bereit und unendlich biegsam. Er hat unermeßlich viele Projekte oder 
gar keins: denn Energie ist zwar mehr als bloße Agilität, es ist wirkende, be-
stimmt nach außen wirkende Kraft, aber universelle Kraft, durch die der ganze 
Mensch sich bildet und handelt“ (KA II, S. 144). Der ästhetische Subjektvollzug 
wäre demnach eine Art mimesis an die ursprüngliche Kraft und den Prozeß des 
Aufbauens und Zerstörens. Das ironische Subjekt steht in einem spielerischen 
Selbstverhältnis, in dem es zugleich unendlich viele Projekte und gar keine hat. 
Die Ironie ist Ausdruck des Bewußtseins über diesen steten Prozeß der Selbst-
schöpfung und -vernichtung, den das ästhetische Subjekt gewinnt.56

Dem entspricht Schlegels Charakteristik des Zynikers (gemeint ist aber wohl 
eher ein Kyniker), der durch den Verzicht auf Besitz ein Moment der Freiheit über 

56 ID Nr. [69]: „Ironie ist klares Bewußtsein der ewigen Agilität, des unendlich vollen 
Chaos“ (KA II 263).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

die Welt erlangt, „denn alle Sachen, die ein Mensch hat, haben ihn doch in ge-
wissem Sinne wieder“ (AT Nr. [35]/KA II 108). Wir besitzen Dinge also nicht nur, 
sondern wir sind zugleich von ihnen besessen. Das Bewußtsein der eigenen Agilität 
und der eigenen Freiheit führt dazu, sich nicht von den Sachen bzw. der Welt be-
stimmen zu lassen, sondern sich über diese hinwegzusetzen, „denn überall, wo man 
sich nicht selbst beschränkt, beschränkt einen die Welt; wodurch man ein Knecht 
wird“ (L Nr. [37]/KA II 151). Was Schlegel hier als Kennzeichen des Zynikers auf-
faßt, bezeichnet er im Lyceumsfragment Nr. [160] als die „Sokratische Ironie“:

„[...] In ihr soll alles Scherz und alles ernst sein, alles treuherzig offen, und alles tief 
verstellt. Sie entspringt aus der Vereinigung von Lebenskunstsinn und wissenschaft-
lichem Geist [...]. Sie enthält und erregt ein Gefühl von dem unauflöslichen Widerstreit 

des Unbedingten und Bedingten, der Unmöglichkeit und Notwendigkeit einer vollständi-

gen Mitteilung. Sie ist die freieste aller Lizenzen, denn durch sie setzt man sich über sich 

selbst weg; und doch auch die gesetzlichste, denn sie ist unbedingt notwendig. [...]“ (KA 
II 160/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Die Ironie ist also nicht nur auf ein Verhältnis in textuellen Darstellungen im 
engeren Sinne beschränkt, sondern sie entspringt einem „Lebenskunstsinn“, 
der von der Unmöglichkeit und Notwendigkeit einer Mitteilung mit Anspruch 
auf Vollständigkeit weiß. Sie ist auch eine Art freier Vollzug einer gesetzlichen 
Notwendigkeit und gleicht insofern tatsächlich einer mimesis an den Prozeß 
unentwegter Selbstschöpfung und -vernichtung als dem unendlichen Spiel der 
Welt. Als „Lebenskunstsinn“ ist die Ironie nicht nur Gefühl vom unauflös-
lichen Widerstreit des Unbedingten und Bedingten, sondern auch die subjek-
tive Handlung einer Selbsttransgression des Subjekts, das sich so im ironi-
schen Vollzug über die Endlichkeit seiner selbst und die Beschränkung durch 
die Welt hinwegsetzen kann. Die Ironie bringt so Performanzbewußtsein in 
konstative Äußerungen, z.B. über die subjektive Lebenswelt. Sie ist als ästhe-
tisches Selbstverhältnis des Subjekts praktiziertes Kontingenzbewußtsein. Die 
Ironie ist also zugleich mimetische Vollzugsform des ästhetischen Subjekts und 
ein Gefühl für bzw. eine Reflexion auf die sich selbst erzeugende Prozessualität 
der Welt.57 Insofern subjektiver Vollzug in einem ursprünglich herstellenden 
Welt- und Selbstverhältnis besteht, markiert die Ironie deren jeweilige Suspen-
sion und Unterlaufung, um ‚Platz‘ für neue Darstellungen zu schaffen. Der Tod 
des Alten ist Bedingung des neuen Lebens.

Die Mitdarstellung des Darstellenden – also die innere Ironie – bleibt an das 
immanente Selbstunterlaufen der realen Darstellung gebunden, wie es die äußere 
Ironie beschreibt. Sie vollzieht sich zunächst als das Herausstellen des Herge-
stelltseins des Produkts. Die Vernichtung der Darstellung durch die Darstellung 
selbst verweist negativ auf die Unendlichkeit der darstellenden Kraft. Die Ironie 
bezeichnet den Moment, in dem die wiederholende Vernichtung des Endlichen, 
Bestimmten, Realen und Bedingten das Unendliche, Unbestimmte, Bestimmen-

57 Entsprechend wird von der künstlerischen Poesie im AT Nr. [238] gefordert, daß sie 
„überall zugleich Poesie und Poesie der Poesie sein“ soll (KA II 127).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

de, Ideale und Unbedingte indirekt zur Darstellung bringen kann. Genauer: das 
Unendliche etc. bezeichnet den produktinternen Überschuß über das Endliche. 
Da jede subjektive Äußerung eine sprachliche Darstellung und insofern ein Text
ist, verweist die Ironie in der Darstellung auf die Unendlichkeit anderer mög-
licher Darstellungen des sich äußernden Subjekts. Eine vollständige buchstäb-
liche Mitteilung bleibt aber nicht nur insofern unmöglich, weil sie immer eine 
bestimmte und damit eine endliche Darstellung ist, sondern auch deswegen, weil 
das Subjekt weder der autonome Urheber seiner Äußerungen ist noch über eine 
transparente Selbstkenntnis verfügt.58 In der Lucinde schreibt Schlegel:

„Denn wie ich auch die Vergangenheit überdenke, und in mein Ich zu dringen strebe, um 
die Erinnerung in klarer Gegenwart anzuschauen und dich anschauen zu lassen: es bleibt 

immer etwas zurück, was sich nicht äußerlich darstellen läßt, weil es ganz innerlich ist. Der 
Geist des Menschen ist sein eigner Proteus, verwandelt sich und will nicht Rede stehn vor 
sich selbst, wenn er sich greifen möchte. In jener tiefsten Mitte des Lebens treibt die schaf-

fende Willkür ihr Zauberspiel. [...] Nur was allmählig fortrückt in der Zeit und sich aus-
breitet im Raume, nur was geschieht ist Gegenstand der Geschichte. Das Geheimnis einer 
augenblicklichen Entstehung kann man nur erraten und durch Allegorie erraten lassen.“59

Da sich das „Zauberspiel“ der „schaffenden Willkür“ nicht zur Darstellung brin-
gen läßt, kann nur eine Allegorie in „göttlichen Sinnbildern“ andeuten, was der 

58 Schlegel wendet sich explizit gegen die Möglichkeit einer rationalen Selbsterkennt-
nis: „Ganz und im strengsten Sinn kennt niemand sich selbst. Von dem Standpunkt 
der gegenwärtigen Bildungsstufe reflektiert man über die zunächst vorhergegangene, 
und ahnet die kommende: aber den Boden, auf dem man steht, sieht man nicht. Von 
einer Seite hat man die Aussicht auf ein paar angrenzende: aber die entgegengesetzte 
Scheibe des beseelten Planeten bleibt immer verdeckt. Mehr ist dem Menschen nicht 
gegönnt“ (ÜL/KTS 63). Die Metaphorik dieser Stelle entspricht genau dem zeitlichen 
Charakter der Ironie bei de Man, die in einer räumlichen Spaltung zeitlich verschie-
dene Stadien des Selbst vereinigt, ohne den Boden zu sehen, auf dem man steht, 
d.h. ohne Selbsttransparenz des Subjekts und ohne Selbstgründung eines autonomen 
Subjektes. – Der Autor ist nicht der autonome Urheber seiner Texte: „Ein Autor, er sei 
Künstler oder Denker, der alles was er vermag, oder weiß, zu Papier bringen kann, 
ist zum mindestens kein Genie“ (ÜL/KTS 59). Cf. auch Friedrich Schlegel: Über 

die Unverständlichkeit (in: Friedrich Schlegel: Kritische Ausgabe Band II, Ferdinand 
Schöningh, München/Paderborn/Wien/Zürich 1967, S. 363-372): „Ja das Köstlichste 
was der Mensch hat, die innere Zufriedenheit selbst hängt, wie jeder leicht wissen 
kann, irgendwo zuletzt an einem solchen Punkte, der im Dunkeln gelassen werden 
muß, dafür aber auch das Ganze trägt und hält, und diese Kraft in demselben Au-
genblicke verlieren würde, wo man ihn in Verstand auflösen wollte. Wahrlich, es 
würde euch bange werden, wenn die ganze Welt, wie ihr es fordert, einmal im Ernst 
durchaus verständlich würde. Und ist sie selbst diese unendliche Welt nicht durch den 
Verstand aus der Unverständlichkeit oder dem Chaos gebildet?“ (l.c., S. 370).

59 Friedrich Schlegel: Lucinde (Reclam, Stuttgart 1963, S. 78/Hervorhebungen von 
mir, J.S.).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

Darstellung notwendig entgeht. Das Verständnis der Allegorie als eine erzähler-
ische Verräumlichung der Zeit entspricht de Mans Definition der Allegorie als 
narrativer Dauer. Die „schaffende Willkür“ im Inneren des Subjekts läßt sich nur 
durch allegorische „Andeutungen“ zur Darstellung bringen.

Die Mitteilung ist aber auch notwendig, da der narrative Prozeß wesentlich 
an die Performanz interaktiven Sprechens gebunden ist. Der Mensch geht, um 
„sicher sich selbst immer wieder zu finden, immer von neuem aus sich heraus, 
um die Ergänzung seines innersten Wesens in der Tiefe eines fremden zu suchen 
und zu finden. Das Spiel der Mitteilung und der Annäherung ist das Geschäft und 
die Kraft des Lebens, absolute Vollendung ist nur im Tode“ (GP/KTS 167). Die 
mitteilende Äußerung ist auch die Bedingung der Selbstkenntnis: niemand kennt 
sich, „insofern er nur er selbst und nicht auch zugleich ein anderer ist. Je mehr 
Vielseitigkeit also, desto mehr Selbstkenntnis“ (ÜL/KTS 64). Die Selbstkenntnis 
des Subjektes ist also nur möglich durch den Horizont des Anderen bzw. des Be-
zuges zum Anderen.60

 Das Subjekt muß danach trachten, seine Ansichten über die Poesie ständig 
zu erweitern und eben dies geschieht in dem Spiel von Mitteilung und deren iro-
nischer Subversion bzw. Suspension. Es ist das Wesen und Gesetz des Geistes, 
„sich selbst zu bestimmen und im ewigen Wechsel aus sich heraus zu gehn und 
in sich zurückzukehren“ (GP/KTS 192). Die romantische Poesie soll daher „die 
Poesie lebendig und gesellig, und das Leben und die Gesellschaft poetisch ma-
chen“ (AT Nr. [116], KA II 114). Dieser zirkulierenden Bewegung des Aus-sich-
Herausgehens in einer Äußerung und In-sich-Zurückkehrens entspricht die Kom-
plementarität eines Subjekts, das zugleich Autor seiner Äußerungen und Interpret 
fremder und eigener Äußerungen ist. Auch eine Selbstkenntnis des Subjekts bleibt 
an die Performanz sprachlicher Äußerungen gebunden. Diese irreduzible Kom-
plementarität des Subjekts als Autor und Interpret von Äußerungen ist die Weise 
des menschlichen In-der-Welt-seins. Daher gibt es auch keine Möglichkeit einer 

60 Das anschließende Thema der Intersubjektvität kann hier nur angedeutet werden. Das 
Intersubjekt, das nicht einfach das Zwischen (die Beziehung) zweier Subjekte ist, kon-
stituiert sich in der Einheit der Relation und der Differenz und Temporalität der Pole. 
Das Intersubjekt ist wesentlich sprachlich, es ist ein Code und ein System in der Spra-
che. Es ist daher verfehlt, auf der Einheit, Unzeitlichkeit und Autonomie des Subjekts 
zu beharren. Das ‚Subjekt‘ Genannte konstituiert sich erst durch das oder im Intersub-
jekt, es besteht nie außerhalb der Relation (des Systems und des Codes) ‚Intersubjekt‘ 
oder gar dieser vorgängig. Das Intersubjekt ist eine Sprechweise, eine Gewohnheit, 
eine Sprache der Freundschaft: es ist je spezifisch (es kann auch mehr als zwei Perso-
nen umfassen) und es ändert sich ständig (so daß das Kontinuierliche ‚Subjekt‘ genannt 
wird (eine notwendige Illusion), das Diskontinuierliche ‚Beziehung‘). Dieses Modell 
kann die moralische Forderung nach Mimesis ans Konkrete (die besondere Situation) 
ersetzen durch die Einsicht in die Vorrangigkeit des Intersubjektes bzw. die Abhängig-
keit des Subjektes vom Intersubjekt: das heißt als Verhalten, nicht auf der Einheit seines 
Selbst zu beharren, keine überzeitliche Allgemeinheit, dagegen spielerische Flexibili-
tät, verschiedene Rollen und Masken probieren. Es bleibt nichts, wozu mimetisch sich 
zu verhalten wäre, was bleibt, sind die Doppelrelationen von Ego und Alter.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

Privatsprache singulärer Subjekte, da es dem Gebrauch sprachlicher Zeichen we-
sentlich eingeschrieben ist, öffentlich zu sein.

Gleichwohl ruht die Kunst „auf dem Wissen“ (GP/KTS 171), die „innere Vor-
stellung kann nur durch die Darstellung nach außen, sich selbst klarer und ganz 
lebendig werden“, und eben diese Darstellung ist „Sache der Kunst“ (GP/KTS 186). 
Die Poesie muß daher auch als Kunst im Sinne einer techne, einer Handfertigkeit be-
trachtet werden. Es ist voreilig, „die Poesie oder die Prosa Kunst zu nennen, ehe sie 
[die Künstler, J.S.] dahin gelangt sind, ihre Werke vollständig zu konstruieren. Daß 
das Genie dadurch überflüssig werde, steht nicht zu besorgen, da der Sprung vom 
anschaulichsten Erkennen und klaren Sehen dessen, was hervorgebracht werden 
soll, bis zum Vollenden immer unendlich bleibt“ (AT Nr. [432], KA II 154). Es wird 
daher von den Dichtern bzw. den ästhetischen Subjekten gefordert, daß sie „selbst 
Künstler und Meister sind, mit sichern Werkzeugen zu bestimmten Zwecken auf 
beliebige Weise zu verfahren“ (GP/KTS 186). Dies gilt zunächst im Ästhetischen.

Die Differenz zwischen den alltäglichen Welt- bzw. Selbstbezügen des Subjekts 
und den Kunstwerken bzw. dem ästhetischen Subjekt liegt in dem, was Schlegel 
als die „rückwirkende Selbsttätigkeit“ (GF/KTS 43) des Verstandes oder auch als 
eine rückwirkende Durchbildung bezeichnet. Diese rückwirkende Durchbildung 
ist aber wiederum keine reine Tätigkeit eines autonom schaffenden künstlerischen 
Subjekts61, sondern ist ein Selbstverhältnis der ursprünglich herstellenden Kraft,
das sich als Ironie in den Text einschreibt. Jedes Werk sei „korrekt“, „welches die-
selbe Kraft, die es hervorbrachte, auch wieder rückwirkend durchgearbeitet hat, 
damit sich Innres und Äußres entspreche“ (GF/KTS 39/Hervorhebung von Schle-
gel).62 Ganz ähnlich schreibt Schlegel in Über Goethes Meister: „Die Darstellung 
einer sich wie ins Unendliche immer wieder selbst anschauenden Natur war der 
schönste Beweis, den ein Künstler von der unergründlichen Tiefe seines Vermö-
gens geben konnte“ (GM/KTS 160).63

Insofern das Kennzeichen des ästhetischen Subjektes selbst bereits die rück-
wirkende und selbsttätige Durchbildung ist und „jeder Mensch, der gebildet ist, 
und sich bildet, in seinem Innern einen Roman“ (L Nr. [78], KA II 156) enthält, 
kann das ästhetische Subjekt daher selbst bereits als ein Kunstwerk betrachtet 
werden.64 Schlegel kann somit schreiben: „Ein recht freier und gebildeter Mensch 

61 L Nr. [1]: „Man nennt viele Künstler, die eigentlich Kunstwerke der Natur sind“ (KA 
II 147).

62 Cf. zum Begriff des „Korrekten“ auch AT Nr. [253] (KA II 129).
63 AT Nr. [168]: „Und welche Philosophie bleibt dem Dichter übrig? Die schaffende, die 

von Freiheit, und dem Glauben an sie ausgeht, und dann zeigt wie der menschliche 
Geist sein Gesetz allem aufprägt, und wie die Welt sein Kunstwerk ist“ (KA II 120). 
Die Welt ist also ein Produkt des menschlichen Geistes. Der subjektive Vollzug be-
steht zwar in der Herstellung dieser Welt, dieser Herstellungsprozeß ist jedoch nicht 
der Kontrolle bewußter Subjekte unterworfen.

64 Daß der Begriff des „Kunstwerks“ auch auf Subjekte anwendbar ist, geht auch aus 
dem Athenäumsfragment Nr. [67] hervor: „Es wäre illiberal, nicht vorauszusetzen, 
ein jeder Philosoph sei liberal, und folglich rezensibel; ja es nicht zu fingieren, wenn 
man auch das Gegenteil weiß. Aber anmaßend wäre es, Dichter ebenso zu behandeln; 

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

müßte sich selbst nach Belieben philosophisch oder philologisch, kritisch oder 
poetisch, historisch oder rhetorisch, antik oder modern stimmen können, ganz 
willkürlich, wie man ein Instrument stimmt, zu jeder Zeit, und in jedem Grade“ 
(L Nr. [55], KA II 154). Ein solches Subjekt wäre zugleich schwach, denn es be-
treibt seine eigene Vernichtung und hält sich so im Unbestimmten (als Resultat 
bestimmter Negationen), wie auch stark, denn es gewinnt in dem ästhetischen 
Selbstbezug und in der bewußt betriebenen Selbstvernichtung eine unendliche 
Freiheit zur Selbstbildung und -verfügung über sich selbst. In dieser Selbstverfü-
gung des ästhetischen Subjekts über sich – die gerade nicht eine herrschaftliche 
Verfügung über Objekte impliziert – gewinnt es eine ihm eigene Souveränität, die 
es aber immer nur negativ – als Destruktionserfahrung – in der ästhetischen und 
als die ästhetische Erfahrung bestimmen kann. Souverän ist das Subjekt, weil es 
mit dem (ironisch praktizierten) Prozeß des Aufbauens und Zerstörens einen spie-
lerischen Selbstbezug erlangt und in begrenztem Maße über sich durch ein instru-
mentelles Selbstverhältnis (es kann sich beliebig „stimmen“) verfügen kann. Auf-
bauen und Zerstören sind also nicht nur Momente der künstlerischen Produktion 
von Kunstwerken, sondern zeigen sich auch im (ironischen) Selbstverhältnis des 
ästhetischen Subjekts. Wir lernen aus der ästhetischen Erfahrung der Kontingenz 
aller Setzung auch für ein anderes alltägliches Selbstverhältnis.

Allerdings gibt es das Sich-selbst-willkürlich-stimmen-können zunächst nur in 
der ästhetischen Erfahrung, also im ästhetischen oder als ästhetisches Spiel. In-
sofern ist hier keine auch alltägliche Selbstverfügung oder Selbstherrschaft qua 
Verstand impliziert, wie es ja gerade der von Schlegel kritisierte Rationalismus 
postuliert. Die ästhetische Selbstverfügung ist Hingabe an das freie Spiel der Kräf-
te, nicht deren Beherrschung. Man sollte daher eher davon sprechen, daß sich das 
Subjekt in der ästhetischen Erfahrung beliebig stimmen läßt. Wenn jedoch die Iro-

es müßte denn einer durch und durch Poesie und gleichsam ein lebendes und han-
delndes Kunstwerk sein.“ (KA II 110) – Auch ein Gespräch kann ein Kunstwerk sein, 
„wenn es durch gebildete Fertigkeit zur höchsten Vollendung in seiner Art geführt 
wird, und in Stoff und Gestalt ursprünglichen geselligen Sinn und Begeisterung für 
die höchste Mitteilung verrät“ (GF/KTS 42). – Schlegel verwendet auch den Begriff 
des „Individuums“ nicht nur für Subjekte, sondern unter diesen fallen u.a. auch „Pro-
jekte“ (AT Nr. [22], KA II 106 f.), „historische Individuen“ (AT Nr. [55], KA II 109), 
„Zeitalter“ (AT Nr. [426], KA II 152), die „alte Poesie“ (AT Nr. [242], KA II 127) 
und literarische Werke, etwa Romane und Gedichte (z.B. GP/KTS 220). Selbst alle 
„Systeme sind Individuen“, so wie umgekehrt „alle Individuen auch wenigstens im 
Keime und der Tendenz nach Systeme“ (AT Nr. [242], KA II 127 f.) sein können. Der 
Begriff des „Individuums“ übergreift also bei Schlegel die Differenz von Mensch 
und Kunstwerk, Geschichte und Zukunft. Anschließbar wäre hier der Versuch ei-
ner Charakteristik dessen, wie der Begriff des Individuums strukturell von Schlegel 
bestimmt wird. Es scheint sich nicht um eine unteilbare Einheit oder um ein unhin-
tergehbares Einzelnes zu handeln, sondern um die Einmaligkeit eines bestimmten 
strukturellen Verhältnisses. So bestehe etwa das „Eigentümliche [...] nicht in diesem 
oder jenem einzelnen Bestandteil, oder in dem bestimmten Maß desselben; sondern 
in dem Verhältnis aller“ (GF/KTS 44 f.).

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

nie der Austrag des ästhetischen Spiels ist, dann kann sie diesen Austrag auch im 
Alltäglichen ermöglichen. Die Ironie praktiziert ein anderes Selbstverhältnis zur 
ursprünglich produktiven Kraft auch in dem alltäglichen (letztlich vergeblichen) 
Versuch einer Kontrolle dieser Kräfte selbst: nämlich diese spielen zu lassen und 
sich diesem Spiel hinzugeben. Das aber ist eben keine absolute Herrschaft, sondern 
souveräne Selbstpreisgabe. Allerdings zeigt sich hier (wie schon bei Kant), daß die 
Beschreibungen ästhetischer Subjektivität immer ambivalent sind: das ästhetische 
Subjekt ist zugleich eine Steigerung der Mächtigkeit des alltäglichen Subjekts wie 
dessen totale Ohnmacht in der Selbstauslieferung an unkontrollierbare Kräfte. Die-
se Dialektik von subjektiver Macht und Ohmacht bezeichnet ja gerade das ästhe-
tische Spiel von setzender Selbstbeschreibung und verunsichernder Selbstreflexion, 
von bewußtem Mitspielen des Subjekts und der Hingabe an übersubjektive Kräfte.

 In der Selbstaufgabe liegt also ein Moment gelungener Selbstverfügung, 
allerdings nur im negativen Modus. Die Souveränität der Selbstpreisgabe – das 
Selbstopfer – kann nur im Modus der (subjektiven) Ohnmacht vollzogen werden, 
denn sonst wird sie falsch – nämlich positiv bzw. bloß (subjekt-)ermächtigend,  
etwa als Zynismus. Die Aufgabe seines alltäglichen Selbst als bewußter Kontroll-
verzicht ist das einzige Moment, über den das Subjekt frei verfügt. Das Subjekt 
ist dann qua ironischer Selbstnegation Medium einer sich in den Text setzenden 
ursprünglichen Kraft. Dieses ursprüngliche Ins-Werk-setzen der Kraft kann sich 
nur ereignen unter der Voraussetzung einer Preisgabe der alltäglichen Scheinin-
dividualität mit ihren angeblichen Bedürfnissen. Souverän zu sein heißt gerade 
nicht, als Subjekt in der Weise autonom zu sein, daß man sich selbst das Gesetz 
gibt. Souverän ist vielmehr die Aufgabe des Anspruchs auf autonome Subjektivtät 
und ihrer (defensiven) Selbsterhaltung zugunsten einer erfahrenden und sich ereig-
nenden Medialität, die die Mitte markiert zwischen aktiven und passiven Verhal-
tungen des Subjekts (cf. Kapitel 1).

Der ästhetische Subjektvollzug ist also vor der Allgemeinheit subjektiver Voll-
züge insofern ausgezeichnet, als daß er expliziter Vollzug des Selbstverhältnisses 
der poetischen Kraft ist.65 Er ist  expliziter Vollzug der Herstellung oder Produk-
tion von Darstellungen oder Texten, in denen qua Ironie auch die herstellende Kraft, 
nach Schlegel also die Poesie, indirekt mitdargestellt ist. Der Text ist die Allegorie 
seiner Genese, d.h. der ihn produzierenden Kraft, die sich im Ironischwerden des 
Textes zeigt. Ein Kunstwerk wäre formal betrachtet eine endliche und bestimmte 

65 Dem Künstler kommt daher gegenüber den Nichtkünstlern auch eine vermittelnde Auf-
gabe zu: „[...] Nur der Mensch unter Menschen kann göttlich dichten und denken und 
mit Religion leben. Sich selbst kann niemand auch nur seinem Geiste direkter Mittler 
sein, weil dieser schlechthin Objekt sein muß, dessen Zentrum der Anschauende außer 
sich setzt. Man wählt und setzt sich den Mittler, aber man kann sich nur den wählen 
und setzen, der sich schon als solchen gesetzt hat. Ein Mittler ist derjenige, der Gött-
liches in sich wahrnimmt, und sich selbst vernichtend preisgibt, um dieses Göttliche 
zu verkündigen, mitzuteilen, und darzustellen allen Menschen in Sitten und Taten, in 
Worten und Werken. Erfolgt dieser Trieb nicht, so war das Wahrgenommene nicht gött-
lich oder nicht eigen. Vermitteln und Vermitteltwerden ist das ganze höhere Leben des 
Menschen, und jeder Künstler ist Mittler für alle übrigen“ (ID Nr. [44]/KA II 260).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

Darstellung der herstellenden Kraft, die Spur einer Kraft, die selbst undarstellbar 
und damit  bleibt. ist hier also nicht wie bei de Man 
das tropologische System der rhetorischen Substitutionen, sondern eine ursprüng-
lich herstellende Kraft. Die Ironie ist als Verhaltensweise des ästhetischen Subjekts 
bereits expliziter und bewußter Vollzug des poetischen Herstellungsverhältnisses. 
Sie ist selbst bereits Theorie und Vollzug nach dem Vorbild künstlerischen Hervor-
bringens überhaupt und überträgt damit das durchs ästhetische Spiel gewonnene 
Kontingenzbewußtsein auch in den Alltag.

Subjekte sind bei Schlegel weder selbsttransparent noch autonome Urheber 
ihrer Äußerungen.66 Sie sind vielmehr der Ort, an dem sich die Bewegung der 
Selbstdarstellung der schaffenden Kraft vollzieht. Zugleich sind Subjekte kon-
stitutiv auf textuelle (Selbst-)Beschreibungen bezogen. Das Subjekt gründet sich 
durch Texte, und erst mittels dieser kann es das Subjekt als Selbstverhältnis über-
haupt geben. Die Spur dieser undarstellbaren Kraft ist als die mitteilende Äuße-
rung des Subjekts zugleich unmöglich bzw. unvollständig und notwendig. Die 
allegorischen Erzählungen (mit ihren im- und expliziten Selbstbeschreibungen) 
als Spuren dieser Kraft stehen daher in einem unhintergehbar nachträglichen 
Verhältnis zur Kraft selbst, auf die nur die Ironie negativ hinzuweisen vermag. 
In diesem Sinn läßt sich auch die „Transzendentalpoesie“ als eine Mitdarstellung 
der schaffenden Kraft verstehen. Die „innere Ironie“ bezeichnet den Überschuß 
der produzierenden Kraft über jedes ihrer Produkte. Auf das Paradigma Autor/
Text übertragen heißt das, daß zwar jeder Text notwendig einen Sinnüberschuß 
über die Intentionen des Autors aufweist, andersherum jedoch der allegorische 
Text der einzig mögliche Zugriff auf diese Kraft ist.

Die Ironie verweist auf dieses Verhältnis von hervorbringender Kraft und her-
vorgebrachtem Resultat, dem Text. Diese hervorbringende Kraft ist weder nur auf 
die Kunst beschränkt noch ist sie als ‚subjektivistisch‘ zu verstehen. Die Hervor-
bringung ist an sich überhaupt kein bewußter Akt, sondern von gleicher Ausdeh-
nung wie jeder subjektive Vollzug. Ebensowenig ist das Produzieren ‚Ausdruck‘ 
eines selbstbewußten und autonomen Subjekts, das den Akt des Produzierens in-
tentional kontrollierte. Die künstlerische Produktion ist vom Prozeß unentwegter 
Produktion nur insofern unterschieden, als daß jene sich durch die rückwirkende 
Durchbildung als ein Selbstverhältnis der darstellenden Kraft – also als Produkt 
– sedimentiert und damit diese Kraft in sich aufhebt. Damit läßt sich der explizite 
Vollzug des Prozesses der Selbstschöpfung und -vernichtung qua Ironie durch das 
ästhetische Subjekt bzw. den Autor als paradigmatisch für jeden subjektiven Voll-
zug verstehen. Kunst wird damit nicht unter dem Aspekt einer Kunsterfahrung 
bzw. -rezeption betrachtet, sondern dem des künstlerischen Produktionsprozesses 
zunächst schriftlicher bzw. poetischer Kunst.

66 So beschreibt auch Niklas Luhmann: „Das Herstellen kann [...] nicht, oder nur in unzu-
reichender Formalisierung, als Mittel zu einem externen, bereits bei Arbeitsbeginn kla-
ren Zweck begriffen werden. Es entzieht sich daher auch der Planung und Programmie-
rung [...]“ (Niklas Luhmann: Die Kunst der Gesellschaft (Suhrkamp, Frankfurt/Main 
1995), S. 68). Der Prozeß des Herstellens ist dem Kalkül des Künstlers nicht vollständig 
zugänglich – und zwar prinzipiell nicht, d.h. qualitativ, nicht nur graduell.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171

Auch Kierkegaard betont das Moment der subjektiven Freiheit in der oder 
durch die Ironie:

„Die Ironie ist eine Bestimmung der Subjektivität. In der Ironie ist das Subjekt negativ 
frei; denn die Wirklichkeit, die ihm Inhalt geben soll, ist nicht da, es ist von der Gebun-
denheit frei, in der die gegebene Wirklichkeit das Subjekt festhält, aber es ist negativ frei 
und als solches schwebend, weil nichts da ist, das es hält. Aber eben diese Freiheit, dies 
Schweben gibt dem Ironiker einen gewissen Enthusiasmus, indem er sich gleichsam an 
der Unendlichkeit der Möglichkeiten berauscht, [...]. Diesem Enthusiasmus gibt er sich 
indessen nicht hin, er begeistert und nährt nur den Enthusiasmus der Vernichtung in sich 
selber. – Aber da der Ironiker das Neue nicht in seiner Macht hat, so könnte man fragen, 
womit er das Alte vernichtet, und darauf muß man antworten: er vernichtet die gegebene 
Wirklichkeit mit der gegebenen Wirklichkeit selber [...].“67

Ironische Vernichtung ist also nur durch die Weise des Gegebenseins wirklicher 
Produkte möglich. Die Ironie hebt den Exzeß des Virtuellen, des immer auch 
Möglichen, gegenüber dem Faktischen in sich auf, indem sie das Unbestimmte 
im Bestimmten offen hält – z.B. als Kunstwerk. Das markierte dann dessen uto-
pischen Gehalt. Die Kunstwerke heben den virtuellen und utopischen Horizont 
des Wirklichen in sich auf.

Subjektiver Vollzug besteht in einem sich selbst zeugenden Prozeß der Pro-
duktion, in dem das Subjekt ein Welt- und Selbstverhältnis als Entwurf in die 
Zukunft oder als Erfindung fiktionaler Vergangenheiten in Form historischer 
bzw. biographischer Narrationen herstellt. Die Ironie kennzeichnet eine Freiheit
des Subjekts vor jeder bestimmten Erzählung. Hier ließe sich zwar einwenden, 
daß nicht jeder subjektive Vollzug notwendig mit einer bewußten Handhabung 
der Ironie einhergeht. Dieser Einwand trifft jedoch deshalb nicht, weil die hier 
beschriebene Ironie nicht die eines bewußten Subjekts ist, sondern ein Moment 
der Suspension in einem Prozeß beschreibt, über den Subjekte zwar Bewußtsein 
erlangen, den sie jedoch nicht einer intentionalen Kontrolle unterwerfen können, 
da er sich von jedem subjektiven Bewußtsein unabhängig vollzieht, ohne aller-
dings auf Objektivität reduzibel zu sein.

Die souveräne Selbstpreisgabe gibt sich z.B. als eine andere Schreib- und 
Erzählpraxis, nämlich als eine Selbstauslöschung der Individualität im rausch-
haften Ereignen einer Kraft, die sich ins Werk (Text) setzt, wenn man sie läßt. 
Der einzig mögliche subjektive Kommentar dazu ist: Ironie. Die Ironie markiert 
eine Freiheit der Zeichenverkettung oder -verwendung gegenüber dem gewohn-
ten Zeichengebrauch. Wahre Freiheit ist solche Freiheit der souveränen Zeichen-
verkettung, wenn auch um den Preis dessen, daß man nicht sagt oder sagen kann, 
was man meint: die Ironie verweist durch bestimmte Negation auf ein Unbe-
stimmtes. Freiheit gibt es nur im und durch den Akt des Erzählens. Das eröff-
net die Möglichkeit einer anderen Weise des (Selbst-)Erzählens, nämlich autode-
struktiv-ironisch als Aufhebung der Dissemination – d.h. der unkontrollierbaren 

67 Sören Kierkegaard: Über den Begriff der Ironie mit ständiger Rücksicht auf Sokrates 

(Oldenbourg, München/Berlin 1929), S. 219.

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

Ausstreuung der Gabe – im Produkt bzw. Text selbst, soweit das möglich ist. 
Ironie ist Bewußtsein der Kontingenz jeder bestimmten Zeichenverkettung und 
Ergreifen der souveränen Freiheit der Zeichenverwendung im Modus der subjek-
tiven Ohnmacht. Insofern richtet sich die Ironie sowohl gegen einen kritiklosen 
Positivismus und als auch gegen einen Zynismus als aufgebende Einwilligung in 
das als falsch Erkannte. Der Vollzug der Ironie ist vielmehr die aktive Bejahung 
der Dissemination und damit ein Weise des Vollzugs dessen, was Nietzsche mit 
amor fati zu bedenken gab: aktives Geschehenlassen dessen, was sich ereignet.

Da es sich hier um eine rein formale Beschreibung eines Prozesses handelt, 
läßt sich sowohl von allen spezifischen Inhalten der erzählenden Allegorie als 
auch von der Differenz zwischen biographischen und historischen Erzählungen 
absehen. Da diese Erzählungen selbst nur die Spur der Bewegung einer Kraft 
sind, die sowohl Subjekte konstituiert als auch die Differenz von Subjekten und 
Welt erst hervorbringt, spielt die Spezifik dessen, was in einer Erzählung erzählt 
wird, keine Rolle.

Abschließen möchte ich dieses Kapitel mit einem Zitat von Jacques Derrida, 
das einerseits den konstituierenden Charakter der Kraft für die Erzählung und die 
Schrift belegen soll und andererseits ein metaphysisches Verständnis der Kraft 
umgeht. Die folgende Passage soll auf die Richtung verweisen, in der eine Analyse 
der Binnenstruktur der schaffenden Kraft Schlegels fortzuführen wäre. Derrida 
schreibt, daß das „System [des Gabentausches, J.S.] einen wesentlichen Bezug auf 
die Zeit hat, einen Bezug auf einen Aufschub oder Verzug, auf ein Differieren in 
der Zeit“. Diesen zeitlichen Aufschub – ein „Termin“ – bestimmt er als die „diffé-
rance“, die „das Ding selbst [(ist)]“, das in diesem System getauscht wird. Das, was 
zur „Gabe und Gegengabe treibt“, ist „eine Kraft [...], eine Eigenschaft, die dem 
Ding immanent ist“. Angetrieben von dieser 

„mysteriösen Kraft, verlangt das Ding nach Gabe und der Rückgabe, es erfordert die 
‚Zeit‘, den ‚Termin‘, den ‚Aufschub‘ oder das ‚Intervall‘ des Temporisierens, das Zeitge-
winn-Werden der Verzeitlichung [...] und dieses Begehren wäre (eingeschrieben in) das 
Ding selber. [...] Nur in diesem Verlangen hätte das Ding seine ‚innere Kraft‘ oder virtus,
sein Wesen eines Dinges, nur in ihm wäre ein Ding ein Ding. [...] Das Ding ist nicht in
der Zeit, es ist oder es hat die Zeit, oder vielmehr, es verlangt einfach, Zeit zu haben, sie 
zu geben oder zu nehmen – und zwar die Zeit als einen Rhythmus, der eben nicht eine 
vorgängige homogene Zeit akzidentiell rhythmisierte, sondern sie ursprünglich struk-
turiert. Die Gabe gibt, verlangt und nimmt Zeit. Das Ding gibt, verlangt oder nimmt 
Zeit. Dies ist mit einer der Gründe dafür, daß dieses Ding der Gabe eine Verbindung 
mit der inneren Notwendigkeit einer gewissen Erzählung oder einer gewissen Poetik 
der Erzählung eingehen wird. [...] Das Ding als gegebenes Ding trägt sich, wenn es sich 
zuträgt, nur in der Erzählung und in ihrem poetischen Simulakrum, dem Prosagedicht 
zu. [...] Die Gabe wäre so stets die Gabe einer Schrift, einer Erinnerung, eines Gedichts 
oder einer Erzählung, auf jeden Fall vermachte oder hinterließe sie einen Text.“68

68 Jacques Derrida: Falschgeld. Zeit Geben I (Fink, München 1993), S. 55-63/letzte 
Hervorhebung von mir, J.S.

SUBJEKTIVITÄT UND ÄSTHETIK

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

Kraft ist die zeitliche Differenz von Gabe und Rückgabe, die das Tauschsystem, 
also die Ökonomie, konstituiert und terminiert. Während sich die Ironie als Diffe-
renz von Unendlichkeit und Endlichkeit in einem Produkt auffassen läßt, läßt sich 
die Kraft als Differenz von Wirklichkeit (Gabe) und Virtualität (Gegen- oder Rück-
gabe) in einer gegebenen Aktualität auffassen. Kraft ist dabei nur als differentiell 
gegebenes Kraftfeld wirksam. Als Prozessierende ist die Kraft zeitlich differentiell 
in sich verfaßt, d.h. sie ist von begrenzter und rhythmisierender Instabilität (es gibt 
nur eher stabile Zustände oder eher instabile Phasen der Veränderung).

IRONIE UND POESIE

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407097-005 - am 14.02.2026, 12:20:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407097-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

