
228

7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als 
›Recht auf Politik auf Rechte‹ 

Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes 
Anerkennungsbegriff 

Das »Recht auf Rechtfertigung« als normative Grundlage von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie ist das Thema dieses Kapitels. Es stellt die Spezifizierung 
des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (vgl. 2.2) 
durch Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption dar. Im Sinne 
des 2. Kapitels (2.2) verstehe ich das »Recht auf Rechtfertigung« als ›Me-
ta-Recht1 auf Rechte2‹: als Maßstab und Grund der Forderung für positive 
Grundrechte (Rechte2), die die Gleichheit von Individuen in einer Rechtsge-
meinschaft sichern sollen. Die normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie ist, anders ausgedrückt, dass »Rechtfertigungsgleichheit« (Forst 
2007a: 279) hergestellt werden soll und zwar durch positive Grundrechte.

Es gibt zwei Weisen zu beschreiben, warum das Meta-Recht auf Recht-
fertigung1 oder das normative Ideal der Rechtfertigungsgleichheit sich 
durch institutionalisierte Rechte realisieren muss. Die eine ist, dass die nor-
mative Grundlage dieses Meta-Rechts selbst auf der Unbestimmtheit des 
anderen Menschen beruht, die durch subjektive Freiheitsrechte gesichert 
wird, die jeder und jedem einen Freiraum einräumen, in dem sie oder er tun 
und lassen kann, was sie oder er will. Die andere ist, dass der Gerechtig-
keit auch bei Forst eine starke Normativität innewohnt, die auf die Reali-
sierung in Rechtsform abzielt und die allgemeine moderne Rechtsform über 
die Bereitstellung von Rechten funktioniert (vgl. 2.3). Die erste Weise zu be-
gründen, warum sich Rechtfertigungsgleichheit durch positive Grundrech-
te realisieren muss, ist Gegenstand dieses Kapitels, wobei der Fokus darauf 
liegt, zu beschreiben, warum es überhaupt die Unbestimmtheit des ande-
ren Menschen ist, auf der das Recht auf Rechtfertigung beruht.2 Die zweite 
Weise der Begründung dafür, dass sich Rechtfertigungsgleichheit durch po-
sitive Grundrechte realisieren muss, behandele ich in Kapitel 8 (insb. 8.1).  

Um zu argumentieren, dass die normative Grundlage des Rechts auf 
Rechtfertigung die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, gehe ich so 
vor, dass ich mir zunächst Forsts eigene moralische und anerkennungstheo
retische Begründung des Rechts auf Rechtfertigung anschaue. Da diese 

1		  Frumer deutet das Recht auf Rechtfertigung auch als »meta-right«, wenn auch 
nicht im spezifischen Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (Frumer 2018: 435f.).

2		  Ich argumentiere also weniger dafür, dass diese Unbestimmtheit zur Not-
wendigkeit von subjektiven Rechten führt, sondern verlasse mich dabei 
weitgehend auf Fichte (vgl. 7.3).

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

einen Interpretationsspielraum zulässt (s.u.), deute ich sie in eine mögli-
che Richtung aus, indem ich sie in Bezug setze zu einer Lesart von Fich-
tes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Naturrechts (1796/7). Aus 
der Auseinandersetzung mit Fichte ergibt sich auch meine These, dass die 
Normativität eines Meta-Rechts sich am besten als eine verstehen lässt, die 
nicht moralisch, aber dennoch überpositiv ist. Dabei ändert sich auch die 
Substanz des zu begründenden Meta-Rechts, von einem Recht auf Recht-
fertigung hinzu einem »Recht auf Politik« (Étienne Balibar3). Nur wenn 
man das Recht auf Rechtfertigung als überpositives, aber nicht moralisches 
Recht auf Politik umdeutet, läuft Forsts Gerechtigkeitstheorie, wie zu er-
läutern sein wird, nicht Gefahr die Beherrschungsformen von Ausbeutung 
und Normalisierung zu begünstigen, öffnet sich aber zugleich für die Be-
herrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung. 

Dieses Kapitel ist in sechs Teile gegliedert. Zunächst erläutere ich, wie 
sich die Rede von einem Meta-Recht (auf Grundrechte) zu dem Men-
schenrechtsdiskurs verhält. Dabei gehe ich auch auf Forsts Konzeption 
fundamentaler Gerechtigkeit ein (7.1). Zweitens erläutere ich Forsts mo-
ralische und anerkennungstheoretische Begründung des Rechts auf Recht-
fertigung bzw. des Prinzips auf Rechtfertigung, das auch eine Pflicht zur 
Rechtfertigung einschließt (7.2). Drittens präsentiere ich meine Interpre-
tation von Fichtes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Natur-
rechts (7.3). Anschließend zeige ich, dass die Hauptmerkmale von Forsts 
und Fichtes Anerkennungsbegriff übereinstimmen (7.4) In einem fünften 
Schritt argumentiere ich dafür, dass es, insofern man diese Fichte’sche an-
erkennungstheoretische Grundlegung eines Meta-Rechts akzeptiert, na-
heliegt, das »Recht auf Rechtfertigung« als nicht-moralisches Recht auf 
Politik umzudeuten (7.5). Ich schließe mit einigen Bemerkungen dazu, 
inwiefern ein Recht auf Politik dabei hilft zu bestimmen, welche Grund-
rechte Bürger/innen von demokratischen Rechtsgemeinschaften zukom-
men sollten, damit sie sich als Gleiche gegenüberstehen bzw., was ein er-
wünschter Modus der Aushandlung solcher Rechte wäre (7.6).

7.1 Meta-Recht auf Grundrechte und  
die Idee der Menschenrechte

Die Forderung, dass sich Bürger/innen demokratischer Rechtsgemein-
schaften als Gleiche gegenüberstehen sollten in dem Sinne, dass sie 

3		  Balibar 1993 [1992]: 205, Herv. entfernt E.N. Für weitere programmatische Ver-
wendungen eines Rechts auf Politik, auf die ich hier nicht näher eingehe, siehe: 
Jabri 2012: 61ff., Azmanova und Mihai 2015, Azmanova 2016, Loick 2017b: 
576ff. und McAfee 2017.

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

gleiche positive Grundrechte haben, sehe ich als Kernforderung der 
Idee der Menschenrechte an. Das bedeutet, dass aus der Perspektive 
der Menschenrechtsidee ein Mindestanspruch an die interne Organi-
sation einer politischen Gemeinschaft gestellt wird. Ausdruck findet 
dieser Mindestanspruch in einem Meta-Recht. Eine politische Gemein-
schaft, die einem solchen menschenrechtlichen Mindeststandard ent-
spricht, ist in Forsts Terminologie fundamental gerecht organisiert. 
Diese Zusammenhänge entfalte ich in diesem Unterkapitel.

Die Forderung nach gleichen positiv-rechtlich gesicherten Grundrech-
ten4 als Kernforderung der Menschenrechtsidee zu verstehen, ist nicht un-
umstritten. So können und werden Menschenrechte auch als Teilgruppe 
moralischer Rechte verstanden, die alle Menschen ohne Bezug auf ihre po-
litische Organisation ›haben‹. Ich verstehe Arendts Konzeption des über-
geordneten »Recht[s], Rechte zu haben« (Arendt 2016 [1951]: 614, vgl. 
auch Arendt 1949: 760) als Intervention in den Menschenrechtsdiskurs, 
die gerade fordert, die Menschenrechtsidee aus einer, man könnte sagen, 
internen Perspektive auszudeuten: Ein Mensch, der sozusagen ›menschen-
rechtlich adäquat‹ lebt, ist Teil einer Rechtsgemeinschaft, die intern so 
organisiert ist, dass ihm positive Grundrechte zugesichert werden. Auch 
Forst vertritt eine solche interne Deutung der Idee der Menschenrechte: 

»Sie [die Forderung nach Menschenrechten] entsteht ›von innen‹ und zielt 
auf etwas ›Internes‹, sie zielt auf die Herstellung einer gesellschaftlichen 
Struktur, in der die Definition des Charakters der Kultur und Gesellschaft, 
die Bestimmung der angemessenen Behandlung ihrer Mitglieder und die Be-
antwortung der Frage, wer was verdient, nicht nur einem bestimmten Teil der 
Gemeinschaft überlassen werden.« (Forst 2007a: 299, vgl. Forst 2011: 73f.) 

4		  Ich abstrahiere hier von dem Unterschied zwischen Grund- und Bürgerrech-
ten, siehe dazu: Pollmann 2012. Grob gesagt sind Grundrechte diejenigen 
in einem Staat (oder auch einem anderen politischen Gebilde) institutiona-
lisierten Rechte, die allen Menschen, die sich dort aufhalten, zukommen, 
während Bürgerrechte nur denen zukommen, die im Falle Deutschlands »im 
Besitz der deutschen Staatsbürgerschaft sind, die also bereits als ›vollwer-
tige‹ und mit gleichen Rechten ausgestattete Mitglieder der politischen Ge-
meinschaft anerkannt sind.« (ebd. S. 131) Würde man diesen Unterschied 
berücksichtigen, ließe sich womöglich auch ein Unterschied in der Extension 
von politischem und rechtlichem Kontext (Forst) feststellen, den ich negiert 
habe (siehe dazu 6.1 ii.). Dabei hätte der politische weniger Mitglieder als 
der rechtliche Kontext. Einen guten Überblick zu verschiedenen Möglich-
keiten, solche unterschiedlichen und sich überlagerten Mitgliedschaften zu 
konzeptualisieren, bietet: Bauböck 2017. Um die normative Idee von Forsts 
Gerechtigkeitstheorie darzustellen, ist der Unterschied zwischen Grund- und 
Bürgerrechten allerdings nicht so entscheidend, weil aus dieser Perspektive 
alle Normunterworfenen auch Normautor/innen sein sollten; normatives 
Ziel ist es, also den politischen an den rechtlichen Kontext anzugleichen. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Für Arendt bedeutet diese interne Deutung der Idee der Menschenrech-
te gleichzeitig, dass es wenig Sinn hat, die Menschenrechtsidee philoso-
phisch so auszudeuten, dass Listen aller notwendigen Menschenrechte vor-
geschlagen werden: Das einzige Menschenrecht sei, zunächst einmal, zu 
einer »irgendwie gearteten Gemeinschaft« (Arendt 1949: 759, Herv. E.N.) 
zu gehören. Ich denke, dieses »irgendwie« sollte man nun nicht so verste-
hen, dass jemand menschenrechtlich adäquat lebt, dem tatsächlich irgend-
welche Rechte positiv-rechtlich zugesichert werden, sondern schwächer, 
dass es nicht eine klar bestimmbare Liste von Grundrechten gibt, die in ei-
ner Rechtsgemeinschaft zu gelten haben, es also mehr als eine (aber nicht 
irgendeine) solche Liste geben kann, die den menschenrechtlichen Stan-
dard erfüllt. Auch mit Arendt selbst kann man weiter darüber nachdenken, 
welche Rechtsgemeinschaften als menschenrechtlich adäquate verstanden 
werden sollten und welche nicht – vermutlich könnte eine Gemeinschaft 
ihrer Ansicht nach nicht schon durch die Erfüllung der natürlichen Bedürf-
nisse des Menschen als menschenrechtsadäquat gelten, sondern nur dann, 
wenn Menschen dort ihr ›politisches Wesen‹ realisieren könnten.

Ich möchte aber Forsts »Recht auf Rechtfertigung« bzw. Balibars 
»Recht auf Politik«5 als begriffliche Mittel, die zwischen menschenrecht-
lich adäquaten und menschenrechtlich nicht-adäquaten Listen von Grund-
rechten zu unterscheiden vermögen, in den Blick nehmen. Das »Recht auf 
Rechtfertigung« sowie das »Recht auf Politik« verstehe ich dementspre-
chend als Spezifizierungen des ersten Rechts in Arendts Formel »Recht auf 
Rechte«, des »Rechts auf Rechte« (vgl. 2.2). Folglich deute ich Forsts Kon-
zeption gewissermaßen als ›Recht auf Rechtfertigung auf Rechte‹ und Ba-
libars als ›Recht auf Politik auf Rechte‹. Ein Meta-Recht, sei es in Arendts, 
Forsts oder Balibars Spezifizierung, verstehe ich mit Arendt als das einzige 
Menschenrecht. Dieser Grund bzw. dieses Kriterium für Grundrechte kann 
diese allerdings qualifizieren und man könnte sagen mit menschenrechtli-
chem Status ausstatten (vgl. Forst 2007a: 300). Neben nationalstaatlichen 
Kodifizierungen von Menschenrechten als Grundrechten gibt es natürlich 
auch internationale Kodifizierungen der Menschenrechte.6

Forst unterscheidet zwischen fundamentaler und maximaler Gerechtig
keit (vgl. Kapitel 6). Eine fundamental gerechte politische Gemeinschaft kann  
viele konkrete Gestalten annehmen (vgl. Arendts »irgendwie«), allerdings 
muss sie einem gewissen Mindeststandard genügen, ›menschenrechtlich 

5		  Mit der Rede von einem Recht auf Politik schließt Balibar explizit an 
Arendts Recht auf Rechte an (vgl. Balibar 2012 [2010]: 183). Seine Um-
deutung fokussiert auf den Prozess des Rechte-Erlangens und nicht, wie 
Arendt, auf das Ergebnis: Rechte-Haben. Forst fokussiert auch auf den Pro-
zess, allerdings auf ›Rechtfertigung‹ anstatt ›Politik‹, vgl. 7.6.

6		  Für diese internationalen Kodifizierungen gilt (wie für verfassungsrechtliche 
Grundrechtekataloge) als Bewertungsmaßstab das (wie auch immer genau 
ausgedeutete) Meta-Recht.

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

adäquat‹ in dem Sinne sein, dass sich die Bürger/innen als Gleiche 
gegenüberstehen: »Fundamentale Gerechtigkeit sichert allen Bürgern einen 
effektiven Status ›als Gleiche‹ zu […].« (Forst 2007a: 283) Diese Gleich-
heit ist für Forst eine »Rechtfertigungsgleichheit« und sie muss sich in der 
Zusicherung von gleichen Grundrechten materialisieren (Forst 2017a: 7, 
23). Forst betont den engen Zusammenhang seiner Konzeption fundamen-
taler Gerechtigkeit mit der Idee von Menschenrechten (vgl. Forst 2011: 87). 

7.2 Praktische Einsicht zweiter Ordnung  
(in das moralische Rechtfertigungsprinzip)

Wie in 6.2 (»Rechtfertigung als normativer Begriff«) erläutert kann man 
bei Forst drei verschiedene Ebenen der Moralbegründung trennen, wo-
bei die erste noch einmal in sich geteilt ist. Hier sei noch einmal in ver-
kürzter Form das Schaubild eingefügt, das die verschiedenen Ebenen 
darstellt (vgl. 6.2.3):

Für die Zwecke dieses Kapitels ist die erste zweigeteilte Ebene zentral. Es 
geht dort um die Fragen ›wie und warum moralisch sein?‹. Die Antwort 

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 	 Wie moralisch sein? (»Wie«) 
		  Das Prinzip der Rechtfertigung berücksichtigen:
		  Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem 

ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlöse, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit 
betreffen) vor Betroffenen mit Gründen, die vor den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit bestehen können, rechtfertige(n kann). 

1.2 	 Warum (überhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)

		  »[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
		  [»›höherstufige[r] Internalismus‹«, Forst 2007a: 59]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit) 
sind gerechtfertigt?
Diejenigen, die ›gut‹ gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln? 
Weil es ›gut‹ gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Gründe führt bei praktisch-vernünftigen Personen zu der Absicht, 
ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 2007a: 49) 
[(einfacher) Internalismus]

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt für Forst in seinem 
moralischen Rechtfertigungsprinzip. Wer moralisch handelt, folgt dem 
Rechtfertigungsprinzip, sie oder er berücksichtigt das Recht auf Recht-
fertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre oder seine Pflicht 
zur Rechtfertigung einlöst, d.h. alle seine moralisch relevanten Handlun-
gen gegenüber Betroffenen mit guten Gründen rechtfertigt oder recht-
fertigen kann. Gute Gründe sind dabei solche, die vor den Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit bestehen können. 

Es sei nochmals darauf hingewiesen, dass die Antwort auf ›wie mo-
ralisch sein‹ sich nicht in einem Verweis auf das Recht auf Rechtferti-
gung erschöpft, sondern mit einer Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht 
(vgl. 6.2). Das ist wichtig zu betonen, da in Forsts Schriften das »Das 
Recht auf Rechtfertigung« prominenter erscheint und ja auch der Titel ei-
nes seiner Bücher ist.7 Auch die häufig verwendete Formulierung Forsts, 
dass das Recht auf Rechtfertigung für jedes Individuum die Funktion ei-
nes »Vetorecht[s]« (etwa Forst 2007a: 16) übernehme, legt nahe, dass das 
Recht auf Rechtfertigung wichtiger sei als die Pflicht zur Rechtfertigung. 
Ein Veto erfüllt schließlich die Funktion, das Recht zu haben, einseitig 
eine Verhandlung oder eine Entscheidung zum Erliegen zu bringen – ohne 
dass dies auf einem diskursiven Konsens basiert. Forsts Verwendung des 
Ausdrucks Vetorecht ist allerdings missverständlich, denn er betont stets, 
dass dies ein »qualifiziertes Vetorecht« sei: »Dieses Vetorecht ist insofern 
›qualifiziert‹ zu nennen, als der moralische Einspruch selbst die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit beachten muss.« (Forst 2007a: 306). 
Das bedeutet, dass mein Veto-Recht auf Rechtfertigung stets mit meiner 
Pflicht einhergeht, die Nutzung des Rechts auch gut zu begründen. An ei-
nigen Stellen scheint Forst die Nutzung des Vetorechts im Anschluss an 
Rawls in anderer Weise zu qualifizieren. Dann sind es nicht nur gut be-
gründete Einwände, deren Anhörung durch das Recht auf Rechtfertigung 
gesichert werden soll, sondern (egal wie gut begründete) Einwände der 
»Schlechtestgestellten« einer sozialen Ordnung (Forst 2007a: 375, Fn. 49). 
Diese Qualifizierung scheint mir in Forsts theoretischem Framework al-
lerdings nicht überprüfbar zu sein, da ich vermute, dass eine Antwort auf 
die Frage, wer die Schlechtestgestellten sind, aus dieser Perspektive als 
nicht objektiv feststellbar gelten muss. Die Frage, wer die Schlechtestge-
stellten sind, müsste selbst mithilfe eines Diskurses, der den Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit unterliegt, geklärt werden und in diesem 

7	 	 Auch Habermas versteht Forst so, dass er dem Recht auf Rechtfertigung eine 
Priorität einräumt, fragt sich allerdings warum das so ist und ob es nicht 
sinnvoller wäre, die Pflicht zur Rechtfertigung primär zu setzen: »Is it not 
rather the priority of a moral duty to justification that can be derived from 
the discourse-theoretical […] understanding of validity claims?« (Habermas 
2011: 297)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

Diskurs stünde jeder/m Teilnehmer/in dann wieder das im ersten quali-
fizierte ›Veto‹-Recht zu. In einem neueren Text schreibt Forst jedenfalls 
auch ganz explizit: »the duty and the right to justification are co-original« 
(Forst 2017a: 13). 

Die zweite Teilfrage der ersten Ebene der Moralbegründung (1.2) lau-
tet ›warum moralisch sein‹. Hier geht es, wie bereits erwähnt (vgl. 6.2.3), 
um das grundsätzliche Motiv, überhaupt – nicht bezogen auf eine konkre-
te Handlungsalternative (das wäre Ebene 3) – moralisch zu handeln. Die-
se Frage geht über die Teilfrage 1.1, was es hieße, moralisch zu handeln, 
hinaus. Auf die Antwort auf diese Frage gehe ich jetzt ausführlicher ein.

Aus Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsätzlich 
moralisch handeln – sich als moralisch handelnde Personen verste-
hen –, dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Ein-
sicht zweiter Ordnung« tun. Diese Einsicht steht – und darauf werde 
ich nun erst hinführen – für die Anerkennung eines anderen Menschen 
als einem Menschen, dem gegenüber ich mich moralisch verantwort-
lich verhalten muss. 

Forst geht beim Ausbuchstabieren dieser »praktischen Einsicht zwei-
ter Ordnung« von Dieter Henrichs erstmals 1960 erschienenem Aufsatz 
»Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der 
Vernunft« aus (Henrich 1973). Er beschreibt dann, welche Merkmale 
der sittlichen Einsicht er von Henrichs Begriff übernimmt und wo er sich 
warum abgrenzt. Das zeichne ich hier im Einzelnen nicht nach, sondern 
halte nur die drei Merkmale fest, die Forst schließlich als zentral ansieht 
für das, was er unter der praktischen Einsicht zweiter Ordnung versteht. 

(1) Das Faktum des Anderen
Das erste Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass 
sie selbst nicht weiter begründbar ist. Hier lehnt sich Forst an Kants 
Rede von einem »Faktum der Vernunft« in der Kritik der praktischen 
Vernunft (1788) und Henrichs Auseinandersetzung damit an. Es ist für 
Forst aber zentral und das nennt er eine »Verweltlichung« oder »in-
tersubjektivistische Wendung«, dass das Faktum der Vernunft als ›Fak-
tum des Anderen‹, dem gegenüber ich verantwortlich bin, umgedeutet 
wird (Forst 2007a: 63). Ich denke, dass er die Konsequenzen dieser, man 
könnte sagen relationalen, Umdeutung von Kants Faktum der Vernunft 
für seine Position unterschätzt. Weil die Frage, ob man moralisch han-
delt, dadurch von konkreten anderen und ihren konkreten Eigenschaf-
ten, Wünschen, Interessen und Bedürfnissen abhängig gemacht wird, 
wird mit dieser Umdeutung letztlich die Universalität der Moral aufs 
Spiel gesetzt.8

8	 	 Vgl. zu einer nicht-nihilistischen Deutung des Wegfalls »universeller Gel-
tung« in Hartmanns Vorschlag einer normativen Ethik des »Methodischen 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

(2) Wie und dass
Das zweite Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass 
die Tatsache, dass ich einsehe, dass ich prinzipiell oder überhaupt mora-
lisch handeln will, dazu grundsätzlich motiviert bin, damit einhergeht, 
dass ich weiß, wie ich das zu tun habe, also was ich tun muss, um mora-
lisch zu handeln. Das bedeutet also – bezüglich der verschiedenen Ebe-
nen der Moralbegründung –, dass Teilfrage 1.1 und 1.2, wie und wa
rum moralisch sein, für Forst, immer nur zusammen beantwortet werden 
können. Mit dem Zusammenziehen von »wie« und »dass« ist ein wichti-
ger Abgrenzungspunkt von Forst zu Habermas benannt (vgl. Einleitung 
zu II und Forst 2007a: 64, Fn. 110).9 Forst spricht in diesem Kontext 
auch von der »Autonomie der Moral«, einer Moral, die keine außermo-
ralischen Motive habe, d.h. keine Antwort auf die Frage 1.2 enthalte, die 
unabhängig von der Antwort auf die Frage 1.1 wäre (Forst 2007a: 57). 
Es kommen also »ein erkennendes und ein anerkennendes, ein kogniti-
ves und ein normatives Moment zusammen« (Forst 2007a: 69). Das er-
kennende, kognitive Moment bezieht sich auf die Antwort auf die Frage 
1.1, das Rechtfertigungsprinzip, und das normative und anerkennen-
de Moment auf die Antwort auf die Frage 1.2, die praktische Einsicht 
zweiter Ordnung.

Trotz dieses engen Zusammenkommens des normativen und kogni-
tiven Moments betont Forst auch, dass er im Gegensatz zu Kant bzw. 
Henrichs Interpretation von Kant das Faktum der Vernunft – auch nicht, 
wenn es als Faktum des Anderen umgedeutet wird (Merkmal 1) – nur 
als Antwort auf die Teilfrage 1.2 sieht und nicht gleichzeitig als Antwort 
auf die Teilfrage 1.1: 

»Was Kants ›Faktum der Vernunft‹ betrifft, so ist noch einmal auf den 
Unterschied zwischen der ersten [in meinem Schema 1.1, E.N.] und der 
dritten [in meinem Schema 1.2, E.N.] Ebene der Begründung hinzuwei-
sen: der Rekonstruktion des Rechtfertigungsprinzips und dem Aufweis 
eines praktischen Grundes für die Einnahme der moralischen Einstel-
lung. Das Argument eines ›Faktums der Vernunft‹ bezieht sich bei Kant 
auf beide Ebenen […]. Anstelle des Verweises auf ein solches Faktum 
muss jedoch die Rekonstruktion des moralischen Standpunktes und des 

Kulturalismus«, die davon abgesehen viel mit diskurstheoretischen Ansät-
zen teilt: Hartmann 2008: 72, Fn. 6. Vgl. 7.6.

9	 	 Im Einzelnen schreibt Forst: »Der Begriff der praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung füllt somit die […] begründungstheoretische Lücke, die durch Ha-
bermas’ Trennung zwischen ›dem ›Muß‹ einer schwachen transzendenta-
len Nötigung‹ durch ›unvermeidliche‹ Argumentationsvoraussetzungen und 
dem ›präskriptiven ›Muß‹ einer Handlungsregel‹ entsteht, also zwischen der 
rein kognitiven Einsicht in das Argumentationsprinzip ›U‹ einerseits und der 
Verpflichtung durch diskursiv gerechtfertigte Normen andererseits. […].« 
Vgl. auch Forst 2003a: 596.

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

ihn kennzeichnenden Prinzips reziprok-allgemeiner Rechtfertigung ver-
mittels einer nichtmetaphysischen, rekursiven und kontextimmanenten 
Analyse der Geltungskriterien moralischer Gründe erfolgen […].« (Forst 
2007a: 62)10

Dieses Zitat wirft zwei Fragen auf: erstens, wie angedeutet, die Fra-
ge, wie ›eng‹ nun Ebene 1.1 und 1.2. tatsächlich zusammenhängen und 
zweitens, ob und wenn ja wie sich Forsts »nichtmetaphysische[], rekursi-
ve[] und kontextimmanente[] Analyse der Geltungskriterien moralischer 
Gründe« von Habermas’ formalpragmatischer Methode unterscheidet. 
Ohne dies weiter auszuführen denke ich bezogen auf die zweite Frage, 
dass das, was Forst die ›rekursive‹ Methode nennt, Habermas’ Formal-
pragmatik in der Tat sehr ähnlich ist. Bisweilen schreibt Forst sogar von 
einer »formalpragmatische[n] Rechtfertigung des Rechts auf Rechtferti-
gung« (Forst 2005: 595). In Bezug auf die erste Frage ergibt sich meiner 
Ansicht nach letztlich an dieser Stelle schlicht ein interpretativer Spiel-
raum, in dem man von Forst ausgehend eher einen Schritt zurück zu Ha-
bermas gehen könnte, was bedeuten würde, eine »Lücke« zwischen wie 
(1.1) und dass (1.2) zuzulassen und Habermas’ formalpragmatische Me-
thode für Ebene 1.1 in Anspruch zu nehmen (vgl. zweite Frage). Dem-
gegenüber kann man auch, wie ich es im Folgenden mithilfe von Fichtes 
Anerkennungsbegriff tun werde, eher versuchen, den Anspruch ernst zu 
nehmen, tatsächlich die Lücke zwischen wie und dass zu schließen, was 
dann aber die zu erläuternden Folgen für den Inhalt der ›Moral‹11 (1.1) 
hat. Ich verfolge diesen Weg, weil sich nur so auch der Unterschied zwi-
schen Habermas und Forst aufrechterhalten lässt, dass Forst eine Ge-
rechtigkeitstheorie und Habermas eine Rechts- und Demokratietheo-
rie entwirft und mich ja in dieser Arbeit die Gerechtigkeit interessiert.

Mit dem Vorschlag, dass es an dieser Stelle einen interpretativen Spiel-
raum gibt und somit eine Entscheidung der Leserin gefragt ist, drücke ich 
auch aus, dass ich keine Lösung bei Forst selbst dafür sehe, wie der An-
spruch von Merkmal 2 der praktischen Einsicht zweiter Ordnung (Wie 
und dass) zu erfüllen ist und Forsts Abgrenzung von Henrichs Kant, die 

10		 An dieser (und mindestens zwei anderen Stellen: Forst 2003a: 596f., Fn. 12 
und Forst 2007a: 308, Fn. 20) grenzt Forst in einer Fußnote diese ›rekursive‹ 
Methode auch von Apels transzendentaler Methode ab (vgl. Forst 2007a: 
62, Fn. 106). Eine Auseinandersetzung mit dem Unterschied zwischen Apel 
und Forst leiste ich hier nicht. Sie wäre aber auch wegen meiner Auseinan-
dersetzung mit Fichte vermutlich gewinnbringend, da Apel sich auch auf 
Fichte stützt (vgl. Honneth 2018: 165, Fn. 36). 

11		 Ich schreibe hier Moral in einfachen Anführungszeichen, weil ich einen 
Wechsel des Inhalts vom Rechtfertigungsprinzip hinzu einem Recht auf Po-
litik vorschlagen will und gleichzeitig dafür argumentiere, dass das Recht 
auf Politik kein moralisches Recht ist, vgl. 7.5. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

in dem obigen Zitat (Forst 2007a: 62) deutlich wird, aufrechterhalten 
werden kann.

In seinem Aufsatz »Justifying the right to justification: An analy-
sis of Rainer Forst’s constructivist theory of justice« (2013) beschreibt 
auch Suárez Müller eine solche »fundamental ambiguity« (Suárez Mül-
ler 2013: 1052) in Forsts Begründung des Rechts auf Rechtfertigung.12 
Suárez Müller benennt »two irreconcilable moments« (ebd.), die zu dem 
von mir festgestellten interpretativen Spielraum passen: einerseits die 
Betonung der Notwendigkeit einer praktischen Einsicht zweiter Ord-
nung, »something like ›moral insight‹ claiming a kind of ›uncondition-
ality‹, which takes his theory in the direction of transcendentalism show-
ing many resemblances to the work of Karl-Otto Apel and influenced by 
Kant’s transcendental philosophy« und andererseits die eher »construc-
tivist or proceduralist theory following the example of Habermas and 
the constructivist Kantianism of Onora O’Neill« (ebd.). Zum Ende des 
Textes erwähnt er noch eine dritte Möglichkeit der Moralbegründung 
(auf der Ebene 1.2), in Anlehnung an Lévinas, auf den sich Forst grund-
sätzlich affirmativ bezieht (vgl. Suárez Müller 2013: 1065f.).13 Eine wei-
tere, dann also vierte14 Möglichkeit ist die historische Begründung, die 
Forst versucht in seinem Buch Toleranz im Konflikt (2003) vorzulegen 
und auf die er später oft zurückverweist (vgl. 6.4.7). Im Kern ist sie so 
zu verstehen: In historischen Emanzipationskämpfen (um Toleranz) habe 
sich gezeigt, dass die normative Grammatik dieser Konflikte die Einfor-
derung von reziprok-allgemeinen Gründen bzw. die Kritik von nicht-re-
ziprok-allgemein gerechtfertigten Normen sei. 

(3) Moralische Identität
Das dritte Merkmal besagt, dass die praktische Einsicht zweiter Ord-
nung konstitutiv für die moralische Identität einer Person ist.

Forst grenzt sich an dieser Stelle von Henrich ab: Für Henrich sei die 
sittliche Einsicht für die gesamte praktische Identität konstitutiv, während 

12		 Vgl. zwei andere skeptische Stimmen bzgl. Forsts Begründung des Rechts auf 
Rechtfertigung: Sangiovanni 2017: 57–60 und polemisch: Steinhoff 2015.

13		 Zu dieser Option s.u.
14		 Forst selbst benennt vier »different accounts […] [he, E.N.] is prepared to 

give for the right to justification: historical ones that point to the dynamic 
and emancipatory force of that claim and that propel the realm of justifi-
cations forward (though not in a simple notion of progress); a reconstruc-
tive-pragmatic one about the conditions of possibility of justifying validity 
claims; a reflexive-transcendental one about what it means to consider your 
own status as a justificatory being – and a moral story about what it means 
to respect yourself and others as ends in themselves.« (Forst 2015c: 835) 
Forst möchte, dass diese vier Begründungsformen zusammenkommen; ich 
sehe allerdings nicht, wie das genau funktionieren soll (s.o.).

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

diese Einsicht für Forst nur konstitutiv für einen Teil der praktischen Iden-
tität sei, nämlich den moralischen. Die ethische Identität (in Forsts Sin-
ne) sei davon erstmal unabhängig (vgl. Forst 2007a: 62, Fn. 102). Es gibt 
aber auch Stellen, die vermuten lassen, dass diese Einsicht für das gesamte 
Menschsein konstitutiv sei. Das würde, noch über Henrich hinausgehend, 
heißen: konstitutiv für die gesamte praktische und theoretische Identität, 
wie im Übrigen bei Fichte (vgl. Forst 2007a: 65, 70, 73). Diese wenn auch 
weitreichende Ambivalenz lasse ich auf sich beruhen und gehe stattdessen 
darauf ein, was Forst genauer unter der moralischen Identität versteht, die 
aus der praktischen Einsicht zweiter Ordnung hervorgeht.

Forst schreibt, dass moralische Identität »kognitive[], volitive[] und 
affektive[] Hinsichten[en]« habe (Forst 2007a: 65). Die kognitive Kom-
ponente bezeichnet die »Fähigkeit zur Rechtfertigung« (Forst 2007a: 
68), die Fähigkeit, gute Gründe zu geben. Die volitive Komponente be-
sagt, dass ein moralischer Charakter auch gute Gründe geben will (vgl. 
ebd.). Die affektive Dimension schließlich verweist einerseits auf die 
»Verletzbarkeit« des einzelnen Menschen, da er sowohl von der Natur 
als auch seiner sozialen Umwelt abhängig ist (vgl. Forst 2007a: 67), und 
andererseits auf »die entsprechende Sensibilität« für die Verletzungen 
anderer (Forst 2007a: 67). 

Diese affektive Dimension scheint für Forst eng gekoppelt zu sein mit 
dem was er den »begründungsbedürftigen« (Forst 2007a: 73) Charak-
ter des Menschen als »Gründe bedürftige[m] Wesen« (Forst 2007a: 67) 
nennt, der daraus erwachse, dass es für Menschen als endliche Wesen 
keine letzten Gründe gebe (vgl. Forst 2007a: 68) oder sie »›unfestge-
stellt[]‹ [Nietzsche, E.N.]« oder »grund-los[]« seien (Forst 2007a: 73). 
Den Zusammenhang der affektiven Komponente mit der Gründebedürf-
tigkeit des Menschen macht Forst nicht ganz explizit, ich verstehe ihn so: 
Weil Menschen abhängig von der Natur und ihren Mitmenschen sind 
(und somit verletzlich), haben sie ein Bedürfnis nach Gründen für sozia
le Regeln oder Entscheidungen, die sie betreffen (und potentiell verlet-
zen können), weil diese ja auch anders, besser oder schlechter (und so-
mit mehr oder weniger verletzend, sein könnten.15

Grundsätzlich lässt sich also bezogen auf die moralische Identität 
zwischen einem eher aktiven und eher passiven Teil unterscheiden: dem 
gründegebenden Teil (kognitiv und volitiv) und der Fähigkeit, morali-
sches Leiden zu erkennen (affektiv), und dem gründebedürftigen Teil, 
der durch die Abhängigkeit vom Sozialen und Natürlichen entsteht 
(affektiv).16 Es scheint nun so zu sein, dass die Betonung der passiven 

15		 Für einen Vorschlag, die Rolle der Verletzlichkeit in einer kritischen Theorie 
der Gerechtigkeit im Anschluss an Forst zu betonen, siehe: Frumer 2018.

16		 Gleichwohl verweisen die beiden Seiten freilich aufeinander: Wenn nicht die 
(aktive) Fähigkeit, selbst Gründe geben zu können, gegeben ist, wird etwa 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

Seite über die Konstituierung der moralischen Identität hinausgeht und 
»die praktische Einsicht zweiter Ordnung« gewissermaßen von einer 
moralischen zu einer »›menschlichen Einsicht‹« vervollständigt (Forst 
2007a: 67). Da sich mir das Verhältnis von moralischer und mensch-
licher Einsicht sowie zwischen den ›aktiven‹ und ›passiven‹ Teilen der 
moralischen bzw. menschlichen Identität bei Forst nicht vollständig 
erschließt, verzichte ich im Folgenden darauf, es weiter zu interpretie-
ren. Forsts Bestreben, sowohl den sozialen und natürlichen Charak-
ter des Menschseins als auch die Unbestimmtheit des Menschen zu 
berücksichtigen, wird jedenfalls durch die Bedeutung der Intersubjek-
tivität und des Leibes für Fichtes Anerkennungsbegriff ausreichend er-
füllt (s.u.). 

***

Forst macht an verschiedenen Stellen klar, dass er ein Verhältnis zwi-
schen zwei Menschen, die beide – sozusagen – eine praktische Ein-
sicht zweiter Ordnung ›hatten‹ als Anerkennungsverhältnis versteht 
(vgl. z.B. Forst 2007a: 65). Aber wie kann man genauer ausbuchsta-
bieren17, dass ein Mensch diese Einsicht hat? Oder anders formuliert: 
Inwiefern fordert ein Mensch einen anderen dazu auf, ihm gegenüber 
(moralisch) adäquat zu handeln? Forst schreibt selbst in einer Fußnote 
(Forst 2007a: 67, Fn. 114), dass Fichtes Theorie der »Aufforderung« 
hier »wichtig« sei, geht aber nicht weiter auf sie ein. Ich möchte im 
nächsten Unterkapitel zeigen, inwiefern ich denke, dass Fichtes Aus-
führungen tatsächlich gut zu den drei Merkmalen passen, die Forsts 
praktische Einsicht zweiter Ordnung ausmachen. Das Ausbuchstabie-
ren der praktischen Einsicht zweiter Ordnung mit Fichte führt aber 
dazu, dass sich die Antwort auf die Frage ›wie moralisch sein‹ ändert: 
vom Rechtfertigungsprinzip zum Recht auf Politik. Dadurch verändert 

kein Bedürfnis nach besseren Gründen für einen betreffende soziale Um-
stände entstehen.

17		 Ich schreibe hier bewusst nicht von einem ›Begründen‹, sondern von einem 
›Ausbuchstabieren‹ der normativen Grundlage eines Meta-Rechts. Menke 
und Pollmann verwenden in diesem Kontext die Ausdrücke »der Klärung 
und Artikulation«: »Dass die menschenrechtlich grundlegende Einstellung 
der Anerkennung jedes anderen selbst nicht noch einmal in etwas anderem, 
einer elementaren Gewissheit oder einem höheren Prinzip, begründet wer-
den kann, heißt nicht, dass die Einstellung einfachhin selbstverständlich 
wäre. Gerade als grundlegende Einstellung bedarf diese Einstellung vielmehr 
der Klärung und Artikulation. In einer solchen Artikulation wird erläutert, 
wie der andere in einer solchen Einstellung erscheint und gesehen wird und 
wozu es führt, wenn eine solche Einstellung ernst genommen wird.« (Men-
ke und Pollmann 2007: 64)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

sich gewissermaßen auch die Frage selbst mit, denn ich möchte vor-
schlagen, dass die Normativität des Rechts auf Politik gar keine mo-
ralische ist (dazu 7.5). 

Bevor ich zu Fichtes Anerkennungsbegriff übergehe, möchte ich noch 
kurz erläutern, wieso ich mich darauf fokussiere und andere Stränge, 
die Forst in Bezug auf die praktische Einsicht zweiter Ordnung auch er-
wähnt, nicht weiterverfolge. Die Stränge, die sich weiterverfolgen ließen, 
sind Forsts Bezüge auf Robert Spaemann (vgl. Forst 2007a: 69), Lud-
wig Wittgenstein (vgl. Forst 2007a: 71) oder Stanley Cavell (vgl. Forst 
2007a: 71, Fn. 126 und 72)18, sein Bezug auf Kant, die Verweise auf  
Lévinas und die Referenz zu Hegels Theorie der Anerkennung einschließ-
lich daran anschließender Arbeiten von Axel Honneth, Robert Brandom 
und Robert B. Pippin (vgl. Forst 2017a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114). 
Ich beschränke mich an dieser Stelle auf ein paar Stichworte dazu, war-
um ich die Stränge in Richtung Kant, Lévinas und Hegel bzw. Honneth 
nicht weiterverfolge. Daraus ergeben sich zwei Gründe für die Ausein-
andersetzung mit Fichte.  

Kant ist eindeutig der klassische Autor, auf den sich Forst am meisten 
affirmativ bezieht. Ich verfolge keine Interpretation von Forsts Kant-Deu-
tung, insbesondere weil ich es wegen Forsts Umdeutung des ersten Merk-
mals der sittlichen Einsicht (s.o.), dass das Faktum der Vernunft nicht 
das moralische Gesetz in mir, sondern der andere Mensch sein soll, 19 
für eine große Herausforderung halte, dennoch ›bei Kant‹ zu bleiben.20 
Würde man Forsts Kant-Bezug weiter verfolgen wollen, wäre es interessant 
zu untersuchen, ob Forsts Bezug auf Kants Moralphilosophie oder 
seine Rechts- und Politische Philosophie bedeutender ist und wie beide 
zusammenhängen.21 Auf den ersten Blick scheint es so zu sein, dass Forst 
sich insbesondere auf Kants Moralphilosophie stützt, etwa in seinem Auf-
satz »Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie 
der Normativität nach Kant« (Forst 2007a: 74–99). Gleichwohl bezieht er 
sich auch affirmativ auf Kants Idee eines angeborenen Rechts auf Freiheit 
aus der Einleitung zu seiner Rechtslehre als erster Teil der Metaphysik der 

18	 	Für eine Beschäftigung mit Forsts Bezug auf Cavell hinsichtlich der prakti-
schen Einsicht zweiter Ordnung, siehe: Owen 2020. 

19		 Für weitere Stellen, in denen Forst sich in Teilen von Kants Moralphiloso-
phie abgrenzt siehe: Forst 2015a: 131–136 und Forst 2003a: 418–437.

20		 Vgl. »Forst’s view is non-Kantian in its substitution of the intersubjective 
practice of rational discourse for Kant’s individualistic method. It is Fichte-
an rather than Kantian in its explanation of the source of the uncondition-
al demands of morality. Unlike Kant, who derives the demands of moral-
ity from our own self-conception (of ourselves as a free being), Forst, like 
Fichte, believes that our recognition of unconditional moral demands fol-
lows from our recognition of others as persons.« (Talbott 2013: 754)

21	 	Vgl. Corradetti 2019 und Ripstein 2019.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Sitten (1797) (vgl. Forst 2003a: 431f., Forst 2015a: 228, Forst 2017a: 12; 
noch anders: Forst 1996: 134, dazu vgl. Fn. 2 in der Einleitung zu Teil II). 
Es wäre interessant zu sehen, inwiefern sich Forsts Bezug auf Kant in die 
jüngere Kantrezeption in der Politischen Philosophie einordnen lässt. Da-
rin lässt sich eine Entwicklung von einem häufigen Bezug auf Kants Mo-
ralphilosophie auch bei der Bearbeitung systematischer Fragen der Poli-
tischen Philosophie, so auch bei den für Forst wichtigen Autoren Rawls 
und Habermas (vgl. Horn 2014: 33, 24), hinzu einer stärkeren Berück-
sichtigung auch von Kants eigener Rechts- und Politischer Philosophie er-
kennen (siehe z.B. Flikschuh 2000, Willaschek 2002 und Ripstein 2009).22 

In Bezug auf Lévinas schreibt Forst:

»Dem An-Spruch betroffener anderer Personen auf Rechtfertigung gilt 
es zu ent-sprechen, ihnen ist mit verantwortbaren Gründen zu antwor-
ten. Ihr ›Antlitz‹ – um mit Lévinas bildlich zu sprechen – ist es, das zur 
Wahrnehmung der Pflicht zur Rechtfertigung aufruft – der Pflicht, die 
man als moralische Person, und d.h. als Mensch, ›hat‹. Der Grund der 
Moral liegt in dieser Haltung der Annahme unbedingter Verantwor-
tung.« (Forst 2007a: 63) 

Über zwei zusammenhängende Gründe grenzt sich Forst allerdings 
von Lévinas ab. Erstens möchte er die religiösen und metaphysischen 
Teile von Lévinas’ Phänomenologie der Begegnung mit dem Anderen 
abkoppeln23 und zweitens soll die Verantwortung gegenüber dem ande-
ren nicht als »›bedingungslose‹« (Forst 2007a: 63) gelten, sondern eben 
die Verantwortung sein, sich gegenüber anderen mit reziprok-allgemei-
nen Gründen zu verantworten. Wie und ob Forst denkt, dass Letzteres 
durch eine bestimmte Lévinas-Lektüre erreichbar ist, ist mir nicht ganz 
klar. Da ich allerdings auch – mit Fichte – dafür argumentieren werde, 
dass die Begegnung mit dem anderen nicht unmittelbar die Kriterien von 

22		 Zumindest in Bezug auf Darwalls an Fichte anschließenden Arbeiten über 
»the second person standpoint« lässt sich umgekehrt beobachten, dass sich 
Fichtes rechtstheoretische Überlegungen über Anerkennung insbesonde-
re für zeitgenössische Fragen der Moralphilosophie zunutze gemacht wer-
den, so u.a. hier: Darwall 2006: 252f. Diesbezüglich kritisch über Darwall:  
Breazeale 2008. Ähnlich wie Darwall auch: Wildt 1982: 283.

23		 Das problematisiert Suárez Müller: »Forst thinks that he can use Levinas to 
understand where the authority of the law comes from. But he takes Levinas’ 
›face of the other‹ in an antimetaphysical way so adherence to moral law can-
not be understood. A confrontation with the face of the other alone, without 
any metaphysical depth, cannot be the cause of our willingness to accept moral 
law because it would not be possible to understand all the atrocities humans 
carry out on each other. We could combine discursive theory with phenome-
nology by saying that the face of the other is a kind of language making a cer-
tain claim. But then nothing has been won in order to understand where the 
authority of moral law comes from.« (Suárez Müller 2013: 1065f.)

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Reziprozität und Allgemeinheit hervorbringen kann, ist das für mich 
auch nicht so problematisch an Lévinas wie für Forst. Aus meiner Per-
spektive ist es bedauernswerter, dass es keinen direkten Bezug zu po-
litischen und institutionellen Fragen bei Lévinas gibt.24 Dass es diesen 
Bezug bei Fichte gibt, ist ein wichtiger Grund dafür, dass mich sein An-
erkennungsbegriff an dieser Stelle interessiert. Diese kurzen Bemerkun-
gen können und sollen nicht zeigen, dass eine weitere Auseinanderset-
zung mit Lévinas an dieser Stelle nicht lohnenswert wäre. Sie sollen nur 
anzeigen, wieso mir die Auseinandersetzung mit Fichte vielversprechen-
der erscheint. Zudem sei erwähnt, dass das Verhältnis von Fichte und 
Lévinas insbesondere bezogen auf Fragen der Anerkennung in der Lite-
ratur auftaucht (siehe Scribner 2000, Honneth 2001b: 77, Thomas-Fo-
giel 2010 und Honneth 2018: 143f., Fn. 11).

Den Strang zu Hegels Anerkennungstheorie und den daran anschlie-
ßenden Autoren (vgl. erneut Forst 2007a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114) 
verfolge ich vor allem deshalb nicht weiter, weil es Forst um die Be-
schreibung einer »deontologischen Anerkennung« (Forst 2007a: 278) 
geht und Fichte im Gegensatz zu Hegel der klassische Autor ist, der 
eine Theorie der Anerkennung entworfen hat, die sich auf genau diese 
Form der Anerkennung fokussiert. So schreibt Ikäheimo in seinem Ka-
pitel über Fichte in seinem Buch Anerkennung (2014):

»Im nächsten Kapitel [über Hegel, E.N.] werde ich auf zwei 
›Dimensionen‹ der Anerkennung bei Hegel zu sprechen kommen, eine, 
die ich die ›deontologische Dimension‹ nenne, in der es um Normen, 
Autorität und Respekt geht, sowie auf eine von mir so genannte ›axio-
logische Dimension‹, in der es um Werte, Sorge und Liebe geht. Fichtes 
Rede von Anerkennung als Respekt gehört vor dem Hintergrund dieser 
Unterteilung zur deontologischen Dimension.« (Ikäheimo 2014a: 53, 
vgl. 4 und 169f.; vgl. auch Honneth 2018: 199f., Fn. 5 und 6)25 

In seinen Schriften unterscheidet Honneth drei Dimensionen der Aner-
kennung, die er allerdings nicht immer identisch benennt. Grob gesagt 

24		 Zur politischen Dimension von Lévinas’ Ethik, siehe: Buddeberg 2016. Sie 
betont, dass wir nie nur einem anderen gegenüber verantwortlich sind, son-
dern vielen anderen, weshalb wir zwischen den Ansprüchen von verschiede-
nen anderen abwägen müssen und somit politisch gefragt sind. Gleichwohl 
gesteht sie zu, dass es von der Feststellung der abstrakten politisch-kollek-
tiven Dimension von Lévinas’ Ethik noch einen zusätzlichen Schritt hinzu 
institutionellen Erwägungen bedarf (118f.). Bei Fichte ist die politisch-in
stitutionelle Dimension hingegen bereits durch einen anderen gegeben. 

25		 Vgl. dazu auch: »Viele moderne Theorien des wechselseitigen Respekts zwi-
schen Personen, der oft auch mit dem Begriff ›Anerkennung‹ wiedergege-
ben wird, gehen den Weg von Fichte zu Hegel gewissermaßen zurück.« 
(Siep 2009: 113) Konkret bezieht sich Siep an dieser Stelle auf die moder-
nen Theorien von Scanlon und Darwall.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

geht es aber immer erstens um die bedingungslose Anerkennung der In-
dividualität in intimen Beziehungen (Ikäheimo: axiologisch), der recht-
lich-moralischen (Ikäheimo: deontologischen) Anerkennung als Gleiche 
und der Anerkennung von besonderen Leistungen im Bereich der Ar-
beit bzw. des Marktes oder der Politik (»kontributiv«, Ikäheimo 2014a: 
139).26 Gegenüber Honneth betont Forst stets die herausgehobene Be-
deutung der deontologischen Dimension der Anerkennung als Gleiche 
(vgl. z.B. Forst 2011: 178). 

Es ergeben sich also zwei Hauptgründe dafür, wieso ich den Bezug zu 
Fichte als vielversprechend erachte: erstens der direkte Bezug seines An-
erkennungsbegriffs auf (Rechts)Institutionen27 (s.u.) und zweitens der Fo-
kus Fichtes auf die Respekt- oder deontologische Dimension von Aner-
kennung.28 

7.3 Fichtes Anerkennungsbegriff 

Ich rekonstruiere an dieser Stelle nicht Fichtes Anerkennungsbegriff 
gemäß seiner Stellung in der Grundlage des Naturrechts oder in Fich-
tes philosophischem System insgesamt, sondern erläutere nur, wie 
man eine bestimmte Lesart von Fichtes Anerkennungsbegriff (aus der 
Grundlage des Naturrechts) mit Forsts Verständnis einer praktischer 
Einsicht zweiter Ordnung ins Verhältnis setzen kann. Mein Zugriff auf 
Fichtes Text ist somit primär von einem systematischen und keinem 
interpretatorischen Interesse gekennzeichnet.29 Vorab möchte ich den-
noch zwei Bemerkungen zu Fichtes eigenem Projekt machen: 

26	 	Ohne dass ich denke, dass dies die Dreiteilung in axiologisch, deontologisch 
und kontributiv unterlaufen würde, sei erwähnt, dass Honneth seit Das 
Recht der Freiheit (2011) fünf anstatt drei Sphären von Anerkennung un-
terscheidet und zwar: »law, morality, personal relationships, the economy, 
and democratic politics« (Honneth 2017: 128). 

27		 Vgl. zu einer kritischen Perspektive darauf, ob die Sphäre des Rechts in Hon-
neths Sinn wirklich als Sphäre der Anerkennung verstanden werden kann: 
Menke 2009.

28		 Der Rückbezug auf Hegel (und nicht Fichte) in zeitgenössischen Ausei
nandersetzungen mit Anerkennung in der Politischen Philosophie und der 
Sozialphilosophie, gerade auch im angelsächsischen Kontext, war bis vor 
nicht allzu langer Zeit fast exklusiv (vgl. Ikäheimo 2014a: 29). In jüngerer 
Zeit gibt es aber einige englische Publikationen über Fichtes Praktische Phi-
losophie (mit oder ohne Fokus auf Anerkennung): Breazeale und Rockmo-
re 2018 [2006], James 2011 und 2015, Gottlieb 2016, Wood 2016, Kosch 
2018 und Ware 2020.

29		 Für hilfreiche interpretatorische Angebote zum Begriff der Anerkennung in 
der Grundlage des Naturrechts, siehe (neben den in der vorherigen Fußnote 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Erstens stellt Fichtes Anerkennungsbegriff keine Moralbegründung, 
sondern die Grundlage seines Rechtsbegriffs dar. Fichte möchte in der 
Grundlage des Naturrechts zeigen, dass der Rechtsbegriff eine notwendi-
ge Bedingung des Selbstbewusstseins30 ist und somit »ein ursprünglicher 
Begriff der reinen Vernunft« (Fichte 1967 [1796/7]: 7), der nicht erst ver-
mittelt über die Moral »deduziert« werden muss. Zweitens möchte ich 
auch noch Fichtes »Rechtssatz« einführen; darin wird beschrieben, was 
ein Individuum tun muss, um dem Rechtsbegriff zu entsprechen: »Ich muß 
das freie Wesen außer mir in allen Fällen anerkennen als ein solches, d.h. 
meine Freiheit durch den Begriff der Möglichkeit seiner Freiheit beschrän-
ken.« (Fichte 1967 [1796/7]: 52) Individuen stehen zueinander in einem 
Rechtsverhältnis, wenn »jedes seine Freiheit durch den Begriff der Mög-
lichkeit der Freiheit des anderen beschränke […]« (ebd.). Die formale Seite 
(vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 43) dieser Freiheit soll für Fichte dadurch gesi-
chert werden, dass jeder/m eine »Sphäre« zuerkannt wird, in dem sie oder 
er »ganz allein« zwischen verschiedenen Handlungsmöglichkeiten wählen 
kann (Fichte 1967 [1796/7]: 41).31 Diese Sphäre wird von der oder dem 
anderen, die oder der sie anerkennt »unbestimmt gelassen« (Fichte 1967 
[1796/7]: 42). Auch wenn diese Beschreibung der Idee von subjektiven 
Rechten individualistisch in dem Sinne ist, dass der Freiheit des Individu-
ums (in Grenzen) eine absolute Priorität eingeräumt wird32, ist es wichtig 
zu betonen, dass sie in einem anderen Sinne nicht individualistisch oder 
atomistisch ist: Fichte meint nicht, dass jeder Mensch von Natur aus das 
Recht hat, in einer bestimmten Sphäre willkürlich zu handeln, sondern, 
dass es ein Kennzeichen wechselseitiger Anerkennung (also eines intersub-
jektiven Verhältnisses) ist, sich gegenseitig eine solche Sphäre zuzuschrei-
ben.33 Dementsprechend ist es auch eine intersubjektive Frage, wie diese 

erwähnten): Siep 2014 [1979]: 76–84, Wildt 1982: insb. 4.2 und 4.3, Kahlo, 
Wolff und Zaczyk 1992, Merle 2001, Ikäheimo 2014: 29–62 und Honneth 
2018: 154–169. Für eine auch über die Grundlage des Naturrechts hinausge-
hende Auseinandersetzung mit Anerkennung bei Fichte: Düsing 1986: 179–
289 und Williams 1992: 49–70. Für einen beeindruckenden Versuch, Fichtes 
gesamtes (frühes) philosophisches System ausgehend von der Grundlage des 
Naturrechts zu entschlüsseln, siehe: Renaut 1986.

30		 Vgl. Neuhouser 2000: xiii für eine Beschreibung dessen »what is contained 
in the idea of self-consciousness« und zwar insbesondere die Idee der Hand-
lungsfreiheit (vgl. 7.4 (3)). 

31		 Die materiale Seite dieser Freiheit bestimmt die Frage, wo die Grenzen der 
jeweiligen Sphären gezogen werden, vgl. dazu 7.6.

32		 Im Verhältnis zu Forsts Betonung des Rechts auf und der Pflicht zur Recht-
fertigung heißt dies gerade, dass ein Individuum sich in einer bestimmten 
Sphäre nicht rechtfertigen muss.

33		 Die Rede von diesen Sphären der Freiheit ist eng verknüpft mit Fichtes Ei-
gentumsbegriff. Auf Fichtes Begriff des Eigentums und die Frage, inwiefern 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

Sphäre begrenzt wird (vgl. 7.6). In meinen Worten entspricht das Rechts-
verhältnis der Forderung, dass sich Bürger/innen als Gleiche gegenüber 
stehen sollen und zwar in dem Sinne, dass ihnen die gleichen positiven 
Grundrechte zugesichert werden (vgl. 7.1). 

Ich beschreibe nun also was – nach meiner Interpretation von Fich-
te, die ich hier nur vorstellen, aber nicht ausführlich begründen kann 
– passiert, wenn ein Mensch einen anderen Menschen als Mensch er-
kennt und somit anerkennt bzw. die »Aufforderung« des anderen an-
nimmt, ihn anzuerkennen. Der Einfachheit halber beschreibe ich das 
im Folgenden zunächst so, als würde es sich tatsächlich um die mo-
menthafte Begegnung von zwei Menschen handeln. Für Fichte handelt 
es sich hierbei allerdings um eine transzendentale Argumentation, die 
keine direkte Entsprechung in realen Prozessen hat. Gleichwohl bezieht 
Fichte das transzendental begründete Moment der Aufforderung, das, 
wenn darauf adäquat geantwortet wird, zu einem Anerkennungsver-
hältnis führt, auch auf einen realen Prozess, nämlich den der Erziehung: 
»Die Aufforderung zur freien Selbsttätigkeit ist das, was man Erzie-
hung nennt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39).34 Ich möchte hingegen einen 
anderen realweltlichen Bezug vorschlagen, nämlich einerseits die sym-
metrische Anerkennung von Menschenrechten und andererseits die ein-
seitige Einforderung eines menschenrechtlichen Status oder das einsei-
tige Gewähren desselben (s.u.). Eine genaue Untersuchung, die ich hier 
nicht leiste, darüber, wie Fichtes transzendentale Argumentation mit re-
alweltlichen Prozessen zusammenhängt, müsste bei dem unterschied-
lichen argumentativen Status (und ihrem Verhältnis) von Fichtes Aus-
führungen in dem Haupttext der Paragraphen und den »Corollaria« 
ansetzen. So stammt das oben aufgeführte Zitat Fichtes zur Erziehung 
aus den »Corollaria« zum »§ 3. Zweiter Lehrsatz: Das endliche Ver-
nunftwesen kann eine freie Wirksamkeit in der Sinnenwelt sich selbst 
nicht zuschreiben, ohne sie auch anderen zuzuschreiben, mithin, auch 
andere Vernunftwesen außer sich anzunehmen« (Fichte 1967 [1796/7]: 
30). Die Ausführungen zu diesem Lehrsatz bedienen sich einer sehr abs
trakten Sprache; erst in den »Corollaria« nimmt Fichte Bezug auf re-
alweltliche Prozesse.35 

seine Verteidigung der Notwendigkeit von Privateigentum ihn zu einem li-
bertären Denker macht oder nicht, kann ich hier nicht weiter eingehen. Vgl. 
dazu z.B. James 2011: 21–55.

34		 Zu einer Interpretation von Fichtes Begriff der Anerkennung, die das Mo-
ment der Aufforderung und seine Entsprechung in Erziehungsprozessen be-
tont: Ikäheimo 2014: Kapitel 3. Auf Fragen der Bildung gehe ich im Schluss 
dieser Arbeit kurz ein (vgl. 12.2.2).

35		 Ähnlich verhält es sich bezogen auf die »Corollaria« zu dem vierten und 
fünften Lehrsatz, in denen Fichte argumentiert, dass der »materielle[] Leib« 
(Fichte 1967 [1796/7]: 56) eine Bedingung der Möglichkeit des freien 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

Stellen wir uns also vor, ein Mensch ist konfrontiert mit einem Ob-
jekt, von dem er noch nicht erkannt hat, was es ist – er steht diesem 
Objekt mit einer epistemischen Haltung gegenüber. Was muss passie-
ren, damit er dieses Objekt als ein anderes Subjekt, d.h. als einen Men-
schen erkennt?

Um auf diese Frage zu antworten, muss noch eine kurze Erläuterung 
eingeschoben werden: Für Fichte heißt ›erkennen‹, etwas unter einen 
Begriff bringen, also etwa zu urteilen, dass dies vor mir ein Tisch ist. 
Mit Kant – und daran schließt Fichte an – kann man zwischen einer be-
stimmenden und einer reflektierenden Form des Urteilens unterscheiden 
(etwa Kant 2006 [1790]: 19 [AA, 179; BBXXVI]). In einem bestimmen-
den Urteil wird etwas unter einen Begriff subsumiert, z.B. unter den Be-
griff des Tisches. Im Falle des reflektierenden Urteils36 ist es so, dass wir 

Individuums sei (4. Lehrsatz) und dieser Leib wiederum intersubjektiv kon
stituiert sein müsse (5. Lehrsatz). Während Fichte in den Haupttexten nur 
sehr abstrakt etwa über die »Bestimmbarkeit ins Unendliche« des mensch-
lichen Leibes schreibt (Fichte 1967 [1796/7]: 79), wird er in den Corollaria 
sehr konkret und beschreibt empirische Kennzeichen des menschlichen Kör-
pers, die seine Unbestimmtheit ›verkörpern‹, z.B. seine Arme: »Ein menschli-
cher Leib kann auf vier Füßen laufen […]. […]. Durch diese Erhebung hat es 
der Natur zwei Werkzeuge der Freiheit abgewonnen, die beiden Arme, wel-
che, aller animalischen Verrichtungen erledigt, am Körper hängen, bloß um 
das Gebot des Willens zu erwarten, und lediglich zur Tauglichkeit für die 
Zwecke desselben ausgebildet werden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 83) Eine sol-
che empirische Bestimmung der körperlichen Merkmale des ›unbestimmten‹ 
Menschen scheint mir kontraintuitiv, da hier gewissermaßen eine Bestim-
mung etwas Unbestimmten vorgenommen wird. Zudem hat diese Bestim-
mung auch problematische Konsequenzen, da man sich fragt, ob und in-
wieweit Fichte körperlich behinderten Menschen (Menschen ohne Arme in 
diesem Fall) die Menschlichkeit absprechen würde. An dieser Stelle gehe ich 
also nicht mehr mit Fichte mit (siehe Fn. 40 in diesem Kapitel). Methodisch ist 
dies zunächst dadurch gerechtfertigt, dass ich ohnehin einen von meinen eige-
nen Interessen geleiteten Zugriff auf Fichtes Text zugestehe; es könnte zusätz-
lich aber auch durch die Annahme plausibilisiert werden, dass der argumen-
tative Stellenwert der »Corollaria« geringer ist als der des Haupttextes und 
der Leserin hier somit ein größerer Interpretationsspielraum gelassen wird.  

36		 Auf Kants Verständnis reflektierender Urteilskraft wird in der Politischen Theo
rie und Philosophie, angestoßen durch Arendt (vgl. Arendt 2017 [1982] und 
Benhabib 2006 [1996]: 291–301), häufig rekurriert, um politische Urteilskraft 
zu beschreiben, vgl. z.B. Azmanova 2012: 285. In dieser Arbeit wird stattdes-
sen, wie deutlich werden wird, das reflektierende Urteil nur an einer bestimm-
ten systematischen Stelle politisch-rechtlicher Normativität eingesetzt und nicht 
für politische Urteilskraft insgesamt. Forst hat in seinem ersten Buch – aller-
dings bezogen auf die moralische Urteilskraft (die aber ja bei Forst eng mit der 
politischen zusammenhängt) – auch mit dieser Arendtschen Aneignung Kants 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

etwas nicht sofort mithilfe eines uns bereits gegebenen Begriffs erkennen 
können. Entweder entsteht dadurch eine Art Schwebezustand, in dem 
wir etwas weiterhin nicht unter einen Begriff bringen und als ›schön‹ be-
urteilen; das wäre in Kants Schema ein Geschmacksurteil (bzw. ein ästhe-
tisches Urteil) oder wir finden sozusagen induktiv einen Begriff, der auf 
das Wahrgenommene passt. In dem Falle, in dem das Wahrgenommene 
etwas ist, das nicht begreifbar ist, außer, wenn man es als etwas mit ei-
nem eigenen Zweck versteht, also es nur mithilfe eines Zweckbegriffs 
begreifen kann, handelt es sich um ein teleologisches Urteil.

Wenn ein Mensch einen Menschen sieht, dann kann er ihn – laut Fichte 
– nicht unmittelbar unter einen Begriff subsumieren. Das liegt daran, dass 
der andere Mensch sich ›frei‹ bewegt, d.h. seine sichtbaren Bewegungen 
nicht einen offenliegenden Zweck verfolgen – wie etwa der Tisch vor mir. 
Die Weise, in der man die ›Freiheit‹ des Menschen an dieser Stelle verste-
hen muss, ist sehr basal gemeint – deshalb steht sie in einfachen Anfüh-
rungszeichen. Es geht um eine »natürliche[], spontane[] Freiheit« (Hon-
neth 2018: 167), nicht um vernünftige Freiheit oder Autonomie. Mit dem 
›Freisein‹ des Menschen ist an dieser Stelle lediglich gemeint, dass er kei-
nen offenliegenden Zweck verfolgt (wie ein Tisch oder ein instinktgetrie-
benes Tier); der Mensch ist in seinen Zielen unbestimmt, er ist »ursprüng-
lich gar nichts« (Fichte 1967 [1796/7]: 80). Seine einzige Bestimmung ist 
»eine Bestimmbarkeit ins Unendliche« oder »Bildsamkeit« (Fichte 1967 
[1796/7]: 79). Fichte schreibt über das Moment, in dem ein Mensch einen 
anderen sieht: »[E]s ist [zunächst, E.N.] nichts begriffen: die Erscheinung 
[des anderen, E.N.] ist nicht verstanden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 79) Ei-
ner Deutung von Scott Scribner (2018 [2006]) folgend kann man diesen 
Moment so beschreiben, dass der Erkennende hier in eine Art Schwebe-
zustand gerät und der andere Mensch von ihm durch ein ästhetisches Ur-
teil als schön oder würdig37, oder auch »heilig« wie Fichte schreibt (Fich-
te 1967 [1796/7]: 84), beurteilt wird. Man kann auch, mit Fichte, sagen, 

gespielt (vgl. Forst 1996: 405–407): »Moralische Allgemeinheit ist eine ›reflek-
tierende‹, nicht ›subsumierende‹ Allgemeinheit. In diesem Sinn erfordert morali-
sche Autonomie […] moralische Urteilskraft, die das moralisch Richtige gerade 
ob seines Anspruchs auf Allgemeinheit konkret zu rechtfertigen sucht.« (405) 

37		 Den Begriff der Würde hätte ich als einen weiteren von der Gerechtigkeit 
abhängigen Begriff in 6.4 behandeln können, worauf ich allerdings verzich-
tet habe, weil Forst weder besonders viel zu diesem Begriff schreibt noch ein 
systematischer Mehrwert für mich erkennbar wird (vgl. 6.4.9). So schreibt 
Forst: »Die beste Weise, diese [Kantische, E.N.] Konzeption von Würde 
[…] zu reformulieren, ist die, Menschen als Wesen mit einem unbedingt zu 
achtenden Recht auf Rechtfertigung anzusehen […].« (Forst 2005: 593, vgl. 
auch: Forst 2003a: 420, Forst 2011: 84 und Forst 2017b: 531f.) Ich gebrau-
che im Folgenden den Begriff der Würde nicht weiter – wenn ich dies tun 
würde, würde er allerdings, anders als bei Forst, eher für etwas dem Recht 

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

der andere wird in diesem Moment »problematisch anerkannt« (Fichte 
1967 [1796/7]: 46), d.h. ohne bereits einen guten Grund für diese Aner-
kennung angeben zu können.38 Damit ist der erste Schritt des Anerken-
nungsprozesses meiner Fichte-Lesart beschrieben.

Die Erkenntnis des anderen Menschen bleibt aber nicht in diesem 
Schwebezustand stehen, sondern der Erkennende erkennt den ande-
ren in einem zweiten Schritt39 als einen Gleichen, einen in demselben 
Sinne ›freien‹ Menschen wie der Erkennende selbst: »Ich kann die Er-
scheinung eines menschlichen Leibes nicht begreifen […], bei Aufsamm-
lung der Teile seiner Erscheinung nicht eher stillstehen, bis ich auf den 
Punkt gekommen bin, daß ich ihn als den Leib eines vernünftigen We-
sens [d.h. eines Menschen] denken muß.« (Fichte 1967 [1796/7]: 77)40 
Den Begriff des vernünftigen Wesens, des Menschen, hat der Erkennen-
de aber nicht abstrakt gegeben, sondern nur als »[…] Begriff seinesglei-
chen […]. Er muß den Begriff von sich selbst unterlegen […].« (Fichte 
1967 [1796/7]: 79) Es lässt sich hier in dem Sinne von einem teleologi-
schen Urteil sprechen, dass, vermittelt über den Begriff der Gleichheit, 
der Zweckbegriff des anderen Menschen, seine Freiheit, begriffen wird. 

und der Pflicht zur Rechtfertigung Vorgelagertes stehen und nicht dafür ste-
hen, dass jemand ein Recht und eine Pflicht zur Rechtfertigung hat.

38		 »Alles Problematische wird kategorisch, wenn die Bedingung hin
zukommt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 46) Für Fichte ist hier die Bedingung 
dafür, dass die Anerkennung kategorisch wird, dass der andere einen auch 
anerkennt (s.u.). 

39		 Eine solche Zweistufigkeit bei der Begründung von Menschenrechten (ver-
standen als kodifizierte internationale Rechte oder verfassungsrechtliche 
Grundrechte, die als menschenrechtlich qualifiziert gelten dürfen) beschrei-
ben auch Menke und Pollmann (Menke und Pollmann 2007: 66f.). Eine 
solche zweistufige Begründung (nämlich zunächst die »Fähigkeit und Be-
reitschaft, jeden Menschen als eine ›moralische Person‹ anzuerkennen« und 
darauffolgend die Bereitschaft, sich deshalb ihm gegenüber zu rechtfertigen) 
schreiben sie auch Forst zu (59f.), der diese Interpretation allerdings ablehnt 
(vgl. Forst 2011: 70, Fn. 43). 

40		 In einem Corollarium beschreibt Fichte anhand von empirischen Kennzei-
chen den menschlichen Körper (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 81–84). Diese 
Ausführungen halte ich sowohl für problematisch als auch in ihrem argu-
mentativen Stellenwert unklar (vgl. Fn. 35 in diesem Kapitel). Zudem stellt 
überhaupt die Möglichkeit, empirisch notwendige Kennzeichen des mensch-
lichen Körpers zu beschreiben, eine Spannung zu Fichtes Argumentation (im 
Haupttext) dar. Wenn es nämlich möglich wäre, solche Kennzeichen zu be-
stimmen, dann könnte die (An)Erkennung des anderen Leibes auch als de-
terminierendes Urteil bezeichnet werden. Fichte beschreibt diese aber expli-
zit als Leistung der reflektierenden Urteilskraft: »Dies nun ist eine Einheit, 
die der Beobachter selbst in das Mannigfaltige, durch das, was Kant reflek-
tierende Urteilskraft nennt, hineingetragen hat.« (Fichte 1967 [1796/7]: 37)

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

Die Freiheit als Zweck geht aber über die spontane, natürliche ›Freiheit‹ 
hinaus. Die ›Freiheit‹ als Unbestimmtheit des anderen verweist auf das 
zukünftige41 Streben, unsere gleiche Freiheit gemeinsam zu sichern (vgl. 
Honneth 2018: 166f.). Wenn ich den anderen also – epistemisch gese-
hen – als ›frei‹ erkannt habe, dann habe ich ihn gleichzeitig – normativ 
gesprochen – auch schon als gleich-frei anerkannt – als jemanden mit 
demselben normativen Status.

Es ist zudem so, dass ein vollständiges42 Erkennen und damit Aner-
kennen eines Menschen nur möglich ist, wenn der Anerkannte selbst 
den Anerkennenden auch erkennt und anerkennt:43 Wenn ich den ande-
ren nur als freien erkennen kann, weil ich ihn als meinesgleichen erken-
nen kann, kann ich das nur, wenn ich tatsächlich auch frei bin, denn es 
ist ja diese Freiheit, die ich bei der Erkenntnis des anderen »unterlege«. 
Ich bin aber selbst nur frei, wenn der andere mir meine Freiheit gelassen 
hat, d.h. mich bereits als frei anerkannt hat, wenn er mich also beispiel-
weise nicht einfach mit physischer Kraft hochgehoben und weggeräumt 
hat, weil ich im Weg stand, und mir so meine Freiheit geraubt hätte.44 

7.4 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff 

In diesem Unterkapitel möchte ich aufzeigen, inwiefern der in dieser Wei-
se interpretierte Prozess der Anerkennung bei Fichte den drei Merkmalen 
der praktischen Einsicht zweiter Ordnung bei Forst entspricht. Die drei 
Merkmale waren, dass die praktische Einsicht zweiter Ordnung nicht 
weiter begründbar ist (das Faktum des Anderen), dass in ihr ein erken-
nendes und ein anerkennendes Moment zusammenkommen und sie kon-
stitutiv für die moralische Identität ist (vgl. 7.2). 

(1) Folgendes Zitat belegt, dass für Fichte die beschriebene Anerken-
nung nicht weiter begründbar ist: »Jene Anerkennung geschieht entwe-
der gar nicht, oder sie wird in einem Augenblicke vollbracht, ohne daß 

41		 Vgl. zur Gerichtetheit in die Zukunft: Fichte 1967 [1796/7]: 33.
42		 Bzw. kategorisches.
43	 	Die Unterscheidung von Freiheit und ›Freiheit‹ (als Unbestimmtheit) ver-

nachlässige ich an dieser Stelle nun wieder, weil hier gerade der untrennba-
re Zusammenhang der Erkenntnis der ›Freiheit‹ der anderen oder des ande-
ren und unserer wechselseitigen Anerkennung als gleich-freie beschrieben 
wird. 

44		 Vgl. dazu 6.3.2. Macht ist für Forst – wie dort beschrieben – bedingt durch 
eine minimale Form der Anerkennung des Machtausübenden durch denje-
nigen, auf den Macht ausgeübt wird (vgl. erneut: Forst 2015a: 64). Macht 
wird dementsprechend nicht durch physische Kraft ausgeübt, sondern durch 
die (intentionale) Veränderung des Raums der Gründe eines anderen. 

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

man sich der Gründe bewußt ist.« (Fichte 1967 [1796/7]: 81) Der ›Aus-
löser‹ dafür ist die »Einwirkung« des anderen Menschen und sie wird 
von Fichte als »Faktum« beschrieben (Fichte 1967 [1796/7]: 35).45 

(3) Bezüglich des dritten Merkmals der praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung (Forst) – dazu komme ich zuerst, weil ich das zweite ausführ-
licher behandele – ist es bei Fichte eindeutig, dass das beschriebene An-
erkennungsverhältnis konstitutiv für die Identität der Beteiligten ist und 
zwar ganz allgemein für ihr Menschsein und nicht nur für einen Teilas-
pekt ihrer Identität, etwa dem moralischem. Den Menschen versteht Fich-
te als »endliches Vernunftwesen« (Fichte 1967 [1796/7]: 17). ›Vernünftig 
sein‹ heißt für Fichte insbesondere ein frei handelndes Wesen zu sein, d.h. 
eines, das in der Welt wirkt und nicht etwa bloß denkend Geschehnisse in 
der Welt bewertet: »Das Ich ist nicht etwas, das Vermögen hat, es ist über-
haupt kein Vermögen, sondern es ist handelnd; es ist, was es handelt, und 
wenn es nicht handelt, so ist es nichts.« (Fichte 1967 [1796/7]: 23) Das 
endliche Vernunftwesen ist, für Fichte, damit zusammenhängend notwen-
dig ein ›weltliches‹, ein soziales und verkörpertes Wesen, eines, das von 
seiner sozialen und natürlichen Umwelt abhängig ist: Dass der einzelne 
Mensch für Fichte in seiner Existenz abhängig von anderen Menschen ist, 
zeigt sich anhand des folgenden Zitats: »Der Mensch […] wird nur un-
ter Menschen ein Mensch; […] sollen überhaupt Menschen sein, so müs-
sen mehrere sein.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39) Im vierten Lehrsatz bzw. 
fünften Paragraphen (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 56f.) hält Fichte darüber 
hinaus fest, dass der Mensch sich notwendig »einen materiellen Leib []
zuschreiben« (Fichte 1967 [1796/7]: 56, Herv. entfernt E.N.) muss.46 So-
mit erfüllt Fichtes Vorstellung des Menschen sowohl den aktiven als auch 
passiven Teil des Menschseins, den auch Forst betont (vgl. 7.2). 

(2) Beim zweiten Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung 
(Forst) geht es um den Zusammenhang der epistemischen und normativen 
Dimension der Bezugnahme auf einen anderen. Ich habe vorgeschlagen, 
dass in meiner Lesart des Fichte’schen Anerkennungsprozesses im zwei-
ten Schritt ein Übergang von der epistemischen zur normativen Ebene 
stattfindet. Wenn ich – sozusagen – nach einem Begriff für einen anderen 
Menschen ›suche‹, dann kann ich nur einen Begriff finden, nämlich den 

45		 Vgl. dazu Jay Bernsteins Interpretation von Fichte: »Für Fichte ist es ein 
Irrtum, unser implizites Bewusstsein von der Verbindlichkeit des morali-
schen Gesetzes als Tatsache der Vernunft anzusehen. Die eigentliche Tatsa-
che der Vernunft ist das Bemühen des Anderen, was er die ›Aufforderung‹ 
des Anderen nennt […].« (Bernstein 2009: 59, vgl. auch 84) Vgl. auch den 
Abschnitt »Aufforderung als notwendiges Faktum« in: Düsing 1986: 247–
260.

46	 	Vgl. Neuhann 2020b für eine etwas ausführlichere Auseinandersetzung mit 
dem 5. Lehrsatz und generell dem Verhältnis von Anerkennung und der Be-
einträchtigung des Leibes durch materielle Armut. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

Begriff ›meinesgleichen‹. Wenn ich den anderen als gleich-frei wie mich 
erkannt habe, habe ich ihm auch immer schon einen normativen Stand 
eingeräumt, weil ich ihn nicht in einer Weise behandelt habe, die ihn da-
von abhielte, frei zu handeln – sonst hätte ich ihn ja gar nicht als frei er-
kennen können (weil er gar nicht frei gewesen wäre). Der Zusammen-
hang zwischen Erkennen und Anerkennen ist also bei Fichte notwendig. 

Die notwendige Beziehung von Erkennen und Anerkennen kommt al-
lerdings überhaupt nur zustande, wenn es für den Erkennenden sozusa-
gen überhaupt fraglich war, welchen Begriff er dem anderen zuzuordnen 
habe. Der notwendige Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen 
ist also gewissermaßen doch wieder bedingt und zwar durch den oben 
als ersten Schritt bezeichneten Teil des Anerkennungsprozesses. Hier hat 
der Erkennende einen Entscheidungsspielraum: Er kann sich dagegen 
entscheiden, den anderen adäquat begreifen zu wollen.47 Wenn er sich al-
lerdings dafür entscheidet, ihn adäquat beschreiben zu wollen (»dass«), 
dann kann er nicht anders als ihn auch als Gleich-Freien anzuerken-
nen (»wie«). Ich denke, dass diese Art von Bedingtheit ebenfalls wichtig 
für Forst ist. Er möchte nämlich einfangen können, dass es gewisserma-
ßen eine Leistung ist, den anderen anzuerkennen (und man auch anders 
könnte): »Diese Form der Anerkennung mutet paradox an, denn einer-
seits wird sie als ›geschuldet‹ verstanden, andererseits aber stellt sie selbst 
eine autonome Leistung und Zuerkennung des Status, ›moralische Per-
son‹ zu sein, dar; sie erscheint somit als nicht freigestellte und doch freie 
Form der Anerkennung.« (Forst 2007a: 69) Wenn man die Anerkennung 
des anderen nicht als »freie Form der Anerkennung« beschreiben könnte, 
ginge auch etwas von dem für Forst wichtigen Anspruch der »Autonomie 
der Moral« (vgl. 7.2 (2)) verloren. Gleichwohl betont Forst, dass diese 
Entscheidung (für oder gegen Anerkennung) nicht eine ganz freie ist, 
weil sie die einzige angemessene Reaktion auf einen anderen Menschen 
sei, ihn als moralische Person anzuerkennen. Diese Entscheidung sei kein 
»›act of faith‹ [Paul Lorenzen, E.N.]« (Forst 2008c: 131).   

Ich denke im Gegensatz zu Forst, dass es unproblematisch ist, an dieser 
Stelle von einer Art Entscheidung zu sprechen. Ein wichtiger Grund dafür, 
warum Forst dies für problematisch erachtet, ist, dass er denkt, dass die 
kategorische Geltung des Rechtfertigungsprinzips (Moralbegründungs
ebene 1.1) und durch es begründete Normen (Moralbegründungsebene 
2) dadurch verloren ginge sowie sein einfacher Internalismus (Moralbe-
gründungsebene 3) nicht haltbar wäre, wenn er keinen ›vollständigen‹ 
Internalismus auf der hier infrage stehenden Moralbegründungsebene 

47		 Vgl. zu dieser Bedingtheit bei Fichte: Der andere muss nur anerkannt wer-
den, wenn der Anerkennende »vernünftig« handelt (Fichte 1967 [1796/7]: 
46) oder sein Handeln »durch theoretische Konsequenz« (Fichte 1967 
[1796/7]: 47) gekennzeichnet ist, vgl. auch: Fichte 1967 [1796/7]: 74. 

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

(1.2) vertritt. Als Antwort auf die Frage ›Warum überhaupt moralisch 
sein?‹ (1.2) setzt Forst, wie beschrieben, die praktische Einsicht zweiter 
Ordnung ein: »Sofern sich auf der ersten [in meinen Schema 1.1, E.N.] 
und zweiten Ebene [in meinem Schema 2, E.N.] der Moralbegründung 
eine Konzeption kategorisch geltender Normen ergibt, hat dies die Kon-
sequenz, dass eine hypothetische Antwort auf der dritten Ebene [in mei-
nem Schema 1.2, E.N.] die Geltung dieser Ebene infrage stellt.« (Forst 
2007a: 57) Ich vertrete die Ansicht, dass ein vollständiger höherstufi-
ger Internalismus auf der »dass«-Ebene 1.2 (d.h. die Abwesenheit von 
Schritt 1 meiner Fichte-Interpretation) nicht notwendig dafür ist, um die 
Geltung der anderen Ebenen zu gewährleisten. Allerdings ändert sich 
durch den ersten Schritt des mit Fichte beschriebenen Anerkennungspro-
zesses der substantielle Inhalt von 1.1 (»wie«): vom Rechtfertigungsprin-
zip zum Recht auf Politik.

Wenn man den Entscheidungsspielraum des Individuums (im ersten 
Schritt des Anerkennungsprozesses) ernstnimmt, sich dafür oder dage-
gen entscheiden zu können, jemanden als unbestimmt – als ›etwas‹, von 
dem zunächst fraglich ist, wie ›es‹ zu begreifen sei – zu sehen, dann er-
gibt sich eine interessante Parallele zu Jacques Rancières radikaldemo-
kratischer »Methode der Gleichheit« (Rancière 2016, Übersetz. E.N.). 
Rancière beschreibt eine bestimmte Haltung, die grundlegend für das 
Betreiben ›kritischer Theorie‹ sei und die er als Entscheidung für Eman-
zipation ansieht. Verwende man die »Methode der Gleichheit«, mache 
man die »presupposition of equality« (139); man entscheide sich – zu-
nächst ohne guten Grund – dafür, zu versuchen, andere als Gleiche zu 
sehen und nicht sofort in die Hierarchie einer Gesellschaft einzusortie-
ren (zu ›subsumieren‹). Abhängig davon, welche Haltung man einnehme, 
stellten sich wahrgenommene Situationen anders dar: »as an occasion 
for the verification of inequality or as an occasion for the verification of 
equality« (140). Das Urteil über eine Situation mithilfe der Präsupposi-
tion der Gleichheit beschreibt Rancière auch mithilfe von Kants Begriff 
eines reflektierenden Urteils (vgl. 141). 

7.5 Recht auf Politik 

In diesem Unterkapitel argumentiere ich zunächst dafür, dass die Tatsache, 
dass dem notwendigen Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen 
gewissermaßen noch ein ästhetisches Urteil vorgelagert ist, nahelegt, den 
Inhalt des Anerkannten – die Antwort auf die Frage 1.1 (»wie«) – anders 
zu fassen als Forst es tut. Das führt auch dazu, dass die Normativität die-
ser Antwort, das Recht auf Politik, sich hin zu einer nicht-moralischen ver-
ändert, die aber nichtsdestoweniger bedeutsam und überpositiv ist. 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

Es ist im ersten Schritt des Anerkennungsprozesses (vgl. 7.3) nicht eine 
klar benennbare Hinsicht, in der zwei Menschen einander gleichen – be-
zogen auf die Hinsicht etwa, rechtfertigende Wesen zu sein. Sie gleichen 
sich zunächst nur dadurch, dass sie gleichermaßen unbestimmt bzw. ›frei‹ 
sind, und darin, dass sie in der adäquaten Realisierung dieser Gleich-
heit und ›Freiheit‹ voneinander abhängig sind. Mir scheint, dass Forsts 
Rechtfertigungsprinzip über diesen minimalen kognitiven Inhalt der An-
erkennung – ›Freiheit‹, Gleichheit, Abhängigkeit – hinausgeht. Deshalb 
ziehe ich Balibars Ausdruck eines »Rechts auf Politik« der Rede von 
einem Recht auf Rechtfertigung (bzw. präziser eines Rechtfertigungs-
prinzips) als Bezeichnung für diesen minimalen kognitiven Gehalt der 
Anerkennung eines anderen vor. Balibar schreibt: »Freiheit-und-Gleich-
heit [égaliberté]48 impliziert […] ein universelles Recht auf Politik: ein 
Recht, durch das jeder (und jede) […] zum ›Subjekt‹ oder Akteur der Po-
litik werden kann, ausgehend von seinen eigenen Formen des Handelns 
[…].« (Balibar 1993 [1992]: 205)

›Politik‹ in Balibars Sinne ist ein umfassenderer Modus des Handelns 
als ›Rechtfertigen‹. Wenn ich jemandem ein Recht auf Politik einräume, 
heißt das zunächst nur, dass ich ihn als ›frei‹ und gleich erkenne und, weil 
wir in unserer ›Freiheit‹ und Gleichheit voneinander abhängig sind, als 
jemanden anerkenne, der eine Rolle in dem Aushandlungsprozess darü-
ber spielen sollte, wie wir frei und gleich miteinander leben sollten. Ein 
(Teil)Ergebnis dieses Aushandlungsprozesses muss das Zugestehen von 
gleichen Grundrechten sein, weil diese gerade die ursprüngliche Unbe-
stimmtheit des Einzelnen (zumindest in Grenzen) weiterhin sichern. Mir 
geht es an dieser Stelle aber vor allem darum, die Unbestimmtheit des 
Modus der Aushandlung von Grundrechten in den Blick zu nehmen.49 

48		 Ich diskutiere hier nicht eigens den Neologismus »égaliberté« von Balibar, der 
für seine Arbeiten in der Politischen Philosophie insgesamt prägend ist. Ich 
möchte aber eine Bemerkung Balibars aus dem Vorwort der Essaysammlung 
Gleichfreiheit (zunächst in französischer Sprache und in etwas umfassende-
rer Form als La proposition de l‘égaliberté 2010 erschienen) zitieren, in der 
er einen losen Zusammenhang des Ausdrucks »égaliberté« zu Fichte herstellt: 
»Durch den Übergang ins Deutsche (wobei ›égaliberté‹ zu ›Gleichfreiheit‹ wird 
– zu einem Neologismus, der, wie ich mir gerne vorstelle, schon Fichte oder 
Marx als den Vertretern des deutschen Idealismus [sic] aus der Feder geflos-
sen sein könnte, die sich am direktesten darum bemüht haben, den revolutio-
nären Diskurs zu verlängern, zu reflektieren und zu transformieren) kann die 
›Proposition‹ (im doppelten Sinne von Satz und Vorschlag), wie mir scheint, 
darauf hoffen, an Universalität noch zu gewinnen.« (Balibar 2012 [2010]: 9f.)

49		 Diese Unbestimmtheit des Modus der Aushandlung des konkreten Inhalts 
von Grundrechten verweist dabei allerdings sowohl auf die Unbestimmtheit 
des Einzelnen, die durch die Form subjektiver Rechte (zumindest in Gren-
zen) gesichert wird, und die ›ursprüngliche‹ Unbestimmtheit des anderen, 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

Denn durch ein von Fichte geprägtes Verständnis von Anerkennung sind 
Grundrechte zwar in ihrer Form (als Sphären der Freiheit) gegeben, aber 
nicht bezogen auf ihren konkreten Inhalt, d.h. die Grenzen der jeweili-
gen Freiheitssphären. 

Wenn ich das Recht auf Politik von jemandem anerkenne, heißt das 
noch nicht, dass ich bereits weiß, was die oder der andere von mir for-
dert. Ich weiß somit auch noch nicht, was eine adäquate Antwort auf 
die Handlungen der oder des anderen wäre, und auch nicht, welcher 
Modus von Antwort angemessen wäre (etwa eine situationsangemesse-
ne Rechtfertigung, die den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit 
standhält). Das heißt, dass das Anerkennen eines Rechts auf Politik einer 
oder eines anderen nicht simultan mit der Einsicht einer Pflicht meiner-
seits verbunden ist. Wenn ich wüsste, dass ich der oder dem anderen ge-
recht werde, indem ich mich ihr oder ihm gegenüber rechtfertige, dann 
hätte ich auch eine Pflicht dazu. Es ist also konsequent, dass dem Recht 
auf Rechtfertigung bei Forst immer auch eine Pflicht zur Rechtfertigung 
korrespondiert.50 Beim Recht auf Politik scheint es mir hingegen sinn-
voll zu sein, nur von diesem Recht zu sprechen – ohne eine unmittelbar 
korrespondierende Pflicht.

Da ich das Recht auf Politik im Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (vgl. 
2.2) als eines eingeführt habe, das positive Grundrechte begründen soll, 
ließe sich zur Bekräftigung der These, dass dem Recht auf Politik keine 
Pflicht entspricht, auch das Argument anführen, dass nur ein Recht auch 
Rechte und nicht eine Pflicht Rechte begründen könnte. Das hieße im Um-
kehrschluss: Wenn das Recht auf Politik positive Grundrechte begründen 
können soll, kann es keine Pflicht sein. In diese Richtung geht jedenfalls 
Fichtes eigener Grund dafür zu denken, dass die normative Grundlage des 
positiven Rechts keine Pflicht – und somit keine moralische sein51 – kann:

die überhaupt erst die Anerkennung desselben (und des Anerkennenden) 
als gleich-frei hervorruft und somit das Ziel, gemeinsam Grundrechte aus-
zuhandeln. 

50		 Buddeberg nimmt von der Idee Abstand, dass die Begegnung mit dem ande-
ren eine Pflicht zur Rechtfertigung zur Folge hat, und verwendet stattdessen 
den Begriff der Verantwortung, der, wenn ich sie richtig verstehe, einen grö-
ßeren Spielraum bzgl. der Frage offen lassen soll, was eine angemessene Ant-
wort auf den anderen ist als es der Pflichtbegriff tut; nichtsdestotrotz ist hier 
auch die Form des Antwortens bestimmt und zwar als Antworten in Form ei-
nes Gründe-Geben-und-Nehmens: »[…] Menschen anerkennen in der Begeg-
nung mit einem Anderen […], dass dieser Mensch sie etwas angeht, und dabei 
erkennen sie zugleich, dass sie diesem wie jedem Anderen zu antworten bzw. 
sich vor ihnen mit Gründen zu verantworten haben.« (Buddeberg 2011: 268) 

51		 Der Zusammenhang von Pflichten zur Normativität der Moral wird im wei-
teren Verlauf dieses Unterkapitels noch wichtig.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

»Der deduzierte Begriff [Rechtsbegriff] hat mit dem Sittengesetze nichts 
zu tun, ist ohne dasselbe deduziert […]. Auch sind alle Versuche einer 
solchen Deduktion gänzlich mißlungen. Der Begriff der Pflicht, der aus 
jenem Gesetze [dem Sittengesetz] hervorgeht, ist dem des Rechts in den 
meisten Merkmalen geradezu entgegengesetzt. Das Sittengesetz gebietet 
kategorisch die Pflicht: das Rechtsgesetz erlaubt nur, aber gebietet nie, 
daß man sein Recht ausübe.« (Fichte 1967 [1796/7]: 53f.).

Diese Begründung scheint allerdings wiederum durch zwei Überlegun-
gen entkräftet zu werden: 

Erstens ist es selbst begründungspflichtig, dass ›das Recht‹ im Sinne 
des positiven Rechts überhaupt hauptsächlich über die Bereitstellung 
subjektiver Rechte operiert. Schließlich gibt es ja auch juridische Rechts-
pflichten, die – falls nur Pflichten Pflichten und Rechte Rechte begründen 
könnten – zumindest durch eine moralische Pflicht begründet werden 
könnten. Wie in 2.2 und 2.3 erläutert (und problematisiert) arbeite ich 
allerdings mit der Annahme, dass das moderne Recht tatsächlich über 
die Bereitstellung subjektiver Rechte funktioniert. 

Zweitens ist es fraglich, warum es überhaupt so sein sollte, dass eine 
Pflicht keine Rechte (im Sinne von Erlaubnissen) begründen kann. In 
Wolfgang Kerstings Sicht besteht genau an dieser Stelle ein wichtiger Dis-
sens zwischen Fichtes und Kants Rechtslehre, denn Kant glaubte – laut 
Kersting –, dass der Grund des Rechts selbst kein Erlaubnisrecht sein müs-
se, um Erlaubnisrechte zu begründen (vgl. Kersting 2001: 31f.). Mit der 
Frage, ob auch eine Pflicht Rechte begründen kann, setze ich mich hier 
nicht weiter auseinander. Da ich also nicht dafür argumentiere, dass nur 
ein Recht Rechte begründen kann, kann ich diese These auch nicht nut-
zen, um abschließend dafür zu argumentieren, dass, weil das Meta-Recht 
auf Politik positive Rechte begründet, es somit keine Pflicht sein kann 
bzw. es keine ihm direkt korrespondierende Pflicht geben kann. 

Es seien an dieser Stelle noch zwei Einwände gegen die These, dass 
dem Recht auf Politik keine Pflicht korrespondiert, erwähnt und zu-
rückgewiesen: 

(a) Man könnte einwenden, dass die Rede von Rechten ohne korres
pondierende Pflichten unmöglich ist, wenn es mehr oder weniger ad-
äquate Reaktionen auf das Recht eines anderen gibt. Ich gestehe zu, dass 
es mehr oder weniger adäquate Reaktionen auf das Recht auf Politik ei-
nes anderen gibt. Ich denke allerdings, dass die adäquate Reaktion auf 
das Recht auf Politik sowohl für die reagierende Partei selbst als auch 
für beobachtende Dritte unterbestimmt ist. Deswegen scheint es mir we-
nig hilfreich zu sein, eine inadäquate Reaktion auf das Recht auf Politik 
als Pflichtverletzung zu bestimmen, weil die vermeintlich verletzte Pflicht 
nicht positiv bestimmt werden kann.

(b) Zunächst ist eine weitere Bekräftigung dafür, dass dem Recht auf 
Politik nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, dass die einzige 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

Möglichkeit, auf das Recht auf Politik eines anderen angemessen zu ant-
worten, ist, einen Grundrechtekatalog zu institutionalisieren, der durch ei-
nen adäquaten aber zunächst unbestimmten Modus der Aushandlung des-
selben (vgl. 7.6) zustande gekommen ist. Diese angemessene Antwort auf 
das Recht auf Politik des anderen kann aber ein einzelner aus zwei Grün-
den unmöglich alleine geben: Das liegt einerseits daran, dass eine einzelne 
Person keine Einheit politischer Organisation eigenmächtig gründen kann 
und andererseits daran, dass sie dies auch nicht auf angemessene Art und 
Weise tun könnte, weil der Modus der Aushandlung der konkreten Rechte 
ja selbst noch unbestimmt ist (und erst durch alle Beteiligten bestimmt wer-
den kann). Wenn ›Sollen impliziert Können‹ gilt, dann kann es zumindest 
keine individuelle Pflicht geben, die dem Recht auf Politik korrespondiert. 

Dagegen könnte man nun einwenden, dass es ja nicht nur individu-
elle Pflichten gebe, sondern auch kollektive Pflichten (was voraussetzt, 
dass es kollektive Akteure gibt) oder die individuelle Pflicht, zu einem 
gemeinsamen Projekt seinen fairen Anteil beizutragen. Ohne hier auf die 
umfangreiche Literatur zu diesen Themen eingehen zu können, ist mei-
ne vorläufige Antwort auf Einwände dieser Art, dass der systematische 
Punkt, um den es mir hier geht, der ist, überhaupt erst einen kollektiven 
Akteur oder ein gemeinsames Projekt zu konstituieren (oder zu identifi-
zieren), und nicht der, welche Pflichten ein gegebener kollektiver Akteur 
hat oder welche individuelle Leistungen von jemandem erwartet werden 
können, der Teil jenes Kollektivs ist.52

Geht man aber davon aus, dass dem Recht auf Politik tatsächlich 
nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, hat sich damit auch die 

52		 Gädeke unterscheidet zwischen einem moralischen und politisch-rechtlichen 
Sinn von Forsts Recht auf Rechtfertigung, wobei sie das Recht auf Rechtfer-
tigung im politisch-rechtlichen Sinne (auch im Anschluss an Arendts Recht 
auf Rechte, vgl. Gädeke 2017: 197) als »Recht auf Nicht-Beherrschung« aus-
deutet und schreibt, dass dem Recht auf Nicht-Beherrschung »eine geteilte 
Pflicht zur Einrichtung entsprechender institutionalisierter Rechtfertigungs-
verfahren [korrespondiert]«, während dem Recht auf Rechtfertigung im mo-
ralischen Sinne eine »individuelle Rechtfertigungspflicht korrespondiert« 
(Gädeke 2017: 111). Mit Gädeke teile ich also die Perspektive, dass das 
Recht auf Rechtfertigung im politisch-rechtlichen Kontext (bzw. das Recht 
auf Nicht-Beherrschung) nicht mit einer individuellen Pflicht zur Rechtfer-
tigung korrespondiert. Gleichwohl bezweifle ich, ob man mit der Rede von 
einer geteilten ›Pflicht‹ viel gewinnt, da es schwer zu unterscheiden sein wird, 
ob jemand dieser geteilten Pflicht nachgekommen ist oder nicht. Zudem 
kommt das oben erwähnte Problem auf, welches Kollektiv sich denn die-
se Pflicht teilt. Vgl. dazu auch Rawlsʼ Verständnis von »Gerechtigkeit [als, 
E.N.] eine[r] grundlegende[n] natürliche[n] Pflicht« (Rawls 2012 [1971]: 
137). Diese Pflicht ist allerdings in dem Fall, in dem es (noch) keine einiger-
maßen gerechten Institutionen gibt, schwach formuliert: »Sie verlangt von 

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

Normativität desselben gegenüber dem Rechtfertigungsprinzip verän-
dert und zwar hin zu einer nicht-moralischen, aber dennoch überposi-
tiven Normativität. Es gibt zwei Möglichkeiten zu versuchen, die These 
zu begründen, dass, wenn dem Recht auf Politik nicht unmittelbar eine 
individuelle Pflicht korrespondiert, dies dazu führt, dass seine Normati-
vität nicht derjenigen der Moral zugehörig ist:

(1) Erstens hat die Struktur der Normativität der Moral – zumin-
dest bei Kant und Fichte – die Form unbedingter Pflichten und Gebo-
te (vgl. Mohr 2010: 71). Wenn dem Recht auf Politik also keine Pflicht 
korrespondiert, ist es nicht dem Typ der Normativität der Moral zu-
zuordnen.53 

(2) Neben dem Merkmal, dass die Art der Normativität der Moral 
eine Normativität von Pflichten ist, ist für Kant und Fichte auch das 
Merkmal bedeutend, dass es sich bei der Moral um eine Frage der inne-
ren Gesinnung, der inneren Freiheit, handelt, während es bei der Norma-
tivität des Rechts um die äußere Freiheit geht (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 
55). Diese Unterscheidungsdimension von Recht und Moral rücke ich 
hier allerdings weniger ins Zentrum, weil ich denke, dass Forst die Un-
terscheidung von innerer und äußerer Freiheit mit seinem Begriff recht-
fertigungstheoretischer Vernunft und den dazugehörigen handlungstheo-
retischen Überlegungen gewissermaßen unterläuft (vgl. 6.3.1 und erneut 
Forst 2007a: 40–53).

Es ist für mich dementsprechend insbesondere der erste Grund (1), der 
für die These spricht, dass die Tatsache, dass dem Recht auf Politik kei-
ne Pflicht korrespondiert, auch heißt, dass es sich beim Recht auf Politik 
nicht um eine moralische Form der Normativität handelt.  

Wenn das Recht auf Politik kein moralisches Recht ist, heißt das al-
lerdings nicht, dass es kein wichtiges Recht sei oder gar, dass es in seiner 
Geltung nicht über positives Recht hinausginge (vgl. Mohr 2011: 378). 
Das Recht auf Politik ist der Ausdruck dafür, dass jeder Mensch in einer 
Rechtsgemeinschaft leben sollte, deren Grundrechte der politischen Aus-
handlung der relevanten Individuen unterliegen. Ohne eine solche poli-
tische Gemeinschaft ist, so die fundamentale These, ein menschengemä-
ßes Leben nicht möglich. In Fichtes Systematik entspricht das, was ich 
als Meta-Recht bezeichne und als Recht auf Politik spezifiziere, seinem 
Begriff eines »Urrechts« (Fichte 1967 [1796/7]: 110). 

Georg Mohr und Markus Rothhaar schreiben beide, dass es bei Fich-
te bereits die Idee gibt, die prominent Arendt zugeschrieben wird, dass 

uns auch die Förderung noch nicht verwirklichter gerechter Regelungen, zu-
mindest wenn uns das nicht ohne allzu große Nachteile möglich ist.« (ebd.)

53		 Eine mögliche Lösung wäre natürlich auch das Moralverständnis zu verän-
dern. Die Terminologie als solche ist in diesem Zusammenhang nicht der 
entscheidende Punkt.

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

ein menschenangemessenes (kein moralisches!) Leben auf die Siche-
rung von Grundrechten angewiesen ist (vgl. Mohr 2011: 377, Mohr 
2012: 53 und Rothhaar 2015: 212). Mohr schreibt sogar: »Das funda-
mentale Menschenrecht ist das Recht des Menschen, Rechte zu haben 
(diese heute Hannah Arendt zugeschriebene These stammt von Fichte 
[…]).« (Mohr 2012: 53)54

Auf den Gehalt des Urrechts bei Fichte möchte ich hier nur kurz ein-
gehen: »Das Urrecht ist […] das absolute Recht der Person, in der Sin-
nenwelt nur Ursache zu sein […]« oder »schlechthin frei zu sein« (Fichte 
1967 [1796/7]: 112). Aus dieser Bestimmung lassen sich laut Fichte zwei 
Substanzialisierungen55 ableiten, die man in zeitgenössischer Sprache als 
Recht auf körperliche Unversehrtheit und als »Recht auf Selbsterhaltung 
durch eigene Tätigkeit« deuten könnte (Mohr 2012: 53, vgl. Fichte 1967 
[1796/7]: 113). 

Wichtiger als der Gehalt des Urrechts ist mir in diesem Zusammen-
hang, wie Fichte sich die Normativität des Urrechts (vor den Substanzia
lisierungen) vorstellt. Er schreibt: »Es gibt keinen Stand der Urrechte, 
und keine Urrechte des Menschen. Wirklich hat er nur in der Gemein-
schaft mit anderen Rechte, wie er denn […] überhaupt nur in der Ge-
meinschaft mit anderen gedacht werden kann. Ein Urrecht ist daher eine 
bloße Fiktion, aber sie muß […] notwendig gemacht werden.« (Fichte 
1967 [1796/7]: 111) Ich lese das so: Es gibt in dem Sinne keine nicht-po-
sitiven Rechte, dass es keine Instanz gibt, vor der man sie einfordern 
könnte56; gleichzeitig sollte man aber annehmen, dass es ein Recht da-
rauf gibt, in einem Rechtsverhältnis mit anderen zu leben, und weil es 
kein menschengemäßes Leben gibt, in dem man nicht in einer Rechts-
gemeinschaft lebt, ist dies ein fundamentales (wenn auch nicht-morali-
sches) Recht (vgl. Mohr 2011: 378). Ein menschengemäßes oder auch 
menschenwürdiges Leben bietet den Rahmen, in dem moralische Hand-
lungen und ein gutes Leben überhaupt erst möglich werden.

An dieser Stelle lässt sich erneut eine Parallele zu Rancière ziehen und 
zwar zu seiner affirmativen Deutung von Menschenrechten (im Kontext 
von Marx’ und Arendts Kritik an bestimmten Vorstellungen von Men-
schenrechten): Rancière deutet die Idee der Menschenrechte gewisserma-
ßen als Form eines politischen Prozesses, der ein ›fiktives‹ Menschenrecht 
einfordert in dem Sinne, dass es institutionalisiert werden soll. Rancière 
bestimmt diesen Prozess insbesondere als Subjektivierungsprozess, vom 

54		 Vgl. für eine systematische Auseinandersetzung mit dieser existentiellen Di-
mension des Rechts bei Fichte und Arendt: Hartz 2017.

55		 Vgl. Forsts moralischer Konstruktivismus: Forst 2007a: 172. 
56		 Der Adressat von kodifizierten Grundrechten ist der Staat bzw. andere poli-

tisch-rechtlich verfasste Institutionen (vgl. Mohr 2010: 71, Mohr 2012: 53 
und Pollmann 2012: 129).  

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹. 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

Menschen zur/m Bürger/in. Dieser Mensch ist eine ›Fiktion‹, aber das 
beraubt die Menschenrechte nicht ihrer Geltungskraft, sondern stärkt 
sie gerade: »Es gibt keinen Menschen der Menschenrechte, doch es gibt 
auch keine Notwendigkeit für die Existenz solcher Menschen. Die Stär-
ke der Menschenrechte liegt gerade in der Oszilliation [zwischen Mensch 
und Bürger/in, E.N.] […].« (Rancière 2011: 485) 

Dazu passen auch einige Stellen bei Forst, etwa seine Rede von einer 
»imaginären Anerkennung« als motivationaler Voraussetzung für das 
Eintreten in einen Kampf um Anerkennung (Forst 2011: 177). In seinem 
Aufsatz »Noumenal Alienation« (Forst 2017b) scheint mir Forst die 
Möglichkeit dieser asymmetrischen, imaginierten Anerkennung durch 
›den Anzuerkennenden‹ mithilfe seiner Unterscheidung von »first order 
noumenal alienation« und »second order noumenal alienation« einzu-
fangen (Forst 2017b: 525). Entfremdung (alienation) heißt dabei in Be-
zug auf die Entfremdung erster Ordnung, dass eine Person entfremdet 
ist von einem sozialen Kontext, in dem sie nicht als Rechtfertigungsau-
torität anerkannt wird. Entfremdung zweiter Ordnung heißt, dass sich 
eine Person selbst von ihrem Status oder Wesen als Rechtfertigungs-
autorität entfernt hat (vgl. 6.4.3). Auch wenn die Entfremdung erster 
Ordnung die Entfremdung zweiter Ordnung begünstigen kann, ist es 
für Forst sehr wichtig, dass es sich hierbei nicht um eine Zwangsläufig-
keit handelt: 

»As many after Rousseau and Hegel have shown, the first kind of 
alienation can lead to the second. However, in this tradition mainly in-
fluenced by Hegel and following Kojève’s and Sartre’s influential theory 
[…], many have assumed that social alienation leads to self-alienation 
and a loss of self-respect […]. But there is no necessary causal connec-
tion here, for otherwise the struggle for recognition would not get off 
the ground […].« (Forst 2017b: 525)

Stellt man sich vor, dass Subjekte, die in einem konkreten politischen 
Kampf für ihre Anerkennung als gleiche Bürger/innen eintreten, sich da-
für imaginieren, dass sie bereits als Gleiche anerkannt sind, muss man 
auch die Frage stellen, aufgrund von welchem Urteil sie denken, dass ih-
nen der zu erkämpfende Status zusteht. Für Forst stellen sich diese Ur-
teile als »(falsifizierbare[]) Vorgriff[e] auf sie [diskursiv erzielte Konsen-
se] dar« (Forst 2007a: 125f., Fn. 81). 

7.6 Welche Grundrechte? 

Wie kann das Recht auf Politik als Spezifizierung eines Meta-Rechts da-
bei helfen, zwischen adäquaten und nicht adäquaten Grundrechtelisten 
zu unterscheiden? Um die Beantwortung dieser Frage geht es in diesem 

RECHT AUF POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

Unterkapitel. Die kurze Antwort lautet: Die Grundrechtelisten sind ad-
äquat, die das Recht auf Politik einer jeden und eines jeden Betroffenen 
berücksichtigen. Das möchte ich zunächst kurz erläutern und dann be-
schreiben, wie sich das zu Fichte verhält.

Ob ein Grundrechtekatalog adäquat ist oder nicht, hängt auch von dem 
Kontext ab, in dem er Geltung beansprucht. Bei der Frage danach, wie das 
Recht auf Politik zwischen adäquaten und nicht adäquaten Grundrechte-
listen unterscheiden kann, geht es letztlich um die Frage, welcher Modus 
der adäquate Modus zur Aushandlung (insbesondere durch Bestätigung 
oder Kontestation, nicht vor allem durch ›Konstruktion‹) von Rechten 
ist. Für Forst ist dieser Modus als Rechtfertigungsprozess bestimmt. Folgt 
man der bisherigen Argumentation des Kapitels, reicht der ›Grund der 
Gerechtigkeit‹ für diese Formbestimmung allerdings nicht aus – das ist je-
denfalls der Fall, wenn der Aushandlungsmodus ausschließlich als Recht-
fertigungsprozess bestimmt wird. Das liegt, so meine These, daran, dass 
die ursprüngliche Einsicht in die Beziehung der Gleichheit zwischen zwei 
Menschen (aus Perspektive der Beteiligten) darauf beruht, dass beide glei-
chermaßen unbestimmt sind und nicht schon darauf, dass beide gleicher-
maßen rechtfertigende Wesen sind. Das heißt auch, dass ein Mensch einen 
anderen bereits dadurch zu erkennen vermag, dass seine körperlichen Be-
wegungen keinen offenliegenden Zweck verfolgen – im Gegensatz dazu 
etwa, dass er Gründe ausspricht. Man könnte allerdings argumentieren, 
dass körperliche Bewegungen, die als ›freie‹ wahrnehmbar sind – zumin-
dest auf Rückfrage – auch begründbar sind. Die Wahrnehmung ›freier‹ Be-
wegungen wäre somit unmittelbar mit der Einsicht in den gründe-geben-
den und -nehmenden (rechtfertigenden) Charakter des anderen verknüpft. 
Ich denke nicht, dass ›der Weg‹ von der Einsicht in die Unbestimmtheit des 
anderen ›weit entfernt‹ ist von dem Erkennen seines Vermögens, Gründe 
zu geben und zu nehmen. Ich verstehe das Gründe-Geben und -Nehmen 
(sowohl des Anerkennenden als auch des zunächst Anzuerkennenden) al-
lerdings als eine Bezugnahme zweiter Ordnung auf die unbestimmte Be-
wegung (des zunächst Anzuerkennenden).

Die Ebene des Gründe-Gebens und -Nehmens als Bezugnahme zwei-
ter Ordnung auf die unbestimmten Bewegungen einer Partei der Aner-
kennungsbeziehung zu verstehen, steht auch im Zusammenhang mit 
der Asymmetrie eines Rechts auf Politik (siehe 7.5). Ein Recht auf Poli-
tik kann zunächst einseitig anerkannt (d.h. mit Fichte gesprochen »pro
blematisch anerkannt«) und auch einseitig eingefordert werden (d.h. 
mit Fichte einseitig zur Anerkennung seines Rechts auf Politik aufzu-
fordern57). Rancières Methode der Gleichheit auf der einen und das Ein-
fordern des Bürger-Seins, obwohl man bloß ein fiktiver Mensch ist, auf 

57	 	Zum asymmetrischen Charakter der Aufforderung vgl. Bernstein 2009: 78, 
Ikäheimo 2014b und Rothhaar 2015: 230.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

der anderen Seite (s.o.), könnte man als Beschreibungen dieser zwei Di-
mensionen der Einseitigkeit verstehen – einmal aus der Perspektive des 
Anerkennenden und einmal aus der Perspektive des Anzuerkennenden. 
Sobald es eine reziproke Anerkennung des jeweiligen Rechts auf Poli-
tik gibt, denke ich, mit Forst, dass der Austausch von Gründen – eine 
Rechtfertigungspraxis – ein zentrales Element der Aushandlung (von 
gleichen Rechten) darstellen sollte. Das scheint mir deshalb so zu sein, 
weil aufgrund ihrer reflexiven Struktur nur eine diskursive Praxis eine 
über die Zeit stabile Interaktionsform von Freien und Gleichen dar-
stellen kann. Eine solche Rechtfertigungspraxis ist aber überhaupt nur 
möglich durch ein ihr bereits vorgelagertes Anerkennungsverhältnis.

Sobald eine auf anerkannter Gleichheit basierende diskursive Interak-
tion stattfindet, lässt sich wohl auch mithilfe einer rekursiven oder for-
malpragmatischen Methode (vgl. 7.2) auf die Geltungsbedingungen der 
einzelnen (Sprech)Handlungen und somit auf die Kriterien der Rezipro-
zität und Allgemeinheit schließen. Aber, so könnte man mit Friedrich 
Kambartel, der hier eine Kritik an Habermas durch Paul Lorenzen refe-
riert, formulieren: »Ein act of faith ist […] bereits zu vollziehen, bevor 
eine Universalpragmatik, wenn sie methodisch geeignet aufgebaut ist, in 
Ansatz gebracht werden kann.« (Kambartel 1974a: 12)58 

Weil der rechtfertigungslogische Aushandlungsprozess von Grund-
rechten auf einem nicht rechtfertigungslogisch nachzuvollziehenden 
Schritt beruht (ästhetisches Urteil oder »act of faith«) kann dieser 
Aushandlungsprozess auch stets von anderen politischen Praktiken 
durchbrochen oder begleitet werden. So verstehe ich auch Menke und 
Pollmann: »[…] [W]eil wir jeden anderen als anderen anerkennen, kön-
nen Einigungen über das, was uns allen gemeinsam ist [auch wenn es nur 
die Form und nicht der Inhalt des Gemeinsamen ist, E.N.] und deshalb 
rechtlich zu schützen ist, auch immer wieder in Frage gestellt werden.« 
(Menke und Pollmann 2007: 67) 

In Rückbezug auf die Diskussion um die Grenzen der Rechtfertigung 
(6.5) heißt das, dass diese Grenzen immer wieder durchkreuzt werden 
können. In Bezug auf die äußere Grenze der Gerechtigkeit betont dies 
auch Forst, wenn er schreibt, dass der »Imperativ der Gerechtigkeit« 
die »Frage [einschließt], was ›Betroffenheit‹ bzw. ›Unterwerfung‹ heißt« 
(Forst 2011: 20f.), d.h. die Frage einschließt, wo die äußere Grenze der 
Gerechtigkeit gezogen werden sollte. In Bezug auf die innere Grenze ist 
mit ihrer Durchkreuzung vor allem das (ir)relevant-Werden59 von The-
men oder Problemen gemeint, die vorher (nicht) als politische besetzt 

58		 Lorenzen ist allerdings mit Kambartels Referat seiner Position nicht ganz 
einverstanden, vgl. die in Briefform erfolgte Replik von Lorenzen, die in 
demselben Sammelband abgedruckt wurde: Kambartel 1974b: 225–227.

59		 Vgl. Azmanova 2012: insb. 166ff.

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

waren. Die Bestimmung der Grenzen der Gerechtigkeit lässt sich – so 
hatte ich es schon in 6.5 vertreten – gerade nicht selbst rechtfertigungs-
logisch vollziehen. Stattdessen bedarf es dafür anderer Formen politi-
scher Praxis. 

Mit anderen als rechtfertigungslogischen Praktiken der Politik meine 
ich solche Formen politischer Praxis, bei denen etwa neben oder statt der 
diskursiven Ebene die Ebene der körperlichen Präsenz eine Rolle spielt.60 
Das passt zu Fichtes Verständnis von Anerkennung, denn für Fichte ge-
nügt bereits die »Erscheinung eines menschlichen Leibes« (Fichte 1967 
[1796/7]: 77)61 als Aufforderung zur Anerkennung durch denjenigen, der 
den erscheinenden Leib wahrnimmt. 

Als Reaktion auf einen ähnlichen Punkt, den Amy Allen gegenüber 
Forst macht, dass er körperzentrierte politische Praktiken nicht einfan-
gen kann,62 antwortet Forst: 

»[…] I fear I must disagree with Amy’s interpretation of ›embodied 
political practices‹. Challenges to hegemonic forms of power can take 
many forms, and interventions into the social space of justifications can 
of course be non-linguistic, such as a silent sit-in or a hunger strike. We 

60		 Ich denke dabei an die Beschreibungen von Butler (vgl. Butler 2016 [2015]) 
oder auch wieder Rancière. Zu letzterem sei Derantys interessante Analyse 
zitiert, dass Rancière in seinen frühen Schriften Politik, wie Forst, vor allem 
als diskursive Praxis versteht, während später auch andere politische Prakti-
ken an Bedeutung gewinnen: »In Disagreement, the political contestation of 
the partage at the heart of the police order is mostly a discursive exercise, the 
contesting through argumentation of the exclusions from the common ›stage‹. 
To use Forst’s central concept, politics in Disagreement is a battle of justifica-
tions, mainly a battle about what counts as justification and who is entitled 
to proffer and expect justifications. In the later aesthetic writings, however, 
the emphasis shifts away from the exclusive agonism of logos, and the modes 
of contestation of the partages du sensible become more varied. In Aisthesis 
Rancière makes a concerted effort to highlight new modes of bodily activity 
[…] to present them as new modes of contestation […].« (Deranty 2016: 54f.) 

61		 Vgl. zur Betonung der leiblichen und materiellen Komponente von Fichtes 
Anerkennungstheorie: Bernstein 2009 und Nuzzo 2018 [2006).

62	 	Vgl. auch Williams’ (2020) Auseinandersetzung mit Forst, in der sie die 
Wichtigkeit betont, neben rechtfertigungslogischen emanzipatorischen po-
litischen Praktiken (und solchen, die letztlich auf diese zu reduzieren sind) 
auch andere zu berücksichtigen, die sie »prefigurative practice[s]« (127) 
nennt. Vgl. auch Markells (2020) kritische Anmerkungen zu Forsts An-
satz, in denen er die an Arendt anschließende Ansicht vertritt, dass der 
Raum der Gründe von einem »space of appearance« (141) geprägt würde, 
welcher selbst nur durch Praktiken verändert werde könnte, die sich nicht 
auf Rechtfertigungen reduzieren ließen (vgl. ebd.). Vgl. auch Forsts Repliken 
auf Williams und Markell (Forst 2020b: 194–205).

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

need to distinguish the mode of opposing domination from the reason 
for opposing it and the claims thus raised […].« 
(Allen, Forst und Haugaard 2014: 30)

Ich stimme mit Forst darin überein, dass es einen Unterschied zwischen 
dem Modus einer politischen Praxis, dem Grund für eine politische 
Praxis und den Forderungen derselben gibt. Gleichwohl ist es meiner 
Ansicht nach wichtig, den Eigenwert eines nicht-diskursiven Modus po-
litischer Praxis anzuerkennen. Das liegt daran, dass der ursprüngliche 
Grund für die Anerkennung eines anderen als Gleichem eben die Auf-
forderung des anderen durch seine nicht durch Gründe qualifizierte Frei-
heit war (seine Unbestimmtheit). Nicht-diskursive politische Praxis mag 
dementsprechend sicherlich in manchen Fällen reduzierbar oder rück-
führbar auf politische Gründe sein und ›nur‹ ein Medium für den Aus-
druck solcher Gründe darstellen; in anderen Fällen aber hat sie in dem 
Sinne einen Eigenwert, dass es – zumindest noch – kein Verständnis der 
Gründe für die Aktionen der Aktivist/innen gibt und zwar sowohl auf 
Seiten der Adressat/innen oder Beobachter/innen als auch auf Seiten der 
Aktivist/innen selbst. Das verneint wiederum nicht, dass als mittelba-
res Resultat einer nicht-diskursiven politischen Aktion ein Diskurs, eine 
rechtfertigungslogische Aushandlung, stehen sollte. 

Ich denke also, dass ein inklusiver Blick auf mögliche Formen poli-
tischer Praxis wichtig ist, weil gerade nicht-diskursive Formen politi-
scher Praxis eine besondere und wünschenswerte emanzipatorische Wir-
kung entfalten können – etwa gegen ›Ausbeutung‹ und ›Normalisierung‹, 
die jeweils auf der Feststellung der Grenzen der Gerechtigkeit beruhen. 
Das liegt daran, dass solche Praktiken ein ›Wiederaufscheinen‹ des ur-
sprünglichen Grunds der Gerechtigkeit sind. Nichtsdestoweniger birgt 
diese radikaldemokratische Pointe63 – die sich aus der anerkennungs-

63		 Ich habe hier nur Rancière und Balibar exemplarisch als Vertreter eines ra-
dikalen Verständnisses von Demokratie erwähnt. Die grundsätzliche Idee ei-
nes radikalen Verständnisses von Demokratie könnte man so wiedergeben: 
Demokratie heißt nicht nur Partizipation der Bürger/innen durch bereits 
konstituierte Formen (das kann eine Institutionalisierung von Partizipation 
als Wahlrecht heißen oder eine Festlegung von Kriterien für die Qualität in-
formeller Diskurse, wie Reziprozität und Allgemeinheit), sondern gewisser-
maßen auch formlose oder formkonstituierende Partizipation. Der Unter-
schied zwischen geformter und formloser Partizipation entspricht der Idee 
der »politische[n] Differenz« (Marchart 2010) und der Unterscheidung zwi-
schen der Politik und dem Politischen. Für einen Überblick über die Debatte 
um radikale Demokratietheorie bzw. Theorien und Philosophien des ›Politi-
schen‹, siehe: Bröckling und Feustel 2010 sowie Hebekus und Völker 2012. 
Zur Verbindung von der Idee des Politischen und der Idee von Menschen-
rechten, siehe: Menke und Raimondi 2011. Um Missverständnissen vorzu-
beugen, sei hier erwähnt, dass Habermas sich in seinem Selbstverständnis 

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

theoretischen (Fichte) Ausdeutung eines Rechts auf Politik (auf Rechte) 
als Grund der Forderung, dass sich Bürger/innen einer demokratischen 
Rechtsgemeinschaft als Gleiche gegenüberstehen sollen, ergibt – auch 
die Gefahr, die emanzipatorische Kraft jeglicher Form politischer Kon-
testation überzubewerten. 

Der Grund der Gerechtigkeit oder des Grundes dafür, dass es über-
haupt eine Verfassung geben soll, die Gleichfreiheit (egaliberté) realisiert, 
stellt selbst eine Gefahr für die Realisierung der Gerechtigkeit dar: »[…] 
[A]ls Staatsbürgerschaftsverfassung ist sie gefährdet, sie wird destabili-
siert, ja sogar […] delegitimiert durch eben die Kraft, die ihr konstituie-
rende Gewalt verleiht […]« (Balibar 2012 [2010]: 24), oder: »Der mit 
dem Prinzip der Gleichfreiheit verbundene aufständische Moment ist 
nicht nur Begründer, sondern auch Feind von stabilen Institutionen.« 
(Balibar 2012 [2010]: 25) Damit beschreibt Balibar ein »Differential von 
Aufstand und Verfassung« (Balibar 2012 [2010]: 24) bzw. eine »Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht« (Celikates 2012). 

In Kapitel 8 gehe ich auf einen möglichen Versuch ein, diese Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht in den Institutionen 
des Rechts selbst zu reflektieren und diskutiere anschließend die da
raus erwachsenden Beherrschungspotentiale von ›Beschleunigung‹ und 
›Flexibilisierung‹ (dazu insb. Kapitel 10). In Kapitel 11 setze ich diese 
Beherrschungspotentiale wiederum in Verbindung zu geschichtsphilo-
sophischen Fragen, die eher – wie hier angedeutet – die Momente der 
Gründung (Verfassung), Störung oder Abschaffung (Aufstand)64 von in-
stitutionellen Ordnungen betonen. Ich stimme mit Menke überein, den 
ich so verstehe, dass er meint, dass Balibar und Rancière den Schritt von 
der historischen Perspektive zu der institutionellen – oder gegenwärti-
gen – Perspektive nicht vollziehen:

»Die Erklärung der Menschenrechte schafft eine neue Art gesetzli-
cher Ordnung: eine Ordnung, der die ›Insurrektion‹ gegen die Ord-
nung in Form eines (Menschen-)Rechts eingeschrieben ist. Aber die-
ser Lösungsversuch geht nicht weit genug, weil Balibar und Rancière  
dabei nicht die Form der Rechte selbst in Frage stellen. Deshalb fällt ihr 
Versuch, das ›unbegrenzte Oszillieren‹ zwischen Verfassung und Auf-
stand, Polizei und Politik zu überwinden, immer wieder darein zurück. 

als Vertreter einer radikalen Demokratietheorie sieht (vgl. Habermas 1994 
[1992]: 13), aber häufig im Zentrum der Kritik von Denker/innen der ›poli-
tischen Differenz‹ steht. Ich möchte an dieser Stelle nicht Position dazu be-
ziehen, wer das häufig positiv besetzte Label ›Radikaldemokrat/in‹ verdient, 
sondern wollte nur auf diese Spannung hinweisen.

64		 Es kann jedoch auch der Versuch unternommen werden, das Moment des 
Aufstands, das sich beispielsweise in zivilem Ungehorsam äußert (vgl. Ce-
likates 2012: 72ff.), selbst als Widerstandsrecht zu institutionalisieren. Vgl. 
auch 12.2.1.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

[…] Die Unbestimmtheit, die Menschenrechte eröffnen, ist demnach 
die Vergangenheit oder Zukunft der rechtlichen Bestimmtheit, aber nie-
mals in ihrer Gegenwart da.« (Menke 2015: 392f.)  

Auch die Probleme, die entstehen, wenn man versucht, die Unbestimmt-
heit des anderen als Grund der Gerechtigkeit entweder historisch (Kapitel 
11) oder institutionell (Kapitel 8, 10) zu berücksichtigen, unterscheiden 
sich. Für den Versuch, dies historisch zu tun, ergäbe sich das unbefriedi-
gende Kriterium, dass eine institutionelle Ordnung, »that has been dis-
rupted more often« (Ingram 2013: 217), die bessere soziale Ordnung 
wäre. Beim institutionellen Versuch hingegen ist, wie zu zeigen sein wird, 
schließlich das Problem, dass womöglich unqualifiziert schnellere inner-
gesellschaftliche Wandlungsprozesse befördert werden (vgl. ausführlich 
Kapitel 8 und 10). 

Wenn ich in diesem Unterkapitel zwischen zwei Modi unterschieden 
habe, Grundrechte auszuhandeln, ›Politik‹ und ›Rechtfertigung‹, so sind 
diese beiden Prozesse gleichwohl beide als demokratische zu sehen. Das 
liegt daran, dass sie Prozesse aus Teilnehmerperspektive sind. An dieser 
Stelle sei abschließend erläutert, dass eine Beschreibung eines demokra-
tischen Prozesses der Aushandlung gleicher Rechte bei Fichte selbst nicht 
zu finden ist. Fichte denkt allerdings auch nicht, dass es nur eine dem 
Urrecht entsprechend verfasste Rechtsgemeinschaft geben könne, son-
dern verschiedene. Der Prozess, mit dem jedoch ausgehend von der Idee 
des Urrechts die Adäquatheit einer konkreten Rechtsgemeinschaft be-
stimmt wird, ist die Beurteilung durch einen beliebigen Beobachter: »Je-
der, der ihre Anzahl, ihre Beschäftigungen, ihre ganze Lage kennt, kann 
ihnen sagen, worüber alle übereinstimmen. Ihr Gesetz ist ihnen durch 
die Rechtsregel, und durch ihre bestimmte physische Lage gegeben, wie 
durch die zwei Faktoren das Produkt gegeben ist […].« (Fichte 1967 
[1796/7]: 107) Fichte beschreibt hier also eine Art sozialtechnischer 
Methode, mit der der richtige Inhalt positiver Gesetze bestimmt werden 
soll, sobald Bürger/innen in die Form des Gesetzes (bzw. der Rechts-
regel) eingewilligt haben. Diese sozialtechnische Methode liegt schief 
zu Fichtes Begründung der Rechtsregel durch seinen Anerkennungsbe-
griff, denn bei der Anerkennung geht es schon immer um die Anerken-
nung eines konkreten anderen bzw. konkreter anderer mit seinen bzw. 
ihren je eigenen Meinungen, Bedürfnissen und Körperformen. Von die-
sem ›Inhalt‹ der Anerkennung im Übergang vom Urrecht zum positiven 
Recht (in Fichtes Worten zum »Zwangsrecht«, Fichte 1967 [1796/7]: 
136ff.) wieder zu abstrahieren, ist nicht ganz konsequent. Es kommt hin-
zu, dass die sozialtechnische Methode der Bestimmung des substantiel-
len Inhalts von Gesetzen die Frage provoziert, warum Individuen moti-
viert sein sollten, genau diesen Gesetzen zu folgen. Fichte argumentiert 
hier mit einem egoistischen Sicherheitsbedürfnis, dessen Bezug zu seinem 

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

Begriff der Anerkennung unklar bleibt (vgl. Siep 2014 [1979]: 83 und 
Fichte 1967 [1796/7]: 181). Er hätte diese zusätzliche Motivationsquel-
le gar nicht gebraucht, wenn der Inhalt der Gesetze gar nicht von außen 
an deren Subjekte herangetragen worden wäre. Ausführlicher zu begrün-
den, warum Fichtes sozialtechnische Methode der Bestimmung des In-
halts von Grundrechten sowie die Idee des Sicherheitsbedürfnisses schief 
liegen zu seinem Anerkennungsbegriff, kann ich hier nicht leisten. Die-
se Schieflage wird allerdings von einigen Interpreten bemerkt (vgl. Siep 
1992: 41–64, Williams 2002 und Bernstein 2009: 86).65   

***

An dieser Stelle sei der Argumentationsgang des siebten Kapitels noch 
einmal rekapituliert: 

Forsts eigene Spezifizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen 
Gerechtigkeitsbegriffs ist sein moralisches Recht auf Rechtfertigung bzw. 
das Prinzip der Rechtfertigung, das er mithilfe einer Kombination aus 
einer anerkennungstheoretischen und rekursiven Methode zu begrün-
den sucht. Diese Begründung lässt einen Spielraum zu, in dem ich mich 
für eine Begründungstrategie im Sinne von Fichtes Anerkennungsbegriff 
entschieden habe. In dieser Begründungsvariante wird die Unbestimmt-
heit des anderen Menschen betont, deren Erkennung mit einer normati-
ven Anerkennung des anderen als gleich unbestimmt (›frei‹) und der ge-
meinsamen Aufgabe, gleich-frei zu werden, einhergeht. Damit sind drei 
Vorteile verbunden: 

Zunächst wird somit einer der Begründungswege, die Forst vorschlägt, 
konsequent verfolgt (vgl. 7.2 (2)). 

Zweitens erlaubt die Betonung der Unbestimmtheit des anderen als 
Grund der Gerechtigkeit zu verstehen, warum negative Freiheitsrechte 
ein notwendiger und nicht nur instrumenteller Bestandteil, was Forst ge-
genüber Habermas betont wissen möchte, einer gerechten sozialen Ord-
nung sein müssen (siehe Kapitel 8.1).  

Drittens ergibt sich aus der Feststellung, dass der Grund der Gerech-
tigkeit die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die Möglichkeit, 
dass sich diese Unbestimmtheit als (nicht-diskursive) politische Praxis von 
Zeit zu Zeit Bahn bricht und so verfasste gesellschaftliche Ordnungen zu 
durchbrechen vermag, um somit auch den Beherrschungsformen der Aus-
beutung und Normalisierung entgegentreten zu können. Diese Beherr-
schungsformen hängen nämlich mit falschen Stabilisierungen der Grenzen 
der Gerechtigkeit zusammen und die Grenzen der Gerechtigkeit entziehen 
sich letztlich der Bewertung durch die Kriterien von Reziprozität und All-
gemeinheit und somit rechtfertigungslogischen Kontestationen.

65		 Für eine Gegenposition, siehe: James 2011: 25.

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS ›RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE‹ 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

Dieser negative Sinn der ursprünglichen Unbestimmtheit ist zwar 
wichtig, gleichzeitig kann es nicht ausreichend sein, ihre emanzipatori-
sche Kraft auf einzelne Momente oder historische Ereignisse (vgl. Kapi-
tel 11) zu reduzieren. Eine Theorie der Gerechtigkeit muss untersuchen, 
wie sich der ursprüngliche (und ohnehin nicht vollends unterdrückbare) 
Bezug der Gerechtigkeit auf die Unbestimmtheit des Einzelnen in einer 
rechtlichen Ordnung zu erhalten vermag. Darum geht es im folgenden 
Kapitel 8. Der Zusammenhang zwischen dem Grund der Gerechtigkeit, 
der historischen Dialektik von Verfassung und Aufstand (dazu Kapitel 
11) und der Grundidee reflexiven Rechts, auf Nicht-Rechtliches zu re-
flektieren (siehe Kapitel 8, insb. 8.5), wird in diesem Zitat von Menke 
und Pollmann deutlich:

»Diese beständige Revision ist keine Folge äußerer Entwicklungen, 
sondern der Spannung, die im Inneren der Menschenrechte herrscht: 
zwischen der Erklärung eines Systems von Rechten, auf die wir uns ver-
traglich oder argumentativ einigen, und der Anerkennung eines jeden 
anderen, die wesentlich ›vorrechtlich‹ ist und daher auch immer auch 
nicht-rechtlich bleibt.« (Menke und Pollmann 2007: 67f.) 

In Bezug auf die Grenzen der Gerechtigkeit (6.5) hat dieses Kapitel also 
gezeigt, dass sie zu ziehen einerseits notwendig ist, um Gerechtigkeit zu 
realisieren bzw. ein Rechtfertigungsverhältnis zu konstituieren, weil die 
Gerechtigkeit sich nicht auf der Anerkennung des anderen als Rechtfer-
tigungswesen gründet (wie bei Forst), sondern auf der Anerkennung des 
anderen als gleich-›frei‹ (frei im Sinne von unbestimmt). Das Rechtferti-
gungsverhältnis, in dem sich Gerechtigkeit realisieren vermag, kann also 
nicht vorausgesetzt, sondern muss erst konstituiert werden. Andererseits 
können die Grenzen der Gerechtigkeit aus Sicht des Grundes der Gerech-
tigkeit stets auch radikal hinterfragt werden, d.h., dass die konstituierten 
Rechtfertigungsverhältnisse anders als rechtfertigungslogisch unterbro-
chen werden können (durch nicht-diskursive Formen politischer Praxis 
oder historische Ereignisse). Im nächsten Kapitel geht es um die Frage, 
ob institutionell (und nicht bloß politisch oder historisch) auf die Gren-
zen der Gerechtigkeit reflektiert werden kann.

WELCHE GRUNDRECHTE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228 - am 23.01.2026, 20:53:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee der Menschenrechte
	7.2  Praktische Einsicht zweiter Ordnung (in das moralische Rechtfertigungsprinzip)
	7.3  Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.4  Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff
	7.5  Recht auf Politik
	7.6  Welche Grundrechte?

