7. Das »Recht auf Rechtfertigung« als
>Recht auf Politik auf Rechte«

Eine Deutung auf Grundlage von Fichtes
Anerkennungsbegriff

Das »Recht auf Rechtfertigung« als normative Grundlage von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie ist das Thema dieses Kapitels. Es stellt die Spezifizierung
des zweiten Merkmals des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (vgl. 2.2)
durch Forsts kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption dar. Im Sinne
des 2. Kapitels (2.2) verstehe ich das »Recht auf Rechtfertigung« als >Me-
ta-Rechtrt auf Rechte2 als MafSstab und Grund der Forderung fiir positive
Grundrechte (Rechte2), die die Gleichheit von Individuen in einer Rechtsge-
meinschaft sichern sollen. Die normative Grundlage von Forsts Gerechtig-
keitstheorie ist, anders ausgedruckt, dass » Rechtfertigungsgleichbeit« (Forst
2007a: 279) hergestellt werden soll und zwar durch positive Grundrechte.
Es gibt zwei Weisen zu beschreiben, warum das Meta-Recht auf Recht-
fertigung' oder das normative Ideal der Rechtfertigungsgleichheit sich
durch institutionalisierte Rechte realisieren muss. Die eine ist, dass die nor-
mative Grundlage dieses Meta-Rechts selbst auf der Unbestimmtheit des
anderen Menschen beruht, die durch subjektive Freiheitsrechte gesichert
wird, die jeder und jedem einen Freiraum einrdumen, in dem sie oder er tun
und lassen kann, was sie oder er will. Die andere ist, dass der Gerechtig-
keit auch bei Forst eine starke Normativitit innewohnt, die auf die Reali-
sierung in Rechtsform abzielt und die allgemeine moderne Rechtsform tiber
die Bereitstellung von Rechten funktioniert (vgl. 2.3). Die erste Weise zu be-
grunden, warum sich Rechtfertigungsgleichheit durch positive Grundrech-
te realisieren muss, ist Gegenstand dieses Kapitels, wobei der Fokus darauf
liegt, zu beschreiben, warum es tiberhaupt die Unbestimmtheit des ande-
ren Menschen ist, auf der das Recht auf Rechtfertigung beruht.> Die zweite
Weise der Begriindung dafiir, dass sich Rechtfertigungsgleichheit durch po-
sitive Grundrechte realisieren muss, behandele ich in Kapitel 8 (insb. 8.1).
Um zu argumentieren, dass die normative Grundlage des Rechts auf
Rechtfertigung die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, gehe ich so
vor, dass ich mir zunichst Forsts eigene moralische und anerkennungstheo-
retische Begriindung des Rechts auf Rechtfertigung anschaue. Da diese

1 Frumer deutet das Recht auf Rechtfertigung auch als »meta-right«, wenn auch
nicht im spezifischen Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (Frumer 2018: 43 5f.).

2 Ich argumentiere also weniger dafiir, dass diese Unbestimmtheit zur Not-
wendigkeit von subjektiven Rechten fiihrt, sondern verlasse mich dabei
weitgehend auf Fichte (vgl. 7.3).

228

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

einen Interpretationsspielraum zulasst (s.u.), deute ich sie in eine mogli-
che Richtung aus, indem ich sie in Bezug setze zu einer Lesart von Fich-
tes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Naturrechts (1796/7). Aus
der Auseinandersetzung mit Fichte ergibt sich auch meine These, dass die
Normativitit eines Meta-Rechts sich am besten als eine verstehen lasst, die
nicht moralisch, aber dennoch iiberpositiv ist. Dabei dndert sich auch die
Substanz des zu begriindenden Meta-Rechts, von einem Recht auf Recht-
fertigung hinzu einem »Recht auf Politik« (Etienne Balibar?). Nur wenn
man das Recht auf Rechtfertigung als iberpositives, aber nicht moralisches
Recht auf Politik umdeutet, lauft Forsts Gerechtigkeitstheorie, wie zu er-
lautern sein wird, nicht Gefahr die Beherrschungsformen von Ausbeutung
und Normalisierung zu beglinstigen, offnet sich aber zugleich fiir die Be-
herrschungsformen von Beschleunigung und Flexibilisierung.

Dieses Kapitel ist in sechs Teile gegliedert. Zunachst erlautere ich, wie
sich die Rede von einem Meta-Recht (auf Grundrechte) zu dem Men-
schenrechtsdiskurs verhalt. Dabei gehe ich auch auf Forsts Konzeption
fundamentaler Gerechtigkeit ein (7.1). Zweitens erldutere ich Forsts mo-
ralische und anerkennungstheoretische Begriindung des Rechts auf Recht-
fertigung bzw. des Prinzips auf Rechtfertigung, das auch eine Pflicht zur
Rechtfertigung einschliefSt (7.2). Drittens prasentiere ich meine Interpre-
tation von Fichtes Anerkennungsbegriff in der Grundlage des Natur-
rechts (7.3). Anschlieflend zeige ich, dass die Hauptmerkmale von Forsts
und Fichtes Anerkennungsbegriff tibereinstimmen (7.4) In einem fiinften
Schritt argumentiere ich dafiir, dass es, insofern man diese Fichte’sche an-
erkennungstheoretische Grundlegung eines Meta-Rechts akzeptiert, na-
heliegt, das »Recht auf Rechtfertigung« als nicht-moralisches Recht auf
Politik umzudeuten (7.5). Ich schliefle mit einigen Bemerkungen dazu,
inwiefern ein Recht auf Politik dabei hilft zu bestimmen, welche Grund-
rechte Biirger/innen von demokratischen Rechtsgemeinschaften zukom-
men sollten, damit sie sich als Gleiche gegeniiberstehen bzw., was ein er-
wunschter Modus der Aushandlung solcher Rechte wire (7.6).

7.1 Meta-Recht auf Grundrechte und
die Idee der Menschenrechte

Die Forderung, dass sich Biirger/innen demokratischer Rechtsgemein-
schaften als Gleiche gegeniiberstehen sollten in dem Sinne, dass sie

3 Balibar 1993 [1992]: 205, Herv. entfernt E.N. Fiir weitere programmatische Ver-
wendungen eines Rechts auf Politik, auf die ich hier nicht niher eingehe, siehe:
Jabri 2012: 61ff., Azmanova und Mihai 2015, Azmanova 2016, Loick 2017b:
576ff. und McAfee 2017.

229

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

gleiche positive Grundrechte haben, sehe ich als Kernforderung der
Idee der Menschenrechte an. Das bedeutet, dass aus der Perspektive
der Menschenrechtsidee ein Mindestanspruch an die interne Organi-
sation einer politischen Gemeinschaft gestellt wird. Ausdruck findet
dieser Mindestanspruch in einem Meta-Recht. Eine politische Gemein-
schaft, die einem solchen menschenrechtlichen Mindeststandard ent-
spricht, ist in Forsts Terminologie fundamental gerecht organisiert.
Diese Zusammenhinge entfalte ich in diesem Unterkapitel.

Die Forderung nach gleichen positiv-rechtlich gesicherten Grundrech-
ten* als Kernforderung der Menschenrechtsidee zu verstehen, ist nicht un-
umstritten. So konnen und werden Menschenrechte auch als Teilgruppe
moralischer Rechte verstanden, die alle Menschen ohne Bezug auf ihre po-
litische Organisation >habenc. Ich verstehe Arendts Konzeption des tiber-
geordneten »Recht[s], Rechte zu haben« (Arendt 2016 [1951]: 614, vgl.
auch Arendt 1949: 760) als Intervention in den Menschenrechtsdiskurs,
die gerade fordert, die Menschenrechtsidee aus einer, man konnte sagen,
internen Perspektive auszudeuten: Ein Mensch, der sozusagen >menschen-
rechtlich addquat« lebt, ist Teil einer Rechtsgemeinschaft, die intern so
organisiert ist, dass ihm positive Grundrechte zugesichert werden. Auch
Forst vertritt eine solche interne Deutung der Idee der Menschenrechte:

»Sie [die Forderung nach Menschenrechten) entsteht >von innen< und zielt
auf etwas >Interness, sie zielt auf die Herstellung einer gesellschaftlichen
Struktur, in der die Definition des Charakters der Kultur und Gesellschaft,
die Bestimmung der angemessenen Behandlung ihrer Mitglieder und die Be-
antwortung der Frage, wer was verdient, nicht nur einem bestimmten Teil der
Gemeinschaft iiberlassen werden. « (Forst 2007a: 299, vgl. Forst 2011: 73f.)

4 Ich abstrahiere hier von dem Unterschied zwischen Grund- und Biirgerrech-
ten, siche dazu: Pollmann 2012. Grob gesagt sind Grundrechte diejenigen
in einem Staat (oder auch einem anderen politischen Gebilde) institutiona-
lisierten Rechte, die allen Menschen, die sich dort aufhalten, zukommen,
wihrend Biirgerrechte nur denen zukommen, die im Falle Deutschlands »im
Besitz der deutschen Staatsbiirgerschaft sind, die also bereits als >vollwer-
tige< und mit gleichen Rechten ausgestattete Mitglieder der politischen Ge-
meinschaft anerkannt sind.« (ebd. S. 131) Wiirde man diesen Unterschied
berticksichtigen, liefSe sich womoglich auch ein Unterschied in der Extension
von politischem und rechtlichem Kontext (Forst) feststellen, den ich negiert
habe (siche dazu 6.1 ii.). Dabei hitte der politische weniger Mitglieder als
der rechtliche Kontext. Einen guten Uberblick zu verschiedenen Méglich-
keiten, solche unterschiedlichen und sich tiberlagerten Mitgliedschaften zu
konzeptualisieren, bietet: Baubock 2017. Um die normative Idee von Forsts
Gerechtigkeitstheorie darzustellen, ist der Unterschied zwischen Grund- und
Buirgerrechten allerdings nicht so entscheidend, weil aus dieser Perspektive
alle Normunterworfenen auch Normautor/innen sein sollten; normatives
Ziel ist es, also den politischen an den rechtlichen Kontext anzugleichen.

230

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

META-RECHT AUF GRUNDRECHTE UND DIE IDEE DER MENSCHENRECHTE

Fiir Arendt bedeutet diese interne Deutung der Idee der Menschenrech-
te gleichzeitig, dass es wenig Sinn hat, die Menschenrechtsidee philoso-
phisch so auszudeuten, dass Listen aller notwendigen Menschenrechte vor-
geschlagen werden: Das einzige Menschenrecht sei, zunachst einmal, zu
einer »irgendwie gearteten Gemeinschaft« (Arendt 1949: 759, Herv. E.N.)
zu gehoren. Ich denke, dieses »irgendwie« sollte man nun nicht so verste-
hen, dass jemand menschenrechtlich adidquat lebt, dem tatsichlich irgend-
welche Rechte positiv-rechtlich zugesichert werden, sondern schwicher,
dass es nicht eine klar bestimmbare Liste von Grundrechten gibt, die in ei-
ner Rechtsgemeinschaft zu gelten haben, es also mebr als eine (aber nicht
irgendeine) solche Liste geben kann, die den menschenrechtlichen Stan-
dard erfullt. Auch mit Arendt selbst kann man weiter dartiber nachdenken,
welche Rechtsgemeinschaften als menschenrechtlich adaquate verstanden
werden sollten und welche nicht — vermutlich konnte eine Gemeinschaft
ihrer Ansicht nach nicht schon durch die Erfullung der naturlichen Bedurf-
nisse des Menschen als menschenrechtsadiquat gelten, sondern nur dann,
wenn Menschen dort ihr >politisches Wesenc« realisieren konnten.

Ich mochte aber Forsts »Recht auf Rechtfertigung« bzw. Balibars
»Recht auf Politik«s als begriffliche Mittel, die zwischen menschenrecht-
lich adaquaten und menschenrechtlich nicht-adaquaten Listen von Grund-
rechten zu unterscheiden vermogen, in den Blick nehmen. Das »Recht auf
Rechtfertigung« sowie das »Recht auf Politik« verstehe ich dementspre-
chend als Spezifizierungen des ersten Rechts in Arendts Formel »Recht auf
Rechte«, des » Rechis auf Rechte« (vgl. 2.2). Folglich deute ich Forsts Kon-
zeption gewissermafSen als >Recht auf Rechtfertigung auf Rechte< und Ba-
libars als >Recht auf Politik auf Rechte«. Ein Meta-Recht, sei es in Arendts,
Forsts oder Balibars Spezifizierung, verstehe ich mit Arendt als das einzige
Menschenrecht. Dieser Grund bzw. dieses Kriterium fiir Grundrechte kann
diese allerdings qualifizieren und man koénnte sagen mit menschenrechtli-
chem Status ausstatten (vgl. Forst 2007a: 300). Neben nationalstaatlichen
Kodifizierungen von Menschenrechten als Grundrechten gibt es natiirlich
auch internationale Kodifizierungen der Menschenrechte.®

Forst unterscheidet zwischen fundamentaler und maximaler Gerechtig-
keit (vgl. Kapitel 6). Eine fundamental gerechte politische Gemeinschaft kann
viele konkrete Gestalten annehmen (vgl. Arendts »irgendwie«), allerdings
muss sie einem gewissen Mindeststandard gentigen, >menschenrechtlich

5 Mit der Rede von einem Recht auf Politik schlieft Balibar explizit an
Arendts Recht auf Rechte an (vgl. Balibar 2012 [2010]: 183). Seine Um-
deutung fokussiert auf den Prozess des Rechte-Erlangens und nicht, wie
Arendet, auf das Ergebnis: Rechte-Haben. Forst fokussiert auch auf den Pro-
zess, allerdings auf >Rechtfertigung« anstatt >Politiks, vgl. 7.6.

6  Fir diese internationalen Kodifizierungen gilt (wie fir verfassungsrechtliche
Grundrechtekataloge) als BewertungsmafSstab das (wie auch immer genau
ausgedeutete) Meta-Recht.

231

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

addaquat< in dem Sinne sein, dass sich die Biirger/innen als Gleiche
gegeniiberstehen: » Fundamentale Gerechtigkeit sichert allen Biirgern einen
effektiven Status >als Gleiche« zu [...].« (Forst 2007a: 283) Diese Gleich-
heit ist firr Forst eine » Rechtfertigungsgleichheit« und sie muss sich in der
Zusicherung von gleichen Grundrechten materialisieren (Forst 2017a: 7,
23). Forst betont den engen Zusammenhang seiner Konzeption fundamen-
taler Gerechtigkeit mit der Idee von Menschenrechten (vgl. Forst 2o11: 87).

7.2 Praktische Einsicht zweiter Ordnung
(in das moralische Rechtfertigungsprinzip)

Wie in 6.2 (»Rechtfertigung als normativer Begriff«) erlautert kann man
bei Forst drei verschiedene Ebenen der Moralbegriindung trennen, wo-
bei die erste noch einmal in sich geteilt ist. Hier sei noch einmal in ver-
kurzter Form das Schaubild eingefiigt, das die verschiedenen Ebenen
darstellt (vgl. 6.2.3):

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 Wie moralisch sein? (» Wie«)
Das Prinzip der Rechtfertigung berticksichtigen:
Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem
ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlose, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit
betreffen) vor Betroffenen mit Griinden, die vor den Kriterien der Re-
ziprozitat und Allgemeinheit bestehen konnen, rechtfertige(n kann).

1.2 Warum (iiberhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-

stehen? (»Dass«)
»[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
[»hoherstufige[r] Internalismus««, Forst 2007a: 59|

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit)

sind gerechtfertigt?

Diejenigen, die >gut« gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozitdat und

Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln?

Weil es >gut« gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-

fertigende Griinde fiihrt bei praktisch-verniinftigen Personen zu der Absicht,

ihnen gemaf$ zu handeln.« (Forst 2007a: 49)

[(einfacher) Internalismus]

Fir die Zwecke dieses Kapitels ist die erste zweigeteilte Ebene zentral. Es
geht dort um die Fragen >wie und warum moralisch sein?«. Die Antwort

232

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt fur Forst in seinem
moralischen Rechtfertigungsprinzip. Wer moralisch handelt, folgt dem
Rechtfertigungsprinzip, sie oder er beriicksichtigt das Recht auf Recht-
fertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre oder seine Pflicht
zur Rechtfertigung einlost, d.h. alle seine moralisch relevanten Handlun-
gen gegeniiber Betroffenen mit guten Griinden rechtfertigt oder recht-
fertigen kann. Gute Griinde sind dabei solche, die vor den Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit bestehen kénnen.

Es sei nochmals darauf hingewiesen, dass die Antwort auf >wie mo-
ralisch sein« sich nicht in einem Verweis auf das Recht auf Rechtferti-
gung erschopft, sondern mit einer Pflicht zur Rechtfertigung einhergeht
(vgl. 6.2). Das ist wichtig zu betonen, da in Forsts Schriften das »Das
Recht auf Rechtfertigung« prominenter erscheint und ja auch der Titel ei-
nes seiner Biicher ist.” Auch die hiufig verwendete Formulierung Forsts,
dass das Recht auf Rechtfertigung fiir jedes Individuum die Funktion ei-
nes » Vetorecht|s]« (etwa Forst 2007a: 16) ibernehme, legt nahe, dass das
Recht auf Rechtfertigung wichtiger sei als die Pflicht zur Rechtfertigung.
Ein Veto erfullt schliefllich die Funktion, das Recht zu haben, einseitig
eine Verhandlung oder eine Entscheidung zum Erliegen zu bringen — ohne
dass dies auf einem diskursiven Konsens basiert. Forsts Verwendung des
Ausdrucks Vetorecht ist allerdings missverstandlich, denn er betont stets,
dass dies ein »qualifiziertes Vetorechi« sei: »Dieses Vetorecht ist insofern
>qualifiziert< zu nennen, als der moralische Einspruch selbst die Kriterien
von Reziprozitit und Allgemeinheit beachten muss.« (Forst 2007a: 306).
Das bedeutet, dass mein Veto-Recht auf Rechtfertigung stets mit meiner
Pflicht einhergeht, die Nutzung des Rechts auch gut zu begriinden. An ei-
nigen Stellen scheint Forst die Nutzung des Vetorechts im Anschluss an
Rawls in anderer Weise zu qualifizieren. Dann sind es nicht nur gut be-
griindete Einwinde, deren Anhorung durch das Recht auf Rechtfertigung
gesichert werden soll, sondern (egal wie gut begriindete) Einwande der
»Schlechtestgestellten« einer sozialen Ordnung (Forst 2007a: 375, Fn. 49).
Diese Qualifizierung scheint mir in Forsts theoretischem Framework al-
lerdings nicht tberprufbar zu sein, da ich vermute, dass eine Antwort auf
die Frage, wer die Schlechtestgestellten sind, aus dieser Perspektive als
nicht objektiv feststellbar gelten muss. Die Frage, wer die Schlechtestge-
stellten sind, miisste selbst mithilfe eines Diskurses, der den Kriterien von
Reziprozitat und Allgemeinheit unterliegt, geklart werden und in diesem

7 Auch Habermas versteht Forst so, dass er dem Recht auf Rechtfertigung eine
Prioritit einrdumt, fragt sich allerdings warum das so ist und ob es nicht
sinnvoller wire, die Pflicht zur Rechtfertigung primir zu setzen: »Is it not
rather the priority of a moral duty to justification that can be derived from
the discourse-theoretical [...] understanding of validity claims? « (Habermas
2011: 297)

233

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Diskurs stiinde jeder/m Teilnehmer/in dann wieder das im ersten quali-
fizierte >Veto«-Recht zu. In einem neueren Text schreibt Forst jedenfalls
auch ganz explizit: »the duty and the right to justification are co-original«
(Forst 2017a: 13).

Die zweite Teilfrage der ersten Ebene der Moralbegriindung (1.2) lau-
tet >warum moralisch sein«. Hier geht es, wie bereits erwahnt (vgl. 6.2.3),
um das grundsitzliche Motiv, tiberhaupt — nicht bezogen auf eine konkre-
te Handlungsalternative (das wire Ebene 3) — moralisch zu handeln. Die-
se Frage geht uiber die Teilfrage 1.1, was es hiefSe, moralisch zu handeln,
hinaus. Auf die Antwort auf diese Frage gehe ich jetzt ausfiihrlicher ein.

Aus Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsatzlich
moralisch handeln — sich als moralisch handelnde Personen verste-
hen -, dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Ein-
sicht zweiter Ordnung« tun. Diese Einsicht steht — und darauf werde
ich nun erst hinfithren — fiir die Anerkennung eines anderen Menschen
als einem Menschen, dem gegenuber ich mich moralisch verantwort-
lich verhalten muss.

Forst geht beim Ausbuchstabieren dieser »praktischen Einsicht zwei-
ter Ordnung« von Dieter Henrichs erstmals 1960 erschienenem Aufsatz
»Der Begriff der sittlichen Einsicht und Kants Lehre vom Faktum der
Vernunft« aus (Henrich 1973). Er beschreibt dann, welche Merkmale
der sittlichen Einsicht er von Henrichs Begriff iibernimmt und wo er sich
warum abgrenzt. Das zeichne ich hier im Einzelnen nicht nach, sondern
halte nur die drei Merkmale fest, die Forst schlieSlich als zentral ansieht
fir das, was er unter der praktischen Einsicht zweiter Ordnung versteht.

(1) Das Faktum des Anderen

Das erste Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass
sie selbst nicht weiter begrindbar ist. Hier lehnt sich Forst an Kants
Rede von einem »Faktum der Vernunft« in der Kritik der praktischen
Vernunft (1788) und Henrichs Auseinandersetzung damit an. Es ist fur
Forst aber zentral und das nennt er eine »Verweltlichung« oder »in-
tersubjektivistische Wendung«, dass das Faktum der Vernunft als >Fak-
tum des Anderen<, dem gegeniiber ich verantwortlich bin, umgedeutet
wird (Forst 2007a: 63). Ich denke, dass er die Konsequenzen dieser, man
konnte sagen relationalen, Umdeutung von Kants Faktum der Vernunft
fur seine Position unterschitzt. Weil die Frage, ob man moralisch han-
delt, dadurch von konkreten anderen und ihren konkreten Eigenschaf-
ten, Winschen, Interessen und Bedurfnissen abhingig gemacht wird,
wird mit dieser Umdeutung letztlich die Universalitit der Moral aufs
Spiel gesetzt.®

8  Vgl. zu einer nicht-nihilistischen Deutung des Wegfalls »universeller Gel-
tung« in Hartmanns Vorschlag einer normativen Ethik des »Methodischen

234

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

(2) Wie und dass

Das zweite Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung ist, dass
die Tatsache, dass ich einsehe, dass ich prinzipiell oder iiberhaupt mora-
lisch handeln will, dazu grundsatzlich motiviert bin, damit einhergeht,
dass ich weif3, wie ich das zu tun habe, also was ich tun muss, um mora-
lisch zu handeln. Das bedeutet also — beztiglich der verschiedenen Ebe-
nen der Moralbegriindung -, dass Teilfrage 1.1 und 1.2, wie und wa-
rum moralisch sein, fiir Forst, immer nur zusammen beantwortet werden
konnen. Mit dem Zusammenziehen von »wie« und »dass« ist ein wichti-
ger Abgrenzungspunkt von Forst zu Habermas benannt (vgl. Einleitung
zu II und Forst 2007a: 64, Fn. 110).2 Forst spricht in diesem Kontext
auch von der » Autonomie der Moral«, einer Moral, die keine aufSermo-
ralischen Motive habe, d.h. keine Antwort auf die Frage 1.2 enthalte, die
unabhingig von der Antwort auf die Frage 1.1 wire (Forst 2007a: 57).
Es kommen also »ein erkennendes und ein anerkennendes, ein kogniti-
ves und ein normatives Moment zusammen« (Forst 2007a: 69). Das er-
kennende, kognitive Moment bezieht sich auf die Antwort auf die Frage
1.1, das Rechtfertigungsprinzip, und das normative und anerkennen-
de Moment auf die Antwort auf die Frage 1.2, die praktische Einsicht
zweiter Ordnung.

Trotz dieses engen Zusammenkommens des normativen und kogni-
tiven Moments betont Forst auch, dass er im Gegensatz zu Kant bzw.
Henrichs Interpretation von Kant das Faktum der Vernunft — auch nicht,
wenn es als Faktum des Anderen umgedeutet wird (Merkmal 1) — nur
als Antwort auf die Teilfrage 1.2 sieht und nicht gleichzeitig als Antwort
auf die Teilfrage 1.1:

»Was Kants >Faktum der Vernunft« betrifft, so ist noch einmal auf den
Unterschied zwischen der ersten [in meinem Schema 1.1, E.N.] und der
dritten [in meinem Schema 1.2, E.N.] Ebene der Begriindung hinzuwei-
sen: der Rekonstruktion des Rechtfertigungsprinzips und dem Aufweis
eines praktischen Grundes fir die Einnahme der moralischen Einstel-
lung. Das Argument eines >Faktums der Vernunft< bezieht sich bei Kant
auf beide Ebenen [...]. Anstelle des Verweises auf ein solches Faktum
muss jedoch die Rekonstruktion des moralischen Standpunktes und des

Kulturalismus«, die davon abgesehen viel mit diskurstheoretischen Ansit-
zen teilt: Hartmann 2008: 72, Fn. 6. Vgl. 7.6.

9  Im Einzelnen schreibt Forst: »Der Begriff der praktischen Einsicht zweiter
Ordnung fillt somit die [...] begriindungstheoretische Liicke, die durch Ha-
bermas’ Trennung zwischen >dem >Muf3« einer schwachen transzendenta-
len Notigung« durch >unvermeidliche< Argumentationsvoraussetzungen und
dem >priskriptiven >Muf3« einer Handlungsregel« entsteht, also zwischen der
rein kognitiven Einsicht in das Argumentationsprinzip >U« einerseits und der
Verpflichtung durch diskursiv gerechtfertigte Normen andererseits. [...].«
Vgl. auch Forst 2003a: 596.

235

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

ihn kennzeichnenden Prinzips reziprok-allgemeiner Rechtfertigung ver-
mittels einer nichtmetaphysischen, rekursiven und kontextimmanenten
Analyse der Geltungskriterien moralischer Griinde erfolgen [...].« (Forst
2007a: 62)°

Dieses Zitat wirft zwei Fragen auf: erstens, wie angedeutet, die Fra-
ge, wie »eng<« nun Ebene 1.1 und 1.2. tatsichlich zusammenhingen und
zweitens, ob und wenn ja wie sich Forsts »nichtmetaphysische[], rekursi-
ve[] und kontextimmanente[] Analyse der Geltungskriterien moralischer
Griinde« von Habermas’ formalpragmatischer Methode unterscheidet.
Ohne dies weiter auszufithren denke ich bezogen auf die zweite Frage,
dass das, was Forst die >rekursivec Methode nennt, Habermas’ Formal-
pragmatik in der Tat sehr dhnlich ist. Bisweilen schreibt Forst sogar von
einer »formalpragmatische[n] Rechtfertigung des Rechts auf Rechtferti-
gung« (Forst 2005: 595). In Bezug auf die erste Frage ergibt sich meiner
Ansicht nach letztlich an dieser Stelle schlicht ein interpretativer Spiel-
raum, in dem man von Forst ausgehend eher einen Schritt zurtick zu Ha-
bermas gehen konnte, was bedeuten wiirde, eine » Liicke « zwischen wie
(1.1) und dass (1.2) zuzulassen und Habermas’ formalpragmatische Me-
thode fur Ebene 1.1 in Anspruch zu nehmen (vgl. zweite Frage). Dem-
gegeniiber kann man auch, wie ich es im Folgenden mithilfe von Fichtes
Anerkennungsbegriff tun werde, eher versuchen, den Anspruch ernst zu
nehmen, tatsichlich die Liicke zwischen wie und dass zu schliefSen, was
dann aber die zu erlduternden Folgen fur den Inhalt der >Moral<* (1.1)
hat. Ich verfolge diesen Weg, weil sich nur so auch der Unterschied zwi-
schen Habermas und Forst aufrechterhalten lisst, dass Forst eine Ge-
rechtigkeitstheorie und Habermas eine Rechts- und Demokratietheo-
rie entwirft und mich ja in dieser Arbeit die Gerechtigkeit interessiert.
Mit dem Vorschlag, dass es an dieser Stelle einen interpretativen Spiel-
raum gibt und somit eine Entscheidung der Leserin gefragt ist, driicke ich
auch aus, dass ich keine Losung bei Forst selbst dafiir sehe, wie der An-
spruch von Merkmal 2 der praktischen Einsicht zweiter Ordnung (Wie
und dass) zu erfillen ist und Forsts Abgrenzung von Henrichs Kant, die

10 An dieser (und mindestens zwei anderen Stellen: Forst 2003a: 596f., Fn. 12
und Forst 2007a: 308, Fn. 20) grenzt Forst in einer FufSnote diese >rekursive«
Methode auch von Apels transzendentaler Methode ab (vgl. Forst 2007a:
62, Fn. 106). Eine Auseinandersetzung mit dem Unterschied zwischen Apel
und Forst leiste ich hier nicht. Sie wire aber auch wegen meiner Auseinan-
dersetzung mit Fichte vermutlich gewinnbringend, da Apel sich auch auf
Fichte stiitzt (vgl. Honneth 2018: 165, Fn. 36).

11 Ich schreibe hier Moral in einfachen Anfiihrungszeichen, weil ich einen
Wechsel des Inhalts vom Rechtfertigungsprinzip hinzu einem Recht auf Po-
litik vorschlagen will und gleichzeitig dafiir argumentiere, dass das Recht
auf Politik kein moralisches Recht ist, vgl. 7.5.

236

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

in dem obigen Zitat (Forst 2007a: 62) deutlich wird, aufrechterhalten
werden kann.

In seinem Aufsatz »Justifying the right to justification: An analy-
sis of Rainer Forst’s constructivist theory of justice« (2013) beschreibt
auch Suarez Miiller eine solche »fundamental ambiguity« (Sudrez Miil-
ler 2013: 1052) in Forsts Begriindung des Rechts auf Rechtfertigung.*>
Sudrez Miiller benennt »two irreconcilable moments« (ebd.), die zu dem
von mir festgestellten interpretativen Spielraum passen: einerseits die
Betonung der Notwendigkeit einer praktischen Einsicht zweiter Ord-
nung, »something like >moral insight< claiming a kind of »uncondition-
ality<, which takes his theory in the direction of transcendentalism show-
ing many resemblances to the work of Karl-Otto Apel and influenced by
Kant’s transcendental philosophy« und andererseits die eher »construc-
tivist or proceduralist theory following the example of Habermas and
the constructivist Kantianism of Onora O’Neill« (ebd.). Zum Ende des
Textes erwdhnt er noch eine dritte Moglichkeit der Moralbegrundung
(auf der Ebene 1.2), in Anlehnung an Lévinas, auf den sich Forst grund-
satzlich affirmativ bezieht (vgl. Sudrez Miller 2013: 1065f.)."3 Eine wei-
tere, dann also vierte Moglichkeit ist die historische Begrundung, die
Forst versucht in seinem Buch Toleranz im Konflikt (2003) vorzulegen
und auf die er spater oft zurtickverweist (vgl. 6.4.7). Im Kern ist sie so
zu verstehen: In historischen Emanzipationskampfen (um Toleranz) habe
sich gezeigt, dass die normative Grammatik dieser Konflikte die Einfor-
derung von reziprok-allgemeinen Griinden bzw. die Kritik von nicht-re-
ziprok-allgemein gerechtfertigten Normen sei.

(3) Moralische Identitdt
Das dritte Merkmal besagt, dass die praktische Einsicht zweiter Ord-
nung konstitutiv fiir die moralische Identitit einer Person ist.

Forst grenzt sich an dieser Stelle von Henrich ab: Fiir Henrich sei die
sittliche Einsicht fur die gesamte praktische Identitdt konstitutiv, wihrend

12 Vgl. zwei andere skeptische Stimmen bzgl. Forsts Begriindung des Rechts auf
Rechtfertigung: Sangiovanni 2017: §7—-60 und polemisch: Steinhoff 2015.

13 Zu dieser Option s.u.

14 Forst selbst benennt vier »different accounts [...] [he, E.N.] is prepared to
give for the right to justification: historical ones that point to the dynamic
and emancipatory force of that claim and that propel the realm of justifi-
cations forward (though not in a simple notion of progress); a reconstruc-
tive-pragmatic one about the conditions of possibility of justifying validity
claims; a reflexive-transcendental one about what it means to consider your
own status as a justificatory being — and a moral story about what it means
to respect yourself and others as ends in themselves.« (Forst 2o015¢: 835)
Forst mochte, dass diese vier Begriindungsformen zusammenkommen; ich
sehe allerdings nicht, wie das genau funktionieren soll (s.o.).

237

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

diese Einsicht fur Forst nur konstitutiv fiir einen Teil der praktischen Iden-
titat sei, namlich den moralischen. Die ethische Identitit (in Forsts Sin-
ne) sei davon erstmal unabhingig (vgl. Forst 2007a: 62, Fn. 102). Es gibt
aber auch Stellen, die vermuten lassen, dass diese Einsicht fiir das gesamte
Menschsein konstitutiv sei. Das wiirde, noch tiber Henrich hinausgehend,
heifSen: konstitutiv fiir die gesamte praktische und theoretische ldentitit,
wie im Ubrigen bei Fichte (vgl. Forst 2007a: 65, 70, 73). Diese wenn auch
weitreichende Ambivalenz lasse ich auf sich beruhen und gehe stattdessen
darauf ein, was Forst genauer unter der moralischen Identitit versteht, die
aus der praktischen Einsicht zweiter Ordnung hervorgeht.

Forst schreibt, dass moralische Identitit »kognitive[], volitive[] und
affektive[] Hinsichten[en]« habe (Forst 2007a: 65). Die kognitive Kom-
ponente bezeichnet die »Fahigkeit zur Rechtfertigung« (Forst 2007a:
68), die Fahigkeit, gute Grinde zu geben. Die volitive Komponente be-
sagt, dass ein moralischer Charakter auch gute Griinde geben will (vgl.
ebd.). Die affektive Dimension schliefflich verweist einerseits auf die
»Verletzbarkeit« des einzelnen Menschen, da er sowohl von der Natur
als auch seiner sozialen Umwelt abhingig ist (vgl. Forst 2007a: 67), und
andererseits auf »die entsprechende Sensibilitat« fur die Verletzungen
anderer (Forst 2007a: 67).

Diese affektive Dimension scheint fir Forst eng gekoppelt zu sein mit
dem was er den »begrindungsbediirftigen« (Forst 2007a: 73) Charak-
ter des Menschen als »Griinde bediirftigelm] Wesen« (Forst 2007a: 67)
nennt, der daraus erwachse, dass es fiir Menschen als endliche Wesen
keine letzten Griinde gebe (vgl. Forst 2007a: 68) oder sie »unfestge-
stellt[]< [Nietzsche, E.N.]« oder »grund-los[]« seien (Forst 2007a: 73).
Den Zusammenhang der affektiven Komponente mit der Griindebediirf-
tigkeit des Menschen macht Forst nicht ganz explizit, ich verstehe ihn so:
Weil Menschen abhingig von der Natur und ihren Mitmenschen sind
(und somit verletzlich), haben sie ein Bedurfnis nach Griinden fiir sozia-
le Regeln oder Entscheidungen, die sie betreffen (und potentiell verlet-
zen konnen), weil diese ja auch anders, besser oder schlechter (und so-
mit mehr oder weniger verletzend, sein konnten.*s

Grundsitzlich ldsst sich also bezogen auf die moralische Identitat
zwischen einem eher aktiven und eher passiven Teil unterscheiden: dem
griindegebenden Teil (kognitiv und volitiv) und der Fahigkeit, morali-
sches Leiden zu erkennen (affektiv), und dem griundebedurftigen Teil,
der durch die Abhingigkeit vom Sozialen und Natiirlichen entsteht
(affektiv).'® Es scheint nun so zu sein, dass die Betonung der passiven

15 Fir einen Vorschlag, die Rolle der Verletzlichkeit in einer kritischen Theorie
der Gerechtigkeit im Anschluss an Forst zu betonen, siehe: Frumer 2018.

16 Gleichwohl verweisen die beiden Seiten freilich aufeinander: Wenn nicht die
(aktive) Fahigkeit, selbst Griinde geben zu konnen, gegeben ist, wird etwa

238

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

Seite iiber die Konstituierung der moralischen Identitat hinausgeht und
»die praktische Einsicht zweiter Ordnung« gewissermafSen von einer
moralischen zu einer »>menschlichen Einsicht«« vervollstindigt (Forst
2007a: 67). Da sich mir das Verhiltnis von moralischer und mensch-
licher Einsicht sowie zwischen den >aktiven< und >passiven« Teilen der
moralischen bzw. menschlichen Identitdt bei Forst nicht vollstindig
erschliefSt, verzichte ich im Folgenden darauf, es weiter zu interpretie-
ren. Forsts Bestreben, sowohl den sozialen und natiirlichen Charak-
ter des Menschseins als auch die Unbestimmtheit des Menschen zu
berticksichtigen, wird jedenfalls durch die Bedeutung der Intersubjek-
tivitdt und des Leibes fiir Fichtes Anerkennungsbegriff ausreichend er-
fullt (s.u.).

Forst macht an verschiedenen Stellen klar, dass er ein Verhaltnis zwi-
schen zwei Menschen, die beide — sozusagen — eine praktische Ein-
sicht zweiter Ordnung >hatten< als Anerkennungsverhiltnis versteht
(vgl. z.B. Forst 2007a: 65). Aber wie kann man genauer ausbuchsta-
bieren'7, dass ein Mensch diese Einsicht hat? Oder anders formuliert:
Inwiefern fordert ein Mensch einen anderen dazu auf, ihm gegeniiber
(moralisch) addquat zu handeln? Forst schreibt selbst in einer FufSnote
(Forst 2007a: 67, Fn. 114), dass Fichtes Theorie der » Aufforderung«
hier »wichtig« sei, geht aber nicht weiter auf sie ein. Ich mochte im
nachsten Unterkapitel zeigen, inwiefern ich denke, dass Fichtes Aus-
fuhrungen tatsachlich gut zu den drei Merkmalen passen, die Forsts
praktische Einsicht zweiter Ordnung ausmachen. Das Ausbuchstabie-
ren der praktischen Einsicht zweiter Ordnung mit Fichte fuhrt aber
dazu, dass sich die Antwort auf die Frage »wie moralisch sein< andert:
vom Rechtfertigungsprinzip zum Recht auf Politik. Dadurch verdndert

kein Bediirfnis nach besseren Griinden fur einen betreffende soziale Um-
stinde entstehen.

17 Ich schreibe hier bewusst nicht von einem >Begriindens, sondern von einem
>Ausbuchstabieren< der normativen Grundlage eines Meta-Rechts. Menke
und Pollmann verwenden in diesem Kontext die Ausdriicke »der Klirung
und Artikulation«: »Dass die menschenrechtlich grundlegende Einstellung
der Anerkennung jedes anderen selbst nicht noch einmal in etwas anderem,
einer elementaren Gewissheit oder einem hoheren Prinzip, begriindet wer-
den kann, heifSt nicht, dass die Einstellung einfachhin selbstverstandlich
wire. Gerade als grundlegende Einstellung bedarf diese Einstellung vielmehr
der Klarung und Artikulation. In einer solchen Artikulation wird erldutert,
wie der andere in einer solchen Einstellung erscheint und gesehen wird und
wozu es fithrt, wenn eine solche Einstellung ernst genommen wird.« (Men-
ke und Pollmann 2007: 64)

239

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

sich gewissermaflen auch die Frage selbst mit, denn ich mochte vor-
schlagen, dass die Normativitat des Rechts auf Politik gar keine mo-
ralische ist (dazu 7.5).

Bevor ich zu Fichtes Anerkennungsbegriff ibergehe, mochte ich noch
kurz erlautern, wieso ich mich darauf fokussiere und andere Stringe,
die Forst in Bezug auf die praktische Einsicht zweiter Ordnung auch er-
wiahnt, nicht weiterverfolge. Die Stringe, die sich weiterverfolgen liefen,
sind Forsts Beziige auf Robert Spaemann (vgl. Forst 2007a: 69), Lud-
wig Wittgenstein (vgl. Forst 2007a: 71) oder Stanley Cavell (vgl. Forst
2007a: 71, Fn. 126 und 72)'%, sein Bezug auf Kant, die Verweise auf
Lévinas und die Referenz zu Hegels Theorie der Anerkennung einschlief3-
lich daran anschliefSender Arbeiten von Axel Honneth, Robert Brandom
und Robert B. Pippin (vgl. Forst 2017a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114).
Ich beschrianke mich an dieser Stelle auf ein paar Stichworte dazu, war-
um ich die Strange in Richtung Kant, Lévinas und Hegel bzw. Honneth
nicht weiterverfolge. Daraus ergeben sich zwei Griinde fiir die Ausein-
andersetzung mit Fichte.

Kant ist eindeutig der klassische Autor, auf den sich Forst am meisten
affirmativ bezieht. Ich verfolge keine Interpretation von Forsts Kant-Deu-
tung, insbesondere weil ich es wegen Forsts Umdeutung des ersten Merk-
mals der sittlichen Einsicht (s.o0.), dass das Faktum der Vernunft nicht
das moralische Gesetz in mir, sondern der andere Mensch sein soll, ™
fur eine grofle Herausforderung halte, dennoch >bei Kant< zu bleiben.>
Wiirde man Forsts Kant-Bezug weiter verfolgen wollen, wire es interessant
zu untersuchen, ob Forsts Bezug auf Kants Moralphilosophie oder
seine Rechts- und Politische Philosophie bedeutender ist und wie beide
zusammenhangen.>' Auf den ersten Blick scheint es so zu sein, dass Forst
sich insbesondere auf Kants Moralphilosophie stiitzt, etwa in seinem Auf-
satz » Moralische Autonomie und Autonomie der Moral. Zu einer Theorie
der Normativitit nach Kant« (Forst 2007a: 74—99). Gleichwohl bezieht er
sich auch affirmativ auf Kants Idee eines angeborenen Rechts auf Freiheit
aus der Einleitung zu seiner Rechtslebre als erster Teil der Metaphysik der

18 Fiir eine Beschiftigung mit Forsts Bezug auf Cavell hinsichtlich der prakti-
schen Einsicht zweiter Ordnung, siehe: Owen 2020.

19 Fir weitere Stellen, in denen Forst sich in Teilen von Kants Moralphiloso-
phie abgrenzt siehe: Forst 2015a: 131-136 und Forst 2003a: 418-437.

20 Vgl. »Forst’s view is non-Kantian in its substitution of the intersubjective
practice of rational discourse for Kant’s individualistic method. It is Fichte-
an rather than Kantian in its explanation of the source of the uncondition-
al demands of morality. Unlike Kant, who derives the demands of moral-
ity from our own self-conception (of ourselves as a free being), Forst, like
Fichte, believes that our recognition of unconditional moral demands fol-
lows from our recognition of others as persons.« (Talbott 2013: 754)

21 Vgl. Corradetti 2019 und Ripstein 2019.

240

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAKTISCHE EINSICHT ZWEITER ORDNUNG

Sitten (1797) (vgl. Forst 2003a: 43 1f., Forst 2015a: 228, Forst 2017a: 12;
noch anders: Forst 1996: 134, dazu vgl. Fn. 2 in der Einleitung zu Teil II).
Es wire interessant zu sehen, inwiefern sich Forsts Bezug auf Kant in die
jungere Kantrezeption in der Politischen Philosophie einordnen lasst. Da-
rin ldsst sich eine Entwicklung von einem hiufigen Bezug auf Kants Mo-
ralphilosophie auch bei der Bearbeitung systematischer Fragen der Poli-
tischen Philosophie, so auch bei den fiir Forst wichtigen Autoren Rawls
und Habermas (vgl. Horn 2014: 33, 24), hinzu einer starkeren Beriick-
sichtigung auch von Kants eigener Rechts- und Politischer Philosophie er-
kennen (siehe z.B. Flikschuh 2000, Willaschek 2002 und Ripstein 2009).>*
In Bezug auf Lévinas schreibt Forst:

»Dem An-Spruch betroffener anderer Personen auf Rechtfertigung gilt
es zu ent-sprechen, ihnen ist mit verantwortbaren Griinden zu antwor-
ten. Thr >Antlitz< — um mit Lévinas bildlich zu sprechen - ist es, das zur
Wahrnehmung der Pflicht zur Rechtfertigung aufruft — der Pflicht, die
man als moralische Person, und d.h. als Mensch, >hat«. Der Grund der
Moral liegt in dieser Haltung der Annahme unbedingter Verantwor-
tung.« (Forst 2007a: 63)

Uber zwei zusammenhingende Griinde grenzt sich Forst allerdings
von Lévinas ab. Erstens mochte er die religiosen und metaphysischen
Teile von Lévinas® Phinomenologie der Begegnung mit dem Anderen
abkoppeln* und zweitens soll die Verantwortung gegeniiber dem ande-
ren nicht als » bedingungslose«« (Forst 2007a: 63) gelten, sondern eben
die Verantwortung sein, sich gegeniiber anderen mit reziprok-allgemei-
nen Griinden zu verantworten. Wie und ob Forst denkt, dass Letzteres
durch eine bestimmte Lévinas-Lektiire erreichbar ist, ist mir nicht ganz
klar. Da ich allerdings auch — mit Fichte — dafiir argumentieren werde,
dass die Begegnung mit dem anderen nicht unmittelbar die Kriterien von

22 Zumindest in Bezug auf Darwalls an Fichte anschliefenden Arbeiten iiber
»the second person standpoint« ldsst sich umgekehrt beobachten, dass sich
Fichtes rechtstheoretische Uberlegungen iiber Anerkennung insbesonde-
re fir zeitgenossische Fragen der Moralphilosophie zunutze gemacht wer-
den, so u.a. hier: Darwall 2006: 2 52f. Diesbeztiglich kritisch tiber Darwall:
Breazeale 2008. Ahnlich wie Darwall auch: Wildt 1982: 283.

23 Das problematisiert Sudrez Miiller: »Forst thinks that he can use Levinas to
understand where the authority of the law comes from. But he takes Levinas’
»face of the other« in an antimetaphysical way so adherence to moral law can-
not be understood. A confrontation with the face of the other alone, without
any metaphysical depth, cannot be the cause of our willingness to accept moral
law because it would not be possible to understand all the atrocities humans
carry out on each other. We could combine discursive theory with phenome-
nology by saying that the face of the other is a kind of language making a cer-
tain claim. But then nothing has been won in order to understand where the
authority of moral law comes from.« (Sudrez Miiller 2013: 1065f.)

241

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Reziprozitat und Allgemeinheit hervorbringen kann, ist das fiir mich
auch nicht so problematisch an Lévinas wie fiir Forst. Aus meiner Per-
spektive ist es bedauernswerter, dass es keinen direkten Bezug zu po-
litischen und institutionellen Fragen bei Lévinas gibt.>* Dass es diesen
Bezug bei Fichte gibt, ist ein wichtiger Grund dafir, dass mich sein An-
erkennungsbegriff an dieser Stelle interessiert. Diese kurzen Bemerkun-
gen konnen und sollen nicht zeigen, dass eine weitere Auseinanderset-
zung mit Lévinas an dieser Stelle nicht lohnenswert wire. Sie sollen nur
anzeigen, wieso mir die Auseinandersetzung mit Fichte vielversprechen-
der erscheint. Zudem sei erwihnt, dass das Verhiltnis von Fichte und
Lévinas insbesondere bezogen auf Fragen der Anerkennung in der Lite-
ratur auftaucht (siehe Scribner 2000, Honneth 2001b: 77, Thomas-Fo-
giel 2010 und Honneth 2018: 143f., Fn. 11).

Den Strang zu Hegels Anerkennungstheorie und den daran anschlie-
Benden Autoren (vgl. erneut Forst 2007a: 66, Fn. 113 und 67, Fn. 114)
verfolge ich vor allem deshalb nicht weiter, weil es Forst um die Be-
schreibung einer »deontologischen Anerkennung« (Forst 2007a: 278)
geht und Fichte im Gegensatz zu Hegel der klassische Autor ist, der
eine Theorie der Anerkennung entworfen hat, die sich auf genau diese
Form der Anerkennung fokussiert. So schreibt Tkdheimo in seinem Ka-
pitel Giber Fichte in seinem Buch Anerkennung (2014):

»Im niachsten Kapitel [iiber Hegel, E.N.] werde ich auf zwei
>Dimensionen< der Anerkennung bei Hegel zu sprechen kommen, eine,
die ich die >deontologische Dimension«< nenne, in der es um Normen,
Autoritat und Respekt geht, sowie auf eine von mir so genannte >axio-
logische Dimensions, in der es um Werte, Sorge und Liebe geht. Fichtes
Rede von Anerkennung als Respekt gehort vor dem Hintergrund dieser
Unterteilung zur deontologischen Dimension.« (Ikiheimo 2014a: 53,
vgl. 4 und 169f.; vgl. auch Honneth 2018: 199f., Fn. 5 und 6)*s

In seinen Schriften unterscheidet Honneth drei Dimensionen der Aner-
kennung, die er allerdings nicht immer identisch benennt. Grob gesagt

24 Zur politischen Dimension von Lévinas’ Ethik, siehe: Buddeberg 2016. Sie
betont, dass wir nie nur einem anderen gegeniiber verantwortlich sind, son-
dern vielen anderen, weshalb wir zwischen den Anspriichen von verschiede-
nen anderen abwigen miissen und somit politisch gefragt sind. Gleichwohl
gesteht sie zu, dass es von der Feststellung der abstrakten politisch-kollek-
tiven Dimension von Lévinas’ Ethik noch einen zusitzlichen Schritt hinzu
institutionellen Erwigungen bedarf (118f.). Bei Fichte ist die politisch-in-
stitutionelle Dimension hingegen bereits durch einen anderen gegeben.

25 Vgl. dazu auch: »Viele moderne Theorien des wechselseitigen Respekts zwi-
schen Personen, der oft auch mit dem Begriff »Anerkennung« wiedergege-
ben wird, gehen den Weg von Fichte zu Hegel gewissermaflen zuriick.«
(Siep 2009: 113) Konkret bezieht sich Siep an dieser Stelle auf die moder-
nen Theorien von Scanlon und Darwall.

242

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

geht es aber immer erstens um die bedingungslose Anerkennung der In-
dividualitit in intimen Beziehungen (Ikdheimo: axiologisch), der recht-
lich-moralischen (Ikiheimo: deontologischen) Anerkennung als Gleiche
und der Anerkennung von besonderen Leistungen im Bereich der Ar-
beit bzw. des Marktes oder der Politik (»kontributiv«, Ikiheimo 2014a:
139).2¢ Gegenliber Honneth betont Forst stets die herausgehobene Be-
deutung der deontologischen Dimension der Anerkennung als Gleiche
(vgl. z.B. Forst 2011: 178).

Es ergeben sich also zwei Hauptgriinde daftr, wieso ich den Bezug zu
Fichte als vielversprechend erachte: erstens der direkte Bezug seines An-
erkennungsbegriffs auf (Rechts)Institutionen®” (s.u.) und zweitens der Fo-
kus Fichtes auf die Respekt- oder deontologische Dimension von Aner-
kennung.*®

7.3 Fichtes Anerkennungsbegriff

Ich rekonstruiere an dieser Stelle nicht Fichtes Anerkennungsbegriff
gemafs seiner Stellung in der Grundlage des Naturrechts oder in Fich-
tes philosophischem System insgesamt, sondern erlautere nur, wie
man eine bestimmte Lesart von Fichtes Anerkennungsbegriff (aus der
Grundlage des Naturrechts) mit Forsts Verstandnis einer praktischer
Einsicht zweiter Ordnung ins Verhiltnis setzen kann. Mein Zugriff auf
Fichtes Text ist somit primdr von einem systematischen und keinem
interpretatorischen Interesse gekennzeichnet.* Vorab mochte ich den-
noch zwei Bemerkungen zu Fichtes eigenem Projekt machen:

26 Ohne dass ich denke, dass dies die Dreiteilung in axiologisch, deontologisch
und kontributiv unterlaufen wiirde, sei erwahnt, dass Honneth seit Das
Recht der Freibeit (2011) funf anstatt drei Sphiaren von Anerkennung un-
terscheidet und zwar: »law, morality, personal relationships, the economy,
and democratic politics« (Honneth 2017: 128).

27 Vgl. zu einer kritischen Perspektive darauf, ob die Sphire des Rechts in Hon-
neths Sinn wirklich als Sphare der Anerkennung verstanden werden kann:
Menke 2009.

28 Der Riickbezug auf Hegel (und nicht Fichte) in zeitgenossischen Ausei-
nandersetzungen mit Anerkennung in der Politischen Philosophie und der
Sozialphilosophie, gerade auch im angelsidchsischen Kontext, war bis vor
nicht allzu langer Zeit fast exklusiv (vgl. Tkiheimo 2014a: 29). In jiingerer
Zeit gibt es aber einige englische Publikationen tiber Fichtes Praktische Phi-
losophie (mit oder ohne Fokus auf Anerkennung): Breazeale und Rockmo-
re 2018 [2006], James 2011 und 20135, Gottlieb 2016, Wood 2016, Kosch
2018 und Ware 2020.

29 Fir hilfreiche interpretatorische Angebote zum Begriff der Anerkennung in
der Grundlage des Naturrechts, siche (neben den in der vorherigen FufSnote

243

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Erstens stellt Fichtes Anerkennungsbegriff keine Moralbegriindung,
sondern die Grundlage seines Rechtsbegriffs dar. Fichte mochte in der
Grundlage des Naturrechts zeigen, dass der Rechtsbegriff eine notwendi-
ge Bedingung des Selbstbewusstseins3® ist und somit »ein urspriinglicher
Begriff der reinen Vernunft« (Fichte 1967 [1796/7]: 7), der nicht erst ver-
mittelt tiber die Moral »deduziert« werden muss. Zweitens mochte ich
auch noch Fichtes »Rechtssatz« einfiihren; darin wird beschrieben, was
ein Individuum tun muss, um dem Rechtsbegriff zu entsprechen: » Ich mufS
das freie Wesen aufSer mir in allen Fillen anerkennen als ein solches, d.b.
meine Freibeit durch den Begriff der Méglichkeit seiner Freibeit beschrin-
ken.« (Fichte 1967 [1796/7]: 52) Individuen stehen zueinander in einem
Rechtsverhiltnis, wenn »jedes seine Freiheit durch den Begriff der Mog-
lichkeit der Freiheit des anderen beschrinke [...]« (ebd.). Die formale Seite
(vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 43) dieser Freiheit soll fiir Fichte dadurch gesi-
chert werden, dass jeder/m eine »Sphare« zuerkannt wird, in dem sie oder
er »ganz allein« zwischen verschiedenen Handlungsmoglichkeiten wahlen
kann (Fichte 1967 [1796/7]: 41).3* Diese Sphare wird von der oder dem
anderen, die oder der sie anerkennt »unbestimmt gelassen« (Fichte 1967
[1796/7]: 42). Auch wenn diese Beschreibung der Idee von subjektiven
Rechten individualistisch in dem Sinne ist, dass der Freiheit des Individu-
ums (in Grenzen) eine absolute Prioritat eingeraumt wirds?, ist es wichtig
zu betonen, dass sie in einem anderen Sinne nicht individualistisch oder
atomistisch ist: Fichte meint nicht, dass jeder Mensch von Natur aus das
Recht hat, in einer bestimmten Sphare willkirlich zu handeln, sondern,
dass es ein Kennzeichen wechselseitiger Anerkennung (also eines intersub-
jektiven Verhiltnisses) ist, sich gegenseitig eine solche Sphire zuzuschrei-
ben.33 Dementsprechend ist es auch eine intersubjektive Frage, wie diese

erwihnten): Siep 2014 [1979]: 76-84, Wildt 1982: insb. 4.2 und 4.3, Kahlo,
Wolff und Zaczyk 1992, Merle 2001, Ikiheimo 2014: 29—62 und Honneth
2018: 154-169. Fiir eine auch tber die Grundlage des Naturrechts hinausge-
hende Auseinandersetzung mit Anerkennung bei Fichte: Diising 1986: 179—
289 und Williams 1992: 49—7o0. Fiir einen beeindruckenden Versuch, Fichtes
gesamtes (frithes) philosophisches System ausgehend von der Grundlage des
Naturrechts zu entschliisseln, siche: Renaut 1986.

30 Vgl. Neuhouser 2000: xiii fiir eine Beschreibung dessen »what is contained
in the idea of self-consciousness« und zwar insbesondere die Idee der Hand-
lungsfreiheit (vgl. 7.4 (3)).

31 Die materiale Seite dieser Freiheit bestimmt die Frage, wo die Grenzen der
jeweiligen Sphiren gezogen werden, vgl. dazu 7.6.

32 Im Verhiltnis zu Forsts Betonung des Rechts auf und der Pflicht zur Recht-
fertigung heift dies gerade, dass ein Individuum sich in einer bestimmten
Sphire nicht rechtfertigen muss.

33 Die Rede von diesen Sphiren der Freiheit ist eng verkniipft mit Fichtes Ei-
gentumsbegriff. Auf Fichtes Begriff des Eigentums und die Frage, inwiefern

244

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

Sphire begrenzt wird (vgl. 7.6). In meinen Worten entspricht das Rechts-
verhiltnis der Forderung, dass sich Biirger/innen als Gleiche gegentiber
stehen sollen und zwar in dem Sinne, dass ihnen die gleichen positiven
Grundrechte zugesichert werden (vgl. 7.1).

Ich beschreibe nun also was — nach meiner Interpretation von Fich-
te, die ich hier nur vorstellen, aber nicht ausfihrlich begriinden kann
— passiert, wenn ein Mensch einen anderen Menschen als Mensch er-
kennt und somit anerkennt bzw. die » Aufforderung« des anderen an-
nimmt, ihn anzuerkennen. Der Einfachheit halber beschreibe ich das
im Folgenden zunéchst so, als wiirde es sich tatsdchlich um die mo-
menthafte Begegnung von zwei Menschen handeln. Fiir Fichte handelt
es sich hierbei allerdings um eine transzendentale Argumentation, die
keine direkte Entsprechung in realen Prozessen hat. Gleichwohl bezieht
Fichte das transzendental begriindete Moment der Aufforderung, das,
wenn darauf adiquat geantwortet wird, zu einem Anerkennungsver-
haltnis fithrt, auch auf einen realen Prozess, namlich den der Erziehung:
»Die Aufforderung zur freien Selbsttatigkeit ist das, was man Erzie-
hung nennt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39).34 Ich mochte hingegen einen
anderen realweltlichen Bezug vorschlagen, namlich einerseits die sym-
metrische Anerkennung von Menschenrechten und andererseits die ein-
seitige Einforderung eines menschenrechtlichen Status oder das einsei-
tige Gewihren desselben (s.u.). Eine genaue Untersuchung, die ich hier
nicht leiste, dartuber, wie Fichtes transzendentale Argumentation mit re-
alweltlichen Prozessen zusammenhangt, miisste bei dem unterschied-
lichen argumentativen Status (und ihrem Verhiltnis) von Fichtes Aus-
fihrungen in dem Haupttext der Paragraphen und den »Corollaria«
ansetzen. So stammt das oben aufgefiihrte Zitat Fichtes zur Erziehung
aus den »Corollaria« zum »§ 3. Zweiter Lebrsatz: Das endliche Ver-
nunftwesen kann eine freie Wirksamkeit in der Sinnenwelt sich selbst
nicht zuschreiben, obhne sie auch anderen zuzuschreiben, mithin, auch
andere Vernunftwesen aufSer sich anzunebhmen« (Fichte 1967 [1796/7]:
30). Die Ausfihrungen zu diesem Lehrsatz bedienen sich einer sehr abs-
trakten Sprache; erst in den »Corollaria« nimmt Fichte Bezug auf re-
alweltliche Prozesse.>s

seine Verteidigung der Notwendigkeit von Privateigentum ihn zu einem li-
bertiren Denker macht oder nicht, kann ich hier nicht weiter eingehen. Vgl.
dazu z.B. James 2011: 21-535.

34 Zu einer Interpretation von Fichtes Begriff der Anerkennung, die das Mo-
ment der Aufforderung und seine Entsprechung in Erziehungsprozessen be-
tont: Ikiheimo 2014: Kapitel 3. Auf Fragen der Bildung gehe ich im Schluss
dieser Arbeit kurz ein (vgl. 12.2.2).

35 Ahnlich verhilt es sich bezogen auf die »Corollaria« zu dem vierten und
fiinften Lehrsatz, in denen Fichte argumentiert, dass der »materielle[] Leib«
(Fichte 1967 [1796/7]: 56) eine Bedingung der Moglichkeit des freien

245

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Stellen wir uns also vor, ein Mensch ist konfrontiert mit einem Ob-
jekt, von dem er noch nicht erkannt hat, was es ist — er steht diesem
Objekt mit einer epistemischen Haltung gegeniiber. Was muss passie-
ren, damit er dieses Objekt als ein anderes Subjekt, d.h. als einen Men-
schen erkennt?

Um auf diese Frage zu antworten, muss noch eine kurze Erlduterung
eingeschoben werden: Fiir Fichte heifst rerkennen<, etwas unter einen
Begriff bringen, also etwa zu urteilen, dass dies vor mir ein Tisch ist.
Mit Kant — und daran schliefSt Fichte an — kann man zwischen einer be-
stimmenden und einer reflektierenden Form des Urteilens unterscheiden
(etwa Kant 2006 [1790]: 19 [AA, 179; BBXXVI]). In einem bestimmen-
den Urteil wird etwas unter einen Begriff subsumiert, z.B. unter den Be-
griff des Tisches. Im Falle des reflektierenden Urteils?¢ ist es so, dass wir

Individuums sei (4. Lehrsatz) und dieser Leib wiederum intersubjektiv kon-
stituiert sein miisse (5. Lehrsatz). Wihrend Fichte in den Haupttexten nur
sehr abstrakt etwa tiber die »Bestimmbarkeit ins Unendliche« des mensch-
lichen Leibes schreibt (Fichte 1967 [1796/7]: 79), wird er in den Corollaria
sehr konkret und beschreibt empirische Kennzeichen des menschlichen Kor-
pers, die seine Unbestimmtheit >verkorperns, z.B. seine Arme: »Ein menschli-
cher Leib kann auf vier Fiilen laufen [...]. [...]. Durch diese Erhebung hat es
der Natur zwei Werkzeuge der Freiheit abgewonnen, die beiden Arme, wel-
che, aller animalischen Verrichtungen erledigt, am Korper hiangen, bloff um
das Gebot des Willens zu erwarten, und lediglich zur Tauglichkeit fir die
Zwecke desselben ausgebildet werden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 83) Eine sol-
che empirische Bestimmung der korperlichen Merkmale des >unbestimmten«
Menschen scheint mir kontraintuitiv, da hier gewissermaflen eine Bestim-
mung etwas Unbestimmten vorgenommen wird. Zudem hat diese Bestim-
mung auch problematische Konsequenzen, da man sich fragt, ob und in-
wieweit Fichte korperlich behinderten Menschen (Menschen ohne Arme in
diesem Fall) die Menschlichkeit absprechen wiirde. An dieser Stelle gehe ich
also nicht mehr mit Fichte mit (siche Fn. 40 in diesem Kapitel). Methodisch ist
dies zunichst dadurch gerechtfertigt, dass ich ohnehin einen von meinen eige-
nen Interessen geleiteten Zugriff auf Fichtes Text zugestehe; es konnte zusdtz-
lich aber auch durch die Annahme plausibilisiert werden, dass der argumen-
tative Stellenwert der »Corollaria« geringer ist als der des Haupttextes und
der Leserin hier somit ein groferer Interpretationsspielraum gelassen wird.
36 AufKants Verstandnis reflektierender Urteilskraft wird in der Politischen Theo-
rie und Philosophie, angestofSen durch Arendt (vgl. Arendt 2017 [1982] und
Benhabib 2006 [1996]: 291—-301), hdufig rekurriert, um politische Urteilskraft
zu beschreiben, vgl. z.B. Azmanova 2012: 285. In dieser Arbeit wird stattdes-
sen, wie deutlich werden wird, das reflektierende Urteil nur an einzer bestimm-
ten systematischen Stelle politisch-rechtlicher Normativitit eingesetzt und nicht
fur politische Urteilskraft insgesamt. Forst hat in seinem ersten Buch — aller-
dings bezogen auf die moralische Urteilskraft (die aber ja bei Forst eng mit der
politischen zusammenhiangt) — auch mit dieser Arendtschen Aneignung Kants

246

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES ANERKENNUNGSBEGRIFF

etwas nicht sofort mithilfe eines uns bereits gegebenen Begriffs erkennen
konnen. Entweder entsteht dadurch eine Art Schwebezustand, in dem
wir etwas weiterhin nicht unter einen Begriff bringen und als »schon« be-
urteilen; das wire in Kants Schema ein Geschmacksurteil (bzw. ein dsthe-
tisches Urteil) oder wir finden sozusagen induktiv einen Begriff, der auf
das Wahrgenommene passt. In dem Falle, in dem das Wahrgenommene
etwas ist, das nicht begreifbar ist, aufSer, wenn man es als etwas mit ei-
nem eigenen Zweck versteht, also es nur mithilfe eines Zweckbegriffs
begreifen kann, handelt es sich um ein teleologisches Urteil.

Wenn ein Mensch einen Menschen sieht, dann kann er ihn — laut Fichte
—nicht unmittelbar unter einen Begriff subsumieren. Das liegt daran, dass
der andere Mensch sich >frei< bewegt, d.h. seine sichtbaren Bewegungen
nicht einen offenliegenden Zweck verfolgen — wie etwa der Tisch vor mir.
Die Weise, in der man die >Freiheit< des Menschen an dieser Stelle verste-
hen muss, ist sehr basal gemeint — deshalb steht sie in einfachen Anfiih-
rungszeichen. Es geht um eine »naturliche[], spontane[] Freiheit« (Hon-
neth 2018: 167), nicht um vernunftige Freiheit oder Autonomie. Mit dem
>Freisein< des Menschen ist an dieser Stelle lediglich gemeint, dass er kei-
nen offenliegenden Zweck verfolgt (wie ein Tisch oder ein instinktgetrie-
benes Tier); der Mensch ist in seinen Zielen unbestimmt, er ist »urspriing-
lich gar nichts« (Fichte 1967 [1796/7]: 80). Seine einzige Bestimmung ist
»eine Bestimmbarkeit ins Unendliche« oder »Bildsamkeit« (Fichte 1967
[1796/7]: 79). Fichte schreibt iiber das Moment, in dem ein Mensch einen
anderen sieht: »[E]s ist [zunachst, E.N.] nichts begriffen: die Erscheinung
[des anderen, E.N.] ist nicht verstanden.« (Fichte 1967 [1796/7]: 79) Ei-
ner Deutung von Scott Scribner (2018 [2006]) folgend kann man diesen
Moment so beschreiben, dass der Erkennende hier in eine Art Schwebe-
zustand gerat und der andere Mensch von ihm durch ein dsthetisches Ur-
teil als schon oder wiirdig??, oder auch »heilig« wie Fichte schreibt (Fich-
te 1967 [1796/7]: 84), beurteilt wird. Man kann auch, mit Fichte, sagen,

gespielt (vgl. Forst 1996: 405—407): »Moralische Allgemeinheit ist eine >reflek-
tierendes, nicht >subsumierende« Allgemeinheit. In diesem Sinn erfordert morali-
sche Autonomie [...] moralische Urteilskraft, die das moralisch Richtige gerade
ob seines Anspruchs auf Allgemeinheit konkret zu rechtfertigen sucht.« (405)
37 Den Begriff der Wiirde hitte ich als einen weiteren von der Gerechtigkeit
abhingigen Begriff in 6.4 behandeln konnen, worauf ich allerdings verzich-
tet habe, weil Forst weder besonders viel zu diesem Begriff schreibt noch ein
systematischer Mehrwert fiir mich erkennbar wird (vgl. 6.4.9). So schreibt
Forst: »Die beste Weise, diese [Kantische, E.N.] Konzeption von Wiirde
[...] zu reformulieren, ist die, Menschen als Wesen mit einem unbedingt zu
achtenden Recht auf Rechtfertigung anzusehen [...].« (Forst 2005: 593, vgl.
auch: Forst 2003a: 420, Forst 2011: 84 und Forst 2017b: 531f.) Ich gebrau-
che im Folgenden den Begriff der Wiirde nicht weiter — wenn ich dies tun
wiirde, wiirde er allerdings, anders als bei Forst, eher fiir etwas dem Recht

247

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

der andere wird in diesem Moment »problematisch anerkannt« (Fichte
1967 [1796/7]: 46), d.h. ohne bereits einen guten Grund fiir diese Aner-
kennung angeben zu konnen.’® Damit ist der erste Schritt des Anerken-
nungsprozesses meiner Fichte-Lesart beschrieben.

Die Erkenntnis des anderen Menschen bleibt aber nicht in diesem
Schwebezustand stehen, sondern der Erkennende erkennt den ande-
ren in einem zweiten Schritt?® als einen Gleichen, einen in demselben
Sinne >freien<« Menschen wie der Erkennende selbst: »Ich kann die Er-
scheinung eines menschlichen Leibes nicht begreifen [...], bei Aufsamm-
lung der Teile seiner Erscheinung nicht eher stillstehen, bis ich auf den
Punkt gekommen bin, dafs ich ihn als den Leib eines verntinftigen We-
sens [d.h. eines Menschen] denken mufS.« (Fichte 1967 [1796/7]: 77)%
Den Begriff des verntinftigen Wesens, des Menschen, hat der Erkennen-
de aber nicht abstrakt gegeben, sondern nur als »[...] Begriff seinesglei-
chen [...]. Er muf$ den Begriff von sich selbst unterlegen [...].« (Fichte
1967 [1796/7]: 79) Es ldsst sich hier in dem Sinne von einem teleologi-
schen Urteil sprechen, dass, vermittelt tiber den Begriff der Gleichheit,
der Zweckbegriff des anderen Menschen, seine Freiheit, begriffen wird.

und der Pflicht zur Rechtfertigung Vorgelagertes stehen und nicht dafiir ste-
hen, dass jemand ein Recht und eine Pflicht zur Rechtfertigung hat.

38 »Alles Problematische wird kategorisch, wenn die Bedingung hin-
zukommt.« (Fichte 1967 [1796/7]: 46) Fur Fichte ist hier die Bedingung
dafiir, dass die Anerkennung kategorisch wird, dass der andere einen auch
anerkennt (s.u.).

39 Eine solche Zweistufigkeit bei der Begriindung von Menschenrechten (ver-
standen als kodifizierte internationale Rechte oder verfassungsrechtliche
Grundrechte, die als menschenrechtlich qualifiziert gelten diirfen) beschrei-
ben auch Menke und Pollmann (Menke und Pollmann 2007: 66f.). Eine
solche zweistufige Begriindung (ndamlich zunichst die »Fahigkeit und Be-
reitschaft, jeden Menschen als eine >moralische Person< anzuerkennen« und
darauffolgend die Bereitschaft, sich deshalb ihm gegentiber zu rechtfertigen)
schreiben sie auch Forst zu (59f.), der diese Interpretation allerdings ablehnt
(vgl. Forst 2011: 70, Fn. 43).

40 In einem Corollarium beschreibt Fichte anhand von empirischen Kennzei-
chen den menschlichen Korper (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 81-84). Diese
Ausfithrungen halte ich sowohl fir problematisch als auch in ihrem argu-
mentativen Stellenwert unklar (vgl. Fn. 35 in diesem Kapitel). Zudem stellt
tiberhaupt die Moglichkeit, empirisch notwendige Kennzeichen des mensch-
lichen Korpers zu beschreiben, eine Spannung zu Fichtes Argumentation (im
Haupttext) dar. Wenn es nimlich moglich wire, solche Kennzeichen zu be-
stimmen, dann konnte die (An)Erkennung des anderen Leibes auch als de-
terminierendes Urteil bezeichnet werden. Fichte beschreibt diese aber expli-
zit als Leistung der reflektierenden Urteilskraft: »Dies nun ist eine Einheit,
die der Beobachter selbst in das Mannigfaltige, durch das, was Kant reflek-
tierende Urteilskraft nennt, hineingetragen hat.« (Fichte 1967 [1796/7]: 37)

248

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF

Die Freiheit als Zweck geht aber tiber die spontane, natiirliche >Freiheit<
hinaus. Die >Freiheit< als Unbestimmtheit des anderen verweist auf das
zukunftige+' Streben, unsere gleiche Freiheit gemeinsam zu sichern (vgl.
Honneth 2018: 166f.). Wenn ich den anderen also — epistemisch gese-
hen — als >frei« erkannt habe, dann habe ich ihn gleichzeitig — normativ
gesprochen — auch schon als gleich-frei anerkannt — als jemanden mit
demselben normativen Status.

Es ist zudem so, dass ein vollstindiges** Erkennen und damit Aner-
kennen eines Menschen nur moglich ist, wenn der Anerkannte selbst
den Anerkennenden auch erkennt und anerkennt:#> Wenn ich den ande-
ren nur als freien erkennen kann, weil ich ihn als meinesgleichen erken-
nen kann, kann ich das nur, wenn ich tatsachlich auch frei bin, denn es
ist ja diese Freiheit, die ich bei der Erkenntnis des anderen »unterlege«.
Ich bin aber selbst nur frei, wenn der andere mir meine Freiheit gelassen
hat, d.h. mich bereits als frei anerkannt hat, wenn er mich also beispiel-
weise nicht einfach mit physischer Kraft hochgehoben und weggeraumt
hat, weil ich im Weg stand, und mir so meine Freiheit geraubt hitte.+

7.4 Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff

In diesem Unterkapitel mochte ich aufzeigen, inwiefern der in dieser Wei-
se interpretierte Prozess der Anerkennung bei Fichte den drei Merkmalen
der praktischen Einsicht zweiter Ordnung bei Forst entspricht. Die drei
Merkmale waren, dass die praktische Einsicht zweiter Ordnung nicht
weiter begriindbar ist (das Faktum des Anderen), dass in ihr ein erken-
nendes und ein anerkennendes Moment zusammenkommen und sie kon-
stitutiv fur die moralische Identitat ist (vgl. 7.2).

(1) Folgendes Zitat belegt, dass fur Fichte die beschriebene Anerken-
nung nicht weiter begriindbar ist: »Jene Anerkennung geschieht entwe-
der gar nicht, oder sie wird in einem Augenblicke vollbracht, ohne dafs

41 Vgl. zur Gerichtetheit in die Zukunft: Fichte 1967 [1796/7]: 33.

42 Bzw. kategorisches.

43 Die Unterscheidung von Freiheit und >Freiheit« (als Unbestimmtheit) ver-
nachlissige ich an dieser Stelle nun wieder, weil hier gerade der untrennba-
re Zusammenhang der Erkenntnis der >Freiheit« der anderen oder des ande-
ren und unserer wechselseitigen Anerkennung als gleich-freie beschrieben
wird.

44 Vgl. dazu 6.3.2. Macht ist fiir Forst — wie dort beschrieben — bedingt durch
eine minimale Form der Anerkennung des Machtausiibenden durch denje-
nigen, auf den Macht ausgetibt wird (vgl. erneut: Forst 2015a: 64). Macht
wird dementsprechend nicht durch physische Kraft ausgeiibt, sondern durch
die (intentionale) Verinderung des Raums der Griinde eines anderen.

249

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

man sich der Griinde bewufSt ist.« (Fichte 1967 [1796/7]: 81) Der >Aus-
loser« dafiir ist die »Einwirkung« des anderen Menschen und sie wird
von Fichte als »Faktum« beschrieben (Fichte 1967 [1796/7]: 35).45

(3) Beztiglich des dritten Merkmals der praktischen Einsicht zweiter
Ordnung (Forst) — dazu komme ich zuerst, weil ich das zweite ausfiihr-
licher behandele — ist es bei Fichte eindeutig, dass das beschriebene An-
erkennungsverhiltnis konstitutiv firr die Identitit der Beteiligten ist und
zwar ganz allgemein fiir ihr Menschsein und nicht nur fir einen Teilas-
pekt ihrer Identitit, etwa dem moralischem. Den Menschen versteht Fich-
te als »endliches Vernunftwesen« (Fichte 1967 [1796/7]: 17).>Verntinftig
sein< heifSt fiir Fichte insbesondere ein frei handelndes Wesen zu sein, d.h.
eines, das in der Welt wirkt und nicht etwa blof§ denkend Geschehnisse in
der Welt bewertet: »Das Ich ist nicht etwas, das Vermdogen hat, es ist tiber-
haupt kein Vermogen, sondern es ist handelnd, es ist, was es handelt, und
wenn es nicht handelt, so ist es nichts.« (Fichte 1967 [1796/7]: 23) Das
endliche Vernunftwesen ist, fiir Fichte, damit zusammenhingend notwen-
dig ein >weltliches, ein soziales und verkorpertes Wesen, eines, das von
seiner sozialen und natiirlichen Umwelt abhingig ist: Dass der einzelne
Mensch fiir Fichte in seiner Existenz abhingig von anderen Menschen ist,
zeigt sich anhand des folgenden Zitats: »Der Mensch [...] wird nur un-
ter Menschen ein Mensch; [...] sollen iiberbaupt Menschen sein, so miis-
sen mehrere sein.« (Fichte 1967 [1796/7]: 39) Im vierten Lehrsatz bzw.
fiinften Paragraphen (vgl. Fichte 1967 [1796/7]: 56f.) hilt Fichte dartiber
hinaus fest, dass der Mensch sich notwendig »einen materiellen Leib []
zuschreiben« (Fichte 1967 [1796/7]: 56, Herv. entfernt E.N.) muss.* So-
mit erfulle Fichtes Vorstellung des Menschen sowohl den aktiven als auch
passiven Teil des Menschseins, den auch Forst betont (vgl. 7.2).

(2) Beim zweiten Merkmal der praktischen Einsicht zweiter Ordnung
(Forst) geht es um den Zusammenhang der epistemischen und normativen
Dimension der Bezugnahme auf einen anderen. Ich habe vorgeschlagen,
dass in meiner Lesart des Fichte’schen Anerkennungsprozesses im zwei-
ten Schritt ein Ubergang von der epistemischen zur normativen Ebene
stattfindet. Wenn ich — sozusagen — nach einem Begriff fiir einen anderen
Menschen >suches, dann kann ich nur einen Begriff finden, namlich den

45 Vgl. dazu Jay Bernsteins Interpretation von Fichte: »Fiir Fichte ist es ein
Irrtum, unser implizites Bewusstsein von der Verbindlichkeit des morali-
schen Gesetzes als Tatsache der Vernunft anzusehen. Die eigentliche Tatsa-
che der Vernunft ist das Bemiihen des Anderen, was er die »Aufforderung«
des Anderen nennt [...].« (Bernstein 2009: 59, vgl. auch 84) Vgl. auch den
Abschnitt » Aufforderung als notwendiges Faktum« in: Diising 1986: 247—
260.

46 Vgl. Neuhann 2020b fir eine etwas ausfiihrlichere Auseinandersetzung mit
dem 5. Lehrsatz und generell dem Verhiltnis von Anerkennung und der Be-
eintriachtigung des Leibes durch materielle Armut.

250

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FICHTES UND FORSTS ANERKENNUNGSBEGRIFF

Begriff >meinesgleichen<. Wenn ich den anderen als gleich-frei wie mich
erkannt habe, habe ich ihm auch immer schon einen normativen Stand
eingeraumt, weil ich ihn nicht in einer Weise behandelt habe, die ihn da-
von abhielte, frei zu handeln — sonst hitte ich ihn ja gar nicht als frei er-
kennen konnen (weil er gar nicht frei gewesen wire). Der Zusammen-
hang zwischen Erkennen und Anerkennen ist also bei Fichte notwendig.

Die notwendige Beziehung von Erkennen und Anerkennen kommt al-
lerdings iiberhaupt nur zustande, wenn es fir den Erkennenden sozusa-
gen tiberhaupt fraglich war, welchen Begriff er dem anderen zuzuordnen
habe. Der notwendige Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen
ist also gewissermaflen doch wieder bedingt und zwar durch den oben
als ersten Schritt bezeichneten Teil des Anerkennungsprozesses. Hier hat
der Erkennende einen Entscheidungsspielraum: Er kann sich dagegen
entscheiden, den anderen adiquat begreifen zu wollen.+” Wenn er sich al-
lerdings dafiir entscheidet,ihn addquat beschreiben zu wollen (»dass«),
dann kann er nicht anders als ihn auch als Gleich-Freien anzuerken-
nen (»wie«). Ich denke, dass diese Art von Bedingtheit ebenfalls wichtig
fiir Forst ist. Er mochte namlich einfangen konnen, dass es gewisserma-
Sen eine Leistung ist, den anderen anzuerkennen (und man auch anders
konnte): »Diese Form der Anerkennung mutet paradox an, denn einer-
seits wird sie als >geschuldet« verstanden, andererseits aber stellt sie selbst
eine autonome Leistung und Zuerkennung des Status, >moralische Per-
sonc« zu sein, dar; sie erscheint somit als nicht freigestellte und doch freie
Form der Anerkennung.« (Forst 2007a: 69) Wenn man die Anerkennung
des anderen nicht als »freie Form der Anerkennung« beschreiben konnte,
ginge auch etwas von dem fiir Forst wichtigen Anspruch der » Autonomie
der Moral« (vgl. 7.2 (2)) verloren. Gleichwohl betont Forst, dass diese
Entscheidung (fiir oder gegen Anerkennung) nicht eine ganz freie ist,
weil sie die einzige angemessene Reaktion auf einen anderen Menschen
sei, ihn als moralische Person anzuerkennen. Diese Entscheidung sei kein
»act of faith« [Paul Lorenzen, E.N.]« (Forst 2008c: 131).

Ich denke im Gegensatz zu Forst, dass es unproblematisch ist, an dieser
Stelle von einer Art Entscheidung zu sprechen. Ein wichtiger Grund dafur,
warum Forst dies fiir problematisch erachtet, ist, dass er denkt, dass die
kategorische Geltung des Rechtfertigungsprinzips (Moralbegriindungs-
ebene 1.1) und durch es begriindete Normen (Moralbegriindungsebene
2) dadurch verloren ginge sowie sein einfacher Internalismus (Moralbe-
griindungsebene 3) nicht haltbar wire, wenn er keinen >vollstindigen«
Internalismus auf der hier infrage stehenden Moralbegrindungsebene

47 Vgl. zu dieser Bedingtheit bei Fichte: Der andere muss nur anerkannt wer-
den, wenn der Anerkennende »verniinftig« handelt (Fichte 1967 [1796/7]:
46) oder sein Handeln »durch theoretische Konsequenz« (Fichte 1967
[1796/7]: 47) gekennzeichnet ist, vgl. auch: Fichte 1967 [1796/7]: 74.

251

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

(1.2) vertritt. Als Antwort auf die Frage »Warum tiberhaupt moralisch
sein?« (1.2) setzt Forst, wie beschrieben, die praktische Einsicht zweiter
Ordnung ein: »Sofern sich auf der ersten [in meinen Schema 1.1, E.N.]
und zweiten Ebene [in meinem Schema 2, E.N.] der Moralbegriindung
eine Konzeption kategorisch geltender Normen ergibt, hat dies die Kon-
sequenz, dass eine hypothetische Antwort auf der dritten Ebene [in mei-
nem Schema 1.2, E.N.] die Geltung dieser Ebene infrage stellt.« (Forst
2007a: 57) Ich vertrete die Ansicht, dass ein vollstindiger hoherstufi-
ger Internalismus auf der »dass«-Ebene 1.2 (d.h. die Abwesenheit von
Schritt 1 meiner Fichte-Interpretation) nicht notwendig dafiir ist, um die
Geltung der anderen Ebenen zu gewihrleisten. Allerdings dndert sich
durch den ersten Schritt des mit Fichte beschriebenen Anerkennungspro-
zesses der substantielle Inhalt von 1.1 (»wie«): vom Rechtfertigungsprin-
zip zum Recht auf Politik.

Wenn man den Entscheidungsspielraum des Individuums (im ersten
Schritt des Anerkennungsprozesses) ernstnimmt, sich dafir oder dage-
gen entscheiden zu konnen, jemanden als unbestimmt — als >etwas<, von
dem zunichst fraglich ist, wie »es< zu begreifen sei — zu sehen, dann er-
gibt sich eine interessante Parallele zu Jacques Ranciéres radikaldemo-
kratischer »Methode der Gleichheit« (Ranciére 2016, Ubersetz. E.N.).
Ranciére beschreibt eine bestimmte Haltung, die grundlegend fiir das
Betreiben >kritischer Theorie« sei und die er als Entscheidung fiir Eman-
zipation ansieht. Verwende man die »Methode der Gleichheit«, mache
man die »presupposition of equality« (139); man entscheide sich — zu-
nachst obne guten Grund — dafiir, zu versuchen, andere als Gleiche zu
sehen und nicht sofort in die Hierarchie einer Gesellschaft einzusortie-
ren (zu >subsumieren<). Abhingig davon, welche Haltung man einnehme,
stellten sich wahrgenommene Situationen anders dar: »as an occasion
for the verification of inequality or as an occasion for the verification of
equality« (140). Das Urteil tiber eine Situation mithilfe der Prasupposi-
tion der Gleichheit beschreibt Ranciére auch mithilfe von Kants Begriff
eines reflektierenden Urteils (vgl. 141).

7.5 Recht auf Politik

In diesem Unterkapitel argumentiere ich zunachst dafiir, dass die Tatsache,
dass dem notwendigen Zusammenhang von Erkennen und Anerkennen
gewissermafSen noch ein dsthetisches Urteil vorgelagert ist, nahelegt, den
Inhalt des Anerkannten — die Antwort auf die Frage 1.1 (»wie«) — anders
zu fassen als Forst es tut. Das fiihrt auch dazu, dass die Normativitit die-
ser Antwort, das Recht auf Politik, sich hin zu einer nicht-moralischen ver-
andert, die aber nichtsdestoweniger bedeutsam und tiberpositiv ist.

252

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Es ist im ersten Schritt des Anerkennungsprozesses (vgl. 7.3) nicht eine
klar benennbare Hinsicht, in der zwei Menschen einander gleichen — be-
zogen auf die Hinsicht etwa, rechtfertigende Wesen zu sein. Sie gleichen
sich zundchst nur dadurch, dass sie gleichermafSen unbestimmt bzw. »freic
sind, und darin, dass sie in der addquaten Realisierung dieser Gleich-
heit und >Freiheit< voneinander abhingig sind. Mir scheint, dass Forsts
Rechtfertigungsprinzip tiber diesen minimalen kognitiven Inhalt der An-
erkennung — >Freiheit, Gleichheit, Abhangigkeit — hinausgeht. Deshalb
ziehe ich Balibars Ausdruck eines »Rechts auf Politik« der Rede von
einem Recht auf Rechtfertigung (bzw. priziser eines Rechtfertigungs-
prinzips) als Bezeichnung fur diesen minimalen kognitiven Gehalt der
Anerkennung eines anderen vor. Balibar schreibt: »Freiheit-und-Gleich-
heit [égaliberté]+* impliziert [...] ein universelles Recht auf Politik: ein
Recht, durch das jeder (und jede) [...] zum >Subjekt< oder Akteur der Po-
litik werden kann, ausgehend von seinen eigenen Formen des Handelns
[...].« (Balibar 1993 [1992]: 205)

>Politik« in Balibars Sinne ist ein umfassenderer Modus des Handelns
als >Rechtfertigen<. Wenn ich jemandem ein Recht auf Politik einrdume,
heif$t das zunichst nur, dass ich ihn als >frei< und gleich erkenne und, weil
wir in unserer >Freiheit< und Gleichheit voneinander abhangig sind, als
jemanden anerkenne, der eine Rolle in dem Aushandlungsprozess dari-
ber spielen sollte, wie wir frei und gleich miteinander leben sollten. Ein
(Teil)Ergebnis dieses Aushandlungsprozesses muss das Zugestehen von
gleichen Grundrechten sein, weil diese gerade die urspriingliche Unbe-
stimmtheit des Einzelnen (zumindest in Grenzen) weiterhin sichern. Mir
geht es an dieser Stelle aber vor allem darum, die Unbestimmtheit des
Modus der Aushandlung von Grundrechten in den Blick zu nehmen.#

48 Ich diskutiere hier nicht eigens den Neologismus »égaliberté« von Balibar, der
fiir seine Arbeiten in der Politischen Philosophie insgesamt prigend ist. Ich
mochte aber eine Bemerkung Balibars aus dem Vorwort der Essaysammlung
Gleichfreiheit (zunichst in franzosischer Sprache und in etwas umfassende-
rer Form als La proposition de Iégaliberté 2010 erschienen) zitieren, in der
er einen losen Zusammenhang des Ausdrucks »égaliberté « zu Fichte herstellt:
»Durch den Ubergang ins Deutsche (wobei >égaliberté« zu >Gleichfreiheit« wird
— zu einem Neologismus, der, wie ich mir gerne vorstelle, schon Fichte oder
Marx als den Vertretern des deutschen Idealismus [sic] aus der Feder geflos-
sen sein konnte, die sich am direktesten darum bemiiht haben, den revolutio-
naren Diskurs zu verldngern, zu reflektieren und zu transformieren) kann die
>Proposition« (im doppelten Sinne von Satz und Vorschlag), wie mir scheint,
darauf hoffen, an Universalitit noch zu gewinnen.« (Balibar 2012 [2010]: 9f.)

49 Diese Unbestimmtheit des Modus der Aushandlung des konkreten Inhalts
von Grundrechten verweist dabei allerdings sowohl auf die Unbestimmtheit
des Einzelnen, die durch die Form subjektiver Rechte (zumindest in Gren-
zen) gesichert wird, und die >urspriingliche< Unbestimmtheit des anderen,

253

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Denn durch ein von Fichte gepragtes Verstandnis von Anerkennung sind
Grundrechte zwar in ihrer Form (als Spharen der Freiheit) gegeben, aber
nicht bezogen auf ihren konkreten Inhalt, d.h. die Grenzen der jeweili-
gen Freiheitsspharen.

Wenn ich das Recht auf Politik von jemandem anerkenne, heifSt das
noch nicht, dass ich bereits weif$, was die oder der andere von mir for-
dert. Ich weif§ somit auch noch nicht, was eine addquate Antwort auf
die Handlungen der oder des anderen wire, und auch nicht, welcher
Modus von Antwort angemessen wire (etwa eine situationsangemesse-
ne Rechtfertigung, die den Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit
standhilt). Das heifdt, dass das Anerkennen eines Rechts auf Politik einer
oder eines anderen nicht simultan mit der Einsicht einer Pflicht meiner-
seits verbunden ist. Wenn ich wiisste, dass ich der oder dem anderen ge-
recht werde, indem ich mich ihr oder ihm gegeniiber rechtfertige, dann
hatte ich auch eine Pflicht dazu. Es ist also konsequent, dass dem Recht
auf Rechtfertigung bei Forst immer auch eine Pflicht zur Rechtfertigung
korrespondiert.s° Beim Recht auf Politik scheint es mir hingegen sinn-
voll zu sein, nur von diesem Recht zu sprechen — ohne eine unmittelbar
korrespondierende Pflicht.

Da ich das Recht auf Politik im Sinne eines Meta-Rechts auf Rechte (vgl.
2.2) als eines eingefithrt habe, das positive Grundrechte begriinden soll,
lieSe sich zur Bekriftigung der These, dass dem Recht auf Politik keine
Pflicht entspricht, auch das Argument anfithren, dass nur ein Recht auch
Rechte und nicht eine Pflicht Rechte begriinden konnte. Das hiefse im Um-
kehrschluss: Wenn das Recht auf Politik positive Grundrechte begriinden
konnen soll, kann es keine Pflicht sein. In diese Richtung geht jedenfalls
Fichtes eigener Grund dafiir zu denken, dass die normative Grundlage des
positiven Rechts keine Pflicht — und somit keine moralische seins* — kann:

die iiberhaupt erst die Anerkennung desselben (und des Anerkennenden)
als gleich-frei hervorruft und somit das Ziel, gemeinsam Grundrechte aus-
zuhandeln.

5o Buddeberg nimmt von der Idee Abstand, dass die Begegnung mit dem ande-
ren eine Pflicht zur Rechtfertigung zur Folge hat, und verwendet stattdessen
den Begriff der Verantwortung, der, wenn ich sie richtig verstehe, einen gro-
feren Spielraum bzgl. der Frage offen lassen soll, was eine angemessene Ant-
wort auf den anderen ist als es der Pflichtbegriff tut; nichtsdestotrotz ist hier
auch die Form des Antwortens bestimmt und zwar als Antworten in Form ei-
nes Griinde-Geben-und-Nehmens: »[...] Menschen anerkennen in der Begeg-
nung mit einem Anderen [...], dass dieser Mensch sie etwas angeht, und dabei
erkennen sie zugleich, dass sie diesem wie jedem Anderen zu antworten bzw.
sich vor ihnen mit Griinden zu verantworten haben.« (Buddeberg 2011: 268)

51 Der Zusammenhang von Pflichten zur Normativitat der Moral wird im wei-
teren Verlauf dieses Unterkapitels noch wichtig.

254

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

»Der deduzierte Begriff [Rechtsbegriff] hat mit dem Sittengesetze nichts
zu tun, ist ohne dasselbe deduziert [...]. Auch sind alle Versuche einer
solchen Deduktion gianzlich mifSlungen. Der Begriff der Pflicht, der aus
jenem Gesetze [dem Sittengesetz] hervorgeht, ist dem des Rechts in den
meisten Merkmalen geradezu entgegengesetzt. Das Sittengesetz gebietet
kategorisch die Pflicht: das Rechtsgesetz erlaubt nur, aber gebietet nie,
daf$ man sein Recht ausiibe.« (Fichte 1967 [1796/7]: 53f.).

Diese Begriindung scheint allerdings wiederum durch zwei Uberlegun-
gen entkriftet zu werden:

Erstens ist es selbst begriindungspflichtig, dass >das Recht< im Sinne
des positiven Rechts tiberhaupt hauptsichlich tiber die Bereitstellung
subjektiver Rechte operiert. SchliefSlich gibt es ja auch juridische Rechts-
pflichten, die - falls nur Pflichten Pflichten und Rechte Rechte begriinden
konnten — zumindest durch eine moralische Pflicht begriindet werden
konnten. Wie in 2.2 und 2.3 erldutert (und problematisiert) arbeite ich
allerdings mit der Annahme, dass das moderne Recht tatsichlich tber
die Bereitstellung subjektiver Rechte funktioniert.

Zweitens ist es fraglich, warum es iiberhaupt so sein sollte, dass eine
Pflicht keine Rechte (im Sinne von Erlaubnissen) begrinden kann. In
Wolfgang Kerstings Sicht besteht genau an dieser Stelle ein wichtiger Dis-
sens zwischen Fichtes und Kants Rechtslehre, denn Kant glaubte — laut
Kersting —, dass der Grund des Rechts selbst kein Erlaubnisrecht sein miis-
se, um Erlaubnisrechte zu begriinden (vgl. Kersting 20071: 31f.). Mit der
Frage, ob auch eine Pflicht Rechte begriinden kann, setze ich mich hier
nicht weiter auseinander. Da ich also nicht dafiir argumentiere, dass nur
ein Recht Rechte begriinden kann, kann ich diese These auch nicht nut-
zen, um abschliefSend dafiir zu argumentieren, dass, weil das Meta-Recht
auf Politik positive Rechte begriindet, es somit keine Pflicht sein kann
bzw. es keine ihm direkt korrespondierende Pflicht geben kann.

Es seien an dieser Stelle noch zwei Einwinde gegen die These, dass
dem Recht auf Politik keine Pflicht korrespondiert, erwihnt und zu-
rickgewiesen:

(a) Man konnte einwenden, dass die Rede von Rechten ohne korres-
pondierende Pflichten unmoglich ist, wenn es mehr oder weniger ad-
dquate Reaktionen auf das Recht eines anderen gibt. Ich gestehe zu, dass
es mehr oder weniger adiquate Reaktionen auf das Recht auf Politik ei-
nes anderen gibt. Ich denke allerdings, dass die adiquate Reaktion auf
das Recht auf Politik sowohl fiir die reagierende Partei selbst als auch
fur beobachtende Dritte unterbestimmt ist. Deswegen scheint es mir we-
nig hilfreich zu sein, eine inaddquate Reaktion auf das Recht auf Politik
als Pflichtverletzung zu bestimmen, weil die vermeintlich verletzte Pflicht
nicht positiv bestimmt werden kann.

(b) Zunichst ist eine weitere Bekriftigung dafiir, dass dem Recht auf
Politik nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, dass die einzige

255

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Moglichkeit, auf das Recht auf Politik eines anderen angemessen zu ant-
worten, ist, einen Grundrechtekatalog zu institutionalisieren, der durch ei-
nen adiquaten aber zunachst unbestimmten Modus der Aushandlung des-
selben (vgl. 7.6) zustande gekommen ist. Diese angemessene Antwort auf
das Recht auf Politik des anderen kann aber ein einzelner aus zwei Griin-
den unmoglich alleine geben: Das liegt einerseits daran, dass eine einzelne
Person keine Einheit politischer Organisation eigenmachtig griinden kann
und andererseits daran, dass sie dies auch nicht auf angemessene Art und
Weise tun konnte, weil der Modus der Aushandlung der konkreten Rechte
ja selbst noch unbestimmt ist (und erst durch alle Beteiligten bestimmt wer-
den kann). Wenn >Sollen impliziert Koénnen« gilt, dann kann es zumindest
keine individuelle Pflicht geben, die dem Recht auf Politik korrespondiert.

Dagegen konnte man nun einwenden, dass es ja nicht nur individu-
elle Pflichten gebe, sondern auch kollektive Pflichten (was voraussetzt,
dass es kollektive Akteure gibt) oder die individuelle Pflicht, zu einem
gemeinsamen Projekt seinen fairen Anteil beizutragen. Ohne hier auf die
umfangreiche Literatur zu diesen Themen eingehen zu konnen, ist mei-
ne vorlaufige Antwort auf Einwinde dieser Art, dass der systematische
Punkt, um den es mir hier geht, der ist, iberhaupt erst einen kollektiven
Akteur oder ein gemeinsames Projekt zu konstituieren (oder zu identifi-
zieren), und nicht der, welche Pflichten ein gegebener kollektiver Akteur
hat oder welche individuelle Leistungen von jemandem erwartet werden
konnen, der Teil jenes Kollektivs ist.s>

Geht man aber davon aus, dass dem Recht auf Politik tatsichlich
nicht unmittelbar eine Pflicht korrespondiert, hat sich damit auch die

52 Giadeke unterscheidet zwischen einem moralischen und politisch-rechtlichen
Sinn von Forsts Recht auf Rechtfertigung, wobei sie das Recht auf Rechtfer-
tigung im politisch-rechtlichen Sinne (auch im Anschluss an Arendts Recht
auf Rechte, vgl. Gideke 2017: 197) als »Recht auf Nicht-Beherrschung« aus-
deutet und schreibt, dass dem Recht auf Nicht-Beherrschung »eine geteilte
Pflicht zur Einrichtung entsprechender institutionalisierter Rechtfertigungs-
verfahren [korrespondiert]«, wihrend dem Recht auf Rechtfertigung im mo-
ralischen Sinne eine »individuelle Rechtfertigungspflicht korrespondiert«
(Gddeke 2017: 111). Mit Géddeke teile ich also die Perspektive, dass das
Recht auf Rechtfertigung im politisch-rechtlichen Kontext (bzw. das Recht
auf Nicht-Beherrschung) nicht mit einer individuellen Pflicht zur Rechtfer-
tigung korrespondiert. Gleichwohl bezweifle ich, ob man mit der Rede von
einer geteilten >Pflicht« viel gewinnt, da es schwer zu unterscheiden sein wird,
ob jemand dieser geteilten Pflicht nachgekommen ist oder nicht. Zudem
kommt das oben erwihnte Problem auf, welches Kollektiv sich denn die-
se Pflicht teilt. Vgl. dazu auch Rawls’ Verstindnis von »Gerechtigkeit [als,
E.N.] eine[r] grundlegende[n] natiirliche[n] Pflicht« (Rawls 2012 [1971]:
137). Diese Pflicht ist allerdings in dem Fall, in dem es (noch) keine einiger-
mafSen gerechten Institutionen gibt, schwach formuliert: »Sie verlangt von

256

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Normativitdt desselben gegentiber dem Rechtfertigungsprinzip veran-
dert und zwar hin zu einer nicht-moralischen, aber dennoch tiberposi-
tiven Normativitat. Es gibt zwei Moglichkeiten zu versuchen, die These
zu begriinden, dass, wenn dem Recht auf Politik nicht unmittelbar eine
individuelle Pflicht korrespondiert, dies dazu fiihrt, dass seine Normati-
vitdt nicht derjenigen der Moral zugehorig ist:

(1) Erstens hat die Struktur der Normativitit der Moral — zumin-
dest bei Kant und Fichte — die Form unbedingter Pflichten und Gebo-
te (vgl. Mohr 2010: 71). Wenn dem Recht auf Politik also keine Pflicht
korrespondiert, ist es nicht dem Typ der Normativitat der Moral zu-
zuordnen.’

(2) Neben dem Merkmal, dass die Art der Normativitat der Moral
eine Normativitit von Pflichten ist, ist fiir Kant und Fichte auch das
Merkmal bedeutend, dass es sich bei der Moral um eine Frage der inne-
ren Gesinnung, der inneren Freiheit, handelt, wihrend es bei der Norma-
tivitat des Rechts um die duflere Freiheit geht (vgl. Fichte 1967 [1796/7]:
55). Diese Unterscheidungsdimension von Recht und Moral riicke ich
hier allerdings weniger ins Zentrum, weil ich denke, dass Forst die Un-
terscheidung von innerer und duflerer Freiheit mit seinem Begriff recht-
fertigungstheoretischer Vernunft und den dazugehorigen handlungstheo-
retischen Uberlegungen gewissermaflen unterliuft (vgl. 6.3.1 und erneut
Forst 2007a: 40-53).

Es ist fiir mich dementsprechend insbesondere der erste Grund (1), der
fiir die These spricht, dass die Tatsache, dass dem Recht auf Politik kei-
ne Pflicht korrespondiert, auch heif3t, dass es sich beim Recht auf Politik
nicht um eine moralische Form der Normativitat handelt.

Wenn das Recht auf Politik kein moralisches Recht ist, heifSt das al-
lerdings nicht, dass es kein wichtiges Recht sei oder gar, dass es in seiner
Geltung nicht tiber positives Recht hinausginge (vgl. Mohr 2011: 378).
Das Recht auf Politik ist der Ausdruck dafiir, dass jeder Mensch in einer
Rechtsgemeinschaft leben sollte, deren Grundrechte der politischen Aus-
handlung der relevanten Individuen unterliegen. Ohne eine solche poli-
tische Gemeinschaft ist, so die fundamentale These, ein menschengema-
3es Leben nicht moglich. In Fichtes Systematik entspricht das, was ich
als Meta-Recht bezeichne und als Recht auf Politik spezifiziere, seinem
Begriff eines »Urrechts« (Fichte 1967 [1796/7]: 110).

Georg Mohr und Markus Rothhaar schreiben beide, dass es bei Fich-
te bereits die Idee gibt, die prominent Arendt zugeschrieben wird, dass

uns auch die Forderung noch nicht verwirklichter gerechter Regelungen, zu-
mindest wenn uns das nicht ohne allzu grofSe Nachteile moglich ist.« (ebd.)

53 Eine mogliche Losung wire natiirlich auch das Moralverstandnis zu verin-
dern. Die Terminologie als solche ist in diesem Zusammenhang nicht der
entscheidende Punkt.

257

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-.

ein menschenangemessenes (kein moralisches!) Leben auf die Siche-
rung von Grundrechten angewiesen ist (vgl. Mohr 2011: 377, Mohr
2012: 53 und Rothhaar 2015: 212). Mohr schreibt sogar: »Das funda-
mentale Menschenrecht ist das Recht des Menschen, Rechte zu haben
(diese heute Hannah Arendt zugeschriebene These stammt von Fichte
[...]).« (Mohr 2012: §3)54

Auf den Gehalt des Urrechts bei Fichte mochte ich hier nur kurz ein-
gehen: »Das Urrecht ist [...] das absolute Recht der Person, in der Sin-
nenwelt nur Ursache zu sein [...]« oder »schlechthin frei zu sein« (Fichte
1967 [1796/7]: 112). Aus dieser Bestimmung lassen sich laut Fichte zwei
Substanzialisierungenss ableiten, die man in zeitgenossischer Sprache als
Recht auf korperliche Unversehrtheit und als »Recht auf Selbsterhaltung
durch eigene Tatigkeit« deuten konnte (Mohr 2012: 53, vgl. Fichte 1967
[1796/7]: 113).

Wichtiger als der Gehalt des Urrechts ist mir in diesem Zusammen-
hang, wie Fichte sich die Normativitdt des Urrechts (vor den Substanzia-
lisierungen) vorstellt. Er schreibt: »Es gibt keinen Stand der Urrechte,
und keine Urrechte des Menschen. Wirklich hat er nur in der Gemein-
schaft mit anderen Rechte, wie er denn [...] tiberhaupt nur in der Ge-
meinschaft mit anderen gedacht werden kann. Ein Urrecht ist daher eine
blofe Fiktion, aber sie mufs [...] notwendig gemacht werden.« (Fichte
1967 [1796/7]: 111) Ich lese das so: Es gibt in dem Sinne keine nicht-po-
sitiven Rechte, dass es keine Instanz gibt, vor der man sie einfordern
konntes®; gleichzeitig sollte man aber annehmen, dass es ein Recht da-
rauf gibt, in einem Rechtsverhiltnis mit anderen zu leben, und weil es
kein menschengemaifses Leben gibt, in dem man nicht in einer Rechts-
gemeinschaft lebt, ist dies ein fundamentales (wenn auch nicht-morali-
sches) Recht (vgl. Mohr 2011: 378). Ein menschengemifSes oder auch
menschenwiirdiges Leben bietet den Rahmen, in dem moralische Hand-
lungen und ein gutes Leben tiberhaupt erst moglich werden.

An dieser Stelle lasst sich erneut eine Parallele zu Ranciére ziehen und
zwar zu seiner affirmativen Deutung von Menschenrechten (im Kontext
von Marx’ und Arendts Kritik an bestimmten Vorstellungen von Men-
schenrechten): Ranciére deutet die Idee der Menschenrechte gewisserma-
Ben als Form eines politischen Prozesses, der ein »fiktives« Menschenrecht
einfordert in dem Sinne, dass es institutionalisiert werden soll. Ranciére
bestimmt diesen Prozess insbesondere als Subjektivierungsprozess, vom

54 Vgl fiir eine systematische Auseinandersetzung mit dieser existentiellen Di-
mension des Rechts bei Fichte und Arendt: Hartz 2017.

55 Vgl. Forsts moralischer Konstruktivismus: Forst 2007a: 172.

56 Der Adressat von kodifizierten Grundrechten ist der Staat bzw. andere poli-
tisch-rechtlich verfasste Institutionen (vgl. Mohr 2010: 71, Mohr 2012: 53
und Pollmann 2012: 129).

258

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHT AUF POLITIK

Menschen zur/m Burger/in. Dieser Mensch ist eine >Fiktion¢, aber das
beraubt die Menschenrechte nicht ihrer Geltungskraft, sondern starkt
sie gerade: »Es gibt keinen Menschen der Menschenrechte, doch es gibt
auch keine Notwendigkeit fiir die Existenz solcher Menschen. Die Stir-
ke der Menschenrechte liegt gerade in der Oszilliation [zwischen Mensch
und Biirger/in, E.N.] [...].« (Ranciére 2011: 485)

Dazu passen auch einige Stellen bei Forst, etwa seine Rede von einer
»imagindren Anerkennung« als motivationaler Voraussetzung fur das
Eintreten in einen Kampf um Anerkennung (Forst 2011: 177). In seinem
Aufsatz »Noumenal Alienation« (Forst 2017b) scheint mir Forst die
Moglichkeit dieser asymmetrischen, imaginierten Anerkennung durch
»den Anzuerkennenden< mithilfe seiner Unterscheidung von »first order
noumenal alienation« und »second order noumenal alienation« einzu-
fangen (Forst 2017b: 525). Entfremdung (alienation) heifdt dabei in Be-
zug auf die Entfremdung erster Ordnung, dass eine Person entfremdet
ist von einem sozialen Kontext, in dem sie nicht als Rechtfertigungsau-
toritat anerkannt wird. Entfremdung zweiter Ordnung heifSt, dass sich
eine Person selbst von ihrem Status oder Wesen als Rechtfertigungs-
autoritit entfernt hat (vgl. 6.4.3). Auch wenn die Entfremdung erster
Ordnung die Entfremdung zweiter Ordnung begiinstigen kann, ist es
fur Forst sehr wichtig, dass es sich hierbei nicht um eine Zwangslaufig-
keit handelt:

»As many after Rousseau and Hegel have shown, the first kind of
alienation can lead to the second. However, in this tradition mainly in-
fluenced by Hegel and following Kojéve’s and Sartre’s influential theory
[...], many have assumed that social alienation leads to self-alienation
and a loss of self-respect [...]. But there is no necessary causal connec-
tion here, for otherwise the struggle for recognition would not get off
the ground [...].« (Forst 2017b: 525)

Stellt man sich vor, dass Subjekte, die in einem konkreten politischen
Kampf fiir ihre Anerkennung als gleiche Biirger/innen eintreten, sich da-
fur imaginieren, dass sie bereits als Gleiche anerkannt sind, muss man
auch die Frage stellen, aufgrund von welchem Urteil sie denken, dass ih-
nen der zu erkdmpfende Status zusteht. Fur Forst stellen sich diese Ur-
teile als »(falsifizierbare[]) Vorgriff[e] auf sie [diskursiv erzielte Konsen-
se] dar« (Forst 2007a: 125f., Fn. 81).

7.6 Welche Grundrechte?
Wie kann das Recht auf Politik als Spezifizierung eines Meta-Rechts da-
bei helfen, zwischen adidquaten und nicht addquaten Grundrechtelisten

zu unterscheiden? Um die Beantwortung dieser Frage geht es in diesem

259

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Unterkapitel. Die kurze Antwort lautet: Die Grundrechtelisten sind ad-
dquat, die das Recht auf Politik einer jeden und eines jeden Betroffenen
berticksichtigen. Das mochte ich zunidchst kurz erlautern und dann be-
schreiben, wie sich das zu Fichte verhalt.

Ob ein Grundrechtekatalog addquat ist oder nicht, hingt auch von dem
Kontext ab, in dem er Geltung beansprucht. Bei der Frage danach, wie das
Recht auf Politik zwischen addquaten und nicht adidquaten Grundrechte-
listen unterscheiden kann, geht es letztlich um die Frage, welcher Modus
der addquate Modus zur Aushandlung (insbesondere durch Bestatigung
oder Kontestation, nicht vor allem durch >Konstruktion<) von Rechten
ist. Fur Forst ist dieser Modus als Rechtfertigungsprozess bestimmt. Folgt
man der bisherigen Argumentation des Kapitels, reicht der >Grund der
Gerechtigkeit« fiir diese Formbestimmung allerdings nicht aus — das ist je-
denfalls der Fall, wenn der Aushandlungsmodus ausschliefSlich als Recht-
fertigungsprozess bestimmt wird. Das liegt, so meine These, daran, dass
die urspriingliche Einsicht in die Beziehung der Gleichheit zwischen zwei
Menschen (aus Perspektive der Beteiligten) darauf beruht, dass beide glei-
chermafSen unbestimmt sind und nicht schon darauf, dass beide gleicher-
maflen rechtfertigende Wesen sind. Das heif$t auch, dass ein Mensch einen
anderen bereits dadurch zu erkennen vermag, dass seine korperlichen Be-
wegungen keinen offenliegenden Zweck verfolgen — im Gegensatz dazu
etwa, dass er Grunde ausspricht. Man konnte allerdings argumentieren,
dass korperliche Bewegungen, die als >freiec wahrnehmbar sind — zumin-
dest auf Ruckfrage — auch begrindbar sind. Die Wahrnehmung >freier< Be-
wegungen ware somit unmittelbar mit der Einsicht in den griinde-geben-
den und -nehmenden (rechtfertigenden) Charakter des anderen verknuipft.
Ich denke nicht, dass »der Weg« von der Einsicht in die Unbestimmtheit des
anderen >weit entfernt« ist von dem Erkennen seines Vermogens, Grunde
zu geben und zu nehmen. Ich verstehe das Griinde-Geben und -Nehmen
(sowohl des Anerkennenden als auch des zuniachst Anzuerkennenden) al-
lerdings als eine Bezugnahme zweiter Ordnung auf die unbestimmte Be-
wegung (des zunachst Anzuerkennenden).

Die Ebene des Griinde-Gebens und -Nehmens als Bezugnahme zwei-
ter Ordnung auf die unbestimmten Bewegungen einer Partei der Aner-
kennungsbeziehung zu verstehen, steht auch im Zusammenhang mit
der Asymmetrie eines Rechts auf Politik (siehe 7.5). Ein Recht auf Poli-
tik kann zunachst einseitig anerkannt (d.h. mit Fichte gesprochen »pro-
blematisch anerkannt«) und auch einseitig eingefordert werden (d.h.
mit Fichte einseitig zur Anerkennung seines Rechts auf Politik aufzu-
forderns7). Ranciéres Methode der Gleichheit auf der einen und das Ein-
fordern des Biirger-Seins, obwohl man blofs ein fiktiver Mensch ist, auf

57 Zum asymmetrischen Charakter der Aufforderung vgl. Bernstein 2009: 78,
Tkdheimo 2014b und Rothhaar 2015: 230.

260

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

der anderen Seite (s.0.), konnte man als Beschreibungen dieser zwei Di-
mensionen der Einseitigkeit verstehen — einmal aus der Perspektive des
Anerkennenden und einmal aus der Perspektive des Anzuerkennenden.
Sobald es eine reziproke Anerkennung des jeweiligen Rechts auf Poli-
tik gibt, denke ich, mit Forst, dass der Austausch von Griinden - eine
Rechtfertigungspraxis — ein zentrales Element der Aushandlung (von
gleichen Rechten) darstellen sollte. Das scheint mir deshalb so zu sein,
weil aufgrund ihrer reflexiven Struktur nur eine diskursive Praxis eine
uber die Zeit stabile Interaktionsform von Freien und Gleichen dar-
stellen kann. Eine solche Rechtfertigungspraxis ist aber tiberhaupt nur
moglich durch ein ihr bereits vorgelagertes Anerkennungsverhaltnis.

Sobald eine auf anerkannter Gleichheit basierende diskursive Interak-
tion stattfindet, lisst sich wohl auch mithilfe einer rekursiven oder for-
malpragmatischen Methode (vgl. 7.2) auf die Geltungsbedingungen der
einzelnen (Sprech)Handlungen und somit auf die Kriterien der Rezipro-
zitat und Allgemeinheit schliefSen. Aber, so konnte man mit Friedrich
Kambartel, der hier eine Kritik an Habermas durch Paul Lorenzen refe-
riert, formulieren: »Ein act of faith ist [...] bereits zu vollziehen, bevor
eine Universalpragmatik, wenn sie methodisch geeignet aufgebaut ist, in
Ansatz gebracht werden kann.« (Kambartel 1974a: 12)3*

Weil der rechtfertigungslogische Aushandlungsprozess von Grund-
rechten auf einem nicht rechtfertigungslogisch nachzuvollziehenden
Schritt beruht (dsthetisches Urteil oder »act of faith«) kann dieser
Aushandlungsprozess auch stets von anderen politischen Praktiken
durchbrochen oder begleitet werden. So verstehe ich auch Menke und
Pollmann: »[...] [W]eil wir jeden anderen als anderen anerkennen, kon-
nen Einigungen Giber das, was uns allen gemeinsam ist [auch wenn es nur
die Form und nicht der Inhalt des Gemeinsamen ist, E.N.] und deshalb
rechtlich zu schiitzen ist, auch immer wieder in Frage gestellt werden.«
(Menke und Pollmann 2007: 67)

In Riickbezug auf die Diskussion um die Grenzen der Rechtfertigung
(6.5) heifdt das, dass diese Grenzen immer wieder durchkreuzt werden
konnen. In Bezug auf die duflere Grenze der Gerechtigkeit betont dies
auch Forst, wenn er schreibt, dass der »Imperativ der Gerechtigkeit«
die »Frage [einschliefSt], was >Betroffenheit< bzw. »Unterwerfung« heifSt«
(Forst 201 1: 20f.), d.h. die Frage einschliefSst, wo die dufSere Grenze der
Gerechtigkeit gezogen werden sollte. In Bezug auf die innere Grenze ist
mit ihrer Durchkreuzung vor allem das (ir)relevant-Werdens® von The-
men oder Problemen gemeint, die vorher (nicht) als politische besetzt

58 Lorenzen ist allerdings mit Kambartels Referat seiner Position nicht ganz
einverstanden, vgl. die in Briefform erfolgte Replik von Lorenzen, die in
demselben Sammelband abgedruckt wurde: Kambartel 1974b: 225-227.

59 Vgl. Azmanova 2012: insb. 166ff.

261

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

waren. Die Bestimmung der Grenzen der Gerechtigkeit ldsst sich — so
hatte ich es schon in 6.5 vertreten — gerade nicht selbst rechtfertigungs-
logisch vollziehen. Stattdessen bedarf es dafiir anderer Formen politi-
scher Praxis.

Mit anderen als rechtfertigungslogischen Praktiken der Politik meine
ich solche Formen politischer Praxis, bei denen etwa neben oder statt der
diskursiven Ebene die Ebene der korperlichen Prisenz eine Rolle spielt.®
Das passt zu Fichtes Verstindnis von Anerkennung, denn fiir Fichte ge-
nuigt bereits die »Erscheinung eines menschlichen Leibes« (Fichte 1967
[1796/7]: 77)¢" als Aufforderung zur Anerkennung durch denjenigen, der
den erscheinenden Leib wahrnimmt.

Als Reaktion auf einen dhnlichen Punkt, den Amy Allen gegeniiber
Forst macht, dass er korperzentrierte politische Praktiken nicht einfan-
gen kann,** antwortet Forst:

»[...] I fear I must disagree with Amy’s interpretation of rembodied
political practices«. Challenges to hegemonic forms of power can take
many forms, and interventions into the social space of justifications can
of course be non-linguistic, such as a silent sit-in or a hunger strike. We

60 Ich denke dabei an die Beschreibungen von Butler (vgl. Butler 2016 [2015])
oder auch wieder Ranciére. Zu letzterem sei Derantys interessante Analyse
zitiert, dass Ranciére in seinen frithen Schriften Politik, wie Forst, vor allem
als diskursive Praxis versteht, wihrend spater auch andere politische Prakti-
ken an Bedeutung gewinnen: »In Disagreement, the political contestation of
the partage at the heart of the police order is mostly a discursive exercise, the
contesting through argumentation of the exclusions from the common >stage-.
To use Forst’s central concept, politics in Disagreement is a battle of justifica-
tions, mainly a battle about what counts as justification and who is entitled
to proffer and expect justifications. In the later aesthetic writings, however,
the emphasis shifts away from the exclusive agonism of logos, and the modes
of contestation of the partages du sensible become more varied. In Aisthesis
Ranciére makes a concerted effort to highlight new modes of bodily activity
[...] to present them as new modes of contestation [...].« (Deranty 2016: 54f.)

61 Vgl. zur Betonung der leiblichen und materiellen Komponente von Fichtes
Anerkennungstheorie: Bernstein 2009 und Nuzzo 2018 [2006).

62 Vgl. auch Williams’ (2020) Auseinandersetzung mit Forst, in der sie die
Wichtigkeit betont, neben rechtfertigungslogischen emanzipatorischen po-
litischen Praktiken (und solchen, die letztlich auf diese zu reduzieren sind)
auch andere zu beriicksichtigen, die sie »prefigurative practice[s]« (127)
nennt. Vgl. auch Markells (2020) kritische Anmerkungen zu Forsts An-
satz, in denen er die an Arendt anschliefende Ansicht vertritt, dass der
Raum der Griinde von einem »space of appearance« (141) gepragt wiirde,
welcher selbst nur durch Praktiken verandert werde konnte, die sich nicht
auf Rechtfertigungen reduzieren liefen (vgl. ebd.). Vgl. auch Forsts Repliken
auf Williams und Markell (Forst 2020b: 194-205).

262

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

need to distinguish the mode of opposing domination from the reason
for opposing it and the claims thus raised [...].«
(Allen, Forst und Haugaard 2014: 30)

Ich stimme mit Forst darin iiberein, dass es einen Unterschied zwischen
dem Modus einer politischen Praxis, dem Grund fir eine politische
Praxis und den Forderungen derselben gibt. Gleichwohl ist es meiner
Ansicht nach wichtig, den Eigenwert eines nicht-diskursiven Modus po-
litischer Praxis anzuerkennen. Das liegt daran, dass der urspriingliche
Grund fiir die Anerkennung eines anderen als Gleichem eben die Auf-
forderung des anderen durch seine nicht durch Griinde qualifizierte Frei-
heit war (seine Unbestimmtheit). Nicht-diskursive politische Praxis mag
dementsprechend sicherlich in manchen Fillen reduzierbar oder riick-
fihrbar auf politische Griinde sein und >nur< ein Medium fiir den Aus-
druck solcher Griinde darstellen; in anderen Fillen aber hat sie in dem
Sinne einen Eigenwert, dass es — zumindest noch — kein Verstindnis der
Grunde fur die Aktionen der Aktivist/innen gibt und zwar sowohl auf
Seiten der Adressat/innen oder Beobachter/innen als auch auf Seiten der
Aktivist/innen selbst. Das verneint wiederum nicht, dass als mittelba-
res Resultat einer nicht-diskursiven politischen Aktion ein Diskurs, eine
rechtfertigungslogische Aushandlung, stehen sollte.

Ich denke also, dass ein inklusiver Blick auf mogliche Formen poli-
tischer Praxis wichtig ist, weil gerade nicht-diskursive Formen politi-
scher Praxis eine besondere und wiinschenswerte emanzipatorische Wir-
kung entfalten konnen — etwa gegen >Ausbeutung< und >Normalisierungs,
die jeweils auf der Feststellung der Grenzen der Gerechtigkeit beruhen.
Das liegt daran, dass solche Praktiken ein >Wiederaufscheinen< des ur-
springlichen Grunds der Gerechtigkeit sind. Nichtsdestoweniger birgt
diese radikaldemokratische Pointe®s — die sich aus der anerkennungs-

63 Ich habe hier nur Ranciére und Balibar exemplarisch als Vertreter eines ra-
dikalen Verstindnisses von Demokratie erwihnt. Die grundsitzliche Idee ei-
nes radikalen Verstindnisses von Demokratie konnte man so wiedergeben:
Demokratie heif$t nicht nur Partizipation der Biirger/innen durch bereits
konstituierte Formen (das kann eine Institutionalisierung von Partizipation
als Wahlrecht heiffen oder eine Festlegung von Kriterien fiir die Qualitit in-
formeller Diskurse, wie Reziprozitit und Allgemeinheit), sondern gewisser-
maflen auch formlose oder formkonstituierende Partizipation. Der Unter-
schied zwischen geformter und formloser Partizipation entspricht der Idee
der »politische[n] Differenz« (Marchart 2010) und der Unterscheidung zwi-
schen der Politik und dem Politischen. Fiir einen Uberblick iiber die Debatte
um radikale Demokratietheorie bzw. Theorien und Philosophien des >Politi-
scheng, siehe: Brockling und Feustel 2010 sowie Hebekus und Vélker 2012.
Zur Verbindung von der Idee des Politischen und der Idee von Menschen-
rechten, siche: Menke und Raimondi 2o11. Um Missverstindnissen vorzu-
beugen, sei hier erwiahnt, dass Habermas sich in seinem Selbstverstindnis

263

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

theoretischen (Fichte) Ausdeutung eines Rechts auf Politik (auf Rechte)
als Grund der Forderung, dass sich Biirger/innen einer demokratischen
Rechtsgemeinschaft als Gleiche gegeniiberstehen sollen, ergibt — auch
die Gefahr, die emanzipatorische Kraft jeglicher Form politischer Kon-
testation tiberzubewerten.

Der Grund der Gerechtigkeit oder des Grundes dafiir, dass es iiber-
haupt eine Verfassung geben soll, die Gleichfreiheit (egaliberté) realisiert,
stellt selbst eine Gefahr fiir die Realisierung der Gerechtigkeit dar: »|...]
[A]ls Staatsbiuirgerschaftsverfassung ist sie gefahrdet, sie wird destabili-
siert, ja sogar [...] delegitimiert durch eben die Kraft, die ihr konstituie-
rende Gewalt verleiht [...]« (Balibar 2012 [2010]: 24), oder: »Der mit
dem Prinzip der Gleichfreiheit verbundene aufstindische Moment ist
nicht nur Begriinder, sondern auch Feind von stabilen Institutionen.«
(Balibar 2012 [20710]: 2§) Damit beschreibt Balibar ein » Differential von
Aufstand und Verfassung« (Balibar 2012 [2010]: 24) bzw. eine »Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht« (Celikates 2012).

In Kapitel 8 gehe ich auf einen moglichen Versuch ein, diese Dialek-
tik von konstituierender und konstituierter Macht in den Institutionen
des Rechts selbst zu reflektieren und diskutiere anschlieflend die da-
raus erwachsenden Beherrschungspotentiale von >Beschleunigung< und
>Flexibilisierung« (dazu insb. Kapitel 1o). In Kapitel 11 setze ich diese
Beherrschungspotentiale wiederum in Verbindung zu geschichtsphilo-
sophischen Fragen, die eher — wie hier angedeutet — die Momente der
Griindung (Verfassung), Storung oder Abschaffung (Aufstand)® von in-
stitutionellen Ordnungen betonen. Ich stimme mit Menke tiberein, den
ich so verstehe, dass er meint, dass Balibar und Ranciére den Schritt von
der historischen Perspektive zu der institutionellen — oder gegenwarti-
gen — Perspektive nicht vollziehen:

»Die Erklirung der Menschenrechte schafft eine neue Art gesetzli-
cher Ordnung: eine Ordnung, der die >Insurrektion< gegen die Ord-
nung in Form eines (Menschen-)Rechts eingeschrieben ist. Aber die-
ser Losungsversuch geht nicht weit genug, weil Balibar und Ranciére
dabei nicht die Form der Rechte selbst in Frage stellen. Deshalb fillt ihr
Versuch, das >unbegrenzte Oszillieren< zwischen Verfassung und Auf-
stand, Polizei und Politik zu tiberwinden, immer wieder darein zurtick.

als Vertreter einer radikalen Demokratietheorie sieht (vgl. Habermas 1994
[1992]: 13), aber hdufig im Zentrum der Kritik von Denker/innen der >poli-
tischen Differenz« steht. Ich mochte an dieser Stelle nicht Position dazu be-
ziehen, wer das hiufig positiv besetzte Label >Radikaldemokrat/in< verdient,
sondern wollte nur auf diese Spannung hinweisen.

64 Es kann jedoch auch der Versuch unternommen werden, das Moment des
Aufstands, das sich beispielsweise in zivilem Ungehorsam dufSert (vgl. Ce-
likates 2012: 72ff.), selbst als Widerstandsrecht zu institutionalisieren. Vgl.
auch 12.2.1.

264

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

[...] Die Unbestimmtheit, die Menschenrechte eréffnen, ist demnach
die Vergangenheit oder Zukunft der rechtlichen Bestimmtheit, aber nie-
mals in ihrer Gegenwart da.« (Menke 2015: 392f.)

Auch die Probleme, die entstehen, wenn man versucht, die Unbestimmt-
heit des anderen als Grund der Gerechtigkeit entweder historisch (Kapitel
11) oder institutionell (Kapitel 8, 10) zu berticksichtigen, unterscheiden
sich. Fiir den Versuch, dies historisch zu tun, ergibe sich das unbefriedi-
gende Kriterium, dass eine institutionelle Ordnung, »that has been dis-
rupted more often« (Ingram 2013: 217), die bessere soziale Ordnung
wire. Beim institutionellen Versuch hingegen ist, wie zu zeigen sein wird,
schlieSlich das Problem, dass womoglich unqualifiziert schnellere inner-
gesellschaftliche Wandlungsprozesse befordert werden (vgl. ausfithrlich
Kapitel 8 und 10).

Wenn ich in diesem Unterkapitel zwischen zwei Modi unterschieden
habe, Grundrechte auszuhandeln, >Politik< und >Rechtfertigungs, so sind
diese beiden Prozesse gleichwohl beide als demokratische zu sehen. Das
liegt daran, dass sie Prozesse aus Teilnehmerperspektive sind. An dieser
Stelle sei abschlieflend erldutert, dass eine Beschreibung eines demokra-
tischen Prozesses der Aushandlung gleicher Rechte bei Fichte selbst nicht
zu finden ist. Fichte denkt allerdings auch nicht, dass es nur eine dem
Urrecht entsprechend verfasste Rechtsgemeinschaft geben konne, son-
dern verschiedene. Der Prozess, mit dem jedoch ausgehend von der Idee
des Urrechts die Addaquatheit einer konkreten Rechtsgemeinschaft be-
stimmt wird, ist die Beurteilung durch einen beliebigen Beobachter: »]Je-
der, der ihre Anzahl, ihre Beschiftigungen, ihre ganze Lage kennt, kann
ihnen sagen, wortiber alle iibereinstimmen. Thr Gesetz ist ihnen durch
die Rechtsregel, und durch ihre bestimmte physische Lage gegeben, wie
durch die zwei Faktoren das Produkt gegeben ist [...].« (Fichte 1967
[1796/7]: 107) Fichte beschreibt hier also eine Art sozialtechnischer
Methode, mit der der richtige Inhalt positiver Gesetze bestimmt werden
soll, sobald Biirger/innen in die Form des Gesetzes (bzw. der Rechts-
regel) eingewilligt haben. Diese sozialtechnische Methode liegt schief
zu Fichtes Begriindung der Rechtsregel durch seinen Anerkennungsbe-
griff, denn bei der Anerkennung geht es schon immer um die Anerken-
nung eines konkreten anderen bzw. konkreter anderer mit seinen bzw.
ihren je eigenen Meinungen, Bediirfnissen und Korperformen. Von die-
sem >Inhalt< der Anerkennung im Ubergang vom Urrecht zum positiven
Recht (in Fichtes Worten zum »Zwangsrecht«, Fichte 1967 [1796/7]:
136ff.) wieder zu abstrahieren, ist nicht ganz konsequent. Es kommt hin-
zu, dass die sozialtechnische Methode der Bestimmung des substantiel-
len Inhalts von Gesetzen die Frage provoziert, warum Individuen moti-
viert sein sollten, genau diesen Gesetzen zu folgen. Fichte argumentiert
hier mit einem egoistischen Sicherheitsbeduirfnis, dessen Bezug zu seinem

265

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »RECHT AUF RECHTFERTIGUNG« ALS >)RECHT AUF POLITIK AUF RECHTE-«

Begriff der Anerkennung unklar bleibt (vgl. Siep 2014 [1979]: 83 und
Fichte 1967 [1796/7]: 181). Er hitte diese zusitzliche Motivationsquel-
le gar nicht gebraucht, wenn der Inhalt der Gesetze gar nicht von aufSen
an deren Subjekte herangetragen worden wire. Ausfiithrlicher zu begriin-
den, warum Fichtes sozialtechnische Methode der Bestimmung des In-
halts von Grundrechten sowie die Idee des Sicherheitsbediirfnisses schief
liegen zu seinem Anerkennungsbegriff, kann ich hier nicht leisten. Die-
se Schieflage wird allerdings von einigen Interpreten bemerkt (vgl. Siep
1992: 41-64, Williams 2002 und Bernstein 2009: 86).%

An dieser Stelle sei der Argumentationsgang des siebten Kapitels noch
einmal rekapituliert:

Forsts eigene Spezifizierung des zweiten Merkmals des allgemeinen
Gerechtigkeitsbegriffs ist sein moralisches Recht auf Rechtfertigung bzw.
das Prinzip der Rechtfertigung, das er mithilfe einer Kombination aus
einer anerkennungstheoretischen und rekursiven Methode zu begriin-
den sucht. Diese Begriindung lasst einen Spielraum zu, in dem ich mich
fiir eine Begrindungstrategie im Sinne von Fichtes Anerkennungsbegriff
entschieden habe. In dieser Begriindungsvariante wird die Unbestimmt-
heit des anderen Menschen betont, deren Erkennung mit einer normati-
ven Anerkennung des anderen als gleich unbestimmt (>frei<) und der ge-
meinsamen Aufgabe, gleich-frei zu werden, einhergeht. Damit sind drei
Vorteile verbunden:

Zunichst wird somit einer der Begriindungswege, die Forst vorschlagt,
konsequent verfolgt (vgl. 7.2 (2)).

Zweitens erlaubt die Betonung der Unbestimmtheit des anderen als
Grund der Gerechtigkeit zu verstehen, warum negative Freiheitsrechte
ein notwendiger und nicht nur instrumenteller Bestandteil, was Forst ge-
genuber Habermas betont wissen mochte, einer gerechten sozialen Ord-
nung sein mussen (sieche Kapitel 8.1).

Drittens ergibt sich aus der Feststellung, dass der Grund der Gerech-
tigkeit die Unbestimmtheit des anderen Menschen ist, die Moglichkeit,
dass sich diese Unbestimmtheit als (nicht-diskursive) politische Praxis von
Zeit zu Zeit Bahn bricht und so verfasste gesellschaftliche Ordnungen zu
durchbrechen vermag, um somit auch den Beherrschungsformen der Aus-
beutung und Normalisierung entgegentreten zu konnen. Diese Beherr-
schungsformen hiangen namlich mit falschen Stabilisierungen der Grenzen
der Gerechtigkeit zusammen und die Grenzen der Gerechtigkeit entziehen
sich letztlich der Bewertung durch die Kriterien von Reziprozitit und All-
gemeinheit und somit rechtfertigungslogischen Kontestationen.

65 Fir eine Gegenposition, siehe: James 2011: 25.

266

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WELCHE GRUNDRECHTE?

Dieser negative Sinn der urspriinglichen Unbestimmtheit ist zwar
wichtig, gleichzeitig kann es nicht ausreichend sein, ihre emanzipatori-
sche Kraft auf einzelne Momente oder historische Ereignisse (vgl. Kapi-
tel 11) zu reduzieren. Eine Theorie der Gerechtigkeit muss untersuchen,
wie sich der urspriingliche (und ohnehin nicht vollends unterdriickbare)
Bezug der Gerechtigkeit auf die Unbestimmtheit des Einzelnen in einer
rechtlichen Ordnung zu erhalten vermag. Darum geht es im folgenden
Kapitel 8. Der Zusammenhang zwischen dem Grund der Gerechtigkeit,
der historischen Dialektik von Verfassung und Aufstand (dazu Kapitel
11) und der Grundidee reflexiven Rechts, auf Nicht-Rechtliches zu re-
flektieren (siehe Kapitel 8, insb. 8.5), wird in diesem Zitat von Menke
und Pollmann deutlich:

»Diese bestindige Revision ist keine Folge dufSerer Entwicklungen,
sondern der Spannung, die im Inneren der Menschenrechte herrscht:
zwischen der Erkldrung eines Systems von Rechten, auf die wir uns ver-
traglich oder argumentativ einigen, und der Anerkennung eines jeden
anderen, die wesentlich >vorrechtlich« ist und daher auch immer auch
nicht-rechtlich bleibt.« (Menke und Pollmann 2007: 67f.)

In Bezug auf die Grenzen der Gerechtigkeit (6.5) hat dieses Kapitel also
gezeigt, dass sie zu ziehen einerseits notwendig ist, um Gerechtigkeit zu
realisieren bzw. ein Rechtfertigungsverhiltnis zu konstituieren, weil die
Gerechtigkeit sich nicht auf der Anerkennung des anderen als Rechtfer-
tigungswesen griindet (wie bei Forst), sondern auf der Anerkennung des
anderen als gleich->frei< (frei im Sinne von unbestimmt). Das Rechtferti-
gungsverhaltnis, in dem sich Gerechtigkeit realisieren vermag, kann also
nicht vorausgesetzt, sondern muss erst konstituiert werden. Andererseits
konnen die Grenzen der Gerechtigkeit aus Sicht des Grundes der Gerech-
tigkeit stets auch radikal hinterfragt werden, d.h., dass die konstituierten
Rechtfertigungsverhaltnisse anders als rechtfertigungslogisch unterbro-
chen werden koénnen (durch nicht-diskursive Formen politischer Praxis
oder historische Ereignisse). Im nichsten Kapitel geht es um die Frage,
ob institutionell (und nicht blof politisch oder historisch) auf die Gren-
zen der Gerechtigkeit reflektiert werden kann.

267

am 23.01.2026, 20:52:38. A [ —


https://doi.org/10.5771/9783748911319-228
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	7.1  Meta-Recht auf Grundrechte und die Idee der Menschenrechte
	7.2  Praktische Einsicht zweiter Ordnung (in das moralische Rechtfertigungsprinzip)
	7.3  Fichtes Anerkennungsbegriff
	7.4  Fichtes und Forsts Anerkennungsbegriff
	7.5  Recht auf Politik
	7.6  Welche Grundrechte?

