XllIl. Genese des Leidens

1. Allgemeine Vorbemerkung

Was wir gewohnt sind und nicht anders kennen, versetzt uns nicht
mehr in Staunen. Und doch ist, wenn wir uns darauf einmal mit offe-
nen und unbefangenen Augen einlassen, das Phinomen der »Entwick-
lung« eines der geheimnisvollsten Phianomene des Lebens. Gewiss, die
biologische Forschung hat seit 150 Jahren unglaubliche Fortschritte
gemacht und tief in das Wesen der Entwicklung des Einzelwesens und
des Lebens tiberhaupt hineingeschaut, und doch kénnen wir uns kaum
sicher sein zu wissen, was »Entwicklung« tiberhaupt ist, geschweige
denn, wie sie sich vollzieht und vor allem wodurch, durch welche Kraf-
te sie warum und wozu zustande kommt. Ja schon die Frage, wann das
Konzept »Entwicklung« in der Evolution relevant wird, ist nicht ein-
fach zu beantworten. Sicher lasst sich sagen, dass sie ein notwendiger
Aspekt aller sich geschlechtlich fortpflanzenden Lebewesen ist. Aber
schon manche, vor allem die komplexen Einzeller (Malaria, Trypano-
soma, Pantoffeltierchen etc.) weisen nach der Zellteilung das Phino-
men Entwicklung, ndmlich in Form der Ausdifferenzierung von hoch-
spezialisierten Organellen und Funktionen auf, allerdings auf dem
Boden einer schon fast fertigen Gesamtgestalt. Das dndert sich bei ge-
schlechtlich entstandenen Lebewesen. Hier miissen zwei sehr verschie-
dene und spezifizierte Geschlechtszellen erst verschmolzen werden,
um iiber den Umweg einer transeunten Entdifferenzierung und Pri-
mitivisierung der neuen Zelle die Voraussetzungen fiir ihre so unge-
wohnliche Pluripotentialitit und ihr hohes Potential an Entwicklungs-
moglichkeit zu schaffen. Was dann geschieht, darf als prototypische
Wesensgestalt aller Entwicklung gelten: Eine primére Ganzheit ent-
wickelt sich dadurch, dass sie innerhalb ihrer Grenzen Unterstrukturen
und Unterfunktionen in steigend komplexer Weise ausdifferenziert,
sich also innerlich gleichsam »faltet«. Das gelingt aber nur dadurch,

338

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Allgemeine Vorbemerkung

dass der Integrationsgrad und die Vernetzung mit der Umwelt zuneh-
men. Das Ziel dieses Prozesses ist im vormenschlichen Leben die »Rei-
fe«, also jener Zustand, der nicht mehr weiter differenziert werden
kann und einen funktionalen Hochststand erreicht. Worin zeigt sich
dieser aber? Woran ldsst er sich messen? Nun, bei den vormensch-
lichen Lebewesen ist das eindeutig die Fahigkeit zur Fortpflanzung,
also zur Arterhaltung. Bei vielen Lebewesen setzt darum schon direkt
nach der Fortpflanzung nicht selten der Alterungs- und Verfallsprozess
ein, manchmal in dramatisch rascher Weise. Immerhin gibt es aber
Tiere, die ihre generative Potenz weit iiberleben. Es ist klar, dass sich
darin noch ein anderer Sinn als der der bloflen Arterhaltung ausdriickt.
Das Individuum selbst beginnt hier zum Selbstwert zu werden, ein
Phinomen, das beim Menschen dann entschieden ins Zentrum riickt.
Denn der Sinn der menschlichen Existenz erschopft sich keineswegs in
der Fortpflanzung und Arterhaltung, ja er geht prinzipiell dariiber
hinaus und liegt jenseits von allem Organischen. Darum gestaltet sich
das Entwicklungsproblem im Falle des Menschen grundsitzlich anders
und neu, auch wenn die Einbettung in die biologische Entwicklungs-
matrix grundsitzlich bewahrt bleibt und die seelisch-geistige und so-
ziale Entwicklung des Menschen zutiefst beeinflusst, ja vorbereitet und
anbahnt.

Warum und wodurch entwickelt sich nun aber das Leben und
strebt einen hoheren Differenzierungs-, Integrations- und Vernet-
zungsgrad an? Das kann hier nur angedeutet werden, sicher nur ist
die darwinistische Antwort unzureichend, schon allein deswegen, weil
die niedersten Tiere in der Regel iiberlebensfihiger sind als die weitaus
vulnerableren hoheren Tiere. »Das Leben« strebt offensichtlich zu
immer mehr Selbstdarstellung, Verinnerlichung, Ausdruck von Inner-
lichkeit, zu seelisch-geistiger Kommunikation, zur Objektivierung der
eigenen Fihigkeiten in einer Welt der Werke (was wir Kultur nennen,
die durchaus schon in der Tierwelt beginnt) und schliefilich einer
Transzendierung von (vitalem) Leben und Welt iiberhaupt zu. All das
muss als Potential der gesamten Evolution prinzipiell zugrunde liegen
und bleibt als blofles Anpassungsresultat vollstindig ratselhaft. Die
Quellen der Evolution konnen, da sie sich im Menschen selbst iiber-
steigt, nicht allein in der Evolution liegen. Zur Vertiefung dieser Sicht-
weise sei auf die Philosophie des Organischen im Werke Brandensteins
hingewiesen (1930, 1979).

Vielleicht noch schwieriger gestaltet sich die Antwort auf die

339

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

Frage, wodurch das Leben und seine zunehmende Differenzierung zu-
stande kommt. Grundsitzlich muss da gesagt werden, dass die Annah-
me von erstens dynamischen Faktoren, also von Wirkkriften unum-
ginglich ist. Was aber ist eine Kraft? Was impliziert die Fahigkeit zu
wirken? Sicher viel mehr als der moderne physikalische Kraftbegriff
annimmt. Es kann gezeigt werden, dass Wirken ohne Selbstbestim-
mung, ohne Freiheit, ohne Bewusstsein, ohne Macht unmoglich ist
(Brandenstein 1983, S. 211 {f.). Mit dem Bewusstsein als notwendigem
Aspekt eines Kraftwirkens kommt aber zweitens Intelligenz, Kogniti-
on, Geist ins Spiel, und das ist auch nétig, wenn wir uns die ungeheure
Intelligibilitdt der Welt der lebendigen Gestalten vor Augen fiihren.
Doch kann es sich nicht um irgendeine Kraft handeln, sondern nur
um eine solche, die noch nicht fertig ist, deren Potential zwar gegeben,
aber verborgen, eingehiillt, ungehoben ist und erst in einem schépferi-
schen Prozess, oft mit Miihe und gegen allerlei innere und duflere Wi-
derstinde, entfaltet, realisiert wird. Damit beriihren wir das Konzept
der aristotelischen Entelechie, das allem Lebendigen zugrunde liegt.
Hier handelt es sich um eine lebendige, intelligente, aber an das Wer-
den gebundene Kraft, die sich im Selbst- und Fremdgestalten erst fin-
den muss. Das vermag sie aber nur, wenn es sie dazu drangt. Was aber
treibt da das Leben voran, vor allem das einzelne Lebewesen?

2. Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung

Nun, am aller einfachsten natiirlich der Wille, der Wunsch, das Begeh-
ren zu leben, zu iiberleben und sich zu entfalten, also »zu sich selbst«
zu finden. Ein solches Begehren impliziert notwendig Interesse an sich
selbst und an der Welt, damit das Bediirfnis nach Sicherheit und Be-
stand. Dies schlieSt zwangsliufig alle biologischen, organismischen
Triebfaktoren ein, die niederen wie die hoheren, je nach Lebewesenart,
also den Trieb zu atmen, wach zu sein, sich zu bewegen, Nahrung und
Fliissigkeit aufzunehmen, Abfallprodukte auszuscheiden, zu ruhen, zu
schlafen, schlieft den Paarungstrieb ein, den Nest- und Pflegetrieb, den
Reviertrieb, den Beutetrieb u.v.a.m. Des Weiteren impliziert das Be-
gehren zu leben die Neugier, die Lust auf Bewegung, auf Wirksamkeit
und auf Eigenstindigkeit, aber auch auf Begegnung, Austausch und
Kommunikation. Nicht zu unterschitzen sind die » Triebfaktoren«, die
von auflen kommen: Ein neugeborenes Lebewesen wird von seiner

340

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung

Umwelt erwiinscht, geweckt, gereizt, gefordert und herausgefordert.
Auch das stof3t Bewegung, Werden, Entwicklung an. Schon die vor-
menschlichen, »rein« biologischen Lebenstriebfaktoren lassen sich,
wie man sieht, nicht ausschliefilich physiologisch fassen, sondern be-
diirfen einer tieferen psychologischen Betrachtung. Im Grunde kom-
men wir nicht einmal bei einer Amobe ohne die Annahme einer psy-
chischen Dimension aus. Denn wie sollen Phanomene bzw. Begriffe wie
Wahrnehmen, Selektion, Angriff, Flucht, Vermeidung, Riickzug, Ver-
bergung, Kampf, Versuch und Irrtum, gar Phinomene wie Gedichtnis
und Handlung usw. »unpsychisch« verstanden werden kénnen?

3. Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel,
Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz

Neben den behandelten direkten oder positiven Faktoren der Entwick-
lung diirfen die indirekten, in gewissem Sinne negativen Triebfaktoren
nicht unbeachtet bleiben. Sie spielen auch in allen Entwicklungstheo-
rien eine bedeutende Rolle, so z.B. bei Freud in der Trias von Bediirf-
nismangel (» Triebwunsch«), Defizit und Konflikt, so bei Piaget in Form
der kognitiven Diskrepanz (kognitive Aporie) bzw. als Herausforde-
rung, eine kognitive Dissonanz aufzulgsen.

Insofern schon eine jede organismische und eine jede psychologi-
sche Triebkraft nicht nur eine positive Fahigkeit, sondern ein Bediirfnis
darstellt, impliziert sie immer einen Mangel, also eine Negativitit.
Diese stellt den fundamentalsten negativen Anreiz zu Aktivitit und
Entwicklung dar und spielt nicht umsonst eine zentrale Rolle in der
genetischen Philosophie Hegels, in der Psychologie Adlers und in der
Anthropologie Gehlens. Die Triebkraft als Fahigkeit sucht die Trieb-
kraft als Bediirfnis zu befriedigen, und daraus folgt notwendig eine
Dynamik, die Entwicklungen anstofSen kann, etwa technischer oder
wissenschaftlicher Art. Der Mensch ist das Mangel-Potenz-Wesen
schlechthin, ein hungriger Faust, der nie satt wird. Buddha geifselte
dies als die existenzielle Gier des Menschen, sie ist aber nicht nur sein
Leid, sondern ebenso die Quelle allen Schopfertums und damit allen
»schaffenden Gliicks«.

Etwas anders liegen die Verhiltnisse im Falle der Grenzerfahrung,
in der ebenfalls eine Negativitdt erscheint. Die potentialunendliche
Dynamik (pU) des Menschen muss niamlich in einer wesenhaft end-

341

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

lichen (E) Welt notwendig an Grenzen stoflen, die teilweise uniiber-
windlich, teilweise sogleich iiberwindlich und teilweise nur durch Ar-
beit tiberwindlich ist. Diese Negativitit reizt zur Erhohung oder Ver-
dnderung der Aktivitit, z.B. in Form der Erfindung neuer Techniken
zum Zwecke der Naturbeherrschung.

Wihrend im letzten Fall die Grenze eher »auflen« liegt, liegt sie
im Falle des Problems eher »innen« und ist dadurch bedingt, dass der
Mensch noch nicht die adiquate Antwort auf eine meist selbst gestellte
Herausforderung gefunden hat. Das Problem kann mehr praktischer,
technischer, mehr theoretischer oder mehr emotionaler Natur sein,
Letzteres z. B. in zwischenmenschlichen Beziehungen. Um eine Losung
zu finden, ist darum die Entdeckung, Ergreifung und Entwicklung neu-
er praktischer, kognitiver und emotionaler Ressourcen notwendig.

Uberschreitet ein Problem die rein kognitive Ebene und wird so-
zusagen »lebendig«, existenziell, praktisch oder emotional konkret,
dann haben wir es oft mit einer Konfliktkonstellation zu tun. Beim
Konflikt, sei er intrapsychisch, sei er interpersonell, handelt es sich
um den aktiven Kampf zweier entgegen gesetzter Intentionalititen,
die sich gegenseitig zu iiberwinden, zu unterwerfen oder zu beherr-
schen suchen. Die Negativitit besteht darin, dass die eine Macht die
andere auf deren Kosten aufzuheben sucht.

Eine Steigerung der Problemlage stellt sich im Falle von Gefahr
und Not ein. Hier wird das Problem existenziell, eine Losung dringlich.
Das kann fiir die Auffindung einer Lésung hinderlich sein, manchmal
aber macht, wie das Sprichwort sagt, die Not erfinderisch. Auch hier
sind neue Entwicklungen maoglich.

Schliellich sei die positiv-negative Triebkraft der Konkurrenz
bzw. Rivalitit genannt, die schon bei der sexuellen Selektion in der
Natur eine grofle Rolle spielt. Lebewesen einer Art wollen in der Regel
besser sein als die Anderen, letztlich wohl, weil in jedem Lebewesen
das Urbild des Bestmoglichen, gewissermaflen einer absoluten Seins-
spitze steckt. Genau dieser Archetyp wird durch Vergleich und Konkur-
renz geweckt mit seiner entsprechenden Entwicklungsdynamik.

4. Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt

Alle diese dynamischen Wirkfaktoren entbehren nun aber jeglichen
Sinnes, wenn wir sie nicht auf einen transorganismischen Kontext,

342

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selbstsein und Anderssein

auf eine Umwelt beziehen. Wo es prinzipiell keine Nahrung gibe, wire
der Nahrungstrieb nie entstanden. Der Umweltbezug umfasst drei
Aspekte, ich nenne sie Gewdhrung (bzw. Passung), Aufgabe und Leis-
tung. Ein Beispiel: Wenn eine Amgbe ein Nahrungspartikel inkorpo-
riert, dann wird ihr diese Moglichkeit von der Umwelt gewéhrt. Darauf
ist sie absolut angewiesen, da sie nicht alles, was sie braucht, aus sich
selbst generieren kann. Andererseits niitzte die Gewidhrung nichts,
wenn das Lebewesen das Angebot nicht ergreifen konnte. Hierzu wird
es jedoch schon durch seine Bediirfnisstruktur gedringt, die dem Lebe-
wesen damit eine existenzielle Aufgabe stellt. Erfiillt wird die Aufgabe
durch eine konkrete aktuelle Leistung, einen Vollzug, in unserem Fall
durch die Inkorporation eines Nahrungspartikels. Wenn nun der Um-
stand auftaucht, dass sich die Bediirfnis-, Aufgaben- und Leistungs-
struktur eines Lebewesens nach und nach aufbaut bzw. die dufSeren
Anforderungen wechseln, dann muss sich das Lebewesen entwickeln,
d.h. sich differenzieren, sich in sich selbst und in seiner Umwelt neu
integrieren und weiter in der Umwelt vernetzen.

5. Selbstsein und Anderssein

Durch die in Raum und Zeit individualisierte und zentrierte Bediirf-
nis-, Aufgaben- und Leistungsstruktur eines Organismus wird eine der
fundamentalen Seinsstrukturverhiltnisse dieses Kosmos konstituiert:
die Differenz von Eigen und Fremd, von Selbst und Anderem. Sie ist so
einfach und basal, dass sie auf Anderes nicht zuriickgefiihrt werden
kann, sondern als »Urphinomen« hingenommen werden muss. Sicher
bildet es eine Grundlage alles organischen Seins, doch sprechen viele
Zeugnisse dafiir, dass sie schon in der vorbiischen Welt wirksam ist,
auch wenn nicht so offenbar und prignant.

Je hoher ein Organismus differenziert ist, desto mehr unterliegt
seine Eigen- oder Selbstwerdung der Notwendigkeit eines Entwick-
lungs- oder Entfaltungsprozesses. Ein Virus ist gewissermaflen mit
einem Schlag gegeben, dhnlich verhilt es sich mit den meisten Pro-
tozoen. Ein Sdugetier dagegen durchlduft schon embryonal eine Viel-
zahl von Differenzierungsstufen, bevor es »zu sich selbst kommt«. Je
komplexer diese Differenzierung in der Zeit ist, desto notwendiger
wird es, sie zu ordnen, zu gliedern, und d. h. relativ abgegrenzte Pha-

343

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

sen, Stufen, Stadien gemif3 einem iibergeordneten Gesamtplan zu

schaffen.

6. Organismische Grundverhaltungen gegeniiber der Umwelt

Dieses Selbst kann und muss sich nun zu seiner Umwelt verhalten, und
da finden wir einige wenige Grundméglichkeiten der organismischen
Positionalitdt. An erster und oberster Stelle ist die Dualitdt von Aktivi-
tat und Passivitit, von Tun und Nichtstun bzw. Stillhalten zu nennen.
Wie das Beispiel des Totstellreflexes jedoch zeigt, kann das Nichtstun
oder Stillhalten durchaus als Grenzfall eines aktiven Verhaltens gegen-
iiber der Umwelt verstanden werden. Das Wort still Halten driickt die
verborgene Aktivitit schon aus. Innerhalb der aktiven Position lassen
sich wiederum zwei Grundméglichkeiten benennen, auf denen beson-
ders die Epistemologie Piagets (1988, S. 32ff.) aufbaut: Assimilation
und Akkomodation. Sie sind Formen der Adaptation. Im Fall der Assi-
milation passt der Organismus die Umwelt an sich und seine Zwecke
an; im Fall der Akkomodation passt der Organismus sich selbst an die
Umwelt an. Im ersten Fall wird tiberwiegend die Umwelt, im zweiten
tiberwiegend der Organismus veriandert. Natiirlich gilt dies alles nur
relativ, nicht absolut, denn auch eine Verinderung der Umwelt ver-
langt eine gewisse Verdnderung des Organismus und umgekehrt.

Innerhalb dieser beiden Grundmodi miissen noch weitere Modi
unterschieden werden, die sogar eine gewisse Eigenstidndigkeit gegen-
iiber der Assimilation und Akkomodation aufweisen. Es handelt sich
um die Abgrenzung (Demarkation), die AusstofSung (Expulsion), die
ZurtickstofSung (Repulsion) und die Vernichtung (Eliminierung, Anni-
hilation). Bei der Demarkation werden Organismus und Umwelt nicht
oder kaum verindert, sie steht daher ziemlich in der Mitte zwischen
Assimilation und Akkomodation. Bei der Expulsion, z. B. der Ausschei-
dung von Exkrementen, verindert sich vor allem der Organismus, aber
auch die Umwelt wird, zumindest auf Dauer, nicht unerheblich alte-
riert, z. B. durch Gifte belastet. Bei der Annihilation wird die Umwelt
am stiarksten verandert, nimlich zerstort; und bei der Repulsion erfihrt
die Umwelt eine Verinderung in dem Sinne, dass der Organismus fiir
sich Freiraum schafft und seinen Aktionsradius vergrofert, typisch
z.B. fiir Revierkampfe.

344

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens
7. Stufen der Genese des Leidens

Auf diesem Hintergrund soll in aller gebotenen Kiirze die psychophy-
sische Genese des Menschen dargestellt werden. Grundsitzlich muss
vorausgeschickt werden, dass die Entwicklung des Menschen von der
Entwicklung der Tiere insgesamt dadurch abweicht, dass sich in ihrem
Falle zwei evolutionire Grofitendenzen durchdringen, eine zyklische
und eine unzyklische. Die zyklische Entwicklung ist typisch fiir alle vor-
menschlichen Lebewesen: Das einzelne Lebewesen entsteht, entwickelt
sich recht rasch, pflanzt sich fort und vergeht, all das im Dienst der
relativ statischen Art, weswegen es nur wenige Unterschiede zwischen
den Individuen gibt. Auch der Mensch unterliegt dieser zyklischen Ent-
wicklung (die mit der Zentrizitit des Tieres zusammengehort), doch
wird sie von einer zweiten Entwicklungsart durchflochten, und zwar
von Anfang an, eine Eigenart, die wesentlich offen, zeitweise (ndmlich
zwischen dem ersten Lebensjahr und der Pubertit) verlangsamt, auf das
ganze Leben hin unabschlieBbar und exzentrisch ist. Auch dient sie
nicht der Arterhaltung, sondern ist Ausdruck der endlosen Vertiefung,
Differenzierung und sozialen Eingliederung des Individuums als Per-
son. Diese unzyklische Entwicklung unterliegt keinen so streng fest-
gelegten Gesetzmifligkeiten wie die zyklische, sondern ist weitaus un-
bestimmter, freier, individueller und kommunikativer. Das ist der
Grund, warum ein allgemeines Schema der menschlichen Entwicklung
nur eingeschriankt aufgestellt werden kann, ja der Fall nicht selten ist,
dass die unzyklische Entwicklung, die vor allem seelisch-geistige und
soziale Quellen hat, die zyklische durchkreuzen und stéren kann, bis
hin zu Krankheit und Tod. Dies ist auch der Grund, warum der neu-
geborene Mensch, obzwar vollig auf seine Mitwelt angewiesen, keines-
wegs so inkompetent, autistisch und symbiotisch ist, wie die alte Ent-
wicklungspsychologie meinte. Dornes (1999) hat mit seinem Bestseller
eine Lanze fiir die angeborene Kompetenz, die primire Bezogenheit und
friihe (relative) Eigenstindigkeit des Sduglings gebrochen und folgt da-
bei, die gegenteilige Entwicklungspsychologie der Psychoanalyse (z.B.
die von Spitz 1973, Mahler 1984) kritisierend, der modernen Sauglings-
forschung (vgl. D. Stern 1992 und J. Lichtenberg 1988). In Wahrheit ist
der Sdugling von der Seite der zyklisch-biischen Ontogenese schon
recht gut ausgestattet, wihrend die typisch menschliche, die unzykli-
sche Ontogenese dem Neugeborenen wenig Hilfsmittel zur Lebens-
bewiltigung an die Hand gibt. Hier muss er daher in die Welt von Nach-

345

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

ahmung, Lernen, Erziehung und individueller Entwicklung eintreten.
Nach Portmann (1969) liegt in dieser Anforderung der Grund, warum
der Mensch ein Jahr zu frith zur Welt kommt und eine so lange Kindheit
zu durchlaufen hat. Nur im Rahmen eines solchen »sozialen Uterus«
konne das gewaltige nichtvererbbare Traditionsgut des Menschen ver-
mittelt werden — so seine anthropologische These.

Wie sieht die menschliche Entwicklung nun im Groben aus? Wel-
che ungefihren Phasen, Stadien, Stufen lassen sich hinreichend objek-
tiv unterscheiden? Allgemein wird heute zwischen der vorgeburtlichen
und der nachgeburtlichen Lebensphase unterschieden. Das nach-
geburtliche Leben unterteilt man fiir gewdhnlich in die frithe und die
spite Kindheit. Die frithe Kindheit, die ungefihr ein Jahr dauert, endet
mit dem Erwerb der typisch menschlichen Eigenheiten, d.h. mit dem
aufrechten Gang, der menschlichen Sprache und dem einsichtigen
Handeln. In diesem ersten Jahr wichst und entwickelt sich der kindli-
che Organismus auffillig rasch, wihrend es danach zu einer Verlang-
samung und damit erheblichen Verlingerung der Kindheit kommt, die
sich bis zur Pubertit, also bis zum 10.-12. Lebensjahr erstreckt. Wah-
rend dieser zweiten Kindheitsperiode erfolgt einerseits die soziale Ein-
gliederung des Menschen, andererseits bekommen die imaginativen
und vor allem emotionalen Krifte des Menschen, die fiir die Entwick-
lung seiner Beziehungsfihigkeit und seiner Sozialisation entscheidend
sind, viel Raum, um sich auszufalten. Es folgt die Jugend mit den Un-
terphasen der Pubertit und der Adoleszenz (Jiinglings-, Jungfrauen-
alter), in denen der Mensch intellektuell selbstindig und auf das Ar-
beitsleben in der Gesellschaft vorbereitet wird. Danach tritt der
Mensch in das reife Erwachsenenalter ein, das heute ebenfalls zwei-,
ja dreigeteilt wird. Abgeschlossen wird das Leben durch das friithe, hohe
und das Greisenalter, das in den Tod miindet. Alle Phasen sind durch
relativ spezifische Moglichkeiten, Grenzen, Aufgaben und Leistungen
charakterisiert, die sich im Rahmen der oben genannten Grundpositio-
nen, also vor allem der Assimilierung, Akkomodation, Expulsion und
Repulsion vollziehen. Am Anfang, d.h. bei der Geburt, kommt es zur
sicherlich tief greifendsten Verinderung des Organismus, die rein bio-
logischer Natur ist, denn das Lebewesen muss sich auf véllig neue phy-
siologische Gegebenheiten, z.B. die Lungenatmung, die Warmere-
gelung, die orale Ernihrung etc., umstellen. Was dies psychisch
bedeutet, ldsst sich kaum ermessen. Im Ganzen ist das Neugeborene
psychisch hier noch nicht erwacht bzw. schlummert in seelisch-geisti-

346

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

ger Hinsicht. Seine Aktionen werden daher weitgehend durch Instinkt-
reaktionen und erblich festgelegte Verhaltensschemata gesteuert.
Schon bald aber erwacht das Kind als Bewusstseinswesen und offenbart
sich nach wenigen Wochen, so z. B. im echten Anlicheln, als einmaliges
personales Wesen mit einer eigenen »Personlichkeit« und einem freie-
ren, nicht mehr instinktiven Verhalten. Trotzdem steht die biologisch-
physiologische Umstellung noch im Vordergrund, die langen Schlaf-
phasen beweisen dies, und bis zur Bewiltigung des aufrechten Ganges
und der Reinlichkeit bleiben physiologische Herausforderungen und
Anpassungsleistungen zentrale Themen der Entwicklung. In Wahrheit
hat sich der Mensch aber das Leben lang, so besonders in der Pubertit
und im hohen Alter, mit physiologischen Anpassungsforderungen aus-
einander zu setzen. Bekanntlich hat die Psychoanalyse ihr Entwick-
lungskonzept (orale, anale, phallische, Latenz- und genitale Phase) vor
allem an der biologisch-triebhaften Seite des Menschen ausgerichtet,
worin ihre Stirke, aber auch ihre Einseitigkeit liegt, die dem Menschen
gerade in seiner Menschlichkeit nicht gerecht wird. Erik Erikson (1959)
hat mit seinem dialektischen Lebensphasenkonzept diese Einseitigkeit
iberwunden und die allzu konkretistisch-naturalistisch gemeinten
Triebkategorien um ihre seelisch-geistige und sozial-interaktionisti-
sche Dimension erweitert.

Der Mensch lebt von Anbeginn nicht nur aus Triebanspriichen
heraus, sondern nimmt wahr, fiihlt, erinnert sich, handelt, probiert,
sucht, ja denkt schon bald, wenn auch gewiss nur in einfachen Urteilen
und intuitiven Schliissen, mit deren Hilfe er, wie Piaget aufzeigte (vgl.
Piaget 1988; Fetz 1988a, S. 53-70), allgemeinere Denkschemata ent-
wickelt, in die die neuen Erfahrungen eingebaut (und dadurch die
Schemata evtl. modifiziert) werden. Alle diese Fahigkeiten sind aber,
da sie sich intrinsisch entfalten wollen, zugleich Anspriiche, Aufgaben
und Anforderungen, denen das Kind zu geniigen sucht. Bekanntlich
tut es dies vor allem im Felde der ersten wichtigen zwischenmensch-
lichen Beziehung, der Beziehung zu den Eltern, und da vorziiglich zur
Mutter. Das Kind ist also von Anbeginn und zugleich von vier Seiten
herausgefordert: von seinem Leib und dessen Anspriichen (»Trieben«),
Mingeln und Grenzen (konkret von Lust, Unlust, Schmerz, Nichtkon-
nen, Kénnen etc.); von der dinglich-sachlichen Umwelt (die in den
Entwicklungspsychologien oft unterschitzt wird), also z.B. von dem
Boden, auf dem das Kind krabbelt, von den Mébeln, die es umstellen,
vom Licht, von Geriduschen usw.; von der Mitwelt seiner nahen Be-

347

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

zugspersonen; und von seiner eigenen psychischen Innenwelt, von sei-
nen Wiinschen, Erwartungen und Angsten, seinen Wahrnehmungen,
Erinnerungen, impliziten Urteilen und Handlungsimpulsen. Alle diese
Herausforderungen sind zugleich Bediirfnisse und sich entfaltende Fi-
higkeiten und geben so dem Kind Orientierung, Grenze, Halt, Sinn
und Richtung bzw., wo sie versagen oder sich verwirren, Desorientie-
rung, Haltlosigkeit, Grenzenlosigkeit, Widersinn, Sinnmangel und
Richtungslosigkeit. Da solcherlei Storungen unvermeidlich sind, sind
die Themen Mangel, Konflikt, Problem und Leid uranfangliche und
nie mehr ganz zur Ruhe kommende Fragen an die Existenz. Uber die
verschiedenen Lebens- und Erlebensdimensionen hinweg sehen wir
darum drei oder vier iibergeordnete Grundherausforderungen bzw.
Grundverlangen am Werk, die sich als rote Fiden durch das gesamte
Leben ziehen und neben den physiologischen Anforderungen herlau-
fen. Es handelt sich um die schon in einem anderen Kapitel angefiihr-
ten Lebensdimensionen
- Bindung (gute und schlechte Abhingigkeit, Geborgenheit, Sicher-
heit, emotionale Kommunikation, Zufriedenheit, Erfiillung, Gliick,
Liebe, Hass usw.)
— Autonomie (Selbstindigkeit, Selbstwirksamkeit, ~Selbstbeherr-
schung, Freiheit, Macht, Alleinsein)
- und Erkenntnis (Orientierung, Exploration, Neugier, Wissen, Weis-
heit, Irrtum, Tauschung)
Schon seit langem hat man bemerkt, dass diese Dreieinheit von Urthe-
men, Urbediirfnissen, Urfihigkeiten und Urwerten zwar, wiewohl ge-
nau unterscheidbar, dennoch untrennbar ist, sich aber in den verschie-
denen Lebensphasen unterschiedlich gewichtet entwickelt. Im ersten
Lebensjahr iiberwiegen neben der physiologischen Einleibung das
emotionale Erleben und das Beziehungsverhalten. Es folgt die moto-
risch-willentliche Beherrschung des Leibes (aufrechter Gang, Greifen
der Hand), der psychischen Funktionen (z.B. der Sprache) und der Um-
welt, um schlieSlich in wachsendem Ausmafl von kognitiven Ziigen
bereichert und vertieft zu werden. Diese differenzieren sich in immer
abstrakteren Formen aus und kénnen schliefllich selbstindig gehand-
habt werden, etwa in Form von Phantasieproduktionen, konkreten und
formalen Gedankenoperationen. Auf allen diesen drei Aktionsfeldern
des Lebens baut schliefilich das moralisch-sittliche Leben auf und ver-
geistigt, vertieft und differenziert sich, wenn gefordert und gefordert,
immer mehr (vgl. Kohlberg 1974). Mit der zunehmenden, von Mahler

348

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

und Pine (1984) herausgearbeiteten psychischen Individuation (Loslo-
sung, Verselbstindigung und Ubung), intersubjektiven Beziehungs-
konstanz und sachlichen Objektivation der eigenen Innerlichkeit in
Sprache und Spiel verdichtet sich das Selbstempfinden mit seinem cha-
rakteristischen Selbstwerterleben: Ich bin, und das ist gut; ich kann
fiihlen bzw. meine Gefiihle (Wiinsche, Angste, Freude, Zorn etc.) aus-
driicken, und das ist gut; ich kann agieren, handeln, mich und die Um-
welt beeinflussen, ja partiell kontrollieren, und das ist gut; und ich
kann mich orientieren und Wissen erlangen, und das ist gut. Ich habe
ein unverwechselbares Sein, verfiige iiber Macht-, Liebes- und Er-
kenntnisfahigkeit, und all das erfiillt mich mit Genugtuung, Lebens-
freude und Sehnsucht nach mehr. Je nachdem wie die charakterliche
Grundstruktur eines Menschen beschaffen ist, ob er etwa mehr ein
Tatmensch, ein Gedanken- oder ein Gefiihls- bzw. Beziehungsmensch
ist (oder irgendeine Mischung davon), wird sich sein Leben, wenn nicht
behindert, entwickeln.

Im Einzelnen stellt sich die Entwicklung nach der physiologischen
Umstellung mit der Geburt, wie folgt, dar. Das Kind erwacht und wird
ein erlebendes, ein bewusstseinsmifSiges Wesen, verbleibt aber noch
ganz im konkreten Leibempfinden, in der aktuellen Umweltwahrneh-
mung und in der ersten sensomotorischen Selbstorientierung (prire-
flexives, weltversunkenes Bewusstsein, auftauchendes Kernselbst nach
Stern 1992, S. 104 ff.; »sozialer Uterus« nach Portmann 1970, S. 195).
In diesem Erleben spielen die leiblichen Bediirfnisse und der Bezug zur
zentralen Bindungsperson die Hauptrolle. Abstraktionen vom Augen-
blick sind nicht méglich, alles ist konkrete Wahrnehmung im Hier und
Jetzt, aber erfiillt vom Leibempfinden und von den Urgefiihlen des
Vertrauens, der Freude, des Ekels, des Schrecks, des Interesses und der
Uberraschung. Da die Sinnesorgane weiter entwickelt sind als die
Motorik, muss sich das Kind erst allmihlich in seinen Leib und seine
motorischen Moglichkeiten hineinfinden. Man konnte sagen, das Kind
ist auf dieser ersten Ebene ganz Positivist und Sensualist, aber durch-
aus auch schon ein emotional intensiv erlebendes Wesen. Piaget nennt
diese Zeit die sensomotorische Periode und charakterisiert sie von der
kognitiven Seite her, wie folgt:

»Die sensomotorische Periode dauert bis ungefihr zum Alter von anderthalb
Jahren mit einer ersten Teilperiode der Zentrierung des Subjekts auf den eige-
nen Korper (ungefihr sieben bis neun Monate dauernd), gefolgt von einer zwei-

349

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

ten, in der die Pline der praktischen Intelligenz objektiviert und den Bedingun-
gen des Raums angepasst werden.« (1988, S. 41)

Die emotionale Seite, die Piaget kaum beachtet, entwickelt sich in den
ersten Monaten sehr rasch und fiithrt zur Ausbildung eines »emotiona-
len Gestaltkreises« zwischen Mutter und Kind, in dem beide lernen,
sich emotional aufeinander abzustimmen (subjektives Selbst und affect
attunement nach D. Stern 1992, S. 198-230). Dabei wirkt die Mutter
als Herausforderung, Katalysator und Vorbild, sodass sich Mimik und
Gestik in reicher und differenzierter Weise entwickeln, und nahezu alle
basalen Gefiihle in den ersten Lebensmonaten expressiv mitgeteilt und
geteilt werden, also Gefiihle wie Angst, Furcht, allerlei Wiinsche, Hoff-
nung, Enttiuschung, Wut, Arger, Trauer, Sehnsucht u.v.a. m. Schlief3-
lich wird alles Umgebende mit Gefiihl belebt, sodass jedes Ding, jeder
Vorgang lebt. Die Welt wird zur groflen Anima, die in gewisser Weise
die grofe Seele der Mutter widerspiegelt, die fiir das Kind ja alles ist,
Quell und Horizont allen Seins. Gelingt die Beziehung zwischen den
beiden, dann ist es eine Zeit tiefer Gefiihle, eine Zeit von Gliick, Innig-
keit und Erfiillung, im Ubrigen fiir beide. Das Kind wird zum Animis-
ten und groflen Psychiker, es lebt seine natiirliche, durch Konventionen
noch nicht bestimmte Identitdt.

Mit der zunehmenden Ausdifferenzierung der motorischen und
kognitiven Fahigkeiten vermag das Kind gegen Ende des ersten Le-
bensjahres, den Anderen in seiner Andersheit und Eigenheit wahr-
zunehmen, versteht die Intentionalitit indikatorischer Gesten, man
nennt dies »Mentalisierung«, und erobert sich allmihlich seine kleine
Welt. Wenn es den aufrechten Gang erwirbt, die ersten Schritte in die
Sprache hinein tut und einsichtig zu handeln beginnt, dann bricht in
ihm die unmittelbare Erfahrung von Bewegungslust, Selbstwirksam-
keit, Autonomie, Macht und Weltentdeckung auf. Das ist ein berau-
schender, magisch verzaubernder Zustand, in dem der Wille als das
Vermogen, selbst zu bestimmen und zu wirken, erwacht und sich ge-
nief3t. Das Kind wird zum Magier und kleinen Tat- bzw. Machtmen-
schen, der die Wirkung des verweigernden Neinsagens, des Widerstan-
des und des Sichdurchsetzens entdeckt (»Trotzphase«). So etwas wie
ein erstes primitives Ehrgefiihl stellt sich ein. Je sicherer die Motorik
wird, desto grofler wird der Lebens- und Wirkungskreis, damit aber
auch die Erfahrung, dass es endlos viel Neues zu entdecken gibt und
die Entdeckung mit Arbeit, Miihe und Kampf errungen werden muss.

350

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

Diese Dynamik, zusammen mit dem beginnenden Spracherwerb, er-
moglicht es dem Kind, sich innerlich mehr und mehr von der unmittel-
baren Wahrnehmung zu distanzieren und z. B. die nur hérbare Mutter
im Nebenraum zu imaginieren. Mit etwa 18 Monaten erwacht die Fa-
higkeit der Phantasie, also der wahrnehmungsunabhingigen Vorstel-
lungskraft, eine grundlegende Voraussetzung fiir die Entwicklung des
Zeit-, Spiel- und spéter des Moralbewusstseins. Nach Fonagy et al.
(2003) ist dies auch der Zeitpunkt, zu dem das Kind sich der psy-
chischen Eigenwelt des Anderen bewusst wird (theory-of-mind).
Nachdem erst die dufere physische Welt durch das Handeln zuging-
lich wurde, eréffnet sich jetzt eine schier unendliche Welt im Inneren,
die keine Grenze kennt. Es beginnt die Lebensphase des Spiels. Seine
Voraussetzung ist das Bilddenken, durch das das bisherige Gefiihls-
und Handlungsdenken umrissener, handhabbarer, anschaulicher und
unabhingiger wird. Hier wird es dem Kind mdoglich, dem Anderen
(und den Ubergangsobjekten, z.B. Puppen) eine Innenwelt und ein
Selbst zuzuschreiben. Das Kind erklimmt die mythische bzw. bildhaft-
symbolische Bewusstseinsstufe, es wird gleichsam zum Kiinstler, seine
Identitét verinnerlicht sich.

Wenn sich das Kind mit etwa drei Jahren immer haufiger und
langer vom héuslichen Nest entfernt und z. B. in den Kindergarten ein-
tritt, dann reichen seine bisherigen seelisch-geistigen und korperlichen
Méglichkeiten nicht mehr aus, die neuen Herausforderungen zu meis-
tern. Die Konfrontation mit anderen Kindern, Familien, mit anderen
Autoritdtspersonen, mit Regeln und komplexeren sozialen Interak-
tionsformen verlangen ein hoheres geistiges und sprachliches Abstrak-
tionsniveau. Allgemeinbegriffe, Verhaltensschemata und Regel-
verstandnis werden notwendig und miissen durch eine interne
Operationalisierung entwickelt werden. Piaget spricht vom Stadium
der konkreten Operationen, durch die das kindliche Denken im kogni-
tiven Bereich gekennzeichnet ist.

»Die Periode der Vorstellungsintelligenz fiihrt zu konkreten Operationen
(Klassen, Relationen und Zahlen, die an Objekte gebunden sind) mit einer ers-
ten prioperatorischen Teilperiode (ohne Reversibilitit und Erhaltung, aber mit
den Anfingen gerichteter Funktionen und qualitativer Identititen), die im Al-
ter von ungefihr anderthalb bis zwei Jahren mit der Bildung semiotischer Pro-
zesse wie Sprache und inneren Bildern beginnt. Daran schliefSt sich (mit etwa
sieben bis acht Jahren) eine zweite Teilperiode an, die gekennzeichnet ist durch

351

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

die Anfinge operatorischer Gruppierungen in ihren verschiedenen konkreten
Formen und mit ihren verschiedenen Arten von Erhaltung.« (1988, S. 41)

Aber auch das emotionale Erleben, die praktische und die moralische
Intelligenz verdndern sich und miissen sich durch Assimilation und
Akkomodation an die neuen, vor allem sozialen Herausforderungen
anpassen. Innere Bediirfnisse und Strebungen und dufsere Anforderun-
gen stellen dabei Entwicklungsreize dar, denen sich das gesunde Kind
nicht entziehen kann und auch nicht will, denn es gibt geradezu eine
Art »Lust« zur Entwicklung, zur Bewiltigung und Losung neuer Pro-
bleme. Wie man sieht, gewinnt die Rolle des Intellekts eine zuneh-
mend groflere Rolle im Aufbau der Seelenstruktur des Kindes. Es kiin-
digt sich der »Denker« in ihm an, der jetzt auch die bekannten groflen
Fragen stellt, ja alles hinterfragt. Dem Kind wird intuitiv die absolute
Kontingenz des Seins bewusst, es merkt, dass alles fraglich und des
Fragens wiirdig ist, dass ein letzter Grund nicht einfach gegeben ist,
sondern errungen werden muss. Wie tief dies gehen kann, beweisen
die beriihmten »Gespriche Annas mit Gott« (Fynn 1974), die eine phi-
losophische Tiefsinnigkeit erreichen, die in Staunen versetzt und auch
bei Erwachsenen selten erreicht wird. Mancher Fiinf-, Sechsjahriger
offenbart hier wahre philosophische Neigungen und Fihigkeiten. Ins-
gesamt beginnt das Kind, seine soziale und durch Konventionen be-
stimmte, sittlich noch unautonome Identitit zu entwickeln. Die natiir-
liche Person wird zu einer typisch menschlichen, weil sozial geformten
Person.!

Bevor das nichste Entwicklungsstadium beschrieben werden soll,
mochte ich zuriickblicken und nach den Faktoren fragen, die den jewei-
ligen Ubergang zwischen den Entwicklungsstufen bewirken und ge-
stalten. Zweifellos gibt es innere und dufSere Entwicklungsanreize, die,
gleichsam gestaffelt auftretend, die einzelnen Perioden einleiten und
eng aufeinander abstimmen. So z.B. wenn nach der Geburt tber die
Nabelschnur kein Sauerstoff mehr geliefert wird und das Kreislaufsys-
tem auf die Lungenatmung umgestellt werden muss; oder wenn das

1 Fetz (1988b) hat das Verhiltnis von Person und Identitit bzw. die dreifache Stufen-
entwicklung der Identitit des Menschen in seinem Aufsatz »Personbegriff und Identi-
titstheorie« tief dringend herausgearbeitet. Er unterscheidet dort die drei Stufen der
natiirlichen, der konventionalen und der autonomen Identitit. Ich folge diesem Kon-
zept.

352

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

Kind instinktiv die Brust der Mutter sucht und eine neue Nahrungs-
quelle entdeckt; oder wenn das erwachende »auftauchende Selbst«
(Stern) von der Mutter auch als Person, als Subjekt geweckt und emp-
fangen wird, und das Kind diesem Angebot entspricht. Immer haben
wir es mit einer neuen Moglichkeit und einer neuen Herausforderung
zu tun, die allein mit den Mitteln der zuletzt erreichten Entwicklungs-
stufe nicht zu bewiltigen ist, aber doch aufgrund innerer andrangender
Potentiale (physischer, seelischer und geistiger Art) und auflerer Er-
wartungen bewiltigt werden muss. Das lést Spannung, Unruhe, Druck,
ja eventuell Leiden, das Gefiihl der Krise und die Angst vor dem Schei-
tern aus und stellt objektiv ein Problem dar. In der Regel wird die neue
Entwicklungsstufe nicht »autistisch« erreicht, sondern gemeinsam,
dialogisch und interaktiv mit der gegebenen Um- und Mitwelt. Der
aufrechte Gang, die Sprache, die Imagination, das Spiel, die geschlecht-
liche Identitit und das operationale Denken miissen zwar stets vom
Individuum erkdmpft und erlernt werden, aber immer angehalten, un-
terstiitzt und gefordert durch seine Mitwelt, anders gelingt es zumeist
nicht. Im Allgemeinen ist die frithere Entwicklungsstufe die notwendi-
ge Voraussetzung fiir die folgende, das betont auch Piaget, und kon-
zipieren alle anderen Entwicklungspsychologen und Entwicklungsphi-
losophen in dhnlicher Weise, etwa Hegel, Freud, Kohlberg, Gebser,
Neumann.

»Wenn wir jetzt diese Abfolge betrachten, lisst sich unschwer erkennen, dass
jede dieser Perioden oder Teilperioden fiir die Konstruktion der jeweils nach-
folgenden notwendig ist ... Warum treten Sprache und semiotische Funktion
erst am Ende einer langen sensomotorischen Periode auf ... 7 ... Erstens muss es
einen allgemeinen Nachahmungskontext geben, der interpersonalen Austausch
zulidsst, und zweitens miissen die verschiedenen Strukturmerkmale vorhanden
sein, welche die Basiseinheit von N. Chomskys Transformationsgrammatik
konstituieren. Die Erfiillung der ersten Bedingung bedeutet, dass neben den
motorischen Nachahmungstechniken (und das ist keinesfalls eine leichte Auf-
gabe) die objektbezogene, raumzeitliche und kausale Dezentrierung der zweiten
sensomotorischen Teilperiode gemeistert werden muss. Hinsichtlich der zwei-
ten Voraussetzung hat unsere Mitarbeiterin Hermine Sinclair, die sich auf Psy-
cholinguistik spezialisiert hat, gezeigt, dass Chomskys Transformationsstruktu-
ren durch die vorangehende Ausformung der sensomotorischen Pline
vorbereitet werden und dass ihr Ursprung weder in einem neurophysiologi-
schen Programm liegt (wie Chomsky annimmt) noch in einem konditionieren-
den »Lernprozess« operanter oder anderer Art.« (Piaget 1988, S. 41-42)

353

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

»Notwendig« bedeutet hier natiirlich nicht, dass die spitere Periode
notwendig aus der fritheren hervorginge, sondern nur, dass die spitere
durch die friihere bedingt ist und jene ohne diese so, wie sie sich aus-
gestaltet, nicht moglich wire. Auch bedeutet dieser enge Zusammen-
hang der Perioden nicht, dass die frithere immer vollstindig in die
nichste »hohere« mit iibernommen wiirde (was als Idee etwa der he-
gelschen Entwicklungslogik und Dialektik zugrunde liegt). So gehen
z.B. viele Reflexe bzw. Instinkthandlungen, mit denen der Mensch ge-
boren wird, schon im ersten Lebensjahr verloren; sie werden regelrecht
unterdriickt oder ausgeloscht. Die Erfahrung lehrt, dass fast immer ein
Potential beim Ubergang von einer Periode zur nichsten verloren geht,
nicht selten sehr Wertvolles. So erleidet z. B. die freie naive Phantasie
des Kindes durch die zunehmende Intellektualisierung und Dezentrie-
rung seines Denkens in Kindergarten und Schule einen Verlust an
Spontaneitit, Lebendigkeit und Weite; der kindliche Animismus der
Welt, der die so wunderbare Intimitit zwischen Mensch und Welt er-
moglicht, 16st sich auf und muss das auch tun, wenn der Mensch geistig
nicht stehen und in seinem Egozentrismus nicht gefangen bleiben will.
Doch heift dies nicht, dass dieser »Fortschritt« notwendig erfolgt
(denn er kann ja ausbleiben wie in vielen nativen Vélkern) und dass
es sich in jeder Hinsicht um einen Fort-Schritt, um eine Vervollkomm-
nung handeln wiirde. Entscheidend ist etwas anderes, namlich dass die-
ses Weiterschreiten die Antwort auf eine neue Herausforderung ist, die
bewiltigt werden muss, und das ist etwa in der modernen abendldn-
dischen Kultur ein solches Maf} an zwischenmenschlicher, kommuni-
kativer und technischer Komplexitit, dass sie ohne den weiteren Aus-
bau intellektueller Fihigkeiten nicht zu meistern ist. Ahnlich stehen
wir heute mit den neuen Kommunikationsmoglichkeiten und Medien
vor der Herausforderung, Informationen zu sichten, zu biindeln, nach
bestimmten hoheren intellektuellen und ethischen Zwecken aus-
zuwihlen, wenn wir nicht in der Flut der Angebote ertrinken wollen.
Jeder Periodeniibergang stellt also eine Grenzerfahrung und eine
Herausforderung dar, aber nicht nur das. Er aktiviert erstens bisher
schlummernde Potentiale, und er eréffnet mit der neuen Stufe véllig
neue Seinsmoglichkeiten und Welthorizonte. Darum geniigt kein nur
im Rahmen der Homdostasetheorie angesiedeltes &quilibristisches
Entwicklungsmodell, wie wir es bei Freud und Piaget vorfinden, ein
Modell, das von dem Grundsatz ausgeht, dass immer nur ein dufSerlich
gestortes Gleichgewicht durch adaptive Prozesse wiederhergestellt

354

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

wird. Vielmehr ist der Mensch, wie die neuere humanistische Psycho-
logie mit ihren Begriffen der »Ganzheit«, des »offenen Systems«, der
»Tendenz zu hoherer Komplexitit« und der »schopferischen Expan-
sion« betont (vgl. C. Biihler 1933, 1967; C. Biihler/M. Allen, 1974,
Kap. 3, S.29-58) und wie dies so eindriicklich Augustinus bezeugte
und Wust (1928) herausarbeitete, bereits an sich ein instabiles System
mit einer inneren Unruh, die unentwegt neue, wachstumsfordernde
Impulse auf den Weg bringt, das System Organismus von innen heraus
ins Ungleichgewicht setzt und genau durch jene Potenz, die fiir die
Instabilitit verantwortlich ist, auch wieder, wenn zur Fertigkeit gewor-
den, stabilisiert werden kann und soll.

Nachdem in den ersten Phasen die motorische Leibbeherrschung,
die emotionale Beziehungsfihigkeit und Kommunikation, das Willens-
und Tatwirken, das Phantasieleben und das Spielverhalten entwickelt
wurden, schiebt sich vor allem auf dem Riicken der Sprachentwicklung
ab dem dritten Lebensjahr immer mehr die Ausdifferenzierung der
kognitiv-intellektuellen Fihigkeiten, die eine enorme dezentrierend-
objektivierende Macht besitzen, in den Vordergrund. Nach der Ent-
wicklung der Fahigkeit zu konkreten geistigen Operationen schalt sich
eine neue Fihigkeit heraus. Piaget schreibt:

»Schliefilich gibt es die Periode aussagenlogischer oder formaler Operationen.
Auch sie beginnt mit einer Teilperiode, in der sich die Operationen ordnen (11
bis 13 Jahre), und ihr folgt eine andere Teilperiode, die die Ausformung der
allgemeinen Kombinatorik ... mit den beiden Formen der Reversibilitit
bringt.« (Piaget 1988, S. 41)

Auch wenn man heute die zeitliche Zuordnung der Perioden eher frii-
her als Piaget ansetzt, bleibt doch die grundsitzliche Tatsache erhalten,
dass sich der Intellekt vom Diktat des Willens, der Phantasie und des
Gefiihls (»Lust/Unlust«) zunehmend frei macht und selbstindig wird
und dadurch einen umfassenden Abstraktionsprozess einleitet, der, so
etwa in der modernen Physik, Mathematik und Statistik, in ein voll-
stindig unanschauliches, rein formales Denken miindet, in dem, wie
Piaget sagt, Operationen auf Operationen angewandt werden. Dieser
intellektuellen Stufe entspricht die zunehmende Ausbildung der auto-
nomen Identitit der Person, die nicht mehr fraglos den sozialen Kon-
ventionen folgt, sondern diese kritisch hinterfragt und sich im Sinne
Kants nach »selbst gesetzten« und vernunftgemifsen Denk- und Hand-
lungsnormen zu verhalten sucht (vgl. Fetz 1988b, S. 83 ff.).

355

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

Bei diesem Entwicklungsprozess handelt es sich nun aber keines-
wegs um eine Einbahnstrafle, das beweist die Periode der Pubertit, in
der sich der Leib mit neuen Triebkriften zuriickmeldet und in der die
emotionalen gegeniiber den intellektuellen Fihigkeiten eine Aufwer-
tung erfahren. Das Geistig-Abstrakte tritt zuriick, Phantasie und Ge-
fithl dominieren wieder das Leben, jetzt allerdings ganz anders als im
Kleinkindalter, mit einer ganz anderen Tiefe und Bedeutung. Das Ich
erwacht nicht nur zu sich selbst, sondern zu seiner Abgriindigkeit, sei-
ner »Unfestgestelltheit«, seiner Orientierungslosigkeit, seiner Selbst-
verantwortung, seiner Sehnsucht nach Erginzung und nach einem ab-
soluten Daseinssinn. Auch will es sich aus der Primarfamilie [6sen und
ein gleichwertiges Glied der offentlichen Gesellschaft werden. Hier
meldet sich eine Dimension an Entwicklungsmoglichkeit, die Gebser
(1992, S.165-172) die integrale Stufe nennt, auf der alle bisher er-
reichten Stufen vereinigt, die rein rational-mentale, blofy formale bzw.
diskursiv-logische Stufe iiberstiegen und das Leben in seinem Grund-
sinn unmittelbar-mittelbar »diaphan«, d.h. in direkter Schau, durch-
sichtig wird. Wie in einer Art Spirale kann die gesamte Entwicklungs-
struktur vom archaischen tiber das magische, mythische, mentale und
integrale Bewusstsein wieder neu durchlaufen werden, natiirlich mit
allen Gefahren und Umwegen, Riickfillen, Stagnationen, Abbriichen
und Abstiirzen.

Damit beriihren wir die Frage, wie die individuelle und die kollek-
tive Entwicklung des Menschen bzw. seines Bewusstseins zusammen-
hingen. Die Idee, dass sich die individuelle und die kollektive Genese
des Bewusstseins parallelisieren lassen, ist uralt und dringt sich immer
wieder auf. Sie wird aber oft iiberstrapaziert und unkritisch angewen-
det, denn die Einheit des individuellen Bewusstseins ist nicht nur weit-
aus geschlossener als die Einheit eines Kollektivs, gar der Menschheit,
sondern gehorcht auch wenigstens teilweise ganz anderen Gesetz-
mifigkeiten. So lassen sich heute in der aktuellen Menschheit durch-
aus alle jemals bekannten Bewusstseinsniveaus und —gestalten neben-
einander feststellen, was so im Individuum nicht méglich ist. Trotzdem
darf wohl von einer gewissen Analogie gesprochen werden, die zumin-
dest einige Plausibilitit fiir sich hat. Gebser (1992) hat am iiberzeu-
gendsten diesen Weg beschritten und unterscheidet eine archaische,
dann magische, dann mythische, dann mentale und dann integrale Be-
wusstseinsstufe. Am Anfang steht der Mensch noch ganz nah am Tier;
Ich und Welt sind nicht getrennt, das Bewusstsein ist ganz und gar

356

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

sinnlich, pragmatisch und naturalistisch ausgerichtet. Die Dinge der
Welt sind auf die Bediirfnisse hingeordnet und besitzen keine iiber sie
hinausgehende Bedeutung. Das éndert sich auf der magischen Stufe,
auf der alles durchseelt wird und eine numinos-grenzenlose Bedeutung
erhilt. Der Geist ist hier ganz Gefiihl, Freude, Angst, Schrecken, Trau-
er, Staunen, Zorn. Auf der mythischen Stufe wird diese Gefiihlsbedeu-
tung bildhaft gestaltet, begrenzt und verarbeitet. Die Mythologien die-
nen dazu, die Welt zu erkliren, ihren Ursprung zu deuten, die
Phinomene der Welt als geistige Geschehnisse zu verstehen, die Ge-
burt, den Tod, die Krankheit, die Schuld, den Kampf, das Scheitern, den
Irrtum in sinnvolle Zusammenhinge zu bringen. Der Mensch orien-
tiert sich mit diesen Erzahlungen, Epen, Geschichten; er verankert sich
in eine Tradition und gehort einer bestimmten Gemeinschaft an, die
sich mythologisch von einem gottlichen Urahn ableitet. Alle Kunst
hat hier ihren Ursprung und ihre unversiegbare Quelle. Die mentale
Periode kritisiert dieses Bilddenken und entwertet es fundamental (vgl.
Xenophanes). Das logisch begriindende, diskursiv-dialektische Denken
setzt ein und verlangt zwingende Beweise und Ableitungen. Wissen-
schaft und Philosophie entstehen; es werden Hypothesen, Theorien,
Systeme gebildet, die sich nicht mehr auf Bild und Anschauung, son-
dern auf objektive Erfahrung und den reinen Begriff stiitzen. Das in-
tegrale Denken schliefSlich findet wieder, aber auf hoherer Ebene, zum
anschaulichen Denken zuriick und sucht alle vorigen Stufen in ihrer
Eigenart zu wiirdigen und zu integrieren. Das Absolute erscheint nun
nicht im Bild, auch nicht im bloflen Gefiihl oder im bloflen Begriff,
sondern wird in allem Sein sozusagen fiihlend erschaut.

Es kann nicht geleugnet werden, dass diese kurze Beschreibung
der Genese des kollektiven Bewusstseins viele Ahnlichkeiten mit der
Entwicklung des Individuums aufweist. Auch dieses beginnt ganz po-
sitivistisch-sensualistisch und durchschreitet die Phasen des Gefiihls-,
Bild- und Begriffsdenkens. Schon im pubertiren Menschen findet oft
eine Integration all dieser Bewusstseinsstufen und -dimensionen statt,
sodass von einer ersten, sicher noch unreifen Form des integralen Be-
wusstseins gesprochen werden darf. Interessant ist, dass auch bei Geb-
ser jeder Ubergang mit einer Krise einhergeht: Die Moglichkeiten der
bisherigen Stufe reichen nicht aus, die neuen, innerlich und dufSerlich
andringenden Herausforderungen zu meistern, und fordern den Uber-
stieg auf eine neue, differenziertere Stufe. Die Grenzerfahrung, das
Nichtkénnen, die Ohnmacht, das Ringen und Kampfen, die Angst zu

357

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

scheitern, das Leiden der Zerrissenheit und die Not gehoren genauso
unumginglich zu diesem Modell der kollektiven Bewusstseinsentwick-
lung wie zum Modell der individuellen Entwicklung. Hierin liegt viel-
leicht die wichtigste Analogie, die fiir unsere Theorie des Leidens auch
den grofiten Ertrag verspricht. Denn in der Tat ist das Erreichen einer
neuen Bewusstseinsstufe keine Selbstverstindlichkeit, sondern ver-
langt den totalen existenziellen Einsatz der Person bzw. des Kollektivs.
Wenn die Menschheit heute nicht begreift, dass sie ein integrales
Verhiltnis sowohl zur Natur und ihren Ressourcen finden als auch
zwischen den Nationen und Vélkern im Sinne einer gerechten Res-
sourcenverteilung herstellen muss, dann wird sie, fixiert auf ihre ratio-
nalistisch-mentale Bewusstseinsstufe, erbarmungslos scheitern und
untergehen. Leiden und Not werden hier also geradezu zu Alarm-
signalen und Wegweisern fiir eine Meisterung der Probleme und die
Weiterentwicklung des nie ausschopfbaren Bewusstseinspotentials des
Menschen.

Auf diesem Hintergrund ist es nicht mehr schwer, eine allgemeine
Genese des Leidens zu konzipieren. Sie folgt im Wesentlichen den auf-
gezeigten Entwicklungsstufen mit ihren entsprechenden Moglichkei-
ten, Grenzen, Herausforderungen, Gefihrdungen und Noten. Das ar-
chaische Leid wiirde den Schmerz bedeuten, die fraglose Geborgenheit
in Natur, Leib und Sinnlichkeit verlassen zu miissen, aus der Einheit
des undifferenzierten Lebens herauszufallen und die Welt der Diffe-
renzen (des Fremden im eigenen Leib, im Anderen usw.) zu bestehen.
Das magische Leid bedeutete den Schmerz, einerseits die iiberwalti-
gende Fiille und Grofle des Numinosen zu iiberstehen, andererseits
zunehmend die Realitit des Seelenlosen, Unverstindlichen, Kalten,
Grausamen, Sinnlosen, Kontingenten anzuerkennen. Im mythischen
Leid wird der Schmerz dann schon bildhaft gestaltet und bewiltigt.
Alle Mythen haben Geburten, Kiampfe, Tragodien zum Thema. Thre
Grenze erfihrt diese Weltsicht, wenn sie sich ihrer Begrenztheit und
Zufilligkeit bewusst wird und z.B. mit den Mythen anderer Volker
konfrontiert wird, die den bisherigen Glauben erschiittern, ja (wie im
Denken des Xenophanes) licherlich erscheinen lassen. Kritischen Fra-
gen hilt das mythische Weltbild dann nicht mehr stand, und vor der
Erklirung der Gesetzméfigkeiten des Naturgeschehens versagt es voll-
ends. Hier erweist sich jetzt der wissenschaftliche Verstand als iiber-
legen, was ihm einen ungeahnten Aufschwung beschert, so vor allem
in der abendlindischen Neuzeit. Er will nun alles erklaren, alles be-

358

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Stufen der Genese des Leidens

rechnen und beherrschen, und es gelingt ihm auch in faszinierender
Weise. Damit aber beginnt schon seine Selbstkorruption, das mentale
Leid. Denn indem er alles zu beherrschen strebt, hebt ein gewaltiges
Zerstorungswerk an, das dem mentalen Bewusstsein als der instru-
mentellen Vernunft zu entgleiten droht. Das liegt letztlich daran, dass
das Wesenhafte der Dinge, des Lebens, der Welt sich gerade dem in-
strumentellen Zugriff entzieht bzw., wo dieser doch zugreift, nur
Scherben zuriickbleiben. Dem Pathischen ist das Wesen der Welt letzt-
lich zuginglicher als dem Pragmatischen. Nur einer prinzipiellen Of-
fenheit, die zulidsst und abwartet, die bereitet und hiitet, kann sich das
Lebendige des Seins zeigen. Das ist zweifellos die berechtigte Botschaft
des Heideggerschen Spitwerkes, so unbestimmt auch sonst seine
Seinslehre sein mag. Welches Leid hier droht, ist nicht fraglich — es ist
der Seinstod, der innerste Lebenstod, die Abtrennung von allen tiefe-
ren Seinsquellen, die grofe Seinsentfremdung. Das spiiren heute Viele,
das ahnt die Menschheit als ganze. Hier wird das Leid zum radikalsten
Hinweis auf das, was Not tut: die integrale Einbettung des Daseins in
das Ursein, die Anbindung des Menschen an die letzten Seins-, Sinn-
und Wertquellen. Dieses Leid steht als Stellvertreter da, wo das Gott-
liche wieder und dennoch véllig neu und anders stehen sollte, aber
noch nicht steht.

Im Kontext dieser Arbeit ist es unmdoglich, die gesamte Problema-
tik der Genese des Leidens zu entfalten. Jede einzelne Entwicklungs-
phase des Menschen mit ihrem jeweiligen kritischen Ubergang in die
nichste Phase bediirfte einer ausfiihrlichen Diskussion, die sicherlich
den Umfang einer Monografie annehmen wiirde. Hier wird weitere
Forschungsarbeit zu leisten sein. Bei manchen Autoren ist dazu schon
vieles zu finden, so bei Gebser, was die allgemeine Bewusstseinsent-
wicklung betrifft, so bei den modernen Entwicklungspsychologen, was
die Ontogenese des einzelnen Individuums angeht. Fiir unseren Zu-
sammenhang geniigt die zentrale Einsicht, dass das Leiden nicht nur
einen {iiberzeitlichen Kern besitzt, nicht nur iiber eine prizise angeb-
bare zeitliche Grundstruktur verfiigt, sondern, eng gebunden an die
allgemeine psychophysische Entwicklung des Menschen, im grofseren
Lebensganzen auch Phasen, Stadien, Stufen zeigt, die zwar weit varia-
bler, aber doch nicht véllig beliebig in ihrer Abfolge und inneren The-
matik sind.

359

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens
8. Das Problem von Genese und Dialektik

Es war wohl die Hegelsche Philosophie, die einen grundlegend neuen
Aspekt in die Betrachtung des Werdens, der Zeitlichkeit und des Ver-
dnderlichen einbrachte: die Dialektik. Thr zugrunde liegt der Gedanke
der »geordneten Unordnunge, also die Idee, dass das Werden bei all
seiner Vielfalt, Unberechenbarkeit und Instabilitit doch einer inneren,
nach Hegel sogar strengen, ja notwendigen Gesetzmifligkeit gehorche,
die zum einen eine stete Zunahme von Differenzierung, Komplexitit
und Integritit, von Geist und Selbstbewusstheit, also eine Hoherent-
wicklung der Daseinsgestalten bewirkt und zum anderen aufgrund der
angeblichen Notwendigkeit des dialektischen Prozesses eine Vorher-
sagbarkeit ermoglicht. Zudem impliziert Hegels Auffassung ein defini-
tives Ziel und damit Ende, d. h. einen héchstmgglich erreichbaren Zu-
stand des gesamten Weltgeschehens, eine ontologische Eschatologie.
Dabei spielt sich das Ganze vollkommen immanent ab, die Welt be-
ginnt bei einem Absolutum, aber véllig unbestimmt, und endet nach
einem Durchgang durch viele endliche Stufen in einem Absolutum,
nun aber total durch- und selbstbestimmt. Die Welt und ihr Geist, der
»Weltgeist«, kommen im Menschen zu sich selbst und zu ihrem Ende.

Nun spielen im Prozessgeschehen der hegelschen Dialektik Nega-
tivitdt und Negation eine zentrale Rolle. Um das Problematische gleich
anzusprechen: Hegel behandelt das Negativum als ein verborgenes, als
ein latentes Positivum, als einen Mangel, der zugleich ein Potential in
sich birgt, das allem bisherigen Positivum nicht nur kontrér, sondern
kontradiktorisch entgegensteht. Und das ist der wunde Punkt: Der
Mangel selbst widerspricht, ist aktiv als Verneinung, und eben dadurch
begrenzt er alles bisherige Positive und treibt es tiber sich hinaus. Da-
durch entsteht die spezifisch dreischrittige Figur der hegelschen Dia-
lektik: Einem Positivum (These) setzt sich ein Negativum (die Anti-
these) entgegen, aus deren beider Kollision die Synthese als deren
hohere Vereinigung entspringt. Im Gefolge dieser Kollision stellt sich
eine »Aufhebung« im dreifachen Sinne ein: Erstens verschwinden die
Gegensitze; zweitens werden sie auf eine hohere Stufe gehoben; und
drittens werden sie dort erhalten, bewahrt. Diesen Prozess sieht Hegel
gleichermaflen sowohl im historischen Weltgeschehen als auch in der
Entwicklung des Denkens, ja in der Logik ablaufen. Die subjektive Lo-
gik ist dabei die Fortfithrung der Ontologie und liegt dieser als objekti-
ve Logik zugrunde. Dabei steuert der Dreischritt mit innerer Unerbitt-

360

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem von Genese und Dialektik

lichkeit das Weltgeschehen. Freiheit besteht nur in der Einsicht in die
Notwendigkeit und in ihrer Befolgung. Marx hat diese Metaphysik
dann auf die Gesellschaft und die 6konomischen Prozesse angewandt.
Was ist zu dieser Konzeption zu sagen? Trifft sie wirklich auf das Wer-
den und insbesondere die Entwicklungsprozesse in der Natur, in der
Geschichte und im Denken zu? Ja und nein. Nur mit erheblichen Mo-
difikationen und Ergdnzungen kann diese Form der »Dialektik« auf-
rechterhalten werden.

Die bedenklichste und schillerndste Rolle spielt der Mangel, die
Negativitit, und er tut dies, weil er immer wieder in das Kleid eines
Positivums schliipft. So sagt Hegel (1986, S. 82-83) am Anfang seiner
»Wissenschaft der Logik«, Sein und Nichts seien identisch, weil so-
wohl das Sein als auch das Nichts jeweils mit sich selbst gleich seien.
Er sagt dort auch, dass sowohl das Sein als auch das Nichts véllig unbe-
stimmt bzw. nur als Sichgleichheit bestimmt seien. Dabei verkennt er,
dass die Sichgleichheit (Identitdt, Selbstzusammenhang) erstens keine
reine Unbestimmtheit ist, sondern eine allerdings einfachste Seinsur-
bestimmung und zweitens keineswegs ein nichts, reine Negativitit ist,
sondern grundpositiv. Das Nichts wiederum, wenn es wirklich die
Ausgrenzung jeglicher positiven Bestimmung meint, kann daher auch
nicht sich gleich, nicht mit sich identisch und dann natiirlich auch
nicht mit dem Sein identisch sein. Da das Nichts bei Hegel im Aufbau
seiner Logik und Ontologie aber weiterhin eine »halbpositive« Rolle
spielt, kommt es zu einer wahren Begriffszauberei, die alles moglich
macht. So zaubert er schon aus der »Dialektik« von Sein und Nichts
das Werden heraus. In Wahrheit ist eine echte Dialektik aber nur zwi-
schen zwei positiven, allerdings positiv begrenzten Gegensditzen mog-
lich, niemals zwischen einem (begrenzten) Positivum und einem Ne-
gativum. Aus der Vereinigung von Mann und Frau kann ein Kind
hervorgehen; aus der Vereinigung eines Mannes mit einem Nicht-
Mann nicht. Denn der Nicht-Mann kénnte ein Vogel, ein Hund, ein
Stein, ja gar nichts sein. Analog konnen sich die Gegensitze Rot und
Griin zu Weifs vereinigen, aber nicht Rot und Schwarz zu einer neuen
Farbe, da das Schwarz nur das Fehlen des Lichtes, der Farben angibt. Es
ist darum ein folgenschwerer Fehler, wenn ein Negativum (Nicht-
Mann) als Positivum gesetzt wird, wie es ein Fehler ist, ein Positivum
(Frau) als Negativum (Nicht-Mann) zu setzen. Letzteres war lange
genug der Fall: Die Frau wurde als Defizitgestalt des Mannes definiert,
dhnlich tibrigens das Kind als Defizitgestalt des Erwachsenen, das Tier

361

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

als Defizitgestalt des Menschen, der Mensch, z.B. in der Gnosis, nur
als Abfall von Gott.

Betrachten wir die Realitit, dann stoflen wir auf vielfiltige Formen
der Dialektik. An erster Stelle muss die positiv antagonistische oder
positiv polare Dialektik genannt werden, die durch einen positiven Ge-
gensatz charakterisiert ist, bei dem sich zwei Wirklichkeiten kontrir,
gegensitzlich — und eben nicht kontradiktorisch, nicht selbstwider-
spriichlich! — gegentiber stehen. Dabei gilt, dass diese zwei Wirklich-
keiten in einer Hinsicht identisch, in anderer Hinsicht verschieden sind,
und dass ihre jeweiligen Verschiedenheiten nicht auf das Wesen des
Gegensatzpartners zuriickgefithrt werden konnen. Zwei Beispiele:
Mann und Frau sind Menschen, in dieser Hinsicht sind sie identisch;
in Hinsicht von Mannlichkeit und Weiblichkeit besitzen sie Eigen-
schaften, die grundsitzlich verschieden sind und nicht aufeinander zu-
riickgefiihrt werden konnen. Analog verhilt es sich z.B. mit dem Ge-
gensatz Biirgertum-Proletariat: Bei beiden handelt es sich um
gesellschaftliche Michte, darin sind sie identisch, aber in Hinsicht ihrer
politischen Rechtsstellung, wirtschaftlichen Einflussmdglichkeiten etc.
sind sie verschieden. Oft, aber keineswegs immer erginzen sich die
Verschiedenheiten des Gegensatzpaares und schaffen dann eine umfas-
sendere polare Wirklichkeit, so z.B. Mann und Frau in der Ehe. Wird
diese umfassende Wirklichkeit produktiv, kann es zu einer neuartigen
Synthese kommen, z.B. zur Zeugung eines Kindes. Das ist aber nicht
notwendig der Fall, und oft genug ist es sogar unmoglich. Die antago-
nistisch-schopferische Gegensatzdynamik ist die klassische und voll-
stindigste Form der Dialektik; sie schwebte z.B. Goethe, aber auch
Hegel und Marx vor.

Vom positiven Gegensatz ist der negative Gegensatz, der nur eine
partielle oder einseitig-negative Dialektik konstituiert, zu unterschei-
den. Hier steht einem Positivum kein anderes Positivum, sondern ein
Negativum »gegeniiber«. Beispiel: Ein Mensch soll einen Fluss durch-
queren, kann aber nicht schwimmen. Manches kann dieser Mensch,
aber schwimmen kann er nicht; wir haben es also mit dem Gegensatz
Konnen-Nichtkonnen zu tun. »Dialektisch« kann dieser Gegensatz nur
im uneigentlichen Sinne werden, nimlich als Anreiz fiir die positive
Seite, das Negativum zu iiberwinden, indem jene positive Fihigkeit
bzw. ein Aquivalent derselben erworben wird, die das Negativum auf-
hebt. Wenn jener schwimmunfihige Mensch seine Intelligenz einsetzt,
ein Flof3 baut und den Fluss erfolgreich iiberquert, dann hat das Zu-

362

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem von Genese und Dialektik

sammenspiel von Konnen und Nichtkénnen, von Intelligenz und
Schwimmunfihigkeit (aber Uberquerungsherausforderung!) eine Art
Dialektik hervorgebracht. Dabei darf nicht iibersehen werden, dass das
Negativum selbst gar nichts vermag, sondern nur insofern »aktiv«
wird, als dahinter eine existenzielle Forderung steht (namlich den Fluss
zu iiberqueren), die letztlich das Positivum (iiber die Situation) an sich
selbst richtet! Hegel irrt darum, wenn er meint, das Negative selbst sei
wirkmichtig.

Eine dritte Form der Dialektik bilden Gegensatzpaare, die zwar
positiv sind, aber einander nicht polar und gleichhoch gegeniiber ste-
hen, nennen wir sie die positiv nicht-polare Dialektik. Die dyna-
mischen Verhiltnisse von Lehrer und Schiiler, Mutter und Kind, Herr
und Knecht, Mensch und Haustier sind von dieser Art. Das Dritte, die
»Synthesec, ist hier oft nur eine bestimmte Art von Gemeinschaft und
Interaktion, es kann aber durchaus auch etwas Neues zustande kom-
men, z.B. wenn Meister und Schiiler eine Akademie ins Leben rufen,
Mensch und Tier eine neue Wirtschaftsform begriinden.

Von allen bisherigen Dialektiken ist die »Dialektik« des kontra-
diktorischen Widerspruchs im Wesen tiberhaupt keine Dialektik. Denn
es kann dieser Widerspruch niemals einen realen positiven oder nega-
tiven Gegensatz konstituieren, sondern nur im Felde des Denkens be-
stehen. Der Aussage: »Der Mensch ist ein Lebewesen und er ist kein
Lebewesen.« lasst sich kein Inhalt zuordnen,? schon gar nicht im dia-
lektischen Sinne. Aus einer Kontradiktion kann sich darum niemals
etwas entwickeln. Und wo sich etwas dialektisch entwickelt, da handelt
es sich niemals um eine Kontradiktion, sondern um einen positiven,
polar-dynamischen oder unpolaren Gegensatz.

Innerhalb dieser Grundformen der Dialektik beobachten wir nun
interessante Unterformen. Jene Form, die Hegel konzipierte, ist zwar
zweifellos die vollkommenste, aber auch die seltenste. Da, wo sie Hegel
sah, im Geschichtsverlauf und im Denken, kommt sie so gut wie gar
nicht vor. Meist bleiben die Gegensitze niamlich bestehen, und ihre
gemeinsame Wirkung, die Synthese, ist nur unvollstindig, oft fragil
oder fiihrt nicht selten sogar in eine Verarmung. Wenn sich Mann

2 Genau betrachtet ist der kontradiktorische Gegensatz also nicht einmal im Denken
moglich, wenn wir Denken hier inhaltlich verstehen, sondern nur als das disparate, blof3
»formale« Nebeneinander von Sitzen, denen iiberhaupt kein echter Denkinhalt mehr
zugeordnet werden kann!

363

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

und Frau fortpflanzen, werden sie nicht im Kind aufgehoben; wenn
sich Biirgertum und Proletariat arrangieren, dann kann das — wie im
Fall des Kapitalismus — auf Kosten anderer, z. B. der Kolonialvélker und
der ausgebeuteten Natur gehen. Die hegelsche Vollform der Dialektik
finden wir interessanterweise eher in der physikalisch-chemischen,
teilweise auch in der biologischen Welt. Blaues und griines Licht z.B.,
ineinander projiziert, ergibt weifles Licht, und zwar ohne dass vom
blauen und griinen Licht irgendein sichtbarer Rest {ibrig bleibt. Sie
sind verschwunden, aber doch bewahrt, was dadurch bewiesen wird,
dass die beiden Farbqualititen wieder auftreten, wenn die Lichtbiindel
getrennt werden. Analog verhilt es sich bei vielen chemischen Reak-
tionen: Natrium und Chlor treten zu NaCl, zu Kochsalz, zusammen
mit dem Auftreten von véllig neuen Eigenschaften, die an den Aus-
gangsstoffen nicht vorkommen. Auch bei der Synthese einer Eizelle
mit einer Spermienzelle kommt es zu einer vollstindigen Synthese,
doch ist sie nicht mehr so »rein« wie in den beiden erstgenannten Fal-
len, sondern schon wesentlich ungleichgewichtig aufgrund des Vorran-
ges der Eizelle (deren Plasma mit in die Befruchtung eingeht, wihrend
das Plasma der Spermienzelle keine Rolle spielt). Uberhaupt kann der
Grundsatz aufgestellt werden, dass die dialektisch-polare Synthese
umso unvollstindiger ist und sich umso fragiler und schwieriger ge-
staltet, je komplexer die Ausgangssubstanzen sind. Manche Synthesen
sind darum gar nicht moglich. Zwei ausgewachsene Organismen, zwei
polar entgegen gesetzte Weltanschauungen, zwei Kulturen, zwei Reli-
gionen lassen sich nicht synthetisieren, jedenfalls nicht ohne erheb-
liche Abstriche und Verbiegungen.

Hegels Dialektik stellt demnach eher eine Ausnahme dar, die un-
vollstindigen Dialektiken eher die Regel. Das offenbart aber Weiteres,
namlich, dass die Dialektik
— erstens nicht notwendig erfolgt, hochstens folgerichtig;

— zweitens nicht immer zu Hoherem, Besserem, Komplexerem fiihrt,
sondern auch zu Stagnation, Verkriippelung und Verfall fithren kann;

— drittens nicht immer und notwendig aus einem echt polaren Gegen-
satz hervorgeht;

— viertens unvorhersehbar ist und oft emergente Eigenschaften gene-
riert;

- und fiinftens gar nicht die einzige Seinsweise des Werdens darstellt,
sondern eine neben vielen anderen, die oft weitaus bedeutungsvoller
sind.

364

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem von Genese und Dialektik

So wird manches Werden z.B. einfach durch Aneinanderreihung von
Gleichem gebildet, dann nennen wir es Wiederholung, denken wir et-
wa an den Aufbau der Fadenpilze. Ein anderer Werdeprozess entsteht
durch Ineinanderbau von Verschiedenem, so im Falle hoherer Organis-
men. Wieder ein anderes Werden durch Abbau und Umbau; und wie-
der ein anderes durch die rein zeitliche Abfolge von Ereignissen, wie im
Falle von Radiowellensignalen oder von Sprachlauten, die kein raumli-
ches Verhiltnis untereinander aufbauen (einfache Sukzession). Viele
Dialektiken gehen schliefilich aus unpolaren Gegensitzen hervor, Ge-
gensitze, die nicht durch eine gleich hohe polare Nebenordnung, son-
dern z.B. durch eine unpolare Unterordnung bestimmt sind. Letzteres
liegt, wie gesehen, im Falle des Lehrer-Schiiler- und des Mutter-Kind-
Verhiltnisses vor. Die Dialektik wiederum zwischen sehr komplexen
Realititen, z.B. zwischen Wissenschaft und Religion, zwischen Kirche
und Staat oder zwischen Kénig und Fiirsten, Volk und Kénig ist von
polaren und unpolaren Gegensitzen, aber auch von Ubereinstimmun-
gen und gemeinsamen Interessen gekennzeichnet und erzeugt ein sehr
komplex-wandlungsreiches, oft revolutionar-umschlagendes Werdens-
bild. Von einer Dialektik kann also nicht die Rede sein, das gilt sowohl
fiir die individuelle als auch fiir die kollektive Entwicklung des Men-
schen, die manchmal vollstindig dialektische Ziige aufweist, meist aber
unvollstindig ist und auflerdem von nichtdialektischen Werdensord-
nungen wie der einfachen Sukzession, dem Auf-, Ab- und Umbau, der
Wiederholung und der Gewohnheitsbildung bestimmt ist.

Das Denken im Sinne des Erkenntnisprozesses schlieflich ist im
Kern iiberhaupt nicht dialektisch-synthetisch, sondern wesentlich ana-
lytisch. Denn es schreitet von einem gegebenen Bedingten zu dessen
gegebenen oder nicht gegebenen, aber zu erschlieSenden Bedingungen
und Seinsvoraussetzungen zuriick, wihrend jede Dialektik immer nach
vorne schreitet, eben werdend, schaffend, bildend, synthetisch ist. Nur
indirekt kommt auch im Felde der Theorie die Dialektik vor, dann nim-
lich, wenn sich bestimmte Hypothesen und Theorien gegensitzlich ge-
geniiberstehen. Hierbei handelt es sich jedoch um keine Erkenntnis,
vielmehr gilt es erst zu priifen, welche Theorie dem zu erkennenden
Sachverhalt am néchsten kommt. Das aber kann wieder nur durch eine
Analyse der Theorie am Sachverhalt entlang geleistet und geklart wer-
den und nicht etwa dadurch, dass man die antagonistischen Theorien
ineinander schiebt, vermischt oder willkiirlich kompatibel macht. Die
Ubertragung der Dialektik aus dem Realleben, vor allem aus der Ge-

365

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Genese des Leidens

schichte, wo sie sehr bedeutsam ist, in die Erkenntnistheorie und Logik
war der zweite grofle Fehler Hegels, der dem wissenschaftlichen Ruf
der Philosophie sehr schadete.

Dass im Felde des Leidens die Dialektik eine berechtigte und grofse
Rolle spielt, erhellt schon daraus, dass viele Leiden durch die Kollision
positiver und negativer Gegensitze bedingt sind, ja das Leiden selbst,
d.h. in seiner inneren Struktur, einen mindestens negativen Gegensatz
aufweist: Ich kann nicht, was ich will oder soll; ich soll etwas, was ich
nicht will oder kann; ich muss etwas erfahren, erleben, tragen, was ich
nicht ertragen kann. In allen diesen Aussagen offenbart sich ein nega-
tiver Gegensatz mit einer entsprechenden Dynamik, weshalb ich die
Grundstruktur des Leidens als dynamisch-dialektische Diskrepanz be-
zeichnet habe. Negativ ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen
nur ein Mangel, aber einer, der iiberwunden werden soll, »gegeniiber-
steht«. Positiv ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen ein Leid
gegentiibersteht, das nicht nur ein Mangel, sondern ein Positivum ist,
z.B. ein bedngstigendes Gefiihl, ein Zwangsgedanke, eine andere Mei-
nung, ein tyrannischer Vorgesetzter, eine Krankheit, eine Herausfor-
derung, ein inhumaner gesellschaftlicher Zustand etc. In den meisten
Eillen des Leidens mischen sich die beiden Gegensatzdialektiken. Denn
mit dem Positivum, an dem der Betroffene leidet, ist notwendig der
Mangel verbunden, dieses Positivum nicht integrieren oder wenigstens
noch nicht bewiltigen (z.B. eliminieren) zu kénnen oder zu wollen,
aber zu sollen. Damit klart sich durch die Analyse des Wesens der Dia-
lektik das Wesen des Leidens noch ein Stiick weiter auf: Sie umfasst
mindestens die Dialektik eines negativen Gegensatzes, in der Regel
aber sind in ihr ein negativer und ein positiver Gegensatz in gespanin-
ter Weise vereinigt. Niemals wird die Leidensdialektik dagegen durch
einen kontradiktorischen Widerspruch bestimmt. SchliefSlich und end-
lich ist festzuhalten, dass die Dynamik des Leidens bzw. des Leidens-
druckes zwar das Leiden zu transzendieren sucht, dies aber als und im
Leiden nicht schafft. Es kommt im Falle der Leidensdialektik also nicht
notwendig zu einer Synthese, zu einer Versdhnung, sondern es bleibt
die Leidensdynamik und ihr dialektisches Gegensatzgeschehen wesent-
lich offen. Ja, es kann sogar zu einer »negativen Dialektik«, zu Verfall
und Zerstérung im Leiden und durch das Leiden kommen. All das soll-
te helfen, die ungeheure Komplexitit des Leidens zu sehen und zu
wiirdigen. Darum kann es mit einer Sinnesempfindung, wie es der kor-
perliche Schmerz ist, wahrlich nicht gleichgesetzt werden. Die »Ge-

366

am16.01.2026, 08:43:37. Op


https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Problem von Genese und Dialektik

schichte und Genese des Leidens«, sowohl individuell als auch kollektiv
betrachtet, lasst sich, zusammenfassend gesagt, mit ihren Phasen, Stu-
fen und Perioden aus der Genese des Lebens iiberhaupt, dann der indi-
viduellen und kollektiven Entwicklung des Menschen weitgehend ab-
leiten. Denn jeder Phaseniibergang stellt eine spezifische Krise mit
spezifischen Moglichkeiten, Grenzen, Herausforderungen, Schwierig-
keiten, Infragestellungen, Erschiitterungen, Néten und Leiden dar. Das
im Einzelnen zu untersuchen, wiirde den Rahmen dieser Arbeit spren-
gen; doch haben hierzu andere Autoren wie Erikson und Gebser schon
Bedeutendes und teilweise Erschopfendes gesagt, weswegen ich darauf
verweise.

367

am16.01.2026, 08:43:37. Op



https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung
	3.  Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel, Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz
	4.  Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt
	5.  Selbstsein und Anderssein
	6.  Organismische Grundverhaltungen gegenüber der Umwelt
	7.  Stufen der Genese des Leidens
	8.  Das Problem von Genese und Dialektik

