
XIII. Genese des Leidens

1. Allgemeine Vorbemerkung

Was wir gewohnt sind und nicht anders kennen, versetzt uns nicht
mehr in Staunen. Und doch ist, wenn wir uns darauf einmal mit offe-
nen und unbefangenen Augen einlassen, das Phänomen der »Entwick-
lung« eines der geheimnisvollsten Phänomene des Lebens. Gewiss, die
biologische Forschung hat seit 150 Jahren unglaubliche Fortschritte
gemacht und tief in das Wesen der Entwicklung des Einzelwesens und
des Lebens überhaupt hineingeschaut, und doch können wir uns kaum
sicher sein zu wissen, was »Entwicklung« überhaupt ist, geschweige
denn, wie sie sich vollzieht und vor allem wodurch, durch welche Kräf-
te sie warum und wozu zustande kommt. Ja schon die Frage, wann das
Konzept »Entwicklung« in der Evolution relevant wird, ist nicht ein-
fach zu beantworten. Sicher lässt sich sagen, dass sie ein notwendiger
Aspekt aller sich geschlechtlich fortpflanzenden Lebewesen ist. Aber
schon manche, vor allem die komplexen Einzeller (Malaria, Trypano-
soma, Pantoffeltierchen etc.) weisen nach der Zellteilung das Phäno-
men Entwicklung, nämlich in Form der Ausdifferenzierung von hoch-
spezialisierten Organellen und Funktionen auf, allerdings auf dem
Boden einer schon fast fertigen Gesamtgestalt. Das ändert sich bei ge-
schlechtlich entstandenen Lebewesen. Hier müssen zwei sehr verschie-
dene und spezifizierte Geschlechtszellen erst verschmolzen werden,
um über den Umweg einer transeunten Entdifferenzierung und Pri-
mitivisierung der neuen Zelle die Voraussetzungen für ihre so unge-
wöhnliche Pluripotentialität und ihr hohes Potential an Entwicklungs-
möglichkeit zu schaffen. Was dann geschieht, darf als prototypische
Wesensgestalt aller Entwicklung gelten: Eine primäre Ganzheit ent-
wickelt sich dadurch, dass sie innerhalb ihrer Grenzen Unterstrukturen
und Unterfunktionen in steigend komplexer Weise ausdifferenziert,
sich also innerlich gleichsam »faltet«. Das gelingt aber nur dadurch,

338

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dass der Integrationsgrad und die Vernetzung mit der Umwelt zuneh-
men. Das Ziel dieses Prozesses ist im vormenschlichen Leben die »Rei-
fe«, also jener Zustand, der nicht mehr weiter differenziert werden
kann und einen funktionalen Höchststand erreicht. Worin zeigt sich
dieser aber? Woran lässt er sich messen? Nun, bei den vormensch-
lichen Lebewesen ist das eindeutig die Fähigkeit zur Fortpflanzung,
also zur Arterhaltung. Bei vielen Lebewesen setzt darum schon direkt
nach der Fortpflanzung nicht selten der Alterungs- und Verfallsprozess
ein, manchmal in dramatisch rascher Weise. Immerhin gibt es aber
Tiere, die ihre generative Potenz weit überleben. Es ist klar, dass sich
darin noch ein anderer Sinn als der der bloßen Arterhaltung ausdrückt.
Das Individuum selbst beginnt hier zum Selbstwert zu werden, ein
Phänomen, das beim Menschen dann entschieden ins Zentrum rückt.
Denn der Sinn der menschlichen Existenz erschöpft sich keineswegs in
der Fortpflanzung und Arterhaltung, ja er geht prinzipiell darüber
hinaus und liegt jenseits von allem Organischen. Darum gestaltet sich
das Entwicklungsproblem im Falle des Menschen grundsätzlich anders
und neu, auch wenn die Einbettung in die biologische Entwicklungs-
matrix grundsätzlich bewahrt bleibt und die seelisch-geistige und so-
ziale Entwicklung des Menschen zutiefst beeinflusst, ja vorbereitet und
anbahnt.

Warum und wodurch entwickelt sich nun aber das Leben und
strebt einen höheren Differenzierungs-, Integrations- und Vernet-
zungsgrad an? Das kann hier nur angedeutet werden, sicher nur ist
die darwinistische Antwort unzureichend, schon allein deswegen, weil
die niedersten Tiere in der Regel überlebensfähiger sind als die weitaus
vulnerableren höheren Tiere. »Das Leben« strebt offensichtlich zu
immer mehr Selbstdarstellung, Verinnerlichung, Ausdruck von Inner-
lichkeit, zu seelisch-geistiger Kommunikation, zur Objektivierung der
eigenen Fähigkeiten in einer Welt der Werke (was wir Kultur nennen,
die durchaus schon in der Tierwelt beginnt) und schließlich einer
Transzendierung von (vitalem) Leben und Welt überhaupt zu. All das
muss als Potential der gesamten Evolution prinzipiell zugrunde liegen
und bleibt als bloßes Anpassungsresultat vollständig rätselhaft. Die
Quellen der Evolution können, da sie sich im Menschen selbst über-
steigt, nicht allein in der Evolution liegen. Zur Vertiefung dieser Sicht-
weise sei auf die Philosophie des Organischen imWerke Brandensteins
hingewiesen (1930, 1979).

Vielleicht noch schwieriger gestaltet sich die Antwort auf die

339

Allgemeine Vorbemerkung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Frage, wodurch das Leben und seine zunehmende Differenzierung zu-
stande kommt. Grundsätzlich muss da gesagt werden, dass die Annah-
me von erstens dynamischen Faktoren, also von Wirkkräften unum-
gänglich ist. Was aber ist eine Kraft? Was impliziert die Fähigkeit zu
wirken? Sicher viel mehr als der moderne physikalische Kraftbegriff
annimmt. Es kann gezeigt werden, dass Wirken ohne Selbstbestim-
mung, ohne Freiheit, ohne Bewusstsein, ohne Macht unmöglich ist
(Brandenstein 1983, S. 211 ff.). Mit dem Bewusstsein als notwendigem
Aspekt eines Kraftwirkens kommt aber zweitens Intelligenz, Kogniti-
on, Geist ins Spiel, und das ist auch nötig, wenn wir uns die ungeheure
Intelligibilität der Welt der lebendigen Gestalten vor Augen führen.
Doch kann es sich nicht um irgendeine Kraft handeln, sondern nur
um eine solche, die noch nicht fertig ist, deren Potential zwar gegeben,
aber verborgen, eingehüllt, ungehoben ist und erst in einem schöpferi-
schen Prozess, oft mit Mühe und gegen allerlei innere und äußere Wi-
derstände, entfaltet, realisiert wird. Damit berühren wir das Konzept
der aristotelischen Entelechie, das allem Lebendigen zugrunde liegt.
Hier handelt es sich um eine lebendige, intelligente, aber an das Wer-
den gebundene Kraft, die sich im Selbst- und Fremdgestalten erst fin-
den muss. Das vermag sie aber nur, wenn es sie dazu drängt. Was aber
treibt da das Leben voran, vor allem das einzelne Lebewesen?

2. Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung

Nun, am aller einfachsten natürlich der Wille, der Wunsch, das Begeh-
ren zu leben, zu überleben und sich zu entfalten, also »zu sich selbst«
zu finden. Ein solches Begehren impliziert notwendig Interesse an sich
selbst und an der Welt, damit das Bedürfnis nach Sicherheit und Be-
stand. Dies schließt zwangsläufig alle biologischen, organismischen
Triebfaktoren ein, die niederen wie die höheren, je nach Lebewesenart,
also den Trieb zu atmen, wach zu sein, sich zu bewegen, Nahrung und
Flüssigkeit aufzunehmen, Abfallprodukte auszuscheiden, zu ruhen, zu
schlafen, schließt den Paarungstrieb ein, den Nest- und Pflegetrieb, den
Reviertrieb, den Beutetrieb u.v. a.m. Des Weiteren impliziert das Be-
gehren zu leben die Neugier, die Lust auf Bewegung, auf Wirksamkeit
und auf Eigenständigkeit, aber auch auf Begegnung, Austausch und
Kommunikation. Nicht zu unterschätzen sind die »Triebfaktoren«, die
von außen kommen: Ein neugeborenes Lebewesen wird von seiner

340

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Umwelt erwünscht, geweckt, gereizt, gefördert und herausgefordert.
Auch das stößt Bewegung, Werden, Entwicklung an. Schon die vor-
menschlichen, »rein« biologischen Lebenstriebfaktoren lassen sich,
wie man sieht, nicht ausschließlich physiologisch fassen, sondern be-
dürfen einer tieferen psychologischen Betrachtung. Im Grunde kom-
men wir nicht einmal bei einer Amöbe ohne die Annahme einer psy-
chischen Dimension aus. Denn wie sollen Phänomene bzw. Begriffe wie
Wahrnehmen, Selektion, Angriff, Flucht, Vermeidung, Rückzug, Ver-
bergung, Kampf, Versuch und Irrtum, gar Phänomene wie Gedächtnis
und Handlung usw. »unpsychisch« verstanden werden können?

3. Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel,
Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz

Neben den behandelten direkten oder positiven Faktoren der Entwick-
lung dürfen die indirekten, in gewissem Sinne negativen Triebfaktoren
nicht unbeachtet bleiben. Sie spielen auch in allen Entwicklungstheo-
rien eine bedeutende Rolle, so z.B. bei Freud in der Trias von Bedürf-
nismangel (»Triebwunsch«), Defizit und Konflikt, so bei Piaget in Form
der kognitiven Diskrepanz (kognitive Aporie) bzw. als Herausforde-
rung, eine kognitive Dissonanz aufzulösen.

Insofern schon eine jede organismische und eine jede psychologi-
sche Triebkraft nicht nur eine positive Fähigkeit, sondern ein Bedürfnis
darstellt, impliziert sie immer einen Mangel, also eine Negativität.
Diese stellt den fundamentalsten negativen Anreiz zu Aktivität und
Entwicklung dar und spielt nicht umsonst eine zentrale Rolle in der
genetischen Philosophie Hegels, in der Psychologie Adlers und in der
Anthropologie Gehlens. Die Triebkraft als Fähigkeit sucht die Trieb-
kraft als Bedürfnis zu befriedigen, und daraus folgt notwendig eine
Dynamik, die Entwicklungen anstoßen kann, etwa technischer oder
wissenschaftlicher Art. Der Mensch ist das Mangel-Potenz-Wesen
schlechthin, ein hungriger Faust, der nie satt wird. Buddha geißelte
dies als die existenzielle Gier des Menschen, sie ist aber nicht nur sein
Leid, sondern ebenso die Quelle allen Schöpfertums und damit allen
»schaffenden Glücks«.

Etwas anders liegen die Verhältnisse im Falle der Grenzerfahrung,
in der ebenfalls eine Negativität erscheint. Die potentialunendliche
Dynamik (pU) des Menschen muss nämlich in einer wesenhaft end-

341

Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichen (E) Welt notwendig an Grenzen stoßen, die teilweise unüber-
windlich, teilweise sogleich überwindlich und teilweise nur durch Ar-
beit überwindlich ist. Diese Negativität reizt zur Erhöhung oder Ver-
änderung der Aktivität, z.B. in Form der Erfindung neuer Techniken
zum Zwecke der Naturbeherrschung.

Während im letzten Fall die Grenze eher »außen« liegt, liegt sie
im Falle des Problems eher »innen« und ist dadurch bedingt, dass der
Mensch noch nicht die adäquate Antwort auf eine meist selbst gestellte
Herausforderung gefunden hat. Das Problem kann mehr praktischer,
technischer, mehr theoretischer oder mehr emotionaler Natur sein,
Letzteres z.B. in zwischenmenschlichen Beziehungen. Um eine Lösung
zu finden, ist darum die Entdeckung, Ergreifung und Entwicklung neu-
er praktischer, kognitiver und emotionaler Ressourcen notwendig.

Überschreitet ein Problem die rein kognitive Ebene und wird so-
zusagen »lebendig«, existenziell, praktisch oder emotional konkret,
dann haben wir es oft mit einer Konfliktkonstellation zu tun. Beim
Konflikt, sei er intrapsychisch, sei er interpersonell, handelt es sich
um den aktiven Kampf zweier entgegen gesetzter Intentionalitäten,
die sich gegenseitig zu überwinden, zu unterwerfen oder zu beherr-
schen suchen. Die Negativität besteht darin, dass die eine Macht die
andere auf deren Kosten aufzuheben sucht.

Eine Steigerung der Problemlage stellt sich im Falle von Gefahr
und Not ein. Hier wird das Problem existenziell, eine Lösung dringlich.
Das kann für die Auffindung einer Lösung hinderlich sein, manchmal
aber macht, wie das Sprichwort sagt, die Not erfinderisch. Auch hier
sind neue Entwicklungen möglich.

Schließlich sei die positiv-negative Triebkraft der Konkurrenz
bzw. Rivalität genannt, die schon bei der sexuellen Selektion in der
Natur eine große Rolle spielt. Lebewesen einer Art wollen in der Regel
besser sein als die Anderen, letztlich wohl, weil in jedem Lebewesen
das Urbild des Bestmöglichen, gewissermaßen einer absoluten Seins-
spitze steckt. Genau dieser Archetyp wird durch Vergleich und Konkur-
renz geweckt mit seiner entsprechenden Entwicklungsdynamik.

4. Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt

Alle diese dynamischen Wirkfaktoren entbehren nun aber jeglichen
Sinnes, wenn wir sie nicht auf einen transorganismischen Kontext,

342

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf eine Umwelt beziehen. Wo es prinzipiell keine Nahrung gäbe, wäre
der Nahrungstrieb nie entstanden. Der Umweltbezug umfasst drei
Aspekte, ich nenne sie Gewährung (bzw. Passung), Aufgabe und Leis-
tung. Ein Beispiel: Wenn eine Amöbe ein Nahrungspartikel inkorpo-
riert, dann wird ihr diese Möglichkeit von der Umwelt gewährt. Darauf
ist sie absolut angewiesen, da sie nicht alles, was sie braucht, aus sich
selbst generieren kann. Andererseits nützte die Gewährung nichts,
wenn das Lebewesen das Angebot nicht ergreifen könnte. Hierzu wird
es jedoch schon durch seine Bedürfnisstruktur gedrängt, die dem Lebe-
wesen damit eine existenzielle Aufgabe stellt. Erfüllt wird die Aufgabe
durch eine konkrete aktuelle Leistung, einen Vollzug, in unserem Fall
durch die Inkorporation eines Nahrungspartikels. Wenn nun der Um-
stand auftaucht, dass sich die Bedürfnis-, Aufgaben- und Leistungs-
struktur eines Lebewesens nach und nach aufbaut bzw. die äußeren
Anforderungen wechseln, dann muss sich das Lebewesen entwickeln,
d.h. sich differenzieren, sich in sich selbst und in seiner Umwelt neu
integrieren und weiter in der Umwelt vernetzen.

5. Selbstsein und Anderssein

Durch die in Raum und Zeit individualisierte und zentrierte Bedürf-
nis-, Aufgaben- und Leistungsstruktur eines Organismus wird eine der
fundamentalen Seinsstrukturverhältnisse dieses Kosmos konstituiert:
die Differenz von Eigen und Fremd, von Selbst und Anderem. Sie ist so
einfach und basal, dass sie auf Anderes nicht zurückgeführt werden
kann, sondern als »Urphänomen« hingenommen werden muss. Sicher
bildet es eine Grundlage alles organischen Seins, doch sprechen viele
Zeugnisse dafür, dass sie schon in der vorbiischen Welt wirksam ist,
auch wenn nicht so offenbar und prägnant.

Je höher ein Organismus differenziert ist, desto mehr unterliegt
seine Eigen- oder Selbstwerdung der Notwendigkeit eines Entwick-
lungs- oder Entfaltungsprozesses. Ein Virus ist gewissermaßen mit
einem Schlag gegeben, ähnlich verhält es sich mit den meisten Pro-
tozoen. Ein Säugetier dagegen durchläuft schon embryonal eine Viel-
zahl von Differenzierungsstufen, bevor es »zu sich selbst kommt«. Je
komplexer diese Differenzierung in der Zeit ist, desto notwendiger
wird es, sie zu ordnen, zu gliedern, und d.h. relativ abgegrenzte Pha-

343

Selbstsein und Anderssein

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen, Stufen, Stadien gemäß einem übergeordneten Gesamtplan zu
schaffen.

6. Organismische Grundverhaltungen gegen�ber der Umwelt

Dieses Selbst kann und muss sich nun zu seiner Umwelt verhalten, und
da finden wir einige wenige Grundmöglichkeiten der organismischen
Positionalität. An erster und oberster Stelle ist die Dualität von Aktivi-
tät und Passivität, von Tun und Nichtstun bzw. Stillhalten zu nennen.
Wie das Beispiel des Totstellreflexes jedoch zeigt, kann das Nichtstun
oder Stillhalten durchaus als Grenzfall eines aktiven Verhaltens gegen-
über der Umwelt verstanden werden. Das Wort still Halten drückt die
verborgene Aktivität schön aus. Innerhalb der aktiven Position lassen
sich wiederum zwei Grundmöglichkeiten benennen, auf denen beson-
ders die Epistemologie Piagets (1988, S. 32 ff.) aufbaut: Assimilation
und Akkomodation. Sie sind Formen der Adaptation. Im Fall der Assi-
milation passt der Organismus die Umwelt an sich und seine Zwecke
an; im Fall der Akkomodation passt der Organismus sich selbst an die
Umwelt an. Im ersten Fall wird überwiegend die Umwelt, im zweiten
überwiegend der Organismus verändert. Natürlich gilt dies alles nur
relativ, nicht absolut, denn auch eine Veränderung der Umwelt ver-
langt eine gewisse Veränderung des Organismus und umgekehrt.

Innerhalb dieser beiden Grundmodi müssen noch weitere Modi
unterschieden werden, die sogar eine gewisse Eigenständigkeit gegen-
über der Assimilation und Akkomodation aufweisen. Es handelt sich
um die Abgrenzung (Demarkation), die Ausstoßung (Expulsion), die
Zurückstoßung (Repulsion) und die Vernichtung (Eliminierung, Anni-
hilation). Bei der Demarkation werden Organismus und Umwelt nicht
oder kaum verändert, sie steht daher ziemlich in der Mitte zwischen
Assimilation und Akkomodation. Bei der Expulsion, z.B. der Ausschei-
dung von Exkrementen, verändert sich vor allem der Organismus, aber
auch die Umwelt wird, zumindest auf Dauer, nicht unerheblich alte-
riert, z.B. durch Gifte belastet. Bei der Annihilation wird die Umwelt
am stärksten verändert, nämlich zerstört; und bei der Repulsion erfährt
die Umwelt eine Veränderung in dem Sinne, dass der Organismus für
sich Freiraum schafft und seinen Aktionsradius vergrößert, typisch
z.B. für Revierkämpfe.

344

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


7. Stufen der Genese des Leidens

Auf diesem Hintergrund soll in aller gebotenen Kürze die psychophy-
sische Genese des Menschen dargestellt werden. Grundsätzlich muss
vorausgeschickt werden, dass die Entwicklung des Menschen von der
Entwicklung der Tiere insgesamt dadurch abweicht, dass sich in ihrem
Falle zwei evolutionäre Großtendenzen durchdringen, eine zyklische
und eine unzyklische. Die zyklische Entwicklung ist typisch für alle vor-
menschlichen Lebewesen: Das einzelne Lebewesen entsteht, entwickelt
sich recht rasch, pflanzt sich fort und vergeht, all das im Dienst der
relativ statischen Art, weswegen es nur wenige Unterschiede zwischen
den Individuen gibt. Auch derMensch unterliegt dieser zyklischen Ent-
wicklung (die mit der Zentrizität des Tieres zusammengehört), doch
wird sie von einer zweiten Entwicklungsart durchflochten, und zwar
von Anfang an, eine Eigenart, die wesentlich offen, zeitweise (nämlich
zwischen dem ersten Lebensjahr und der Pubertät) verlangsamt, auf das
ganze Leben hin unabschließbar und exzentrisch ist. Auch dient sie
nicht der Arterhaltung, sondern ist Ausdruck der endlosen Vertiefung,
Differenzierung und sozialen Eingliederung des Individuums als Per-
son. Diese unzyklische Entwicklung unterliegt keinen so streng fest-
gelegten Gesetzmäßigkeiten wie die zyklische, sondern ist weitaus un-
bestimmter, freier, individueller und kommunikativer. Das ist der
Grund, warum ein allgemeines Schema der menschlichen Entwicklung
nur eingeschränkt aufgestellt werden kann, ja der Fall nicht selten ist,
dass die unzyklische Entwicklung, die vor allem seelisch-geistige und
soziale Quellen hat, die zyklische durchkreuzen und stören kann, bis
hin zu Krankheit und Tod. Dies ist auch der Grund, warum der neu-
geborene Mensch, obzwar völlig auf seine Mitwelt angewiesen, keines-
wegs so inkompetent, autistisch und symbiotisch ist, wie die alte Ent-
wicklungspsychologie meinte. Dornes (1999) hat mit seinem Bestseller
eine Lanze für die angeboreneKompetenz, die primäre Bezogenheit und
frühe (relative) Eigenständigkeit des Säuglings gebrochen und folgt da-
bei, die gegenteilige Entwicklungspsychologie der Psychoanalyse (z.B.
die von Spitz 1973,Mahler 1984) kritisierend, dermodernen Säuglings-
forschung (vgl. D. Stern 1992 und J. Lichtenberg 1988). In Wahrheit ist
der Säugling von der Seite der zyklisch-biischen Ontogenese schon
recht gut ausgestattet, während die typisch menschliche, die unzykli-
sche Ontogenese dem Neugeborenen wenig Hilfsmittel zur Lebens-
bewältigung an die Hand gibt. Hier muss er daher in dieWelt vonNach-

345

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ahmung, Lernen, Erziehung und individueller Entwicklung eintreten.
Nach Portmann (1969) liegt in dieser Anforderung der Grund, warum
derMensch ein Jahr zu früh zurWelt kommt und eine so lange Kindheit
zu durchlaufen hat. Nur im Rahmen eines solchen »sozialen Uterus«
könne das gewaltige nichtvererbbare Traditionsgut des Menschen ver-
mittelt werden – so seine anthropologische These.

Wie sieht die menschliche Entwicklung nun im Groben aus? Wel-
che ungefähren Phasen, Stadien, Stufen lassen sich hinreichend objek-
tiv unterscheiden? Allgemein wird heute zwischen der vorgeburtlichen
und der nachgeburtlichen Lebensphase unterschieden. Das nach-
geburtliche Leben unterteilt man für gewöhnlich in die frühe und die
späte Kindheit. Die frühe Kindheit, die ungefähr ein Jahr dauert, endet
mit dem Erwerb der typisch menschlichen Eigenheiten, d.h. mit dem
aufrechten Gang, der menschlichen Sprache und dem einsichtigen
Handeln. In diesem ersten Jahr wächst und entwickelt sich der kindli-
che Organismus auffällig rasch, während es danach zu einer Verlang-
samung und damit erheblichen Verlängerung der Kindheit kommt, die
sich bis zur Pubertät, also bis zum 10.–12. Lebensjahr erstreckt. Wäh-
rend dieser zweiten Kindheitsperiode erfolgt einerseits die soziale Ein-
gliederung des Menschen, andererseits bekommen die imaginativen
und vor allem emotionalen Kräfte des Menschen, die für die Entwick-
lung seiner Beziehungsfähigkeit und seiner Sozialisation entscheidend
sind, viel Raum, um sich auszufalten. Es folgt die Jugend mit den Un-
terphasen der Pubertät und der Adoleszenz (Jünglings-, Jungfrauen-
alter), in denen der Mensch intellektuell selbständig und auf das Ar-
beitsleben in der Gesellschaft vorbereitet wird. Danach tritt der
Mensch in das reife Erwachsenenalter ein, das heute ebenfalls zwei-,
ja dreigeteilt wird. Abgeschlossen wird das Leben durch das frühe, hohe
und das Greisenalter, das in den Tod mündet. Alle Phasen sind durch
relativ spezifische Möglichkeiten, Grenzen, Aufgaben und Leistungen
charakterisiert, die sich im Rahmen der oben genannten Grundpositio-
nen, also vor allem der Assimilierung, Akkomodation, Expulsion und
Repulsion vollziehen. Am Anfang, d.h. bei der Geburt, kommt es zur
sicherlich tief greifendsten Veränderung des Organismus, die rein bio-
logischer Natur ist, denn das Lebewesen muss sich auf völlig neue phy-
siologische Gegebenheiten, z.B. die Lungenatmung, die Wärmere-
gelung, die orale Ernährung etc., umstellen. Was dies psychisch
bedeutet, lässt sich kaum ermessen. Im Ganzen ist das Neugeborene
psychisch hier noch nicht erwacht bzw. schlummert in seelisch-geisti-

346

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger Hinsicht. Seine Aktionen werden daher weitgehend durch Instinkt-
reaktionen und erblich festgelegte Verhaltensschemata gesteuert.
Schon bald aber erwacht das Kind als Bewusstseinswesen und offenbart
sich nach wenigenWochen, so z.B. im echten Anlächeln, als einmaliges
personales Wesen mit einer eigenen »Persönlichkeit« und einem freie-
ren, nicht mehr instinktiven Verhalten. Trotzdem steht die biologisch-
physiologische Umstellung noch im Vordergrund, die langen Schlaf-
phasen beweisen dies, und bis zur Bewältigung des aufrechten Ganges
und der Reinlichkeit bleiben physiologische Herausforderungen und
Anpassungsleistungen zentrale Themen der Entwicklung. In Wahrheit
hat sich der Mensch aber das Leben lang, so besonders in der Pubertät
und im hohen Alter, mit physiologischen Anpassungsforderungen aus-
einander zu setzen. Bekanntlich hat die Psychoanalyse ihr Entwick-
lungskonzept (orale, anale, phallische, Latenz- und genitale Phase) vor
allem an der biologisch-triebhaften Seite des Menschen ausgerichtet,
worin ihre Stärke, aber auch ihre Einseitigkeit liegt, die demMenschen
gerade in seiner Menschlichkeit nicht gerecht wird. Erik Erikson (1959)
hat mit seinem dialektischen Lebensphasenkonzept diese Einseitigkeit
überwunden und die allzu konkretistisch-naturalistisch gemeinten
Triebkategorien um ihre seelisch-geistige und sozial-interaktionisti-
sche Dimension erweitert.

Der Mensch lebt von Anbeginn nicht nur aus Triebansprüchen
heraus, sondern nimmt wahr, fühlt, erinnert sich, handelt, probiert,
sucht, ja denkt schon bald, wenn auch gewiss nur in einfachen Urteilen
und intuitiven Schlüssen, mit deren Hilfe er, wie Piaget aufzeigte (vgl.
Piaget 1988; Fetz 1988a, S. 53–70), allgemeinere Denkschemata ent-
wickelt, in die die neuen Erfahrungen eingebaut (und dadurch die
Schemata evtl. modifiziert) werden. Alle diese Fähigkeiten sind aber,
da sie sich intrinsisch entfalten wollen, zugleich Ansprüche, Aufgaben
und Anforderungen, denen das Kind zu genügen sucht. Bekanntlich
tut es dies vor allem im Felde der ersten wichtigen zwischenmensch-
lichen Beziehung, der Beziehung zu den Eltern, und da vorzüglich zur
Mutter. Das Kind ist also von Anbeginn und zugleich von vier Seiten
herausgefordert: von seinem Leib und dessen Ansprüchen (»Trieben«),
Mängeln und Grenzen (konkret von Lust, Unlust, Schmerz, Nichtkön-
nen, Können etc.); von der dinglich-sachlichen Umwelt (die in den
Entwicklungspsychologien oft unterschätzt wird), also z.B. von dem
Boden, auf dem das Kind krabbelt, von den Möbeln, die es umstellen,
vom Licht, von Geräuschen usw.; von der Mitwelt seiner nahen Be-

347

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zugspersonen; und von seiner eigenen psychischen Innenwelt, von sei-
nen Wünschen, Erwartungen und Ängsten, seinen Wahrnehmungen,
Erinnerungen, impliziten Urteilen und Handlungsimpulsen. Alle diese
Herausforderungen sind zugleich Bedürfnisse und sich entfaltende Fä-
higkeiten und geben so dem Kind Orientierung, Grenze, Halt, Sinn
und Richtung bzw., wo sie versagen oder sich verwirren, Desorientie-
rung, Haltlosigkeit, Grenzenlosigkeit, Widersinn, Sinnmangel und
Richtungslosigkeit. Da solcherlei Störungen unvermeidlich sind, sind
die Themen Mangel, Konflikt, Problem und Leid uranfängliche und
nie mehr ganz zur Ruhe kommende Fragen an die Existenz. Über die
verschiedenen Lebens- und Erlebensdimensionen hinweg sehen wir
darum drei oder vier übergeordnete Grundherausforderungen bzw.
Grundverlangen am Werk, die sich als rote Fäden durch das gesamte
Leben ziehen und neben den physiologischen Anforderungen herlau-
fen. Es handelt sich um die schon in einem anderen Kapitel angeführ-
ten Lebensdimensionen
– Bindung (gute und schlechte Abhängigkeit, Geborgenheit, Sicher-
heit, emotionale Kommunikation, Zufriedenheit, Erfüllung, Glück,
Liebe, Hass usw.)

– Autonomie (Selbständigkeit, Selbstwirksamkeit, Selbstbeherr-
schung, Freiheit, Macht, Alleinsein)

– und Erkenntnis (Orientierung, Exploration, Neugier, Wissen, Weis-
heit, Irrtum, Täuschung)

Schon seit langem hat man bemerkt, dass diese Dreieinheit von Urthe-
men, Urbedürfnissen, Urfähigkeiten und Urwerten zwar, wiewohl ge-
nau unterscheidbar, dennoch untrennbar ist, sich aber in den verschie-
denen Lebensphasen unterschiedlich gewichtet entwickelt. Im ersten
Lebensjahr überwiegen neben der physiologischen Einleibung das
emotionale Erleben und das Beziehungsverhalten. Es folgt die moto-
risch-willentliche Beherrschung des Leibes (aufrechter Gang, Greifen
der Hand), der psychischen Funktionen (z.B. der Sprache) und der Um-
welt, um schließlich in wachsendem Ausmaß von kognitiven Zügen
bereichert und vertieft zu werden. Diese differenzieren sich in immer
abstrakteren Formen aus und können schließlich selbständig gehand-
habt werden, etwa in Form von Phantasieproduktionen, konkreten und
formalen Gedankenoperationen. Auf allen diesen drei Aktionsfeldern
des Lebens baut schließlich das moralisch-sittliche Leben auf und ver-
geistigt, vertieft und differenziert sich, wenn gefördert und gefordert,
immer mehr (vgl. Kohlberg 1974). Mit der zunehmenden, von Mahler

348

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Pine (1984) herausgearbeiteten psychischen Individuation (Loslö-
sung, Verselbständigung und Übung), intersubjektiven Beziehungs-
konstanz und sachlichen Objektivation der eigenen Innerlichkeit in
Sprache und Spiel verdichtet sich das Selbstempfinden mit seinem cha-
rakteristischen Selbstwerterleben: Ich bin, und das ist gut; ich kann
fühlen bzw. meine Gefühle (Wünsche, Ängste, Freude, Zorn etc.) aus-
drücken, und das ist gut; ich kann agieren, handeln, mich und die Um-
welt beeinflussen, ja partiell kontrollieren, und das ist gut; und ich
kann mich orientieren und Wissen erlangen, und das ist gut. Ich habe
ein unverwechselbares Sein, verfüge über Macht-, Liebes- und Er-
kenntnisfähigkeit, und all das erfüllt mich mit Genugtuung, Lebens-
freude und Sehnsucht nach mehr. Je nachdem wie die charakterliche
Grundstruktur eines Menschen beschaffen ist, ob er etwa mehr ein
Tatmensch, ein Gedanken- oder ein Gefühls- bzw. Beziehungsmensch
ist (oder irgendeine Mischung davon), wird sich sein Leben, wenn nicht
behindert, entwickeln.

Im Einzelnen stellt sich die Entwicklung nach der physiologischen
Umstellung mit der Geburt, wie folgt, dar. Das Kind erwacht und wird
ein erlebendes, ein bewusstseinsmäßiges Wesen, verbleibt aber noch
ganz im konkreten Leibempfinden, in der aktuellen Umweltwahrneh-
mung und in der ersten sensomotorischen Selbstorientierung (präre-
flexives, weltversunkenes Bewusstsein, auftauchendes Kernselbst nach
Stern 1992, S. 104 ff.; »sozialer Uterus« nach Portmann 1970, S. 195).
In diesem Erleben spielen die leiblichen Bedürfnisse und der Bezug zur
zentralen Bindungsperson die Hauptrolle. Abstraktionen vom Augen-
blick sind nicht möglich, alles ist konkrete Wahrnehmung im Hier und
Jetzt, aber erfüllt vom Leibempfinden und von den Urgefühlen des
Vertrauens, der Freude, des Ekels, des Schrecks, des Interesses und der
Überraschung. Da die Sinnesorgane weiter entwickelt sind als die
Motorik, muss sich das Kind erst allmählich in seinen Leib und seine
motorischen Möglichkeiten hineinfinden. Man könnte sagen, das Kind
ist auf dieser ersten Ebene ganz Positivist und Sensualist, aber durch-
aus auch schon ein emotional intensiv erlebendes Wesen. Piaget nennt
diese Zeit die sensomotorische Periode und charakterisiert sie von der
kognitiven Seite her, wie folgt:

»Die sensomotorische Periode dauert bis ungefähr zum Alter von anderthalb
Jahren mit einer ersten Teilperiode der Zentrierung des Subjekts auf den eige-
nen Körper (ungefähr sieben bis neunMonate dauernd), gefolgt von einer zwei-

349

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ten, in der die Pläne der praktischen Intelligenz objektiviert und den Bedingun-
gen des Raums angepasst werden.« (1988, S. 41)

Die emotionale Seite, die Piaget kaum beachtet, entwickelt sich in den
ersten Monaten sehr rasch und führt zur Ausbildung eines »emotiona-
len Gestaltkreises« zwischen Mutter und Kind, in dem beide lernen,
sich emotional aufeinander abzustimmen (subjektives Selbst und affect
attunement nach D. Stern 1992, S. 198–230). Dabei wirkt die Mutter
als Herausforderung, Katalysator und Vorbild, sodass sich Mimik und
Gestik in reicher und differenzierterWeise entwickeln, und nahezu alle
basalen Gefühle in den ersten Lebensmonaten expressiv mitgeteilt und
geteilt werden, also Gefühle wie Angst, Furcht, allerlei Wünsche, Hoff-
nung, Enttäuschung, Wut, Ärger, Trauer, Sehnsucht u.v. a.m. Schließ-
lich wird alles Umgebende mit Gefühl belebt, sodass jedes Ding, jeder
Vorgang lebt. Die Welt wird zur großen Anima, die in gewisser Weise
die große Seele der Mutter widerspiegelt, die für das Kind ja alles ist,
Quell und Horizont allen Seins. Gelingt die Beziehung zwischen den
beiden, dann ist es eine Zeit tiefer Gefühle, eine Zeit von Glück, Innig-
keit und Erfüllung, im Übrigen für beide. Das Kind wird zum Animis-
ten und großen Psychiker, es lebt seine natürliche, durch Konventionen
noch nicht bestimmte Identität.

Mit der zunehmenden Ausdifferenzierung der motorischen und
kognitiven Fähigkeiten vermag das Kind gegen Ende des ersten Le-
bensjahres, den Anderen in seiner Andersheit und Eigenheit wahr-
zunehmen, versteht die Intentionalität indikatorischer Gesten, man
nennt dies »Mentalisierung«, und erobert sich allmählich seine kleine
Welt. Wenn es den aufrechten Gang erwirbt, die ersten Schritte in die
Sprache hinein tut und einsichtig zu handeln beginnt, dann bricht in
ihm die unmittelbare Erfahrung von Bewegungslust, Selbstwirksam-
keit, Autonomie, Macht und Weltentdeckung auf. Das ist ein berau-
schender, magisch verzaubernder Zustand, in dem der Wille als das
Vermögen, selbst zu bestimmen und zu wirken, erwacht und sich ge-
nießt. Das Kind wird zum Magier und kleinen Tat- bzw. Machtmen-
schen, der die Wirkung des verweigernden Neinsagens, des Widerstan-
des und des Sichdurchsetzens entdeckt (»Trotzphase«). So etwas wie
ein erstes primitives Ehrgefühl stellt sich ein. Je sicherer die Motorik
wird, desto größer wird der Lebens- und Wirkungskreis, damit aber
auch die Erfahrung, dass es endlos viel Neues zu entdecken gibt und
die Entdeckung mit Arbeit, Mühe und Kampf errungen werden muss.

350

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Dynamik, zusammen mit dem beginnenden Spracherwerb, er-
möglicht es dem Kind, sich innerlich mehr und mehr von der unmittel-
baren Wahrnehmung zu distanzieren und z.B. die nur hörbare Mutter
im Nebenraum zu imaginieren. Mit etwa 18 Monaten erwacht die Fä-
higkeit der Phantasie, also der wahrnehmungsunabhängigen Vorstel-
lungskraft, eine grundlegende Voraussetzung für die Entwicklung des
Zeit-, Spiel- und später des Moralbewusstseins. Nach Fonagy et al.
(2003) ist dies auch der Zeitpunkt, zu dem das Kind sich der psy-
chischen Eigenwelt des Anderen bewusst wird (theory-of-mind).
Nachdem erst die äußere physische Welt durch das Handeln zugäng-
lich wurde, eröffnet sich jetzt eine schier unendliche Welt im Inneren,
die keine Grenze kennt. Es beginnt die Lebensphase des Spiels. Seine
Voraussetzung ist das Bilddenken, durch das das bisherige Gefühls-
und Handlungsdenken umrissener, handhabbarer, anschaulicher und
unabhängiger wird. Hier wird es dem Kind möglich, dem Anderen
(und den Übergangsobjekten, z.B. Puppen) eine Innenwelt und ein
Selbst zuzuschreiben. Das Kind erklimmt die mythische bzw. bildhaft-
symbolische Bewusstseinsstufe, es wird gleichsam zum Künstler, seine
Identität verinnerlicht sich.

Wenn sich das Kind mit etwa drei Jahren immer häufiger und
länger vom häuslichen Nest entfernt und z.B. in den Kindergarten ein-
tritt, dann reichen seine bisherigen seelisch-geistigen und körperlichen
Möglichkeiten nicht mehr aus, die neuen Herausforderungen zu meis-
tern. Die Konfrontation mit anderen Kindern, Familien, mit anderen
Autoritätspersonen, mit Regeln und komplexeren sozialen Interak-
tionsformen verlangen ein höheres geistiges und sprachliches Abstrak-
tionsniveau. Allgemeinbegriffe, Verhaltensschemata und Regel-
verständnis werden notwendig und müssen durch eine interne
Operationalisierung entwickelt werden. Piaget spricht vom Stadium
der konkreten Operationen, durch die das kindliche Denken im kogni-
tiven Bereich gekennzeichnet ist.

»Die Periode der Vorstellungsintelligenz führt zu konkreten Operationen
(Klassen, Relationen und Zahlen, die an Objekte gebunden sind) mit einer ers-
ten präoperatorischen Teilperiode (ohne Reversibilität und Erhaltung, aber mit
den Anfängen gerichteter Funktionen und qualitativer Identitäten), die im Al-
ter von ungefähr anderthalb bis zwei Jahren mit der Bildung semiotischer Pro-
zesse wie Sprache und inneren Bildern beginnt. Daran schließt sich (mit etwa
sieben bis acht Jahren) eine zweite Teilperiode an, die gekennzeichnet ist durch

351

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Anfänge operatorischer Gruppierungen in ihren verschiedenen konkreten
Formen und mit ihren verschiedenen Arten von Erhaltung.« (1988, S. 41)

Aber auch das emotionale Erleben, die praktische und die moralische
Intelligenz verändern sich und müssen sich durch Assimilation und
Akkomodation an die neuen, vor allem sozialen Herausforderungen
anpassen. Innere Bedürfnisse und Strebungen und äußere Anforderun-
gen stellen dabei Entwicklungsreize dar, denen sich das gesunde Kind
nicht entziehen kann und auch nicht will, denn es gibt geradezu eine
Art »Lust« zur Entwicklung, zur Bewältigung und Lösung neuer Pro-
bleme. Wie man sieht, gewinnt die Rolle des Intellekts eine zuneh-
mend größere Rolle im Aufbau der Seelenstruktur des Kindes. Es kün-
digt sich der »Denker« in ihm an, der jetzt auch die bekannten großen
Fragen stellt, ja alles hinterfragt. Dem Kind wird intuitiv die absolute
Kontingenz des Seins bewusst, es merkt, dass alles fraglich und des
Fragens würdig ist, dass ein letzter Grund nicht einfach gegeben ist,
sondern errungen werden muss. Wie tief dies gehen kann, beweisen
die berühmten »Gespräche Annas mit Gott« (Fynn 1974), die eine phi-
losophische Tiefsinnigkeit erreichen, die in Staunen versetzt und auch
bei Erwachsenen selten erreicht wird. Mancher Fünf-, Sechsjähriger
offenbart hier wahre philosophische Neigungen und Fähigkeiten. Ins-
gesamt beginnt das Kind, seine soziale und durch Konventionen be-
stimmte, sittlich noch unautonome Identität zu entwickeln. Die natür-
liche Person wird zu einer typisch menschlichen, weil sozial geformten
Person.1

Bevor das nächste Entwicklungsstadium beschrieben werden soll,
möchte ich zurückblicken und nach den Faktoren fragen, die den jewei-
ligen Übergang zwischen den Entwicklungsstufen bewirken und ge-
stalten. Zweifellos gibt es innere und äußere Entwicklungsanreize, die,
gleichsam gestaffelt auftretend, die einzelnen Perioden einleiten und
eng aufeinander abstimmen. So z.B. wenn nach der Geburt über die
Nabelschnur kein Sauerstoff mehr geliefert wird und das Kreislaufsys-
tem auf die Lungenatmung umgestellt werden muss; oder wenn das

352

Genese des Leidens

1 Fetz (1988b) hat das Verhältnis von Person und Identität bzw. die dreifache Stufen-
entwicklung der Identität des Menschen in seinem Aufsatz »Personbegriff und Identi-
tätstheorie« tief dringend herausgearbeitet. Er unterscheidet dort die drei Stufen der
natürlichen, der konventionalen und der autonomen Identität. Ich folge diesem Kon-
zept.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kind instinktiv die Brust der Mutter sucht und eine neue Nahrungs-
quelle entdeckt; oder wenn das erwachende »auftauchende Selbst«
(Stern) von der Mutter auch als Person, als Subjekt geweckt und emp-
fangen wird, und das Kind diesem Angebot entspricht. Immer haben
wir es mit einer neuen Möglichkeit und einer neuen Herausforderung
zu tun, die allein mit den Mitteln der zuletzt erreichten Entwicklungs-
stufe nicht zu bewältigen ist, aber doch aufgrund innerer andrängender
Potentiale (physischer, seelischer und geistiger Art) und äußerer Er-
wartungen bewältigt werden muss. Das löst Spannung, Unruhe, Druck,
ja eventuell Leiden, das Gefühl der Krise und die Angst vor dem Schei-
tern aus und stellt objektiv ein Problem dar. In der Regel wird die neue
Entwicklungsstufe nicht »autistisch« erreicht, sondern gemeinsam,
dialogisch und interaktiv mit der gegebenen Um- und Mitwelt. Der
aufrechte Gang, die Sprache, die Imagination, das Spiel, die geschlecht-
liche Identität und das operationale Denken müssen zwar stets vom
Individuum erkämpft und erlernt werden, aber immer angehalten, un-
terstützt und gefördert durch seine Mitwelt, anders gelingt es zumeist
nicht. Im Allgemeinen ist die frühere Entwicklungsstufe die notwendi-
ge Voraussetzung für die folgende, das betont auch Piaget, und kon-
zipieren alle anderen Entwicklungspsychologen und Entwicklungsphi-
losophen in ähnlicher Weise, etwa Hegel, Freud, Kohlberg, Gebser,
Neumann.

»Wenn wir jetzt diese Abfolge betrachten, lässt sich unschwer erkennen, dass
jede dieser Perioden oder Teilperioden für die Konstruktion der jeweils nach-
folgenden notwendig ist … Warum treten Sprache und semiotische Funktion
erst am Ende einer langen sensomotorischen Periode auf …?… Erstensmuss es
einen allgemeinen Nachahmungskontext geben, der interpersonalen Austausch
zulässt, und zweitens müssen die verschiedenen Strukturmerkmale vorhanden
sein, welche die Basiseinheit von N. Chomskys Transformationsgrammatik
konstituieren. Die Erfüllung der ersten Bedingung bedeutet, dass neben den
motorischen Nachahmungstechniken (und das ist keinesfalls eine leichte Auf-
gabe) die objektbezogene, raumzeitliche und kausale Dezentrierung der zweiten
sensomotorischen Teilperiode gemeistert werden muss. Hinsichtlich der zwei-
ten Voraussetzung hat unsere Mitarbeiterin Hermine Sinclair, die sich auf Psy-
cholinguistik spezialisiert hat, gezeigt, dass Chomskys Transformationsstruktu-
ren durch die vorangehende Ausformung der sensomotorischen Pläne
vorbereitet werden und dass ihr Ursprung weder in einem neurophysiologi-
schen Programm liegt (wie Chomsky annimmt) noch in einem konditionieren-
den »Lernprozess« operanter oder anderer Art.« (Piaget 1988, S. 41–42)

353

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Notwendig« bedeutet hier natürlich nicht, dass die spätere Periode
notwendig aus der früheren hervorginge, sondern nur, dass die spätere
durch die frühere bedingt ist und jene ohne diese so, wie sie sich aus-
gestaltet, nicht möglich wäre. Auch bedeutet dieser enge Zusammen-
hang der Perioden nicht, dass die frühere immer vollständig in die
nächste »höhere« mit übernommen würde (was als Idee etwa der he-
gelschen Entwicklungslogik und Dialektik zugrunde liegt). So gehen
z.B. viele Reflexe bzw. Instinkthandlungen, mit denen der Mensch ge-
boren wird, schon im ersten Lebensjahr verloren; sie werden regelrecht
unterdrückt oder ausgelöscht. Die Erfahrung lehrt, dass fast immer ein
Potential beim Übergang von einer Periode zur nächsten verloren geht,
nicht selten sehr Wertvolles. So erleidet z.B. die freie naive Phantasie
des Kindes durch die zunehmende Intellektualisierung und Dezentrie-
rung seines Denkens in Kindergarten und Schule einen Verlust an
Spontaneität, Lebendigkeit und Weite; der kindliche Animismus der
Welt, der die so wunderbare Intimität zwischen Mensch und Welt er-
möglicht, löst sich auf undmuss das auch tun, wenn der Mensch geistig
nicht stehen und in seinem Egozentrismus nicht gefangen bleiben will.
Doch heißt dies nicht, dass dieser »Fortschritt« notwendig erfolgt
(denn er kann ja ausbleiben wie in vielen nativen Völkern) und dass
es sich in jeder Hinsicht um einen Fort-Schritt, um eine Vervollkomm-
nung handeln würde. Entscheidend ist etwas anderes, nämlich dass die-
sesWeiterschreiten die Antwort auf eine neue Herausforderung ist, die
bewältigt werden muss, und das ist etwa in der modernen abendlän-
dischen Kultur ein solches Maß an zwischenmenschlicher, kommuni-
kativer und technischer Komplexität, dass sie ohne den weiteren Aus-
bau intellektueller Fähigkeiten nicht zu meistern ist. Ähnlich stehen
wir heute mit den neuen Kommunikationsmöglichkeiten und Medien
vor der Herausforderung, Informationen zu sichten, zu bündeln, nach
bestimmten höheren intellektuellen und ethischen Zwecken aus-
zuwählen, wenn wir nicht in der Flut der Angebote ertrinken wollen.

Jeder Periodenübergang stellt also eine Grenzerfahrung und eine
Herausforderung dar, aber nicht nur das. Er aktiviert erstens bisher
schlummernde Potentiale, und er eröffnet mit der neuen Stufe völlig
neue Seinsmöglichkeiten und Welthorizonte. Darum genügt kein nur
im Rahmen der Homöostasetheorie angesiedeltes äquilibristisches
Entwicklungsmodell, wie wir es bei Freud und Piaget vorfinden, ein
Modell, das von dem Grundsatz ausgeht, dass immer nur ein äußerlich
gestörtes Gleichgewicht durch adaptive Prozesse wiederhergestellt

354

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Vielmehr ist der Mensch, wie die neuere humanistische Psycho-
logie mit ihren Begriffen der »Ganzheit«, des »offenen Systems«, der
»Tendenz zu höherer Komplexität« und der »schöpferischen Expan-
sion« betont (vgl. C. Bühler 1933, 1967; C. Bühler/M. Allen, 1974,
Kap. 3, S. 29–58) und wie dies so eindrücklich Augustinus bezeugte
und Wust (1928) herausarbeitete, bereits an sich ein instabiles System
mit einer inneren Unruh, die unentwegt neue, wachstumsfordernde
Impulse auf denWeg bringt, das SystemOrganismus von innen heraus
ins Ungleichgewicht setzt und genau durch jene Potenz, die für die
Instabilität verantwortlich ist, auch wieder, wenn zur Fertigkeit gewor-
den, stabilisiert werden kann und soll.

Nachdem in den ersten Phasen die motorische Leibbeherrschung,
die emotionale Beziehungsfähigkeit und Kommunikation, dasWillens-
und Tatwirken, das Phantasieleben und das Spielverhalten entwickelt
wurden, schiebt sich vor allem auf dem Rücken der Sprachentwicklung
ab dem dritten Lebensjahr immer mehr die Ausdifferenzierung der
kognitiv-intellektuellen Fähigkeiten, die eine enorme dezentrierend-
objektivierende Macht besitzen, in den Vordergrund. Nach der Ent-
wicklung der Fähigkeit zu konkreten geistigen Operationen schält sich
eine neue Fähigkeit heraus. Piaget schreibt:

»Schließlich gibt es die Periode aussagenlogischer oder formaler Operationen.
Auch sie beginnt mit einer Teilperiode, in der sich die Operationen ordnen (11
bis 13 Jahre), und ihr folgt eine andere Teilperiode, die die Ausformung der
allgemeinen Kombinatorik … mit den beiden Formen der Reversibilität
bringt.« (Piaget 1988, S. 41)

Auch wenn man heute die zeitliche Zuordnung der Perioden eher frü-
her als Piaget ansetzt, bleibt doch die grundsätzliche Tatsache erhalten,
dass sich der Intellekt vom Diktat des Willens, der Phantasie und des
Gefühls (»Lust/Unlust«) zunehmend frei macht und selbständig wird
und dadurch einen umfassenden Abstraktionsprozess einleitet, der, so
etwa in der modernen Physik, Mathematik und Statistik, in ein voll-
ständig unanschauliches, rein formales Denken mündet, in dem, wie
Piaget sagt, Operationen auf Operationen angewandt werden. Dieser
intellektuellen Stufe entspricht die zunehmende Ausbildung der auto-
nomen Identität der Person, die nicht mehr fraglos den sozialen Kon-
ventionen folgt, sondern diese kritisch hinterfragt und sich im Sinne
Kants nach »selbst gesetzten« und vernunftgemäßen Denk- und Hand-
lungsnormen zu verhalten sucht (vgl. Fetz 1988b, S. 83 ff.).

355

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei diesem Entwicklungsprozess handelt es sich nun aber keines-
wegs um eine Einbahnstraße, das beweist die Periode der Pubertät, in
der sich der Leib mit neuen Triebkräften zurückmeldet und in der die
emotionalen gegenüber den intellektuellen Fähigkeiten eine Aufwer-
tung erfahren. Das Geistig-Abstrakte tritt zurück, Phantasie und Ge-
fühl dominieren wieder das Leben, jetzt allerdings ganz anders als im
Kleinkindalter, mit einer ganz anderen Tiefe und Bedeutung. Das Ich
erwacht nicht nur zu sich selbst, sondern zu seiner Abgründigkeit, sei-
ner »Unfestgestelltheit«, seiner Orientierungslosigkeit, seiner Selbst-
verantwortung, seiner Sehnsucht nach Ergänzung und nach einem ab-
soluten Daseinssinn. Auch will es sich aus der Primärfamilie lösen und
ein gleichwertiges Glied der öffentlichen Gesellschaft werden. Hier
meldet sich eine Dimension an Entwicklungsmöglichkeit, die Gebser
(1992, S. 165–172) die integrale Stufe nennt, auf der alle bisher er-
reichten Stufen vereinigt, die rein rational-mentale, bloß formale bzw.
diskursiv-logische Stufe überstiegen und das Leben in seinem Grund-
sinn unmittelbar-mittelbar »diaphan«, d.h. in direkter Schau, durch-
sichtig wird. Wie in einer Art Spirale kann die gesamte Entwicklungs-
struktur vom archaischen über das magische, mythische, mentale und
integrale Bewusstsein wieder neu durchlaufen werden, natürlich mit
allen Gefahren und Umwegen, Rückfällen, Stagnationen, Abbrüchen
und Abstürzen.

Damit berühren wir die Frage, wie die individuelle und die kollek-
tive Entwicklung des Menschen bzw. seines Bewusstseins zusammen-
hängen. Die Idee, dass sich die individuelle und die kollektive Genese
des Bewusstseins parallelisieren lassen, ist uralt und drängt sich immer
wieder auf. Sie wird aber oft überstrapaziert und unkritisch angewen-
det, denn die Einheit des individuellen Bewusstseins ist nicht nur weit-
aus geschlossener als die Einheit eines Kollektivs, gar der Menschheit,
sondern gehorcht auch wenigstens teilweise ganz anderen Gesetz-
mäßigkeiten. So lassen sich heute in der aktuellen Menschheit durch-
aus alle jemals bekannten Bewusstseinsniveaus und –gestalten neben-
einander feststellen, was so im Individuum nicht möglich ist. Trotzdem
darf wohl von einer gewissen Analogie gesprochen werden, die zumin-
dest einige Plausibilität für sich hat. Gebser (1992) hat am überzeu-
gendsten diesen Weg beschritten und unterscheidet eine archaische,
dann magische, dann mythische, dann mentale und dann integrale Be-
wusstseinsstufe. Am Anfang steht der Mensch noch ganz nah am Tier;
Ich und Welt sind nicht getrennt, das Bewusstsein ist ganz und gar

356

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sinnlich, pragmatisch und naturalistisch ausgerichtet. Die Dinge der
Welt sind auf die Bedürfnisse hingeordnet und besitzen keine über sie
hinausgehende Bedeutung. Das ändert sich auf der magischen Stufe,
auf der alles durchseelt wird und eine numinos-grenzenlose Bedeutung
erhält. Der Geist ist hier ganz Gefühl, Freude, Angst, Schrecken, Trau-
er, Staunen, Zorn. Auf der mythischen Stufe wird diese Gefühlsbedeu-
tung bildhaft gestaltet, begrenzt und verarbeitet. Die Mythologien die-
nen dazu, die Welt zu erklären, ihren Ursprung zu deuten, die
Phänomene der Welt als geistige Geschehnisse zu verstehen, die Ge-
burt, den Tod, die Krankheit, die Schuld, den Kampf, das Scheitern, den
Irrtum in sinnvolle Zusammenhänge zu bringen. Der Mensch orien-
tiert sich mit diesen Erzählungen, Epen, Geschichten; er verankert sich
in eine Tradition und gehört einer bestimmten Gemeinschaft an, die
sich mythologisch von einem göttlichen Urahn ableitet. Alle Kunst
hat hier ihren Ursprung und ihre unversiegbare Quelle. Die mentale
Periode kritisiert dieses Bilddenken und entwertet es fundamental (vgl.
Xenophanes). Das logisch begründende, diskursiv-dialektische Denken
setzt ein und verlangt zwingende Beweise und Ableitungen. Wissen-
schaft und Philosophie entstehen; es werden Hypothesen, Theorien,
Systeme gebildet, die sich nicht mehr auf Bild und Anschauung, son-
dern auf objektive Erfahrung und den reinen Begriff stützen. Das in-
tegrale Denken schließlich findet wieder, aber auf höherer Ebene, zum
anschaulichen Denken zurück und sucht alle vorigen Stufen in ihrer
Eigenart zu würdigen und zu integrieren. Das Absolute erscheint nun
nicht im Bild, auch nicht im bloßen Gefühl oder im bloßen Begriff,
sondern wird in allem Sein sozusagen fühlend erschaut.

Es kann nicht geleugnet werden, dass diese kurze Beschreibung
der Genese des kollektiven Bewusstseins viele Ähnlichkeiten mit der
Entwicklung des Individuums aufweist. Auch dieses beginnt ganz po-
sitivistisch-sensualistisch und durchschreitet die Phasen des Gefühls-,
Bild- und Begriffsdenkens. Schon im pubertären Menschen findet oft
eine Integration all dieser Bewusstseinsstufen und -dimensionen statt,
sodass von einer ersten, sicher noch unreifen Form des integralen Be-
wusstseins gesprochen werden darf. Interessant ist, dass auch bei Geb-
ser jeder Übergang mit einer Krise einhergeht: Die Möglichkeiten der
bisherigen Stufe reichen nicht aus, die neuen, innerlich und äußerlich
andrängenden Herausforderungen zu meistern, und fordern den Über-
stieg auf eine neue, differenziertere Stufe. Die Grenzerfahrung, das
Nichtkönnen, die Ohnmacht, das Ringen und Kämpfen, die Angst zu

357

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


scheitern, das Leiden der Zerrissenheit und die Not gehören genauso
unumgänglich zu diesemModell der kollektiven Bewusstseinsentwick-
lung wie zum Modell der individuellen Entwicklung. Hierin liegt viel-
leicht die wichtigste Analogie, die für unsere Theorie des Leidens auch
den größten Ertrag verspricht. Denn in der Tat ist das Erreichen einer
neuen Bewusstseinsstufe keine Selbstverständlichkeit, sondern ver-
langt den totalen existenziellen Einsatz der Person bzw. des Kollektivs.
Wenn die Menschheit heute nicht begreift, dass sie ein integrales
Verhältnis sowohl zur Natur und ihren Ressourcen finden als auch
zwischen den Nationen und Völkern im Sinne einer gerechten Res-
sourcenverteilung herstellen muss, dann wird sie, fixiert auf ihre ratio-
nalistisch-mentale Bewusstseinsstufe, erbarmungslos scheitern und
untergehen. Leiden und Not werden hier also geradezu zu Alarm-
signalen und Wegweisern für eine Meisterung der Probleme und die
Weiterentwicklung des nie ausschöpfbaren Bewusstseinspotentials des
Menschen.

Auf diesem Hintergrund ist es nicht mehr schwer, eine allgemeine
Genese des Leidens zu konzipieren. Sie folgt im Wesentlichen den auf-
gezeigten Entwicklungsstufen mit ihren entsprechenden Möglichkei-
ten, Grenzen, Herausforderungen, Gefährdungen und Nöten. Das ar-
chaische Leid würde den Schmerz bedeuten, die fraglose Geborgenheit
in Natur, Leib und Sinnlichkeit verlassen zu müssen, aus der Einheit
des undifferenzierten Lebens herauszufallen und die Welt der Diffe-
renzen (des Fremden im eigenen Leib, im Anderen usw.) zu bestehen.
Das magische Leid bedeutete den Schmerz, einerseits die überwälti-
gende Fülle und Größe des Numinosen zu überstehen, andererseits
zunehmend die Realität des Seelenlosen, Unverständlichen, Kalten,
Grausamen, Sinnlosen, Kontingenten anzuerkennen. Im mythischen
Leid wird der Schmerz dann schon bildhaft gestaltet und bewältigt.
Alle Mythen haben Geburten, Kämpfe, Tragödien zum Thema. Ihre
Grenze erfährt diese Weltsicht, wenn sie sich ihrer Begrenztheit und
Zufälligkeit bewusst wird und z.B. mit den Mythen anderer Völker
konfrontiert wird, die den bisherigen Glauben erschüttern, ja (wie im
Denken des Xenophanes) lächerlich erscheinen lassen. Kritischen Fra-
gen hält das mythische Weltbild dann nicht mehr stand, und vor der
Erklärung der Gesetzmäßigkeiten des Naturgeschehens versagt es voll-
ends. Hier erweist sich jetzt der wissenschaftliche Verstand als über-
legen, was ihm einen ungeahnten Aufschwung beschert, so vor allem
in der abendländischen Neuzeit. Er will nun alles erklären, alles be-

358

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rechnen und beherrschen, und es gelingt ihm auch in faszinierender
Weise. Damit aber beginnt schon seine Selbstkorruption, das mentale
Leid. Denn indem er alles zu beherrschen strebt, hebt ein gewaltiges
Zerstörungswerk an, das dem mentalen Bewusstsein als der instru-
mentellen Vernunft zu entgleiten droht. Das liegt letztlich daran, dass
das Wesenhafte der Dinge, des Lebens, der Welt sich gerade dem in-
strumentellen Zugriff entzieht bzw., wo dieser doch zugreift, nur
Scherben zurückbleiben. Dem Pathischen ist das Wesen der Welt letzt-
lich zugänglicher als dem Pragmatischen. Nur einer prinzipiellen Of-
fenheit, die zulässt und abwartet, die bereitet und hütet, kann sich das
Lebendige des Seins zeigen. Das ist zweifellos die berechtigte Botschaft
des Heideggerschen Spätwerkes, so unbestimmt auch sonst seine
Seinslehre sein mag. Welches Leid hier droht, ist nicht fraglich – es ist
der Seinstod, der innerste Lebenstod, die Abtrennung von allen tiefe-
ren Seinsquellen, die große Seinsentfremdung. Das spüren heute Viele,
das ahnt die Menschheit als ganze. Hier wird das Leid zum radikalsten
Hinweis auf das, was Not tut: die integrale Einbettung des Daseins in
das Ursein, die Anbindung des Menschen an die letzten Seins-, Sinn-
und Wertquellen. Dieses Leid steht als Stellvertreter da, wo das Gött-
liche wieder und dennoch völlig neu und anders stehen sollte, aber
noch nicht steht.

Im Kontext dieser Arbeit ist es unmöglich, die gesamte Problema-
tik der Genese des Leidens zu entfalten. Jede einzelne Entwicklungs-
phase des Menschen mit ihrem jeweiligen kritischen Übergang in die
nächste Phase bedürfte einer ausführlichen Diskussion, die sicherlich
den Umfang einer Monografie annehmen würde. Hier wird weitere
Forschungsarbeit zu leisten sein. Bei manchen Autoren ist dazu schon
vieles zu finden, so bei Gebser, was die allgemeine Bewusstseinsent-
wicklung betrifft, so bei den modernen Entwicklungspsychologen, was
die Ontogenese des einzelnen Individuums angeht. Für unseren Zu-
sammenhang genügt die zentrale Einsicht, dass das Leiden nicht nur
einen überzeitlichen Kern besitzt, nicht nur über eine präzise angeb-
bare zeitliche Grundstruktur verfügt, sondern, eng gebunden an die
allgemeine psychophysische Entwicklung des Menschen, im größeren
Lebensganzen auch Phasen, Stadien, Stufen zeigt, die zwar weit varia-
bler, aber doch nicht völlig beliebig in ihrer Abfolge und inneren The-
matik sind.

359

Stufen der Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


8. Das Problem von Genese und Dialektik

Es war wohl die Hegelsche Philosophie, die einen grundlegend neuen
Aspekt in die Betrachtung des Werdens, der Zeitlichkeit und des Ver-
änderlichen einbrachte: die Dialektik. Ihr zugrunde liegt der Gedanke
der »geordneten Unordnung«, also die Idee, dass das Werden bei all
seiner Vielfalt, Unberechenbarkeit und Instabilität doch einer inneren,
nach Hegel sogar strengen, ja notwendigen Gesetzmäßigkeit gehorche,
die zum einen eine stete Zunahme von Differenzierung, Komplexität
und Integrität, von Geist und Selbstbewusstheit, also eine Höherent-
wicklung der Daseinsgestalten bewirkt und zum anderen aufgrund der
angeblichen Notwendigkeit des dialektischen Prozesses eine Vorher-
sagbarkeit ermöglicht. Zudem impliziert Hegels Auffassung ein defini-
tives Ziel und damit Ende, d.h. einen höchstmöglich erreichbaren Zu-
stand des gesamten Weltgeschehens, eine ontologische Eschatologie.
Dabei spielt sich das Ganze vollkommen immanent ab, die Welt be-
ginnt bei einem Absolutum, aber völlig unbestimmt, und endet nach
einem Durchgang durch viele endliche Stufen in einem Absolutum,
nun aber total durch- und selbstbestimmt. Die Welt und ihr Geist, der
»Weltgeist«, kommen im Menschen zu sich selbst und zu ihrem Ende.

Nun spielen im Prozessgeschehen der hegelschen Dialektik Nega-
tivität und Negation eine zentrale Rolle. Um das Problematische gleich
anzusprechen: Hegel behandelt das Negativum als ein verborgenes, als
ein latentes Positivum, als einen Mangel, der zugleich ein Potential in
sich birgt, das allem bisherigen Positivum nicht nur konträr, sondern
kontradiktorisch entgegensteht. Und das ist der wunde Punkt: Der
Mangel selbst widerspricht, ist aktiv als Verneinung, und eben dadurch
begrenzt er alles bisherige Positive und treibt es über sich hinaus. Da-
durch entsteht die spezifisch dreischrittige Figur der hegelschen Dia-
lektik: Einem Positivum (These) setzt sich ein Negativum (die Anti-
these) entgegen, aus deren beider Kollision die Synthese als deren
höhere Vereinigung entspringt. Im Gefolge dieser Kollision stellt sich
eine »Aufhebung« im dreifachen Sinne ein: Erstens verschwinden die
Gegensätze; zweitens werden sie auf eine höhere Stufe gehoben; und
drittens werden sie dort erhalten, bewahrt. Diesen Prozess sieht Hegel
gleichermaßen sowohl im historischen Weltgeschehen als auch in der
Entwicklung des Denkens, ja in der Logik ablaufen. Die subjektive Lo-
gik ist dabei die Fortführung der Ontologie und liegt dieser als objekti-
ve Logik zugrunde. Dabei steuert der Dreischritt mit innerer Unerbitt-

360

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit das Weltgeschehen. Freiheit besteht nur in der Einsicht in die
Notwendigkeit und in ihrer Befolgung. Marx hat diese Metaphysik
dann auf die Gesellschaft und die ökonomischen Prozesse angewandt.
Was ist zu dieser Konzeption zu sagen? Trifft sie wirklich auf das Wer-
den und insbesondere die Entwicklungsprozesse in der Natur, in der
Geschichte und im Denken zu? Ja und nein. Nur mit erheblichen Mo-
difikationen und Ergänzungen kann diese Form der »Dialektik« auf-
rechterhalten werden.

Die bedenklichste und schillerndste Rolle spielt der Mangel, die
Negativität, und er tut dies, weil er immer wieder in das Kleid eines
Positivums schlüpft. So sagt Hegel (1986, S. 82–83) am Anfang seiner
»Wissenschaft der Logik«, Sein und Nichts seien identisch, weil so-
wohl das Sein als auch das Nichts jeweils mit sich selbst gleich seien.
Er sagt dort auch, dass sowohl das Sein als auch das Nichts völlig unbe-
stimmt bzw. nur als Sichgleichheit bestimmt seien. Dabei verkennt er,
dass die Sichgleichheit (Identität, Selbstzusammenhang) erstens keine
reine Unbestimmtheit ist, sondern eine allerdings einfachste Seinsur-
bestimmung und zweitens keineswegs ein nichts, reine Negativität ist,
sondern grundpositiv. Das Nichts wiederum, wenn es wirklich die
Ausgrenzung jeglicher positiven Bestimmung meint, kann daher auch
nicht sich gleich, nicht mit sich identisch und dann natürlich auch
nicht mit dem Sein identisch sein. Da das Nichts bei Hegel im Aufbau
seiner Logik und Ontologie aber weiterhin eine »halbpositive« Rolle
spielt, kommt es zu einer wahren Begriffszauberei, die alles möglich
macht. So zaubert er schon aus der »Dialektik« von Sein und Nichts
das Werden heraus. In Wahrheit ist eine echte Dialektik aber nur zwi-
schen zwei positiven, allerdings positiv begrenzten Gegensätzen mög-
lich, niemals zwischen einem (begrenzten) Positivum und einem Ne-
gativum. Aus der Vereinigung von Mann und Frau kann ein Kind
hervorgehen; aus der Vereinigung eines Mannes mit einem Nicht-
Mann nicht. Denn der Nicht-Mann könnte ein Vogel, ein Hund, ein
Stein, ja gar nichts sein. Analog können sich die Gegensätze Rot und
Grün zu Weiß vereinigen, aber nicht Rot und Schwarz zu einer neuen
Farbe, da das Schwarz nur das Fehlen des Lichtes, der Farben angibt. Es
ist darum ein folgenschwerer Fehler, wenn ein Negativum (Nicht-
Mann) als Positivum gesetzt wird, wie es ein Fehler ist, ein Positivum
(Frau) als Negativum (Nicht-Mann) zu setzen. Letzteres war lange
genug der Fall: Die Frau wurde als Defizitgestalt des Mannes definiert,
ähnlich übrigens das Kind als Defizitgestalt des Erwachsenen, das Tier

361

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


als Defizitgestalt des Menschen, der Mensch, z.B. in der Gnosis, nur
als Abfall von Gott.

Betrachten wir die Realität, dann stoßenwir auf vielfältige Formen
der Dialektik. An erster Stelle muss die positiv antagonistische oder
positiv polare Dialektik genannt werden, die durch einen positiven Ge-
gensatz charakterisiert ist, bei dem sich zwei Wirklichkeiten konträr,
gegensätzlich – und eben nicht kontradiktorisch, nicht selbstwider-
sprüchlich! – gegenüber stehen. Dabei gilt, dass diese zwei Wirklich-
keiten in einer Hinsicht identisch, in anderer Hinsicht verschieden sind,
und dass ihre jeweiligen Verschiedenheiten nicht auf das Wesen des
Gegensatzpartners zurückgeführt werden können. Zwei Beispiele:
Mann und Frau sind Menschen, in dieser Hinsicht sind sie identisch;
in Hinsicht von Männlichkeit und Weiblichkeit besitzen sie Eigen-
schaften, die grundsätzlich verschieden sind und nicht aufeinander zu-
rückgeführt werden können. Analog verhält es sich z.B. mit dem Ge-
gensatz Bürgertum-Proletariat: Bei beiden handelt es sich um
gesellschaftliche Mächte, darin sind sie identisch, aber in Hinsicht ihrer
politischen Rechtsstellung, wirtschaftlichen Einflussmöglichkeiten etc.
sind sie verschieden. Oft, aber keineswegs immer ergänzen sich die
Verschiedenheiten des Gegensatzpaares und schaffen dann eine umfas-
sendere polare Wirklichkeit, so z.B. Mann und Frau in der Ehe. Wird
diese umfassende Wirklichkeit produktiv, kann es zu einer neuartigen
Synthese kommen, z.B. zur Zeugung eines Kindes. Das ist aber nicht
notwendig der Fall, und oft genug ist es sogar unmöglich. Die antago-
nistisch-schöpferische Gegensatzdynamik ist die klassische und voll-
ständigste Form der Dialektik; sie schwebte z.B. Goethe, aber auch
Hegel und Marx vor.

Vom positiven Gegensatz ist der negative Gegensatz, der nur eine
partielle oder einseitig-negative Dialektik konstituiert, zu unterschei-
den. Hier steht einem Positivum kein anderes Positivum, sondern ein
Negativum »gegenüber«. Beispiel: Ein Mensch soll einen Fluss durch-
queren, kann aber nicht schwimmen. Manches kann dieser Mensch,
aber schwimmen kann er nicht; wir haben es also mit dem Gegensatz
Können-Nichtkönnen zu tun. »Dialektisch« kann dieser Gegensatz nur
im uneigentlichen Sinne werden, nämlich als Anreiz für die positive
Seite, das Negativum zu überwinden, indem jene positive Fähigkeit
bzw. ein Äquivalent derselben erworben wird, die das Negativum auf-
hebt. Wenn jener schwimmunfähige Mensch seine Intelligenz einsetzt,
ein Floß baut und den Fluss erfolgreich überquert, dann hat das Zu-

362

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sammenspiel von Können und Nichtkönnen, von Intelligenz und
Schwimmunfähigkeit (aber Überquerungsherausforderung!) eine Art
Dialektik hervorgebracht. Dabei darf nicht übersehen werden, dass das
Negativum selbst gar nichts vermag, sondern nur insofern »aktiv«
wird, als dahinter eine existenzielle Forderung steht (nämlich den Fluss
zu überqueren), die letztlich das Positivum (über die Situation) an sich
selbst richtet! Hegel irrt darum, wenn er meint, das Negative selbst sei
wirkmächtig.

Eine dritte Form der Dialektik bilden Gegensatzpaare, die zwar
positiv sind, aber einander nicht polar und gleichhoch gegenüber ste-
hen, nennen wir sie die positiv nicht-polare Dialektik. Die dyna-
mischen Verhältnisse von Lehrer und Schüler, Mutter und Kind, Herr
und Knecht, Mensch und Haustier sind von dieser Art. Das Dritte, die
»Synthese«, ist hier oft nur eine bestimmte Art von Gemeinschaft und
Interaktion, es kann aber durchaus auch etwas Neues zustande kom-
men, z.B. wenn Meister und Schüler eine Akademie ins Leben rufen,
Mensch und Tier eine neue Wirtschaftsform begründen.

Von allen bisherigen Dialektiken ist die »Dialektik« des kontra-
diktorischen Widerspruchs im Wesen überhaupt keine Dialektik. Denn
es kann dieser Widerspruch niemals einen realen positiven oder nega-
tiven Gegensatz konstituieren, sondern nur im Felde des Denkens be-
stehen. Der Aussage: »Der Mensch ist ein Lebewesen und er ist kein
Lebewesen.« lässt sich kein Inhalt zuordnen,2 schon gar nicht im dia-
lektischen Sinne. Aus einer Kontradiktion kann sich darum niemals
etwas entwickeln. Und wo sich etwas dialektisch entwickelt, da handelt
es sich niemals um eine Kontradiktion, sondern um einen positiven,
polar-dynamischen oder unpolaren Gegensatz.

Innerhalb dieser Grundformen der Dialektik beobachten wir nun
interessante Unterformen. Jene Form, die Hegel konzipierte, ist zwar
zweifellos die vollkommenste, aber auch die seltenste. Da, wo sie Hegel
sah, im Geschichtsverlauf und im Denken, kommt sie so gut wie gar
nicht vor. Meist bleiben die Gegensätze nämlich bestehen, und ihre
gemeinsame Wirkung, die Synthese, ist nur unvollständig, oft fragil
oder führt nicht selten sogar in eine Verarmung. Wenn sich Mann

363

Das Problem von Genese und Dialektik

2 Genau betrachtet ist der kontradiktorische Gegensatz also nicht einmal im Denken
möglich, wenn wir Denken hier inhaltlich verstehen, sondern nur als das disparate, bloß
»formale« Nebeneinander von Sätzen, denen überhaupt kein echter Denkinhalt mehr
zugeordnet werden kann!

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und Frau fortpflanzen, werden sie nicht im Kind aufgehoben; wenn
sich Bürgertum und Proletariat arrangieren, dann kann das – wie im
Fall des Kapitalismus – auf Kosten anderer, z.B. der Kolonialvölker und
der ausgebeuteten Natur gehen. Die hegelsche Vollform der Dialektik
finden wir interessanterweise eher in der physikalisch-chemischen,
teilweise auch in der biologischen Welt. Blaues und grünes Licht z.B.,
ineinander projiziert, ergibt weißes Licht, und zwar ohne dass vom
blauen und grünen Licht irgendein sichtbarer Rest übrig bleibt. Sie
sind verschwunden, aber doch bewahrt, was dadurch bewiesen wird,
dass die beiden Farbqualitäten wieder auftreten, wenn die Lichtbündel
getrennt werden. Analog verhält es sich bei vielen chemischen Reak-
tionen: Natrium und Chlor treten zu NaCl, zu Kochsalz, zusammen
mit dem Auftreten von völlig neuen Eigenschaften, die an den Aus-
gangsstoffen nicht vorkommen. Auch bei der Synthese einer Eizelle
mit einer Spermienzelle kommt es zu einer vollständigen Synthese,
doch ist sie nicht mehr so »rein« wie in den beiden erstgenannten Fäl-
len, sondern schon wesentlich ungleichgewichtig aufgrund des Vorran-
ges der Eizelle (deren Plasma mit in die Befruchtung eingeht, während
das Plasma der Spermienzelle keine Rolle spielt). Überhaupt kann der
Grundsatz aufgestellt werden, dass die dialektisch-polare Synthese
umso unvollständiger ist und sich umso fragiler und schwieriger ge-
staltet, je komplexer die Ausgangssubstanzen sind. Manche Synthesen
sind darum gar nicht möglich. Zwei ausgewachsene Organismen, zwei
polar entgegen gesetzte Weltanschauungen, zwei Kulturen, zwei Reli-
gionen lassen sich nicht synthetisieren, jedenfalls nicht ohne erheb-
liche Abstriche und Verbiegungen.

Hegels Dialektik stellt demnach eher eine Ausnahme dar, die un-
vollständigen Dialektiken eher die Regel. Das offenbart aber Weiteres,
nämlich, dass die Dialektik
– erstens nicht notwendig erfolgt, höchstens folgerichtig;
– zweitens nicht immer zu Höherem, Besserem, Komplexerem führt,
sondern auch zu Stagnation, Verkrüppelung undVerfall führen kann;

– drittens nicht immer und notwendig aus einem echt polaren Gegen-
satz hervorgeht;

– viertens unvorhersehbar ist und oft emergente Eigenschaften gene-
riert;

– und fünftens gar nicht die einzige Seinsweise des Werdens darstellt,
sondern eine neben vielen anderen, die oft weitaus bedeutungsvoller
sind.

364

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So wird manches Werden z.B. einfach durch Aneinanderreihung von
Gleichem gebildet, dann nennen wir es Wiederholung, denken wir et-
wa an den Aufbau der Fadenpilze. Ein anderer Werdeprozess entsteht
durch Ineinanderbau von Verschiedenem, so im Falle höherer Organis-
men. Wieder ein anderes Werden durch Abbau und Umbau; und wie-
der ein anderes durch die rein zeitliche Abfolge von Ereignissen, wie im
Falle von Radiowellensignalen oder von Sprachlauten, die kein räumli-
ches Verhältnis untereinander aufbauen (einfache Sukzession). Viele
Dialektiken gehen schließlich aus unpolaren Gegensätzen hervor, Ge-
gensätze, die nicht durch eine gleich hohe polare Nebenordnung, son-
dern z.B. durch eine unpolare Unterordnung bestimmt sind. Letzteres
liegt, wie gesehen, im Falle des Lehrer-Schüler- und des Mutter-Kind-
Verhältnisses vor. Die Dialektik wiederum zwischen sehr komplexen
Realitäten, z.B. zwischen Wissenschaft und Religion, zwischen Kirche
und Staat oder zwischen König und Fürsten, Volk und König ist von
polaren und unpolaren Gegensätzen, aber auch von Übereinstimmun-
gen und gemeinsamen Interessen gekennzeichnet und erzeugt ein sehr
komplex-wandlungsreiches, oft revolutionär-umschlagendes Werdens-
bild. Von einer Dialektik kann also nicht die Rede sein, das gilt sowohl
für die individuelle als auch für die kollektive Entwicklung des Men-
schen, die manchmal vollständig dialektische Züge aufweist, meist aber
unvollständig ist und außerdem von nichtdialektischen Werdensord-
nungen wie der einfachen Sukzession, dem Auf-, Ab- und Umbau, der
Wiederholung und der Gewohnheitsbildung bestimmt ist.

Das Denken im Sinne des Erkenntnisprozesses schließlich ist im
Kern überhaupt nicht dialektisch-synthetisch, sondern wesentlich ana-
lytisch. Denn es schreitet von einem gegebenen Bedingten zu dessen
gegebenen oder nicht gegebenen, aber zu erschließenden Bedingungen
und Seinsvoraussetzungen zurück, während jede Dialektik immer nach
vorne schreitet, eben werdend, schaffend, bildend, synthetisch ist. Nur
indirekt kommt auch im Felde der Theorie die Dialektik vor, dann näm-
lich, wenn sich bestimmte Hypothesen und Theorien gegensätzlich ge-
genüberstehen. Hierbei handelt es sich jedoch um keine Erkenntnis,
vielmehr gilt es erst zu prüfen, welche Theorie dem zu erkennenden
Sachverhalt am nächsten kommt. Das aber kann wieder nur durch eine
Analyse der Theorie am Sachverhalt entlang geleistet und geklärt wer-
den und nicht etwa dadurch, dass man die antagonistischen Theorien
ineinander schiebt, vermischt oder willkürlich kompatibel macht. Die
Übertragung der Dialektik aus dem Realleben, vor allem aus der Ge-

365

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schichte, wo sie sehr bedeutsam ist, in die Erkenntnistheorie und Logik
war der zweite große Fehler Hegels, der dem wissenschaftlichen Ruf
der Philosophie sehr schadete.

Dass im Felde des Leidens die Dialektik eine berechtigte und große
Rolle spielt, erhellt schon daraus, dass viele Leiden durch die Kollision
positiver und negativer Gegensätze bedingt sind, ja das Leiden selbst,
d.h. in seiner inneren Struktur, einen mindestens negativen Gegensatz
aufweist: Ich kann nicht, was ich will oder soll; ich soll etwas, was ich
nicht will oder kann; ich muss etwas erfahren, erleben, tragen, was ich
nicht ertragen kann. In allen diesen Aussagen offenbart sich ein nega-
tiver Gegensatz mit einer entsprechenden Dynamik, weshalb ich die
Grundstruktur des Leidens als dynamisch-dialektische Diskrepanz be-
zeichnet habe. Negativ ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen
nur ein Mangel, aber einer, der überwunden werden soll, »gegenüber-
steht«. Positiv ist die Leidensdialektik, wenn dem Betroffenen ein Leid
gegenübersteht, das nicht nur ein Mangel, sondern ein Positivum ist,
z.B. ein beängstigendes Gefühl, ein Zwangsgedanke, eine andere Mei-
nung, ein tyrannischer Vorgesetzter, eine Krankheit, eine Herausfor-
derung, ein inhumaner gesellschaftlicher Zustand etc. In den meisten
Fällen des Leidens mischen sich die beiden Gegensatzdialektiken. Denn
mit dem Positivum, an dem der Betroffene leidet, ist notwendig der
Mangel verbunden, dieses Positivum nicht integrieren oder wenigstens
noch nicht bewältigen (z.B. eliminieren) zu können oder zu wollen,
aber zu sollen. Damit klärt sich durch die Analyse des Wesens der Dia-
lektik das Wesen des Leidens noch ein Stück weiter auf: Sie umfasst
mindestens die Dialektik eines negativen Gegensatzes, in der Regel
aber sind in ihr ein negativer und ein positiver Gegensatz in gespann-
ter Weise vereinigt. Niemals wird die Leidensdialektik dagegen durch
einen kontradiktorischen Widerspruch bestimmt. Schließlich und end-
lich ist festzuhalten, dass die Dynamik des Leidens bzw. des Leidens-
druckes zwar das Leiden zu transzendieren sucht, dies aber als und im
Leiden nicht schafft. Es kommt im Falle der Leidensdialektik also nicht
notwendig zu einer Synthese, zu einer Versöhnung, sondern es bleibt
die Leidensdynamik und ihr dialektisches Gegensatzgeschehen wesent-
lich offen. Ja, es kann sogar zu einer »negativen Dialektik«, zu Verfall
und Zerstörung im Leiden und durch das Leiden kommen. All das soll-
te helfen, die ungeheure Komplexität des Leidens zu sehen und zu
würdigen. Darum kann es mit einer Sinnesempfindung, wie es der kör-
perliche Schmerz ist, wahrlich nicht gleichgesetzt werden. Die »Ge-

366

Genese des Leidens

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schichte und Genese des Leidens«, sowohl individuell als auch kollektiv
betrachtet, lässt sich, zusammenfassend gesagt, mit ihren Phasen, Stu-
fen und Perioden aus der Genese des Lebens überhaupt, dann der indi-
viduellen und kollektiven Entwicklung des Menschen weitgehend ab-
leiten. Denn jeder Phasenübergang stellt eine spezifische Krise mit
spezifischen Möglichkeiten, Grenzen, Herausforderungen, Schwierig-
keiten, Infragestellungen, Erschütterungen, Nöten und Leiden dar. Das
im Einzelnen zu untersuchen, würde den Rahmen dieser Arbeit spren-
gen; doch haben hierzu andere Autoren wie Erikson und Gebser schon
Bedeutendes und teilweise Erschöpfendes gesagt, weswegen ich darauf
verweise.

367

Das Problem von Genese und Dialektik

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338 - am 16.01.2026, 08:43:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-338
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Allgemeine Vorbemerkung
	2.  Die direkten Triebfaktoren der Entwicklung
	3.  Die indirekten Triebfaktoren der Entwicklung: Mangel, Grenze, Problem, Konflikt, Gefahr, Konkurrenz
	4.  Der Funktionskreis von Organismus und Umwelt
	5.  Selbstsein und Anderssein
	6.  Organismische Grundverhaltungen gegenüber der Umwelt
	7.  Stufen der Genese des Leidens
	8.  Das Problem von Genese und Dialektik

