
ZfP 52. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter

Richard Hooker
Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 

des modernen Rechtsstaates

1. Genealogie der Gesellschaft

Werte und Normen sind Grundbausteine moderner Moralarchitektur.1 Normen wer-
den in der Neuzeit als Artefakte verstanden, als Produkte des menschlichen Geistes.
Sie treten an die Stelle der mittelalterlichen Leges-Hierarchie, jener natural verfassten
Bestimmungsgröße menschlichen Handelns, die positives und ewiges Gesetz inein-
ander verschränkte. Die praktische Vernunft ist gründende Vernunft, so dachte etwa
Thomas von Aquin, und er bezeichnete die aktive Teilhabe der vernünftigen Natur
des Menschen an der »lex aeterna« deshalb als »lex naturalis«. Der Mensch kann ba-
sale Gesetzlichkeiten der menschlichen Natur, die der praktischen Vernunft in der
materialen Bestimmung des Guten vorgegeben sind, erkennen und verwirklichen.
Letztendlich konkretisiert sich das durch die Vernunft als richtig Erkannte dann in
positiven Normen, in der »lex positiva«. Das göttliche, das natürliche und das positi-
ve Gesetz bilden eine Regel-Hierarchie, die in zwei Richtungen gelesen werden kann:
aufsteigend als Begründungs- und absteigend als Anwendungssequenz.

Unverkennbar ist deshalb der Bruch, den die Neuzeit vollzog: Die Gesellschaft
wurde nicht länger als natürliche und von Gott geschaffene Ordnung erlebt, die der
Mensch ablesen und umsetzen kann. Die Gesellschaft stellt sich selbst her, so erkann-
te man. Sie reflektiert sich als strukturell kontingent: sie muss nicht so sein, wie sie ist,
denn sie war nicht immer so, und sie ist anderswo anders. Insofern wurde die Entde-
ckung Amerikas, der Neuen Welt, die ja zunächst Kolonie Europas war und durch
die Eroberer so viele Grausamkeiten erfuhr, zur großen Herausforderung für die
Moraltheoretiker. Angetrieben von Bartolomé de Las Casas versuchte die spanische
Krone, einen Kodex von Kolonialrechten zu schaffen, woraus dann in der spanischen
Spätscholastik vor allem durch Francisco de Vitoria frühe Formen des Völkerrechts
und der Menschenrechte entstanden. Die langsame Ablösung einer Theorie der Ge-
sellschaft von religiösen Präjudikativen und die Neuordnung des Verhältnisses von

1 Zum Begriff der Norm vgl. Wolfgang H. Schrader, Artikel »Norm« in: Joachim Ritter /
Karlfried Gründer (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 6, Darmstadt
1984, S. 910-918. Zum Wertbegriff vgl. Helmut Kuhn, »Werte – eine Urgegebenheit« in:
Hans-Georg Gadamer / Paul Vogler (Hg.), Neue Anthropologie, Bd. 7: Philosophische
Anthropologie. Zweiter Teil, Stuttgart 1975, 343-373. In der Mathematik entstanden,
ging der Wertbegriff von der Mathematik in die Wirtschaftswissenschaften und später
in Philosophie und Alltagssprache ein.

05_Breitsameter  Seite 74  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 75

rechtlicher und moralischer Normativität wurden begleitet durch den Verlust ge-
meinsamer Zweckwahrheit, der den anderen Menschen als Subjekt, als opaken Kon-
strukteur individueller Zwecksetzungen kenntlich machte. Der Zerfall der mittelal-
terlichen Gesellschaft, des religiös begründeten und hierarchisch gestuften »ordo«
führte zur Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung und zur Suche nach einem
neuen Typ gesellschaftlicher Normierung. Werden Rechtsnormen nämlich ihrer reli-
giösen Fundierung entkleidet, schließt sich sofort die Frage an: Wo finden sie nun
ihre Begründung? Kommen sie durch formale Prozesse politischer Mitbestimmung
zustande, ist ihre materiale Geltung also allein abhängig von den prozeduralen Krite-
rien ihrer Entstehung? Kann deshalb prinzipiell alles beschlossen werden? Oder gibt
es inhaltliche Grenzen demokratischer Beschlussfassung? Existiert eine Unbeliebig-
keitslogik menschlicher Normativität, wie wir sie bei Thomas von Aquin beobachten
können, auch noch in der Moderne?2 Gründen Normen beispielsweise in Werten,
wie vielfach vermutet wird? Der folgende Beitrag will dieser Vermutung anhand ei-
ner wichtigen historischen oder ideengeschichtlichen Zäsur nachgehen.

2. Richard Hooker und die niederländische Revolution

Die Entwicklung einer Gesellschaft, die sich normativ selbst aufgegeben ist, reflek-
tierte wohl erstmals systematisch Richard Hooker (1554-1600) in seinem 1592 we-
nigstens teilweise fertig gestellten und ab 1593 veröffentlichten achtbändigen Werk
»Of the Laws of Ecclesiastical Polity« (und kulminiert später vielleicht in Hegels
Gedanken, der Staat sei die Wirklichkeit der sittlichen Idee, wo die Religion als mo-
ralisch normierende und rechtlich integrierende Instanz ausgefallen sei3). Hookers
Ausgangspunkt war die Frage nach einer neuen gesellschaftlichen Ordnung, die
durch die konfessionellen Spaltungen und die Entstehung von Nationalstaaten not-
wendig erschien. Beides hing eng miteinander zusammen. Denn die Entwicklung des
frühmodernen Staates wurde durch die Tatsache begünstigt, dass die Religion zur
Ursache von Bürgerkriegen geworden war und dass der Staat nun allein für Recht
und Ordnung zu sorgen hatte. Richard Hooker beobachtete das Versagen und damit
den Bedeutungsverlust der Religion in ordnungspolitischen Fragen an zahlreichen
historischen Ereignissen. Er versuchte aber auch, eine Antwort auf konkrete theolo-
gische und juristische Probleme  seiner Zeit und seiner Gesellschaft zu finden. So ist
seine Gesellschaftstheorie – was Großbritannien betrifft – nur auf dem Hintergrund
der Auseinandersetzung zwischen der zum Absolutismus tendierenden Krone und
einem auf die alten Rechte, also auf Mitbestimmung bestehenden Parlament sowie

2 Vgl. Wilhelm Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen
Vernunft, Freiburg i. Br./München 21985.

3 Natürlich ist der Staat nicht allmächtig. Er ist nicht der »wirkliche Gott«, wie Hegel
formulierte, und schon Carl Schmitt bemerkte, dass der innere Mensch, das Gewissen,
sich dem Zugriff des Staates entziehe und so einen absoluten Staat unmöglich werden
lasse, auch wenn er, darin Hegel nicht unähnlich, eine Depotenzierung des Staates
erblickte. Vgl. Carl Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn
und Fehlschlag eines politischen Symbols, Stuttgart 32003, S. 85 f.

05_Breitsameter  Seite 75  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen76

eines Streites zwischen der anglikanischen Staatskirche mit den Katholiken auf der
einen und den Puritanern auf der anderen Seite zu verstehen. Seine Überlegungen
wurden aber entscheidend durch die Beobachtung eines politischen Ereignisses ge-
prägt, das große Folgen für die Entstehung der modernen Demokratie hatte, nämlich
die niederländische Revolution.4 1572 beschlossen die Staaten von Holland-West-
friesland und Seeland auf der Dordrechter Ständeversammlung, sich von Spanien
loszusagen. Dadurch wurde der Weg frei, die Monarchie durch eine aristokratisch
repräsentierte Demokratie zu ersetzen. Wilhelm von Oranien wurde als Statthalter
eingesetzt, ein Titel, der sich zuvor auf die Schwester des spanischen Königs bezogen
hatte. Auf diese Weise waren ein Gesellschaftsvertrag unter den Ständen und ein
Herrschaftsvertrag zwischen den Ständen und Wilhelm von Oranien zustande ge-
kommen. Auch auf dem Hintergrund der Gräueltaten der spanischen Inquisition,
deren Opfer nun auch die Menschen in den Niederlanden werden konnten, legte
Wilhelm größten Wert auf die Verbriefung von Religions- und Meinungsfreiheit.

Hooker wandte die am Beispiel der niederländischen Revolution gewonnenen
Erkenntnisse auf die englische Parlamentstradition an. Der Kernpunkt von
Hookers Konzeption war die Frage nach einer neuen gesellschaftlichen Ordnung,
die religiöse Instanzen und rechtliche Standards auseinander hält, wenn auch nicht
vollständig trennt, vielmehr über Moralfragen, konkret über Fragen der Regelge-
winnung, methodisch aufeinander bezieht. Der direkte Einfluss der Religion auf
Fragen der gesellschaftlichen Ordnung schien überholt. Die Rechtskompetenzen
der kirchlichen Jurisdiktion, die nur im Rechtsgefüge der grundherrlichen, feudal-
rechtlichen Gerichtsbarkeit haltbar gewesen waren, wurden im Übergang von der
feudalen zur bürgerlichen Welt durch die Entstehung des frühmodernen Territorial-
staates absorbiert. Auf diese Weise traten Religion und Recht auseinander. Morali-
sche Fragen konnten sich zwar weiterhin an beiden Komplexen anlagern, aber die
lange gültige Trias von »lex aeterna«, »lex naturalis« und »lex positiva« zerbrach. Im
18. Jahrhundert trennten sich Recht und Moral über viele Stufen. Es entstand ein
autonomes Rechtssystem. Der Gedanke des Rechtspositivismus entwickelte sich.
Recht beruht auf der Entscheidung des Gesetzgebers, nicht auf göttlicher Weisung,
eine Entwicklung, die bei Samuel von Pufendorf und Christian Thomasius dann so
reflektiert wurde, dass das Recht von außen und die Moral von innen bindet.5 

Normen wurden mehr und mehr als Artefakte des Menschen angesehen. Deshalb
liegt es, so erkannte man, am Menschen, über die Normen, denen er unterworfen sein
will, selbst zu disponieren. Er nimmt damit die Rahmenordnung des sozialen Lebens
in die Hand. Und er wählt dabei jene Handlungsregeln, die ihm für die Ordnung des
sozialen Lebens geeignet erscheinen. Damit wurden – nicht erst bei Thomas Hobbes
oder John Locke, sondern schon bei Richard Hooker – primär die Rahmenbedin-

4 Vgl. Wolfgang Fikentscher, »Zwei Wertebenen, nicht zwei Reiche: Gedanken zu einer
christlich-säkularen Wertontologie« in: ders. u.a. (Hg.), Wertewandel – Rechtswandel.
Perspektiven auf die gefährdeten Voraussetzungen unserer Demokratie, München 1997,
S. 121-166, hier vor allem S. 128 f. 

5 Vgl. Niklas Luhmann, »Machtkreislauf und Recht in Demokratien« in: Zeitschrift für
Rechtssoziologie 2, (1981), S. 158-167.

05_Breitsameter  Seite 76  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 77

gungen menschlichen Handelns zur Disposition gestellt und einer Bewertung unter-
zogen, während zuvor primär menschliches Handeln an den bestehenden Regeln ge-
messen und auf diese Weise beurteilt worden war, was die kritische Distanz zu Recht
und Gesetz keineswegs ausschloss. Nur verschob sich mit der Neuzeit der Schwer-
punkt der moraltheoretischen Betrachtung von den Handlungen auf die Handlungs-
regeln. Bei Normen handelt es sich – so erkannte man – nicht um Naturgegebenhei-
ten, quasi natürliche Konstanten des sozialen Lebens, sondern um Kontingenzen:
Regeln können so oder so ausfallen, sie können geändert werden, und anderswo gel-
ten andere Regeln. Mit dem Übergang zur Neuzeit werden deshalb Handlungsregeln
systematisch bewertet. Sie werden dem moralischen Zweifel ausgesetzt. Sie müssen
begründet werden. Das schließt die Möglichkeit ein, dass es bessere Gründe für ande-
re Regeln gibt. Die Frage ist, wo Normen, da sich die Gesellschaft als strukturell kon-
tingent erfährt, ihre Begründung finden und – damit zusammenhängend – woher sie
ihre Verbindlichkeit beziehen. Die Bedeutung des Neuansatzes von Hooker besteht
in der Frage nach den Funktionen von Recht und Staat, und zwar in dem Sinn, dass es
nun möglich wird, nach der Steuerungsfunktion von Werten zu fragen und über Nor-
men politisch zu beschließen.6 Normen werden als kontingent erkannt und stehen
somit politischer Beschlussfassung zur Disposition. Die Disponibilität der Rechts-
normen wird freilich strukturell eingeschränkt durch die Existenz unaufgebbarer
Grundwerte, die imstande sind, positives Recht zu legitimieren. Hooker bereitet, so
gesehen, der modernen Gesellschaftstheorie den Boden, selbst wenn er zentrale Ele-
mente alteuropäischer Semantik in seiner Konzeption beibehält und sich terminolo-
gisch oft unentschlossen darin zeigt, ob er der Tradition folgen oder neue Figuren der
Begründung entwickeln soll. Gerade deshalb ist es interessant zu beobachten, wo die
Trennlinie zwischen altem und neuem Denken verläuft.

3. Die Auseinandersetzung mit der Scholastik

Dadurch wird der Kontrast zwischen traditioneller und neuzeitlicher Gesellschafts-
theorie besonders scharf sichtbar. Hooker bleibt klar auf dem Boden der Scholastik,
wenn er betont, dass Sein und Gesetz in Gott übereinkommen. In Gott fallen alle
positiven Werte zusammen, denn er will nichts Böses oder Ungerechtes. Das Sein
Gottes wird zum Gesetz für sein Wirken.7 Er ist sich selbst Gesetz, und er bindet
sich an sein Gesetz. Gott handelt nicht willkürlich, sondern vernünftig.8 Auch die
Menschen streben nach dem Guten, also nach Perfektion, selbst dann noch, wenn

6 Vgl. Wolfgang Fikentscher, Methoden des Rechts in vergleichender Darstellung, IV,
Tübingen 1977, S. 569.

7 Vgl. Richard Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, New York 1954, 1. Buch, II 2:
»The being of God is a kind of law to his working; for that perfection which God is,
giveth perfection to that he doth.« Hooker wird hier zitiert nach der Ausgabe der
Everyman´s Library.

8 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, II 5: »They err
therefore who think that of the will of God to do this or that there is no reason besides
his will.«

05_Breitsameter  Seite 77  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen78

sie ihr Ziel faktisch und erkennbar verfehlen. Hooker unterscheidet deshalb zwi-
schen dem »first law eternal« und dem »second law eternal«, was bedeuten soll, dass
der Mensch, der gegen das Gesetz verstößt, auch darin noch das Gute tun und sein
Glück verwirklichen will, also nicht wirklich aus dem Rahmen der »lex aeterna« fal-
len kann, denn dieser Rahmen ist das Sein selbst.9 »Agere sequitur esse«, so hatte die
Tradition die ontologische Fundierung moralischer Aussagen formuliert. Das gilt
insbesondere für den Menschen, der seine Glückseligkeit in der Anschauung Gottes
findet. Darin erreicht er den höchsten Grad an Vollkommenheit.10 Genau an diesem
Punkt würde die scholastische Tradition allerdings weiter argumentieren und sagen,
dass das Gesetz Gottes zum Vorbild und Maßstab für das Gesetz des Menschen
wird. Und die neue Philosophie wird genau dies bestreiten.

Kants Auseinandersetzung mit Christian Wolff drehte sich später um diesen
Punkt. Denn Kant distanzierte sich mit seiner 1762 abgeschlossenen Schrift »Der
einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes« von der
Morallehre Wolffs, der die Entfaltung der menschlichen Natur hin zur Vollkom-
menheit noch zur Grundlage seiner ethischen Konzeption gemacht hatte. Die Na-
tur des Menschen wurde von Wolff als Maßstab für sein Handeln angesehen, sie be-
sitzt normative Qualität und kann dadurch zum materialen Grund der ethischen
Reflexion werden. Der neue Ansatz Kants zeigte sich in der ebenfalls 1762 verfass-
ten »Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie
und der Moral«, in der er seine moraltheoretischen Überlegungen nur mehr auf den
»formalen Grund aller Verbindlichkeit«11 stützte. Hier wird ein Bruch in zweifacher
Hinsicht deutlich. Zum einen verabschiedet Kant sich von der normativen Signifi-
kanz eines material spezifizierten Naturbegriffs, um weiterhin nur noch ein forma-
les Prinzip als Quelle moralischer Verbindlichkeit anzuerkennen. Zum anderen
werden moralische Normen nicht mehr im Willen Gottes verankert. Sie finden ihre
Begründung nur noch im Wollen des Menschen. 

Hooker vollzog diesen Bruch schon viel früher, auch wenn er terminologisch
vielfach noch im Rahmen der Tradition operierte. Die Orientierung an der scholas-
tischen Weltsicht, wie sie vor allem durch Thomas von Aquin repräsentiert wurde,
sollte – gegen die Puritaner – demonstrieren, dass die menschliche Vernunft sich der
Offenbarung gegenüber nicht rein rezeptiv, sondern schöpferisch verhält. Sie ist
kein Ableseorgan, sondern – wenigstens im Rahmen geschöpflicher Eigenständig-
keit – Quelle handlungsleitender Normen. Dieser Gedanke ist für Hooker entschei-
dend, wenn es darum geht, den Willen Gottes in den täglichen Belangen der Gesell-
schaft umzusetzen; er markiert einen Freiraum situationsspezifischen Handelns, der
durch die Vernunft gestaltet werden kann und muss. Die Anlehnung an Thomas
von Aquin kann freilich nicht darüber hinwegtäuschen, dass Richard Hooker den
Begriff der Natur neu bestimmt, auch wenn seine Aussagen hier wenig systematisch

9 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, III 1.
10 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, XI 2.
11 Immanuel Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen

Theologie und der Moral, Band II der Akademieausgabe, Berlin/New York 1969, 299.

05_Breitsameter  Seite 78  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 79

sind. Sie lassen aber erkennen, dass die Natur zunehmend ihrer normativen Signifi-
kanz beraubt wird. Gewiss, die Dinge behalten ihre »inclinatio«, ihre Hinordnung
auf ein natürliches Ziel, in dem sie ihre Vollendung finden.12 Die Natur ist aber nicht
länger Quelle handlungsleitender Normen. Vom Gesetz der Natur wird deshalb das
Gesetz der Vernunft abgehoben.13 Der Mensch ist sich kraft seiner Vernunft norma-
tiv selbst aufgegeben. Die Nähe zur scholastischen Tradition gibt Hooker die Gele-
genheit, sich gegen die puritanische Depotenzierung der menschlichen Vernunft zu
wenden. Aber auch die katholische Position wird kritisiert. Denn sie verleitet in den
Augen Richard Hookers dazu, das freie Gewissen politischem Zwang auszusetzen.
Wer politische Probleme mit den Mitteln der Religion zu lösen versucht, versagt
ebenso wie derjenige, der religiöse Differenzen mit politischen Mitteln zu überwin-
den trachtet. Beide Male werden unauflösbare Überzeugungskonflikte produziert,
zum Nachteil für das Gemeinwohl.

4. Die Auseinandersetzung mit den Puritanern

Dieses für Hooker zweifellos bedrängende Problem der politisch-religiösen Grenz-
überschreitung wird am Beispiel der Puritaner diskutiert.14 Eine theokratische Ge-
sellschaftsgestaltung nach puritanischem Muster sah vor, auch die »common affairs«,
die täglichen Dinge also, der Bibel folgend zu regeln. Die Ordnung der Gesellschaft
sollte aus der Schrift abgeleitet werden. Die dichotomische Weltsicht der Puritaner,
die auf der Zwei-Reiche-Lehre Luthers wie Calvins aufbaut, wird von Richard
Hooker eigenwillig modifiziert. Er unterscheidet streng zwischen dem Raum der
jenseitigen und unsichtbaren Gnade und dem Raum diesseitigen und sichtbaren
Handelns. Natur und Übernatur wirken nicht direkt aufeinander ein. Diese bereits
bei Thomas von Aquin vorbereitete Trennung von Natur und Übernatur, wie sie in
der Spätscholastik beispielsweise durch Sylvester von Ferrara formuliert worden

12 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, III 4: »Whereas
therefore things natural which are not in the number of voluntary agents, (for of such
only we now speak, and of no other,) do so necessarily observe their certain laws, that as
long as they keep those forms which give them their being, they cannot possibly be apt
or inclinable to do otherwise than they do; seeing the kinds of their operations are both
constantly and exactly framed according to the several ends for which they serve, they
themselves in the meanwhile, though doing that which is fit, yet knowing neither what
they do, nor why: it followeth that all which they do in this sort proceedeth originally
from some such agent, as knoweth, appointeth, holdeth up, and even actually frameth
the same.«

13 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, VIII 9: »Law
rational therefore, which men commonly use to call the Law of Nature, meaning the-
reby the Law which human Nature knoweth itself in reason universally bound unto,
which also for that cause may be termed most fitly the Law of Reason; this Law, I say,
comprehendeth all those things which men by the light of their natural understanding
evidently know, or at leastwise may know, to be beseeming or unbeseeming, virtuous or
vicious, good or evil for them to do.«

14 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 2. Buch, I 1.

05_Breitsameter  Seite 79  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen80

war15 und später durch die Formel der »natura pura« als heuristisches Instrument in
der Frage, wie soziale Ordnung möglich sei, in neuzeitliche Gesellschaftstheorien
eingehen sollte, kann nun gegen die Puritaner gerichtet werden: Das Gesetz der Of-
fenbarung ist nicht geeignet, gesellschaftliche Fragen zu regeln oder Interaktions-
probleme zu lösen, es kann nicht in Institutionen hinein übersetzt werden. 

Von der »invisible church«, die dem Reich der Gnade angehört, unterscheidet
Hooker deshalb die »visible church«, die ebenso durch Regeln organisiert werden
muss, wie das für das Gemeinwesen der Fall ist. Geistliches und weltliches Gesetz
unterscheiden sich, so stellt Hooker fest, nicht der Substanz nach. Die sichtbare Kir-
che ist, wie der Staat auch, Teil der Gesellschaft. Ein und dieselbe Person kann Mit-
glied der Kirche und Mitglied des Gemeinwesens sein.16 Es gibt nur eine gesellschaft-
liche Ordnung. Diese Ordnung wird durch Normen hergestellt, die der Vernunft
entspringen. Das schließt natürlich nicht aus, dass Kirche und Gemeinwesen für un-
terschiedliche Lebensbereiche unterschiedliche Normen hervorbringen. Gemeinsam
ist ihnen aber, dass sie über Normen disponieren und sich deshalb mit der Frage aus-
einander setzen müssen, welche Normen für das Zusammenleben der Menschen die
richtigen sind. Zwischen Kirche und Gemeinwesen besteht also keine substantielle
Diskontinuität, die Unterscheidung ist akzidenteller Art. Religion und Politik, so
könnte man auch sagen, erweisen sich in dieser frühmodernen Konzeption als auto-
nome Teilbereiche sozialer Ordnung. Zunächst scheint dieses Verhältnis asymmet-
risch zu sein, denn die Religion hat sich in ihren gesellschaftlichen Operationen den
Regeln der Politik zu beugen. Aber doch auch nur, insofern sie politisch agiert und
als »visible church« in Erscheinung tritt. In ihrem geistlichen Leben wird ihre Auto-
nomie respektiert, so dass die »invisible church« als spirituelle Quelle des Sozialen
betrachtet wird und Religion wie Politik als einander prinzipiell gleichgeordnete
Systeme des Sozialen behandelt werden können. Die dadurch ermöglichte Distanz,
ja Kluft zwischen der sichtbaren und der unsichtbaren Kirche, die auch als Kluft
zwischen der »lex aeterna« und der »lex positiva« interpretiert werden kann, wendet
sich freilich, wie bereits angedeutet, nicht nur gegen die puritanische Haltung, die Bi-
bel sei für die Lösung gesellschaftlicher Probleme ausreichend, ein Standpunkt, der –

15 Denn im späten Mittelalter hatte sich der Begriff der Natur schließlich so weit verändert, dass
von einer allen Seienden innewohnenden Zielgerichtetheit oder Zielbestimmtheit nicht mehr
die Rede sein konnte. Die Dinge überschreitet sich, so sagte man nun, nicht mehr von selbst
auf ein bestimmtes, ihnen eingestiftetes Ziel hin, das in seiner je konkreten Bestimmtheit
dann nochmals auf ein letztes Ziel hin dynamisiert und finalisiert ist. Die Natur ist nur noch
Natur, sie ruht in sich selbst. Diese Konzeption wurde schon durch die christliche Interpre-
tation der aristotelischen Teleologie, vor allem durch Thomas von Aquin, vorbereitet, der
zwischen »natura« und »gratia« so unterscheidet, dass der Mensch zwar von Natur aus auf
die Erlangung der »beatitudo« ausgerichtet ist, diese freilich von sich aus nicht erreichen
kann. Dazu bedarf es der Gnade Gottes. Die Teleologie wandert also aus der Welt hinaus,
und der Geist, der den Dingen ihre Richtung und ihre Bestimmung gibt, ist einzig und allein
Gott. Vgl. Robert Spaemann, Das Natürliche und das Vernünftige. Aufsätze zur Anthropolo-
gie, München/Zürich 1987, S. 30 f. Spaemann kommt zu der These, dass die Differenzierung
von Natürlichem und Übernatürlichem den modernen Naturalismus vorbereitet habe.

16 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 3. Buch, I 8 f.

05_Breitsameter  Seite 80  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 81

so Hooker – Menschen dazu verleiten könnte, anderen Menschen zu diktieren, wie
sie politisch entscheiden sollen, sondern auch gegen die scholastische Ansicht, die
Bibel sei in Fragen des Glaubens unzureichend, ein Standpunkt, der Menschen dazu
verleiten könnte, anderen Menschen zu diktieren, was sie glauben sollen. Beide For-
men stellen für ihn eine unzulässige Vermengung von Religion und Politik dar. Wo
die calvinistischen Puritaner von der Religion her in Richtung Politik argumentieren,
tut dies der Katholizismus von der Politik her in Richtung Religion.17

Gegen beide Positionen vertritt Hooker die Meinung, dass der Mensch in religiö-
sen wie in politischen Fragen selbständig und eigenverantwortlich entscheiden kann
und dass beide Sphären klar getrennt werden müssen. Jeder Mensch kann für sich
Gewissensfreiheit in Anspruch nehmen und hat im Gegenzug die abweichenden
Überzeugungen anderer Menschen zu respektieren. Auch in dieser Frage waren die
Niederlande vorbildhaft für Hooker. Denn Wilhelm von Oranien hatte dort seine
ordnungspolitische Vorstellung gleichberechtigter Religionsausübung gegen calvi-
nistische Skepsis durchsetzen können, selbst wenn diese Leistung von Rückschlä-
gen bedroht worden war. Ging es ja nicht nur darum, den bestehenden Gedanken
der Religionsfreiheit aufzunehmen, sondern ihn als einklagbares Recht zu gestalten.
Ergänzt worden war diese Position durch die ebenfalls staatlich garantierte Ver-
sammlungs- und Meinungsfreiheit.18 Diese Positionierung von Hookers politischer
Theorie zwischen scholastischer Denktradition und puritanisch Glaubensüberzeu-
gung ist nicht leicht zu dechiffrieren und kann auf der Grundlage seiner »Laws of
Ecclesiastical Polity« terminologisch nicht widerspruchsfrei systematisiert werden.
Zu sehr ist Hookers Theorie noch Neuland, und zu sehr ist sie an den Versuch, den
gesellschaftlichen Status quo Englands zu verteidigen, gebunden. Daraus ergeben
sich zahlreiche begriffliche wie gedankliche Inkonsistenzen. Sein Verdienst bleibt es
aber, konkrete gesellschaftliche Entwicklungen, vor allem die in den Niederlanden
beobachtete Entstehung der modernen Demokratie, einer theoretischen Lösung zu-
zuführen. Die zur Verteidigung der anglikanischen Kirche und des politischen Sta-
tus quo unternommene Kritik der Puritaner wie auch des Katholizismus mischt sich
deshalb mit der grundsätzlichen Frage nach den normativen Voraussetzungen des
modernen Rechtsstaates. Die Frage, die sich für ihn aus der Auseinandersetzung mit
der scholastischen wie der puritanischen Position ergibt, lautet: was kann als Recht
angesehen werden und woher bezieht dieses Recht seine Verbindlichkeit? Worüber
kann das Recht beschließen und wo liegen die Grenzen rechtmäßiger Beschlussfas-
sung?

17 Natürlich kann man einwenden, die Idee eines säkularen Staates werde durch Hookers
Verteidigung des Anglikanismus sofort untergraben. Vgl. dazu Eric Voegelin, History of
Political Ideas, V: Religion and the Rise of Modernity, Columbia 1998, S. 80-88. Hooker
würde dem vermutlich entgegenhalten, der Staat bemächtige sich nur der sichtbaren,
d.h. der politisch agierenden Kirche, und zwar nur mit politischen Mitteln, und er
respektiere auf diese Weise die Autonomie der Religion, eben der unsichtbaren Kirche.

18 Ausführlicher und differenzierter hier Wolfgang Fikentscher, Der Gegensatz von
Grundwerten und »täglichen Dingen« bei der Entstehung der modernen Demokratie ,
Hannover 1978, v.a. S. 9-14.

05_Breitsameter  Seite 81  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen82

4. »Things accessory« und »things necessary«

Hooker bezeichnet als Recht (law) jede Art von Regel, durch die Handlungen einge-
schränkt werden. Dies gilt für die Handlungen Gottes ebenso wie für die Handlun-
gen des Menschen. Während die Reflexion und Problematisierung der Selbstbindung
Gottes einem neuen Problembewusstsein innerhalb der Theologie entsprach und
Hooker hier die traditionelle, nicht die nominalistische Auffassung vertrat, also der
Meinung war, Gott sei in seinem Handeln an sein ewiges Gesetz gebunden, er lege
sich auf eine erkennbare Rationalität fest, war die Reflexion der Selbsteinschränkung
des Menschen durch die Disposition über Normen, denen er sich unterwirft, ein spe-
zifisch moderner philosophischer Gedanke. Regeln treten in unserer Gesellschaft in
der Form von Gesetzen auf. Gesetze erweisen sich deshalb als einschränkende Rah-
menbedingungen für menschliches Handeln.19 Natürlich hatte man in der englischen
Parlamentstradition schon oft abgestimmt. Die Frage, warum und auf welchen Ge-
bieten mehrheitliche Abstimmungen rechtstheoretisch legitim und notwendig sind,
brachte Richard Hooker aber wohl zum ersten Mal in einen systematischen Rahmen.

Hooker bearbeitet die Frage nach der Disposition über Normen durch die Un-
terscheidung von »things accessory« und »things necessary«. Im ersten Bereich, den
er auch den Bereich der »daily things« oder »things indifferent« bezeichnet, gilt nur
das als Recht, worauf sich die Mehrheit der Menschen einigt. Der Disposition über
die »täglichen Dinge« stehen die Grundwahrheiten gegenüber, die menschlicher Be-
schlussfassung entzogen sind. Sie sind nicht majorisierbar. Weder der König noch
die Kirche noch das Parlament können darüber verfügen. Welche Rechte aber sind
sinnvollerweise unverfügbar? Jene Rechte, die sicherstellen, dass sich auch in majo-
risierten Fragen Minderheiten zu Wort melden können, so dass künftig andere
Mehrheitsverhältnisse möglich sind. Die Mehrheitsregel funktioniert nur, wenn ein
Minderheitsrecht existiert, das sicherstellt, dass jedermann seine Meinung zu Gehör
bringen kann. Diese Grundrechte sind auch unter der Bezeichnung Menschenrechte
in unser Demokratieverständnis eingegangen. Bei Hooker richtet sich der Fokus
dieser unaufkündbaren Grundrechte auf das Recht zur freien Religionsausübung
und auf das Recht zur freien Meinungsäußerung. Richtig sind also jene Normen, auf
die die Mehrheit sich einigt. Die mehrheitsfesten Normen aber institutionalisieren
die Diskussion darüber, welche Normen richtig sind. Sie stellen sicher, dass diese
Frage immer neu gestellt und immer neu beantwortet werden kann. Dieser Bereich
der Grundwahrheiten entzieht sich der Disposition des kirchlichen wie auch des
weltlichen Gesetzgebers. Die Unterscheidung zwischen einer Konsensebene, die
über Normen disponiert, und einer Wertebene, die dem einzelnen unaufkündbare
Rechte zusichert und nicht Gegenstand von Mehrheitsentscheidungen werden
kann, gehört bis heute zum Kern modernen Demokratieverständnisses.20

19 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, III 1: »They
who thus are accustomed to speak apply the name of Law unto that only rule of wor-
king which superior authority imposeth; whereas we somewhat more enlarging the
sense thereof term any kind of rule or canon, whereby actions are framed.«

20 Vgl. Fikentscher, Methoden des Rechts in vergleichender Darstellung, aaO. (FN 6),
S. 567-593.

05_Breitsameter  Seite 82  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 83

Grundlegend für Hookers Verständnis der modernen Gesellschaft sind Prinzipi-
en oder Regeln, die menschliches Handeln einschränken. Diese Regeln beruhen auf
Vereinbarungen, das heißt, sie sind allgemein anerkannt. Die Zustimmung der die-
sen Regeln später Unterworfenen ist denn auch die erste und wichtigste Vorausset-
zung für ihre Befolgung. Regeln, denen die Bürger zustimmen, werden mit großer
Wahrscheinlichkeit auch eingehalten werden. Dabei wird die Regeleinhaltung der
übrigen Akteure gleichsam erkauft durch die eigene Regeleinhaltung. Es findet ein
Tauschprozess statt, in dem der Konsens das entscheidende Kriterium für die Nor-
mativität des politischen Systems bildet. Dieses Konsenskriterium wird nun aber,
und das ist für die moderne Gesellschaft von ausschlaggebender Bedeutung, nicht
auf die Handlungsergebnisse, sondern auf die Handlungsregeln bezogen. In dieser
zweistufigen Konzeption, der Unterscheidung von Handlungsregeln einerseits und
Handlungsergebnissen andererseits, bewegt sich die von Hooker angestoßene mo-
derne Konzeption von Normativität. Individuelle Zwecksetzungen werden nicht
länger über gemeinsame Zielvereinbarungen, sondern über gemeinsame Regelver-
einbarungen normativ abgearbeitet und koordiniert. Es gibt, so formulieren bei-
spielsweise Geoffrey Brennan und James M. Buchanan, in der modernen Gesell-
schaft gemeinsame Regelinteressen trotz divergierender Zielinteressen.21

Die am Prozess der Regeletablierung Beteiligten werden, sofern sie von diesen
Regeln in Zukunft auch betroffen sind, den damit verbundenen Einschränkungen
ihrer Handlungsfreiheit nur zustimmen, wenn sie sich davon eine Verbesserung ih-
res Zustandes erhoffen. Regeln stellen Verhaltenssicherheit her. Interaktionen kön-
nen nur auf diese Weise stabilisiert werden. Ohne Regelgerüst wären Interaktionen
höchst unwahrscheinlich. Als Beispiel führt Hooker an, dass das Gesetz der Ver-
nunft dazu dient, den Frieden zu sichern. Der Friede ergibt sich nicht aus dem frei-
en Spiel der Kräfte. Die Natur des Menschen besitzt aber keine normative Signifi-
kanz mehr, die Gesellschaft ist sich normativ, regelsetzend selbst aufgegeben.22 Die

21 Vgl. Geoffrey Brennan/James M. Buchanan, Die Begründung von Regeln. Konstitutio-
nelle Politische Ökonomie, Tübingen, 1993.

22 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, X 4: »To take away
all such mutual grievances, injuries, and wrongs, there was no way but only by growing unto
composition and agreement amongst themselves, by ordaining some kind of government
public, and by yielding themselves subject thereunto; that unto whom they granted autho-
rity to rule and govern, by them the peace, tranquility, and happy estate of the rest might be
procured. Men always knew that when force and injury was offered they might be defenders
of themselves; they knew that howsoever men may seek their own commodity, yet if this
were done with injury unto others it was not to be suffered, but by all men and by all good
means to be withstood; finally they knew that no man might in reason take upon him to
determine his own right, and according to his own determination proceed in maintenance
thereof, inasmuch as every man is towards himself and them whom he greatly affecteth par-
tial; and therefore that strifes and troubles would be endless, except the gave their common
consent all to be ordered by some whom they should agree upon: without which consent
there were no reason that one man should take upon him to be lord or judge over another;
because, although there be according to the opinion of some very great and judicious men a
kind of natural right in the noble, wise, and virtous, to govern them which are of servile dis-
position; nevertheless for manifestation of this their right, and men´s more peaceable con-
tentment on both sides, the assent of them who are to be governed seemeth necessary.« 

05_Breitsameter  Seite 83  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen84

Natur des Menschen ist die eines ungeselligen Begierdewesens, dessen Vernunft in
der Fähigkeit besteht, sich den Bedingungen seiner Erhaltung unterzuordnen. Ob-
wohl das »ius naturale« bei Hooker noch nicht als das Recht des Individuums auf
Selbsterhaltung interpretiert wird, und obwohl der Begriff des »state of nature« bei
ihm noch nicht auftaucht, wird die Hypothese eines Zustands ohne Regeln von ihm
doch schon diskutiert.23 Friede kommt nur durch Regeln zustande. Wo aber der
Friede durch Regeln gesichert wird, können sich weitere Formen von Kooperation
bilden. Die durch die Etablierung von Handlungsregeln bewirkte Einschränkung
individueller Handlungsfreiheit wird deshalb um der Erweiterung künftiger Inter-
aktionschancen in Kauf genommen. Freilich – und dies kann als Folgeproblem for-
muliert werden – diesen Regeln müssen nicht nur alle zustimmen, alle müssen sich
an sie halten. Werden die vereinbarten Regeln nicht eingehalten, erodieren sie. Wo
aber die Befolgung einer Regel gar nicht erst erwartet werden kann, erscheint es
auch nicht sinnvoll, diese Regel überhaupt zu etablieren. Es bedarf also der Anreize
für die Befolgung der Regeln sowie einer Instanz, welche die vereinbarten Regeln
mit der Androhung bzw. Ausübung von Sanktionen auch durchsetzt. Im Hinter-
grund dieser Argumentation steht natürlich immer die Gefahr des Unfriedens. Das
heißt, hinter dem zu erstrebenden Wert steht als heuristische Folie der befürchtete
Unwert. Hier zeigt sich eine negative Anthropologie, die aber, wie dann beispiels-
weise bei Hobbes auch, methodischer, nicht weltanschaulicher Natur ist: Man rech-
net damit, dass ohne Recht und Ordnung kein Friede möglich ist. Deshalb müssen
nicht nur Regeln, sondern auch Sanktionen für den Fall der Regelabweichung ver-
einbart werden.24

Hooker bezeichnet – obwohl er sich terminologisch zwischen scholastischem Er-
kenntnisideal und modernem Erkenntniszweifel bewegt – eine im allgemeinen Dis-
kurs gefundene Regel nicht mehr als Gesetz der Natur, sondern als Gesetz der Ver-
nunft, was sehr schön den Gestaltwandel im Verständnis gesellschaftlicher
Normativität charakterisiert.25 Einerseits rückt Hooker damit sein Konzept von
Gesellschaft noch nahe an die thomanische Tradition der »lex naturalis« bzw. der
»inclinatio naturalis«, also an die Perfektionskonzepte menschlicher Natur, aber so,
dass mit Negativität nun systematisch gerechnet und die Frage nach Strategien der
Negation dieser Negativität explizit gestellt wird. Die Natur lehrt den Menschen
die Gesetze des Zusammenlebens, die Gesetze der Natur werden nun aber als Ge-
setze der Vernunft erkannt. Der Mensch sucht von Natur aus Gemeinschaft mit an-
deren.26 Eine Gesellschaft kann aber nicht ohne Staat (government) bestehen, der
Staat wiederum kann ohne Gesetz nicht sein. Nur so werden Recht und Ordnung

23 Vgl. Voegelin, History of Political Ideas, V: Religion and the Rise of Modernity, aaO.
(FN 17), S. 101.

24 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, X 6.
25 Vgl. David Little, Religion, Order, and Law. A Study in Pre-Revolutionary England,

New York 1969, S. 159; Gottfried Michaelis, Richard Hooker als politischer Denker. Ein
Beitrag zur Geschichte der naturrechtlichen Staatstheorien in England im 16. und 17.
Jahrhundert, Berlin 1933, S. 36 f.

05_Breitsameter  Seite 84  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 85

geschaffen. Indem die menschliche Vernunft diese Rahmenbedingungen herstellt,
trägt sie der menschlichen Natur Rechnung.27

Zur sozialen Dimension des Konsenses tritt dann auch die zeitliche Dimension.
Regeln müssen im Lauf der Zeit verändert und damit veränderten Bedingungen an-
gepasst werden. Regeln weisen auf Handlungsverläufe, auf Interaktionen nicht nur
im sozialen, sondern auch im zeitlichen Sinn hin, sie überbrücken Zeitdifferenzen
und setzen Vergangenheit und Gegenwart in Relation. Sie stellen Erwartungssicher-
heit her, ermöglichen also Investitionen in die Zukunft. Umgekehrt gilt die Logik:
wird eine bestehende Regel reformiert, wird also die Differenz von Vergangenheit
und Gegenwart eigens markiert, muss ein gewichtiger Grund dafür vorliegen, die
von der Reform einer Regel Betroffenen müssen besser gestellt werden.28 Regeln er-
wecken, solange sie nicht verändert werden, als zeitliche Kontinuitäten den Ein-
druck, dass die Zeit selbst als Kontinuum gedacht wird. Hooker unterscheidet in
den entsprechenden Passagen denn auch nicht zwischen Entscheidungen in der Ver-
gangenheit und in der Gegenwart. »Past consent is present consent.«29 Deshalb be-

26 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, X 1: »This was
the cause of men´s uniting themselves at the first in politic Societies, which societies
could not be without Government,  nor Government without a distinct kind of Law
from that which hath been already declared. Two foundations there are which bear up
public societies; the one, a natural inclination, whereby all men desire sociable life and
fellowship; the other, an order expressly or secretly agreed upon touching the manner
of their union in living together.« Hooker schwankt argumentativ zwischen der traditi-
onellen Position einer natürlichen Inklination zur Bildung einer Gemeinschaft und der
modernen Position der vertraglichen Konstitution der Gesellschaft. Der Naturbegriff
wurde bei Hobbes endgültig auf Sachverhalte außerhalb der Gesellschaft reduziert,
Pufendorf sah in der Natur des Menschen noch eine Inklination zum Vertragsschluss. 

27 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 1. Buch, VIII 9, über die
Gesetze des Zusammenlebens: »And the Law of Reason or human Nature is that which
men by discourse of natural Reason have rightly found out themselves to be all for ever
bound unto in their actions.«

28 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 4. Buch, XIV 1: »But true
withal it is, that alteration though it be from worse to better hath in it inconveniences, and
those weighty; unless it be in such laws as have been made upon special occasions, which
occasions ceasing, laws of that kind do abrogate themselves. But when we abrogate a law as
being ill made, the whole cause for which it was made still remaining, do we not herein
revoke our very own deed, and upbraid ourselves with folly, yea, all that were makers of it
with oversight and with error? Further, if it be a law which the custom and continual
practice of many ages or years hath confirmed in the minds of men, to alter it must needs be
troublesome and scandalous. It amazeth them, it causeth them to stand in doubt whether
any thing be in itself by nature either good or evil, and not all things rather such as men at
this or that time agree to account of them, when they behold even those things disproved,
disannulled, rejected, which use had made in a manner natural. What have we to induce men
unto the willing obedience and observation of laws, but the weight of so many men´s judg-
ment as have with deliberate advice assented therunto; the weight of that long experience,
which the world hath had thereof with consent and good liking? So that to change any such
law must needs with the common sort impair and weaken the force of those grounds, whe-
reby all laws made effectual.«

29 Little, Religion, Order, and Law. A Study in Pre-Revolutionary England, aaO. (FN 25),
S. 161.

05_Breitsameter  Seite 85  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen86

darf jede Veränderung, jeder Eingriff in die künstlich erzeugte oder konventionell
eingewöhnte Kontinuität der Entscheidung. Für jede Veränderung einer bestehen-
den Regel müssen Gründe angeführt werden. Jede Regeländerung ist Diskontinuie-
rung sozialer Zeit und bedarf der Rechtfertigung. Soziale und zeitliche Konsistenz
sind auf diese Weise aneinander gebunden. 

Der universelle Konsens, der Gesetze hervorbringt und sie legitimiert, bringt des-
wegen das Gesetz der Vernunft zum Ausdruck, das nun, könnte man sagen, das Ge-
setz der Natur im alten Sinn ablöst. Die Einheit eines Konsenses in sozialer wie in
zeitlicher Hinsicht ist die stillschweigende Voraussetzung, die den Regeln des Zu-
sammenlebens zugrunde liegen: »the action of the present is the action of the
past.«30 Erst Irritationen, die auf vorhandene Interaktionsprobleme hinweisen, un-
terbrechen normative Routinen und geben Anlass dafür, über bestehende Regeln
nachzudenken und sie gegebenenfalls zu reformieren.

5. Gesellschaft und Gewissen

Die methodische Unterscheidung von disponiblen Alltagswerten und indisponiblen
Grundwerten wird auf der Seite der Grundwerte weiter verfeinert durch die Unter-
scheidung von Intuition und Institution. So vollzieht sich bei Hooker ein bedeutsa-
mer und folgenreicher Wandel, der die Bedeutung eines weiteren traditionellen Be-
griffs der Moraltheorie umformt. Die Gewissensfreiheit wird nun nicht mehr
primär als psychologisches bzw. kosmologisches, philosophische oder theologische
Reflexion engagierendes, sondern als politisches Problem gesehen. Sie muss institu-
tionell garantiert werden können. Hier kommt der Gedanke des Herrschaftsver-
trags ins Spiel. Politische Macht findet ihre Legitimation in der Zustimmung der
Bürger; umgekehrt wird die Meinungsfreiheit nun als gegen die Obrigkeit durch-
setzbares Recht aufgefasst. Der Herrscher wird hier als Agent verstanden, der Bür-
ger als Prinzipal.

 Hooker verarbeitet diesen Gedanken in seiner Lehre von der »eleutherischen Ex-
traposition«.31 Er entwickelt eine Theorie über die Herkunft des Rechts und die
Kontrolle staatlicher Macht. Hier billigt der Mensch – und das ist ein Umbruch, der
in seiner Bedeutung nicht hoch genug angesetzt werden kann – die Beurteilung sei-
nes Handelns einer externen Instanz, nicht nur dem forum internum, dem Gewis-
sen, zu. Das sichert seine eigene Freiheit und zugleich die Freiheit der anderen. An-
ders als noch etwa bei Peter Abaelard oder Thomas von Aquin ist hier nicht nur
Selbstbeobachtung, sondern das Beobachten des eigenen Beobachtens, also Selbst-
beobachtung zweiter Ordnung verlangt. Die Fähigkeit der Menschen, Recht zu set-
zen, wird also aus ihrer Gewissenfreiheit entwickelt. Die Gewissensfreiheit aber
wird nun nicht mehr als anthropologisches und theologisches, sondern als politi-

30 Little, Religion, Order, and Law. A Study in Pre-Revolutionary England, aaO. (FN 25),
S. 163.

31 Vgl. Fikentscher, Methoden des Rechts in vergleichender Darstellung, IV, aaO. (FN 6)
S. 567-593.

05_Breitsameter  Seite 86  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 87

sches Problem gesehen: Sie muss staatlich garantiert werden können. Dazu sind In-
stitutionen nötig. Politische Macht findet ihre Legitimation in der Meinungsfreiheit,
die nun als gegen die Obrigkeit durchsetzbares Recht aufgefasst wird. Rechtliche
Regel und bürgerliche Souveränität werden dadurch eng aneinander gebunden. Das
Gewissen wird, politisch geschützt, privatisiert und individualisiert, unter den ge-
wandelten gesellschaftlichen Bedingungen aber gerade so in seiner öffentlichen
Wirksamkeit gesteigert. Das Gewissen wird als Ressource der Freiheit durch Regeln
geschützt, es kann aber selbst in den Regelsetzungsprozess eingreifen. Zwar gehört
das Gewissen dem Bereich der Gnade an, es kann deshalb nicht unmittelbar konsti-
tutiv für die soziale Ordnung sein.32 Denn die Ordnung des Zusammenlebens
kommt durch vereinbarte Regeln zustande. Diese Regeln können die Ordnung der
Gnade nicht ersetzen, so wie das geistliche Leben keine soziale Ordnung mehr her-
vor bringen kann. Es ist aber denkbar und sinnvoll, dass die vom Menschen etab-
lierten Regeln des Zusammenlebens das Gewissen als Ressource für das soziale Le-
ben schützen. Die Erlösung des Menschen löst kein soziales Problem, so schreibt
Hooker in aller Deutlichkeit.33 Aber die Extraposition des Gewissens sichert die
Freiheit des Individuums und zugleich die Freiheit des Interaktionspartners.

Nach Richard Hooker kann jeder Gläubige irgendeines Bekenntnisses im Bereich
der »daily things« politisch mit bestimmen. Insofern bleibt hier auch die sittliche
Grundhaltung der Epikie gültig, nunmehr aufgenommen und weitergeführt im po-
litischen Begriff der Gewissensfreiheit, vom Recht selbst wesentlich vorausgesetzt,
ja sie wird als Grundrecht der Gewissensfreiheit zu seinem ausdrücklichen Inhalt
gemacht, einzig begrenzt durch die sich aus ihr selbst ergebende Forderung nach
Gegenseitigkeit: die Unantastbarkeit der Würde der menschlichen Person. Dabei ist
von entscheidender Bedeutung, dass die Fähigkeit der Menschen, an der Rechtset-
zung teilzunehmen, aus seiner Gewissensfreiheit, also dem Primat der gegenseitigen
Achtung, entwickelt wird.34 Denn Hooker war klar, dass eine legitimationslose Sou-
veränität keine Lösung bedeuten konnte, um die Religionskriege zu beenden.

In der normativen Semantik Hookers erhält das Gewissen deshalb einen neuen
Ort. Das Gewissen war in einer langen Tradition als naturale Disposition des Men-
schen gedeutet, das heißt in einen normativen Begriff von Natur eingebettet wor-
den. Mit der Wende zur Neuzeit wird menschliche Freiheit nicht mehr von der Na-
tur abgeleitet, sie setzt sich selbst, sie wird autonom, wie Kant dann formuliert.
Menschliche Freiheit erscheint nicht mehr als Derivat einer in sich bedeutungsvol-
len Natur, sie wird in sich selbst begründet. Zunehmend wird also die Selbststeue-
rung des Subjekts erkannt und anerkannt, zunächst nur indem die Faktizität, später
auch indem die Normativität des Gewissens subjektiviert wird. Schließlich erhält es
eine wert- und regelschöpfende Funktion. Methodisch wird man deshalb einen Vor-
rang der Regel vor dem Gewissen formulieren. Das Gewissen wird als produktiv er-

32 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 3. Buch, XI 9 f.
33 Vgl. Hooker, Of the Laws of Ecclesiastical Polity, aaO. (FN 7), 4. Buch, IV 3.
34 Vgl. hierzu Fikentscher, Methoden des Rechts in vergleichender Darstellung, IV, aaO.

(FN 6), S. 583.

05_Breitsameter  Seite 87  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen88

kannt und anerkannt, der kontrollierte Regelbruch, der zur Verbesserung wiederum
der Regeln führt, wird institutionell ermöglicht. Das Gewissen erhält einen Stellen-
wert produktiver Differenz: es muss durch Regeln geschützt werden und wird zur
Quelle neuer und besserer Regeln. Abweichungen, Differenzen werden jetzt nicht
mehr nur toleriert, sondern sogar forciert, indem ein Recht auf Gewissensfreiheit
eingeräumt wird.

6. Normen und Werte

Der demokratische Rechtsstaat schafft die normativen Voraussetzungen, auf denen er
ruht, selbst, so könnte eine Grundaussage der politischen Philosophie Hookers zu-
sammengefasst werden. Normen gründen in Mehrheitsentscheidungen und damit auf
den Interessen der Regelsetzer. Da sich diese Interessen laufend wandeln, besteht ein
Interesse daran, bestehende Regeln ständig auf den Prüfstand zu stellen und gegebe-
nenfalls zu reformieren. Weil jeder Mitbürger potentieller Kooperationspartner und
in diesem Sinn auch potentielle Quelle neuer und besserer Normen ist, ist seine Mei-
nung zu respektieren und zu schützen, auch wenn er im politischen Prozess aktuell
einer Minderheit angehört. Besonders bemerkenswert an der Konzeption Hookers
ist deshalb die methodische Aufspaltung einerseits in Werte, über die man spricht
und beschließt, wenn man Normen etabliert, und andererseits in den Wert, über
Normen zu sprechen und zu beschließen. Werte sagen, warum Normen verbindlich
sind, warum wir Normen etablieren: um Interaktionsmöglichkeiten zu erweitern und
Kooperationschancen zu realisieren. Der Wert aber, über Werte zu disponieren, wird
– und das macht Hookers Position für seine Zeit durchaus revolutionär – nun als ein-
klagbares Recht verbrieft und auf diese Weise institutionalisiert. 

Ganz klar wandelt Hooker durch diese Theorie die Zwei-Reiche-Lehre Luthers
bzw. Calvins in eine Zwei-Ebenen- oder Zwei-Werte-Lehre um.35 Das Mehrheits-
prinzip wird bei ihm reduziert auf einen bestimmten Aufgabenkreis, nämlich auf
die Disposition über Dinge des täglichen Lebens. Darüber hinaus gibt es unantast-
bare Werte, die mehrheitsfest sind. Anders formuliert: Es gibt erstens den Wert, sich
in Alltagsdingen an Normen orientieren zu können, und zweitens den Wert in
Form des unaufkündbaren Rechts, dass der andere seinerseits seine Position vertritt
und bei seiner Meinung bleibt. Die Diskussion über Normen, der Zweifel an Nor-
men wurde auf diese Weise institutionalisiert. Der moderne Rechtsstaat sorgt in die-
sem Sinn normativ für sich selbst, er ist operational autonom.

7. Profane Gesellschaft?

Man kann – mit allen bisher formulierten Einschränkungen und Unterscheidungen,
mit allen bei Hooker beobachteten terminologischen und theoriestrategischen Un-

35 Vgl. Fikentscher, »Zwei Wertebenen, nicht zwei Reiche: Gedanken zu einer christlich-
säkularen Wertontologie« aaO. (FN 4), hier vor allem S. 141-144.

05_Breitsameter  Seite 88  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


ZfP 53. Jg. 1/2006

Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen 89

schärfen – zwar vom Modell eines säkularen Staates, kaum aber vom Modell einer
säkularen Gesellschaft sprechen. Zwar verliert die Religion mit der Neuzeit den di-
rekten und direktiven Zugriff auf andere Teilbereiche der Gesellschaft – auf Wirt-
schaft und Politik, auf Recht, Wissenschaft, Kunst oder Erziehung. Sie wird aber
Teil der nun entstehenden Ordnung und somit in ihrem Eigenwert und in ihrer Un-
ersetzbarkeit erst recht anerkannt und gesteigert. Sie kann ihre moralischen Qualitä-
ten autonom unter Beweis stellen, denn es obliegt ihr nicht länger, wirtschaftliche
Vorgänge zu steuern, politische Entscheidungen zu treffen, rechtliche Normen zu
finden, wissenschaftliche Standards zu formulieren, künstlerische Stile zu beurteilen
oder erzieherische Ziele zu definieren. Die moderne Gesellschaft ist nicht absolut
profan, denn die Religion ist Teil der Gesellschaft, freilich so, dass die Rationalität
der übrigen Teilsysteme dadurch nicht verletzt wird. Umgekehrt gibt es viele Hin-
weise dafür, dass Bereiche wie Wirtschaft, Politik, Recht, Erziehung, Kunst, Wis-
senschaft und Familie Regelsysteme bilden, in die Wertvorstellungen implementiert
sind – vielleicht profanierte Bestände einst religiös geformter »faits sociaux«, ganz
sicher aber Bestände von moralisch-normativer Signifikanz, wie Hooker am Bei-
spiel autonomer Politik deutlich macht.

Der Frage, wie viel Autonomie Hooker der Religion, konkreter: der sichtbaren
Kirche zugesteht, damit sich die Spiritualität der unsichtbaren Kirche entfalten
kann, kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie wird auch von Hooker nicht
gelöst. Sein Grundanliegen ist philosophischer Natur, es geht ihm um die Herstel-
lung von Kollektivitäten durch politische Prozesse mehrheitlicher Entscheidungen.
Die Bedingungen, unter denen Menschen leben, werden als disponibel angesehen,
wichtige Instrumente dafür sind Regeln, und die Einschränkung der Handlungsfrei-
heit durch Normen wird als Akt freiwilliger Selbstbeschränkung beurteilt und mit
der Erweiterung zukünftiger Interaktionschancen begründet. Die Kontexte, in de-
nen sich Individuen bewegen, wechseln in der Moderne so stark, dass eine gesteiger-
te Flexibilität der Selbstlimitation durch Regelsetzung nötig wird. Zielvorstellungen
können nicht mehr verallgemeinert, sie müssen über Regeln koordiniert werden.
Normen werden in der Moderne als kontingent erkannt und stehen menschlicher
Beschlussfassung zur Disposition, aber die Disponibilität der Normen wird durch
die Existenz unaufgebbarer Grundwerte strukturell eingeschränkt. Die Moral wird
damit entteleologisiert und in Regelkreisläufen formalisiert. Was gut und was
schlecht ist, wird in Regeln des Zusammenlebens zum Ausdruck gebracht. Zugleich
wird diese nun in Regeln gegossene moralische Differenz auf sich selbst angewandt:
in der demokratietechnisch institutionalisierten Frage nach besseren Regeln. Die
Gesellschaft wird nicht länger als natürliche oder von Gott geschaffene Ordnung
erlebt, die der Mensch ablesen und in moralisches Handeln umsetzen kann. Gerade
auf diese Weise aber bildet die Religion eine unersetzbare heuristische Ressource für
die Schaffung besserer Regeln oder auch für den Ausweis moralischer Kontingen-
zen. Sie kann auf den Unbedingtheitscharakter der Moral auch unter den Bedingun-
gen kollektiver Regelsetzung verweisen und ihre Überzeugungen über den Prozess
der Regeletablierung in die Gesellschaft einfließen lassen.

05_Breitsameter  Seite 89  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74


Christof Breitsameter · Zur Frage nach den normativen Voraussetzungen90

Zusammenfassung

Eine der Grundfragen der modernen Gesellschaftstheorie lautet: Wo finden Hand-
lungsregeln ihre Begründung? Kommen sie durch formale Prozesse politischer Mit-
bestimmung zustande, ist ihre materiale Geltung also allein abhängig von den pro-
zeduralen Kriterien ihrer Entstehung? Kann deshalb prinzipiell alles beschlossen
werden? Oder gibt es inhaltliche Grenzen demokratischer Beschlussfassung? Die
Entwicklung einer Gesellschaft, die sich normativ selbst aufgegeben ist, reflektiert
vielleicht zum ersten Mal systematisch Richard Hooker (1554-1600) in seinem
Werk »Of the Laws of Ecclesiastical Polity«. Normen werden in dieser Konzeption
als kontingent erkannt und stehen menschlicher Beschlussfassung zur Disposition,
gleichzeitig wird die Disponibilität der Normen durch die Existenz unaufgebbarer
Grundwerte strukturell eingeschränkt. Die auf Hooker zurückreichende Unter-
scheidung zwischen einer Konsensebene, die über Normen disponiert, und einer
Wertebene, die dem einzelnen unaufkündbare Rechte zusichert und nicht Gegen-
stand von Mehrheitsentscheidungen werden kann, gehört bis heute zum Kern mo-
dernen Demokratieverständnisses.

Summary

One of the core questions of modern social theory is: What is the basis on which ru-
les of behaviour are built? Do these rules come into being through formal processes
of political determination and thus their material existence solely dependent on the
procedural criteria governing their formation? Is therefore every decision in a de-
mocratic system legitimate? Or are there inherent limits to its decision making po-
wer? The development of rational society was placed under systematic scrutiny,
perhaps for the first time, by Richard Hooker (1554-1600) in his work »Of the
Laws of Ecclesiastical Polity«. Hooker views laws as incidental and inferior to the
human decision making process, and yet identifies the imposition of certain restric-
tions on law formation by specific indispensable values. The difference Hooker es-
tablishes between the levels of government in which laws are subject merely to ma-
jority decision and those which recognise specific values as giving rise to certain
irrevocable rights not subject to the whims of majority decision, is still today a cen-
tral theme in our understanding of modern democracy.

05_Breitsameter  Seite 90  Donnerstag, 9. Februar 2006  9:13 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 08:13:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2006-1-74

