Tancrede de Visans »Essai sur le symbolisme« (1904)
Kapitel Il

Herausgegeben und libersetzt von
Rudolf Brandmeyer und Friedrich Schlegel

Der »Essai sur le symbolisme« erschien 1904 als Vorwort zu Tancrede
de Visans Gedichtband »Paysages introspectifs. Poésies«.! In dieser
Funktion ist der Text eine zu seiner Zeit geldufige Beigabe, mit welcher
der Dichter sich als »poet-critic« zu erkennen gibt und die wir heute
zur Autorenpoetik rechnen.? Im Kontext von Traditionen und Leserer-
wartungen markiert de Visan mit der Gattungsbezeichnung »Essai«
aber auch eine Besonderheit: Es ist nicht, wie in den meisten Fillen,
eine »Préface« oder ein »Avant-proposs, in denen der Dichter sagt, wie
er gelesen werden mochte (mit Zuordnungen und Abgrenzungen), son-
dern eine mit einem Gattungsnamen (»Essai«) angezeigte Eigenstin-
digkeit der Aussagen, der mit einem Richtungsnamen (»Symbolisme«)
auch ein Sachgehalt zugeordnet wird, von dem der Leser erwarten
darf, dass er nach den Regeln einer diskursiven Gattung behandelt
wird.

Mit dem {iiber eine werbende Hinfiihrung zum poetischen Text
hinausgehenden Anspruch steht der Essay auch in der langen Reihe
literaturkritischer und theoretischer Texte, die den franzosischen Sym-
bolismus seit seinem offensiven und medienwirksamen Auftritt (1886)
begleitet haben.® In dessen Rezeptionsgeschichte ist das Jahr 1904

I Tancrede de Visan, Paysages introspectifs. Poésies. Avec un Essai sur le symbolisme.
Paris: Jouve 1904; unser Auszug: S. XXVII-LXXIX. Vollstindig online unter http://
www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/lyriktheorie/texte/1904_visanl.html [10.08.2022]. Sei-
tenangaben mit Autornamen im Folgenden in Klammern.

2 Vgl. Lawrence Lipking, Poet-critics. In: The Cambridge History of Literary Criti-
cism. Bd. 7. Hg. von A. Walton Litz. Cambridge u.a. 2000, S. 439-467 und Rudolf Brand-
meyer, Poetiken der Lyrik: Von der Normpoetik zur Autorenpoetik. In: Handbuch Lyrik.
Theorie, Analyse, Geschichte. Hg. von Dieter Lamping. 2. Aufl. Stuttgart 2016, S. 2-15.

3 Vgl Roland Biétry, Les théories poétiques a I’époque symboliste (1883 — 1896).
[1989], Reprint Genf 2001 und die Dokumentation zur Symbolismus-Rezeption unter
http://www.lyriktheorie.uni-wuppertal.de/lyriktheorie/texte/symbolismus_rezeption.html
[10.08.2022].

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 95

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kein irgendwie herausragendes Datum. Es ist, folgt man der grundle-
genden Studie von Michel Décaudin,* ein Jahr in der ab etwa 1895
einsetzenden »Crise des valeurs symbolistes«. Die ein ganzes Jahrzehnt
fithrende Bewegung sah sich, und zwar im Namen des »Lebensx, einer
Kritik ausgesetzt, die so gut wie alles aufbot, was man, gestiitzt durch
dieses Leitwort einer ersehnten Erneuerung, gegen eine Literatur sa-
gen konnte, die nun als rein &sthetizistisch wahrgenommen wurde.
Auch unser Autor kniipft daran an und kann zustimmend von dem
»Unvermogen der Kunst fiir die Kunst« (»impuissance de I’art pour
’art«) sprechen und sie als »voriibergehende Neurosen« (»névroses pas-
sageres«) einschitzen (de Visan, LVI). Aber seine Stellung innerhalb
der zeitgendssischen Kritik des Symbolismus ist nicht durch die Frage
gekennzeichnet, ob eine alte Bewegung erschopft ist und eine neue not-
wendig; auf die Fundamentalkritik des Symbolismus geht er gar nicht
ein. Der »Essai« ist keine Verteidigungsschrift. Es geht vielmehr um
eine weiter reichende philosophische und zugleich literaturkritische
Explikation des mit Bergson neu gesehenen Symbolismus.

Mit dem hier edierten und iibersetzten, fiir das neue Verstindnis
des Bewegungsnamens entscheidenden zweiten Teil des »Essai« fiihrt
de Visan (mit Bergson) als Ersatz fiir »Symbol« den Begriff »Bild«
(»image«) ein und unternimmt damit einen Schritt, der ihn, aus der
Philosophie herausfithrend, auf die Schreibweise zielen ldsst und ihm
ein Angebot ermdglicht, das mit einer Semantik von »Leben« vermit-
telt werden konnte und mit dem der »Essai« zur (postsymbolistischen)
Lyriktheorie der europdischen Moderne gehort. In diesem Zusammen-
hang erweist sich auch ein Vergleich mit Hofmannsthals Gesprich
»Uber Gedichte« (1904) als aufschlussreich.

De Visans Referenztext ist Bergsons 1903 publizierter Artikel »In-
troduction a la métaphysique«.5 Der Anschluss an diesen Text ist

4 Michel Décaudin, La crise des valeurs symbolistes. Vingt ans de poésie francaise
1895-1914. [1960] Reprint Genf/Paris 1981.

5 Vgl. Laurent Jenny, La fin de l'intériorité. Théorie de ’expression et invention es-
thétique dans les avant-gardes francaises (1885 — 1935). Paris 2002, S. 22-27 und Cyrena
N. Pondrom, The Road from Paris. French Influence on English Poetry, 1900-1920.
Cambridge 2010.

6 Henri Bergson, Introduction a la métaphysique. In: Revue de Métaphysique et de
Morale 11, 1903, Nr.1, Januar, S.1-36; online unter https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/

96 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denkbar eng. De Visans Entfaltung eines neuen Verstindnisses von
Symbolismus und Symbol folgt Bergsons Explikation von Metaphysik
und {ibernimmt auch deren Leitbegriffe bzw. passt sie seiner litera-
turgeschichtlichen und sprachkritischen Argumentation an. Bergson
beginnt mit einem Vergleich der Verfahren von Metaphysik und po-
sitiven Wissenschaften. Letztere, so Bergson, erbringen die Analyse
des vom Beobachter unabhingig gedachten Objekts. Es wird mit den
Begriffen der positivistischen Disziplinen analysiert und unterliegt so
einem Verfahren, das sich in den Begriffen der Wissenschaft objekti-
viert: »Jede Analyse ist damit eine Ubersetzung, die sich in Symbolen
entwickelt« (»Toute analyse est ainsi une traduction, un développement
en symboles«; Bergson, 3). Der Wahrheitsanspruch von Bergsons Meta-
physik hingegen griindet sich auf »Intuition«. Mit ihr begegnet der Be-
obachter dem Objekt nicht nur als von auBBen zu betrachtende Sache,
auf die er seine Begriffe appliziert, vielmehr versetzt er sich mit »einer
Art intellektueller Sympathie« (»espéce de sympathie intellectuelle;
Bergson, 3) in das Innere des Objekts, um mit dem {ibereinzustimmen,
was in ihm einzigartig ist und darum, in der Sprache jedenfalls ab-
strakter Begriffe, »unaussprechlich« (»inexprimable«; Bergson, 3). »Die
Metaphysik ist also die Wissenschaft, die beansprucht, ohne Symbole
auszukommenc« (»La métaphysique est donc la science qui prétend se
passer des symboles«; Bergson, 4).

De Visan zitiert ausfiihrlich die fiir dieses Verstandnis von Analyse
und Intuition wesentlichen Passagen und tibertrigt sie als Konkurrenz
von Verfahrensweisen zunichst auf eine bei Explikationen des Symbo-
lismus seit langem geldufig gewordene Opposition: »Wer sieht nicht,
dass diese beiden Arten zu philosophieren zugleich zwei Asthetiken
beinhalten kénnen, derjenigen der Parnassiens entsprechend und der-
jenigen der Symbolisten« (de Visan, XXXI). Die Parnassiens sind so
gesehen die Positivisten, weil ihr nicht auf das Innere der Dinge zie-
lender, sondern vielmehr das AuBere prézise beschreibender Stil der

bpt6k11057¢ [10.08.2022]. Seitenangaben mit Autornamen im Folgenden in Klammern.
Dt. Ubersetzung in: Henri Bergson, Denken und schopferisches Werden. Aufsitze und
Vortrige. Hg. von Friedrich Kottje. Hamburg 1993, S. 180-225.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 97

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

positivistisch gedachten Objektreue vergleichbar ist. Die Symbolisten
dagegen erfiillen, was Bergson mit Intuition meinte: Sie sind

Organisatoren; sie versenken sich in das Objekt, fiigen sich in die innerlich
wahrgenommenen Landschaften ein. Durch eine erhebliche Anstrengung
haben sie sich im Zentrum der Realitit selbst platzieren und, durch eine
Art intellektueller Sympathie, mit der Natur in Einklang bringen wollen.
Es ist ihr Bestreben gewesen, das Unbeschreibliche unmittelbar auszudrii-

cken (de Visan, XXXI).

Die philosophische Vorgabe, die der gesuchten neuen Konzeption
des Symbolismus scheinbar problemlos entgegenkommt, fithrt aber
doch zu einem Problem von Umsetzung und Anpassung. Und das
betrifft das Leitwort der Bewegung, das bei Bergson als Synonym fiir
sprachliches Zeichen steht. De Visans der Sache und der Semantik
von Intuition folgende Definition des Symbolismus, welche die Bewe-
gung vom Vorwurf des Asthetizismus, der Lebensferne, befreien will,
schlieBt sich einer Metaphysik an, »die beansprucht, ohne Symbole
auszukommen«. Wenn aber das, was im Objekt qua Intuition gefunden
werden kann, so Bergson, »unaussprechlich« ist, dann steht, jedenfalls
jenseits von Analyse (und Parnasse), die Poesie-Tauglichkeit der Spra-
che auf fundamentale Weise zur Diskussion. Wie soll sich — bei solchen
Vorgaben - Dichtung artikulieren, wenn die gegebene Sprache dafiir
nicht geeignet ist? Das neue Weltverhiltnis, das Verhiltnis zu ihren
Objekten, welches de Visan in einer langen, so etwas wie Intuition
suchenden Inspirationsszene vorstellt (XXXIV-XXXVIII), suggeriert
die Moglichkeit von Dichtung, von der erst einmal nicht gesagt werden
kann, wie sie mit Worten gemacht werden kann. Und konsequenterwei-
se, wie de Visan zweimal anmerkt (XXXVIII, XL), werden damit auch
Gebrauch und Angemessenheit des Leitworts der Bewegung fraglich.
Das Symbol ist aus Worten; allerdings sollen diese nicht mehr gew#hlt
und gesetzt werden wie in der deskriptiven, quasi-analytischen Sprache
des Parnasse.

Bergson, der nicht die Sprache der Wissenschaft, den Gebrauch von
Begriffen, in Frage stellt, letztere aber wegen ihrer Abstraktheit aus
seinem Vorhaben einer Neubegriindung der Metaphysik ausschlieBt,
sieht den Weg zu einer Losung des von ihm durchaus gesehenen,
mit der Intuition gegebenen Ausdrucksproblems im »Bild« (Bergson,

98 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6f.). Es kann die Abstraktion vermeiden: »das Bild hat wenigstens den
Vorteil, dass es uns im Konkreten hilt« (»I'image a du moins cet avan-
tage qu’elle nous maintient dans le concret«; Bergson, 7). Und dieser
Vorteil der Konkretheit wird in einem nichsten Schritt ergéinzt, wenn
Bergson die Fiille (verschiedener) Bilder als tauglichen Modus fiir das
mit Intuition gegebene Ausdrucksproblem vorschligt:

Kein Bild wird die Intuition der Dauer ersetzen, aber viele unterschiedli-
che Bilder, sehr verschiedenen Dingen und ihren MaBigaben entlehnt aus
sehr verschiedenen Ordnungen der Dinge, werden durch die Konvergenz
ihrer Wirkung das Bewusstsein genau auf den Punkt lenken, wo es eine
bestimmte Intuition zu erfassen gibt

(Nulle image ne remplacera l'intuition de la durée, mais beaucoup
d’images diverses, empruntées a des ordres de choses tres différents,
pourront par la convergence de leur action, diriger la conscience sur le
point précis ot il y a une certaine intuition a saisir; Bergson, 7).

Bergson vertraut nicht allein auf Konkretheit; er setzt mit ihr zugleich
auf die Effekte von Fiille und Diversitdt und kommt mit einer solchen

Akzentuierung des Prozesshaften der Ausdrucksfindung dem gesuch-
ten produktiven Verhiltnis von Bild und Intuition néher:

Indem man die Bilder so ungleichartig wie méglich wihlt, hindert man ir-
gendeines von ihnen daran, den Platz der Intuition, den es doch aufrufen
soll, zu usurpieren, weil es dann sofort von seinen Rivalen verjagt wiirde
(En choisissant les images aussi disparates que possible, on empéchera
I'une quelconque d’entre elles d’usurper la place de I'intuition qu’elle est
chargée d’appeler, puisqu’elle serait alors chassée tout de suite par ses
rivales; Bergson, 7).

De Visan, seinerseits, wenn er schlieBlich von der »Art des Ausdrucks«
(»maniere d’exprimer<; de Visan, XLII; Hervorh. im Original) sprechen
muss, bei den Worten, bei der Frage also nach einer Sprache ange-
kommen ist, die einem Objektverhiltnis qua Intuition entsprechen
konnte, muss sich zunéchst eingestehen, dass, »bei einer Intuition«, die
Worte »schwinden«, dass sie »unauffindbar« sind. »Worte, leider! zu
allgemein, miissen sie unsere Gefiihle festnageln und sie bluten lassen.
Jede Rede totet die innere Stimme, stellt das Leben in Konventionen
stilL« (de Visan, XLIV). Bergsons Zuriickweisung der Sprache der
Analyse fiir einen angemessenen Ausdruck der Intuition wird wieder

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 99

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufgegriffen und mit einem Zitat aus Bergsons Erstlingsschrift »Essai
sur les données immédiates de la conscience« (1889) verstirkt:

Kurz gesagt, das Wort klarer Konturen, das unverbliimte Wort, welches
das speichert, was Bestand hat, was allgemein und in der Konsequenz un-
personlich in den Eindriicken der Menschheit ist, zerstort oder tiberdeckt
zumindest die sensiblen und fliichtigen Eindriicke unseres individuellen
Bewusstseins (de Visan, XLIV).

De Visan gibt das Wort als von sich aus symbolfihige Einheit auf und
definiert das Symbol (mit einem ausfiihrlichen Riickgriff auf Bergsons
Plidoyer fiir die Fiille und Diversitit der Bilder) als eine komplexe
Einheit aus »aufgehiduften Bildern« (»images accumulées«; de Visan,
XLV). Dieser Ubergang vom Wort zu den Bildern wird mit dem Nach-
druck kriegerischer Metaphorik vorgetragen:

Auf Umwegen stiirzen sich die Worte dichtgedriangt in Scharen hinauf;
sie umkreisen den Abgrund, sie nehmen Umwandlungen vor; geschickte
Wendungen erheben sie nach und nach; geschultes Vorgehen ermoglicht
es ihnen, ohne Hemmnis die jungfrauliche Idee zu erstiirmen; dank ihrer
sich schlangenartig bewegenden Manéver windet sich die Artillerie der
Bilder bis auf den Gipfel hinauf und nimmt die Festung von allen Seiten
zugleich in Besitz (de Visan, XLV).

Sofern er Bergsons »Intuition« folgt, steht de Visan vor einem Wort-
Verbot, leitet mit seinem »Essai« aber einen Band mit Gedichten ein
und kann nicht die Worte aufgeben. Aber er kann sie als (symboltaugli-
che) Einheiten in der Konzeption dichterischer Sprache zurtickstellen,
wenn er sie als Mikro-Einheiten denkt, die mit ihrer Vielzahl das Bild
schaffen, deren Fiille schlieBlich das Symbol kreiert, welches mit Berg-
son als Annidherung an die Wahrheit einer Intuition gedacht werden
kann.

Und dieses Gelingen versteht sich auch aus einem Riickgriff auf
Argumente einer élteren, vorsymbolistischen Produktionsisthetik. Der
»Artillerie der Bilder« entspricht auf der Seite des Produzenten im Au-
genblick des Schopfungsaktes die »Leidenschaft«, unter deren »Herr-
schaft« (de Visan, XLVII) er steht und die den Leser iiberwiltigt:
»ich habe Thnen mein Gefiihl injiziert; mein Schmerz ist der Ihre. Sie
schleppen sich auf meinen Spuren dahin. SchlieBlich bemitleiden Sie
sich selbst, denn Sie haben mich, mit Herz und Verstand, vollstindig
verstanden« (de Visan, XLVIII).

100 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

De Visans begriffliche Operationen fithren auf vielfiltige Weise aus
dem Symbolismus heraus. Am deutlichsten ist in dieser Hinsicht die
Aufgabe des im theoretischen Diskurs des Symbolismus immer prisen-
ten Verstindnisses der dichterischen Sprache als Artistik der Worte,
ihrer potentiellen Autonomie und ihrer ausgehend von diesem Vermo-
gen gedachten Symboltauglichkeit. Bei de Visan dagegen fungieren
die Worte als unselbstindige Beitriger zu etwas Uberlegenem. Symbol-
schaffend sind die starken Bilder. Sie sollen mit ihrer Fiille den Leser
iiberwiltigen. Mit einer solchen, eher rhetorischen Konzeption des
Verhiltnisses von Text und Leser entfernt sich de Visan schlielich
auch von der Stil-Konzeption symbolistischer Lyrik deutlich. Fiir sie
gilt die allgegenwirtige Forderung der »suggestion«, d.h. einer Schreib-
weise der nie vollstindig ausgefiihrten, gegebenenfalls sogar hermeti-
schen Bilder. Der symbolistische Lyriker rechnet mit einem aktiven
Leser, der ergidnzen kann:

Der Dichter soll es weniger darauf absehen, etwas festzustellen, als viel-
mehr Denkanstéfe zu geben, so dass der Leser, mitwirkend durch das,
was er erahnt, die geschriebenen Worte in sich selbst vollendet

(le Poéte doit chercher moins a conclure qu'a donner a penser, de telle
sorte que le lecteur, collaborant par ce qu’il devine, achéve en lui-méme
les paroles écrites).”

Die Vorstellung eines »iiberwiltigten« (de Visan, LIV) Lesers ist damit
nicht vereinbar.

Bergson hatte europiische Geltung. Aber auch de Visan wurde gele-
sen und rezensiert, u.a. in England.® Dort, im Zuge der Verwerfung
der »poetic diction« viktorianischer Lyrik, stand das Bild, und zwar ein
solches, das der modernen Zeit entsprechen konnte, im Zentrum der
poetologischen Diskussionen, die schlieBlich im »Imagism« ihren kon-
zentriertesten Ausdruck fanden. Dabei bildete in der Rezeption, die
ganz frei von metaphysischen Fragen war, Bergsons Kombination von
»konkret« und »Bild« die entscheidende literaturkritische Referenz.

7 Albert Mockel, Deux Poétes. Henri de Régnier — Francis Vielé-Griffin. In: Floréal.
Revue bi-mensuelle de Littérature et d’Art 2, 1893, Nr.8-11, [s.d.], S.126-148, hier
S.138, online unter http://digitheque.ulb.ac.be/fr/digitheque-revueslitteraires-belges/
periodiques-numerises/index.html#c13286 [10.08.2022].

8 Vgl. Pondrom, The Road from Paris (wie Anm. 5).

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 101

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liest man de Visan in diesem Zusammenhang, der mit der Studie
von Décaudin (»Crise des valeurs symbolistes«) und der erginzenden
Anthologie von Pondrom (»The Road from Paris«) aufgearbeitet ist, so
kann der »Essai«, der sich als Neukonzeption des Symbolismus gibt,
als ein Zeugnis der entstehenden postsymbolistischen Lyriktheorie ge-
lesen werden, die am Ende Begriff und Konzept des Symbols aufgeben
wird.? Die auf das Bild (des Konkreten) konzentrierte Kreation und
Leseerfahrung konnte, wie de Visan wohl schon ahnte, mit der unver-
meidbar dualistischen Konzeption des Symbols nicht mehr vereinbart
werden.

Hofmannsthals Gesprich »Uber Gedichte« (1904)1 ist nicht in Gan-
ze, aber in bestimmter Hinsicht doch aufschlussreich mit dem franzo-
sischen »Essai sur le symbolisme« zu vergleichen. Das gemeinsame
Publikationsdatum kann erst einmal nur das Jahr einer Stichprobe
fixieren: Lyriktheorie 1904. Hofmannsthals Nachfrage zu Gedichten
steht in diesem Jahr — im Kontext der deutschsprachigen Literaturkri-
tik und Lyriktheorie — nicht der Krise einer Bewegung gegeniiber.
Zwar hatte George 1903 in ausdriicklichem Bezug auf seine >Geltung:«
den »salbentrunknen prinzen« zitiert, der »sanft geschaukelt seine tak-
te zdhlte« und diese Anspielung auf die 6ffentliche Wahrnehmung von
Symbolismus und Dekadenz unter dem Titel »Zeitgedicht« als Bild
einer vergangenen Epoche seiner Lyrik gegeben.!! Aber Lyrik und Ly-
riktheorie im deutschsprachigen Raum sind, anders als in Frankreich,
nicht derart symbolistisch geprigt gewesen, dass sich 1904 in einem

9 1911 publiziert de Visan seine gesammelten Aufsitze zum Symbolismus. Dabei
bleibt Bergson die entscheidende theoretische Referenz; der Titel des Sammelbands
vermeidet aber das Nennwort der Bewegung (»L'attitude du Lyrisme contemporain«.
Paris 1911). — Vgl. fiir die deutschsprachigen Verhiltnisse Helmut Gier, Die Entstehung
des deutschen Expressionismus und die antisymbolistische Reaktion in Frankreich. Die
literarische Entwicklung Ernst Stadlers. Miinchen 1977, und Mario Zanucchi, Transfer
und Modifikation. Die franzgsischen Symbolisten in der deutschsprachigen Lyrik der
Moderne (1890-1923). Berlin/Boston 2016.

10 Hugo von Hofmannsthal, Uber Gedichte. In: Die neue Rundschau, 1904, H. 2, Fe-
bruar, S.129-139; online unter https://archive.org/details/neuerundschaull904franuoft
[10.08.2022]. Seitenangaben im Folgenden in Klammern. Textgrundlage in SW XXXI
Erfundene Gespriche und Briefe, S. 74-86: Die prosaischen Schriften. Bd. 1, 1907.

11 Blatter fiir die Kunst. Folge 6, 1902/03, [Mai 1903], S. 1f.; online unter
http://digital.wlb-stuttgart.de/purl/bsz494637528 [10.08.2022].

102 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

offentlichen Gesprich tiber Gedichte auf verbindliche Weise die Frage
nach der Krise oder gar dem Ende einer Bewegung hitte stellen kon-
nen. Treffend fiir die Ermittlung des Kontextes und der Einordnung
des Gesprichs ist wohl eher der werkbiographisch gemeinte Titel des
einschldgigen Kapitels in Robert Vilains Monographie von 2000 iiber
Hofmannsthals Verhiltnis zum Symbolismus: »Taking Stock: Das Ge-
spréch iiber Gedichte«.'? Also: Bestandsaufnahme. Was ist jetzt? Eine Be-
sinnung darauf realisiert sich bei Hofmannsthal in seinem erfundenen
Gesprich zwischen zwei Lyriklesern, in dem, unter einem ersichtlich
in programmatischer Funktion ausgestellten Hebbel-Zitat, nach Keats
gefragt wird, und in dem Gedichte von George, Hebbel und Goethe
zitiert werden, und das ohne Anspielung auf eine Symptomatik von
»Zeit< oder die Benennung einer Bewegung und auch ohne starke Zita-
te aus philosophischen Texten auskommt.

Das Gesprich beginnt mit Lesungen aus Georges »Jahr der See-
le« und entfaltet sich anschlieBend zu einem Austausch von Lektiire-
erfahrungen, die zu kliren versuchen, was denn ein »Gedicht« ist.
Hofmannsthal ist dem Titel des Gesprichs verpflichtet und sucht so
etwas wie eine erste und zugleich grundlegende Absicherung der Sa-
che. Die beiden Lyrikleser einigen sich auf eine im weiteren Verlauf
des Gesprichs wiederholt gebrauchte Formel, die bis zum Ende des
Gesprichs gelten wird: Gedichte »driicken einen Zustand des Gemiites
aus. Das ist ihre Existenzberechtigung«. (132)!% Die Formel iibernimmt
eines der beiden zentralen Elemente der symbolistischen Definition
des Gedichts, wonach dieses von etwas spricht, zum Beispiel von Land-
schaften, und mit seiner suggestiven, andeutenden Schreibweise einen
»état d’ame« evozieren will. Die Bestandteile dieser Definition finden
sich bei Hofmannsthal bereits in einer Aufzeichnung von 1892, und
zwar zusammen mit der beriihmten Version, die man schon bei Amiel
finden konnte.!* Sie steht 1892 am Anfang (»Amiel: sTout paysage est
un état d’ame«) und hier am Ende des Gesprichs, wenn es resiimie-

12 Robert Vilain, The Poetry of Hugo von Hofmannsthal and French Symbolism. Ox-
ford 2000, S. 275.

13 Vgl. auch S. 133 u. 139 (Ausdruck).

14 Die neue Technik (13. Juli 1892). In: SW XXXVIII, S. 172f. — Vgl. auch »Poesie und
Leben« (1896); in: SW XXXII, S. 185 (»Seelenzustand).

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 103

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rend um »die Moglichkeit vollkommener Gedichte« geht (»die Land-
schaften der Seele«, 139). »Die neue Technik«, so der Titel der frithen
Aufzeichnung,'® spricht vom Symbolismus in der Tat als einer neuen,
an der Faktur ihrer Gedichte erkennbaren literarischen Bewegung.
Die gleiche Aufmerksamkeit orientiert auch Hofmannsthals Vortrag
»Poesie und Leben« von 1896, in dem die Anwesenden héren konn-
ten, »dass das Material der Poesie die Worte sind«, das Gedicht »ein
gewichtloses Gewebe aus Worten« sei,!6 und in dem nichts fehlte von
dem, was in der Anfangszeit der deutschsprachigen Symbolismus-Re-
zeption von der franzosischen Artisten-Semantik {ibernommen werden
konnte.

1904 ist die Situation eine andere. Zwar iibernimmt Hofmanns-
thal fiir das Gedicht das symbolistische Definitionselement >Seelenzu-
stand¢, erweitert aber die kritische Perspektive. Seine beiden Lyrikleser
sprechen von »Poesie« (131-135) und stellen die Frage nach der diffe-
rentia specifica der Gattung. Und hier kommt die »Sprache« (132) ins
Spiel. In einem ersten Schritt wird sie von der des Alltags und der
Wissenschaft abgegrenzt und mit dem Nachdruck einer Semantik des
vitalen Engagements auf die Wahrheit der Dinge ausgerichtet:

Wenn die Poesie etwas tut, so ist es das: daB3 sie aus jedem Gebilde der
Welt und des Traumes mit durstiger Gier sein Eigenstes, sein Wesenhaf-
testes herausschliirft, so wie jene Irrlichter in dem Mirchen, die tiberall
das Gold herauslecken. Und sie tut es aus dem gleichen Grunde: weil sie
sich von dem Mark der Dinge nihrt, weil sie elend verloschen wiirde,
wenn sie dies ndhrende Gold nicht aus allen Fugen, allen Spalten in sich
zbge. (132)

Der Verpflichtung der Sprache auf »Wesenhaftestes« entsprechen hier
auf der Seite des Gedichts bzw. der Arbeit des Dichters Symbole.
Hofmannsthal greift auf einen Begriff zurtick, welcher das Nennwort
einer bestimmten Lyrik war und zugleich eine Lyriklesern vertraute
Wendung, die metonymisch fiir Dichtungssprache stehen konnte. An
Letzteres schlieBt Hofmannsthal an, distanziert aber als Plattheit die
Auffassung, derzufolge symbolische Poesie »eine Sache fiir eine ande-

15 Der Ausdruck »die neue Technik« findet sich auch in einem Brief an Stefan George
(21. Juli 1892); in: BW George, S. 30.
16 SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 185.

104 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

re« (135) setze und gibt selbst eine essentialistische Definition: Das
Symbol sei »das Element der Poesie«. (135)

Diese zweite grundlegende Absicherung der Sache des Gesprichs
wird, theoretischen Anspruch erhebend, mit Blick auf den Rezipien-
ten von Poesie expliziert: »Weifit du was ein Symbol ist?« (134). Der
Rezipient, als Gesprachsteilnehmer prisent, soll nun im Begreifen des
Symbols verstehen, was nicht nur das »Element« der Poesie ist, son-
dern auch deren »Wurzel« (135). Diese Nachfrage zu einem der Arbeit
der Worte vorgidngigen Ursprung von Symbol bzw. Poesie arbeitet mit
einer Analogie von Opferhandlung und Rezeption der Sprache der
Dichtung. Auf beiden Seiten ereignet sich die Auflésung im anderen:
Wer das Opfer, das Opfer des Tieres anstatt des eigenen Leibes, voll-
ziehe, miisse »einen Augenblick lang [...] geglaubt haben, es sei sein
eigenes Blut« (134). Dem entspricht auf der Seite der Erfahrung von
Poesie eine vergleichbare Auflésung in einem »fremden Dasein [...]
denn was ist klarer, als daf} sich mein Fiihlen in Hamlet aufl6st, so
lange Hamlet auf der Biihne steht und mich hypnotisiert?« (135).

Der Vollzug des Opfers ist eine kreative, »symbolische Handlung«
(135), in der in einem Augenblick von »Wollust gesteigerten Daseins«
(135) Objekt und Subjekt des Opfers eins werden. Einer solchen Er-
fahrung entsprechen »Magie« und »Bezauberung« (135) des Gedichts.
Die Kraft der Symbole folgt aus einem Schépfungsakt, der, wie in
jener »Handlungx, die Zweiseitigkeit des Symbols auflost. Und dieser
Verschiebung der Konzeption des Symbols von Technik zu Schépfung
geht am Ende der Symbol-Definition eine Setzung voraus, die nach
einer »Pause« (135) formuliert wird; sie liegt der Explikation von Ver-
fahren (Analogie) und Ergebnis (Einheit) zu Grunde: »da8 wir und die
Welt nichts Verschiedenes sind« (135).

Ein nach der »Pause« vorgetragener Einwand von Clemens fiihrt das
Gesprich auf Gedichte zuriick. Einer letzten, noch einmal merklich
gesteigerten Wendung von Gabriel, »Leib« und »All« betreffend und
die »Wucht« (135) solcher Erfahrungen, hilt Clemens entgegen: »Und
dennoch, ist mir, muB} es Gedichte geben, die schon sind ohne diese
schwiile Bezauberung« (135). Der souveridnen Anmerkung folgt, mit
einer Berufung auf Goethe einsetzend und nicht mehr im Modus

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 105

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Rede und Gegenrede, ein Austausch von Lektiireerfahrungen.!”
Es wird ein Gesprich iiber Gedichte, die ohne »Magie« auskommen,
deren Faktur auf Detail und Kontur setzt — Gedichte, die »einfach und
schon sind« (137) und die es in der Antike und mit Goethe gegeben
hat. Das wird aber kein Plidoyer fiir Klassizismus. Gesucht wird zum
Schluss »das vollkommene Gedicht« (138), in dem sich die beiden
Lyrikleser tiber alles bisher Gesagte verstindigen konnen.

Dabei geht es am Ende dieser Verstindigung, mit intensivierter Be-
rufung auf Goethe, um die Bedingungen vollkommener Gedichte. Und
hier dominiert eine Semantik von Genese und Erlebnis. »Das wirkliche
Erlebnis der Seele« (139) liegt dem Gedicht zu Grunde. Das »Leben«
gibt die »Augenblicke«, welche »die Geburten der vollkommenen Ge-
dichte« (139) sind. Gedichte, wie es ganz am Ende heilt, »entstehen«
(139). Der Abschluss des Gesprichs greift auf das Hebbel-Motto zu-
riick, wo ja bereits, bei diesem ersten Ankniipfen an das titelgebende
Wort des Gesprichs, von den »Geburten der Seele« (129) die Rede ist.
Und dieser Rahmen kann auch die sogenannte Opfer-Theorie mitein-
schliefen, insofern sie nach der »Wurzel« der Poesie sucht und auf den
Seiten von Leser und Autor die Moglichkeit von Kreativitit in einem
Schopfungsakt sieht, der ausgehend von einem Moment authentischen
Lebens gedacht werden kann. Dafiir steht auch das groBe »Stirb und
Werde!« aus dem letzten zitierten Gedicht (139).

Bei diesem Stand der Sache wird sichtbar, was de Visan und Hof-
mannsthal teilen und was sie unterscheidet. Beide setzen sie am Sym-
bol an. Das geschieht auf der franzosischen Seite im Kontext der
Krise einer literarischen Bewegung, deren Nennwort mit Bergson neu
expliziert wird. Es ist auf der deutschsprachigen Seite ein Befragen
der »Poesie«, fiir welche das bewegungsunabhingig eingefithrte Wort
»Symbol« metonymisch einstehen kann. Gemeinsam ist beiden Nach-
fragen eine vitale Aufladung des Leitbegriffs. Auf beiden Seiten wird,
sei es unter dem Druck einer philosophischen Vorgabe (»Intuition«),
sei es mit der Vorstellung einer primdren kreativen Potenz authenti-

17 Ganz besonders hier trifft zu, was Rispoli, das ganze Gesprich betreffend, »Lese-
poetik« nennt (Marco Rispoli, Hofmannsthal und die Kunst des Lesens. Zur essayisti-
schen Prosa. Géttingen 2021, S. 150).

106 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher Erfahrungen, eine vorsprachliche Absicherung des Schépfungs-
akts und seiner Wahrheitsfahigkeit gesucht. Das ist aber bei de Visan
nur der erste Schritt eines argumentierenden Essays, der dartiber hi-
naus sehr genau die Frage der sprachlichen Umsetzung stellt und an
den die Avantgarde-Diskurse von »Material« und »Technik« anschlie-
Ben konnten. Bei Hofmannsthal hingegen ist vom Machen nicht die
Rede. Der Schopfungsakt bzw. das (schopferische) Erlebnis ist der
ohne die Vermittlung eines Zeichensystems gedachte Garant des dich-
terischen Textes und seiner produktiven Lektiire. Im Vortrag von 1896
hatte Hofmannsthal sagen kénnen: »Man lasse uns Kiinstler in Worten
sein.«!® 1904 geht es ohne den Beistand der Worte.!”

Fiir die kritische Durchsicht unserer Ubersetzung danken wir Marie-
Laure Wagner.

18 SW XXXII Reden und Aufsitze 1, S. 187.

19 Thre Stelle bleibt, wie im Chandos-Brief, unbesetzt. Falsch wire es, wie Benjamin
Specht anmerkt, Hofmannsthal hier »eine sprachmagische, vormoderne Dichtungsauf-
fassung« zu unterstellen, »bei der Zeichen und Ding tatséichlich in Eins fielen« (Ders.,
»Wurzel allen Denkens und Redens«. Die Metapher in Wissenschaft, Weltanschauung,
Poetik und Lyrik um 1900. Heidelberg 2017, S. 341).

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 107

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tancrede de Visan
Essai sur le symbolisme (1904)

(]

Il se peut que les symbolistes aient échoué. Leur dessein subsiste
d’avoir voulu créer une poésie amplement représentative du réel concu
comme une idée (1), et d’avoir essayé de dégager en toute chose
Pame des choses, c’est-a-dire la réalité fondamentale, ou si 'on aime les
termes barbares, le substratum. Ils ont vite compris que le domaine de
la science est clos de murs. Aussi loin qu’on s’y promeéne, on finit par
se heurter a des fortifications. Ils ont donc fait des breches et, par ces
meurtriéres, ont apercu le ciel et la mer éternelle.

[XXVIII] Encore que I’école dite du Parnasse se soit bien plutot
efforcée d’améliorer la forme du vers romantique, de perfectionner I'in-
strument de la poésie, que de lui faire rendre de nouveaux I’exclusion
(1),? ses partisans demeurent, eux aussi, des métaphysiciens sans le
savoir et des disciples du positivisme.

Or ce serait une erreur de croire que les positivistes, malgré leurs
dédains pour toute doctrine transcendante et leurs préférences pour la
méthode expérimentale, aient pu se passer de métaphysique. Ceux-ci
auront beau s’en défendre, ils n’empécheront pas leur essai de synthése
et d’explication universelle, auxquelles ils tendent dans la mesure ou
le permet I’état des sciences particuliéres, d’étre comme le boulevard

*

Im Folgenden wurden die originalen FuBnoten einschlieBlich ihrer Zihlung (mit
Erginzung der jeweiligen Seitenzahl in eckigen Klammern und der originalen FuBnoten-
ziffer) iibernommen.

1 [XXVII] 1. Voir Remy de Gourmont dans son livre des Masques: »Une vérité nou-
velle est entrée récemment dans la littérature et dans l'art, et c’est une vérité toute
meétaphysique et vraiment neuve... Cette vérité, c’est le principe de I'idéalité du monde.«

2 [XXVIII] 1. Henri de Régnier, dans une conférence qu’il fit le 6 février 1900 a
la société des conférences, a fort bien caractérisé 'originalité des parnassiens. »Ce fut
surtout — nous dit-il — contre une maniére lachée, négligente et incorrecte de faire
les vers que réagit sagement et utilement le Parnasse... le Parnassisme fut bien plutot
larrivée dans le Romantisme, encore vivace ou déja finissant, de poétes nouveaux et
de tempéraments neufs. Le Romantisme, pour ainsi dire, fit escale au Parnasse. C’est
toujours le méme vaisseau qui continue sa route, avec, a son bord, de nouveaux matelots.
Ce sont les mémes voiles. La manceuvre seule a changé.«

108 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tancrede de Visan
Essay tiber den Symbolismus (1904)

]

Es kann sein, dass die Symbolisten gescheitert sind. Ihr Projekt bestand
darin, eine die Wirklichkeit, als Idee verstanden (1),! umfassend représen-
tierende Poesie schaffen zu wollen und zu versuchen, in allem die Seele der
Dinge zu erkennen, sozusagen die grundlegende Realitiit, oder, wenn man
Barbarismen eher mag, das substratum. Sie haben schnell verstanden, dass
der Bereich der Wissenschaft von Mauern umschlossen ist. Wie weit man
dort auch herumspaziert, man stoft immer auf Befestigungen. Sie haben
deshalb Breschen geschlagen und durch diese Scharten den Himmel und
das ewige Meer gesichtet.

[XXVIII] Wenngleich die sogenannte Schule der Parnassiens sich vor-
nehmlich darum bemiiht hat, die Form des romantischen Verses zu verbes-
sern, das Werkzeug der Poesie zu perfektionieren, ihr einen neuen Klang
zu geben (1),2 bleiben ihre Anhinger doch gleichfalls, ohne es zu wissen,
Metaphysiker und Schiiler des Positivismus.

Es wire nun ein Irrtum zu glauben, dass die Positivisten trotz ihrer
Geringschitzung jeglicher Transzendenzlehre und ihrer Bevorzugung der
experimentellen Methode auf Metaphysik verzichten konnten. So sehr die-
se sich auch dagegen verwahren, werden sie es nicht verhindern, dass
ihr Versuch einer Synthese und universellen Erklirung, die sie in dem
MafBe anstreben, wie es der Stand der Einzelwissenschaften zulidsst, dem

“ Im Folgenden wurden die originalen FuBnoten einschlieBlich ihrer Zihlung (mit
Erginzung der jeweiligen Seitenzahl in eckigen Klammern und der originalen FuBnoten-
ziffer) iibernommen.

I [XXVII] 1. Vgl. Remy de Gourmont in seinem Buch Masques: »Eine neue Wahrheit
hat unlingst in Literatur und Kunst Eingang gefunden, und das ist eine ganz und gar
metaphysische und wirklich neue Wahrheit ... Diese Wahrheit ist das Prinzip der Idealitit
der Welt.«

2 [XXVIII] 1. Henri de Régnier hat auf einer Konferenz, die er am 6. Februar 1900 in
der Société des conférences abgehalten hat, die Besonderheit der Parnassiens sehr zutref-
fend charakterisiert. »Das richtete sich vor allem - sagt er uns — gegen eine lockere, nach-
lassige und inkorrekte Art, Verse zu machen, auf welche der Parnasse weise und sinnvoll
reagierte ... Der Parnassismus war viel eher die Ankunft neuer Dichter und Tempera-
mente in der noch lebendigen oder sich bereits dem Ende zuneigenden Romantik. Die
Romantik machte sozusagen Zwischenstation beim Parnasse. Es ist immer dasselbe
Schiff, das seine Route fortsetzt, mit neuen Matrosen an Bord. Es sind dieselben Segel.
Allein das Manéver hat sich geidndert.«

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 109

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

d’une philosophie premiére. D’autre part, que les doctrines positivistes
aient servi de parangon aux naturalistes en général, aux parnassiens en
particulier, les ceuvres littéraires ou artistiques des uns et des autres
le prouvent abondamment. Elles attes|XXIX]tent surtout, par leurs
vues prises sur les rapports de ’homme et du monde, I'impossibilité
de faire de I'art pour l'art sans s’adosser a une métaphysique quelle
qu’elle soit; et se placer en face de la nature en spectateur impartial,
noter ses pulsations et son rythme de durée avec le chronometre enre-
gistreur de notre esprit, brosser des tableaux d’histoire, décrire avec
minutie les inventions scientifiques, copier les scénes banales d’'une vie
quotidienne, suppose résolu par le fait le grave probleme de I'imitation
de la nature, qui lui-méme emprunte a la cosmologie rationnelle et a
la théorie criticiste de la connaissance du monde extérieur ses plus
immeédiates données.

* % %

On aurait mauvaise grace d’en vouloir aux parnassiens et de les
accuser d’avoir haté la décrépitude de la poésie au lieu d’apporter
des remeédes régénérateurs. On n’est jamais bon juge de sa propre
doctrine; il appartient aux descendants de la transformer et d’en mar-
quer les points faibles. Aussi bien, tout en s’acquittant du respect que
I'on doit aux ancétres et sans croire que les symbolistes demeurent
invulnérables, il n’est pas défendu, je pense, de marquer 'apport des
prétendus jeunes dans la littérature contemporaine et les acquisitions,
vraiment neuves, dont se sont enrichis les poétes de notre génération.
Les parnassiens, que ce soit entendu, vinrent a leur heure; [XXX]
leur ceuvre était nécessaire. N’empéche que leur esthétique fut un peu
bien étroite et que leur métaphysique s’impose moins cohérente, moins
générale, plus essoufflée que la nétre.

Car C’est bien entre deux esthétiques opposées, partant entre deux
métaphysiques, que nous nous débattons sans le savoir. Pour laquelle
opterons-nous.

110 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Boulevard einer Ersten Philosophie gleichkommt. Dass andererseits die po-
sitivistischen Lehren den Naturalisten im Allgemeinen und den Parnassiens
im Besonderen als Vorbild gedient haben, das beweisen die literarischen
und kiinstlerischen Werke beider Seiten reichlich. [ XXIX] Durch ihre An-
sichten, die sie gegeniiber den Verhiltnissen von Mensch und Welt einneh-
men, belegen sie vor allem die Unméglichkeit, I’art pour I’art zu betreiben,
ohne sich an eine Metaphysik, welche es auch immer sei, anzulehnen, und
sich gegeniiber der Natur als unparteiischer Zuschauer zu positionieren,
ihre Pulsschlige und den Rhythmus ihrer Dauer mit dem Zeitmessgerit
unseres Verstandes aufzuzeichnen, Historienbilder zu malen, wissenschaft-
liche Erfindungen mit Sorgfalt zu beschreiben, die banalen Szenen eines
alltidglichen Lebens zu kopieren, voraussetzend, dass das groBe Problem
der Nachahmung der Natur durch die Tatsache geldst ist, dass diese ihre
unmittelbarsten Daten der rationalen Kosmologie und der kritischen Theo-
rie der Erkenntnis der duleren Welt entlehnt.

* % %

Es wire unangebracht mit den Parnassiens zu hadern und sie zu an-
zuklagen, den Verfall der Poesie beschleunigt zu haben, statt Mittel der
Erneuerung einzubringen. Man ist niemals ein guter Richter der eigenen
Lehre; es ist die Sache nachfolgender Generationen, sie zu verdndern und
deren Schwachpunkte anzuzeigen. Auch wenn man den Vorfahren gegen-
iiber den Respekt zollt, den man ihnen zeigen soll, und ohne zu glauben,
dass die Symbolisten unverwundbar bleiben, ist es, denke ich, nicht unzu-
lissig, den Beitrag der sogenannten Jungen zur zeitgendssischen Literatur
und die wirklich neuen Errungenschaften hervorzuheben, um welche die
Dichter unserer Generation reicher geworden sind. Die Parnassiens, damit
das unmissverstindlich ist, kamen zur rechten Zeit; [XXX] ihre Arbeit war
notwendig. Dennoch war ihre Asthetik in etwas zu engen Grenzen gefasst,
und ihre Metaphysik erweist sich als weniger kohérent, weniger allgemein
und kurzatmiger als unsere.

Denn es ist in der Tat so, dass wir uns iiber zwei gegensitzliche dstheti-
sche Positionen, somit, ohne es zu ahnen, tiber zwei Metaphysiken streiten,
je nachdem fiir welche von ihnen wir uns entscheiden werden.

Essai sur le symbolisme / Essay tiber den Symbolismus 111

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

En dépit de leurs divergences apparentes, les philosophes s’accor-
dent a distinguer deux maniéres profondément différentes de con-
naitre une chose, nous dit un éminent penseur contemporain; »la pre-
miére implique gu'on tourne autour de cette chose; la seconde qu'on entre en
elle.« Lune procede par analyse et n’atteint que le relatif, 'autre touche 4
Uabsolu par le moyen d’une sympathie intellectuelle qu’on nomme intuition.
Dans le premier cas je saisis la chose du dehors; dans le second je
m’identifie a elle, je la vis, je la possede du dedans.

Pour illustrer sa profonde théorie, M. Bergson cite entre autres cet
exemple: »supposons, nous dit-il, un personnage de roman dont on
me raconte les aventures. Le romancier pourra multiplier les traits
de caractere, faire parler et agir son héros autant qu’il lui plaira: tout
cela ne vaudra pas le sentiment simple et indivisible que j’éprouverais si
je coincidais un instant avec le personnage lui-méme. Alors [XXXI]
comme de la source me paraitraient couler naturellement les actions,
les gestes, les paroles. Ce ne seraient plus la des accidents s’ajoutant
a l'idée que je me faisais du personnage... Le personnage me serait
donné tout d’un coup dans son intégralité... Description, histoire et
analyse me laissent ici dans le relatif. Seule, la coincidence avec la per-
sonne méme me donnerait ’absolu« (1).2 Qui ne voit que ces deux
maniéres de philosopher peuvent enfermer aussi deux esthétiques cor-
respondant a celle des parnassiens et a celle des symbolistes.

Par leurs tendances positivistes les parnassiens s’en tiennent a la
simple description. Ils »tournent autour des choses« sans jamais y péné-
trer, demeurent a I'extérieur et s’alanguissent dans le relatif.

Les symbolistes, au contraire, sont des organisateurs; ils s’intériorisent
dans l'objet, s’incorporent aux paysages percus intérieurement. Par un
violent effort ils ont voulu se placer au centre méme du réel et, par une
sorte de sympathie intellectuelle, communier avec la nature. Leur désir a
été d’exprimer immédiatement 'inexprimable, si jose dire, de fondre
leur ame avec la conscience universelle, afin [XXXII] de noter, par une
sorte d’auscultation intellectuelle, jusqu’aux pulsations de la matiere,
jusqu’a la respiration du monde.

3 [XXXI] 1. Bergson. Introduction & la métaphysique. Revue de métaphysique et de morale.
Janvier 1903.

112 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ungeachtet ihrer offensichtlichen Divergenzen, sind sich die Philosophen
darin einig, zwei fundamental andersartige Weisen, einen Gegenstand
zu erkennen, zu unterscheiden. So sagt uns ein herausragender zeitgenos-
sischer Denker: »die erste erfordert, dass man sich um diesen Gegenstand herum
bewegt; die zweite, dass man in ihn eindringt.« Die eine erfolgt durch Analyse und
gelangt nur zum Relativen, die andere beriihrt das Absolute durch das Mittel
einer intellektuellen Sympathie, die man Intuition nennt. Im ersten Fall begreife
ich den Gegenstand von auflen; im zweiten identifiziere ich mich mit ihm,
erlebe ich ihn, verfiige ich tiber ihn von innen.

Um seine tiefgreifende Theorie zu veranschaulichen, fithrt Bergson unter
anderem dieses Beispiel an: »Stellen wir uns einmal«, sagt er uns, »eine
Romanfigur vor, deren Abenteuer man mir erzihlt. Der Autor des Romans
kann deren Charakterziige noch so sehr vervielfachen, seinen Helden noch
so viel reden und handeln lassen, wie es ihm gefillt: all das entspricht
nicht dem einfachen und unteilbaren Gefiihl, das ich empfinde, wenn ich einen
Augenblick lang mit der Figur selbst iibereinstimmte. Denn dann [XXXI]
vernidhme ich die Handlungen, Gesten, Worte natiirlicherweise wie aus der
Quelle selbst. Es widren dann nicht mehr Zufilligkeiten, die sich meiner
Idee, die ich mir von der Figur machte, hinzufiigten... Die Romanfigur wire
mir mit einem Mal in ihrer Gesamtheit préisent... Beschreibung, Erzihlung
und Analyse belassen mich hier im Relativen. Allein die Ubereinstimmung
mit der Person selbst vermittelte mir das Absolute« (1).3

Wer sieht nicht, dass diese beiden Arten zu philosophieren zugleich zwei
Asthetiken beinhalten konnen, derjenigen der Parnassiens entsprechend
und derjenigen der Symbolisten.

Durch ihre positivistischen Neigungen begniigen sich die Parnassiens
mit der einfachen Beschreibung. Sie »bewegen sich um die Gegenstinde her-
ume, ohne jemals in sie einzudringen, und so bleiben sie beim AuBeren
und erschlaffen im Relativen.

Die Symbolisten dagegen sind Organisatoren; sie versenken sich in das Ob-
jekt, figen sich in die innerlich wahrgenommenen Landschaften ein. Durch
eine erhebliche Anstrengung haben sie sich im Zentrum der Realitét selbst
platzieren und, durch eine Art intellektueller Sympathie, mit der Natur in Ein-
klang bringen wollen. Es ist ihr Bestreben gewesen, das Unbeschreibliche
unmittelbar auszudriicken, ihre Seele, wenn ich so sagen darf, mit dem
universellen Bewusstsein zu verschmelzen, um [XXXII] alles, bis hin zu
den Pulsschligen der Materie, bis hin zur Atmung der Welt, in einer Art
intellektueller Auskultation aufzuzeichnen.

3 [XXXI] 1. Bergson. Introduction & la métaphysique. Revue de métaphysique et de morale.
Januar 1903.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 113

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Cette ame qu’on sent partout, c’est bien elle qu’ont voulu rendre
les symbolistes. Aux instants propices ou les chaines de la matiere
nous emprisonnent moins rudement, qu’on relise Rodenbach. On se
retrouvera soi-méme en ses vers, soi-méme et ce qui nous compose.
Des moindres bibelots dont notre réve d’artiste aime s’entourer et qui
forment autant de souvenirs vivants, fusera une note, et des motifs
de symphonie spirituelle s’ajouteront les uns aux autres, transposant a
leur maniere, et musicalement nos émotions intérieures, pour finir en
un vaste concert psychique ot nos propres motifs seront joués. La sug-
gestion mentale prendra une telle intensité, qu’il nous sera impossible
a un certain moment de savoir si c’est notre étre qui retentit au dehors,
ou si ce sont les choses qui arpégent nos états d’ame.

Sans faire injure aux parnassiens, on peut donc affirmer que les
symbolistes, en s’attachant davantage a ’ame, en dégrafant le manteau
illusoire ou s’enferment les formes visuelles et harmonieuses, qui elles-
mémes ne sont que ’expression atténuée des vibrations intérieures de
I’étre, — se sont approchés plus prés du tabernacle de I’arche ou repose
le réel, puisque la seule réalité vraie — porro unum esse necessarium — c’est
I’ame.

[XXXIII] 11 s’agit la d’autre chose que de réves maladifs. Par cette
assimilation d’eux-mémes a ce qui les entoure et les compléte, par I'or-
ganisation symphonique de leurs impressions diversifiées, les poétes en
question demeurent et s’affirment plus amplement réalistes (1).* Ils ont
voulu résoudre ’équation: fout ce qu'on voit, plus tout ce qu'on ne voit pas.
Des lors, pour étre descendus jusqu’aux sources vives, pour avoir brisé
I'enveloppe des apparences et débarrassé le Moi ultime des pellicules
superficielles qui le défendent aux yeux vulgaires, afin d’ausculter le
ceeur des choses et d’en sentir en soi les battements par contre-coup,
ils ont fouillé plus profond que les parnassiens: de méme que pour
s’étre efforcés d’épuiser le contenu du réel, d’élargir leur conscience,
de concevoir la vie dans sa plénitude, en ajoutant a la nature 'idée, la
pensée a la réalité, ils se sont étendus plus loin du coté des confins du
mystére. S’ils n’ont pu exprimer tout ce qu’ils ont entrevu, ils se savent

4 [XXXIII] 1. M. Mauclair emploie le terme heureux d’idéoréalisme (C. Mauclair,
Eleusis).

114 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Seele, die man iiberall spiirt, genau sie wollten die Symbolisten
wiedergeben. In giinstigen Momenten, in denen die Ketten der Materie uns
weniger hart gefangen halten, lese man zum wiederholten Mal Rodenbach.
Man wird sich selbst in seinen Versen wiederfinden, sich selbst und was uns
ausmacht. Aus den geringsten Preziosen, mit denen sich unser Kiinstler-
traum zu umgeben gefillt und die so viele lebendige Erinnerungen prigen,
wird ein Ton erschallen, und werden Motive einer spirituellen Sinfonie, die
sich aneinander fiigen werden, auf ihre Weise unsere inneren Gefiihle musi-
kalisch transponieren, um in einem groBen seelischen Konzert zu enden, in
dem unsere eigenen Motive gespielt werden. Die mentale Suggestion wird
eine solche Intensitdt annehmen, dass es uns in einem gewissen Moment
unmoglich sein wird zu wissen, ob das unser Wesen ist, das auBBen erklingt,
oder ob es die Gegenstidnde sind, die unsere Gemiitsverfassungen in Arpeg-
gios verwandeln.

Ohne den Parnassiens Unrecht zu tun, kann man also behaupten, dass
die Symbolisten, indem sie sich mehr um die Seele bekiimmern und den
triigerischen Mantel 6ffnen, mit dem sich die bildhaften und harmonischen
Formen umbhiillen, die ihrerseits nur schwacher Ausdruck der inneren
Schwingungen des Seins sind, — ndher an den Tabernakel der Arche heran-
gekommen sind, wo die Realitit ruht, da die einzig wahre Realitit - porro
unum esse necessarium — die Seele ist.

[XXXIII] Es handelt sich hier keineswegs um krankhafte Triume. Durch
diese Assimilation ihrer selbst an das, was sie umgibt und sie vervollstin-
digt, durch die sinfonische Organisation ihrer mannigfaltigen Empfindun-
gen, bleiben die besagten Dichter Realisten, ja erweisen sich sogar umfassen-
der als ebendiese (1).* Sie haben die Gleichung l6sen wollen: alles, was man
sieht, plus alles, was man nicht sieht. Infolgedessen haben sie tiefer gegraben
als die Parnassiens, weil sie bis zu den lebendigen Quellen hinabgestiegen
sind, weil sie die Hiille der Erscheinungen durchbrochen und die Adchstmog-
liche Form des Selbst von den oberflichlichen Schuppen, die solches den
gewdhnlichen Augen verwehren, befreit haben, um das Herz der Dinge ab-
zuhoren und demzufolge dessen Schlagen in sich selbst zu spiiren. Ebenso
sind sie weiter in Richtung der Grenzen des Mysteriums vorgedrungen,
weil sie sich bemiiht haben, den Inhalt des Wirklichen auszuschépfen und
ihr Bewusstsein zu erweitern, das Leben in seiner Fiille zu begreifen, indem
sie der Natur die Idee hinzufiigten, den Gedanken der Realitit. Wenn sie
nicht alles, was sie erblickten, zum Ausdruck bringen konnten, wissen sie

4 [XXXIII] 1. Mauclair gebraucht den gut gewihlten Begriff Ideorealismus (C. Mau-
clair, Eleusis).

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 115

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

possesseurs de trésors insoupconnés jusqu’alors. Ils ne sortent pas de la
réalité, ils la dominent et s’y incarnent; ils 'enserrent toute et ne nient
que sa limite. Ils captent a la fois I'Etre et les étres; ils n’excluent que
I’exclusion (2).5

* % %

[XXXIV] Oui nous sommes bien en présence de deux mécanismes
de perception étrangement différents.

Par un clair matin de juin, alors que le soleil s’étale sur les labours
qui fument et que le cri des coqs s’enroue derriére les meules de la
ferme, jouvre ma fenétre pour respirer les parfums nouveaux que la
nuit fit éclore et dont la brise légére parséme 'ambiance. Et tout de
suite mes yeux se reposent sur la forét dressée a ma droite qui fuit
en éventail jusqu’au bord de I'horizon. Me prend-il fantaisie, a cette
heure ou tout chante la joie de vivre, de célébrer le bois magnifique,
de magnifier en des stances lyriques la ferveur des arbres séculaires,
d’exalter les profondeurs calmes et palpitantes de mystére que mon
esprit suppose par-dela les houles de ce sylvestre océan, — alors deux
procédés me sollicitent.

Je dirai les taches vertes, les colorations multiples, [XXXV]
les glauques remous des vagues rongées de lumiere, les sapi-
niéres et leurs ondes qui déferlent sous un ciel tout blanc. Im-
pressionniste, j’esquisserai les contours imprécis des rivages de
mais déployés au bord de cette mer d’arbres, la débacle des
fleuves de blés lourds et puissants, subitement barrés a leur em-
bouchure de deltas buissonneux; et les criques ensoleillées, et les
golfes de lianes et les havres salutaires d’ou le flot végétal s’est

5 [XXXIII] 2. Un philosophe lyonnais, trop humble et trop pur pour quémander les
faveurs et la réputation auxquelles son génie a droit, [XXXIV] a écrit dans un livre
admirable: »Le penseur est un esprit vaste, qui ne recule pas devant les larges synthéses.
Il ne détruit rien, parce qu’il se sent assez fort pour tout embrasser. Il n’exclut rien,
il concilie tout. C’est 'unité qu’il cherche lui aussi, comme tous les philosophes, mais
non cette unité mesquine, factice, étroite, du petit systéme intolérant et exclusif: il creuse
assez profond pour trouver I’Unité vraie, celle qui, dans 'immensité de son sein, nourrit
en paix les contraires eux-mémes, comme la terre porte ses poles, unis par les milliers de
lieues qui les séparent.« Joseph Serre. Au Large, p. 107.

116 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch, dass sie Besitzer bislang ungeahnter Schitze sind. Sie verlassen nicht
die Realitit, sie dominieren sie und verkorpern sich darin; sie umschlieBen
sie ganz und verneinen nur ihre Grenze. Sie erfassen das Sein und die
Wesen zugleich; nur den Ausschluss schlieBen sie aus (2).

* k%

[XXXIV] Wir sehen uns hier ganz offensichtlich zwei eigentiimlich ver-
schiedenen Prozessen der Wahrnehmung gegeniibergestellt.

An einem klaren Junimorgen, wihrend die Sonne sich iiber die damp-
fenden Acker ausbreitet und der Hahnenschrei hinter den Heuhaufen des
Gehofts heiser wird, 6ffne ich mein Fenster, um die neuen Diifte einzuat-
men, welche die Nacht hervorgebracht hat und die leichte Brise in die
Atmosphire zerstreut. Und sogleich ruhen meine Augen auf dem Wald, der
sich zu meiner Rechten aufrichtet und einem Ficher gleich sich bis an den
Rand des Horizonts erstreckt. Packt mich zu dieser Stunde, in der alles
singend Lebensfreude duBert, die Laune, den herrlichen Wald zu feiern,
in lyrischen Stanzen die Inbrunst der uralten Bdume zu verherrlichen, die
stillen und erregenden Abgriinde zu preisen, die mein Verstand jenseits der
Diinungen dieses Ozeans aus Wald vermutet, — dridngen sich mir also zwei
Vorgehensweisen auf.

Ich werde die griinen Flecken anfiihren, die vielfachen Firbungen,
[XXXV] die meergriinen Wirbel der vom Licht zerfressenen Wellen, die
Tannenschonungen und ihre Wogen, die sich unter einem ganz weiflen
Himmel brechen. Als Impressionist werde ich die unklaren Umrisse der
Mais-Gestade skizzieren, die sich am Rand dieses Meeres von Biumen
ausbreiten, das Abwirtstreiben der schweren und kraftvollen Getreidestro-
me, deren Miindung unversehens von mit Biischen bewachsenen Deltas
gestaut wird, und die sonnigen kleinen Buchten und die Golfe aus Lia-
nen und die wohltuenden Zufluchtsorte, aus denen die Flut der Pflanzen
sich zurtickgezogen hat. Episch werde ich des barbarischen Ahnen furiose

5 [XXXIII] 2. Ein Philosoph aus Lyon, zu bescheiden und zu tugendhaft, um sich die
Gunst und die Anerkennung zu erbetteln, die sein Genie verdient, [XXXIV] hat in
einem bewunderungswiirdigen Buch geschrieben: »Der Denker ist ein groBer Geist, der
vor weitreichenden Synthesen nicht zuriickschreckt. Er zerstort nichts, weil er sich stark
genug fiihlt, alles aufzugreifen. Er schlieBt nichts aus, er kann alles in Ubereinstimmung
bringen. Es ist die Einheit, die auch er, wie alle Philosophen, anstrebt, aber nicht diese
kleinliche, kiinstliche, engstirnige Einheit des intoleranten und ausschlieBenden kleinen
Systems: er gribt ziemlich tief, um die wahre Einheit zu finden, diejenige, welche in der
Unermesslichkeit ihrer Tiefe friedvoll selbst die Gegensitze nihrt, wie die Erde ihre Pole
trigt, die durch die Tausende Meilen, die sie trennen, dennoch miteinander verbunden

sind.« Joseph Serre. Au Large, S. 107.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 117

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

retiré. Epique, j’évoquerai la furieuse traversée de ’ancétre barbare
a travers le moutonnement des chénes vénérables, je clamerai la cla-
meur du Gaulois échoué sur les ilots des clairiéres, je suivrai dans
ses méandres, parmi les ondes pressées des halliers touffus, le sillage
étincelant des chefs romains dont le manteau claquait au vent comme
une voile.

Cette multiplication de points de vue se raméne a une analyse et a
une description, autrement dit a un relatif. Je vois des couleurs et les
reproduis, je décompose des formes géométriques et les recompose.
Des associations d’idées s’offrent que je traduis, je m’extériorise et note
des représentations, — et c’est un premier procédé.

Voici le second : Toutes les photographies d’une ville prises de tous les points
de vue possibles auront beau se compléter indéfiniment les unes les autres, elles
n’équivaudront point a cet exemplaire en relief qui est la ville ot l'on se promeéne.
Toutes les traduc| XXXVlI|tions d’un poéme dans toutes les langues possibles
auront beau ajouter des nuances aux nuances, et par une espéce de retouche
mutuelle en se corrigeant lune Uautre, donner une image de plus en plus fidéle du
poéme qu'elles traduisent, jamais elles ne rendront le sens intérieur de loriginal
(1).6

Si, dédaigneux d’observer de loin, las de m’objectiver; si, préférant
laction a la passivité, je veux sentir la forét intensément, je franchirai la
grille de mon parc et m’acheminerai vers 'orée du bois. A mesure que
je pénetre sous le dome feuillu, les impressions tout a ’heure éprouvées
de mon balcon se transforment en s’amplifiant. Leur intimité m’émeut
plus. C’est que je ne m’affirme pas devant la forét, je vis dedans; celle-ci
crée en moi un intérieur. A présent le soleil s’est évaporé, on dirait, et
filtre entre les branches aigués des sapins une pluie de rayons bleus
qui se condense sur la mousse. Le ciel est descendu sur les rameaux et
chaque goutte de rosée matutinale enferme un astre. Des végétations
folles s’ouvrent et referment mon passage. Peu a peu je m’aventure au
cceur de la haute futaie. Je vais. Un parfum nouveau me transporte;
je respire un air jeune. L'inaccessible paix des choses m’envahit. Je
vais. Au devant de mes pas s’avancent les retraites profondes. Un

6 [XXXVI] 1. Bergson, op. cit., p. 2.

118 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Durchquerung des Gewoges altehrwiirdiger Eichen schildern; hinausrufen
werde ich das Geschrei des auf den Inseln der Lichtungen gestrandeten
Galliers, und ich werde in seinen M#andern, zwischen den dringenden
Wellen dichter Ansammlungen von Biischen, dem schiumenden Kielwas-
ser der romischen Anfiihrer folgen, deren Umhang wie ein Segel im Wind
schlug.

Diese Vervielfiltigung der Gesichtspunkte liduft auf eine Analyse und auf
eine Beschreibung hinaus, anders gesagt, auf ein Relatives. Ich sehe Farben
und reproduziere sie, ich zergliedere geometrische Formen und setze sie
neu zusammen. Es bieten sich Ideenassoziationen an, die ich iibersetze, ich
gehe aus mir heraus und notiere Représentationen, — und das ist die erste
Vorgehensweise.

Hier ist die zweite: Mogen samtliche Fotografien einer Stadt, aufgenommen aus
allen maglichen Perspektiven, sich unendlich untereinander erginzen, werden sie doch
nie dem mehrdimensionalen Exemplar entsprechen, welches die Stadt ist, in der man
sich bewegt. Alle Ubersetzungen [XXXV1| eines Gedichts in alle miglichen Sprachen
mogen Nuancen iiber Nuancen hinzufiigen, indem sie durch eine Art wechselseitiger
Nachbesserung einander korrigieren, dem Gedicht, das sie ibertragen, ein noch immer
getreueres Abbild geben, niemals jedoch werden sie den inneren Sinn des Originals
wiedergeben (1).6

Wenn ich, unzufrieden damit, nur von Weitem zu beobachten, miide
allen Objektivismus’, Aktivitdt iiber Passivitdt stelle, den Wald intensiv
verspiiren will, werde ich das Tor meines Parks durchschreiten und auf
den Waldrand zugehen. Je weiter ich unter dem Blitterdach vordringe,
desto mehr verindern und verstidrken sich die zuvor auf meinem Balkon
empfundenen Eindriicke. IThre Nihe bewegt mich tiefer. Das, was sich mir
drauBen vor dem Wald nicht mitteilt, erlebe ich iz ihm; er schafft in mir
ein Inneres. Jetzt, so scheint es, ist die Sonne verdampft und filtert durch die
spitzen Zweige der Tannen einen Schauer blauer Strahlen, der sich auf dem
Moos kondensiert. Der Himmel ist auf die Zweige gefallen und jeder mor-
gendliche Tautropfen umschlieBt einen Stern. Wilde Vegetation &ffnet sich
meinem Weg und verschliet ihn wieder. Nach und nach wage ich mich ins
Herz des Hochwaldes vor. Ich gehe. Ein neuer Duft rithrt mich an; ich atme
junge Luft. Der unerreichbare Friede der Dinge durchflutet mich. Ich gehe.
Vor meinen Schritten nihern sich die tief liegenden Riickzugsgebiete. Ein

6 [XXXVI] 1. Bergson, a.a.0., S. 2.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 119

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jour atténué descend dans mon ame, [XXXVII] la colore. Je deviens
racine, scion, écorce, toute la forét. Sans doute, je communique par ray-
onnement psychique mes sentiments, qu’ainsi je retrouve sympathique-
ment répercutés; mais a son tour, la forét agit sur mon étre, me baigne
dans sa sérénité, se fait état d’ame, pour dire le mot. L’échange spirituel
s’est accompli; je la comprends, et elle, vraiment, me contient. A quoi
bon I'exprimer, si je suis moi-méme son expression! Toujours je vais.
Alors je bouillonne avec les séves, je sue avec les bourgeons. L'effort
des germinations tend mon vouloir. A défaut du cor d’argent cher a
Siegfried, je gonfle ma poitrine du souffle énorme accumulé sous les
ogives de verdure de cette cathédrale aux fats élancés; avec tous ceux
de ma race, moi, je crie mon bonheur d’étre, I'ivresse des jours anciens,
Iespoir des temps nouveaux, et ma voix, et toutes les voix que je
résume, la forét magique les redit, les propage dans le vent qui s’éléve,
accrues immensément, car cette forét n’est autre que moi-méme mille
et mille fois réfléchi. Les oiseaux chantent, ils disent mes transports. La
bise souffle et toutes les feuilles bruissent en moi. Ainsi j’ai participé
au sentiment de la nature; je me suis donné la forét; j’ai pensé la forét; j’ai
voulu la forét, un instant je ’ai vécue (1).7

[XXXVIII] Qui ne s’apercoit que ce second mode de perception
est autrement complet que le premier. Cette compénétration est une
synthése, un acte simple. Cette coincidence, une intuition. Je tiens un
absolu: je ne réfléchis rien, je suis cela.

* % %

Des lors apparait I'inconvenance nécessaire de ce qualificatif symbo-
liste, appliqué aux poétes actuels. Songez a ce qui précéde et que les
parnassiens seuls méritent cette appellation.

7 [XXXVII] 1. M. Mithouard, dans la derniére piece de son recueil, Récital mystique,
piéce intitulée: le Mari de la forét, a donné un tres bel exemple de ce procédé immanent.

120 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geddmpftes Tageslicht senkt sich in meine Seele [XXXVII] und verleiht ihr
Farben. Ich werde Wurzel, Schéssling, Rinde, der ganze Wald. Wahrschein-
lich kommuniziere ich durch seelische Strahlung meine Gefiihle, die ich
dadurch sympathisierend weitergegeben finde; aber der Wald wirkt seiner-
seits auch auf mein Wesen, badet mich in seiner Gelassenheit und wird zur
Gemiitsverfassung, um dieses Wort zu gebrauchen. Der geistige Austausch hat
sich vollzogen; ich verstehe ihn, und er, tatsichlich, er enthilt mich. Wozu
ihn ausdriicken, wenn ich selbst sein Ausdruck bin! Ich gehe immer noch.
Ich brodle mit den Séften, ich schwitze mit den Knospen. Die Kraft der
Keimungen spannt meinen Willen. In Ermangelung des Silberhorns, das
Siegfried lieb und teuer war, blidhe ich meinen Busen mit dem enormen
Atem, der sich unter den griinen Spitzbdgen dieser Kathedrale mit den
schlanken Schiften gesammelt hat; mit allen meiner Art schreie ich mein
Gliick zu sein hinaus, den Taumel frither Tage, die Hoffnung neuer Zeiten,
und meine Stimme und all die Stimmen, die ich vereine, wiederholt der
magische Wald und breitet sie aus in den Wind, der sich erhebt und sie
gewaltig verstirkt, denn dieser Wald ist nichts anderes als ich selbst, unzih-
lige Male reflektiert. Die Vogel singen, sie driicken meine Erhebungen aus.
Der kalte Nordwind weht und alle Blitter rascheln in mir. So habe ich am
Gefiihl der Natur teilgehabt; ich habe mir den Wald gegeben; ich habe den Wald
gedacht; ich habe den Wald gewollt, fiir einen Moment habe ich ihn gelebt
(1).7

[XXXVIII] Wer erkennt nicht, dass diese zweite Art der Wahrnehmung
viel vollstidndiger ist als die erste. Diese gegenseitige Durchdringung ist eine
Synthese, ein einfacher Akt. Diese Koinzidenz, eine Intuition. Ich erfasse ein
Absolutes: ich bedenke nichts, ich bin das.

* % %

Von nun an wird notwendigerweise die Unangemessenheit der Kenn-
zeichnung Symbolist deutlich, wenn sie auf gegenwirtige Dichter angewen-
det wird. Bedenken Sie, was zuvor erortert wurde und dass allein die Parnas-
siens diese Benennung verdienen.

7 [XXXVII] 1. Mithouard hat im »le Mari de la forét« betitelten letzten Stiick seines
Gedichtbands »Récital mystique« ein sehr schones Beispiel dieser immanenten Vorgehens-
weise gegeben.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 121

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

De fait, »la science positive a pour fonction habituelle d’analyser.
Elle travaille donc avant tout sur des symboles«. (1)8 Tournant autour
des choses, sans jamais y pénétrer, elle rameéne 'objet a des éléments
déja connus et, comme l’algeébre, substitue au réel des signes et des
lois abstraites. — De méme, le parnassien, quoi qu’il fasse, interprete
toujours, et sans sortir du relatif, — interprétateur d’interprétation. — Il
analyse du dehors et seulement les formes visibles. Les vers deviennent
traduction fantaisiste du Poéme grandiose et par excellence, que lui
dicte, inlassable, la Nature. De ce Poéme total le parnassien ne com-
prend pas lesprit, ne saisit pas le sens profond, s’en tient a la lettre,
a une version humaine a une Belle infidéle. La poésie est »une langue
bien [XXXIX] faite«. Sollicité par ce qui passe, le phénomene, il oublie
I’essence, ce qui demeure. C’est la parole de Faust:

»Alles Vergingliche ist nur ein Gleichniss.« Tout ce qui passe est
symbolique (1).9 11 recueille les fulgurations de I’Etre sur I’écran de son
esprit, mais n’ose se plonger dans la source de feu intérieur, éblouis-
sante.

Le parnassien ne pense, ne traduit que des symboles.

Bien au contraire, »s’il existe un moyen de posséder une réalité
absolument, au lieu de la connaitre relativement, de se placer en
elle au lieu d’en faire I’analyse, enfin de la saisir en dehors de toute
expression, traduction ou représentation symbolique,« (2)10 la poésie
symboliste est cela méme. Le poéte actuel, avec toute son ame, pénétre
au-dela des phénomeénes, jusqu’au coeur du réel, sans le secours d’une
dialectique. Le monde n’est plus regardé seulement a travers les objets,
ces verres asymétriques qui déforment, il est percu sans intermédiaire,
irréfrangible. Agriffé aux sinuosités de I’existence, le symboliste ne fait
qu'un avec la Vie, avec la Conscience universelle, par connaissance
immeédiate. Selon la forte expression de Plotin, pocavta oy, le poéte
symboliste voit les yeux [XL] fermés, avec ceux de ’ame. Cette commu-
nion avec le Tout supprime les rapports et, comme I'indique le verbe
HOElY, cette union est mystique, non symbolique.

8 [XXXVIII] 1. Bergson, ap. cit., p. 4.

9 [XXXIX] 1. André Gide dit de méme: »J’appelle symbole tout ce qui parait.« Traité du
Narcisse.

10 [XXXIX] 2. Bergson, op. cit., p. 4.

122 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tatséchlich »hat die positive Wissenschaft gewohnheitsmiBig die Aufga-
be zu analysieren. Sie arbeitet also zuallererst mit Symbolen« (1) Sich
um die Dinge drehend, ohne jemals in sie einzudringen, reduziert sie das
Objekt auf schon bekannte Elemente und ersetzt, wie die Algebra, die
Realitit durch Zeichen und abstrakte Gesetze. — Genauso, was immer er
auch macht, interpretiert der Parnassien unentwegt, ohne aus dem Relati-
ven herauszukommen - er ist Interpret der Interpretation. — Er analysiert
von aullen und allein die sichtbaren Formen. Die Verse werden zur unzu-
verldssigen Ubersetzung des schlechthin groBartigen Gedichts, das ihm die
Natur unermiidlich diktiert. Den Geist dieses totalen Gedichts versteht der
Parnassien nicht, erfasst nicht dessen tiefen Sinn, hilt strikt sich an den
buchstiblichen, an eine menschliche Version, an eine Tieulose Schine. Die
Poesie ist »eine wohlgestaltete [ XXXIX] Sprache«. Von dem angesprochen,
was vergeht, dem Phinomen, vergisst er das Wesentliche, das, was bleibt.
Das ist das Wort Fausts:

»Alles Vergingliche ist nur ein Gleichnis.« Alles, was vergeht, ist symbo-
lisch (1).° Man sammelt die Fulgurationen des Seins auf der Projektionsfla-
che seines Geistes, wagt es aber nicht, in die blendende Quelle des inneren
Feuers einzutauchen.

Der Parnassien denkt nur, iibersetzt nur Symbole.

Wenn dagegen »ein Mittel existiert, eine Realitit absolut zu erfassen, an-
statt sie relativ zu erkennen, sich in sie zu versetzen, statt sie zu analysieren,
sie letztlich unabhingig von jedwedem Ausdruck, jedweder Ubersetzung
oder symbolischen Reprisentation zu verstehen (2),«1¥ ist genau das die
symbolistische Poesie. Der heutige Dichter dringt mit seiner ganzen Seele,
ohne Unterstiitzung einer Dialektik, bis jenseits der Phinomene vor, bis ins
Herz der Realitit. Die Welt ist nicht mehr nur durch die Objekte gesehen,
durch diese asymmetrischen, verzerrenden Linsen, sie wird ungebrochen,
unmittelbar wahrgenommen. Eingebunden in die Windungen der Existenz
ist der Symbolist nur durch unmittelbare Erkenntnis mit dem Leben, mit
dem universellen Bewusstsein eins. Dem bedeutenden Ausdruck Plotins
gemiB, pocavta Oy, sieht der symbolistische Dichter, bei geschlossenen Augen
[XL], mit denjenigen der Seele. Diese Kommunion mit dem Ganzen hebt
alle Relationen auf und, wie es das Verb poeiv anzeigt, ist diese Vereinigung
mystischer, nicht symbolischer Natur.

8 [XXXVIII] 1. Bergson, a.a.0., S. 4.

9 [XXXIX] 1. André Gide sagt es genauso: »Ich nenne Symbol alles, was erscheint.«
Traité du Narcisse.

10 [XXXIX] 2. Bergson, a.a.0., S. 4.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 123

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le poéte symboliste est un mystique. Le mode de perception du

mystique et du symboliste est le méme (1).!!

* % %

Et pourtant, a y regarder de trés prés, on s’apercoit que le mot
symboliste, appliqué aux poétes dont je parle, est bien choisi. Car,
tant que le mystique garde en lui, en sa conscience spontanée, son
intuition, tout va bien. Mais veut-il I'exprimer, I'objectiver, la réfléchir
dans le miroir de I'intelligence discursive pour en faire participer ses
concitoyens, alors tout change. Afin que vous puissiez comprendre le
trouble qui m’émeut, le délire céleste, la Ol poipa dont parle Platon
dans le Phédre, qui m’a envahi tout a I'heure au fond du bois, du
bois que je sentais avec tout mon étre, — mente cordis, — du bois que jai
[XLI] vécu, nécessité est de matérialiser ma pensée, de descendre dans
I’empirisme, de m’aider des catégories. Puisque je dois non seulement
m’entendre, mais aussi me faire entendre, je remplace mon sentiment
original par un mot plus ou moins adéquat, semblable, jamais identique,
je substitue un schéme, une image simplifiée et appauvrie a un état
d’ame riche et touffu, et me voici retombé dans 'orniére dialectique
obligatoire. D’otl 'emploi nécessaire de symboles a titre de procédés
d’expression (1).12

11 [XL] 1. 11 y aurait lieu d’insister sur ce point. Je le ferais volontiers si j'offrais
ici autre chose qu'un sommaire de questions a traiter ultérieurement. Qu’on veuille
bien ne pas oublier que cette étude n’est que la trés bréve condensation de quelques
idées, qui trouveront plus tard leur développement normal dans I’exposé d’une théorie
meétaphysique sur I'/dée symbolique et la Poésie contemporaine. Ces Prolégomeénes résument
tout un livre futur.

12 [XLI] 1. M. Récéjac dans un excellent livre: Essai sur les fondements de la connais-
sance mystique, a fort bien mis ce point en valeur. »A 'aide des catégories, dit-il page
38, on ne peut penser que les choses empiriquement données: et alors, ot prendre
des schémes pour penser le Bien et des points de repére pour le fixer dans une
région quelconque de Desprit? Nous verrons que le Mpysticisme n'a dautre fonction que
de suppléer a ce défaut au moyen de symboles.« Et plus loin: »Pour déconcerter le subjec-
tivisme, on lui a porté le défi d’exprimer en propres termes ses découvertes: cela est
de mauvaise guerre. Y atil des mots pour exprimer directement les sensations élémentaires?
Il suffit que chacun puisse se dire a lui-méme les affirmations premiéres de la con-
science soit empiriques, soit morales: ce n’est que par un travail ultérieur qu’on
les comparera en vue de les exprimer analogiquement. — Clest ce fond du moi, pro-
prement impensable, qui sera la source de tous les faits mystiques. Les symboles, plus

124 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der symbolistische Dichter ist ein Mystiker. Die Wahrnehmungsweise
des Mystikers und des Symbolisten ist ein und dieselbe (1).1!

* % %

Und dennoch, bei sehr genauer Betrachtung stellt man fest, dass das
Wort Symbolist, auf die Dichter angewendet, von denen ich spreche, gut ge-
wihlt ist. Denn so lange der Mystiker bei sich, seinem spontanen Bewusst-
sein, seiner Intuition bleibt, ist alles gut. Aber will er sie ausdriicken, sie
objektivieren, sie im Spiegel diskursiver Intelligenz reflektieren, um seine
Mitmenschen daran teilhaben zu lassen, dndert sich alles. Damit Sie die
Erregung, die mich ergreift, verstehen kénnen, den géttlichen Wahn, die
O€la poipa, von der Platon im Phaidros spricht, der mich zuvor in der Tiefe
des Waldes iibermannt hat, des Waldes, den ich mit meinem ganzen Wesen
gefiihlt habe — mente cordis, — des Waldes, den ich [XLI] gelebt habe, ist es
notwendig, meine Vorstellung zu materialisieren, hinabzusteigen in den
Empirismus, mir Kategorien zu Hilfe zu nehmen. Da nicht nur ich mich
verstehen, sondern ich mich auch verstindlich machen muss, ersetze ich
mein urspriingliches Gefiihl durch ein mehr oder weniger angemessenes,
gleichartiges, jedoch niemals identisches Wort, substituiere ich einen reichen
und dichten Gemiitszustand durch ein Schema, ein vereinfachtes und ver-
armtes Bild und falle dadurch in die ausgetretenen Pfade obligatorischer
Dialektik zurtick. Daraus wiederum ergibt sich die Notwendigkeit, Symbole
als Ausdrucksverfahren anzuwenden (1).12

11 [XL] 1. Es wire angebracht, diesen Punkt eingehender zu behandeln. Ich machte
das gern, wenn ich hier etwas anderes als eine aus Fragen bestehende Zusammenfassung
anbieten kénnte, welche im Weiteren zu beantworten wiren. Bedenken Sie bitte, dass
diese Studie nur die sehr kurze, verdichtete Darstellung einiger Ideen ist, die spiter
einmal ihre normale Entfaltung in der Darlegung einer metaphysischen Theorie iiber die
symbolische Idee und die zeitgendssische Poesie finden werden. Diese Prolegomena resiimieren
ein ganzes zukiinftiges Buch.

12 [XLI] 1. Récéjac hat in einem vorziiglichen Buch: Essai sur les fondements de la connais-
sance mystique, diesen Punkt sehr zutreffend hervorgehoben. »Mit Hilfe von Kategorienc,
sagt er auf der Seite 38, »kénnen wir nur die empirisch gegebenen Dinge denken: und
woher dann die Schemata nehmen, um das Gute zu denken, und Bezugspunkte, um
es in irgendeiner Region des Verstandes zu verorten? Wir werden sehen, dass die Mystik
keine andere Funktion hat, als diesen Mangel mittels Symbolen auszugleichen.« Und weiter: »Um
den Subjektivismus zu verunsichern, hat man ihn herausgefordert, seine Befunde in
eigenen Begriffen auszudriicken: das ist nicht rechtens. Gibt es Worter, welche die elementaren
Empfindungen unmittelbar ausdriicken? Es geniigt, dass jeder sich selbst die ersten Feststel-
lungen des Bewusstseins, entweder empirische oder moralische, zu vermitteln vermag:
erst in einer spiteren Titigkeit wird man sie vergleichen, um sie in analogischer Weise
auszudriicken. — Es ist dieser an sich unvorstellbare Grund meines Selbst, der die Quelle

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 125

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

On saisit la différence. Le parnassien lui aussi use [XLII| de symbol-
es sans s'en douter, puisqu’il ne croit qu’au relatif et que les phénomenes
par lui décrits ne sont que ’apparence, I'image visuelle derriere laque-
lle se cache I'impondérable réalité. Contempteur de la conscience spon-
tanée, le parnassien demeure a la superficie de son étre, ne traduit
que des relations. Prisonnier de la fameuse Caverne, il ne percoit que
la projection de son ombre sur le mur de Vie et prend son propre
fantome — son symbole — pour le Réel.

Le symboliste a rompu les chaines qui le rivaient au pied de la
connaissance sensible; il s’est retourné et contemple le Soleil.

Une différence de nature dans la maniere de percevoir le réel sépare a
jamais P'esthétique parnassienne et celle des symbolistes.

* % %

Une différence de degré dans la maniére d’exprimer le réel en résulte.

»8i le Connaissable n'est pas, a lui seul, le tout de ce qui est, et s’il n'est
pas non plus, a lui seul, sa propre explication suffisante, mais s’il convient d’y
réintégrer, sous la forme du métaphysique ou du subconscient, I'Inconnaissable,
il convenait aussi de |XLIII| créer un mode d’expression capable de dépasser
Uapparence tangible des choses, une poésie qui, comme la musique, fit apte a
Uévocation plutot qu’a la pure et simple description« (1).13

La conscience immédiate, qui est aussi le moi ultime, se transforme
en citadelle inexpugnable. A qui léve les yeux vers ses sommets, elle
se présente a pic. Des rochers escarpés nous en cachent I’entrée et ce
serait folie que de réver l'assaut du Chdteau intérieur. On n’y pénetre
qu’en le contournant. Des chemins couverts serpentent tout autour,
ascensionnent la forteresse. D’abord on s’écarte de la base menacante,
on s’avance dans la campagne et 'on tourne le dos au but proposé.

intimes qu’aucune sorte de signes, sont des analogies créées spontanément par la conscience pour se
dire a elleméme les choses qui n'ont pas dobjectivité empirique.« Le méme auteur avait déja
écrit: [XLII] »Le Mysticisme vit de symboles, seule représentation mentale par ot IAbsolu puisse
s’introduire dans notre relative expérience.«

13 [XLIII] 1. Beaunier. La Poésie nouvelle, p. 20.

126 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man erfasst den Unterschied. Der Parnassien nutzt ebenfalls [XLII] Sym-
bole, ohne sich dessen bewusst zu sein, weil er nur ans Relative glaubt, und weil
die von ihm beschriebenen Phdnomene nur die Erscheinung, das sichtbare
Bild sind, hinter welchem sich die unwigbare Realitit verbirgt. Verichter
des spontanen Bewusstseins, verbleibt der Parnassien an der Oberfliche sei-
nes Seins, iibertragt er nur Relationen. Gefangener der beriihmten Hohle,
nimmt er nur die Projektion seines Schattens auf der Mauer des Lebens
wahr und hilt sein eigenes Trugbild - sein Symbol - fiir die Realitit.

Der Symbolist hat die Ketten durchbrochen, die ihn an das untere Ende
sinnlicher Erkenntnis fesselten; er hat sich umgewandt und erblickt die
Sonne.

Ein Unterschied grundsdtzlicher Natur in der Art, die Realitit wahrzunehmen,
trennt auf immer die Asthetik der Parnassiens von derjenigen der Symbo-
listen.

* % %

Daraus ergibt sich ein gradueller Unterschied in der Art, die Realitét
auszudriicken.

»Wenn das Erkennbare allein nicht das Ganze dessen ist, was ist, und wenn es auch
allein nicht seine eigene hinreichende Erklirung ist, sondern es zweckmdfSig ist, das Un-
erkennbare wieder in das Gebiet der Metaphysik und des Unbewussten einzugliedern,
dann ist es auch erforderlich, [ XLIII] einen Ausdrucksmodus zu schaffen, der fihig ist,
die konkrete Erscheinung der Dinge zu iiberschreiten, eine Poesie, die, wie die Musik,
eher zur Erweckung von Vorstellungen als zur blofen und einfachen Beschreibung
geeignet wire« (1).13

Das unmittelbare Bewusstsein, das auch das ultimative Selbst ist, wan-
delt sich in eine uneinnehmbare Festung. Wer seine Augen in Richtung
ihrer Gipfel erhebt, dem zeigt sie sich in der Hohe. Steile Felsen verbergen
uns den Eingang, und es wire verriickt, von der Erstiirmung der inneren
Burg zu triumen. Man dringt nur unter ihrer Umgehung in sie ein. Uber-
dachte Pfade winden sich ganz herum, aufwirts in Richtung der Festung.
Zuerst entfernt man sich von der bedrohlichen Basis, tritt ins Land und

aller mystischen Fakten sein wird. Die Symbole, intimer als jede andere Art von Zeichen, sind
vom Bewusstsein spontan geschaffene Analogien, damit jenes sich selbst die Dinge vermittelt, die
keine empirische Objektivitdt besitzen.« Derselbe Autor hatte schon geschrieben: [XLII| »Die
Mystik lebt von Symbolen, der einzigen mentalen Reprisentation, durch welche das Absolute in
unsere relative Erfahrung Eingang zu finden vermag.«

13 [XLIII] 1. Beaunier. La Poésie nouvelle, S. 20.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 127

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Puis des lacets s’offrent, des circuits s’emparent de la marche, allegent
leffort de la montée; 'ombre des montagnes s’appesantit sur le tou-
riste assoiffé d’idéal. On monte. A un tournant la plaine apparait,
fuyant sous les rampes de la colline. A présent le chemin se rétrécit,
il faut s’aider des mains. Par les fissures des rocs étranges qui nous
gainent, le corps se glisse. Seul le ciel domine la cheminée. Enfin 'on
surgit sur un large plateau. Sans savoir, aprés bien des zigzags, on
est arrivé au cceur méme de la citadelle d’ou I'ceil contemple éperdu
I'immensité des mondes.

Ainsi intuition ou vision directe du poéte mysti|XLIV]que ou sym-
boliste ne peut étre extériorisée. Semblable aux monades dont parle
<Leibniz>, elle se présente sans portes ni fenétres, d’'un bloc. En
présence d’une intuition, sous la poussée du débord mystique, les
mots disparaissent, introuvables; on ne peut plus guére parler que
par exclamations, Dieu, Nature, Etre, cceur, sentiment! et lorsqu’on a
lancé un vocatif on a tout dit. Ah! si les mots étaient assez ductiles,
assez malléables, assez régle de plomb pour s’adapter sans solution
de continuité a tous nos états d’ame! Mais non; il n’existe pas d’ex-
pressions assez nombreuses, assez polychromes pour s’assortir a tous
nos sentiments. Des mots hélas! trop généraux doivent épingler nos
émotions et les faire saigner. Chaque parole tue la voix intérieure, fige
la vie en des attitudes conventionnelles. »Bref, le mot aux contours
bien arrétés, le mot brutal, qui emmagasine ce qu’il y a de stable,
de commun et par conséquent d’impersonnel dans les impressions de
I’humanité, écrase ou tout au moins recouvre les impressions délicates
et fugitives de notre conscience individuelle (1)."* Sitot qu’on pénétre
a lintérieur de la réalité vivante, 'expression, quelque creusée qu’elle
soit, se brise sous la poussée de I'idée, et sa plus intime finesse se
change en marbre qui s’effrite. Aucun vocable n’a prise sur la pente

14 [XLIV] 1. Bergson. Essai sur les données immédiates de la conscience, p. 99.

128 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wendet dem angestrebten Ziel den Riicken zu. Dann bieten sich Serpenti-
nen an, Rundwege geben dem Gehen die Richtung vor und erleichtern
die Anstrengung des Aufstiegs; der Schatten der Berge lastet schwer auf
dem Wanderer, den es nach dem Ideal diirstet. Man steigt. In einer Kehre
erscheint die Ebene, die sich unter die Steigungen des Hiigels gefliichtet
hat. Jetzt verengt sich der Weg, man muss sich mit den Hénden helfen. Der
Korper schiebt sich durch die Spalten bizarrer Felsen, die ihn umhiillen.
Nur der Himmel beherrscht den Schlot. SchlieSlich taucht man auf einem
weiten Plateau auf. Ohne es zu wissen, ist man, nach dem ganzen Zickzack,
im Herzen selbst der Festung angekommen, von wo aus das Auge tiberwil-
tigt die unermessliche Weite der Welten betrachtet.

So kann die Intuition oder die unmittelbare Anschauung des mystischen
[XLIV] oder symbolistischen Poeten nicht zum Ausdruck gebracht werden.
Den Monaden, von denen Leibniz spricht, dhnlich, zeigt sie sich ohne
Tiiren und Fenster, ist sie aus einem Block. Bei einer Intuition schwinden
im Drang mystischen UberflieBens die Worte, sind unauffindbar; man kann
kaum anders als in Ausrufen sich duBlern, Gott, Natur, Sein, Herz, Gefiihl!
und sobald man einen Vokativ ausgestoBen hat, hat man alles gesagt. Ja!
wenn denn die Worte ausreichend plastisch, anpassungsfihig genug, dem
biegsamen Lineal aus Blei dhnlich wiren, um sich allen unseren Gemiits-
zustinden kontinuierlich anzupassen. Aber nein; Ausdriicke, hinreichend
vielfarbig, um allen unseren Gefiihlen zu entsprechen, gibt es nicht zahl-
reich genug. Worte, leider! zu allgemein, miissen sie unsere Gefiihle festna-
geln und sie bluten lassen. Jede Rede tétet die innere Stimme, stellt das
Leben in Konventionen still. »Kurz gesagt, das Wort klarer Konturen, das
unverbliimte Wort, welches das speichert, was Bestand hat, was allgemein
und in der Konsequenz unpersonlich in den Eindriicken der Menschheit
ist, zerstort oder iiberdeckt zumindest die sensiblen und fliichtigen Eindrii-
cke unseres individuellen Bewusstseins (1).!4 Sobald man ins Innere der
lebendigen Realitit eindringt, zerbricht der Ausdruck, egal, wie tief man
dartiber nachgedacht hat, unter dem Druck der Idee. Und dessen zutiefst
innerer Scharfsinn wandelt sich in Marmor, der zerbréckelt. Kein Wort hat
auf dem glatten Hang des Eindrucks [XLV] Halt. Unbezwingbar dominiert

4 [XLIV] 1. Bergson. Essai sur les données immédiates de la consciences, S. 99.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 129

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lisse de I'im[XLV]pression. La pensée domine toujours, imprenable.
(1)¥ Comment donc se hisser jusqu’au faite de ’esprit? Par des sentiers
détournés les mots en bataillons serrés s’élancent; ils contournent
I’abime, opérent des conversions; d’adroites circonvolutions les élévent
peu a peu; de savants travaux d’approche leur permettent d’envahir
sans heurt 'idée vierge; l'artillerie des images, grace a ses manceuvres
serpentines, se déroule jusqu’au sommet et, de toutes parts a la fois, on
prend possession de la forteresse.

De la I’emploi obligatoire du symbole, des images accumulées, pour
acheminer peu a peu le lecteur au point ot son esprit coincidera avec
le notre. »Beaucoup d’images diverses, empruntées a des ordres de
choses tres différents, pourront, par la convergence de leur action,
diriger la conscience sur le point précis ou il y a une certaine intuition
a saisir. En choisissant les images aussi disparates que possible, on em-
péchera I'une quelconque d’entre elles d’usurper la place de I'intuition
qu’elle est chargée d’appeler, puisqu’elle serait alors chassée tout de
suite par ses [XLVI] rivales. En faisant qu’elles exigent toutes de notre
esprit, malgré leurs différences d’aspect, la méme espéce d’attention et,
en quelque sorte, le méme degré de tension, on accoutumera peu a peu
la conscience a une disposition toute particuliere et bien déterminée,
celle précisément qu’elle devra adopter pour s’apparaitre a elle-méme
sans voile «(1).16 Rappelons-nous les Phares de Baudelaire ou telle piece
des Serres Chaudes de Meeterlinck; celleci, par exemple, ou le poéte
entasse a dessein les petits tableaux pour mieux nous faire pénétrer son
impression subtile:

15 [XLV] L. »Ily a des choses trop complexes, a la fois trop étendues et trop indivisibles,
pour qu’elles puissent étre présentées a la conscience par des procédés dialectiques... C’est
donc pour réparer I'insuffisance du langage et quand nous avons besoin d’embrasser les
choses avec toute ’ame, que nous recherchons les symboles: grice a eux seulement nous
pouvons arriver a cet état appelé »mystique, qui est la synthése du cceur, de la raison et des
sens.« Récéjac, op. cit., p. 140.

16 [XLVI] 1. Bergson, op. cit., p. 7.

130 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

immer der Gedanke (1).1° Wie also sich emporziehen zum Gipfelpunkt
des Geistes? Auf Umwegen stiirzen sich die Worte dichtgedrdngt in Scha-
ren hinauf; sie umkreisen den Abgrund, sie nehmen Umwandlungen vor;
geschickte Wendungen erheben sie nach und nach; geschultes Vorgehen
ermoglicht es ihnen, ohne Hemmnis die jungfriuliche Idee zu erstiirmen;
dank ihrer sich schlangenartig bewegenden Mandver windet sich die Artil-
lerie der Bilder bis auf den Gipfel hinauf und nimmt die Festung von allen
Seiten zugleich in Besitz.

Deshalb die obligatorische Verwendung des Symbols, aufgehiufter Bilder,
um den Leser nach und nach auf den Punkt zu fithren, wo sein Verstand
mit dem unsrigen zusammentfillt. »Viele verschiedene, sehr unterschiedli-
chen Ordnungen der Dinge entlehnte Bilder erméglichen es, das Bewusst-
sein durch die Ubereinstimmung ihrer Wirkung genau dahin zu bringen,
wo eine bestimmte Intuition zu erfassen ist. Indem man Bilder auswihlt,
die so verschiedenartig wie moglich sind, verhindert man, dass ein belie-
biges von ihnen fiir sich beansprucht, Platzhalter der Intuition zu sein,
welche es hervorrufen soll, weil es dann sofort von seinen [XLVI]| Rivalen
vertrieben wiirde. Dadurch, dass sie alle, trotz ihrer Unterschiede in der
Erscheinung, dieselbe Art der Aufmerksamkeit, sozusagen dasselbe MaB
der Anspannung von unserem Geist verlangen, gewdhnt man Schritt fiir
Schritt das Bewusstsein an diese ganz besondere und wohldefinierte Dispo-
sition, genau diejenige, die es annehmen muss, um sich selbst unverschlei-
ert zu erscheinen« (1).!9 Erinnern wir uns an Baudelaires Les Phares oder
jener Passage aus Maeterlincks Serres Chaudes; derjenigen zum Beispiel, wo
der Dichter absichtlich die kleinen Bilder hiuft, um uns seinen subtilen
Eindruck besser erfassen zu lassen:

15 [XLV] 1. »Es gibt Dinge, die zu komplex sind, zugleich zu umfassend und zu unteil-
bar, dass sie dem Bewusstsein mittels dialektischer Verfahren vorgestellt werden kénnen
... Um also die Unzuldnglichkeit der Sprache auszugleichen und wenn wir das Bediirfnis
haben, die Dinge mit unserer ganzen Seele zu erfassen, machen wir uns auf die Suche
nach Symbolen: allein mit ihrer Hilfe konnen wir den >Mystik« genannten Zustand errei-
chen, der eine Synthese aus Herz, Vernunft und den Sinnen ist.« Récéjac, a.4.0., S. 140.

16 [XLVI] 1. Bergson, a.a.0., S.7.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 131

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Oh! ces regards pauvres et las!...
»Ily en a qui semblent visiter des pauvres, un dimanche.

»Il y en a comme des malades sans maison.

»Ily en a comme des agneaux dans une prairie couverte de linges...« (2).

[XLVII] C’est donc au moyen de transpositions perpétuelles, en variant
sans cesse sa palette et ses tonalités, et grace a des harmonies succes-
sives que le poéte symboliste parvient a manifester sa pensée, a dire
son ame sans trop 'oblitérer (1).18

Sous I'empire d’une passion violente, alors que mon cerveau briile,
que mon sang bout, que mon cceur saute dans ma poitrine, que ma
chair s’horripile, vous venez a moi, me prenez les mains et votre ami-
tié en sollicitant la confidence hate mon soulagement. Tandis que je
détaille ma douleur, les mots se pressent, pittoresques, imagés, sans
ordre, trés expressifs. On dirait que je m’exhale dans chacune de mes
phrases bousculées. Des souvenirs lointains, heures charmantes, atten-
dries, remontent du fond de ma mémoire qui saigne. Je les raconte
pour mieux vous rendre participant & mon mal. Tel détail superflu,
semble-t-il, intensifiera la contagion; je le répéte, je le multiplie. Je
trace des portraits, je situe [XLVIII] chaque événement moral dans un

17 [XLVI] 2. Citons encore la vision qui fut donnée au prophete Elie: »Une voix lui
dit: »Sors et tiens-toi devant I’Eternel«; et en effet I'Eternel passa. I1 s’éleva, un vent
furieux et puissant a renverser les montagnes, a briser les rochers devant lui, mais
I’Eternel ne fut pas dans ce vent; aprés le vent ce fut un tremblement de terre, mais
I’Eternel ne fut pas dans ce tremblement de terre; alors ce fut le feu; mais I’Eternel n’était
pas dans ce feu. Mais aprés le feu, il se fit un léger murmure dans Uair et en 'entendant Elie
se couvrit le visage de son manteau.« Rois III, chap. XIX, 11-13.

18 [XLVII] 1. »Notre poésie est un symbole, et c’est ce que doit étre toute vraie poésie,
car la parole de Dieu, lorsqu’elle se transforme en la parole de ’homme, doit se rendre
accessible a nos sens, a nos facultés, s’incarner en nous, devenir nous-mémes. Elle revét
une teinte obscure, parce qu’elle est reflétée par des organes obscurs. Au fond, le symbole
est une vérité que la langue de ’homme ne peut pas dire a l'oreille de 'homme et que
Pesprit dit a I’esprit.« Ballanche. Orphée. Buvres, édit. in-8, t. IV, p. 364.

132 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Oh! diese Blicke, arm und miide! ...
»Es gibt welche, die scheinen an einem Sonntag Arme zu besuchen.
»Es gibt welche wie Kranke ohne Heim.

»Es gibt welche wie Limmer auf einer von Wische bedeckten Wiese ...«

(2).17

[XLVII] Mit Hilfe stindiger Umsetzungen, indem er immerzu seine Farbpa-
lette und seine Tonarten variiert, und dank aufeinanderfolgender Harmo-
nien, gelingt es folglich dem symbolistischen Dichter, seinen Gedanken
auszudriicken, seine Seele reden zu lassen, ohne sie zu sehr festzulegen
(1).18

Unter dem Einfluss einer heftigen Leidenschaft, wihrend mein Verstand
sich stark erregt, mein Blut kocht, das Herz mir in der Brust klopft, sich
mir die Kérperhaare strauben, kommen Sie zu mir, reichen mir die Hinde
und verschaffen mir mit Ihrer um Freundschaft bittenden Zuneigung rasch
Erleichterung. Wéhrend ich mein Leiden ausfiihrlich darlege, iiberstiirzen
sich, ohne Ordnung, die malerischen, bildhaften, sehr expressiven Worte.
Es scheint, als stromte ich in jedem meiner hektisch ausgestoBenen Sitze
aus mir heraus. Weit zuriickliegende Erinnerungen, bezaubernde, beriih-
rende Stunden steigen aus der Tiefe meines schmerzenden Gedéchtnisses
auf. Ich gebe sie wieder, um Sie besser an meinem Schmerz teilhaben
zu lassen. Ein solcher Uberfluss im Detail, so scheint es, intensiviert die
Einfiithlung; ich wiederhole es, ich vervielfiltige es. Ich skizziere Portraits,
ich ordne [XLVIII] jedes seelische Ereignis in eine passende Landschaft

17 [XLVI] 2. Weisen wir noch auf die Vision hin, die dem Propheten Elias zuteil wur-
de: »Eine Stimme sagte ihm: >Geh hinaus und tritt hin vor den Herrn¢; und tatséchlich,
der Herr zog voriiber. Es erhob sich ein Sturm, gewaltig und maichtig, die Berge zu
stiirzen und die Felsen vor ihm zu brechen, aber der Herr war nicht in diesem Sturm;
nach dem Sturm gab es ein Erdbeben, aber der Herr war nicht in diesem Erdbeben;
dann kam das Feuer, aber der Herr war nicht in diesem Feuer. Doch nach dem Feuer
machte sich ein leises Rauschen in der Luft bemerkbar, und als Elias es vernahm, bedeckte er
sein Gesicht mit seinem Mantel.« Konige III, Kap. XIX, 11-13.

18 [XLVII] 1. »Unsere Poesie ist ein Symbol, und das muss jede wahre Poesie sein,
denn wenn das Wort Gottes sich in das Wort des Menschen wandelt, muss es unseren
Sinnen, unseren Fihigkeiten zuginglich sein, sich in uns verkérpern, wir selbst werden.
Es nimmt eine dunkle Firbung an, weil es von den Organen verworrener Erkenntnis wi-
dergespiegelt wird. Im Grunde ist das Symbol eine Wahrheit, welche die menschliche
Zunge dem menschlichen Ohr nicht mitzuteilen vermag und welche der Geist dem Geist
zu wissen gibt.« Ballanche, Orphée. Werke Bd. IV, S. 364.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 133

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

paysage approprié. Je méle tout et je parle, je parle, je parle. Bientot je
vois mon virus dans vos yeux; je vous injecte mon émotion; ma douleur
est votre, vous vous trainez sur mes pas. Vous vous apitoyez enfin, car
vous m’avez compris totalement, par la pensée et par le ceeur.

Comment donc vous ai-je inoculé la violence de ma passion au point
qua présent vous la vivez? Par des accumulations successives
d’épithétes, en soulevant au hasard de la conversation tel et tel rideau
qui vous tamisait la clarté de mon ame. Mon transport, je ne ’ai pas
résumé en une formule, je n’ai pu faire bref, ni me crier tout entier en
une définition, car toute définition se présente abstraite et incompléte;
alors vous m’auriez entendu, mais non senti. Peu a peu mes mots, mes
images, mes gestes, le son de ma voix, ’expression de mon visage se
sont saisis de votre esprit, 'ont capté dans leurs réseaux émotionnels.
Vous rejetant hors de vous, je vous tire a moi. A force, vous cédez et
finissez par consentir & communier ma douleur. Sans savoir, j’ai planté
en vous par sympathie mon sentiment. Et vous de crier: »Comme je
vous reconnais bien!« Pourtant devant qui vous prierait, par cet
exemple vécu, de faire tenir ma vie en une définition, vous demeure-
riez muet. C’est qu’une vie, c’est qu’une passion est trop complexe a la
fois et trop indivisible [ XLIX] pour la coucher dans ce lit de Procuste,
un concept. Vous ayez respiré une ambiance seulement, celle qui me
baigne et, par ma prolixité, une endosmose spirituelle a filtré nos deux
étres (1).19

C’est dire que la ou Pexpression directe est impossible doit inter-
venir la suggestion. L'artiste, dit M. Bergson, »vise a nous faire éprouver
ce qu’il ne saurait nous faire comprendre«, car I'objet de l'art »est
d’endormir les puissances actives ou plutot résistantes de notre per-
sonnalité, et de nous amener ainsi a un état de docilité parfaite ou
nous réalisons I'idée qu’on nous suggeére, ou nous sympathisons avec
le sentiment exprimé. Dans les procédés de 'art on retrouvera sous

19 [XLIX] 1. Voila pourquoi on chercherait en vain dans ces pages une définition
exacte du symbole. Toutes les formules que je pourrais proposer m’apparaissent in-
adéquates et insuffisantes. Mais ceux qui m’auront suivi jusqu’ici m’auront compris, et
cela suffit.

134 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein. Ich vermische alles und ich rede, ich rede, ich rede. Bald sehe ich
das, was ich errege, in Ihren Augen; ich habe Ihnen mein Gefiihl injiziert;
mein Schmerz ist der Ihre. Sie schleppen sich auf meinen Spuren dahin.
SchlieBlich bemitleiden sie sich selbst, denn Sie haben mich, mit Herz und
Verstand, vollstdndig verstanden.

Wie nun habe ich Ihnen die Stirke meiner Leidenschaft eingeimpft,
so dass Sie sie jetzt erleben? Durch sukzessive Haufung von Attributen
und dadurch, dass ich zeitweilig wihrend des Gesprichs diesen und jenen
Vorhang anhob, der die Klarheit meiner Seele triibte. Mein Hochgefiihl
habe ich nicht in eine Formel zusammengefasst, ich habe mich weder kurz
fassen noch mich ginzlich in einer Definition entduBern koénnen, denn
jede Definition prisentiert sich abstrakt und unvollstindig; Sie hétten mich
gehort, aber nicht gefiihlt. Nach und nach haben sich meine Worte, meine
Bilder, meine Gesten, der Klang meiner Stimme, mein Gesichtsausdruck
Ihres Geistes bemichtigt, ihn eingefangen in ihre Gefiihlsnetze. Indem ich
Sie aus sich heraus dringe, ziehe ich Sie hiniiber zu mir. Sie geben der
Suggestion nach und stimmen am Ende zu, meinen Schmerz zu teilen.
Ohne es zu wissen, habe ich Thnen allein durch Sympathie mein Gefiihl
eingepflanzt. Und Sie, Sie rufen: »Wie gut ich Sie wiedererkenne!« Vor
demjenigen dennoch, der Sie bite, mein Leben angesichts dieses erlebten
Beispiels in einen Begriff zu fassen, blieben Sie stumm. Es ist so, dass ein
Leben, dass eine Leidenschaft zu komplex und zugleich zu unteilbar ist
[XLIX], um sie in dieses Bett des Prokustes zu legen, sie einem Konzept
zu unterstellen. Sie haben nur eine Stimmung geatmet, diejenige, die mich
durchstromt, und durch meine Redseligkeit hat eine spirituelle Endosmose
unser beider Sein durchdrungen (1).19

Das heifit, dass da, wo der direkte Ausdruck nicht méglich ist, die Sug
gestion eingreifen muss. Der Kiinstler, sagt Bergson, »strebt danach, uns
das fithlen zu lassen, was er uns nicht begreifbar zu machen wiisstex,
denn das Ziel der Kunst ist es, »die aktiven Krifte beziehungsweise die
Widerstidnde unserer Personlichkeit zu schwichen und uns so in einen Zu-
stand vollkommener Fiigsamkeit zu versetzen, in dem wir die Vorstellung
realisieren, die man uns suggeriert, und wo wir mit dem ausgedriickten
Gefiihl sympathisieren. In den Verfahrensweisen der Kunst finden wir in

19 [XLIX] 1. Aus diesem Grund suchte man auf diesen Seiten vergebens nach einer
exakten Definition dessen, was das Symbol ist. Simtliche Bestimmungen, die ich anbieten
konnte, kommen mir inadidquat und unzureichend vor. Aber diejenigen, die mir bis
hierher gefolgt sind, werden mich verstanden haben, und das geniigt.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 135

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

une forme atténuée, raffinés et en quelque sorte spiritualisés, les
procédés par lesquels on obtient ordinairement I’état d’hypnose... Si
les sons musicaux agissent plus puissamment sur nous que ceux de la
nature, c’est que la nature se borne a exprimer des sentiments, au lieu
que la musique nous les suggere« (2).20

De la, encore une fois, 'emploi obligatoire du symbole, non plus
regardé comme fiction poétique, [L] comme fioritures littéraires, mais
tenu pour nécessité métaphysique, pour partie intégrante de 'idée a
évoquer.

* % %

Récapitulons. Tous deux, parnassiens et symbolistes, usent de sym-
boles, pourtant aucun lien de similitude ne rapproche entre elles les
ceuvres des uns et des autres. La conception diamétralement opposée
que ces poetes se sont fait du monde, — tout vers étant I'affirmation
inconsciente d’un systéme philosophique, — explique ’antagonisme des
deux esthétiques en question.

Le parnassien positiviste ne regarde pas au-dela des apparences,
ne suppose rien derriére les objets étalés a sa vue. Or, si 'on admet
I'impossibilité, pour les phénomenes, d’exister en soi et par soi, si I'on
est obligé d’avouer qu'un Etre, qu'une Essence constitutive informent
la matiére; qu'une Réalité supérieure, Cause supréme et Principe pre-
mier, préside aux lois de I'univers, on peut avancer sans témeérité cette
proposition: le parnassien en niant la Chose en soi ne pense que des
relativités, que des symboles.

Le symboliste au contraire, en qui s’avere la croyance a la nécessité
d’un Esprit, d'une Conscience universelle, d’un Dieu transcendant ou
imminent, n’apercoit dans les choses qui ’entourent que les gestes
pétrifiés d’'une Ame, que les attitudes incar[LI|nées d’'un Absolu, que
Iimage amoindrie d’une plus belle Réalité. Cette ame, cet Absolu,
cette Réalité, qu’il les considére, suivant sa religion, comme Dieu per-
sonnel ou comme Conscience universelle, il s’efforce en tout cas, requis
par '’Au-dela, de les imaginer, de les concevoir, de les appréhender

20 [XLIX] 2. Bergson, op. cit., p. 11.

136 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgeschwichter Form, verfeinert und gleichsam vergeistigt, die Prozesse
wieder, durch welche man gemeinhin den Zustand der Hypnose erlangt ...
Wenn musikalische Klidnge stirker auf uns einwirken als natiirliche, dann
deshalb, weil die Natur sich darauf beschrinkt, Gefiihle auszudriicken,
wihrend die Musik sie uns suggeriert« (2).20

Deshalb — wie gesagt — wird die obligatorische Verwendung des Symbols
nicht mehr als poetische Fiktion, [L] als literarische Ausschmiickung gese-
hen, sondern als metaphysische Notwendigkeit, als integraler Bestandteil
der zu evozierenden Idee betrachtet.

* k%

Rekapitulieren wir. Alle beide, Parnassiens und Symbolisten, nutzen
Symbole. Dennoch gibt es keinerlei Ahnlichkeit zwischen den Werken der
einen und der anderen. Das diametral entgegengesetzte Bild, das sich diese
Poeten von der Welt machen, — jeder Vers ist ja die unbewusste Affirmation
eines philosophischen Systems, — erkldrt den Antagonismus der beiden hier
debattierten Asthetiken.

Der positivistische Parnassien sieht nicht iiber die Erscheinungen hinaus,
er vermutet nichts hinter den Objekten, die sich seinem Blick darbieten.
Eingesteht man hingegen die Unmadglichkeit, dass die Phidnomene an sich
und aus sich selbst existieren, und kann man nicht umhin zuzugeben, dass
ein Sein, dass ein konstitutives Wesen die Materie formt; dass eine {iberge-
ordnete Realitit, ein hochster Grund und ein erstes Prinzip, die Gesetze
des Universums bestimmt, gelangt man, ohne leichtfertig zu sein, zu dieser
These: Der Parnassien, indem er das Ding an sich leugnet, denkt nur relati-
vistisch und in Symbolen.

Der Symbolist dagegen, dem sich der Glaube an die notwendige Exis-
tenz eines geistigen Wesens, eines universellen Bewusstseins bzw. transzen-
denten oder imminenten Gottes erweist, nimmt in den Dingen, die ihn
umgeben, nur die dinglich gewordene EntduBerung einer Seele wabhr,
nur die verkorperte [LI] Haltung eines Absoluten, das schwichere Abbild
einer schoneren Wirklichkeit. Gleich, ob er diese Seele, dieses Absolute,
diese Wirklichkeit je nach seiner Religion als personlichen Gott oder als
universelles Bewusstsein auffasst, in jedem Fall strebt er danach, durch
das Jenseits gefordert, sie sich vorzustellen, sie zu begreifen, sie hinter
der triigerischen Gestalt der sichtbaren Natur zu erfassen. Wenn auch die
angemessene Reprisentation des hochsten Seins fiir uns kontingente Wesen

20 [XLIX] 2. Bergson, a.a.0., S. 11.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 137

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derriére les formes illusoires de la nature visuelle. Encore que la
représentation adéquate de I’Etre supréme pour nous, étres contin-
gents, soit impossible, et que le symboliste le sache jusqu’a la douleur,
celuici, a la maniére de mystiques dont le mode de connaissance
intuitif différe des procédés habituels de la dialectique discursive, s’ap-
plique, non plus avec son entendement seul, mais avec son fout moi
(1),%! a penser ’Absolu directement, a rendre »Dieu sensible au cceur.
Ne pouvant objectiver sa »vision en Dieu«, ne pouvant, au moyen
de simples concepts, exprimer directement l'ineffable, le symboliste
a entrepris de s’en approcher par voie de symboles et d’évoquer chez
d’autres son propre sentiment indivulgable.

Le parnassien pense et parle par symboles. Le symboliste pense
directement et le symbole ne devient qu'une maniére détournée et
pourtant nécessaire de se faire entendre. Le mode expressif du poete
[LII] symboliste, dont la correspondance est entiére, selon I’expression
de M. Brunetiére, avec le sentiment ou l'idée a traduire, est donc
autrement profond, constitutif, approprié. Il y a entre le procédé par-
nassien et le procédé symboliste toute la différence qui existe entre la
comparaison et I'identification, entre la juxtaposition et la coincidence,
entre |’allégorie et le symbole (1).22

* % %

Que si 'on me fait cet honneur de me traiter de »platonicienc,
abandonnant toute donnée métaphysique, je me tiendrai sur le strict

21 [LI] 1. J’entends par son tout moi le Verstand et le Vernunft allemands réunis.

22 [LII] 1. »Entre le symbole et I'allégorie on peut faire cette différence: L’allégorie
est un ingénieux artifice littéraire, qui consiste a traduire sous une forme imaginée des
idées abstraites dont on pourrait reconstituer la teneur précise; une allégorie se déchiffre
comme un rébus. Le symbole, au contraire, ne se peut interpréter ainsi, puisqu’il signifie
I'ineffable, — et c’est pourquoi certains prétendent qu’il ne signifie rien du tout, parce
qu’ils croient que les phénomenes sont la seule et compleéte réalité de ce qui est. Mais,
si Pon pense que la réalité supérieure se dérobe derriére les phénomeénes et que les
phénomenes n’en sont que le signe imparfait, le symbole prend alors toute sa valeur
et toute son authenticité. L’allégorie est inutile, puisqu’elle remplace pour 'agrément
P’expression directe de ce que les mots les plus simples suffiraient a rendre; le symbole est
indispensable puisqu’il représente ce que I'on ne pourrait autrement suggérer.« Beaunier.

Op. cit., p. 21.

138 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.



https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unmdglich und der Symbolist sich dessen schmerzlich bewusst ist, bemiiht
er sich doch darum, in der Art der Mystiker, deren intuitives Erkennen
sich von den iiblichen Methoden diskursiver Dialektik unterscheidet, nicht
mehr allein mit seinem Verstand, sondern mit seinem ganzen Selbst (1)*' sich
das Absolute unmittelbar vorzustellen, »Gott dem Herzen empfindlich« zu
machen. Unfihig, seine »Gottesvision« zu objektivieren, und nicht imstan-
de, das Unaussprechliche mittels einfacher Begriffe auszudriicken, hat es
der Symbolist unternommen, sich ihm tiber Symbole anzunihern und sein
eigenes unteilbares Gefiihl in anderen wachzurufen.

Der Parnassien denkt und spricht in Symbolen. Der Symbolist denkt
unmittelbar und das Symbol wird nur zu einem indirekten, gleichwohl
notwendigen Mittel, sich Gehor zu verschaffen. Der Ausdrucksmodus des
symbolistischen Dichters [LII], der, einem Wort Brunetiéres gemiB, mit
dem Gefiihl oder der zu iibersetzenden Idee vollstindig iibereinstimmt, ist
deshalb tiefgriindiger, konstitutiver und angemessener. Der entscheidende
Unterschied, der zwischen der Vorgehensweise der Parnassiens und jener
der Symbolisten besteht, ist derjenige, der zwischen dem Vergleich und der
Identifikation, zwischen der Juxtaposition und der Koinzidenz, zwischen
der Allegorie und dem Symbol existiert (1).22

* % %

Wenn man mir die Ehre zuteil werden ldsst, mich einen »Platoniker«
zu nennen, werde ich mich, von jeglicher metaphysischen Gegebenheit

2L [LI] 1. Ich verstehe sein ganzes Selbst so, dass es die deutschen Begriffe Verstand und
Vernunfi vereint.

22 [LII] 1. »Zwischen dem Symbol und der Allegorie kann man diese Unterscheidung
machen: Die Allegorie ist ein genialer literarischer Kunstgriff, der darin besteht, abstrak-
te Ideen in eine bildhafte Form zu iibertragen, deren exakter Gehalt sich wiederum re-
konstruieren lieBe; eine Allegorie ldsst sich wie ein Bilderritsel entschliisseln. Das Sym-
bol dagegen kann man nicht auf diese Weise wiedergeben, da es das Unaussprechliche
bedeutet, — und deshalb behaupten einige, dass es gar nichts bedeutet, weil sie glauben,
dass die Phinomene die einzige und vollstindige Realitit dessen sind, was ist. Wenn
man aber bedenkt, dass die hohere Realitit sich hinter den Phinomenen verbirgt und
dass die Phinomene nur ein unvollkommenes Zeichen jener sind, dann erhilt das Sym-
bol all seinen Wert und all seine Authentizitit. Die Allegorie ist unniitz, da sie durch
Konvention an die Stelle des direkten Ausdrucks von etwas tritt, das einfachste Worter
wiederzugeben in der Lage wiren; das Symbol hingegen ist unerlisslich, weil es das re-
présentiert, was man auf andere Art nicht suggerieren kénnte.« Beaunier, a.a.0., S. 21.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 139

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

domaine de la psychologie. Soit, exorcisons le fantome de I’Absolu,
[LIII] pour ne parler que d’états d’ame. La encore, il sera facile de
montrer en deux mots que 'esthétique symboliste, mieux que toute
autre, permet au poéte d’exprimer ses passions dans toute leur vérité,
sans rien leur oOter de leur intensité intérieure, et d’atteindre jusqu’aux
nappes profondes de la Vie.

Des deux moi qui résument nos activités psychiques, I'un superficiel,
et, pour ainsi dire, abstrait, ou se condense et s’immobilise le résidu
de nos émotions, en sorte que nos états d’ame n’apparaissent plus au
regard de la conscience que comme dépouillés de leur vie, de leur com-
plexité originelle, a la maniére, un peu, des schéemes mathématiques;
I'autre fondamental et concret, difficile a saisir dans la représentation,
car en ses couches inférieures s’agitent confusément tous les courants
de vie, toutes nos virtualités; — de ces deux moi, dis-je, le parnassien
ne saisit que le premier en surface, le plus facile a immobiliser, a
clicher sur des concepts, le plus impersonnel aussi et le plus général.
Il exprime avec des mots abstraits, interposés comme une muraille
étanche entre la sensation et la conscience, au moyen d’images banales,
impropres aux nuances et pouvant resservir indistinctement a ’expres-
sion de toutes les passions. Le parnassien n’apercoit que la facade de
son moi et n’objective que des impressions a fleur de peau.

[LIV] C’est au second moi (1),2% beaucoup plus intérieur et inex-
primable, que se sont attaqués les symbolistes. Celui-ci, infiniment
mobile et confus, ne se solidifie qu’avec peine. Ce serait comme un
visage derriére une vitre: si nous passons rapides il échappe, mais dés
que Dattention fixe notre regard sur les ténebres, la figure bient6t sort
de 'ombre et nous parle. Or, les termes se dérobent pour décrire le
caractére particulariste et individuel d’une émotion ainsi contemplée
a sa source. Faute de mots qui la moulent, on s’ingéniera donc a la
susciter, cette émotion, a I’évoquer chez le lecteur, jusqu’a ce que,
subjugué, il la vive entiérement, jusqu’a ce qu’il en éprouve toutes les

23 [LIV] L. Sur I'analyse psychologique de ces deux moi, voir Bergson, Essai sur les
données immédiates de la conscience, notamment le chapitre intitulé: Les deux aspects du moi, p.
97 et suiv.

140 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absehend, ans exakte Gebiet der Psychologie halten. Verbannen wir also
das Trugbild des Absoluten, [LIII] um nur von Zustinden der Seele zu
sprechen. Auch hier wird es leicht sein, in wenigen Worten zu zeigen,
dass die symbolistische Asthetik es besser als jede andere dem Dichter
ermoglicht, Leidenschaften, ohne ihnen etwas von ihrer inneren Intensitét
zu nehmen, in ihrer ganzen Wahrheit auszudriicken und bis in die tiefen
Schichten des Lebens vorzudringen.

Von den zwei Zustinden des Selbst, die unsere psychischen Aktivititen
zusammenfassen, ist der eine oberflichlich und sozusagen abstrakt, in dem
sich der Rest unserer Emotionen verdichtet und immobilisiert, so dass sich
unsere Gemiitszustinde, ein wenig in der Art mathematischer Schemata,
dem Bewusstsein nur als ihrer Lebendigkeit, ihrer urspriinglichen Komple-
xitit beraubt zeigen; der andere ist grundlegend und konkret und schwierig
in seiner Représentation nachzuvollziehen, denn in seinen unteren Schich-
ten agieren verworren sidmtliche Lebensstrome, alle uns innewohnenden
Krifte; — von diesen zwei Zustinden des Selbst, sage ich, nimmt der Parnas-
sien nur den ersten an der Oberfliche wahr, der am leichtesten ruhig zu
stellen, auf bekannte Vorstellungen zu fixieren ist, den unpersénlichsten
zudem und allgemeinsten. Er driickt das in abstrakten Worten aus, die wie
eine undurchlissige Wand zwischen Empfindung und Bewusstsein gestellt
sind, vermittels banaler Bilder, die ungeeignet fiir Nuancen sind und un-
terschiedslos zum Ausdruck aller Leidenschaften wiederverwendet werden
konnen. Der Parnassien nimmt nur die Oberfliche seines Selbst wahr und
objektiviert lediglich die ihm nahe liegenden Eindrticke.

[LIV] Es ist das zweite, das viel innerlichere und unausdriickbarere
Selbst (1),2 mit dem sich die Symbolisten befasst haben. Dasjenige, das,
unendlich beweglich und verworren, sich nur mit Miihe verfestigt. Es wire
wie ein Gesicht hinter einer Fensterscheibe: wenn wir schnell vorbeigehen,
sehen wir es nicht, aber sowie die Aufmerksamkeit unseren Blick auf die
Dunkelheit richtet, tritt es bald aus dem Schatten und spricht zu uns.
Jedoch verweigern sich uns die Begriffe, um den einzigartigen und indivi-
duellen Charakter einer auf diese Weise an ihrem Ursprungsort betrachte-
ten Emotion zu beschreiben. In Ermangelung der Worter, die sie formen
koénnen, wird man alles versuchen, um diese Emotion zu erwecken, um
sie beim Leser wachzurufen, bis er, tiberwiltigt, sie ganz und gar lebt, bis

23 [LIV] 1. Zur psychologischen Analyse dieser beiden Selbst vgl. Bergson, Essai sur les
données immédiates de la conscience, insbesondere das mit Les deux aspects du moi iiberschriebe-
ne Kapitel, S. 97ff.

Essai sur le symbolisme / Essay tiber den Symbolismus 141

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fines résonances en son cceur, jusqu’a ce que son ame en réfracte les
plus ténues colorations.

De la encore, le recours fatal a I'expression symbolique, la seule
capable de ne pas troubler la délicate polyphonie d’un état d’ame.

Le parnassien ressemble a ces orgues de Barbarie dont la roue
édentée n’agrippe plus que les lames de métal fondamentales. L'instru-
ment symboliste les fait toutes vibrer harmonieusement.

142 Tancréde de Visan

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

er all ihren feinen Widerhall in seinem Herz verspiirt, bis seine Seele die
zartesten Kolorationen bricht.

Deshalb wiederum der unvermeidliche Riickgriff auf den symbolischen
Ausdruck, der einzige, der fihig ist, die delikate Mehrstimmigkeit eines
Gemiitszustandes nicht zu stéren.

Der Parnassien gleicht diesen Drehorgeln, deren zahnlose Walze nur die
grundlegenden Metallplittchen erfasst. Das Instrument des Symbolisten
bringt alle harmonisch zum Klingen.

Essai sur le symbolisme / Essay iiber den Symbolismus 143

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 17.01.2026, 22:15:11.


https://doi.org/10.5771/9783968219257-95
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

