DER LEBENSBEGRIFF BEI HELMUTH PLESSNER
UND JOSEF KONIG.

SYSTEMATISCHE REKONSTRUKTION
BEGRIFFLICHER GRUNDPROBLEME

EINER HERMENEUTIK DES LEBENS
Mathias Gutmann

Die Rede vom Leben ist fiir Geistes- und Naturwissenschaften glei-
chermafRen von Bedeutung. In beiden Féllen liegt es nahe zu vermu-
ten, es handle sich dabei um ein grundlegendes Phanomen. So wie
»Leben fiir die Biologie schon ein rein sprachliches Fundament zu bil-
den scheint, konnte dies auch im hermeneutischen Sinne fiir die Gei-
steswissenschaften gelten. Mehr noch, das Wort >Leben< konnte die
Verkniipfung beider Wissensformen bilden, an ihm kénnten sich
Aspekte ausmachen lassen, die grundlegend fiir beide Wissensformen
wdren. Nimmt man als {ibliches Modell hermeneutischen Argumentie-
rens die von Gadamer iiberkommene Texthermeneutik, so lieRe sich
zudem schlussfolgern, dass Hermeneutik in einem gewissen Sinne
nicht nur den Geisteswissenschaften sondern auch noch den Natur-
wissenschaften vorgeordnet ware (vgl. etwa Taylor 1978). Das Verste-
hen des Lebens - in seinen unterschiedlichsten AuRerungsformen -
wdre dann eine Bedingung der Mdglichkeit beider Wissenschaftsfor-
men. Bezoge man Hermeneutik als Bemithung um Verstehen nicht auf
Texte und Textanaloga, wie es etwa Kunstwerke sind, sondern auf
»das Lebeng, so wdre die Aufgabe des Hermeneutikers eine doppelte.
Denn zundchst miisste ein Gegenstand, das Leben, verstanden wer-
den, der wie Texte und ihre Bedeutung als vorgegeben angenommen
ware. Durch das Verstehen des Gegenstandes kdme es ferner reflexiv -
wie im Falle der Aufnahme der Wirkungsgeschichte fiir den Texther-
meneuten - auch zur Ausbildung eines Selbstverstdndnisses (vgl. Ga-
damer 1960-1966). Es ware dann also die Methode der — am Textver-
stehen orientierten — Hermeneutik erhalten; nur wiirde sie auf einen
Gegenstand anderer Art angewandt. Es lieRe sich fortfiihrend das Le-
ben des Menschen als ein Element des Lebens iiberhaupt begreifen, so
wie die >Natur« des Menschen als ein Element der >Natur iiberhaupt«.

125

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Es ergibt sich — wie auch bei der Rede vom Natur-Verstehen — sofort
Gutmann der Einwand, dass Leben Unterschiedliches bedeuten kann.

Wird der Ausgang beim Wort >Leben< genommen, so liegt zundchst
die Vermutung nahe, es handele sich um einen biologischen, minde-
stens naturphilosophischen Gegenstand. Eine Kldrung der Bedeutung
des Wortes scheint damit nachgerade jener, der Hermeneutik entge-
gengesetzten Wissenschaftsform, zuzufallen. Fragt man nach einer
Definition, wird in der Regel auf bestimmte Eigenschaften hingewie-
sen wie etwa Reproduktionsfahigkeit, Irritabilitdt, Metabolismus oder
Mobilitdt. Mayr gibt zusammenfassend fiir die Eigenschaften des Le-
bens an:

»These properties of living organisms give them a number of capaci-

ties not present in inanimate systems: A capacity for evolution, a ca-

pacity for self-replication, a capacity for growth and differentiation via

a genetic program, a capacity for metabolism (the binding and relea-

sing of energy) a capacity for self-regulation, to keep the complex sy-

stem in steady state (homeostasis, feed-back), a capacity (through
perception and sense organs) for response to stimuli from the envi-
ronment, a capacity for change at two levels, that of the phenotype

and that of the genotype.« (Mayr 1997: 22)

Diese Definition bestimmt zwar in einem ersten Schritt die Gegenstan-
de der Biologie als belebte. Aber es handelt sich um belebte Dinge, sei
es Materie oder Organismen!, die den eigentlichen Gegenstand der
wissenschaftlichen Arbeit bilden. Nicht also das Leben weist die Ei-
genschaften auf, die als einschldgig fiir den Lebensbegriff angenom-
men werden, sondern vielmehr die belebten Dinge. Die Folgen dieser
kleinen Differenz sind in der Tat grundsatzlich, denn nun muss nicht
das Leben in den Blick kommen, sondern lediglich die Differenz zwi-
schen belebten und unbelebten Dingen mit explizitem Bezug auf bio-
logische Beschreibungen formuliert werden:

»At the molecular level, all - and at the cellular level, most - of their

functions obey the laws of physics and chemistry. There is no residue

that would require autonomous vitalist principles. Yet, organisms are
fundamentally different from inert matter. They are hierarchically or-
dered systems with many emergent properties never found in inanima-

te matter; and, most importantly, their activities are governed by ge-

netic programs containing historically acquired information, again so-

mething absent in inanimate nature.« (Mayr 1997: 20 ff.)

1 | Wir nehmen hier eine sehr wohlwollende Deutung vor; Mayr scheint sich
der Bedeutungsunterschiede die zwischen >belebter Materies, >lebenden Orga-
nismen< und sLeben< bestehen keinesfalls jederzeit bewusst zu sein. Immerhin
ist nur so seine Kritik am Vitalismus (bei gleichzeitiger Annahme der Autono-
mie der Biologie) sinnvoll.

126

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die aus diesen Uberlegungen resultierende Systemtheorie des Lebendi-
gen erlaubt es nach Mayr, belebte Gegenstdnde sowohl mit den Geset-
zen des Unbelebten als auch mit den spezifischen, nur bei der biolo-
gischen Beschreibung auftretenden RegelmdRigkeiten zu bearbeiten.
Gegenstand der Biologie ist also — so kénnen wir zusammenfassen sa-
gen — nicht das Leben, sondern lebendige Gegenstdnde, fiir die die
von Mayr gewdhlte Bezeichnung »Integron« zutreffen mag:

»Every system, every integron, loses some of its characteristics when

taken apart, and many of the important interactions of components of

an organism do not occur at the physicochemical level but at a higher

level of integration. And finally, it is the genetic program, which con-

trols the development and activities of the organic integrons that

emerge at each successively higher level of integration.« (Mayr 1997:

20)
Die Erkldrung des Lebens ist dann aber keine naturwissenschaftliche
Aufgabe — was genauer bedeutet, dass das Wort >Leben< im naturwis-
senschaftlichen Zusammenhang anders fungiert als auf3erhalb dessel-
ben. Soll das Leben zum Gegenstand hermeneutischer Betrachtung
werden, ist zumindest die Funktion der Hermeneutik mit jener der Er-
kenntnistheorie vergleichbar. Dies ergibt sich aus der Einbettung na-
turwissenschaftlicher Theorien in das von der Hermeneutik bereitzu-
stellende Vorwissen. Eine solche Einbettung kann in zwei Formen ge-
schehen, die jeweils auf spezifische Verstdndnisse des Gegebenen ab-
zielen. Zum einen lédsst sich von wissenschaftlichen Theorien ausge-
hend nach dem zuriickfragen, was durch sie beschrieben oder struk-
turiert wird. Zum anderen konnte der Gegenstand durch unmittelbare
»Kundgabe« in Formen der Darstellung bestimmt werden, die denen
der Naturformen entsprechen, ndmlich z.B. der Kunst. Beide mdgli-
chen Ansdtze sind bei Gadamer angedacht und lassen sich jeweils ex-
emplarisch durchfithren (zu einer ausfiihrlichen Darstellung vgl. Gut-
mann 2004: I/257 ff.).

Die Kundgabe im Modus der Theorie

Einen Versuch, Hermeneutik auf die Beschreibung des Lebens anzu-

wenden, unternimmt Rehmann-Sutter mit dem Ziel des Verstehens,

welches auf zwei miteinander verbundene Weisen aufzufassen ist:
»Die wissenschaftliche Naturbeschreibung ist in doppelter Weise ein
maglicher Gegenstand hermeneutischer Fragestellung: Einerseits sind
Naturbeschreibungen Versuche, etwas von der Natur zu verstehen. Sie
sind Akte des Verstehens. Andererseits sind Naturbeschreibungen Pro-
dukte menschlichen Welterlebens und wollen ihrerseits verstanden
werden. Sie sind Texte von Menschen.« (Rehmann-Sutter 1996: 25)

127

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Zur Funktion der wissenschaftlichen Naturbeschreibung als Mittel der
Gutmann Gegenstandskonstitution oder -beherrschung tritt ihre Funktion als
Text, der seinerseits wieder der Hermeneutik zuganglich ist. Entschei-
dend fiir die hermeneutische Bemiihung um eine Definition des Le-
bens als Naturgegenstand ist die Vermutung, dass es nicht nur einen
Bezug des Lebendigen zur naturwissenschaftlichen Beschreibung
gibt, sondern, dass dieser Beziehung eine weitere, vortheoretische
vorgelagert ist:
»Die Theorie umfalRt die Naturbeschreibungen, die zwischen ihnen
hergestellten Zusammenhdnge und Ordnungen. Vortheorie soll hinge-
gen jener Bereich sein, woraus Fragestellungen entstehen. Vortheorie
ist Inbegriff aller Vorentscheidungen und Sinnkontexte, welche fiir
theoretisches Fragen und Antworten vorausgesetzt werden miissen
und deshalb nicht als Resultat von Beobachtungen oder Forschungen
auftreten konnen.« (Rehmann-Sutter 1996: 26)
Die Beziehung von Vortheorie zur Theorie als dem Bereich des Fra-
gens und Antwortens in wissenschaftlicher Absicht kann in zwei Wei-
sen gedeutet werden: Zum einen lieRe sich das Lebensweltliche als
das einfach Nicht-Wissenschaftliche dem Wissenschaftlichen entge-
gensetzen. Dies liefe auf eine analytische Relation beider Bereiche
hinaus. Der methodische Anfang ware — wie bei Rehmann-Sutter an-
gezeigt — in der nicht-wissenschaftlichen Lebenswelt zu nehmen. Al-
ternativ lieRBe sich auch vermuten, dass mit den Sinnkontexten der
Lebenswelt ein besonderer Zugang zum lebendigen Ding verbunden
ist, der innerhalb des Wissenschaftlichen nicht auszumachen ist. Wird
nun zusdtzlich mit der Lebenswelt der Aspekt des Unmittelbaren, des
Eigentlichen und mit der Wissenschaft der Aspekt des Vermittelten
und Uneigentlichen verbunden, ldsst sich zudem vermuten, dass ein
theoretischer Riickgang von der Wissenschaft zu ihren Anfdngen in
der Lebenswelt moglich wird. Dieser Riickgang bestiinde in einer Auf-
deckung all dessen, was an Sinnkontexten durch die Wissenschaft ver-
loren ging und wére damit selbst eine Vor-Wissenschaft:
»Unser Verfahren muR rekonstruktiv verlaufen: wir nehmen eine ferti-
ge Theorie und fragen von ihr aus zuriick, wie sie zustandekommen
konnte, welche Fragen ihr zugrundelagen. Eine kritische Reflexion auf
bestehende Theorietypen soll zeigen, in welcher Weise sie die Verhalt-
nisse zwischen Mensch und Natur gestalten und ob sich Alternativen
zu ihnen rechtfertigen kénnten.« (Rehmann-Sutter 1996: 27)
Die durch die Rekonstruktion freizulegende Vortheorie ful’t auf einer
besonderen Relation zwischen den - wissenschaftlich zu untersu-
chenden - Lebewesen und dem Menschen, der als Forscher auftritt.
Die grundlegende vorwissenschaftliche Relation ist die nicht-objekti-
vierte zwischen Lebewesen und Lebewesen:
»Denn das In-der-Welt-Sein der Menschen ist selbst ein Sein-als-Lebe-
wesen. Und es schlieBt den Umgang mit anderen Lebewesen alltdglich

128

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit ein. Die Natur, durch, mit und in der wir leben, tritt uns in erster

Linie als Miteinander und Ineinander von Lebewesen entgegen.«

(Rehmann-Sutter 1996: 77)
Diese Verhdltnisse zwischen Lebewesen sollen durch die Theorien, die
von Seiten eines Lebewesens (des Menschen) aufgestellt werden,
strukturiert sein. In diese Theorien geht als Pramisse ein, dass das
Wort sLebewesenc in beiden Féllen identisch verwendet wird. Die Auf-
gabe der Hermeneutik bestimmt sich darin, dass durch das in den
Theorien Dargestellte hindurch das Leben als Grundlegendes zu errei-
chen ist. Es ergeben sich folgende Stufen:

Metahermeneutik
Wissenschaft = wissenschaftliche
Theorien-
hermeneutik
Hermeneutik
Leben = Vor-Wissenschaft

Hermeneutik tritt als Wissenschaftstheorie auf, die die von den Wis-
senschaftlern - als Lebewesen im Umgang mit anderen Lebewesen -
eigentlich mitvollzogenen Aspekte des Lebendigen identifiziert. Das

Verstehen dieses Verhdltnisses zwischen Theorie und Vortheorie ist

der Ort der Metahermeneutik. Sie deckt das von den Wissenschaftlern

in der Objektivierung Unberiicksichtigte der Verhadltnisse der Lebewe-

sen untereinander wieder auf:
»Wenn die Tatsache, daR im biologischen Beschreiben schon interpre-
tiert wird, nicht bewuBt ist, ist die verwendete Hermeneutik nicht we-
niger wirklich, sie arbeitet dann nur im Verborgenen. In der naturwis-
senschaftlichen Biologie sind wohl die Wissenschaftler, die mit einer
bewulRt praktizierten Hermeneutik zur Beschreibung des Lebens bei-
tragen, die Ausnahme. Die Regel ist eine kryptische Hermeneutik.«
(Rehmann-Sutter 1996: 117)

Es liegt die Vermutung nahe, dass Wissenschaft nicht als Wissen-
schaftskritik zu fungieren vermag. Denn die Frage, ob das durch na-
turwissenschaftliche Theorien verfiigbare Wissen valide ist, wird nicht
nur nicht gestellt; es erscheint einfach in der Pramisse. Ein solcher
metahermeneutischer Tatbestand ldsst zwei gleichermaRen unbeque-
me Deutungen zu:

1. Es muss ein ausgezeichneter Weltbezug der Naturwissenschaften
unterstellt werden, wonach es die Naturwissenschaften waren, die
eine giiltige Beschreibung des >Wirklichenc lieferten. Diese Ver-
mutung widerspricht nicht nur der These von der kryptischen Her-
meneutik, sie ware auch mit der schlichten Tatsache der inner-
halb von Naturwissenschaften stattfindenden Auseinandersetzun-

129

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

gen zu konfrontieren, die mitunter die Einigung auf eine einzige
addquate Theorie gar nicht zulassen. Die Rekonstruktion bezieht
sich iiberhaupt nur auf Theorien, deren Geltung schon ausgewie-
sen ist.

2. Die Uberpriifung lebenswissenschaftlicher Erkenntnisse muss au-
ferhalb der Metahermeneutik angesiedelt sein, sie muss sogar
ohne diese durchfithrbar und faktisch schon durchgefiihrt sein,
andernfalls der Vorwurf der schlichten Apologie nahe ldge.

Die Metahermeneutik muss zudem eine Analogie zum Textverstehen

konstituieren. Dies geschieht mit der Vermutung, dass die Bedingung

der Mdglichkeit hermeneutischer Erfahrung durch die in unmittelba-
rer Gemeinschaft anderer Lebewesen gegeben sei; in Analogie also zur

Bedeutung des Textes durch die Einbindung des Interpreten in die

Wirkungsgeschichte. Die Auflésung der Analogie ist insofern simpel,

als Natur eben nicht redet, sondern nur spricht — und zwar in Form

der Ausdriicke des Lebens selber:

»Verstehen der Natur ist nicht darauf angewiesen, daR die Natur re-
det. Sie redet nicht, zumindest nicht in Worten und Satzen. Wie wir
gezeigt haben, sind die hermeneutischen Tatigkeiten des Auslegens,
Interpretierens, Denkens und Verstehens nicht auf sprachliche Bot-
schaften beschréankt. [...] Sofern Menschen versuchen, sich mit Lebe-
wesen auszukennen, versuchen sie zu verstehen, was Lebewesen sind.
Sie verstehen dabei am Ende sich selber, wie alles Verstehen >am Ende
ein Sichverstehenc ist, weil Auskennen ein Sich-Auskennen ist.« (Reh-
mann-Sutter 1996: 117 f.)

Der entscheidende hermeneutische Ansatz besteht nach Rehmann-

Sutter nicht etwa darin, dass lebenswissenschaftliche Beschreibungen

mit dem Wissen angereichert wiirden, welches aus der vortheoreti-

schen Einstellung stammt. Die Beschreibung des Lebewesens als Or-
ganismus ist nicht mehr als Beschreibung eines »System[s] von wech-
selseitig funktionierenden Teilen, die die Erhaltung des Ganzen, in-
nerhalb einer Umgebung sicherstellen«. In diesem Sinne fasst die Re-
de vom Organismus dasjenige, was dem Erkldren und nicht das, was
dem Verstehen zufiele. Solches Erkldren fult auf den Aspekten des

Unbelebten (also den Gesetzen der Physik und Chemie) und ist damit

dem eigentlichen Gegenstand der Lebenswissenschaften nicht ange-

messen. Die vorgeschlagene Hermeneutik zielt vielmehr auf jene

Sinnhorizonte, die dem Lebewesen qua Leben eignen. Dieser Sinn be-

steht in der je spezifischen Beziehung des Lebewesens zu seiner Um-

gebung:
»Was ich einem Wesen zuschreibe, wenn ich es als Lebendiges aner-
kenne, ist eine ihm eigene Welt von Sinn. Ich lasse dem Wesen einen
eigenen Raum von Bedeutungen. Ich gestehe zu, daR Dinge, welche
fiir mich eine bestimmte Bedeutung haben, fiir das Wesen selbst in ei-

130

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ner mir gegeniiber eigenstdndigen Weise bedeutungsvoll sein kon-
nen.« (Rehmann-Sutter 1996: 102)
sLeben¢ bedeutet damit nachgerade die Méglichkeit von Bedeutung fiir
das jeweilige Wesen. Fiir die von Rehmann-Sutter vorgeschlagene
Hermeneutik dréngt sich die Frage auf, wie der »Sinnhof« je anderer
Lebewesen, von dem Betrachtenden aus zu verstehen sei. Diese Pro-
blematik der korrekten Eindeutung verschérft sich noch, bedenkt man
die weiterfiihrende These von der Autonomie der den Lebewesen zu-
geschriebenen Sinnhorizonte:
»Leben ist fiir das lebendige Wesen etwas, das es selbst ist. Die Auto-
nomie des Lebens driickt sich darin aus, daR es sinnvoll ist, vom Le-
ben-fiir-Es, von seinem Erleben zu sprechen.« (Rehmann-Sutter 1996:
103)
Setzt man das erkenntnistheoretische Bedenken beiseite, so bleibt
das Problem, wie das Wissen von anderen — qua Lebewesen — zustan-
de kommen soll. Dies sei iiber einen erweiterten Begriff von Kommu-
nikation mdglich:
»Kommunikation ist ein Sichfinden in einer Gemeinschaft mit anderen
Lebewesen durch Zeichen als Medium.« (Rehmann-Sutter 1996: 333)
Die Rede vom Sichfinden ist dabei so aufzufassen, dass sie auch fiir
ein »TierbewuRtsein« gilt, das eben nicht »von sich bewuft wisse«.
Das Sichfinden in der Gemeinschaft kann ferner als Form der Verstin-
digung aufgefasst werden; in der Gemeinschaft ist Verstindigung. Se-
hen wir davon ab, dass wir methodologisch vor eben demselben Pro-
blem stehen, wie bei der von Gadamer zugemuteten Metapher der Ho-
rizontverschmelzung, so ist die Gemeinschaft bei Rehmann-Sutter als
unmittelbare Selbstgebung des Lebens bestimmt: Verstehen ist nicht
erst zu erzeugen, sondern wird durch zum Ausdruck-kommen-Lassen
der Lebewesen als Kommunikationspartner ermdglicht. Unmittelbar
ist sie trotz der Rede vom Medium, die den Vollzug des >konkreten
Mittels< und nicht den Mittelcharakter von Zeichen betont. Dies wird
an der Unnoétigkeit der Interpretation des Ausdruckes in dem Sinne
besonders deutlich, dass das Verstehen des Ausgedriickten erst die
Bedeutung ergibt. Sie liegt vielmehr vor, da sie sich im Ausdruck
zeigt:
»Die Opisthobranchiermuster sind ein Beispiel fiir diese breiteste Ka-
tegorie der Zeichen. Schon hier zeigt sich ein Lebewesen in seiner
Identitdt. In Signalen und Symbolen werden Sektoren des eigenen
Charakters differenziert. Die Prasenz des durch Signale und Symbole
kommunizierenden Wesens verdichtet sich in Linien eines jetzt beson-
ders treffenden Ausdrucks.« (Rehmann-Sutter 1996: 336)
Die behauptete Unmittelbarkeit des gegenseitigen Lebensverstehens
von Lebewesen durch wissenschaftliche Theorien verbindet die me-
thodologische Schwéche der Text-Hermeneutik mit der grundsatzli-

131

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias chen Verweigerung des nur verstehenden Verfahrens, ohne nach des-
Gutmann sen Geltung iiberhaupt fragen zu konnen.

Die Natur als kunstanaloges Sein

Soll die Rede vom >Lebendigenc nicht als biologische oder quasibiolo-
gische gelten, sondern auf einer Ebene des verstdndigungsorientier-
ten Redens angesiedelt sein, ohne zugleich die Antizipationen einer
wissenschaftlichen Metahermeneutik zu bemiihen, so bietet sich die
Mdglichkeit, unmittelbare Erfahrungen eines Bereiches fiir die Be-
schreibung des Natiirlichen zu aktivieren, der in den bisherigen Uber-
legungen keine Rolle spielte. Die Rede ist von der Ubertragung von
Asthetik auf Natur, die nicht erst seit Kants Kritik der Urteilskraft fiir
Kontroversen sorgt (vgl. u.a. Bohme 1999). Wir kénnten eine Asthetik
der Natur in der Hoffnung formulieren, dort jene Unmittelbarkeit zu
finden, die das Verstehen des Lebendigen erschliel3e. Dies ist bei Ga-
damer in einer grundsdtzlichen Analogie zumindest angedacht:

»Das Kunstwerk bildet, wie der Organismus, einen durchstrukturierten

Wirkungszusammenhang, und so liegt es auf der Hand, daR® niemand,

solange wir im Bereich des Asthetischen bleiben, bezweifeln kann,

daR die Erkldrung des Kunstwerkes nicht vom kausalen Typ sein kann,

sondern auf solchen Begriffen wie Harmonie, wie Zusammenwirken,

also auf der Struktur basieren muf3.« (Gadamer 1996: 29)
Diese Analogie von Organismus und Kunstwerk ist weniger durch eine
Strukturgleichheit beider als vielmehr durch den Bezug auf das Medi-
um der Sprache gestiitzt. An dem Ausmalie des Zum-Worte-kommen-
Lassens der »Dingec ware folgerichtig auch das Gelingen des Werkes
zu beurteilen. Es ware also ein Aspekt der Sprache, Dinge, die nicht
zu sprechen vermdgen, zum Sprechen zu bringen. Soll dies nicht eine
bloRe Metapher bleiben, so muss zugleich Natur ein relevanter Aspekt
der Sprache sein. Die Sprache bleibt als Medium erhalten — wie im Fal-
le der wirkungsgeschichtlich vermittelten Textexegese. Wie dort
bringt die Sprache jedoch unmittelbar etwas zur Einsicht oder zum
Ausdruck, was weder durch einfaches Bereden noch durch theoreti-
sche Vermittlung zu erreichen ist. Wir miissen, so scheint es, einen
grundsétzlichen Neuanfang wahlen, wenn wir nicht in die bisherigen
Engfiihrungen einer Hermeneutik des Lebens geraten wollen; ein Neu-
anfang der moglich ist, wenn wir uns erneut mit den sprachlichen Mit-
teln befassen, die bei der biologischen Zuriickweisung der Relevanz
des Lebensbegriffes bei seiner theorie- und kunsthermeneutischen
Auffassung unbedacht verwendet wurden.

132

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Plessner und das Leben als Identitdtspunkt von
Sein und Denken

Unsere Voriiberlegungen haben uns gezeigt, dass Lebens-Hermeneu-

tik vor einem dreifachen Geltungsproblem steht:

1. Der unmittelbare Bezug auf Biologie verbietet sich, wenn die Be-
obachtung zutrifft, das >Lebenc kein zumindest grundlegender
biologischer Begriff ist,

2. die Nutzung texthermeneutischer Mittel fiir nicht-textliche Ge-
genstdande reproduziert die Geltungsprobleme der Texthermeneu-
tik,

3. die Kunstwerkanalogie biirdet schlieRlich der Hermeneutik zu-
sitzlich noch eine Asthetisierung des Gegenstandes auf, ohne
diese zu begriinden.

Ein Neuansatz konnte gelingen, wenn entweder die Analogisierung
mit Texten aufgegeben oder das Verhdltnis von Rede und Gegenstand
einer genaueren Bestimmung, die Gegenstandlichkeit zu denken er-
laubte, ohne die Verdinglichung von letztlich wissenschaftlicher Rede
zu evozieren, unterzogen wird. Ein solcher Neuansatz findet sich in
der Tat mit Blick in die Geschichte der Philosophischen Anthropologie
und der Lebenshermeneutik. Um den Ertrag, den dieses — heute weit-
gehend der Vergessenheit anheim gefallene - Ringen um eine andere
Hermeneutik auch fiir die aktuelle Auseinandersetzung um die Rele-
vanz von Anthropologie und das Anfangsproblem der Philosophie ha-
ben kann, deutlich werden zu lassen, sei eine Diskussion des Lebens-
begriffes zwischen Plessner und Konig rekonstruiert, die paradigma-
tisch die systematischen Anspriiche beider philosophischer Stromun-
gen verdeutlicht.

Den Ausgangspunkt nimmt Plessner bei der Notwendigkeit der
Uberwindung eines Dualismus, der gleich dem Cartesischen von res
extensa und res cogitans die zeitgenodssische Debatte priagte und sei-
nen Ausgang bei Dilthey gleichsam unwidersprechbar {ibernommene
Differenzierung in Geistes- und Naturwissenschaften hatte (vgl. Pless-
ner 1928: 74 ff.). Der Lebensbegriff erscheint als méglicher Einheits-
punkt der damit bezeichneten Wissensformen, zumindest dann, wenn
er weder auf nur kulturelle noch auf nur natiirliche Aspekte reduziert
wird:

»Den Menschen tragt die lebendige Natur, ihr bleibt er bei aller Ver-

geistigung verfallen, aus ihr zieht er die Kréafte und Stoffe fiir jegliche

Sublimierung. Deshalb drangt von selbst die Forderung nach einer

philosophischen Anthropologie auf die Forderung nach einer philoso-

phischen Biologie, auf eine Lehre von den Wesensgesetzen oder Kate-

gorien des Lebens.« (Plessner 1928: 76)

Philosophische Anthropologie und philosophische Biologie ergdanzen

einander systematisch genau in dem Sinne, in dem Leben eine Dop-

133

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias pelaspektivitit aufweist, die vorgefundene und fiir fundamental er-
Gutmann kldrte dualistische Wissenschaftsmodelle auflost bzw. verhindert. Die-
ser Weg kann Plessner zufolge nur von einer Naturphilosophie genom-
men werden, die nicht einfachhin der Biologie als zustdndiger Natur-
wissenschaft ihre Gegenstdande entlehnt:
»Also nicht naturalistisch argumentiert: weil der Mensch das hdchst
entwickelte Wesen auf der Stufenleiter der Organismen ist und am
spatesten zu seiner jetzigen Wesensform gelangte, und weil alle seine
geistigen LebensduBerungen auf seinen korperlichen Eigenschaften
beruhen, muR eine Anthropologie von einer Biologie unterbaut wer-
den, philosophisch wie empirisch, sondern: weil der Aufbau einer phi-
losophischen Anthropologie zur Voraussetzung die Untersuchung je-
ner Sachverhalte hat, die um den Sachverhalt >Leben< konzentriert
sind, wird das Problem der organischen Natur aufgerollt werden.«
(Plessner 1928: 76 f.)
Lassen sich solche Gegenstdnde auszeichnen, die die gesuchte Dop-
pelaspektivtdt zeigen und nicht nur (etwa als Wahrnehmungsgegen-
stdnde) in dieser erscheinen, so wdren grundlegende Dualismen in ei-
ne identitdre Position zuriickgenommen, die aber gleichwohl nicht
monistisch sein soll. Lebendige Korper scheinen in der Eigenschaft
des Lebens Kandidaten fiir die gesuchten Gegenstdnde zu sein, zu-
mindest, wenn wir die Eigenschaft slebendig¢ nicht umstandslos mit
anderen Eigenschaften der Art nach auf eine Stufe stellen:
»Nur haben die belebten Dinge gegeniiber den unbelebten das Plus je-
ner ratselhaften Eigenschaft des Lebens, die trotz ihrem Eigenschafts-
charakter nicht nur material die Erscheinung des betreffenden Dinges,
sondern dariiber hinaus formal die Erscheinungsweise verdndert.«
(Plessner 1928: 89)
Die Auseinandersetzung von Vitalismus und Mechanismus, wie sie
Plessner zeitgendssisch mit den Autoren Driesch, Roux, Spemann
oder Kohler gegenwdrtig war, diente ihm immerhin dazu, die Frage
nach dem Besonderen der Eigenschaft slebendig« nicht einfachhin als
Schulentscheidung zwischen beiden Lagern zu verstehen, sondern
nach einem Kriterium zu suchen, das eine Entscheidung iiber diese
besondere Eigenschaft zuldsst. Dieses Kriterium wird im Begriff der
Grenze gefunden, die als besondere Eigenschaft des lebendigen Din-
ges gelten soll; das Ding hat eine Grenze:
»Ausdriicklich ist in der These festgelegt, dal} die Doppelaspektivitat
gegenstdndlich am Ding, in Eigenschaftsstellung also, auftreten muR,
damit das Ding den Namen eines lebendigen verdient.« (Plessner
1928: 100)
Dabei ist die Grenze als reine Berandung von einer echten Grenze zu
unterscheiden, die die Doppelaspektivitdt des belebten Korpers si-
cherstellt, also in Plessner'scher Terminologie »Raumgrenze oder
Kontur [...] als auch Aspektgrenze« (Plessner 1928: 102). Dieser Fall

134

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der »absoluten Begrenzung« (der zum reinen Gestaltphdnomen hin-
zutritt) soll fiir Plessner u.a. die Entscheidung zwischen Driesch und
Kohler ermoglichen. Denn beide hétten danach jeweils nur Aspekte
der eigentlichen, ndmlich grenzbildenden Eigenheit lebendiger Kor-
per aufgefasst und somit waren beider Charakterisierungen als unzu-
reichend zuriickzuweisen.

Die systematische Aufgabe, die dem Grenzbegriff zukommt, ist
nun keine geringere als die Ableitung jener Besonderheiten, die fiir
lebendige Gegenstdnde angegeben werden konnen. Der genannte Un-
terschied, der diese Ableitung tragen wird (der absoluten und der nur
relativen Grenzen) ist fiir Plessner ausdriicklich ein Seinsunterschied,
also nicht nur eine methodische Bestimmung:

»Von der RechtmaRigkeit dieser Trennung kann nur der Fortgang der

Untersuchung liberzeugen. Gelingt es, aus dem in Fall II gegebenen An-

satz diejenigen Grundfunktionen zu entwickeln, deren Vorhandensein an

belebten Kérpern als charakteristisch fiir ihre Sonderstellung geltend ge-
macht wird und dem Vitalisiten als Stiitze seiner Beweise dient, so
kann fiiglich daran kein Zweifel mehr entstehen, dal} der Unterschied
zwischen Fall I und Fall II ein Seinsunterschied, d.h. — und diesen Satz
halte man sich wahrend der Lektiire des Buches standig vor Augen —
kein fiir sich, sondern nur in seinen Konsequenzen oder seiner Erschei-
nung erfahrbarer Unterschied ist. Gelingt die Entwicklung dieser fiir das

Leben charakteristischen Funktionen, so erweist sich dadurch der in

Fall IT dargestellte Sachverhalt als Fundament und Prinzip der konsti-

tutiven Merkmale der organischen Natur. Fall II bedeutete dann den

Grund (nicht die Ursache) der Lebenserscheinungen.« (Plessner 1928:

106)

Die Bestimmung der Modale des Lebendigen ist die Aufgabe einer Na-
turphilosophie, die sich durchaus zugleich als Grundlage auch einer
Naturwissenschaft des Lebendigen versteht. Denn die Lebensmerkma-
le, die hier aufgesucht werden sollen, sind durch wirreduzible Letzt-
heit« (Plessner 1928: 110) charakterisiert, durch ein Merkmal also,
dass wohl Naturwissenschaften, wie etwa der Biologie zugrunde lie-
gen mag, das diese aber selber per definitionem nicht thematisieren.
Fiir grundlegende Versuche der Definition des Lebens bezieht sich
Plessner zundchst auf den funktionalen Ansatz von Roux und weite-
rer, auch zeitgendssischer Autoren. Dabei treffen wir einige der bei
Mayr schon diskutierten Eigenschaften oder Aspekte wieder an, wie
etwa »Ermmdhrung, Vermehrung, Entwicklung, Vererbung, Wachstum,
Reizbarkeit, Regulation, Bewegung, Struktur« (Plessner 1928: 112).
Unbeachtet aller Versuche einer Deduktion dieser Mannigfaltigkeit,
weist Plessner darauf hin, dass es ein Riickfall in vorkantische >De-
duktionsmanier«< ware, eine Ableitung im weitesten Sinne vorzuneh-
men, denn die soeben aufgefiihrten Kategorien stehen zu offenkun-
dig in einem direkten Zusammenhang zundchst und zuvorderst der

135

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Zwecke und Erkenntnisinteressen einer empirischen Wissenschaft.
Gutmann Stattdessen bemiiht sich Plessner, die Wesensmerkmale dieser Be-
stimmungen, die eben schon fiir die Auswahl des Biologen leitend
waren, aufzusuchen, statt bei den Kategorien anzufangen. Es kommt
zu einer fiir unser systematisches Problem hochst kennzeichnenden
Unterscheidung von indikatorischen und konstitutiven Merkmalen. Als
indikatorische gelten solche Aspekte der sLebenserscheinungens, die
die Anwesenheit des Lebens sowohl anzeigen als auch vortduschen:
»S0 gibt es sehr charakteristische Bewegungen , die Leben verraten
und auch dort vortduschen, wo der Bewegungstréger unbelebt ist (Pa-
pierschlange z.B.) diese Bewegungen lassen den spezifisch vitalen Be-
wegungstypus erkennen, der fiir sich allein zu den »anzeigenden< We-
senmerkmalen gehdrt. Oder es handelt sich um bestimmte Rhythmen,
um Phanomene der Plastizitdt, um Formen, die bei hoher Unregelma-
Rigkeit einer gewissen Regel unterworfen zu sein scheinen: iiberall
liegen Wesensmerkmale indikatorischen Charakters vor.« (Plessner
1928: 114)
Demgegeniiber sind konstitutive Merkmale des Lebens solche, die
»das Leben bestimmen« (Plessner 1928: 114) und es deshalb nicht
vortauschen. Gemeinsam ist beiden Merkmalsklassen ihre »Anschau-
lichkeit«, weshalb zum einen die indikatorischen auf die konstituti-
ven »zuriickgefiihrt« werden konnen, weshalb aber zugleich sich die
konstitutiven Merkmale nicht auf physikalische oder chemische Be-
griffshildung reduzieren lassen, sondern dieser, wie angedeutet, je
schon vorausliegen. Der Status einer Theorie der Modale kann damit
kein empirisch wissenschaftlicher sein, er ist statt dessen explizit als
apriorischer angegeben (vgl. Plessner 1928: 115). Dies fiihrt zu einer
signifikanten Verdoppelung der zur Rede stehenden Begriffe, denn
nun miissen rein empirische Bestimmungen, etwa des Stoffwechsels,
der Entwicklung etc., von apriorischen mit derselben Bezeichnung
unterschieden werden. Das Verhdltnis beider Merkmalsklassen ist im
Sinne einer Voraussetzung gedacht, und zwar als explizit in ihrer »ge-
genstandlich-anschaulichen Qualitdt« (Plessner 1928: 117). Es ist da-
her verstandlich, dass die empirischen Lebensmerkmale als vergang-
lich charakterisiert werden, die apriorischen Wesenmerkmale aber ge-
rade nicht, denn sie »konstituieren die konstante Schicht konkreter
anschaulicher Erscheinungen, von der die empirische Wissenschaft
immer wieder ihren Ausgang nehmen muR« (Plessner 1928: 118). Wir
konnen die kritische Analyse der von Plessner gegebenen Theorie der
Wesenmerkmale des Lebendigen nun in zwei Richtungen vorantrei-
ben. Zum einen lieRe sich die Frage stellen, ob das von Plessner ange-
zeigte Verhdltnis der Biologie als empirischer Wissenschaft zu ihren
apriorischen Grundlegungen tatsdchlich so beschaffen ist, wie Pless-
ner vermutet — immerhin wird hier ja ein letztlich ontologischer
Grundlegungsvorschlag unterbreitet. Unterstiitzung erhielte die ei-

136

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nem solchen Unterfangen gegeniiber zu iibende Skepsis aus der Kritik
von Biologen selber, dass ndmlich mdglicherweise eine Kldrung des
Lebensbegriffes iiberhaupt keine Voraussetzung fiir des Betreiben der
Biologie als empirischer Wissenschaft ist. Eine Vermutung, die weitere
Nahrung gerade aus den von Plessner offenkundig gar nicht zur
Kenntnis genommenen Einschrankungen seiner biowissenschaftli-
chen Annahmen erhdlt, wie etwa ein Blick auf die zu seiner Zeit voll
entwickelte Populationsgenetik zeigt (zum biotheoretischen Hinter-
grund vgl. Gutmann/Weingarten in diesem Band).

Da uns diese Betrachtung aber zum einen wohl nur zu einer Ab-
lehnung des Vorgestellten fiihrte, und zum anderen von unserem ei-
gentlichen Anliegen ablenkte, ein bestimmtes Sprach(miss-)verstand-
nis Plessners fiir die Suche nach solchen Modalen oder Wesensmerk-
malen verantwortlich zu machen, sei hier ein anderer, eher analyti-
scher Weg gewdhlt. Wir wollen nach einer kurzen Skizze der von
Plessner fiir grundsdtzlich angesehenen Aspekte grenzerzeugender
Dinge eine zeitgendssische kritische Wiirdigung dieses Verstandnisses
des >Lebens«< zu Wort kommen lassen, die Josef Konig entwickelt hat,
wobei wir im letzten Teil unseres Aufsatzes eine nahere, sprachkriti-
sche Betrachtung der Verwendung von sleben< und slebendig< an-
schlieRen. Diese Analyse gibt die entscheidenden Hinweise darauf,
wie bei Beachtung der analysierten sprachlichen Strukturen ein onto-
logisierendes Verstandnis der in Frage stehenden Rede zu vermeiden
wdre und zudem das Verhiltnis >lebensweltlicher< und »biologischer«
Pradikation bestimmt werden kdnnte, ohne auf naturphilosophische
und ontologische Pramissen zuriickgreifen zu miissen.

Leben als Ergebnis der Konstitution
grenzerhaltender Dinge

Die entscheidende fiir das Weitere zentrale Prdmisse Plessners besteht
in der Folgebeziehung von »Grenzerzeugung« und den Wesensmerk-
malen des Lebendigen.? Dieser Pramisse geht eine Unabhingigkeits-
vermutung mdglicher Gegebenheiten (in der Welt) von der Feststel-
lung (etwa durch Messung) dieser Gegebenheiten voraus:

»Insofern Erfahrung auf einem derart kontrollierenden Zusammenwir-

ken der Gegebenheitsweisen beruht (das seiner inneren Natur nach ei-

nem Gegeneinanderwirken gleichkommt), fiihrt sie natiirlich zu einer

2 | Wir stimmen an dieser Stelle Fischer (2004) jedenfalls zu, dass die Cha-
rakteristik lebender Dinge von der Grenzbestimmung ausgehend entwickelt
werden muss. Die eigentliche Frage ist nur, wie dies vor sich gehen kann, ohne
eine ontologische Unterstellung. D.h., wir nehmen Plessners Anspruch ernst,
die Charakterisitik von der Grenze her tatsdchlich zu entwickeln.

137

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

Auslese derjenigen Sachverhalte, welche nur in einer Gegebenheits-

weise zu fassen sind. Es gibt infolgedessen viel mehr in der Welt, als in

ihr feststellbar ist. Wenn es auch in die Erfahrung eingeht und sie mit

formen hilft, so kann es doch aus ihr nicht wieder herausgeholt wer-

den, weil es den Anspriichen der Feststellung nicht geniigt. Alle nur

anschauungsmaRig zu gewinnenden Gehalte haben dieses Schicksal,

in die Erfahrung einzugehen, ohne im Fortgang der Erfahrung be-

stimmbar zu sein.« (Plessner 1928: 119)
Es teilen sich danach die Gegebenheiten der Welt in zwei Klassen (un-
mittelbar gebende und nicht gebende), wobei die zweite Klasse wie-
derum in zwei Teilklassen zerfdllt, ndmlich in die an bestimmte (ma-
terial-aposteriorische) Gegebenheitsweisen gebundenen Wesenhei-
ten und in die nicht in dieser Weise gebundenen. In die erste Teilklas-
se gehoren z.B. optische oder physikalische Sachverhalte, in die zwei-
te jene, die unabhéngig von nur einer Gegebenheitsweise zur »intui-
tiven Evidenz« (Plessner 1928: 119) zu bringen seien. »Ganzheit< etwa
gehort danach zur Klasse der nur erschaubaren Gegebenheiten, und
die Frage nach den Wesensmerkmalen des Lebendigen muss nun in
die nach den Bedingungen der »Verwirklichung einer Wesenheit« in
einem in »Raum und Zeit bestimmten Korper« umformuliert werden
(Plessner 1928: 121). Die Mdoglichkeit geht also nach dieser Auffas-
sung — deren eigene Geltungskriterien wir hier nicht tiberpriifen® -
der Wirklichkeit voraus genauer: Die Wirklichkeit ist ein Ausschnitt ei-
nes irgendwie Mdoglichen. Die weitere Aufgabe besteht in dem Finden
der »inneren Bedingungen« einer gegebenen GroRe, die nach MaRga-
be des Prinzips der Grenze (also »Fall II«, der echten Grenzbildung)
das Statthaben dieser GroRe ermdglicht (Plessner 1928: 121). Diese
Gestalten, die sich als Ganzheiten ausweisen lassen, sind dann solche,
denen das Pradikat >lebendig« zugesprochen werden kann; Leben »in
seinen wesentlichen Erscheinungen« wird definiert als »[...] die Reihe
der Bedingungen [...], unter welchen allein eine Gestalt Ganzheit ist«
(Plessner 1928: 122). Ausgehend von den indikatorischen Merkmalen
(etwa ZerreiRbarkeit, Dehnbarkeit, Biegbarkeit, Koinzidenz der
Schdrfe der Begrenzung des Ganzen, mit einer hochgradigen Ver-
schiebbarkeit der Grenzkonturen; vgl. Plessner 1928: 124), werden
die konstitutiven Merkmale aufgesucht. Der erste dieser Aspekte ist
die Positionalitdt. Diese soll aus der Grenzsituation II sich ergeben.
Fiir Lebewesen (und diese Korper scheinen umittelbar, ohne weitere
Begriindung im Blick) heiRt dies, dass dieses als Korperding »im Dop-
pelaspekt ineinander nicht {iberfithrbarer Richtungsgegensdtze nach

3 | Dies wiirde wohl auch einigermaRen schwerfallen, denn wie iberpriift
man das Zerfallen der Gegebenheiten in selbst- und nicht-selbstgebende? Mit
welchen Methoden soll die Existenzaussage >x ist der Fall<in die Aussage >x ist
eine Verwirklichung der nur erschauten Gegebenheit y« umgeformt werden?

138

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Innen (substantieller Kern) und nach Aullen (Mantel der eigen-
schaftstragenden Seite)« (Plessner 1928: 128) in Erscheinung tritt.*
Die Lebendigkeit des Lebewesens hédngt also an der Grenzkonstitution
(der Erzeugung sowohl wie der Erhaltung und Verdnderung). Aller-
dings wird dieser Zusammenhang nicht begrifflich bestimmt, son-
dern, der ontologischen Einstellung und der phdnomenologischen
Methodik folgend, als Seinsunterschied schlicht behauptet. Diesen
Uberlegungen zufolge gilt eine Existenzaussage, dass es Kdrper gibt,
die die Eigenschaft der Grenzkonstitution aufweisen. An diese Exi-
stenzaussage wird die Aussage angeschlossen, dass es die Grenzkon-
stitution und die aus ihr resultierende Positionalitdt sei, die den
Aspekt der Lebendigkeit verbiirgt.> Doch ist Positionalitit nur der
Ausgangspunkt fiir die weiteren Charakteristika des Lebens, die fiir
Plessner aus der Grenzkonstitution folgen. Hinzu kommen etwa Typi-
zitdt und ProzeRhaftigkeit. Diese widerspriichlich scheinende Pradi-
kation ergibt sich im Bezug auf bestimmte Positionen der zeitgendssi-
schen Biologie.® Das Individuum wird danach als token eines types
aufgefasst. Dieser type ist erst der Gegenstand der Verdnderung (man
denke exemplarisch an die Schindewolfsche Typostrophie oder an die
graduelle Typogenese Heberers; vgl. Heberer 1943; mit Bezug auf die
Gestaltkonzeption Goethes auch Troll 1984). Deutlich wird dieser
Theoriehintergrund aus einer spezifischen Verkiirzung von Evolution
und Entwicklung, den Uberlegungen Drieschs folgend:

»Die Evolution ist die notwendige Seinsweise des in der Sukzession

des Prozesses ihm selber vorwegseinenden Korpers. Infolgedesssen

gehort es zu seinem inneren Wesen, erscheinungsmaRig zweckverur-

sacht zu sein, ohne jedoch sein Dasein (mitsamt seinem Wesen) von

ihm getrennten Zweckursachen, d.h. dem System des sich entwickeln-

den Korpers selbst nicht angehdrenden Bedingungen verdanken. Die

Trennung von der in Zielstellung stehenden Geestaltidee, welche da-

durch Zweckursache ist, ist sein eigenes Werk. Er greift ihm vor. Das

»von aufSenc« eingreifende entelechiale Agens ist der Modus, in welchem

die Randwerte des Kdrpers Grenzwert gewinnen. « (Plessner 1928: 145)
Es finden sich weiterfithrend Merkmale wie Wachstum und Differen-
zierung, Alter und Tod, Systematizitdt, Selbstregulation, Organisiert-
heit. Fiir alle diese (im empirischen Kontext zweifelsfrei zumindest im

4 | Es wdre an dieser Stelle sicher hilfreich gewesen, weitere (nicht schon im
ersten Schritt den Lebewesens zuzurechende) Gegenstande auf ihren positio-
nalen Charakter hin zu {iberpriifen. So konnte grundsatzlich das Kriterium der
Positionalitat auch fiir Gele oder bestimmte komplexe chemische Reaktionsfol-
gen gelten. Allerdings ware dann u.a. das Kriterium der »Selbsterzeugung« ent-
fallen. In diesem Fall miisste der reflexive Bezug des »sich< eben doch schon im
ersten Schritt beriicksichtigt werden — gegen Plessners ausdriickliche Vermu-
tung (vgl. Plessner 1928: 127).

139

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias deutschen Wissenschaftshereich relevante’) Aspekte gilt immer der
Gutmann Bezug auf die Grenze und die Grenzerhaltung als Zugang zum Leben-
digen. Es zeigt sich nun, dass das Plerssnersche Vorgehen weder eine
>Deduktion¢ im weiteren Sinne ist, noch eine >Wesensschau« oder gar
Konstitution. Es handelt sich vielmehr um die Neubeschreibung von
Leistungen von Lebewesen (hier wohl vor allem von Tieren und dar-
iiberhinaus von hoheren, mdglicherweise sogar von Wirbeltieren) un-

ter dem von ihm gewdhlten Aspekt der Grenzerzeugung und -erhal-

tung. D.h. aber, dass entweder schon (durchaus im besten Sinne als
empirisch) geltendes Wissen (etwa iiber organismische Grenzfldchen)

fiir eine (naturphilosophische) Unterscheidung reformuliert wird, in-

dem die jeweiligen Leistungen auf die Grenze bezogen werden, oder

dass die Bestimmung der Grenze eben doch nur begrifflich erfolgt. Le-
bendiges wird als ein Ding mit der Eigenschaft des Lebens angespro-

5 | Um keine Missverstandisse aufkommen zu lassen, soll nicht bezweifelt
werden, dass z.B. Lipidbilayer ein wichtiges Konstruktionsmoment von Lebewe-
sen sein konnen (und es in der Regel auch wirklich sind). Ferner folgen aus die-
sem Besitz tatsdchlich einige bemerkenswerte Aspekte der Umgebungsbestim-
mung durch das Lebewesen (man denke an den Aufbau von Donnan-Potenzia-
len, die Grundlage der Rezptivitdt sind, oder generell an die Selektivpermeabi-
litdt, die die Existenz auch in hochhypertonen Medien erlaubt etc.). Aber diese
Kenntnisse sind unfraglich Ergebnis genau der Art von Wissenschaft, die ohne
jeden Bezug auf naturphilosophische Grundlegung zustandekommt. Besonders
prekdr wird die Identifikation der Grenze mit tatsdchlichen Grenzen aber si-
cher, wenn der Unterschied so differenter Grenzformen wie etwa der Haut, Fell,
Federn auf der einen Seite und Membranen auf der anderen verwischt wird
(vgl. Fischer 2004). Und so schleicht sich letztlich der Verdacht ein, wenn wir
die Versicherung Plessners in Betracht ziehen, dass Biomembranen als Para-
digma des von ihm gesuchten Phdnomens gelten konnen sollen (vgl. Plessner
1928: 354 ff.), dass dies der vdlligen kriteriellen Unterbestimmung der Gren-
zen in empirischer Hinsicht geschuldet ist. Die nachtrdgliche Subsumption
zeigt zudem, dass von einer Fundierungsfunktion der Positionalitét fiir die Bio-
logie kaum die Rede sein kann. Es ist niemals verboten (nur mdglicherweis
nicht immer geraten) empirische Ergebnisse von Wissenschaften in den Aufbau
eines philosophischen Argumentes zu integrieren. Es kann dann aber nicht be-
hauptet werden, dass es sich dabei um (prinzipiell) revisonsgeschiitztes, nicht-
empirisches Wissen handele. Die Fundierungsfunktion gegeniiber den Wissen-
schaften kommt deshalb nicht zustande, weil diese Wissenschaften schon ge-
braucht werden, um iiber die Verwirklichung der Positionalitdt iiberhaupt reden
zu konnen. Dies wird zumindest zum Problem, wenn es sich bei der Grenze ge-
rade nicht um eine nur begriffliche Bestimmung handeln soll.

6 | Heute wird eine dhnliche Debatte im Zusammenhang des naming-Pro-
blems gefiihrt; vgl. Gutmann/Neumann-Held (2000).

7 | Dazu weiterfiihrend Gutmann (2002, 2004).

140

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

chen. Es ist als solches vereinzelt, d.h., es individuiert die allgemeine
Eigenschaft >Lebenx.

Die konigliche Differenz

Brechen wir an dieser Stelle die Rekonstruktion der Plessner’schen
Uberlegungen ab und wenden uns kurz einer zeitgendssischen Dar-
stellung dieses Ansatzes zu, der Konig'schen Diskussion der indikato-
rischen Merkmale in Plessners Stufen des Organischen. Das bisher ent-
faltete Argument legte es ja durchaus nahe, dass mit der Rede vom
Lebendigen etwas »in der Welt¢ bezeichnet wird, das auch unabhédngig
von unserem Wissen vorhanden ist — nur eben noch nicht erkannt. In
diesem Sinne ist der Unterschied, den Plessner zwischen indikatori-
schen und konstitutiven Merkmalen macht, ein ontischer, der im we-
sentlichen auf die Wahrheitsfahigkeit der Aussage >x lebtc abzielt.
Dieser Ausdruck ist der Gegenstand der weiteren Analyse, indem er
zur Aussage X ist ein Lebendiges< umgeformt wird. Der bergang von
der Prddikation zur substantivierten Pradikation erscheint dabei le-
diglich als bedeutungsgleiche Umformung, denn Plessner behandelt
in seinen weiteren Uberlequngen die Rede vom Leben in der Form,
dass vom lebendigen Einzelding die Rede ist. Dieses Einzelding er-
scheint nach Plessner als Trdger von Merkmalen, deren weitere Cha-
rakterisierung uns seine sichere Einordnung in die Klasse des Leben-
digen erlaube. Entscheidend fiir die K6nig’sche Reformulierung des
zugrunde liegenden sprachlichen Problems, d.h., der Kritik eben die-
ses Uberganges von >x lebtc zu >x ist ein Lebendiges« ist der Hinweis
auf die Fundamentalitdt der indikatorischen Merkmale. Denn ihnen,
so die Konig'sche Weiterfithrung »wohnen Logoi inne«, d.h. es kon-
nen doch offenkundig diese indikatorischen Merkmale gerade dazu
genutzt werden, das sLebendig-Wirken< einer Sache als Ausgangs-
punkt der theoretischen Bestimmung, z.B. im wissenschaftlichen,
biologischen Sinne, zu bilden. Dieses So-Wirken einer Sache als eines
Lebendig-Wirkens erldutert Konig am Beispiel eines in eine Decke
eingewickelten Schldfers und die durch Atmung erzeugte eigentiimli-
che Rhythmik der Bewegung:

»Ein Kamerad schlafe in Decken eingewickelt bei uns auf dem Divan,

und wir sehen, wie sich die Decken in jenem eigenartigen Rhythmus

seines Atmens heben und senken. Wir kdnnen uns nun auch einen Ap-

parat vorstellen, der unter eine solche Decke gesetzt ein leidlich dhn-

liches Bild von Hebung und Senkung hervorbringt. Im ersten Fall ha-

ben wir eine slebendige¢, im zweiten eine >tote Bewegung«< vor uns. Ist

nun ein sLebendigkeitseindruck< im Sinne dieses ersten Falls ein Ein-

druck-von-Lebendigkeit in dem von uns gemeinten Sinn?« (Konig

1937: 217)

141

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Diese Frage wird verneint und zwar gerade mit Hinweis auf die eigen-
Gutmann tiimliche Tatsache, dass wir ja von der Bewegungen selber als Leben-
dig-Wirkendem sprachen - und nicht (zundchst) von dem Kameraden,
der da unter einer Decke liegend rhythmische Atembewegungen pro-
duziert:
»0ffenbar nicht. So wie ein lebendiger Mensch, so kann auch eine sol-
che >lebendige Bewegung« selber sowohl lebendig als auch unlebendig
wirken. In diesem letzten Fall wirkt durchaus sie; und sie wirkt und
ist dann schlechthin lebendig (oder unlebendig), wahrend die
Bewegung im Sprachgebrauch PleRners nicht selbst lebendig ist.«
(Konig 1937: 217)
Damit ist ein sprachlicher Unterschied bezeichnet, der bei der Pless-
ner'schen Differenz von indikatorischen und konstitutiven Merkma-
len schlicht nivelliert wurde, dass namlich eine Bewegung lebendig
wirken kann, ohne deshalb notwendig Bewegung eines Lebendigen
zu sein. Im ersten Fall bezeichnet sleben« nicht ein Ding, dem ein
Merkmal zukommt (eben das Lebendig-Sein), sondern das Verb be-
zeichnet in etwas altertiimlicher Diktion eine Anmutung der Bewe-
gung als einer mehr oder minder lebendig-wirkenden - und zwar auf
uns! Im zweiten Fall hingegen befinden wir uns bereits in einem be-
stimmten sprachlichen Kontext, in dem die Transformation der Aussa-
ge »x lebt« zu »x ist ein Lebendiges«< vollzogen und als wahr unterstellt
wurde. Nun ist es aber bei genauerer Betrachtung der Konig'schen
Unterscheidung (des Wie-ein-Lebendig-Wirken und des Lebendig-Wir-
ken) gerade entscheidend, dass mit der von Plessner vollzogenen
grammatischen Umformung der Rede »>x ist ein Lebendiges< der Ein-
druck eines vorliegenden Dinges mit Eigenschaften (etwa konstituti-
ven des Lebens) erst erzeugt wird:
»In dem Wort lebendig liegt die Zweideutigkeit, daR es einmal soviel
wie leben meint, dann aber auch urspriinglich interpretierende Meta-
pher des Wie des Wirkens ist; und diese Zweideutigkeit geht auf >den
Lebendigkeitseindruck« {iber. PleRners >lebendige Bewegung« st nicht
eine Bewegung, die lebendig-wirkt, sondern eine solche, von der
wir freilich sagen kdnnen, sie wirke wie die Bewegung eines
Lebendigen. Der Ausdruck >lebendige Bewegung« ist dann sprach-
lich korrekt und in systematischer Absicht belehrend, aber er ist kein
urspriinglich interpretierender Ausdruck in unserem Sinn.« (Konig
1937: 217)
Die systematischen Folgen dieser sprachlichen Differenzierung, sind
fiir die Plessner’sche Vermutung, dass wir es ndmlich bei den Referen-
ten der konstitutiven Merkmale des Ausdruckes sLeben¢ mit Seinsun-
terschieden zu tun haben, weit reichend. Es konnte sich, so mdchten
wir die feinsinnig zuriickhaltenden Ausfiihrungen Kénigs weiterden-
ken, um eine sprachlich erzeugte Ontologisierung handeln, um ein
Phidnomen, das sich missverstandener Rede eher als Dingen oder ver-

142

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

meintlich in ihren Eigenschaften auch unabhéngig von einer Wissens-
ordnung bestimmten Naturdingen verdanke.

Wissen und Gewusstes — die methodologische
Differenz der Redeformen

Die kritische Darstellung der Plessner'schen Uberlegungen wire ein
rein philosophie- bzw. biologiehistorisches Unterfangen, beschrankte
sie sich auf eine Zuriickweisung ohne zugleich Perspektiven des Ar-
gumentierens zu erdffnen. Immer noch lieRe sich ja die Rede vom
»urspriinglich interpretierenden Ausdruck« (Konig 1937: 217) so auf-
fassen, dass hier ebenfalls eine (gegebenenfalls eben andere) Seins-
ordnung unterstellt wiirde wie bei Plessner. Die Folgen waren wohl ds-
thetischer, nicht aber systematischer Natur. Dass die Verhdltnisse hier
anders liegen, dass ferner die Konig'schen Uberlegungen sich gerade
fiir jene Kontexte nutzen lassen, von denen Plessner unverwandten
Blickes ausgeht und so eine Ontologisierung bestimmter und bestim-
mender Rede kaum vermeiden kann, zeigt die Rekonstruktion des
Ausdruckes >lebendig¢ bei Konig. Das Wort tritt bei Konig in einer ei-
gentiimlichen Doppelung als modifizierendes und als determinieren-
des Pradikat auf. Den Ausgang nehmen seine sprachlogischen Dar-
stellungen bei dem »>Satz des Bewusstseins¢, wobei gilt:

»Es ist demnach bezeichnend fiir diesen Satz, oder genauer, fiir die

gedankliche Lage, in der solches Reden das Ansehen eines Satzes und

einer relevanten Bemerkung gewinnt, daR ein Begriff von seiendem

zugrunde liegt, demzufolge es dem, was ist, zufdllig ist, daR

jemand von ihm weil. Esist, nach ihm, zwar méglich, daR Seien-

des gewuRt wird; allein das Seiende, von dem ich weil3, ist eben ge-

wultes Seiendes; das Seiende hingegen als solches ist

das nichtgewuRte Seiende. Nur bei der Hinzunahme dieses ent-

scheidenden Zusatzes und Ansatzes besagt der Satz etwas. Nur dann

ist es ferner moglich, seinen Gehalt dahin zuammenzufassen, daR das,

von dem wir wissen, immer nur das gewulRte Seiende, nicht das nicht-

gewulte Seiende, nicht also das Seiende als solches ist.« (Ko-

nig 1937: 54)
Den entscheidenden Hinweis auf die systematischen Schwierigkeiten,
die sich bei einer ontologischen Ausdeutung dieser Rede ergeben,
entnimmt Kénig dem Ubergang von der der Subjekt-Objekt-Differen-
zierung® folgenden Unterscheidung des Gewussten von der Form die-
ses Wissens. Dieser Unterschied driickt sich in zwei nahe verwandten

8 | Nach dieser Diagnose lieRe sich iibrigens auch Plessners Position — wegen
seiner Trennung von Sein und Wissen — letztlich im klassisch bewusstseinsphi-
lososphischen Paradigma verorten.

143

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Redeformen aus: »x ist vorhanden< und »x ist ein Vorhandenes«. Dieser
Gutmann Ubergang kann entweder als trivial abgetan werden, nimlich als syn-
onym, oder aber als hdchst folgenreiche Ontologisierung einer Rede-
form. Und in der Tat scheint die Umwandlung des ersten in den zwei-
ten Satz nur dann unbedenklich, wenn mit der Subjektivierung des
Prddikates nichts weiter gemeint ist, als »x ist vorhanden.« (Konig
1937: 59 f.) Mit der Ubertragung entsteht aber eine Situation, die
sich sprachkritisch als Grundproblem jedes primdren Bezuges auf Sub-
jekt-Objekt-Differenzen ergibt. Es entsteht ndamlich mit der Umfor-
mung von >x ist ein Vorhandenes< in »x ist ein Seiendes«< der Eindruck,
als sei dies etwas anderes als der urspriingliche Ausdruck, der eine
schlichte Existenzaussage beziiglich x enthdlt. Mit der Rede vom Sei-
enden kommt eine weitere Unterscheidung ins Spiel, die seit je den
Umgang mit dem Existenzquantor charakterisiert. Der so entstehende
Eindruck ist ndmlich die Differenz vom »Sein als solchem der Dinge«
und dem jeweiligen sWas-Sein«. Diese Differenz, in zwei Sitzen ausge-
driickt, bezeichnet mdgliche Ausdeutungen der Subjekt-Objekt-Rela-
tion:
»Die beiden Satze, die die Reflexionssituation des Satzes des BewuRt-
seins ausmachen: daR namlich 1. das Seiende als solches unabhan-
gig ist vom Wissen [...] und daR 2. das Seiende, von dem wir wissen,
immer eben nur gewuRtes Seiendes und nicht das Seiende als solches
ist, spiegeln das Dargelegte. Aber der sog. Satz des BewulRtseins ist,
um im Vergleich zu bleiben, ein Zerrspiegel.« (Konig 1937: 62)
Ein Zerrspiegel aber ist er, da der erste Satz als echte Aussage iiber
das Seiende erscheint, wahrend erst der zweite Satz die ndhere Be-
stimmung ergibt. GemdR der von Konig gewdhlten Anfangssituation
(>x ist vorhanden) ist er aber lediglich der missverstandenen Gram-
matik der Existenzaussage geschuldet. Der fiir uns hier entscheidende
Gewinn dieser noch sehr formalen Uberlegung, besteht in der Einsicht
Kénigs von der grundsdtzlichen Untrennbarkeit von Reden und Wis-
sen (vgl. Kénig 1937: 63). Und weiter wird die Form zumindest der
grundsétzlichen Moglichkeiten des Wissens bestimmt. Der Bezug auf
unser Thema ergibt sich - nach den vorhergehenden Uberlegungen
zur Verwendung des Ausdruckes sleben< — von selbst. Es ldsst sich
ndmlich auch hier von der Aussage >x lebt« zur Aussage >x ist ein Le-
bendiges< iibergehen. Und auch hier (wie in Konigs Beispiel) ergibt
sich derselbe grammatische Schein, dass da etwas sei, das als Seien-
des anzusprechen ist, und dem noch zukommt, das es lebt. Um eine
solche auf die Redeform bezogene Kldrung erzielen zu kénnen, wen-
det sich Konig zundchst einem strukturellen Unterschied zu, der dhn-
lich unbedeutend zu sein scheint wie der am Satz des Bewusstseins
entwickelte — der Unterschied namlich in der determinierenden und
modifizierenden Verwendung von Pradikaten. Die Differenz beider Re-
deformen ist eine funktionale.

144

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die funktionale Differenz von modifizierender und
determinierender Rede

Die Funktion modifizierender Ausdriicke besteht in einer eigentiimli-
chen Riickbeziehung des Potenzialen auf das Aktuale. Dies macht Ko-
nig anhand einer auf den ersten Blick generisch anmutenden Speku-
lation deutlich:
»Diese Betrachtungen zeigen, wie es — im Prinzip — verstanden werden
kann, daR unsere Sprache iiber die Worte leben und lebendig ver-
fiigt. DaR einer lebt (am Leben oder lebendig ist), ist eine jener Tatsa-
chen (Sachverhalte), von denen wir sagten, daR der Mensch siein
eben dem Augenblick, in welchem er den Weg sprachlicher Mitteilung
beschritt, zu etwas Ausdriickbarem machte [...]. Und wie immer
auch die Etappen dieses Hervorbringens tatsdchlich gewesen sein mo-
gen, so ist doch im Prinzip deutlich, daR diese Entwicklung weder von
dem modifizierenden Bereich ausgeht, noch zu ihm unmittelbar hin-
fiihrt. Die Moglichkeit des aktuellen modifizierenden Ausdrucks le-
bendig setzt nun das Verfiighargewordensein dieser Ausdriicke voraus.
Denn das lebendig-Wirken macht zwar Rede und eben diese Rede,
macht aber nicht Sprache moglich.« (Konig 1937: 211 f.)
Dem ist zundchst zu entnehmen, dass eine bestimmte Form des Aus-
druckes die Bedingung der Mdglichkeit eines bestimmten Redens,
nicht aber von Sprache ist. Diese Feststellung ergibt die erste Asym-
metrie von Reden und Sprache. Es muss also schon Sprache verfiigbar
sein, um bestimmtes Reden zu ermdglichen. Dieser an sich triviale
Sachverhalt erhilt seine Ausdeutung, wenn wir die nachste Asymme-
trie betrachten, die zwischen den Ausdriicken >lebendig< und s>leben-
dig-Wirken< besteht. >Lebendig¢ erscheint dabei als durch slebendig-
Wirken< ermdglicht. Erst also wenn slebendig-Wirkenc (als Ausdruck)
verfiighar geworden ist, ist die Rede von Leben moglich. Bemerkens-
wert ist an dieser Stelle die perfektische Formulierung. Sie kann auf
mindestens zwei Weisen gedeutet werden, und von dieser Deutung
wird es abhdngen, ob wir es mit einer mentalistischen, einer naturali-
stischen oder einer sprachlogischen Konzeption zu tun haben. Zum
einen konnte sie ein zeitliches >Geworden-Sein< meinen. Dann miis-
sten wir schrittweise erst {iber den Ausdruck >lebendig-Wirken« verfii-
gen, um in einem zweiten Schritt den Ausdruck >lebendig< bestimmen
- also einfithren zu konnen. Eine zweite Deutungsmdglichkeit be-
stiinde darin, die Beziehung als eine reflexive zu deuten. D.h. zu ver-
muten, dass zeitlich beide Reden schon mdglich waren (d.h. hier phy-
sisch moglich, sie konnten gebildet werden), dass aber erst angele-
gentlich einer bestimmten Rede eine andere uns aufgeht. sLeben«
kann daher sehr wohl aus dem determinierenden Bereich stammen
und dennoch die modifizierende Verwendung ermdglichen. Daher
kann die generisch wirkende Aussage als Bedingungsabfolge solcher-

145

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias art verstanden werden, dass zwar determinierende Rede wirklich ge-
Gutmann wesen sein muss um an ihr modifizierende zu entdecken, dass aber
der modifizierende Ausdruck slebendig« nur angesichts anderer Aus-
driicke (wie etwa >lebendig-Wirken<) mdglich ist. Das Lebendig-Wir-
ken ist daher hier dasselbe wie slebendig¢ — es ist ein Ausdruck und
nicht etwa eine aufersprachliche Existenz (also das von dem Aus-
druck unabhdngige) die dann auch noch benannt wiirde. Es stellen
sich nun zwei Fragen:
1. Woher wissen wir vom Passen eines Ausdruckes?
2. Wie ist der >Weg« zu denken, den der Mensch da beschritt?

Der Weg als Differenzierung

Beginnen wir mit der zweiten Frage, denn deren Beantwortung diirfte
wichtige Hinweise fiir die Kriterien abgeben, die zur Passungsbeurtei-
lung von Ausdriicken beigebracht werden konnen oder miissen. Die

Reihenfolge von determinierenden zu modifizierenden Pradikaten

hatten wir zundchst als zeitliche aufgefasst, um sie dann als eine re-

flexive zu rekonstruieren. Determinierende Pradikate sind also Bedin-
gung der Moglichkeit modifizierender Pradikate. Der Weg nun, den
der Mensch beschritt, um zu dieser Form des Ausdruckes zu gelangen,
lieRe sich zumindest beziiglich der ersten Deutung als generische Be-
trachtung verstehen. Danach liefRe sich das Machen-von-Tatsachen-
zu-Audriickbarem genau so verstehen, dass da etwas ist (ndmlich Tat-
sachen), was durch bestimmte Redeformen ausgedriickt wird. Wir zie-
hen also — um eine Rede Mischs zu variieren — den schon vorhande-
nen Tatsachen das »Kleid« des Ausdruckes {iber und machen sie so zu
sprachlichen Gegenstdanden. Danach folgten die modifizierenden Aus-
driicke konstitutiv den determinierenden, und der Weg, den der

Mensch beschritt, um dies zu leisten, wdre z.B. ein solcher der

Sprachentwicklung (im Sinne von Evolution). Dieser Deutung stehen

zwei Sachverhalte entgegen:

1. Auch fiir Konig treten die Worter slebenc< bzw. slebendig¢ in zwei
Funktionen auf, namlich als modifizierender und als determinie-
render Ausdruck. Damit ist die Unterscheidung gerade nicht ein-
fach die zweier Arten von Ausdriicken, sondern zielt auf zwei
Funktionsweisen von Ausdriicken, die aber eben immer jeweils
einfach ein Wort sind (némlich >leben< und slebendigg).

2. In einer systematischen Diskussion der von Brentano und Husserl
herkommenden Rede von >modifizieren< und >determinierenc,
weist Konig auf einen Unterschied hin zur {iblichen Verwendung
des Ausdruckes >modal:

»In meinem Sprachgebrauch hingegen ist z.B. »vergangen< Ausdruck fiir
das Wie und also fiir den Modus des Wirkens und Seins. In sachlicher Hin-
sicht sowohl als auch in sprachlicher konnte ich gleich gut von modalen

146

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Pradikaten sprechen. Im philosophischen Sprachgebrauch besteht aber ei-
ne Neigung, nur Mdglichkeit, Wirklichkeit und Notwendigkeit >Modi des
Seins< zu nennen, so dal die Vermeidung des Ausdrucks >modal« ratsam
scheint. Das so-Seiende als solches ist zwar ein modifiziertes Seiendes;
aber diese Modifikationen konnen prinzipiell nicht das Seiende ver-
andern oder gar aufheben; denn das wahrhaft Seiende ist nur als so
oder so, also nur als zum Beispiel dasvergangen-Seiende ein Seien-
des.« (Konig 1937: 222)
Danach wadre der Modus die Art des Seins eines Seienden — besser:
Das, was als Seiendes angesprochen wird, ist immer notwendig schon
ein wie-Seiendes und der Modus, die Art des Seins dieses Seienden ist
nicht beschrankt auf die klassische Dreiheit modaler Pradikate. >Mo-
difizierend« bedeutet den Modus des Seins anzeigend, und damit
driickt »die modifizierende Rede [...] das Ergebnis eines urspriingli-
chen Messens, oder Schitzens auch Kostens aus« (Konig 1937: 222).
Die modifizierende und determinierende Verwendung von Pradikaten
lasst sich ihrerseits an Kriterien festmachen, die allerdings kaum
streng gelten werden, immerhin aber einen Eindruck der funktionalen
Differenz vermitteln:
»Modifizierende Ausdriicke von der Art des Ausdrucks lebendig sind
durch zwei, ihrerseits miteinander zusammenhangende Eigenschaften
charakterisiert, die besondere Erwdhnung verdienen: sie sind steige-
rungsféhig und haben ein echtes Gegenteil (évavtiov). Etwas wirkt
mehr oder minder lebendig, z.B. duRerst, aber etwa auch ziemlich le-
bendig. Und dem lebendig-Wirken steht ein urspriingliches, echt kon-
trdres, unlebendig-, leblos-, tot-Wirken, das auch seinerseits steige-
rungsféhig ist, zur Seite.« (Konig 1937: 214)
Diese Kriterien erlauben zumindest eine erste anndhernde Unter-
scheidung der Funktion, um die es hier geht. Dabei ist zu bedenken,
dass der Gegensatz nicht zwischen theoretischer und vortheoretischer
Rede verlduft:
»dalk ein Satz wie X lebt keine theoretische Bestimmung ist
[...], darf nicht dahin gekehrt werden, dal} er schlechthin keine solche
darstellen kdnne. Sagen wir Tiere und Pflanzen leben, Steine nicht, so
fungiert leben offenbar theoretisch bestimmend.« (Konig 1937: 215)
Vielmehr ist die Rede von theoretischer und (wie wir im Vorgriff auf
die weiterfiihrenden Uberlegungen Kénigs sagen konnen) praktischer
Bestimmung die Angabe des sprachlichen Feldes, in dem Worter als
determinierende Pradikate fungieren konnen. Das gleiche muss zu-
mindest in einer Hinsicht auch fiir modifizierende Prddikate gelten,
insofern ndamlich Worte als modifizierende Ausdriicke fungieren kén-
nen. Die Unterscheidung, so konnen wir unsere bisherigen Betrach-
tungen zusammenfassen, ist eine an etwas, und zwar an Reden. Wor-
ter konnen als determinierende oder modifizierende Pradikate fun-
gieren. Innerhalb dieser Funktionsunterscheidung ist die determinie-

147

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias rende Verwendung Bedingung der Mdglichkeit der modifizierenden
Gutmann Verwendung. Aber das Hervorbringen, um das es dabei geht, wird von
K6nig ausdriicklich als ein solches geschildert, das weder »von dem
modifizierenden Bereich ausgeht, noch zu ihm unmittelbar hinfiihrt«
(Konig 1937: 212). Damit kann der Unterschied von >determinierend«
und >modifizierend« iiberhaupt nur gelegentlich des je schon Geredet-
Habens gemacht werden. Beide Redeweisen sind miteinander ver-
schrankt. Wir wollen diese Verschrankung als den Modus des Hervor-
bringen, von etwas als einem Ausdriickbaren nun noch ndher untersu-

chen.

Die Sprache als Koordinatensystem des Seins

Die Rede vom Ausdriickbaren scheint nahe zu legen, dass es etwas
gibt, das einen Eindruck auf etwa anderes hinterldsst, das fiir diesen
Eindruck einen Ausdruck findet. Dieses Verstdndnis von Ausdriickba-
rem hinterldsst ein Feld des AuRerbegrifflichen (der >Objekt-Seitex),
dem auf der anderen (der >Subjekt«-)Seite ein Ausdriickendes gegen-
iibersteht. Beide Aspekte konnen fiir sich als wirkliche Dinge vorge-
stellt werden, oder aber als Momente einer iibergreifenden Relation.
Letzteres ist die Konig'sche Entscheidung, denn fiir die modifizieren-
de Rede gilt ausdriicklich, dass sie die Einheit von Sein und Sein-Den-
ken ist:

»Der Ausdruck sozusagen fiir diese Bestimmtheit ist der Ausdruck, mit

welchem wir sie aussprechen, d.h. der Ausdruck sozusagen fiir sie

ist der modifizierende Ausdruck selber: z.B. also leer, erhaben, vergan-

gen oder etwa auch man verheimlicht mir etwas. Der modifizierende

Ausdruck, oder mehr allgemein, die modifizierende Rede (Logos) ist

die Einheit von Sein-Denken und Sein. Wenn wir hier die Rede dahin

verstehen, daB sie die Realitdt, welche sie meint, je an solchen modi-

fizierenden Reden hat, diirfen wir kurz sagen: die Rede ist die Wei-

se, in der diese Entgegengesetzten als Eines und mit sich

Identisches da sind« (Konig 1937: 194)
Der einheitsstiftende Aspekt der beiden Entgegengesetzten (Sein-
Denken und Sein) ist die Rede bzw. zundchst eine bestimmte Form
derselben. Fiir den Ausdruck >Sein-Denkenc gilt weiterfithrend, dass
er Rede moglich macht. Wiederum kann dies so aufgefasst werden, als
bestiinde das die Rede-mdglich-Machen darin, dass erst qua Sein das
Sein-Denken und qua der sich so einstellenden Relation (die dann in
gewisser Hinsicht sogar eine Explikation wdre) Rede, ndmlich das
Sein-Sagen, zustande kdme. Diese Deutung scheitert aber wohl schon
an der eben getroffenen Feststellung, dass es die Rede ist, die das
Ubergreifende der Entgegengesetzten von Sein-Denken und Sein ist.
Ganz lapidar ldsst sich ndmlich »Sein-Denkenc als Sein-Sagen potentia
dahin bestimmen, dass hier Sein gesagt wird, und entsprechend fiir

148

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

das Denken, das nicht das Sein enthdlt, dass es des Ausdruckes >Sein«
entbehrt:
»Sein-Denken ist das Denken, welches das Sein enthilt; und dies be-
sagt, wie wir sahen, daR dieses Denken den Ausdruck Sein enthalt.
Entsprechend ist das Denken, welches nicht das Sein enthilt, dasjeni-
ge, welches nicht den Ausdruck enthdlt fiir das, was in diesem Bereich
als Sein, namlich als Tatsache [...], begriffen werden kann.« (Kénig
1937: 195)
Die Verwendung des Wortes >Sein« ist also hier nicht beildufig, son-
dern grundsitzliche Anzeige der Moglichkeit, von einem Denken zu
reden, das das Sein enthdlt (und zwar wortlich). Das Denken, in bei-
den Fillen, ist ein bestimmtes Reden, und dieses kénnen wir nun der
Unterscheidung von modifizierenden und nicht-modifizierenden Aus-
driicken zuweisen. Denn das Denken, das das Sein enthilt, macht -
so die Konig'sche Formulierung — Rede mdglich, dasjenige, das nicht
Sein enthilt, hingegen nicht. Der erste Fall entspricht dem modifizie-
renden, der zweite dem determinierenden Reden. Nun konnen wir
uns der Klarung der Frage zuwenden, was es denn eigentlich heillen
soll, dass das erste Denken Rede mdglich macht, das zweite nicht.
Diese Differenz wird an zwei scheinbar gleichen Fillen diskutiert: zum
einen dem »Verspiiren einer Explosion« und zum zweiten dem »leer-
Wirken eines Zimmers« (Konig 1937: 195 £.). Im ersten Fall scheint es
so, dass das Verspiiren selber Auskunft {iber die Geltungsbedingungen
des gedulRerten Satzes ist. Wir konnten also paraphrasieren, dass der
Ausdruck sIch verspiire gerade eine Explosion¢ genau dann wahr ist,
wenn ich gerade eine Explosion verspiire. Bleiben wir der Kritik des
Satzes des Bewusstseins eingedenk, dann ist die Formulierung zwar
richtig, sie ereignet sich aber offensichtlich in der Rede selber. D.h.
dasjenige, was als Kriterium fiir die Geltung des gedullerten Satzes
gilt, ist der Struktur der AuRerung selber angemessen. Und nur inso-
fern determinierende Rede stattfindet, ist es sinnvoll zu sage, dass
das Verspiiren der Explosion als Geltungskriterium fungieren kann:
»Was in diesem Felde Norm und Ausdriickbares sein konnte, wéren —
und sind auch in gewisser Weise — die Tatsachen, z.B. das Verspiirt-
wordensein der Explosion. Allein die Tatsachen sind hier nicht an ih-
nen selber, nicht xa®’ avtd, ein Ausgedriicktes und Ausdriickbares
und zwar deshalb nicht, weil sie von uns — von uns Menschen - zu
einem Ausdriick-barem oder zu einer moglichen Norm der Rede ge-
macht worden sind« (Kénig 1937: 196)
In dem perfektischen Gemacht-Haben tritt uns wieder die oben ange-
zeigte scheinbar generische Rede entgegen. Wir konnen sie nun — un-
abhéngig von ihrer tatsdchlichen generischen Ausdeutbarkeit — durch
ein >wenn — dann« ersetzen, im Sinne also einer konditionalen Aussa-
ge. Determinierende Reden sind jene (Rede-)Mittel mit denen und
durch die wir etwas erreichen konnen, ndmlich eine Tatsache (besser

149

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias einen Sachverhalt) nicht nur ausdriicken - dies wére sehr nahe noch
Gutmann an der Referenz auf Aulerbegriffliches als Anfang der Versprachli-
chung -, sondern ausdriickbar machen:
»Infolge dieser Erfindung sind wir nun imstande, die Tatsachen, z.B.
die, dal® jetzt die Lampe brennt, auszudriicken; aber daR wir sie [die
Tatsachen] ausdriickbar machten, besagt, daR wir etwa erfanden, im
Verhaltnis zu dem sie allererst als Tatsachen fungieren konnten.
DaR z.B. jetzt die Lampe brennt, vermag nunmehr die Norm zu sein
der entsprechenden Rede; es vermag nun, das zu sein, wonach wir
uns in solchem Sprechen richten; allein die Kraft dazu ist ihm aller-
erst mit der Erfindung der Sprache zugewachsen; es besitzt sie nicht
von Haus aus.« (Konig 1937: 197)
Die Redeform gibt die Bedingungen an, unter denen wir von dem Ge-
lingen des jeweiligen Redens sprechen konnen. Dabei treten inner-
halb der Rede die Momente, die wir als dufSere von den inneren unter-
scheiden kénnen, der Form nach auseinander. Sie erscheinen uns
auch unabhéngig von der Rede als vorfindliche, von denen her die
Rede selber ihre Bestimmung erhdlt. Und dies scheint — eingedenk
der Tatsache, dass es sich bei AuRerem (Tatsache) und Innerem (Ein-
druck) wiederum um Reden (nédmlich um bestimmte Ausdriicke) han-
delt, durchaus gerechtfertigt. Reden als determinierende sind offen-
kundig solche Mittel des (sprachlichen) Ausdruckes, beziiglich deren
iiberhaupt erst von einem Zeigen-auf oder einem Aufweisen-von ge-
sprochen werden kann. Das Sein das durch determinierende Reden
ausgesprochen wird, ist dem Wortsinn nach ein bestimmtes. Daher in-
sistiert Konig zurecht auf dem Zusatz >wie-gesagt¢, denn das Sein,
von dem die Rede ist, ist ein bestimmtes von jemandem Gesagtes. De-
terminierende Reden machen Sprache mdglich, wobei die Determina-
tion von etwas durch die Rede ein Hervorbringen dieses etwas als ei-
nes von uns unabhdngigen ist, als eines auch ohne unser Zutun Vor-
uns-Stehenden. Determinierende Reden sind in einen Zusammenhang
hineingestellt, der eben Sprache ist; in ihr ereignet sich Welt:
»Erst mit der Erfindung und Zugrundelegung eines solchen Koordina-
tensystems wachst einem beliebigen Ort die Kraft zu, als dasjenige zu
fungieren, wonach wir uns bei seiner Bestimmung richten kénnen. Die
Sprache ist gleichsam das Koordinatensystem, die Tatsachen sind die
Orte, die Reden (die determinierenden Logoi) die Bestimmungen der
Orte. Und in dieser Riicksicht erhellt nun ohne weiteres, daR in diesem
Bereich das Hauptgewicht auf der nennenden oder bezeichnenden
Funktion von Wortern liegt. Gewisse Worter nennen oder bezeichnen
anschaulich Gegebenes; mit ihnen weisen wir auf solches hin; sie sind
unsere Worter fiir solches und sind insofern Namen in einem umfas-
senden Sinn; so ist — um ein einfaches Beispiel zu geben — das Wort
»Sonne¢ unser Wort fiir die Sonne, fiir dieses irgendwie anschaulich
Gegebene. Von daher diirfen wir kurz sagen: Die Erfindung der Spra-

150

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

che, von der hier die Rede ist, ist die Erfindung solcher Namen und ge-
wisser grammatischer Regeln fiir die Verkniipfung derselben.« (Kénig
1937: 198)
Nun ist aber determinierende Rede als Sprache immer ein Reden, wel-
ches »nicht das Sein enthdlt« (Kénig 1937: 198). Sprache ist zwar an-
gelegentlich des Redens mdglich, umgekehrt ist sie aber die Bedin-
gung der Rede als determinierender. Es wdre eine Determination ohne
das genannte Koordinatensystem gar nicht méglich, da Bestimmen
immer ein solches sbeziiglich eines anderen< ist. Unterscheiden wir
das Verhiltnis von Sprache und Denken, das das Sein enthdlt, von
Sprache und Denken das das Sein nicht enthalt, 1dsst sich dieser Un-
terschied auf eine Differenz zwischen determinierender und modifi-
zierender Rede zuriickspielen. Wie gesehen, setzt determinierende
Rede Sprache voraus:
»Die Sprache entsteht ineins mit Reden dieser Art [die Sprache vor-
aussetzen]; und umgekehrt: Reden dieser Art sind an ihnen selber
Reden, die auf die Bildung einer Sprache gleichsam zuliegen oder die
in ihrem Fortgang ungewollt eine Sprache zur Erscheinung bringen
und sozusagen ablesbar machen. In diesem Verstand setzen sich de-
terminierender Logos und Sprache wechselseitig voraus. Die Idee die-
ser Rede und die Idee der wesentlich menschlichen Sprache sind
untrennbar, und insofern sind auch diese Reden wesentlich menschli-
che Reden.« (Konig 1937: 199)
Fiir die modifizierende Rede gilt aber nun:
»Der modifizierende Logos hingegen hat, an ihm selber betrachtet
und von Haus aus, kein Verhdltnis zur Sprache. Sein-Denken
macht diese Rede mdglich. Aber weder macht Sein-Denken deshalb
schon Sprache mdglich, noch gilt hier ohne weiteres umgekehrt,
daR die Sprache die Mdglichkeit dieser Rede ist. Die modifizierende
Rede ist die Rede des Seins und in Koinzidenz damit die des
Sein-Denkens. Insofern ist sie nicht eine wesentlich menschli-
che Rede.« (Kénig 1937: 199)
Fragen wir nach den Geltungsbedingungen dieser Aussagen, dann wa-
re eine nahe liegende Ubersetzung wohl folgende:
1. Modifizierende Reden sind grundsdtzlich andere Reden als deter-

minierende.

2. Sie sind keine menschliche Rede - oder zumindest sind sie dies
nur auch.

3. Modifizierende Rede ist durch Denken, welches das Sein enthalt,
méglich.

4. Aber Sein-Denken macht nicht Sprache moglich.

5. Sprache ist nicht die Moglichkeit der Rede.

Es gilt also hier:

Ad 5. | Beginnen wir mit dem Schluss, so kann dies wohl nur hei-
Ren, dass modifizierende Rede nicht die Mdglichkeit des Systems der

151

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias determinierenden Rede ist (wiewohl die Mdglichkeit {iberhaupt der
Gutmann determinierenden Rede damit noch nicht ausgeschlossen wird).

Ad 3. + 4. | Sein-Denken macht modifizierende Rede méglich. Dar-
aus ergibt sich mit 5., dass sie auch determinierende Rede, aber nicht
notwendig Sprache mdglich macht. Das Verhdltnis von Sprache und
Rede wére daher beziiglich der modifizierenden Rede kontingent - al-
so weder notwendig noch unmdoglich.
Ad 2. | Modifizierende Reden sind menschliche Reden. Sie sind dies
insofern notwendig, als wir von ihnen nichts wiissten, wenn sie dies
nicht waren. Aber bezogen auf den Referenten der Rede sind sie nur
kontingenterweise menschliche Rede.
Ad 1. | Daraus ergibt sich der grundsdtzliche Unterschied zur deter-
minierenden Rede, denn diese ist in jedem Sinne menschliche als von
jemanden an jemanden adressiert und unter Geltungsbedingungen
stehend.

Es lassen sich nun zwei Verstdndnisse des Ausdruckes »Sein< denken,
nach denen sich héchst unterschiedliche Deutungen dieser Uberle-
gungen geben. Zum einen konnte >Sein< im determinierenden Sinne
gemeint sein. Dann hieRe dies, dass etwas in modifizierender Rede
zur Sprache kdame, ohne zur Sprache zu kommen. Die Rede des Seins
wdre dann vom Menschen nur kontingenterweise zu vernehmende Re-
de, und es schldsse sich die Frage an, warum Konig — als einer jener
gliicklichen Menschen, die diese Rede wohl vernommen haben miis-
sen um uns dariiber berichten zu konnen —, modifizierend denken
und reden kann. Eine andere Deutung erhalten wir, wenn wir das
Sein, von dem die Rede ist, als eines auffassen, dass iiberhaupt nur in
der Rede oder zumindest durch Reden (und damit in gewisser Weise
auch nur in Sprache) zustandekommt. In diesem Falle wére das Sein,
das in der Rede zur Sprache kommt, ein Rede-Sein das von Sprache
unabhdngig ware. Soll das leer-Wirken des Zimmers ein Beispiel fiir
modifizierende Rede sein, dann miisste dies bedeuten, dass das Sein
des Wirkens nur durch die Rede und insofern in Sprache moglich ware
und zugleich aber von Sprache — im Sinne des Koordinatensystems
der determinierenden Rede — unabhdngig. Der Unterschied der hier
zur determinierenden Rede hervorgebracht werden soll, besteht dar-
in, dass es wohl nicht Tatsachen sind (und sein konnen), die zur
Norm des Redens, also zu den Geltungsbedingungen gelingender Re-
de werden. Wohl aber sind es zugleich nicht einfach Hirngespinste,
sozusagen reine Innerlichkeiten, deren Ausspruch nur von der indivi-
duellen Befindlichkeit des je sie AuRernden abhinge. In der modifi-
zierenden wie determinierenden Rede muss ein passender Ausdruck
gefunden werden. Wahrend aber im ersten Fall auf etwas verwiesen
werden kann, das in einem trivialen Sinne auferhalb, oder besser:
unabhingig von der AuRerung, in einer gewissen Weise existiert, ge-

152

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lingt dies bei der modifizierenden Rede eben nicht. Hier ist das Su-
chen des passenden Ausdruckes mit der Entwicklung der jeweiligen
Rede eins. Die determinierende Rede leistet dabei gleichsam Geburts-
hilfe, indem sie die modifizierende Rede zu bestimmen erlaubt und so
die Arbeit am Ausdruck® ermdglicht:

»Hier scheint uns nun der Ort zu sein, wo das Denken, das nicht das

Sein enthélt, und wo vor allem der dieses Denken tragenden und er-

maoglichenden determinierenden Rede notwendig eine Hilfsfunktion

riicksichtlich des Sein-Denkens zuféllt. Zwar vermag die determinie-

rende Rede prinzipiell nicht den passenden Ausdruck fiir das Wie

des so-Wirkens einfach beizustellen, denn die Gehalte sind in beiden

Fallen grundverschieden. Wohl aber geben die in ihr auftretenden Na-

men und die Verkniipfungen derselben das Vorbild und den Vor-

stoff ab, nach dessen Analogie die Selbstinterpretation im

Sein-Denken wirklich wird. Die Selbstinterpretation ist ein metaphori-

scher Akt, der sich unwillkiirlich und von selbst macht.« (Kénig 1937:

202)
Unter der Selbstinterpretation des Denkens kann nach dem bisher Ge-
sagten nicht verstanden werden, dass das Denken als vom Menschen
unabhdngige Macht gleichsam neben ihm auftrete und die Interpreta-
tion vollzége. Denn unstrittig ist alles Denken, das Sein-Denken
ebenso wie das Denken, das nicht das Sein enthdlt, an Reden gebun-
den. Zudem ist es notwendig der Mensch als dieses sprachliche We-
sen, das die determinierende Rede nutzt, um die Arbeit am Ausdruck
zu vollziehen. Was ihm aber hierbei widerfahrt, ist nicht das Heraus-
bringen von etwas, das schon da und nur noch in Worte zu kleiden
wdre, sondern das Herausbringen von etwas, fiir das die modifizieren-
de Rede als passender Ausdruck sich erweist. Konig ist bemiiht diesen
eigentiimlichen Akt der Selbstinterpretation an einer Metapher zu er-
ldutern. Am Beispiel des Geschmackes »den es zu >erkennen und er-
kldrenc gilt« (Konig 1937: 202), ist der die AuRerungen tuende
Mensch als Projektionsapparat aufgefal’t, in den »ein bestimmtes Dia-
positiv eingesetzt ist« (Konig 1937: 202). Die Aufgabe besteht dann,
um in der Metapher zu bleiben, in dem Beibringen des Auffangschir-
mes, der das Bild des Diapositives sichtbar'® macht:

»Unser Sagen und Aussprechen dessen, was das Gefiihl uns sagt,

ist dieses Bilden des Bildes als eines passenden. Und dabei sind wir,

als auf einen Stoff, aus dem wir es herstellen, auf die determinieren-

den Reden angewiesen. Die in diesen Reden auftretenden Namen und

9 | Dieser fungiert hier als Mittel und Werkzeug eben des Suchens, das zum
Finden werden kann; zu diesem medientheoretischen Ansatz vgl. Gutmann
(2004).

10 | Auf das systematisch eng verwandt >Spiegelproblem« sei hier nur auf-
merksam gemacht; ndher dazu Konig (2004).

153

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias
Gutmann

Verkniipfungen fungieren gleichsam als die Farben, mit denen wir un-

ter der innerlich wirksamen Direktive jenes Geschmacks das neue Bild

malen oder eben die modifizierende Rede hervorbringen.« (Konig

1937: 203)
Das hervorgebrachte Bild ist ein in der bestimmten Rede erst noch zu
bildendes Bild, das dann der Norm des Geschmackes oder des Gefiih-
les untersteht. Aber dadurch, dass es gesagt und aus-gesprochen ist,
wird der Referent des Ausdruckes iiberhaupt erst hervorgebracht. Er
ist in dem Sinne ein 6ffentlicher Gegenstand, als er sich im bestimm-
ten Sagen ereignet.

Die Resonanz als Anzeige gemeinsamen Tuns

Modifizierende Ausdriicke vermdgen etwas zu leisten, was determi-
nierenden nicht zukommt. Sie »schlieRen« etwas »geistig auf« (Konig
1937: 213), was sonst nicht einfach nur nicht zugdnglich, sondern in
dem ganz trivialen Sinne nicht vorhanden wdre, als es nicht auf diese
Weise gesagt wdre. Modifizierende Ausdriicke, die durch die determi-
nierende Rede mdglich gemacht werden, stehen fiir ein Phdnomen,
das Konig ebenfalls metaphorisch als Resonanz bezeichnet. Sie wird
in der bisherigen Darstellung ausdriicklich als »bloRes Faktum« (Ko-
nig 1937: 204) genannt. Unter einer Resonanz verstehen wir physika-
lisch das Mitschwingen eines schwingungsfidhigen Systems, wenn es
durch eine Eigenfrequenz angeregt wird. Wenn wir etwa auf einem
Klavier eine Saite anschlagen, dann schwingen andere Saiten mit,
ohne dass wir sie angeschlagen hdtten. Ausdriicklich finden bei Konig
Worter Resonanz:

»So bleibt nur das Faktum der Resonanz, die der Wortlaut leben-

dig findet, wenn wir ihn uns in dem Bestreben, der Rede des Seins

zu Wort zu verhelfen, gleichsam vorhalten [...].« (Kénig 1937: 212)
Und in der Tat wird der physikalische Vergleich weitergefiihrt, indem
wir Sprache und ihr Lexikon mit einem Klavier vergleichen. Worter
stiinden fiir bestimmte Gefiihlswerte oder -téne (so konnten wir in der
Metapher sagen) und das Sprechen der Worter gliche dem Anschlagen
der Saiten, fiir das die Worter stehen. Das Widerhallen der Worter in
uns aber ist genau nicht die Resonanz, von der Konig hier redet. Statt
dessen wird die Resonanz von ihm mit einer weiteren mechanischen
Metapher belegt. Der Schliissel namlich zeige ein dhnliches Phéno-
men der Interaktion mit dem Schloss. Resonanz sei dann das Passen
des Schliissels, um das Schloss aufzuschlieRen. Und hierbei charakte-
risiert Konig Worter als Schliissel, deren Aufgabe gerade nicht darin
bestand, etwas, z.B. Gefiihle, aufzuschlieRen. Sie fungieren in dieser
Form nur kontingent:

154

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»Der Ausdruck findet also Resonanz &hnlich so, wie man einen
Schliissel Resonanz finden lassen konnte: namlich dann, wenn das
SchloR auf ihn reagiert. Die Wirkungen-in-uns, von denen wir als
einem Eindruck-von (Gefiihl-von, Gedanke-von) sprechen, sind wie
verschlossene Tiiren; und das Faktum der Resonanz ist das Faktum,
daR die Worte der Sprache, die — wie wir dazulegen versuchten - nicht
von Haus aus als Schliissel konzipiert sind, sich als diese Tiiren aufzu-
schlieRen fahig erweisen.« (Konig 1937: 213)
Zundchst ist also unsere rein formale Deutung als mdglich ausgewie-
sen. Was aber ist damit gesagt? Es ergeben sich zwei Deutungen, die
wir im weiteren mit der Unterscheidung von Gefiihl und Affekt bele-
gen konnen. Zum einen lieRe sich vermuten, es ldgen sprachunab-
hidngige Regungen vor, die erst durch Sprache zu Gefiihlen wiirden
(vgl. Taylor 1985a, 1985b, 1985c). Die Resonanz wdre dann ein Kon-
tingenzphdnomen, das recht eigentlich anthropologisch so zu be-
schreiben ware, dass etwas, vorsprachlich schon vorhanden durch be-
stimmte Ausdriicke (wiewohl kontingent), zur Rede gebracht werde:
»Es ist nur die Gegenseite dieses Sachverhalts, wenn wir betonen, daf
diejenigen Gefiihle, die allein den Gegenstand unserer Betrachtung
bilden, die sind, die diese Resonanz ermdglichen. Dies wieder ist
nichts anderes, als dal sie (modifizierende) Rede ermdglichen. Das
Gefiihl-sein dieser Gefiihle ist dadurch bestimmbar.« (Kdnig 1937:
213 )
Bei genauerer Betrachtung ist die Unterscheidung von Gefiihlen und
dem Gefiihl-Sein von Gefiihlen entscheidend. Denn die Resonanz, die
Gefiihle ermdglichen, ist jene von Konig zuriickgewiesene Form der
Resonanz, die sich auf Affekte bezieht. Die Resonanzen der Klavier-
saiten, die hier gemeint sind, sind das Gefiihl-Sein der Gefiihle. Dieses
aber ist zundchst ein durch und durch in der Rede bestimmtes Sein.
Wenn wir die Konig’sche Vermutung ernst nehmen, dass diese Reso-
nanz (hier als reines Faktum bezeichnet) nur kontingenterweise zu-
stande kommt, als nicht abgezwecktes Ergebnis menschlichen Tuns,
dann erschlosse sich eine Deutungsmdglichkeit jenseits der (Paldo-
)Anthropologie. Diese aber ldge in der Form des Miteinander-Tuns
und Sich-zueinander-Verhaltens von Menschen, die Rede gebrauchen
(wenn auch urspriinglich zu andere Zwecken). Diese Betrachtung, die
auRerhalb der Uberlegungen von Sein und Denken liegt, miisste Re-
sonanz auf etwas beziehen lassen, das sich an dem Miteinander-Tun
gelegentlich des AuRerns von Reden (etwa modifizierenden) ereigne-
te. Es wére dann im hier genannten Sinne wohl an Rede, aber nicht an
Sprache gebunden. Das urspriingliche Geben eines Eindruckes des so-
Wirkens hinge an dem Fungieren eines Ausdruckes im Zusammen-
hang des Etwas-Miteinander-Teilens (vgl. Gutmann 2004).

155

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mathias Schluss

Gutmann

In einem letzten Schritt konnen wir nun den Ausdruck >lebendig« als
modifizierendes Pridikat bestimmen. Der Ulbergang, der bei Plessner
regelrecht natiirlich schien, vom Ausdruck »>x ist lebendig¢ zu >x ist
ein Lebendiges< erweist sich nun in einem doppelten Sinne als
missverstdndlich. Zum einen tdauscht er ontische Verhdltnisse da vor,
wo es letztlich um Formen der Rede geht. Zum anderen substruiert er
Bestimmungen der theoretischen Einstellung dem verstehenden Re-
den, dem modifizierende Ausdriicke zugehdren, in dem zumindest sie
als solche fungieren. Diese Funktion mag sich an Merkmalen der Rede
selber zeigen (dem lebendiger-Wirken steht das weniger-lebendig-Wir-
ken als kontrdres Pradikat gegeniiber und folglich zeigen sich echte
Gegenteile). Der entscheidende Unterschied zu Plessners nivellieren-
der Verwendung liegt aber eher darin, dass die Geltungsbedingungen
der Verwendung von >lebendig¢ als modifizierendes bzw. determinie-
rendes Pradikat auf der einen Seite als metaphorischer bzw. theoreti-
scher Wendung auf der anderen unberiicksichtigt bleiben. Folgen wir
hingegen der vorgeschlagenen Unterscheidung, so zeigt sich eine in-
teressante Mdglichkeit, das Verhdltnis von theoretischer und verstan-
digender Rede zu bestimmen. Leben wédre dann zundchst (modifizie-
rend) jenem Feld hermeneutischer Rede zugehorig, in dem qua Meta-
pher Verstindigung und zwar gerade im Sinne der Selbstverstandi-
gung erzielt wird. Das Wort >Lebenc ist dann nicht in der Form »x ist
ein Lebendiges< zu nehmen, sondern als Anzeige einer Verstandigung
iiber das Lebendig-Wirken von etwas auf uns. Es bezeichnet eine be-
stimmte Form, des Selbstverhdltnisses, die zwar {iber determinierende
Rede bestimmt wird, nicht jedoch in ihr aufgeht. Dieser verstandigen-
den Rede kann theoretische Bestimmung aufgesetzt werden. Es ergibt
sich ein Verhiltnis zweier Redeformen, die wir mit dem Verhaltnis von
Metapher und Modell vergleichen kénnen. Das Lebendig-Wirken auf
uns geht in ein Wie-ein-Lebendiges-Wirken {iiber. In dieser Form ist
nun die Rede {iber lebende Dinge als Gegenstinde der Reflexion
durchaus am Platz (zur weiteren Durchfiihrung vgl. Janich/Weingar-
ten 1999). In keinem der beiden Fille ist der Referent des Wortes le-
ben< oder slebendig« eine dingliche, in beiden aber sehr wohl eine ge-
genstdndliche Bestimmung.

Literatur

Bohme, G. (1999): Kants Kritik der Urteilskraft in neuer Sicht, Frank-
furt a. Main.

Fischer, J. (2004): »Leben — das »grenzzrealisierende Ding«. Philoso-
phische Anthropologie als Doppelkorrektiv von Genombiologie

156

- am 14.02.2026, 18:24:2


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Biomachtdiskurs«, in: U. Brockling et al. (Hrsg.), Disziplinen
des Lebens, Tiibingen, S. 61-72.

Gadamer, H.-G. (1960a): Wahrheit und Methode, Tiibingen.

Gadamer, H.-G. (1960b): »Die Natur der Sache und die Sprache der
Dinge«, in: ders., Gesammelte Werke, 1999, Bd. 2., Tiibingen, S.
66-76.

Gadamer, H.-G. (1966): »Mensch und Sprache, in: ders., Gesam-
melte Werke, 1993, Bd. 2., Tiibingen, S. 146-154.

Gutmann, M. (2002): »Human Cultures’ Nature, in: A. Grunwald et
al. (Hrsg.), On Human Nature. Antropology: Biological And Philoso-
phical Foundations, Berlin, S. 195-240.

Gutmann, M. (2004): Erfahren von Erfahrungen. Dialektische Studien
zur Grundlegung einer philosophischen Anthropologie, transcript,
Bielefeld.

Gutmann, M./Neumann-Held, E.-M.(2000): »The Theory Of Orga-
nism And The Culturalist Foundation Of Biology«, Theory of Biosci-
ences, Vol. 119: S. 276-317.

Heberer, G. (1943): »Das Typenproblme in der Stammesgeschichte«,
in: ders., (Hrsg.), Die Evolution der Organismen, Jena, S. 545-585.

Janich, P. /Weingarten, M. (1999): Wissenschaftstheorie der Biolo-
gie, Miinchen.

Konig, J. (1937): Sein und Denken, Halle.

Kénig, J, (2004): »Uberlegungen zur Spiegelmetaphorik. Manuskrip-
te aus dem Nachlass von Josef Konig«, in: S. Blasche/M. Gut-
mann/M. Weingarten (Hrsg.), Repraesentatio Mundi, Bielfeld, S.
301-333.

Plessner, H. (1928): Die Stufen des Organischen und der Mensch,
1975, Berlin.

Taylor, C. (1978): »Interpretation und die Wissenschaften vom Men-
scheng, in: H. G. Gadamer/G. Boehm (Hrsg.), Seminar: die Herme-
neutik und die Wissenschaften, Suhrkamp, Frankfurt a. Main, S.
169-226 .

Taylor, C. (1985a): »Self-Interpreting Animals«, in: ders., Human
Agency and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London,
S. 45-76.

Taylor, C. (1985b): »Theories Of Meaning«, in: ders., Human Agency
and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London, S. 248-
292.

Taylor, C. (1985¢): »Language and Human Nature, in: ders., Human
Agency and Language. Philosophical Papers I, Cambridge, London,
S. 215-247.

Troll, W. (1984): Urbild und Gestalt, Koln, Wien.

157

- am 14.02.2026, 18:24:2

Der Lebensbegriff
bei Helmuth
Plessner und
Josef Konig.
Systematische
Rekonstruktion
begrifflicher
Grundprobleme
einer Hermeneutik
des Lebens


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 18:24:2:


https://doi.org/10.14361/9783839403198-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

