
104  

(Moralische?) Entscheidungsprobleme der Philanthropin 

MARC C. HÜBSCHER* 

Korreferat zum Beitrag von Georg von Schnurbein 

Philanthropisches Handeln ist gesellschaftlich eingebettet und betrifft andere, weil es 
im Prinzip auf die Zustands- und Verhaltensänderung im Leben anderer ausgerichtet 
ist. Damit steht auch dieses Handeln, oder man darf wohl sagen: auf Grund der expli-
ziten Ausrichtung auf das Leben anderer, gerade dieses Handeln unter Rechtfertigungs-
vorbehalt. Mit diesem Vorbehalt, so meine ich, ist eine ex-post Rechtfertigung mit (ex-
ante) handlungsmotivierenden Gründen beschrieben. Wir gehen ganz intuitiv davon 
aus, dass, wenn vermögende Personen einen Teil ihres Vermögens philanthropisch 
verwenden, wünschenswerte Zustände, bzw. wünschenswertes Verhalten angestrebt 
werden. Das erscheint initiativ Rechtfertigung genug, zumal von Schnurbein in seinem 
Beitrag Philanthropie als „jede private freiwillige Handlung für einen gemeinsamen 
Zweck“ (S. 87) definiert und damit die normative Idee der Rechtfertigung bereits in 
die Verbindung der Freiwilligkeit und dem Gemeinwohl eingewoben ist. Soweit ich 
verstehe, setzt hier der Beitrag von von Schnurbein an und fragt nach der Möglichkeit 
der Unterstützung philanthropischen Handelns mittels risikoethischer Entscheidungs-
ansätze in Bezug auf das Leben anderer aber auch auf das Leben der Philanthropin 
selbst.   
Nach einer konzisen Diskussion des Begriffs der Philanthropie resümiert von Schnur-
bein bereits aus einer utilitaristischen bzw. konsequenzialistischen Perspektive (die er 
erst später explizit macht, vgl. S. 91), dass es zwar keine moralische Pflicht zur Phi-
lanthropie geben kann, weil sie auf Freiwilligkeit beruht (S. 87), wohl aber ist mit dem 
Bezug auf das Gemeinwohl eine moralische Pflicht zur Verbesserung der Wohlfahrt 
einer Gemeinschaft intern verknüpft. Kurz: Niemand kann verpflichtet werden, phi-
lanthropisch zu handeln; wenn aber philanthropisch gehandelt wird, dann besteht die 
moralische Pflicht der Wohlfahrtsverbesserung. So hat es von Schnurbein zwar nicht 
geschrieben, aber ich denke, das ist der moralische Kern seiner Sicht auf die Philanth-
ropie. Tatsächlich formuliert von Schnurbein vorsichtiger, wenn er aus moralischer 
Sicht der Philanthropie ein Nicht-Schadensgebot einschreibt und mit der Schadens-
vermeidung für sich und andere den Bezug zur Risikoethik herstellt (S. 88).  
Im Folgenden möchte ich meine Bemerkungen in drei Teile gliedern. Zunächst werde 
ich kurz den Begriff des Risikos (I), dann die Diskussion der Risiken philanthropi-
schen Handelns (II) und zuletzt die vorgeschlagenen Handlungsfelder der Risikomin-
imierung (III) aufnehmen.  

________________________ 
* Dr. Marc C. Hübscher, Tarpenbekstr. 135, D-20251 Hamburg, Tel.: +49-(0)40-4677614, E-Mail: 

Marc_Huebscher@web.de, Forschungsschwerpunkte: Organisationstheorie, Theorie der Unter-
nehmung, Diskurstheorie, Unternehmen und Gesellschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104


zfwu 15/1 (2014), 104–109 105 

1. Der Begriff des Risikos 
Von Schnurbein beginnt mit einem sehr weiten Risikoverständnis, dass sowohl positi-
ve wie negative Ereignisse umfasst (S. 89); erstere sind die Chancen und letztere die 
Gefahr, die bereits Ulrich Beck (2007: 20) als die „zwei Gesichter des Risikos“ be-
zeichnet hat. In einem engen Verständnis bezeichnet von Schnurbein weiter das Risi-
ko als Wahrscheinlichkeit eines Schadens für sich und/oder andere (S. 89). Die Risi-
koethik befasst sich sodann mit der Beurteilung von Situationen, in denen Personen 
sich oder anderen Schaden zufügen können. Dabei sind grundsätzlich drei Situationen 
denkbar: das Individuum setzt sich selbst einem Risiko aus, das Individuum schützt 
andere vor Schaden und das Individuum setzt andere einem Risiko aus (S. 89). Mit 
dieser Beschreibung des Risikos wendet sich von Schnurbein dann der Darstellung 
von drei Prinzipien (Bayes-Kriterium, Maximin-Prinzip, Kriterium der Zustimmung) 
der ethischen Entscheidungstheorie zu. An dieser Stelle sei lediglich notiert, dass es 
von Schnurbein unterlässt, eine Art normativer Hierarchie zwischen den ethischen 
Prinzipien aufzustellen. Dies mag für eine allgemeine ethische Entscheidungstheorie 
vertretbar sein, aber in Bezug auf philanthropisches Handeln im definierten Sinne 
scheint mir die im Text suggerierte Gleichrangigkeit problematisch zu sein, weil die 
intendierte Ausrichtung auf das Gemeinwohl in Verbindung mit Freiwilligkeit m.E. 
eine entscheidungsethisch relevante Semantikverschiebung anzeigt. Wir kommen da-
rauf zurück.  
Ich möchte für die Beschreibung des Risikos einen Punkt anmerken, der mir insbe-
sondere in der Diskussion der Philanthropie nicht unwesentlich erscheint. Hierzu 
möchte ich Ulrich Beck zu Wort kommen lassen, der mir diesen Punkt in der Be-
schreibung im Zusammenhang von Risiko und Katastrophe zum Ausdruck bringt: 
„Risiko ist nicht gleichbedeutend mit Katastrophe. Risiko bedeutet die Antizipation der 
Katastrophe. (…) Die Kategorie des Risikos meint also die umstrittene Wirklichkeit 
der Möglichkeit, die einerseits von der bloß spekulativen Möglichkeit, andererseits 
dem eingetretenen Katastrophenfall abzugrenzen ist. (…) Risiken sind immer zukünfti-
ge Ereignisse, die uns möglicherweise bevorstehen, uns bedrohen“ (Beck 2007: 29; Hervorh. 
i.O.). Damit ist eine Beschreibung geliefert, die zeigt, wie wichtig in der Risikodebatte 
die Wahrnehmung und Einschätzung des Risikos ist: „Gerade weil die Risikowahrneh-
mung aber nicht durch die Grammatik absoluter Rationalität geprägt ist, sondern ein-
gebettet ist in ein plurales, unterschiedliche Wertperspektiven ausbalancierendes 
Wahrnehmungsverhalten, muß sie in partizipatorische Entscheidungsmodelle der 
Risikobeherrschung eingebettet bleiben“ (Kersting 2002: 318). Vergegenwärtigen wir 
uns diese Beschreibung, dann stoßen wir darauf, dass Risiken soziale Konstruktionen 
sind (vgl. Ostheimer/Vogts 2008: 204f.). Ostheimer und Vogts (2008: 205) kommen 
zu dem Ergebnis, dass allein die Zurechnung von Risiken auf Entscheidungen via 
soziale Prozesse ‚diskursive Strategien‘1 erfordert, um Risiken zu bewältigen. Die ge-
nannten Autoren kommen hierbei zu dem Schluss, dass „die Wahrung der Souveräni-
tät der Betroffenen“ (Ostheimer/Vogts 2008: 205) entscheidend für die Risikoakzep-

________________________ 
1  Die Debatte der philosophischen Diskurstheorien zeigt recht deutlich, dass die Bezeichnung 

diskursive Strategien normativ sehr problematisch ist, vgl. Habermas (1991) und die Diskussion 
in der Politikwissenschaft in Niesen/Herborth (2007). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104


106  

tanz und normativ notwendig ist. Damit fordern sie ein Prinzip, dass von Schnurbein 
mit dem Kriterium der Zustimmung ebenfalls berücksichtigt (S. 90). Allerdings 
scheint mir das diskursive Moment an dieser Stelle recht spät berücksichtigt zu wer-
den. Ich denke, hier muss die Stellung der Philanthropin als – mitunter einflussreicher 
– Akteur der Risikoidentifikation im gesellschaftlichen Diskurs sehr viel stärker be-
rücksichtigt und normativ reflektiert werden.  

2. Risikoklassen philanthropischen Handelns 
Von Schnurbein identifiziert in seinem keineswegs als abschließend zu verstehenden 
Risikokatalog zwei verschiedene Risikoklassen (S. 91ff.): die Risiken für die Philanth-
ropin selbst (i) und die Risiken für andere (ii). 
(i) Die Risiken für die Philanthropin selbst sieht von Schnurbein im Risiko des Ver-
mögensverlusts und der öffentlichen Exponierung (S. 92). Ich gebe zu, dass mir diese 
Risikoklasse unter moralischen Gesichtspunkten der Philanthropie nicht recht ein-
leuchten will. Aus einer rein risikoethischen Betrachtung im Sinne einer individualen 
Entscheidungsethik utilitaristischer Herkunft (und der Unterstellung einer Gleichran-
gigkeit der genannten ethischen Prinzipien) verstehe ich den Sinn dieser Risikoklasse 
sehr wohl, weil die Philanthropin vor bzw. bei Durchführung ihrer Handlungen über 
die Art und Weise der Auswirkungen dieser Handlungen zu entscheiden hat. Wenn 
sich diese Philanthropin aber bewusst freiwillig entscheidet, eigenes Vermögen für diesen 
oder jenen Zweck zur Förderung des Gemeinwohls einzusetzen, dann wird sie den 
damit verbundenen Abtritt (eines Teils) ihres Vermögens bewusst akzeptiert haben, 
selbst dann, wenn sie befürchten muss, dass sie den eigenen Lebensstandard nicht 
mehr werde halten können. Gewiss, pareto-optimale Zustände lassen sich dadurch 
nicht herstellen, moralisch aber lässt sich diese Handlung meines Erachtens sehr wohl 
gut begründen. Auch das zweite Risiko der öffentlichen Exponierung scheint mir im 
Netz von moralischen Überlegungen nicht so recht zu überzeugen. Von Schnurbein 
führt an (S. 93), dass es Zwecke gibt, die weniger breite Zustimmung finden, so dass 
das philanthropische Engagement zu Diskussionen und mitunter gesellschaftlichen 
Missfallen führen kann. Wenn es aber weiterhin richtig ist, das Philanthropie das frei-
willige Engagement für das Gemeinwohl bezeichnet, dann scheint mir das Risiko hier die 
Chance zur Änderung des gesellschaftlichen Diskurses in Bezug auf den jeweiligen 
Ausschnitts des Gemeinwohls zu sein und das bedeutet: Entweder ist das Handeln 
philanthropisch, dann wäre der Gemeinwohlbezug sicher auch zu begründen und 
diskursiv zu verteidigen, oder es handelt sich nicht um philanthropisches Handeln im 
Sinne von Schnurbeins, dann aber muss es auch nicht unter dieser Flagge risikoethisch 
abgewägt werden. Um nicht missverstanden zu werden: Ich gebe von Schnurbein 
Recht, dass dies zweifelsohne Probleme der Philanthropin für die individuelle Recht-
fertigung ihres Handelns im weit gespannten Netz der praktischen Vernunft sind. 
Gleichwohl vermag ich die risikoethische Relevanz in Bezug auf die Gleichrangigkeit 
mit den Risiken für andere vor dem Hintergrund des in diesem Beitrag aufgespannten 
Rahmens der Philanthropin nicht zu sehen. 
(ii) Ganz anders verhält es sich freilich mit den Risiken für andere. Hier nennt von 
Schnurbein vier Risikotypen (S. 93–96): die Risiken der Veränderung der Lebenssitua-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104


zfwu 15/1 (2014), 104–109 107 

tion, der Simplifizierung, der Nichtberücksichtigung und der gesellschaftlichen Fehl-
allokation. 
Philanthropisches Handeln will auf das Leben anderer einwirken und darin besteht 
meines Erachtens auch der Kern moralischer Überlegungen. Die Gabe der Philanth-
ropin zeigt hier genau die zwei Gesichter des Risikos, nämlich die Chance der Entwick-
lung zum Besseren („Hilfe zur Selbsthilfe“) und die Gefahr, dass diese Hilfe eine Art 
Abhängigkeit und Unterstützungserwartung entstehen lässt, die sich insgesamt auf die 
Entwicklung des Gemeinwohls negativ auswirken kann, wie von Schnurbein es in 
Bezug auf die donor-controlled philanthropy beschreibt (S. 93). Leider zeigt uns von 
Schnurbein an dieser Stelle nicht, was und wie die risikoethische Abwägung hier zu 
wünschenswerten Ergebnissen führen kann, lediglich der „bessere Mitteleinsatz“ (S. 
94) wird postuliert. Ich denke, dass hier das Kriterium der Zustimmung auszubuch-
stabieren wäre, um zu zeigen, dass ein besserer Mitteleinsatz auch insgesamt zu einem 
nachhaltigen, wünschenswerten Ergebnis führen würde.  
Damit kommen wir zum Risiko der Simplifizierung, mit dem im Kern das hermeneu-
tische Scheitern an der Komplexität der Probleme der Betroffenen gemeint ist. Ich 
denke, dieses Risiko ist eng verwoben mit dem Risiko der Veränderung der Lebenssi-
tuation. Am Beispiel einer Initiative der Moderatorin Oprah Winfrey will uns von 
Schnurbein demonstrieren, „wie schwer es ist, gesellschaftliche Veränderungen bei 
Einzelnen zu erreichen“ (S. 94). Die Ziele wurden nicht erreicht und er stellt die Fra-
ge, ob diese Aktion durchgeführt worden wäre, wenn unter Berücksichtigung des 
Bayes-Kriteriums eine risikoethische Analyse durchgeführt worden wäre. Wahrschein-
lich nicht, aber ist das die richtige Frage? – Ich weiß nicht, wie das Projekt angegangen 
und umgesetzt wurde, allerdings käme man insgesamt wahrscheinlich unter dem Kri-
terium der Zustimmung zu einem anderen risikoethischen Ergebnis als bei Anwen-
dung des Bayes-Kriteriums. 
Das Risiko der Nichtberücksichtigung potenzieller Destinatäre wird im Ergebnis von 
von Schnurbein moralisch stark in Stellung gebracht, weil in seiner Sicht die Philanth-
ropin auch verpflichtet ist, die Konsequenzen für Nichtberücksichtigte im Rahmen 
etwa von Förderungsprogrammen zu berücksichtigen (S. 94f.). Dies scheint mir einer 
moralischen Überforderung der Philanthropin gleichzukommen. Aufgrund der Frei-
willigkeit der Handlungen kann meines Erachtens nicht verlangt werden, diese mora-
lisch aufgeladene Bürde aus der Nichtberücksichtigung der Philanthropin anzulasten. 
Diese entscheidet über die Vermögensverwendung und kann das Gemeinwohl heben, 
ohne alle potenziell Förderungsberechtigten zu berücksichtigen. Das ist die Freiheit 
der Philanthropin, aber mit der moralischen Pflicht, besonders Förderungswürdige 
angesichts knapper Mittel im Auswahlprozess angemessen zu würdigen.     
Auch das Risiko der gesellschaftlichen Fehlallokation ist begründet; greift meines Er-
achtens aber nur dann, wenn den philanthropischen Handlungen das Argument auf-
ruht, einer staatlichen Fehlallokation der Steuermittel eine bessere Alternative anzubie-
ten. Dieses Argument ist aber keinesfalls voraussetzungsarm, geht es doch davon aus, 
dass die Philanthropin die Mittelverwendung besser steuern kann als der Staat. Dies 
sieht von Schnurbein nicht so und umgeht diese Frage gewissermaßen, in dem er der 
Philanthropie nicht der gesellschaftlichen Umverteilung, sondern der „ergänzenden 
Leistungen zum Sozialstaat“ (S. 96) das Wort redet, weil „private Philanthropie vielfäl-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104


108  

tiger und diversifizierter als die staatliche Unterstützung“ (S. 96) sei. Legitimationsfra-
gen philanthropischen Handelns gerade in Bezug auf staatliches Handeln können 
damit umgangen, aber nicht gelöst werden. 

3. Handlungsfelder der Risikominimierung 
Bei den im Anschluss an die Risikobeschreibung folgenden „Stellschrauben zur Risi-
kominimierung“ (S. 97ff.) greift von Schnurbein den Betrag, den Zweck sowie eine 
‚Theory of Change‘ auf (S. 99f.). Im Kern geht es ihm nach meinem Verständnis da-
rum, der Philanthropin anzuempfehlen, dass es kein guter Weg ist, ein soziales Prob-
lem allgemein zu identifizieren und das eigene Vermögen in den Dienst der Problem-
bekämpfung zu stellen. Gewiss, die Entscheidung, das zu tun, zeichnet in der Defini-
tion bereits die Philanthropin aus. Aus der risikoethischen Betrachtung zeigt sich, dass 
sich die Philanthropin bereits von Beginn Gedanken zur Umsetzung des Vorhabens 
machen sollte. Über die Frage des Stiftungszwecks hinaus wird sie, und das macht von 
Schnurbein mit der ‚Stellschraube‘ ‚Theory of Change‘ deutlich, gewissermaßen tie-
fenhermeneutisch den identifizierten Problembereich auszuleuchten haben, um so-
wohl die Betragshöhe als auch die konkrete Umsetzung angemessen zu gestalten. Da 
diese Stellschrauben zur Risikominimierung aus meiner Sicht intern miteinander ver-
knüpft sind, denke ich, dass weitere Bemühungen zur Untersuchung philanthropi-
schen Handelns auf Basis von empirischen Datenmaterials einen Schwerpunkt auf die 
Herstellung eines Gesamtverständnisses des jeweilig identifizierten Problembereichs 
sowie auf die Unterstützung bei der Ausgestaltung und konkreten Umsetzung der 
Lösungsstrategien legen sollte. Zu diesem Schluss kommt nach meinem Verständnis 
von Schnurbein. 
Wie dargelegt, sehe ich in Bezug auf die Berücksichtigung risikoethischer Entschei-
dungsansätze auf philanthropisches Handeln dringenden Diskussionsbedarf hinsicht-
lich des konzeptionellen Zuschnitts der ethischen Entscheidungstheorie auf diesen 
speziellen Anwendungsbereich. Entgegen des allgemeinen Anwendungsfalls der ethi-
schen Entscheidungsansätze, in der ein Individuum qua Situation zu einer Entschei-
dung ‚gezwungen‘ ist und die verantwortungsrelevante Freiheit der Entscheidung die 
ethische Herausforderung darstellt, liegt der Fall bei der Philanthropin aus meiner 
Sicht anders. Die Entscheidung entspringt aus einer Freiwilligkeit, die für risikoethi-
sche Betrachtung nicht folgenlos bleibt: Die Auswirkungen auf das Leben der Phi-
lanthropin scheint mir gerade auf Grund der Freiwilligkeit in risikoethischer Betrach-
tung systematisch eine andere, gewissermaßen nachrangige, Stellung zu erhalten. 
Wenn dies richtig ist, würde die risikoethische Betrachtung insbesondere auf die Aus-
wirkungen auf das Leben anderer fokussieren. Damit könnte konzeptionell das Krite-
rium der Zustimmung bei philanthropischen Handeln in eine risikoethische pole position 
gehoben werden.  

Literaturverzeichnis 

Beck, U. (2007): Weltrisikogesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Habermas, J. (1991): Faktizität und Geltung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Kersting, W. (2002): Kritik der Gleichheit. Über die Grenzen der Gerechtigkeit und der Moral, 

Weilerswist: Velbrück.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104


zfwu 15/1 (2014), 104–109 109 

Niesen, P./Herborth, B. (2007) (Hrsg.): Anarchie der kommunikativen Freiheit, Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

Ostheimer, J./Vogt, M. (2008): Risikomündigkeit – rationale Strategien im Umgang mit Komple-
xität, in: Zichy, M./Grimm, H. (Hrsg.): Praxis in der Ethik. Zur Methodenreflexion in 
der anwendungsorientierten Moralphilosophie, Berlin: de Gruyter, 185–222. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:10. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2014-1-104

