b. verantworten

Die Frage nach ethischer Verantwortung zielt sowohl bei Butler als auch bei Metz
auf mehr Gerechtigkeit, daher werden hier zunichst die jeweiligen Gerechtigkeits-
begriffe dargestellt.

Laut Butler ist Gerechtigkeit mehr, als »die Behebung einzelner Ungerechtig-
keiten«’, so dass eine »Liste der Forderungen nicht die ganze Bedeutung der ge-
forderten Gerechtigkeit ausschopfen wiirde«?. Allerdings kann die Erfilllung ein-
zelner Forderungen zu strukturellen Verinderungen fithren. Butler streitet fiir ein
lebbares Leben fiir alle, fiir ein »Leben also, das auch gelebt werden kann«*. Dabei
werden Bedingungen eines lebbaren Lebens benannt, die sich vor allem auf die In-
terdependenz des Lebens, also seine »organischen und anorganischen Wechselbe-
ziehungen«* beziehen. Auf diese Weise soll ausdriicklich davon abgesehen werden,
die Bedingungen eines lebbaren Lebens festzuschreiben, denn das wiirde dazu fith-
ren, »ein einheitliches Ideal dieses Lebens zu postulieren«’. Daraus wiirde sich die
Postulierung eines Ideals des Menschen ergeben, die notwendigerweise Leben un-
sichtbar macht und ausschlief3t und somit Teil des Problems, aber nicht Teil der Lo-
sung wire.® Daher ist auch die Abgrenzung der Begriffe >lebbar« und >lebenswert«
wichtig, denn es geht eben nicht um eine neue Normierung von Leben, sondern
um eine egalitire Konzeption des lebbaren Lebens. Grundlage dessen ist die Ge-
fihrdung des Lebens, als allgemeine Bedingung von Leben.” Lebbarkeit ist also be-
dingt und wird durch verschiedene prekire Bedingungen minimiert.® Lebbar wird
ein Leben erst dann, wenn es die ndtige »Unterstiitzung und forderliche Bedingun-
gen<® bekommt. Dazu gehéren die vorhandenen »sozialen, 6konomischen und poli-

Butler, MdE, 144.
Dies., pTV, 39.

Ebd., 267f.

Ebd., 176.

Ebd., 176.

Vgl. ebd., 176f.

Vgl. dies., RdK, 29.
Vgl. dies., MdE, 143.
Dies., RdK, 27.

O 00N O L1 AW N2

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Ellen Geiser: Wer zahlt?

tischen Strukturen«'® ebenso wie eine unterstiitzende Infrastruktur.” Die gewihrte
Unterstitzung wiederum hingt davon ab, »wie ich betrachtet und behandelt werde
und davon, wie diese Betrachtung und Behandlung das Leben erleichtert oder ihm
seine Lebbarkeit nimmt«™, also von den bestehenden normativen Rahmen. Dabei
fithren Normen nicht nur zu einer ungleichen Unterstiitzung von Leben, sondern
konnen auch selbst Leben weniger lebbar machen®, indem sie bestimmte Formen
des Lebens ausschliefen und sanktionieren. Daher gilt es, die Zwinge der Normen
zu lockern und die Erscheinungssphire auszuweiten, um so das Verstindnis des
Menschlichen auszudehnen.” Die Forderung nach »einem gleichermafen lebbaren
Leben«" kann unter anderem zu einer gerechten Verteilung 6ffentlicher Ressourcen
fithren sowie zu einer demokratischen und nachhaltigen Selbstverwaltung. Ziel da-
bei ist »eine egalitire gesellschaftliche und politische Ordnung, in der eine lebbare
Interdependenz méglich wird«*.

Metz begreift die Frage nach ethischer Verantwortung »iiber den Begrift des un-
gerechten bzw. auch des unschuldigen Leidens«” und verkniipft sie so mit der Theo-
dizeefrage™. Der Glaube an den »Gott einer universalen Gerechtigkeit«*® und die
VerheifSung der Gerechtigkeit durch die Auferstehung® kénnen dabei als Ermagli-
chung der christlichen Liebe, als Suche nach Gerechtigkeit gesehen werden.* Die-
ser Glauben an das Reich Gottes bedeutet somit auch eine »Hoffnung auf universale
Gerechtigkeit, also auf Gerechtigkeit fiir die Toten und ihre vergangenen Leiden«**.
Gleichzeitig kennt die Bibel den »Hunger und Durst nach Gerechtigkeit«*, dieser
Durst ist »eine ungetrdstete Riickfrage an Gott selbst«**. Doch auch im Angesicht
dieser Frage bleibt die Rede von Gott eine »Rede von der Vision und der VerheifBung
einer grofien Gerechtigkeit«*. Anders gesagt besteht Politische Theologie auch in
einem »Ubersetzungsprozefd zwischen Reich Gottes und Gesellschaft«*¢. Damit ste-

10 Dies., pTV, 197.

1 Vgl ebd, 32.

12 Dies,, RdK, 57.

13 Vgl dies., pTV,177.
14 Vgl.ebd,, 48.

15 Ebd., 95.

16  Ebd., 95.

17 Metz, ZB,187.

18 Vgl. ders., Mp, 43.
19  Ders., GiG, 85.
20 Vgl.ebd., 89.

21 Vgl.ders., ZB, 91.

22 Ebd, 110
23 Ebd, 125
24 Ders., Mp, 168.
25  Ebd., 20.

26 Ders., GiG,105.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

hen alle Kimpfe fiir Gerechtigkeit immer auch unter einem eschatologischen Vor-
behalt*’, denn sie beziehen sich auf »einen eschatologischen Begriff von Verinde-
rung«*®. Dieser lebt vom Glauben an die »Neuschépfung des Menschen in Chris-
tus«*, im »Noch-Nicht der ausstehenden Gerechtigkeitsmacht Gottes«*° und findet
gerade darin die Moglichkeit sich fiir eine menschlichere Welt einzusetzen.

Ein Nachdenken iiber ethische Fragestellungen wirft zwangslaufig auch die Fra-
ge nach der Handlungsfihigkeit auf. Wie schon beschrieben hilt Butler die Aus-
geschlossenen keineswegs fiir nicht handlungsfihig. Sie kritisiert daher ein Nach-
denken iiber Prekarisierung, wenn es »die Moglichkeit einer effektiven politischen
Organisierung ausschliefdt und Widerstand gegen Gewalt und ihre Ursachen ver-
hindert«®*, ebenso wie »Konzepte oder Vorgaben im Namen jener zu formulieren,
die eine solche neue Form selbst schaffen und leben werden«**. Bei der Frage nach
Handlungsfihigkeit ist auferdem zu beachten, dass es verschiedene Versionen von
Handlungsfihigkeit gibt und daher die des globalen Nordens nicht unkritisch auf
Menschen im globalen Siiden iibertragen werden kann. Butler schlief3t sich in die-
sem Punkt Chandra Mohantys Kritik®*® am westlichen Feminismus an, die darauf
hinweist, dass solch eine unkritische Ubertragung von Konzepten der Handlungs-
fahigkeitauf Frauen im globalen Siiden auch filschlicherweise eine »homogene Auf-
fassung davon erzeugt, wer sie sind und was sie wollen«**. Dabei hinterfragt Butler
die Rede von>den Gefihrdeten<und das damit einhergehende Konstituieren als Op-
fer, da dadurch die Widerstandsmoglichkeiten und die Handlungsfihigkeit der be-
zeichneten Menschen aus dem Blick geraten und so dem Paternalismus Vorschub
geleistet werden kénnte. >

Metz dufdert sich nicht explizit zur Frage der Handlungsfihigkeit. Er merkt je-
dochan, dass der »Gott des Evangeliums kein Gott der Sieger, sondern eher einer der
Sklaven«*® ist. Daraus ergibt sich, dass auch Menschen, die in Unterdriickung leben

27  Vgl.ebd., 96.

28 Ebd., 114.

29  Ebd, 114.

30 Reikerstorfer,Johann, Politische Theologie als »negative Theologie«. Zum zeitlichen Sinn der
Gottesrede, in: Ders. (Hg.), Vom Wagnis der Nichtidentitit. Johann Baptist Metz zu Ehren
(Religion — Geschichte — Gesellschaft 1), Miinster 1998, 11—49, 31.

31 Butler, MdE, 161.

32 Ebd, 249.

33  S.Mohanty, Chandra, Under Western Eyes. Feminist Scholarship and Colonial Discourses, in:
Mohanty, Chandra Talpade/Russo, Ann/Torres, Lourdes (Hg.), Third World Women and the
Politics of Feminism, Indiana 1991, 61-88.

34  Butler, GL, 65.

35  Vgl. dies., MdCew, 232f.

36 Metz, GiG, 84.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

131


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Ellen Geiser: Wer zahlt?

und daher nicht zum Subjekt werden konnen, von Gott sprechen und an ihn glau-
ben, also handeln kénnen. Er spricht auflerdem von den Ohnméchtigen, »die keine
Macht haben, welche der Macht der Liebe vorausliegt, die keine anderen Verbiinde-
ten haben als die gefihrlichen Erinnerungen an eine unabgegoltene Freiheit«*’. Da-
bei fithrt Unterdriickung nicht zwangslidufig zu Hoffnungslosigkeit, vielmehr lebt
»auch im sozial beschidigten Volk eine religiése Sehnsucht«*®, die mehr ist als soge-
nanntes Opium. Hoffnung ist daher gerade kein »Privileg der Spiteren, der Durch-
gekommenen, der Endsieger der sozialen und politischen Entwicklung«*.

Nachdem nun die Uberlegungen zu Gerechtigkeit und Handlungsfihigkeit dar-
gestellt wurden, werden die von Metz formulierte christliche Verinderungsethik
(5.1) sowie eine Ethik aufgrund der Gefihrdetheit bei Butler (5.2) vorgestellt. Daran
schlieft sich die Auseinandersetzung mit der Forderung nach universaler Solida-
ritit bei Metz an (5.3). Dies fithrt zur Frage der Verantwortung, die sich nach But-
ler aus der Interdependenz der Leben ergibt (5.4). In der Auswertung werden die
Differenzen der beiden Ansitze im Hinblick auf die diskursive Rahmung ethischer
Fragestellungen und das Konzept der Solidaritit analysiert (5.5).

5.1 christliche Veranderungsethik

Metz sucht nach einem neuen Politikverstindnis und skizziert dazu eine Politik ex
memoria passionis, also ein »politisches Handeln aus dem Gedichtnis der Leidens-
geschichte der Menschen«*°. Diese Politik kénnte zu neuen Formen der Solidaritit
ermutigen und erinnert daran, dass Frieden und Freiheit nicht auf Kosten anderer
durchgesetzt werden kénnen. Dabei grenzt Metz die NPTh sowohl von der Sozial-
ethik*, als auch von einer politischen Ethik** ab. Fiir ihn ist Theologie nicht primir
Ethik, sondern Eschatologie. Er warnt vor einer »Verwandlung der Eschatologie in
Ethik«*, da dies dazu fiithrt, den zeitlichen Charakter der Apokalyptik zu ignorie-
ren. Die Fokussierung der Eschatologie hilft auch dabei, einem »unmittelbaren und
radikalen Zusammenfall von politischer und ethischer Praxis, wie er fiir totalitire
politische Konzeptionen typisch sein mag«** zu entgehen. Gleichzeitig ist die gesell-
schaftliche christliche Praxis natiirlich ethisch bestimmt.* Diese christliche Ethik

37  Ders., ZB, 73.

38 Ders., GiG, 143.

39  Ebd., 143.

40 Ebd., 107f.

41 Vgl.ebd., 34.

42 Vgl. ders., ZB, 27.
43 Ders., Mp,127.

44  Ders., ZB, 81.

45  Vgl. ders., GiG, 69.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

versteht Metz als politische Verinderungsethik und eben nicht als konservative Ord-
nungsethik.* Verinderungsethik ist dabei eine »Ethik des méglichen und tatsich-
lichen Wandels«*’, wobei es nicht nur um einen Wandel innerhalb bestehender po-
litischer Verhiltnisse, sondern auch um einen Wandel der politischen Ordnungen
selbst geht. Dabei zielt eine christlichen Verinderungsethik auch darauf ab, »politi-
schen Verinderungen die Basis des Hasses und der Gewalt«*® zu entziehen.

Metz kritisiert eine Ethik ohne Apriori, die »zur reinen Vertriglichkeitsethik,
zur Akzeptanz- oder Rechtfertigungsethik«* wird, da sie aufgrund einer fehlenden
Kriteriologie Handeln erst im Nachhinein rechtfertigt und dessen Ziele und Gren-
zen nicht definieren kann. Er sieht eine Aporie in ethischen Uberlegungen im »Zeit-
alter der>postmodernen< Fragmentierung«*°: Wihrend ethische Fragen lingst nicht
mehr nur das Handeln des Einzelnen betreffen, sondern durch technische und 6ko-
nomische Entwicklungen deutlich langfristiger und breiter angelegt sein miissen,
steht gleichzeitig jedes universale ethische Denken in der Kritik, der Pluralitit einer
globalisierten Welt nicht gerecht zu werden. Metz sieht in der Moral die Bedingung
der Autonomie der Vernunft.”" Damit geht die Notwendigkeit einer neuen Verbin-
dung von Politik und Moral einher.** Diese ist notwendig, damit Politik nicht allein
durch die »Geilel von Okonomie und Technik im Zeitalter der entgrenzten Mirk-
te und einer zunehmend entgrenzten Biopolitik«”® bestimmt wird. Vielmehr geht
es um »die Mobilisierung der geistigen und moralischen Krifte durch eine radikale
Demokratisierung des Unterbaus der Gesellschaft, ein Aufrichten der Freiheit und
der effizienten Verantwortung von unten her«**. Diese Verbindung von Politik und
Moral besteht in der »Imagination fremden Leidens, aus der eine iiberschiefRende,
unkalkulierte Parteilichkeit fiir die Schwachen und Nichtvertretenen reifen soll«®.
Anspruch ist also, das Leid der Fremden und Anderen im politischen Handeln zu
bedenken und einzubeziehen. Daher gilt: »Dieses Verstindnis von Politik ist und
bleibt moralisch aufgeladen. Das wird man ihm immer wieder zum Vorwurf ma-
chen. Doch was wire die Alternative?«*®

Metz diskutiert einen moglichen christlichen Beitrag zur Entwicklung ei-
ner Weltmoral, die im Einklang mit Autonomie und Emanzipation stehen muss.

46  Vgl. ders., Mp, 169.
47 Ders., ZB, 45.

48 Vgl.ebd., ZB,171.
49  Ders., Mp, 203.

50 Ders., ZB,198.

51 Vgl. ders., Mp, 201f.
52 Vgl. ders., GiG, 106.
53 Ders., Mp, 161.

54  Ders., GiG, 106.

55  Ebd., 119.

56 Ders., ZB, 184.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

133


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Emanzipation meint dabei nicht die »pure Verneinung jeglicher Autoritit«<*’ son-
dern schliefdt die Anerkennung und den »Gehorsam gegeniiber der Autoritit der

Leidenden«®®

als Grundlage einer Weltmoral ein. Die Autoritit der Leidenden
griindet in der Gleichheit aller Menschen und dem daraus folgenden moralischen
Schluf3: »Es gibt kein Leid in der Welt, das uns nicht angeht.«* Diese Autoritit
ist absolut, sie ist eine, »die vor jeder Abstimmung, vor jeder Verstindigung aller
Menschen verpflichtet und die deshalb von keiner Kultur und keiner Religion, auch
von der Kirche nicht, hintergangen und relativiert werden kann«®°.

Metz bestimmt eine christliche Verinderungsethik inhaltlich als Auflehnung
gegen »Verhiltnisse, die dem Evangelium direkt widersprechen — wie Entwiir-
digung, Ausbeutung, Rassismus«®. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit einer
»Formulierung der christlichen Gottesrede [..] in Kategorien des Widerstands
und der Verinderung«®*. Dies folgt auch aus einem praktischen Verstindnis des
Gottesgedanken, denn er ist eben »kein Uberbaugedanke, der sich widerspruchs-
los iiber alle Verhiltnisse breiten liefde; vielmehr ein eingreifender Gedanke, ein
Widerstandsgedanke«®. Zu dieser Verinderungsethik gehért auch die Liebe auf
gesellschaftlicher Ebene, also die »unbedingte und »selbstlose« Entschlossenheit zur
Freiheit und zur Gerechtigkeit fiir die Anderen«*. In der Nachfolge Jesu driickt sich
diese Liebe als die »Beriicksichtigung des Leidens der Anderen - bis hin zum Leid
der Feinde«® aus. In ihr zeigt sich auch die Einheit von Gottes- und Nichstenliebe®®
so dass von einer »mystisch-politische Doppelverfassung der Nachfolge«®” gespro-
chen werden muss. Daher gehort zu dieser Liebe auch eine Kritik an Gewalt und
gewaltsam wirkenden gesellschaftlichen Verhiltnissen. Unter Umstinden kann
es dabei zu Situationen kommen, in denen es revolutionirer Gewalt — als letztem
Mittel — bedarf um Ungerechtigkeit zu beenden.®

Metz spricht weiter von einer »Mystik der Compassion als politische Mystik«®,
deren kategorischer Imperativ »Aufwachen, die Augen 6ffnen!«” lautet. Zu dieser

57 Ders., Mp, 79.

58 Ebd., 202.
59  Ebd.,161.
60 Ebd., 161.
61  Ebd., 232.

62  Ders., GiG,13.

63  Ders., ZB, 88.

64 Ebd., 32.

65 Ebd., 200.

66 Vgl ders., Mp, 19.

67  Ders., Zeit der Orden? Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg/Basel/Wien 31977, 47.
68 Vgl ders., ZB,19.

69  Ders., Mp, 158.

70 Ebd., 166.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

Mystik gehort also ein gelebter Widerstand gegen die Unmenschlichkeit der Welt™,
sie macht die Kirche zu einer »Kirche der Mitleidenschaft als lebendiger Ausdruck
ihrer Gottesleidenschaft«’*. Eine solche Mystik ist es, die »die Menschen durch ei-
gene Leidensfihigkeit fihig macht, am Leiden anderer zu leiden und gerade so dem
Mysterium Seiner Passion nahezusein«”. So, dass das Gebet einer Mystik der offe-
nen Augen angesichts des Leidens zum Schrei wird.” Eine so verstandene Mystik
tragt das Leid der Menschen vor Gott und leidet ebenso an Gott selbst, da sie die
Theodizee-Frage offen hilt. Dieses Leiden an Gott kann sich in einem Schrei vor Gott
ausdriicken, einem Schrei nach Gerechtigkeit.”” Neben der Mystik der Compassion
zeigt sich politisch bewusster Glaube auch in einer »Spiritualitit der befreiten Frei-
heit«’®. Diese beinhaltet auch die Bereitschaft am Leid der anderen zu leiden, wozu
es gehort, sich »nicht nur iiber das ein Gewissen bilden, was sie anderen tun oder
nicht tun, sondern auch iiber das, was sie unbekiimmert zulassen, dafl es anderen
geschieht«”’. Eine Spiritualitit der befreiten Freiheit beinhaltet auch die Kontem-
plation, die ein Weg sein kann, jenseits gesellschaftlicher Plausibilititen zu denken
und »die Kraft zu jener Selbstlosigkeit, die ein befreiendes Handeln im Interesse der
Anderen, der Minorititen etwa, verlangt«” zu finden.

Metz bezieht sich in seinen Arbeiten immer wieder auf das Schreiben der Syn-
ode der deutschen Bistiimer »Unsere Hoffnung«”. Denn das Christentum ist ein
Ort der »Hoffnung auf den Gott der Lebenden und der Toten«*® und einer »stindig
bedrohten und umstrittenen, aber unzerstérbaren Hoffnung auf universale Gerech-

8 Die christliche Hoffnung griindet in der Erinnerung an Jesu Christi, die-

tigkeit«
se Erinnerung »enthilt eine bestimmte Antizipation der Zukunft als einer Zukunft
der Hoffnungslosen, der Gescheiterten und Bedringten«*?. Der Glaube an eine sol-

che Zukunft ist eine Aufgabe der Kirche als »Tradentin einer Hoffnung«®. Christ-

71 Vgl. ders., ZB, 98.

72 Ders., Mp,179.

73 Ders., GiG, 142.

74  Vgl. ders., Mp,107.

75  Vgl.ebd.,107.

76  Ders,, GiG, 99.

77 Ebd., 99.

78  Ders., ZB, 72.

79  Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit, in: Prasidium der Gemeinsa-
men Synode der Bistimer — Deutsche Bischofskonferenz (Hg.), Gemeinsame Synode der Bis-
timer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse der Vollversammlung (Offizielle Ge-
samtausgabe I), Freiburg i.Br. 1976, 84—111.

80 Metz, GiG, 227.

81  Ders., ZB, 110.

82  Ders., GiG, 95.

83 Ders., ZB, 127.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

135


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Ellen Geiser: Wer zahlt?

liche Hoffnung ist damit eschatologisch® und insofern »eine immer noch zeitlich
gespannte Erwartung«®. Es ist eine »Hoffnung als Naherwartung«®. Dabei bleibt
sie zugleich eine Hoffnung, die sich auf die Weltgeschichte als Heilsgeschichte be-
zieht””, und um einen eschatologischen Vorbehalt weif3.®® Diese christliche Hoff-
nung kennt allerdings auch Trauer und Leiden und ist daher nicht von der »negati-
ven Gestalt der Hoffnung als Leiden an Gott«*’ zu trennen.

5.2 Ethik aufgrund der Gefahrdetheit

Fiur Butler grindet Ethik in der Gleichwertigkeit und der Interdependenz des
Lebens®, sie ist »eine Folge des nachhaltigen Angesprochenseins und Ansprech-
barseins«”. Ethik basiert also nicht auf Vereinbarungen oder Entscheidungen,
sondern auf einer geteilten Bedingtheit von Leben®® und der sich daraus erge-
benden geteilten Vulnerabilitit. Es geht dabei darum, »fiir ein Verstindnis der
ethischen Verpflichtung zu kimpfen, das in der Gefihrdetheit begriindet liegt«*.
Oder anders gesagt: Dass alle Leben grundsitzlich von Prekaritit bedroht sind,
ist ein »Grund fiir unsere potenzielle Gleichheit und unsere wechselseitige Pflicht,
gemeinsam die Bedingungen fiir ein lebbares Leben zu schaffen<®*. Ethik wird
daher auch nicht als »Disposition oder Handlung eines fertigen Subjekts [...],
sondern vielmehr als relationale Praxis in Erwiderung auf eine Pflicht, die ihren
Ursprung auflerhalb des Subjekts hat«*® verstanden. Butler nutzt beispielswei-
se im Untertitel ihrer Auseinandersetzung mit Gewaltlosigkeit die Bezeichnung

84 Vgl.ebd., 158.

85  Ders., Mp, 45.

86 Ders., GiG,165.

87  Vgl.ders., ZB, 110.

88 Vgl.ebd., 32.

89  Ders., Mp, 23.

90  Vgl. Butler, pTV, 61. Fur eine Auseinandersetzung mit Butler aus Sicht theologischer Ethik s.
Riedl, Anna Maria, Ethik an den Grenzen der Souveranitat. Christliche Sozialethik im Dialog
mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des Kindeswohlbegriffs (Gesellschaft — Ethik — Re-
ligion 8), Paderborn 2017. Schaupp, Walter, Judith Butler. Herausforderungen aus der Sicht
einer theologischen Ethik, in: Grimme, Bernhard/Werner, Gunda (Hg.), Judith Butler und
die Theologie. Herausforderung und Rezeption (Religionswissenschaft 15), Bielefeld 2020,
149-171.

91 Butler, RdK, 167.

92 Vgl. dies., pTV, 160.

93  Ebd., 158.

94  Ebd., 279.

95  Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-
ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 19.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

»ethisch-politisches Geflecht«*® (ethico-political bind). Damit wird einer Trennung
von Politik und Ethik widersprochen, denn Ethik ist immer schon in Gesellschafts-
theorien prisent, genauso wie ethische Fragen politisch geprigt sind”, weshalb das
Augenmerk auf die Uberschneidungen der beiden Sphiren gelegt werden sollte.”®

In ihren Uberlegungen zu moralischen Urteilen bezieht sich Butler sowohl auf
Adorno als auch auf Nietzsche. Sie stellt zunichst klar, dass Ethik nicht allein darin
besteht, »moralische Urteile zu fillen und zu rechtfertigen«®®. Auflerdem kritisiert
Butler, im Anschluss an Talal Asad™®, dass in herkdmmlichen moralischen Urtei-
len das Verstehen mit dem Urteilen zusammenfillt. Denn iiblicherweise wird da-
bei folgendermaflen vorgegangen: »Wir definieren das Phinomen, um zu wissen,
woriiber wir reden, und anschlieflend urteilen wir dann iiber dieses Phinomen.«**
Butler betont allerdings, dass die Definition schon ein Urteil enthilt und »an die-
sem Punkt verliert die Unterscheidung zwischen Deskriptivem und Normativem
ihre Klarheit«*®*. Schon bei der Definierung sind also Normen und Deutungsrah-
men wirksam. Wenn dies nicht beachtet wird, basieren moralische Urteile auf einer
»Karte der Realitit«'*, die moglicherweise falsch ist. Damit stellt sich Butler nicht
dagegen, iiberhaupt Urteile zu fillen, sondern pladiert fiir eine kritische Reflexi-
on der Normativitit von Definitionen und Beschreibungen.’®* Zu dieser kritischen
Haltung gehort, »Urteile auszusetzen, um den Anderen erst einmal iiberhaupt zu
erfassen«®. Ist dies nicht der Fall, so »dient uns die Verurteilung dazu, den Ande-
ren zum Nichtanerkennbaren zu machen«®®. Dabei ist zu bedenken, dass ein Urteil
immer auch eine Beziehung des Beurteilten zum Beurteilenden voraussetzt*” und
ein »Modus der Anrede«*® ist.

96 Dies., MdGew.

97  Vgl. dies., KeG, 20 und dies., MdE, 107.

98  Vgl. dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von
Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 18f.

99 Dies., KeG, 60.

100 Asad, Talal, On Suicide Bombing, New York 2007.

101 Butler, RdK, 144.

102 Ebd., 144f. Zum Verhiltnis von Macht und Wissen s. Foucault, Michel, Uberwachen und Stra-
fen. Die Geburt des Gefidngnisses. Aus dem Franzésischen von Walter Seitter, Frankfurt'©1992,
39: »[...] ist wohl anzunehmen, dafd die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof3 férdert,
anwendet, ausnutzt)/dafd Macht und Wissen einander unmittelbar einschlieRen/daR es kei-
ne Machtbeziehung gibt, ohne dafi sich ein entsprechendes Wissensfeld konstituiert, und
kein Wissen, daf$ nicht gleichzeitig Machtbeziehungen voraussetzt und konstituiert.«

103 Ebd.135.

104 Vgl. ebd., 146.

105 Dies., KeG, 59.

106 Ebd., 61.

107 Vgl ebd., 60.

108 Ebd., 61.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

137


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Doch wie sieht eine Ethik aus, die einem postsouverinen Subjektverstindnis
Rechnung trigt? Im Anschluss an Adorno denkt Butler iiber die sogenannte ethische
Gewalt nach.’® Eine Ethik, die von der Selbsttransparenz und Souverinitit der Sub-
jekte ausgeht und damit nicht deren Begrenzung beriicksichtigt, tut diesen Subjek-
ten Gewalt an.”™ Um die Begrenztheit von Menschen zu beriicksichtigen ist daher
ein »fragiles und fehlbares Subjekt der Ethik, charakterisiert eher durch seine Gren-
zen als durch seine Souverinitit«'™ gefragt. Dies folgt auch daraus, dass das Sub-
jekt konstituiert und damit sich selbst enteignet ist."* Dabei handelt es sich um eine
nach-hegelianische Form der Ethik, »die auf unserer gemeinsamen und unabander-
lichen Teilblindheit in Bezug auf uns selbst griindet«™. Eine solche Ethik braucht
die »Bereitschaft, die Grenzen der Anerkennung selbst anzuerkennen und einzuge-
stehen, dass wir dort, wo wir behaupten, uns selbst zu kennen und uns selbst dar-
zustellen, auf bestimmte Weisen scheitern, auf Weisen, die aber wesentlich sind fiir

14 Diese Begrenzung gilt nicht nur beziiglich des Subjekts selbst,

das, was wir sind«
sondern auch im Hinblick auf die Fragen nach Anerkennbarkeit und der Moglichkeit
zu Erscheinen.™ Denn die klassische ethische Frage »Was soll ich tun?« setzt schon
ein»ich«voraus und dieses»ich<ist eben ein konstituiertes, bedingtes und durch Nor-
men hervorgebrachtes.™

Nun folgt aus einer Ethik des postsouverdnen Subjekts aber nicht, dass Subjekte
keine Verantwortung itbernehmen kénnten. Dagegen argumentiert Butler folgen-

dermaflen:

»Wenn mansich selbst gerade aufgrund seiner Beziehungen zu anderen undurch-
sichtigist, und wenn eben diese Beziehung zu anderen der Austragungsort der ei-
genen ethischen Verantwortlichkeit ist, dann kann daraus sehr wohl folgen, dass
das Subjekt gerade in seiner Undurchschaubarkeit fiir sich selbst einige seiner

wichtigsten ethischen Bindungen unterhilt.«"’

Mit Adorno lisst sich weiter fragen: »Wie soll ich ein gutes Leben anstreben, wenn
ich garkein nennenswertes Leben besitze oder wenn das Leben, um das ich mich be-

109 Vgl ebd., 14ff.
1o Vgl ebd., 1.

111 Ebd., 10.
112 Vgl ebd, 20.
13 Ebd,, 54.
114 Ebd., 54.

15 Vgl ebd., 144.
16 Vgl ebd., 8.
117 Ebd., 29.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

miihe, als entbehrlich erachtet wird und sogar schon abgeschrieben wurde?«*® An-
erkennbarkeit und Lebbarkeit des Lebens sind damit Voraussetzungen dafiir, tiber-
haupt ethische Fragen stellen zu konnen. Erst wenn das Leben lebbar ist, lisst sich
die Frage stellen, wie das Leben gefithrt werden sollte." Hierin liegt eine wichti-
ge Uberschneidung politischer und ethischer Fragen. Daher muss bedacht werden,
dass es Menschen gibt, »die nicht im Horizont der Ethik erscheinen konnen, die kei-
ne Personen sind oder nicht als die Art von Wesen erachtet werden, mit denen man
120 Wer als Mensch zihlt, ent-
scheidet sich entlang von politischen und gesellschaftlichen Verhiltnissen, die Teil

in ein ethisches Verhiltnis treten kann oder muss«

der Rahmenbedingungen sind, »vor deren Folie bestimmte Leben als lebenswert er-
scheinen — und damit zugleich als wert, dass man sie beschiitzt und fiir sie kimpft -
und andere dagegen als nicht schiitzenswert«*'. Eine ethische Haltung lisst sich al-
lerdings nur zu denjenigen entwickeln, die sichtbar und erkennbar sind"*, weshalb
eine Kritik der Anerkennungsnormen ein notwendiger Teil der Ethik sein muss. An
diesem Punkt zeigen sich erneut die »politischen Modalititen grundlegender ethi-
scher Fragestellungen«*.

Ethik ist eine »Folge des nachhaltigen Angesprochenseins und Ansprechbars-
eins«'**. Daraus ergibt sich, dass es »auf globaler Ebene keine Ethik ohne eine nach-
haltige Praxis der Ubersetzungsarbeit geben kann«**. Ubersetzung wird dabei so-
wohl im Hinblick auf historische als auch auf kulturelle Riume gedacht. An diesem
Punkt widerspricht Butler dem Konzept des ethischen Anspruchs durch den Ande-
ren bei Levinas™® und hilt fest: »In diesem Sinn gibt es ohne Ubersetzung keine ethi-
sche Antwort auf den Anspruch, den jeder andere an uns hat; andernfalls wiren wir
ethisch nur an die gebunden, die schon so sprechen wie wir, in der Sprache, die wir
schon kennen.«*’

118 Dies., pTV, 255. Vgl. Adorno, Theodor W., Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten
Leben, Berlin/Frankfurt 1951, 59.

19 Vgl ebd., 62.

120 Ebd., 143.

121 Dies., KuA, 36.

122 Vgl. dies., RdK, 55.

123 Dies., MdE, 107.

124 Dies., RdK, 167.

125 Ebd., 167.

126 S. dazu Butlers Auseinandersetzung mit Levinas: Dies., Am Scheideweg. Judentum und die
Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Reiner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 20ff.

127 Ebd., 28f.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

139


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Ellen Geiser: Wer zahlt?

5.3 universale Solidaritat

Ein zentraler Gedanke bei Metz ist die universale Solidaritat'?®

, sie ist »eine Kate-
gorie des Beistands, der Stittzung und Aufrichtung des Subjekts angesichts seiner
akuten Bedrohungen und Leiden«**”. Damit ist sie ein Ausdruck der Option »fiir die
Armen und [...] fiir die Anderen in ihrem Anderssein«*°. Ziel einer solchen Solidari-
tit ist »das Subjektseinkénnen und Subjektwerdenmiissen aller Menschen«™'. Die-
se universal verstandene Solidaritit gilt sowohl fiir die kommenden Generationen,
und ist gleichzeitig »eine praktische Erinnerungssolidaritit mit den tddlich Ver-

2 In dieser sogenannten >Solidaritit riickwirts« sind

stummten und Vergessenen«
Erinnerung und Solidaritit dabei folgendermaflen verkniipft: »Erinnerung und Er-
zihlung haben ihren praktischen Charakter nicht ohne Solidaritit, und Solidaritat
erreicht ihren spezifisch kognitiven Rang nicht ohne Erinnerung und Erzihlung.«*
Daher setzt Solidaritit auch voraus, »fremdes Leid zur Sprache zu bringen«*.
Gott ist das notige Fundament fiir diese eingeforderte universale Solidaritat™,
denn sie ist »die Form, in der diese Subjekte — vor Gott und durch ihn - existie-
ren<*®. Daher ist auch das Gebet eine Ausdrucksform der Solidaritit.””” Gerade
der Glaube an die Uberwindung des Todes und der Schuld durch Christus for-
dert Christ*innen dazu auf, solidarisch mit den Unterdriickten und Leidenden zu

sein.8

Daher muss Solidaritit auch »in ihrer unaufléslichen mystisch/universalen
und politisch/partikularen Doppelstruktur«® verstanden werden. So stellt sich die
Frage immer wieder neu, mit wem und wie solidarisch gehandelt werden soll. Metz
spricht aufierdem von einer »solidarischen Hoffnung auf den Gott der Lebenden
und der Toten, der alle Menschen ins Subjektsein vor sein Angesicht ruft«*°. In die-
ser solidarischen Hoffnung »hofft der Christ nicht primir fir sich selbst, sondern

fiir die anderen und darin fiir sich«**.

128 Vgl. Metz, GiG, 73.
129 Ebd, 220.

130 Ders., ZB,121.
131 Ders., GiG, 81.
132 Ebd., 113.

133 Ebd.,175.

134 Ders., ZB, 201.
135 Vgl ebd., 110.
136 Ders., GiG, 73.
137 Vgl.ebd., 85.
138 Vgl. ebd., 220.
139 Ebd., 223.

140 Metz, GiG,19.
141 Ebd,, 89.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

So verstandene christliche Solidaritit ist parteilich mit den Leidenden und da-
her mehr als Sympathie zwischen Verbiindeten oder Altruismus.** Es geht dabei
eben nicht um ein Zweckbiindnis zwischen gleichrangigen Partner*innen, sondern
um »eine unkalkulierte Parteilichkeit fiir die Schwachen und Nichtvertretenen«.
In diesem Punkt schlief3t sich Metz der Kritik Peukerts an Theorien kommunika-
tiven Handelns an, die von gleichberechtigten Gesprichspartner*innen ausgehen
und damit die unterschiedlichen Voraussetzungen fiir kommunikatives Handeln
nicht beriicksichtigten.™* Ist in diesen Theorien die Verniinftigkeit eine Vorausset-
zung der Anerkennung, so ist es fiir das christliche Denken die Bediirftigkeit.'*

Nach Butlers Uberlegungen darf Solidaritit nicht als wechselseitige Liebe miss-
verstanden werden, sie zeigt sich darin, einander zu sagen: »Du bist betrauerbar,
dein Verlust ist nicht hinnehmbar, ich will, dass du lebst, ich will, dass du leben
willst, nimm meinen Wunsch als deinen, denn deiner ist schon meiner.«**° Solidari-
tit entsteht dabei nicht unbedingt und bevorzugt »aus absichtlichen, wohliiberleg-
ten Vereinbarungen«**. Sie ist vielmehr eine mogliche Folge des Ausgesetztseins
des Korpers und beinhaltet daher auch einen Aspekt der Unwihlbarkeit. Butler be-
schreibt das eindriicklich so: »Die Leute, die man auf oder abseits der StrafSe trifft,
im Gefingnis oder in der Peripherie, auf dem Weg, der noch keine Straf3e ist, oder
in welchem Keller auch immer diejenigen stecken mégen, mit denen eine Koalition
derzeit moglich wire: Es sind nicht unbedingt die, die man sich ausgesucht hit-
te.«'*® Dabei handelt es sich um eine »nicht-substanzialistische[n] Konzeption der
Solidaritit«**, also einer Solidaritit, die nicht auf Identititen fokussiert ist.

5.4 Verantwortung der Ungewahlten

Mit dem Verweis auf die biblische Tradition fordert Metzt neben einer universa-
len Solidaritit auch einen Universalismus der Verantwortung.”® Aus dem Gleich-

142 Vgl ebd., 222.

143 Ebd., 119.

144 Vgl.ebd.,224. Erverweist dazu auf Peukert, Helmut, Wissenschaftstheorie —Handlungstheo-
rie—fundamentale Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Frankfurt 1978, 283.

145 Vgl. Metz, GiG, 224. Er verweist dazu auf Fiissel, Kuno, Das praktische Fundament der Glau-
benssitze, in: Molden, Otto (Hg.), Konflikt und Ordnung. Europdisches Forum Alpenbach
1977, Wien 1978, 49-53.

146 Butler, MdCew, 246.

147 Dies., pTV, 199.

148 Ebd.,199.

149 Dies., RdK, 133.

150 Vgl. Metz, ZB, 200.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

141


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Ellen Geiser: Wer zahlt?

nis vom barmherzigen Samariter lisst sich ableiten: »Nichster< und damit Part-
ner unserer Zustindigkeit ist nie nur der, den wir von uns aus als solchen ansehen
und zulassen.«’ Verantwortung ergibt sich also nicht nur aufgrund von vorhande-
ner sozialer Nihe und bewussten Entscheidungen. Hingegen gilt: Der »Umfang der
Verantwortung ist prinzipiell unbegrenzt. Kriterium fiir Mafy und Umfang ist und
bleibt — das fremde Leid«**.

Butler beschiftigt sich ebenfalls mit der Frage der Verantwortung (responsibili-
ty), denn aus ihrer Kritik einer individualistischen Ethik des souverdnen Subjekts
ergeben sich daftir wichtige Folgen. Butler kritisiert ein neoliberales Verstindnis
von Verantwortung, dass grundlegend individualistisch geprigtist, denn dabei geht
esvor allem darum, eine unternehmerische Haltung des Einzelnen zu etablieren.’
Sie denkt Verantwortung vielmehr von der Interdependenz des Korpers, seiner So-
zialitit und Ausgesetztheit her.”* Wie bereits beschrieben, versteht Butler indivi-
duelle Handlungen als bedingt, so »dass wir von eben dem, was unser Handeln be-
dingt, keine vollstindige Rechenschaft geben, keine konstitutive Grenze angeben
konnen«**. Doch gerade dieser Zustand ist »paradoxerweise die Grundlage unserer

Zurechenbarkeit«!s®

. Daraus folgt allerdings nicht, dass Subjekte keine Verantwor-
tung tragen wiirden und stattdessen gesellschaftliche Umstinde allein verantwort-
lich gemacht werden: »Einerseits wird auf uns eingewirkt, andererseits handeln wir,
und unsere >Verantwortung« liegt in der Verbindung zwischen den beiden.«*” Ver-
antwortung lisst sich auch deswegen nicht auf einen Akt des Individuums reduzie-
ren, weil ihr Grund in der Ausgesetztheit des Kdrpers und der Sozialitit des Lebens
liegt.™s®
meine Tugendhaftigkeit, sondern iiberantworte mich jener breiteren Gesellschaft-
lichkeit, die ich bin.«*°

Wenn Verantwortung auf der Ausgesetztheit, auf der konstitutiven Relationali-

Deshalb lisst sich sagen: »Wenn ich verantwortlich handle, mehre ich nicht

tit des Lebens als Korper und der sich daraus ergebenden Interdependenz basiert,
kann sie nicht »isoliert vom Anderen«**® gedacht werden. Daraus ergibt sich die
Frage: »Fiir welches >Wir< bin ich am Ende verantwortlich?«*** Butler widerspricht
der Auffassung, dass Zugehorigkeit ein geeignetes Kriterium fiir Verantwortung ist.

151 Ebd., 200.

152 Ebd., 201.

153 Vgl. Butler, MdE, 144.
154 Vgl. dies., RdK, 39.
155 Dies., KeG, 116.

156 Ebd., 116.

157 Dies., GL, 33.

158 Vgl. dies., KeG, 101.
159 Dies., MdE, 151.
160 Dies., GL, 64.

161 Butler, RdK, 41.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

Daraus wiirde nimlich folgen, »dass ich Verantwortung nur fiir jene trage, die mir

in der einen oder anderen Weise erkennbar dhneln«¢*

. Und es stellt sich die Frage
nach der Verantwortung »jenen gegeniiber, die wir nicht kennen, jenen, die unser
Gefiihl von Zugehérigkeit in Fragen stellen<*®*. Butler verweist hier auf das Konzept
der ungewihlten Kohabitation bei Hannah Arendt.’®* Arendt zeigt auf, dass »wir
keine Wahl haben, mit wem wir auf der Erde zusammenleben«'*. In dieser unge-
wihlten Pluralitit als Grundlage der Freiheit sieht Arendt die Bedingung dafiir, dass
der Mensch als zoon politikon verstanden werden kann. Daraus wiederum leitet sie
die Pflicht ab, diese Pluralitit zu erhalten. So ergibt sich wiederum die Pflicht, Ver-
antwortung nicht allein auf Ahnlichkeit zuriickzufiithren, denn »wer >wir< auch sein
mogen — auch uns hat sich niemand ausgesucht, auch wir sind ohne irgendjeman-
des Zustimmung auf dieser Erde aufgetaucht«'®. Daraus leitet Arendt die Notwen-
digkeit eines politischen Gemeinwesens ab, »das fiir die Gleichstellung notwendig
unterschiedlicher Bevolkerungsgruppen sorgt«*®’. Der Frage nach der Verantwor-
tung liegt daher die Aussage zugrunde: »Wir alle sind [...] die Ungewihlten, aber wir
sind eben auch alle gemeinsam ungewihlt.«**® Oder anders gesagt: Daraus, »dass

169

alle Menschen das gleiche Recht haben, die Erde zu bewohnen«™, ergibt sich die

Verpflichtung, »uns zu bemithen, den ultimativen Wert dieser ungewihlten sozia-

179 Und zwar indem wir »Freiheit in einer Weise ausiiben, die

der Gleichwertigkeit von Leben notwendig verpflichtet ist«'”",

len Welt zu bejahen«

Butler denkt auch dariiber nach, inwiefern Verantwortung zur Herstellung ei-
nes >wir< beitrigt: »Kann es nicht sein, dass das >Ich« sich mit der Ubernahme von
Verantwortung zumindest in Teilen als sWir< erweist?«'7> Doch wer ist dieses >wir<
>Wir< erweist sich anhand von Trauer, es zeigt sich anhand dessen, »um welche Le-
ben wir trauern und um welche nicht«'”?. Nur wer betrauerbar ist gehért zum >wir<.
Mit Levinas weist Butler darauf hin, dass dieses >wir< immer schon durch Alteritit

162 Ebd., 41.

163 Dies., KuA, 15.

164 Vgl. dies., pTV, 148.

165 Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-
ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 36.

166 Dies., pTV, 154.

167 Dies., Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus. Aus dem Englischen von Rei-
ner Ansén, Frankfurt/New York 2013, 36.

168 Dies., pTV, 154.

169 Ebd., 151.

170 Ebd.,161.

171 Ebd.,167f.

172 Dies., RdK, 41.

173 Dies., KuA, 18.

- am 14.02.2026, 16:57:26.

143


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Ellen Geiser: Wer zahlt?

unterbrochen ist und stellt fest: »[D]ie Pflichten, die >swir<haben, sind eben jene, wel-
che die Grenzen unserer etablierten Vorstellung von diesem >Wir< durchbrechen«'74.

Nun stellt sich die Frage, welche Voraussetzungen gegeben sein miissen, damit
Verantwortung ibernommen werden kann und es méglich ist, dem Anspruch des
Anderen gerecht zu werden. Butler verweist hier auf Levinas, der erklirt, »dass der
Anspruch an mich schon ergeht, bevor ich ihn zur Kenntnis nehme und dass er ein
inauguratives Moment meines eigenen Seins ist«'”*. Butler stimmt zwar zu, wendet
allerdings ein, dass es nur maglich ist, diesem Anspruch gerecht zu werden, wenn
bestimmte Voraussetzungen erfiillt sind. Um einem anderen Menschen gegeniiber
verantwortlich zu handeln, muss zunichst die Voraussetzung erfiillt sein, dass die-
ser iiberhaupt als Mensch wahrgenommen werden kann und das ist nicht immer
der Fall.

Eine weitere Voraussetzung ist die Empfinglichkeit fiir den Anspruch.””® Dabei
ist »Empfinglichkeit kein rein subjektiver Zustand [...], sondern eine Art und Weise
der Reaktion auf das, was wir vor uns haben, mit den Mitteln, die uns zur Verfiigung
stehen«”’. Ein Anspruch ist also immer etwas Vermitteltes und in dieser Vermitt-
lung wirken »Formen und Rahmen, die mich erst fiir diesen Anspruch empfinglich
machen«”, Daher ist eine Empfinglichkeit fiir den Anspruch der Anderen nicht
per se gegeben, sondern durch die normativen Rahmungen der Erscheinungssphire
und der Anerkennbarkeit begrenzt.””® So muss gefragt werden: »Was lisst ein Leben
in seiner Verletzbarkeit und seiner Schutzbediirftigkeit sichtbar werden, und was
hindert uns daran, andere Leben auf diese Weise zu sehen?«'*® Oder anders gesagt:
»Vielleicht konnen wir uns dieser Verantwortung nur durch eine kritische Reflexion
aufjene Ausschlussnormen bewusst werden, die Bereiche der Anerkennbarkeit erst
konstituieren.«'®

5.5 Auswertung

Sowohl Butler als auch Metz verkniipfen (christliche) Ethik und Politik ausdriicklich
miteinander. Dabei gehen beide davon aus, dass sich Verantwortlichkeit nicht allein
aus Ahnlichkeiten oder Zugehérigkeiten ableiten lisst. Wie dargestellt, unterschei-
den sich ihre ethischen Konzepte allerdings hinsichtlich ihres Subjektverstindnis-

174 Dies., RdK, 21.

175 Ebd., RdK, 165.

176 Vgl. dies., MdE, 98.
177 Dies., RdK, 54.

178 Ebd.,165f.

179 Vgl. dies., KuA, 36.
180 Ebd,, 36.

181 Dies., RdK, 41f.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

ses.’® Wihrend Metz von einem souverinen Subjekt ausgeht, das Partei fiir die Ar-
men und Schwachen ergreift, formuliert Butler eine Ethik des postsouverdnen und
gefihrdeten Subjekts.

Eine von Metz beschriebene christliche Verinderungsethik zielt auf den Wider-
stand gegen ungerechtes Leid'®. Thre Grundlage ist die Feststellung: »Es gibt kein
Leid in der Welt, das uns nicht angeht.«’®* Diese ergibt sich aus einem biblisch be-
griindeten Universalismus der Verantwortung, also einem unbegrenzten Umfang
der Verantwortung des Subjekts. Fiir Metz ist christliche Solidaritit daher konsti-
tutiv universal, also allgemein und umfassend sowie parteilich mit den Leidenden.

Butlers Ethik steht im Kontext ihrer Analyse von diskursiven Anerkennungsnor-
men und normativ begrenzten Erscheinungssphiren, durch die die Moglichkeit ei-
ner universalen Solidaritit hinterfragt wird. So wie Anerkennung aufgrund ihrer
konstitutiven Exklusion nicht auf alle ausgedehnt werden kann, kann auch Solida-
ritdt nie universal sein, da sie wiederum auf Anerkennung beruht. Denn nur wer
sichtbar, intelligibel und anerkennbar ist, dem kann auch Solidaritit entgegenge-
bracht werden. Diese Sichtbarkeit setzt wiederum Empfinglichkeit und Vermitt-
lung voraus und ist damit bedingt. Der gleiche Einwand ergibt sich in Bezug auf die

185 alles Leid angeht. Butler gibt zu bedenken, dass nicht alles

Aussage, dass »uns«
Leid bzw. nicht alle Menschen sichtbar und erkennbar sind. Denn die bestehenden
Anerkennungsnormen lassen einige Leben als schiitzenswert erscheinen und ande-
re nicht. So sollte es zwar kein Leid der Welt geben, das >uns«< nicht angeht, de facto
gibt es allerdings Leid auf der Welt, das nicht als solches erkannt wird bzw. wer-
denkann.”® Auch die Méglichkeit einer von Metz geforderten Parteilichkeit mit den
Nichtvertretenen wird mit Blick auf Anerkennungsnormen fraglich, denn es kann
keine Parteilichkeit mit denen geben, die nicht im Horizont der Ethik erscheinen
konnen. Daraus folgert Butler, dass es die Aufgabe einer Ethik sein muss, ihren ei-
genen Horizont selbst noch einmal zu hinterfragen und damit Verantwortung fiir
eine kritische Reflexion (und bestenfalls Verschiebung) der Anerkennungsnormen
zu tibernehmen. So stellt sich die Frage: Wer wird iberhaupt innerhalb bestehen-
der Erscheinungssphiren als Ausgeschlossene/Nichtvertretene sichtbar?

Neben der Frage nach dem Horizont oder Rahmen einer Ethik beschiftigen
sich Metz und Butler mit dem Thema Solidaritit. Diese begreifen beide als etwas,
das nicht kalkuliert oder geplant werden kann, denn als Beziehung ist sie gerade
dadurch gekennzeichnet, dass sie nicht ausgesucht wurde. Bei Metz basiert diese

182 Siehe dazu Kapitel 11 2.5

183  Durchdie Beschreibungdes Leids als>ungerechtcergibtsich die, von Metz nicht thematisierte
Frage, ob es auch >gerechtes< Leid gibt und anhand welcher Kriterien dies entschieden wird.

184 Metz, Mp, 161.

185 Zur Performativitit von Bezeichnungspraktiken s. Kapitel 11 4.3

186 S.dazu Kapitel I11.1und 113.1

- am 14.02.2026, 16:57:26.

145


https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Ellen Geiser: Wer zahlt?

Uberlegung auf seinem Verstindnis des Nichsten als dem fremden Anderen, bei
Butler auf der ungewihlten Kohabitation. Daraus ergeben sich unterschiedliche
Verstindnisse der solidarischen Beziehung.

Solidaritat driicke sich fiir Metz im Beistand, in »der Stiitzung und Aufrichtung
des Subjekts«*®” aus. Es geht darum, sich den bedrohten Anderen zuzuwenden
und ihre Subjektwerdung durch solidarische Kimpfe zu ermdglichen, also um
sein befreiendes Handeln im Interesse der Anderen, der Minorititen etwa«'®.
Metz fragt weiter danach, woher die »Kraft zu jener Selbstlosigkeit«'® kommen
kann. Fiir ihn ist es die Gottes- und Nichstenliebe, die zur universalen Solidaritit
»unbedingte Entschlossenheit zur Gerechtigkeit, zur Freiheit und zum Frieden fiir

die Anderen«*°

befihigt und ermutigt.

Butler griindet ihre Ethik in der gemeinsamen Gefihrdetheit, in der Ausgesetzt-
heit des Korpers und der Sozialitit des Lebens. Verantwortung und Solidaritit sind
aus dieser Analyse heraus keine selbstlosen Tugenden, sondern Folgen »jener breite-
ren Gesellschaftlichkeit, die ich bin«"'. Sie ergeben sich, mit Arendt gesprochen, aus
dem (eigenniitzigen) Ziel, die ungewihlte Kohabitation aufrechtzuerhalten. Dem-
entsprechend liegt die Motivation oder Kraft zur Verantwortung im Wissen um die
gemeinsame Ungewihltheit.

Die unterschiedlichen Verstindnisse der Verantwortung und Solidaritit™* ha-
ben Folgen fiir die Charakterisierung des solidarischen Verhiltnisses. So fragt But-
ler danach, wie es moglich ist, sich zusammenzuschliefRen und solidarische Biind-
nisse zu bilden, um gemeinsam handlungsfihiger zu werden."* Metz hingegen be-
schreibt das Verhaltnis »der Einen< zu >den Anderen< und betreibt damit eine Ethik
aus der Perspektive >der Einen<. Dabei liegt sein Fokus auf dem solidarischen Sub-
jekt, das im Interesse der Unterdriickten handeln soll. Allerdings klirt er nicht ge-
nauer, wie und ob dieses Interesse der Anderen iberhaupt bestimmt werden kann,
obwohl dies fiir eine praktische Solidaritit von Bedeutung wire. Dabei versteht er
Solidaritit als Beistand, Aufrichten, Stiitzen oder allgemeiner als Zuwendung >von
- zu«. Auf diese Weise bleiben Fragen nach dem Handeln der Ausgeschlossenen oder
einem gemeinsamen Handeln von Ausgeschlossenen und Nicht-Ausgeschlossenen

187 Metz, GiG, 220.

188 Ders., ZB, 72.

189 Ebd., 72.

190 Ebd.,18.

191  Butler, MdE, 151.

192 Weder Metz noch Butler nehmen iibrigens eine genaue Unterscheidung dieser beiden Be-
griffe vor.

193 S.dazu Kapitel I 7.4

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. verantworten

unbehandelt. So ergibt sich die Frage: Kann es Formen der Zuwendung geben, die

einen Paternalismus™*

nicht verstetigen oder reproduzieren?’>

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass in beiden Ansitzen Ethik und Poli-
tik eng miteinander verkniipft sind, jedoch unterschiedlich pointiert ausgearbeitet
werden. Sowohl Butler als auch Metz verstehen Solidaritat als eine Form der un-
kalkulierbaren Beziehung, jedoch begriinden sie die Notwendigkeit der Solidaritdt
unterschiedlich. Wihrend Metz eine christliche Verinderungsethik beschreibt und
zur Selbstlosigkeitin der Unterstiitzung >der Anderen<aufruft, begriindet Butler So-
lidaritit mit einer gemeinsamen Gefihrdetheit und der ungewahlten Kohabitation.
Dies hat Auswirkungen auf die Beschiftigung mit solidarischen Praktiken. Metz fo-
kussiert sich dabei auf die Frage, wie »die Einenc« solidarisch handeln kénnen, Butler
hingegen denkt dariiber nach, wie es maéglich ist solidarische Biindnisse zu bilden.
Auch in der Frage nach dem Umfang der Solidaritit gehen die Ansitze auseinan-
der. Metz besteht auf einer universalen Verantwortung und Solidaritit. Diese hilt
Butler aus diskurskritischen Uberlegungen heraus fiir nicht méglich, da Anerken-
nung und somit auch Solidaritit konstitutiv begrenzt sind. Sie plidiert daher fiir
eine kritische Reflexion des diskursiven Rahmens ethischer Uberlegungen.

194 Zum Begriff des Paternalismus s. Zude, Heiko Ulrich, Paternalismus. Fallstudien zur Genese
des Begriffs (Angewandte Ethik 5) Freiburg i.Br. 2010. Zur Paternalismusgefahr im Zusam-
menhang mit der Option fiir die Armen s. auch Riedl, Anna Maria, Ethik an den Grenzen der
Souverinitat. Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des
Kindeswohlbegriffs (Gesellschaft — Ethik — Religion 8), Paderborn 2017, 63.

195 Zudieser Frage aus diakonischer Perspektive s. Haslinger, Herbert, Diakonie. Grundlagen fiir
die soziale Arbeit der Kirche (UTB 8397), Paderborn/u.a. 2009, 343f.

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 16:57:26.



https://doi.org/10.14361/9783839471135-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

