
5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 

Max Webers politisches und soziologisches Denken ist vom Zivilge
sellschaftsdiskurs weniger weit entfernt als bislang angenommen. Den 
ersten Denkanstoß zur Korrespondenz von Weber und der Zivilgesell
schaftsdebatte lieferte eine Einschätzung Mommsens, der in Weber 
schon relativ früh einen der »bedeutendsten Repräsentanten des euro
päischen Liberalismus an der Schwelle seines Niedergangs« und damit 
einen »Vorkämpfer einer von der Initiative freier Individuen gestalte
ten Gesellschaft«1 zu erkennen glaubte. Die daraus gewonnene erste 
Vermutung, wonach sich diese Einschätzung, insbesondere wegen der 
ebenfalls von Mommsen angedeuteten Distanz gegenüber eines »naiven 
Fortschrittsoptimismus«,2 im Kontext eines (normativ überfrachteten) 
Zivilgesellschaftsdiskurses fruchtbar machen lässt, wurde in der Folge 
systematisch ausgearbeitet. 

Ausgangspunkt war hier die Überzeugung, dass Webers politisch- 
normatives Denken vor dem Hintergrund seiner kritischen Zeitdiagno
sen interpretiert werden muss; ferner, dass sein politisches Denken zwar 
auf diese Zeitdiagnosen bezogen ist, sich jedoch nicht direkt aus ihnen 
ableiten lässt. Über die Rekonstruktion der diagnostischen Perspektive 
ergab sich sodann die Möglichkeit eines Vergleichs von Weber und Toc
queville. Am Anfang stand die Identifikation (zeit)diagnostischer Paral
lelen und therapeutischer Differenzen. In Zuge dessen konnte das Po
tential der weberianischen Perspektive im Sinne einer kritischen Ana

1 Mommsen 1974, S. 21. 
2 Mommsen 1974, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

lytik fruchtbar gemacht werden: Die Weber’sche Soziologie ermöglichte 
einen kritisch-konstruktiven Blickwinkel auf die Tocqueville’sche Vari
ante, indem sie auf die normativ überhöhten Schwachstellen, insbeson
dere der Assoziationslehre, verwies. Es wurde gezeigt, dass die webe
rianische Analyseperspektive jenseits dieser realistischen Korrekturen 
selbst eine normative Position in Aussicht stellt. 

Im Folgenden stellt sich die Frage, ob dieses doppelte Potential der 
weberianischen Perspektive nicht nur im historischen Kontext (Toc
queville), sondern auch im zeitgenössischen Zivilgesellschaftsdiskurs 
fruchtbar gemacht werden kann. Im Zuge einer kritischen Auseinan
dersetzung mit der wohl wichtigsten Veröffentlichung der letzten Jahre, 
namentlich Jeffrey Alexanders The Civil Sphere,3 soll gezeigt werden, dass 
Webers politisches und soziologisches Denken, präziser: eine institu
tionenanalytisch gerahmte Verantwortungsethik, zur normativen und 
ordnungstheoretischen Profilierung des Konzeptes beitragen kann. 
Den Fluchtpunkt der anstehenden Untersuchung bildet die bereits zu 
Beginn als zentral identifizierte Normativitätsproblematik: Es geht um 
die Möglichkeit einer ›normativ gehaltvollen‹ und zugleich ›realisti
schen‹ theoretischen Perspektive auf zivilgesellschaftliche Handlungs- 
und Ordnungszusammenhänge. Die normative und die deskriptive 
Dimension des Konzeptes müssen auseinandergehalten und dennoch 
sinnvoll und systematisch aufeinander bezogen werden. Dies kann 
nur dann gelingen, wenn dem normativ-deskriptiven Doppelstatus 
des Konzeptes in zweierlei Hinsicht Rechnung getragen wird: Das eine 
Mal steht die Frage nach Ordnungssensibilität der normativen Leitidee, 
das andere Mal aber die Frage nach deren tatsächlicher (soziologi
scher) Ordnungsrelevanz im Zentrum des Interesses. Eine normative 
Überhöhung des Konzeptes ist nur vermeidbar, wenn beide Aspekte 
berücksichtigt werden. 

Daraus ergeben sich zwei Problemfelder. Das erste betrifft die Frage, 
wie sich die zuvor entwickelte verantwortungsethische Konzeption 
zum normativen Entwurf Alexanders verhält. Dieser Vergleich der 

3 Alexander 2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 129 

normativen Grundpositionen soll nicht nur dazu dienen, die verant
wortungsethische Variante in Hinblick auf den aktuellen Diskurs zu 
präzisieren, sondern zielt überdies auch darauf ab, deren Konkur
renzfähigkeit unter Beweis zu stellen. So geht es letztlich darum, dass 
eine verantwortungsethisch konzipierte normative Fundierung der 
Zivilgesellschaft gegenüber einer kultursoziologischen (Alexander) den 
ungleich robusteren normativen Leitfaden bietet. Zugleich werden 
Alexanders (zurecht erhobene) kritische Einwände gegenüber einer 
normativen Überhöhung des Konzeptes konstruktiv verarbeitet. 

Beim zweiten Problemfeld rückt die Frage nach den jeweiligen 
ordnungstheoretischen Präzisierungen der normativen Leitidee in den 
Fokus. In dieser Hinsicht soll zunächst eine institutionentheoretisch 
informierte Kritik am Ordnungsmodell Alexanders vorgelegt werden, 
in der zugleich die Grundzüge einer institutionenanalytischen Präzi
sierung der Verantwortungsethik deutlich werden. Es kommt darauf 
an, die institutionenanalytische Rahmung der normativen Leitidee 
gegenüber der differenzierungstheoretischen Variante von Alexander 
zu bewähren und weiter auszuarbeiten. Es wird zu prüfen sein, ob 
sich die institutionenanalytische Variante in Analogie zum ordnungs
theoretischen Entwurf Alexanders in eine spezifisch bereichslogische 
Bestimmung der Zivilgesellschaft in Abgrenzung zu anderen gesell
schaftlichen Teilbereichen (z.B. Markt, Staat) überführen lässt, wobei 
gezeigt werden soll, dass dies aus guten Gründen nicht der Fall ist. Die 
Zivilgesellschaft lässt sich unter den Prämissen des weberianischen For
schungsprogramms nur bedingt als eigenständiger gesellschaftlicher 
Ordnungszusammenhang begreifen. Zum Schluss wird untersucht, 
welche Konsequenzen sich hieraus für die Frage nach der Ordnungsre
levanz der zivilgesellschaftlichen Leitidee ergeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

5.1 Erstes Problemfeld: zur Frage der normativen Fundierung 
der Zivilgesellschaft 
Das Verhältnis von Kultur und Moral in den Ansätzen Webers 
und Alexanders 

Zunächst stellt sich die Frage, von welchem (notwendigerweise gemein
samen) Ausgangspunkt sich die verantwortungsethische Konzeption 
zum Entwurf Alexanders überhaupt in Stellung bringen lässt, an wel
chem Tertium Comparationis also der Versuch einer Verhältnisbestim
mung ansetzen kann. Hierfür ist zunächst ein kurzer Blick auf den 
Entstehungskontext von Alexanders Theorie der Zivilgesellschaft und 
seine daraus abgeleitete Positionierung im (zeitgenössischen) Diskurs 
notwendig. 

5.1.1 Der Entstehungskontext von Jeffrey C. Alexanders 
The Civil Sphere (Tertium Comparationis) 

Die Veröffentlichung von The Civil Sphere fällt in eine Zeit, in der die so
genannte »Renaissance der Zivilgesellschaft«4 ihren Zenit längst über
schritten hat. Es ist eine Phase zunehmender Skepsis und Ernüchterung 
gegenüber dem Zivilgesellschaftskonzept als solchem. Diese Desillusio
nierung ist zum einen auf die steile Karriere des Begriffs selbst zurück
zuführen. Alan Wolfe bringt diese Sichtweise schon Ende der 1990er Jah
re lapidar auf den Punkt, wenn er bemerkt, dass »the idea of civil society 
failed […] because it became too popular«.5 Dahinter steckt die Beobach
tung, dass die mit der Popularität einhergehende Ausweitung des Be
deutungsgehalts des Begriffs in eine analytische Unschärfe habe mün

4 Klein 2001, S. 23. 
5 Wolfe 1998, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 131 

den müssen.6 Neben dieser »semantischen Entleerung«7 sind es aber vor 
allem enttäuschte Hoffnungen in die Zivilgesellschaft als tragende Säu
le von Demokratisierungsprozessen in Ost und West, die zu einer weit
verbreiteten Skepsis gegenüber dem Konzept, insbesondere dessen nor
mativer Tragfähigkeit, führen. Nicht zuletzt diese enttäuschten Hoff
nungen führten in der Folge dazu, dass sich die demokratietheoretische 
Diskussion allmählich wieder »weg von den zivilen Assoziationen und 
politischen Bewegungen hin auf die rechtlichen Verfassungen und pro
zeduralen Vorkehrungen von demokratischen Staaten«8 verlagerte. 

Alexander indes reagiert auf die Ernüchterung nicht mit Abkehr, 
sondern mit dem Anspruch, die normative Kritik im Rahmen einer 
präzisierten Theorie der Zivilgesellschaft konstruktiv zu verarbeiten. 
Tatsächlich hat sich Alexander schon lange vor der Veröffentlichung 
von The Civil Sphere, in der er diese Theorie vorlegt, gegen eine normativ 
überhöhte Vorstellung von Zivilgesellschaft (als Einfallstor enttäusch
ter Hoffnungen) ausgesprochen. Bereits 1993 warnt er in einem Essay 
anlässlich der Veröffentlichung von Civil Society and Political Theory von 
Jean L. Cohen und Andrew Arato9 davor, die Zivilgesellschaft als demo
kratische Panazee zu sakralisieren.10 Wichtig aber ist: Die Kritik gilt 
nicht dem (normativen) Konzept als solchem, sondern dessen konkreter 
konzeptioneller Ausgestaltung. 

Dass sich Alexander vom normativen Kern der Zivilgesellschaft nicht 
verabschiedet, wird mit Blick auf seine Begründung der Notwenigkeit 
eines Festhaltens am Konzept deutlich: 

6 Vgl. z.B. auch die Einschätzung Volker Heins (1992, S. 235), der bereits Anfang 
der 1990er Jahre vom Zivilgesellschaftsbegriff als »einem rhetorischen Passe
partout mit allen Attributen einer kulturellen Mode« spricht. Vgl. sonst auch 
Cohen 1999, S. 211–213; Edwards 2004, S. 3; Edwards und Foley 1998, S. 42; Heins 
2002, S. 7–17. 

7 Heins 2002, S. 15. 
8 Honneth 2013, S. 291. 
9 Cohen und Arato 1992. 
10 Vgl. Alexander 1993. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Civil society enters into intellectual discourse from the ongoing tu
mult of social and political life […]. We must make every effort to refine 
it in a theoretical manner so that it will not disappear once again. If 
we fail, the opportunity to incorporate this idea might disappear from 
intellectual life for another long period of time. Not only normative 
theory but moral life itself would be impoverished if this opportunity 
were missed, and empirical social science would be much worse as 
well. There is a new theoretical continent to explore, a new empiri

cal domain waiting to be defined. But we will not be able to make out 
this new social territory unless we can look at it through new theoret
ical lenses. Our old conceptual spectacles will not do.«11 

Um die Notwendigkeit eines neuen theoretischen Ansatzes zu verdeut
lichen, stellt Alexander seine eigenen Überlegungen zunächst in den 
erweiterten Kontext normativer politischer Theorie. Sein Blick richtet 
sich auf zeitgenössische philosophische und soziologische Ansätze zur 
normativen Gesellschaftstheorie.12 Zwar könne durchaus beobachtet 
werden, dass sich die praktische Philosophie spätestens seit dem Er
scheinen von John Rawls Hauptwerk Theory of Justice13 im Jahr 1971 wieder 
verstärkt mit Fragen der normativen Ethik befasse.14 Dies allerdings, 
so Alexander, ginge auf Kosten jeder Art von empirischem Denken. 
Nicht nur gerate dabei die faktische »Angewiesenheit [der Gerech
tigkeitsnormen; D.V.] auf entsprechende Sozialisationsprozesse und 
kommunikative Praktiken«15 aus den Augen, sondern darüber hinaus 
führten solche Strategien zwangsläufig zu analytischen Leerstellen in 
Hinblick auf die faktischen Ambivalenzen (inklusive der moralischen 
Tragödien) moderner Gesellschaften. Philosophische Ansätze im Stile 
Rawls16 oder Habermas17 scheitern der Analyse Alexanders zufolge am 

11 Alexander 2006, S. 23–24. 
12 Vgl. Alexander 2006, S. 13–22. 
13 Rawls 1972. 
14 Vgl. hierzu auch Höffe 2006, S. 4. 
15 Honneth 2013, S. 292–293. 
16 Vgl. hier insbesondere Rawls 1972. 
17 Vgl. hier insbesondere Habermas 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 133 

Problem des Realismus. Diesem Scheitern liege indes ein typisches 
theoretisches Argumentationsmuster zugrunde: 

»Rationality and irrationality, principles and creeds, universalism 
and particularity are treated as resolutely separate, whether they are 
things, activities, measures, or beliefs. Good comes from abstracting 
away from the particular, from getting away from who we are and 
setting our sights on the ›view from nowhere‹. Bad comes from the 
other side, from beliefs we cannot or will not give up, from things 
that are meaningful in a deep and irreconcilable way. If we are to be 
moral, according to these philosophical beliefs, we must find a way of 
staying inside of principle, inside the good, inside of abstraction, and 
of keeping away, as much as possible, from the concrete messiness, 
the irrationality of everyday life.«18 

Ein solches Argumentationsmuster sei aber philosophisch und soziolo
gisch unplausibel – die für die moderne praktische Philosophie zentrale 
»Voraussetzung der Voraussetzungslosigkeit«,19 mit der diese Ansätze 
operieren, gehe schlicht an den sozialen Tatsachen, an der »messiness 
of real life«,20 vorbei. In Bezug auf Rawls’ Konstruktion der Vorausset
zungslosigkeit, dem veil of ignorance, hält Alexander fest: »Such ignorance 
is exactly what does not characterize real life. People never willingly put 
on the veil. Life is about meaning, and its discrimination that makes 
meaning possible. Our distinctive identities, as individuals and collec
tivities, are central to our projects of life.«21 

Nachdem das Grundproblem der zeitgenössischen politischen Phi
losophie gekennzeichnet wurde, wendet sich Alexander im Anschluss 
der soziologischen Disziplin zu. Im Vergleich zu den ›realitätsblinden‹ 
Ansätzen von Rawls und Habermas könne man von dieser ja zunächst 
eine ausgeprägtere empirische Sensibilität erwarten. Doch Alexander 
identifiziert eine ganz ähnliche Problemlage. Zwar habe auch hier die 

18 Alexander 2006, S. 15. 
19 Maus 2006, S. 72. 
20 Alexander 2006, S. 14. 
21 Alexander 2006, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

normative Gesellschaftstheorie eine lange Tradition. In Émile Durk
heims De la division du travail social von 1893 bilden etwa Fragen der 
Solidarität und Gerechtigkeit unter modernen Bedingungen den zen
tralen Problemgesichtspunkt.22 Nach Alexander kann man Durkheim 
noch zugutehalten, dass er die gesellschaftliche Bedingtheit moralischer 
Standards hervorhebt. Jedoch sei auch Durkheims Ansatz empirisch zu 
unbestimmt.23 Nicht zuletzt deshalb seien ebenso seine moralischen 
Standards transzendent, universal und abstrakt. Auch in der Nachfolge 
Durkheims, bei dem amerikanischen Soziologen Talcott Parsons und 
dem britischen Soziologen Thomas H. Marshall, werde das Grund
problem des normativen Überhangs nicht überwunden.24 Aus dieser 
Schwierigkeit ergeben sich wichtige Folgeprobleme. Zwar ließe sich mit 
allen besprochenen Ansätzen auf die signifikante Bedeutung der Phä
nomene Gerechtigkeit und Solidarität verweisen. Dennoch gerieten alle 
an ihre Grenzen, sobald es um die systematische Analyse und Erklärung 
der Phänomene selbst ginge. Die Frage nach dem Wie und Warum (oder 
›Warum nicht‹) sei nirgendwo zufriedenstellend beantwortet. Um einer 
Antwort näherzukommen, müsse zuerst das Grundproblem gelöst wer
den. Die »Kluft zwischen normativen Prinzipien und sozialer Realität«25 
kann aber Alexander zufolge nur auf dem Boden der Zivilgesellschaft 
geschlossen werden. »In this book«, so konstatiert Alexander gleich in 
der Einleitung, »the normative and the empirical sciences meet, and 
they do so on the terrain of civil society«.26 

Alexander setzt seinen eigenen Ansatz als »third approach to civil so
ciety«27 zunächst von zwei idealtypisch konzipierten historischen Hand
habungen (CSI und CSII) des Konzeptes ab. CSI steht dabei für ein un
präzises Catch-all-Verständnis, das es zu überwinden gelte. Solche plu
ralistischen Auffassungen von Zivilgesellschaft werden nach Alexander 

22 Vgl. Durkheim 1992. 
23 Vgl. Alexander 2006, S. 18. 
24 Vgl. Alexander 2006, 19, 49. 
25 Honneth 2013, S. 292. 
26 Alexander 2006, S. 31. 
27 Alexander 2006, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 135 

in zwei verschiedenen historischen Diskussionszusammenhängen pro
minent. Zum einen während der Aufklärung: 

»It is well known that in its modern, post-medieval, post-Hobbesian 
form, ›civil society‹ entered into social understanding only in the late 
17th century, with the writings of figures like Locke and James Harring
ton. Developed subsequently by such Scottish moralists as Adam Fer
guson and Adam Smith, by Rousseau and Hegel, and employed ener
getically for the last time by Tocqueville, ›civil society‹ was a rather dif
fuse, umbrella-like concept referring to a plethora of institutions out
side the state. It included the capitalist market and its institutions, but 
it also denoted what Tocqueville called voluntary religion (non-estab
lished Protestant covenantal denominations), private and public asso
ciations and organizations, and virtually every form of cooperative so
cial relationship that created bonds of trust – for example, currents of 
public opinion, legal norms and institutions, and political parties.«28 

Zwar seien solche pluralistischen Auffassungen in Hinblick auf den 
historischen Kontext der Frühmoderne durchaus nachvollziehbar.29 
Bedenklich aber sei vor allem, dass diese im zeitgenössischen Diskurs 
wieder vorherrschend geworden sind. Dies veranschaulicht Alexander 
anhand einer ganzen Reihe verschiedener kontemporärer Defini
tionsvorschläge.30 Bei allen diagnostiziert er dieselbe Tendenz zur 
pluralistischen Unschärfe, also einen Rückfall in alte Denkmuster. Die 
alten Denkmuster, so Alexander weiter, halten aber der Konfrontation 
mit dem veränderten historischen Kontext nicht stand: »Social life at the 
beginning of the twenty-first century is much more complex and more 
internally differentiated than the early modern societies that generated 

28 Alexander 2006, S. 24 
29 Vgl. Alexander 2006, S. 30–31, vgl. sonst auch die Einschätzung Kockas (2003, 

S. 31), der bemerkt, dass es »im 18. Jahrhundert, für Adam Smith und Fergu
son, keinen Sinn gemacht [hätte], die anti-absolutistische und anti-ständische 
Frontstellung des Begriffs durch seine gleichzeitige Absetzung von der erst 
noch um ihre Geltung kämpfenden Marktwirtschaft zu schwächen«. 

30 Vgl. Alexander 2006, S. 29–30. Alexander bezieht sich u.a. auf Definitionen von 
Keane, Cohen/Arato, Seligman, Pateman, Shils, Walzer und Putnam. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

CSI. The old umbrella understanding will no longer do. We need a much 
more precise and delimited understanding of the term.«31 

Dass die geforderte Präzision und Abgrenzung nicht mit der Preis
gabe des normativen Impetus des Konzeptes erkauft werden darf, kann 
an Alexanders Abgrenzung gegenüber CSII abgelesen werden. CSII 
steht für eine reduktionistische Auffassung von Zivilgesellschaft, die 
sich im Zusammenhang mit der industriellen Revolution durchgesetzt 
hat. Die allmähliche Etablierung des kapitalistischen Wirtschafts
systems und der Beginn der Industrialisierung leiten in der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts einen Konnotationswandel ein, der in einer 
»Reduktion der bürgerlichen Gesellschaft auf die Bauelemente des 
Eigentums und des Erwerbs«32 mündet. Spätestens mit den Schriften 
Marx’ rückt die Privatperson als Wirtschaftsbürger und mit ihr ihr 
Partikularinteresse ins Zentrum der Zivilgesellschaft. 

»Shorn of its cooperative, democratic, associative, and public ties, in 
this second version (CSII), civil society came to be pejoratively associ
ated with market capitalism alone. Marx’s writings between 1842 and 
1845 reflected and crystallized this reduction in a fateful way. Not only 
does civil society come to be treated simply as a field for the play of 
egoistical, purely private interests, but it is now viewed as a super
structure, a legal and political arena that camouflages the domination 
of commodities and the capitalist class. For Marx, industrial capitalism 
seemed only to consist of markets, the social groups formed by mar

kets, and marked-protecting states.«33 

Im Vergleich zu den pluralistischen Positionen ist die Kritik hier anders 
gelagert: Alexander bemängelt nicht in erster Linie das für CSI charak
teristische Catch-all-Verständnis, sondern einen kruden ökonomischen 
Reduktionismus, den es zu vermeiden gelte, weil sonst der normative 
Impetus des Konzeptes abhandenkomme. 

31 Alexander 2006, S. 30–31. 
32 Riedel 1975, S. 773. 
33 Alexander 2006, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 137 

Doch welcher normative Impetus ist gemeint? Bislang wurde die 
Frage nach Alexanders substantieller Bestimmung der normativen 
Dimension der Zivilgesellschaft ausgeklammert. Um sich dieser zu 
nähern, ist zunächst von der Tatsache der normativen Abhängigkeit des 
Begriffs auszugehen. Dieser Status des Terminus verweist auf einen 
tiefer liegenden normativen Bezugsrahmen, der für die Zivilgesell
schaft in Anlehnung an Tocqueville und den Aufklärungsdiskurs als Idee 
der Vermittlung von Freiheit und sozialer Bindung präzisiert werden 
kann.34 Ohne explizite Referenz folgt Alexander dieser Bestimmung des 
Bezugsrahmens. Dies wird dann deutlich, wenn man sich klarmacht, 
dass Alexander in normativer Hinsicht einen Universalismus verteidigt, 
der sowohl auf die Sicherung individueller Freiheitsrechte (Autonomie) 
als auch auf Solidaritätsbeziehungen gerichtet ist. Im Unterschied zu 
Tocqueville bildet jedoch nicht die Assoziation, sondern die Zivilgesell
schaft im Ganzen den begrifflichen Schnittpunkt beider Dimensionen: 
So wird diese bestimmt als eine »form of social and cultural organization 
rooted simultaneously in a radical individualism and a thoroughgoing 
collectivism«.35 Folglich wird die civil sphere als eine (moralische) sozia
le Ordnung gefasst, innerhalb derer individuelle Freiheit und soziale 
Bindung zum Ausgleich gelangen: 

»In terms of the normative mandates established by democratic soci
eties, it is the civil sphere of justice that trumps every other. The uni
versality that is the ambition of this sphere, its demands to be inclu
sive, to fulfill collective obligations while at the same time protecting 
individual autonomy – these qualities have persistently made the civil 
sphere the court of last resort in modern, modernizing, and postmod

ernizing societies.«36 

Sucht man bei Alexander einen Äquivalenzbegriff zu Tocquevilles ›ver
einigender Freiheit‹, so landet man unweigerlich beim Begriff der 

34 Vgl. Klein 2001; Seligman 1995. 
35 Alexander 2006, S. 13. 
36 Alexander 2006, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

›expansiven Solidarität‹.37 Als expansiv bezeichnet Alexander sein Kon
zept zunächst deshalb, weil Solidarität nicht im kommunitaristisch- 
partikularistischen Sinn verstanden werden dürfe. Die expansive So
lidarität der zivilen Sphäre sei demnach dadurch gekennzeichnet, 
dass partikulare Bindungen, enge Loyalitäten und sektorale Interessen 
transzendiert werden. Diese Art von Solidarität werde von universalis
tischen Bindungen aufrechterhalten, die nicht auf konkreter Erfahrung 
gründeten, sondern auf prinzipiellem gegenseitigem Respekt. Der Re
ferenzpunkt dieses Solidaritätsprinzips liege sowohl im Kollektiv als 
auch im Individuum: 

»Paradoxically, only when there is such a common and unifying 
thread, one that is supraindividual and extraparticular, can the in
dividuals who compose the various social groups be freed from 
compulsions of a hierarchical kind. Only through the existence of 
a universalizing social solidarity can individuals become free and 
responsible for their putatively ›natural‹ autonomous rights.«38 

Das Prinzip expansiver (universeller) Solidarität kann somit von Alexan
der als Grundlage von Gerechtigkeit interpretiert werden: 

»Justice depends on solidarity, on the feeling of being connected to 
others, of being part of something larger than ourselves, a whole 
that imposes obligations and allows us to share convictions, feelings, 
and cognitions, gives us a chance for meaningful participation, and 
respects our individual personalities even while giving us the feeling 
that we are all in the same boat.«39 

Trotz aller begrifflichen und konzeptionellen Differenzen lässt sich 
an diesen Ausführungen zum Zusammenhang von Rechts- und So

37 Die Zivilgesellschaft lässt sich nach Alexander (vgl. 2006, S. 43) als Arena uni
versalistischer oder expansiver Solidarität bestimmen. 

38 Alexander 2006, S. 44. 
39 Alexander 2006, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 139 

lidarprinzip deutlich erkennen, dass Alexander der Tocqueville’schen 
Bestimmung des Bezugsrahmens folgt. 

5.1.2 Zur Notwendigkeit der Vermittlung von Moral und Kultur 

Doch zurück zu Weber und der Frage nach dem Tertium Comparationis: 
Was trägt der Blick auf den Entstehungskontext von Alexanders Entwurf 
einer Theorie der Zivilgesellschaft und die Darstellung seiner kritischen 
Auseinandersetzung mit dem Forschungsstand zur Frage nach einem 
systematischen Ausgangspunkt für den Versuch einer Verhältnisbestim
mung der Ansätze bei? Es sollte sich bereits abgezeichnet haben, dass 
sich insbesondere in Bezug auf die normative Dimension zwei grundle
gende Gemeinsamkeiten zwischen der Position Alexanders und derjeni
gen Webers erkennen lassen. 

Die erste Gemeinsamkeit betrifft die Bestimmung des normativen 
Bezugsrahmens. Hier kann von einem geteilten Ausgangspunkt der 
normativen Grundambitionen ausgegangen werden. Auch Webers poli
tisches Denken ist an den normativen Bezugsrahmen Tocquevilles (und 
des Aufklärungsdiskurses) anschlussfähig: Der weberianische Frei
heitsbegriff lässt sich gegen den Vorwurf des strikten Individualismus 
und reinen Voluntarismus verteidigen, wenn man ihn verantwortungs
ethisch reformuliert. Webers Begriff der Verantwortung ist im Sinne 
seiner moralischen, menschenrechtlichen Fundierung als Äquivalent 
zu Tocquevilles vereinigender Freiheit aufzufassen. In diesem Sinne hat 
beispielsweise Agathe Bienfait Webers politisches Denken ganz explizit 
als liberale Verteidigung des Kommunitarismus rekonstruiert.40 Aus Webers 
Verantwortungsbegriff resultiere letztlich 

»eine konsequente Preisgabe des liberalen Atomismus. Indem Weber 
die Begründung der allgemeinen Rechte an ihre Verantwortbarkeit im 
konkreten Handlungskontext bindet, wird der Einzelne auf seine so
ziale Verwobenheit mit den Entscheidungen und dem Handeln ande
rer verpflichtet. Der Begriff Verantwortung formuliert letztlich einen 

40 Vgl. Bienfait 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Schnittpunkt, in dem die Freiheit der autonomen Persönlichkeit mit 
der Gemeinschaft […] verbunden wird.«41 

So kann festgehalten werden, dass sich mit der weberianischen Perspek
tive – scheinbar paradoxerweise – die normative Leitidee der Zivilgesell
schaft einfangen lässt, ohne auf den Begriff selbst zu rekurrieren. 

Auch ist auf die zweite Gemeinsamkeit zwischen Weber und Alex
ander einzugehen. Im Zentrum beider Ansätze steht offenbar eine dezi
dierte Auseinandersetzung mit der Frage der Kontext- oder Ordnungs
sensibilität der normativen Grundposition. In beiden Entwürfen geht es 
darum, »die problematische Dichotomie zwischen moralischer Idealität 
und politischer Realität«42 zu überwinden. Webers kritische Auseinan
dersetzung mit dem Verhältnis von Wert und Wirklichkeit lässt sich da
her mit Alexanders Versuch vergleichen, die von ihm diagnostizierte Lü
cke zwischen normativer und empirischer Wissenschaft zu schließen. 
Fokussiert man darauf, so lassen sich weitere Parallelen identifizieren. 

Allen voran ist auf eine skeptische Haltung gegenüber dem kanti
schen Nexus von Vernunft und Moral hinzuweisen. Nach Alexander lei
det die zeitgenössische Zivilgesellschaftstheorie an eben jenem Erbe der 
Aufklärung: 

»›Civil‹ society is understood as that form of collective conscious
ness that extends most widely and deeply, so much so that it can, 
in principle, include all the various groupings in a discrete, admin

istratively regulated, territorial domain. Identification over such a 
widely dispersed space can be sustained only by universalistic ties 
that appeal to highly generalizable values such as rights and people
hood. […] The breadth and scope of such a community have led most 
contemporary thinking about civil society to follow Kant and other 
Enlightenment philosophers in their identification of these ties in 
terms of reason and abstract right. Habermas and those influenced by 
him effectively limit the actual discourse of civil society to references 
of reasonableness, rights and fairness […]. But to limit our thinking 

41 Bienfait 2003, S. 61–62. 
42 Bienfait 1999, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 141 

about civil society to such notions commits what might be called the 
fallacy of misplaced abstractness, a fallacy that undermines the very 
sociological usefulness of the term.«43 

Die zitierte Stelle legt nahe, dass sich auch Alexander auf Basis einer 
vernunftkritischen Haltung gegen den Gedanken einer »überempiri
sche[n] Positivierung der Moralität«44 verwehrt. Weber und Alexander 
scheinen sich einig, dass die rein vernunftbasierte, rationalistische Re
konstruktion von Moralität vor allem deshalb zu kurz greift, weil sie der 
»concrete messiness […] of everyday life«45 (Alexander), der »ethischen 
Irrationalität der Welt« (Weber) nur unzureichend Rechnung trägt. Auf 
diese grundsätzliche Einigkeit zwischen Weber und Alexander verweist 
nicht zuletzt die Tatsache, dass Alexander im selben thematischen Kon
text ausdrücklich Webers Verdienst als Denker hervorhebt, »who has 
seen ambiguity and contradiction inside modernity itself.«46 

Betrachtet man die Frage, wie das Faktum der »ethischen Irrationa
lität der Welt« (der jeweils die grundlegende soziologische Erkenntnis 
eines Wertepluralismus zugrunde liegt) im Rahmen einer normativen 
Konzeption angemessen berücksichtigt werden kann, sind die Strate
gien Alexanders und Webers auf den ersten Blick vergleichbar: Ethische 
Werthaltungen sollen unter Vermeidung eines normativen Relativismus 
aus einem radikal lebensimmanenten Standpunkt heraus erschlossen 
werden. Damit ist insbesondere die Forderung verbunden, die Frage der 
Moralität stärker an kulturelle Faktoren rückzubinden. 

Diese kulturellen Faktoren aber, so die letzte grundlegende und da
her bedeutsame Parallele, kommen über den Sinnbegriff in den Fokus. 
Für Weber wurde dieser gedankliche Zusammenhang schon weiter oben 
im Detail herausgearbeitet, er mündet letztlich in einer engen Kopp
lung von Freiheit und (bewusster) Lebensführung. Folgt man nun Alex
anders Abgrenzung gegenüber der zeitgenössischen normativen politi

43 Alexander 1997, S. 122–123. 
44 Bienfait 1999, S. 145. 
45 Alexander 2006, S. 15. 
46 Alexander 2006, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

schen Theorie, so scheint sich eine ganz ähnliche Bahn abzuzeichnen. 
Gegenüber dieser plädiert auch Alexander vehement dafür, den Sinnbe
griff starkzumachen: Der kritischen Einschätzung, wonach die gängi
gen Theorien »turn resolutely away from the meanings that define ever
yday life«, hält er die Feststellung entgegen, dass »identity and meaning 
constitute critical backdrop for democratic society«.47 Geht es nach Alex
ander, so sollten die »meanings that define everyday life«48 zentraler Be
standteil normativer Demokratietheorie sein. Im Zuge der oben bereits 
zitierten Kritik an Rawls kommt Alexander zu dem Schluss, dass »[l]ife 
is about meaning, and it is discrimination that makes meaning possi
ble. Our distinctive identities, as individuals and collectivities, are cen
tral to our projects for life. Identity is meaning, and the meaning of our 
life gives us vitality«.49 

So viel sei vorerst zur Frage nach den Berührungspunkten der 
normativen Entwürfe gesagt. Alexander ist deshalb freilich noch lange 
nicht der Meinung, dass sich eine zeitgenössische Theorie der Zivil
gesellschaft an der weberianischen Perspektive fruchtbar orientieren 
könne: 

»Weber’s fin-de-siècle pessimism convinced him that contemporary 
modernity was tilting toward the darkened side. It was in part for this 
ideological reason, but also for more technical theoretical ones, that 
Weber failed to conceptualize the social and cultural structures that 
could sustain justice and democracy in anything other than a formal 
way«.50 

Um Weber zu disqualifizieren, reproduziert Alexander an dieser Stel
le kurzerhand das Bild von Weber als Liberalem ohne liberale Werte (Beet
ham). Nicht zufällig sind daher die Parallelen zu Offes Kritik an Webers 
vermeintlich vereinzelndem Freiheitsbegriff. Auch Offe sprach zunächst 
wohlwollend von Webers Blick für Ambivalenzen, kam dann aber zu dem 

47 Alexander 2006, S. 16–17. 
48 Alexander 2006, S. 17. 
49 Alexander 2006, S. 14. 
50 Alexander 2006, S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 143 

Schluss, dass die normative Dimension im theoretischen Werk an keiner 
Stelle systematisch aufgearbeitet worden sei. 

5.1.3 Verantwortungsethische vs. kultursoziologische Fassung 
der Normativitätsproblematik 

Nun wurden Deutungen dieser Art mit der Rekonstruktion von Webers 
normativer Persönlichkeitstheorie in den vorangegangenen Kapiteln 
bereits im Detail widerlegt. Insofern steht die Korrekturbedürftig
keit von Alexanders reduktionistischer Weberdeutung nicht mehr zur 
Debatte. Wenn die bisherigen Ausführungen zum Verhältnis von We
ber und Alexander eines ergeben haben, dann ist es die Erkenntnis, 
dass sich, entgegen der Einschätzung Alexanders, in Hinblick auf den 
Umgang mit der Normativitätsproblematik erstaunliche Parallelen 
ergeben. Gleichwohl evoziert Alexanders Abgrenzung gegenüber Weber 
die Frage nach substantiellen Differenzen bezüglich der jeweiligen 
(theoretischen) Strategien, die für die Überwindung »einer proble
matischen Dichotomie zwischen moralischer Idealität und politischer 
Realität«51 ins Feld geführt werden. Wie schon die Auseinandersetzung 
mit Weber im vorigen Kapitel ergeben hat, ist die damit verbundene 
Ambition, nämlich die Moral gleichsam in die Welt zu nehmen, mit spe
zifischen Herausforderungen verbunden. Es steht zur Debatte, ob sich 
Alexanders Konzeption im Lichte dieser Herausforderungen gegenüber 
derjenigen Webers behaupten kann. Tatsächlich kritikresistent, das soll 
die vergleichende Betrachtung deutlich machen, ist nur die Weber’sche 
Konzeption. Nicht Weber, sondern Alexander versäumt es demnach, die 
Dimension moralischer Idealität systematisch aufzuarbeiten. 

Die Differenzen zwischen Weber und Alexander geraten dann in den 
Blick, wenn die jeweiligen konzeptionellen Ausgestaltungen der Leitidee 
vor dem Hintergrund der geteilten Ambition der Vermittlung von Idee 
und Praxis miteinander verglichen werden. Dann steht die verantwor
tungsethische Konzeption Webers der kultursoziologischen Alexanders 
gegenüber. 

51 Bienfait 1999, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Bei Alexander ist der Begriff des »binary discourse«52 von zentraler 
Bedeutung. Aufgefasst als »cultural core of civil society«,53 besteht seine 
Funktion nach Alexander in erster Linie darin, »die moralische Regu
lierung des sozialen Lebens zu gewährleisten«.54 Damit ist zugleich ein 
(gesellschaftlicher) Prozess normativer Willensbildung gekennzeichnet, 
in dem normatives Ideal und empirische Realität vermittelt werden. 
In diesem Sinne wird die Analyse der diskursiven Struktur der Zivil
gesellschaft von Alexander als Alternative zum »fallacy of misplaced 
abstractedness«55 aufgefasst.56 Über die Analyse von Sinnstrukturen 
wird die moralische Idealität mit der (politischen) Realität gleichsam 
kurzgeschlossen: 

»[U]niversalism is most often articulated in concrete rather than ab
stract language. Reworking the narratives and codes of local and par
ticular cultures, normative demands for civility and mutual respect ex
press themselves in figurative images, salty metaphors, hoary myths, 
and binary oppositions. Universalism anchors itself, in other words, in 
the everyday lifeworlds within which ordinary people make sense of 
the world and pass their time.«57 

Für die Analyse dieser Sinnstrukturen orientiert sich Alexander am Mo
dell der strukturalistischen Semiotik.58 Mit diesem geht er davon aus, 
dass »Kultur als Struktur symbolischer Sets betrachtet werden kann«.59 

52 Alexander 2006, S. 56. 
53 Alexander 1992, S. 291, 2006, S. 56. 
54 Alexander und Smith 1994, S. 164. 
55 Alexander 1997, S. 123 
56 Wie gleich noch deutlich werden wird, hat Alexanders Analyse der diskursiven 

Struktur der Zivilgesellschaft nichts mit Cohens und Aratos diskursethischer Fun
dierung der Zivilgesellschaft zu tun. Deren Entwurf gilt Alexander nachgerade 
als Paradebeispiel empirievergessener normativer Theorie. Vgl. nur die schon 
oben erwähnte Rezension (Alexander 1993) zu Cohen und Arato 1992. 

57 Alexander 2006, S. 49. 
58 Vgl. Honneth 2013, S. 295. 
59 Alexander und Smith 1994, S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 145 

Als strukturiert kann Kultur deshalb aufgefasst werden, weil die ihr zu
grundeliegenden 

»Zeichensets in Diskursen organisiert sind. Diese Diskurse kommuni

zieren nicht nur Information durch die kognitive Strukturierung der 
Realität, sondern erfüllen darüber hinaus eine überaus wichtige wer
tende Aufgabe. Binäre Sets tun dies, wenn sie mit der ›religiösen‹ Sym

bolik des Sakralen und Profanen aufgeladen werden […]. In dieser Si
tuation sind Analogien nicht einfach Beziehungen steriler Zeichen; sie 
heben das Gute vom Bösen ab, das Wünschenswerte vom Verabscheu
ungswürdigen, das Heilige vom Dämonischen«.60 

In der Folge rekonstruiert Alexander den civil discourse als analytisch 
unabhängige, binär codierte symbolische Struktur: »[T]he language 
that informs the cultural core of civil society can be isolated as a general 
structure and studied as a relatively autonomous form«.61 Aufgrund 
dieser analytischen Unabhängigkeit lassen sich nach Alexander aller 
historischen Kontingenz zum Trotz bestimmte »basic elements«62 die
ses kulturellen Kerns der Zivilgesellschaft herausarbeiten. Die binäre 
Struktur der Zivilgesellschaft, bestehend aus Zeichensets ziviler und 
antiziviler Codes, lässt sich in Bezug auf drei Dimensionen rekonstruie
ren: Alexander unterscheidet hierbei die Ebene der Motive, der sozialen 
Beziehungen und der Institutionen. »Das Herzstück der Kultur der 
Zivilgesellschaft bildet ein Set binärer Codes, dass diese drei Dimensio
nen der sozialstrukturellen Realität in einer geordneten und kohärenten 
Weise interpretiert und verknüpft.«63 Die Zeichensets ziviler Codes bil
den nach Alexander den »Freiheitsdiskurs«.64 Dieser Diskurs markiert 
jeweils spezifische Motive, soziale Beziehungen und Institutionen »als 

60 Alexander und Smith 1994, S. 161–162. Man beachte in diesem Zitat die strikte 
Trennung von kognitiver und wertender Aufgabe des Diskurses. 

61 Alexander 2006, S. 56. 
62 Alexander 2006, S. 56. 
63 Alexander und Smith 1994, S. 164. 
64 Alexander und Smith 1994, S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

›rein‹ im Sinne der Demokratiefähigkeit«.65 Die Gegenseite bildet der 
»Diskurs der Repression«,66 innerhalb dessen die einzelnen Elemente 
des Diskurses als »›unrein‹ im Sinne eines Mangels an demokratischen 
Potentialen«67 klassifiziert werden. So hält Alexander beispielsweise 
in Bezug auf die Motivdimension fest, dass »demokratisch gesinn
te Personen […] hinsichtlich ihrer Entscheidungslogik symbolisch als 
rational, vernünftig, friedlich und realistisch konzipiert und von Gewis
sen und Ehrgefühl motiviert«68 gedacht werden. Der »repressive Code« 
unterstelle auf der Motivebene dagegen, 

»daß antidemokratisch gesinnte Personen von krankhafter Habgier 
und Eigeninteresse angetrieben werden. Sie werden für unfähig 
gehalten, rationale Entscheidungen zu treffen, und als Menschen vor
gestellt, die aufgrund einer erregbaren Persönlichkeit eine Tendenz 
zu hysterischem Verhalten zeigen und häufig unrealistische Pläne 
verfolgen.«69 

Die binäre Struktur der Motive lässt sich nach Alexander auf die Ebene 
der sozialen Beziehungen übertragen, dann würden 

»die Eigenschaften der demokratischen Persönlichkeit […] als solche 
konstruiert, die offene, vertrauensvolle und aufrichtige Beziehungen 
erlauben. Sie begünstigen eher kritische und reflexive als ehrerbietige 
Beziehungen unter den Menschen. Im Unterschied dazu werden anti
demokratische Personen mit geheimnistuerischen, konspirativen Ge
schäften in Verbindung gebracht, in denen Betrug und machiavellis

tisches Kalkül eine Schlüsselrolle spielen.«70 

65 Honneth 2013, S. 295. 
66 Alexander und Smith 1994, S. 165. 
67 Honneth 2013, S. 295. 
68 Alexander und Smith 1994, S. 165. 
69 Alexander und Smith 1994, S. 165. 
70 Alexander und Smith 1994, S. 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 147 

Schließlich erstrecke sich die binäre Struktur auf die Kennzeichnung 
von Institutionen: 

»Wo die Mitglieder einer Gemeinschaft in ihrer Motivation irratio
nal und in ihren sozialen Beziehungen von Mißtrauen geprägt sind, 
werden sie ›natürlicherweise‹ Institutionen hervorbringen, die eher 
willkürlich als regelgeleitet sind, die sich eher auf rohe Gewalt als 
auf Recht und Gesetz stützen und die Hierarchie über Gleichheit 
stellen.«71 

Weil Alexander die Analyse des civil discourse als Analyse von lebenswelt
lichen Sinnzusammenhängen begreift, kann er unter Berufung auf den 
gesunden Menschenverstand (Common Sense) schließlich festhalten, 
dass die »Elemente in den zivilen Diskursen über Motive, Beziehungen 
und Institutionen eng miteinander verbunden sind«.72 Aufgrund dieser 
Homologie sei es 

»schwer, sich einen Diktator vorzustellen, der seinen Günstlingen ver
traut, offen und ehrlich ist, und der bei dem Versuch, Gleichheit für 
seine Untertanen zu gewährleisten, konsequent dem Gesetz folgt. Die 
Semiologik der Codes verbindet die einzelnen Elemente ein und der
selben Seite des Diskurses als Ganzem«.73 

Das Verhältnis der beiden kontrastierenden Seiten des Diskurses be
greift Alexander hingegen als relational: 

»Those who consider themselves worthy members of a national com

munity (as most persons do, of course) define themselves in terms of 
the positive side of this symbolic set; they define those who are not 
deemed worthy in terms of the bad. It is fair to say – indeed, it is vi
tal to insist – that members of a community ›believe in‹ both the posi

71 Alexander und Smith 1994, S. 165. 
72 Alexander und Smith 1994, S. 166. 
73 Alexander und Smith 1994, S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

tive and the negative sides, that they employ both as viable normative 
evaluations of political communities«.74 

Wenn nun deutlich geworden ist, inwiefern Alexanders Analyse des 
civil discourse als Analyse von Sinnstrukturen verstanden werden kann, 
verdient in einem nächsten Schritt der Sinnbegriff nähere Aufmerksam
keit. Oben wurde bereits darauf verwiesen, dass über diesen Ausdruck 
kulturelle Faktoren in die Konzeption der normativen Dimension Ein
gang finden sollen. Dies stellt eine grundsätzliche Gemeinsamkeit in 
den Ansätzen Webers und Alexanders dar. Bei näherem Blick wird aber 
deutlich, dass sich die Sinnkonzeptionen radikal unterscheiden, die 
Gemeinsamkeit ist nur oberflächlich. Alexander legt einen Sinnbegriff 
zugrunde, der, wenn überhaupt, nur mit Webers erfahrungswissen
schaftlichem Sinnbegriff aus den Grundbegriffen zur Deckung gebracht 
werden kann. 

Diese kulturwissenschaftliche Auffassung von Sinn, die gewisser
maßen auf die Analyse der »Einheit des Erlebens«75 zielt, hat nichts 
mit dem Sinnbegriff von Webers normativer Persönlichkeitstheorie 
gemein. Mag es in erfahrungswissenschaftlicher Hinsicht bei Weber 
durchaus darum gehen, die »Ungeschiedenheit des ›Erlebens‹«76 sinn
verstehend zu rekonstruieren, so geht es in normativer Hinsicht gerade 
darum, diese dann als gleichsam naive oder dumpfe Lebenseinstellung 
kritisierte Haltung zu überwinden. Mit anderen Worten: Der kultur
wissenschaftliche Sinnbegriff ist mit der Frage des sinnhaften sozialen 
Handelns, der normative dagegen mit der Frage des sinnvollen sozialen 
Handelns befasst. Sinnvolles menschliches Handeln ist bei Weber aber 
nicht Ausfluss der rein individuellen Willkür, sondern eines zugleich 
wertrational fundierten und lebensweltlich reflektierten Willens. 

74 Alexander 2006, S. 56. An anderer Stelle heißt es: »Das Vorhandensein von zwei 
kontrastierenden Codes ist kein Zufall: die Elemente, die den Diskurs der Frei
heit bilden, können Demokratie nur nach Maßgabe des ›Partners‹ auf dem Ge
genpol des Diskurses der Repression bezeichnen« (Alexander und Smith 1994, 
S. 164–165). 

75 Schluchter 1998, S. 324. 
76 Weber 1985e [1922], S. 104. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 149 

Dies bedeutet, dass der Sinnbegriff der Persönlichkeitstheorie nicht 
auf die Einheit des Erlebens, sondern, in erster Linie, auf »die Einheit des 
Wertbezugs«77 gerichtet ist. Unter Rückgriff auf die Überlegungen des 
vierten Kapitels sind zwei Bemerkungen angezeigt. Erstens sollte dar
auf hingewiesen werden, dass der normative Sinnbegriff immer im Kon
text eines durch die Paradoxie der Rationalisierung hervorgerufenen, 
existentiellen Sinnproblems zu betrachten ist. Damit zusammenhängend 
kann zweitens darauf verwiesen werden, dass dieser normative Sinn
begriff (im Gegensatz zum erfahrungswissenschaftlichen, bei dem dies 
nicht zwingend der Fall ist) einen konstitutiven Vernunftbezug aufweist. 
Für die gelungene, bewusste Lebensführung ist nicht Kultur per se ent
scheidend, sondern allenfalls reflektierte Kultur. Obzwar Weber Kultur
werte in das ethische Modell integriert, bleiben sie dennoch von ethi
schen Imperativen substantiell differenziert. Nur die Letzteren weisen 
qua Appellabilität einen unbedingten (universalistischen) Geltungsan
spruch auf.78 Der Weber’sche Ansatz lässt sich auf dieser Grundlage ge
gen den von Offe und anderen hervorgebrachten Vorwurf der Ambigui
tät des Sollens verteidigen. 

Anders sieht es bei Alexander aus. In seinem Modell bleibt das Ver
hältnis von ethischen Werten und Kulturwerten ungeklärt. Mehr noch: 
Wie die Betrachtung seiner kultursoziologischen Analyse des civil dis
course gezeigt hat, werden ethische Ideale lediglich als Kulturwerte re
konstruiert. Diese mangelnde Differenzierung stellt eine offene Flanke 
in Alexanders Ansatz dar, der Vorwurf einer Reduktion des Sollens auf 
seine empirische Bedingtheit ist nicht von der Hand zu weisen. 

Dies ist primär darauf zurückzuführen, dass der Sinnbegriff von 
vornherein auf die erfahrungswissenschaftliche Ebene beschränkt 
bleibt. Alexander hält fest, dass »our distinctive identities, as indi
viduals and collectivities, are central to our projects for life«, sein 
kultursoziologisches Credo, wonach »Identity is meaning, and the mea
ning of our life gives us vitality«,79 ließe sich mit Weber als Fundament 

77 Schluchter 1998, S. 324. 
78 Vgl. Bienfait 1999, S. 152; Schluchter 1988a, S. 212. 
79 Alexander 2006, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

einer vitalistischen Persönlichkeitstheorie kritisieren,80 die vielleicht 
in eine Analyse sinnhafter, niemals aber in eine Analyse normativ sinn
voller Haltungen und Einstellungen münden kann. Die so fokussierten 
Haltungen können daher aus der Sicht Webers niemals als Grundla
ge einer mündigen (verantwortlichen) Auseinandersetzung mit den 
Herausforderungen der Zeit betrachtet werden. Bei Weber ist Mündig
keit mit dem Gedanken der reflektierten Differenz, letztlich mit dem 
Gedanken der axiologischen Kehre verbunden. Dies führt bei Weber 
zu einem anspruchsvollen Begriff bewusster Lebensführung, welcher 
nicht nur einen reflexiven Umgang mit dem Verhältnis von Naturalität 
und Kulturalität, sondern auch von Kulturalität und Moralität voraus
setzt. Webers normatives Modell der Lebensführung trägt damit der 
»ethischen Irrationalität der Welt« (Weber) Rechnung, ohne in dieser 
aufzugehen. Dagegen scheint Alexanders Bezug auf die Lebensführung 
rein phänomenologisch motiviert zu sein, der Identitätsbegriff wird 
mit dem Sinnbegriff kurzgeschlossen und der Sinnbegriff mit dem der 
Vitalität.81 So sind weder der Sinnbegriff noch das Modell der Lebens
führung auf ein (existentielles) Sinnproblem bezogen: Wo bei Weber 
von bewusster Lebensführung die Rede ist, spricht Alexander von einer 
Pluralität mehr oder weniger unzusammenhängender projects for life; wo 
bei Weber Wertrationalität im Zentrum steht, fokussiert Alexander das 
bunte Spiel lebensweltlicher vitality. Es muss daher nicht verwundern, 
dass bei Alexander auch der Vernunftbegriff als kognitiv-moralische 
Ressource disqualifiziert wird. 

Abzulesen ist dies etwa an der Diskursanalyse nach dem Muster der 
strukturellen Semiotik, mit der Alexander davon ausgeht, dass die ko
gnitive Strukturierung der Realität von der evaluativen Dimension un
terschieden werden muss.82 Erinnert man sich an Webers Differenzie
rung zwischen Erkenntnis- und Wertungssphäre sowie daran, dass er 

80 Vgl. in diesem Kontext auch Webers Kritik an der »romantisch-naturalisti

sche[n] Wendung des ›Persönlichkeits‹gedankens« (Weber, 1922/1985d, S. 104; 
vgl. hierzu auch Schwaabe 2002, S. 180–181). 

81 Vgl. Alexander 2006, S. 14. 
82 Vgl. Alexander und Smith 1994, S. 161–162. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 151 

nur für Erstere davon ausgeht, dass subjektive Rationalität in Richtig
keitsrationalität überführbar ist, so mag hier zunächst der Eindruck ei
ner gedanklichen Nähe, wenn nicht gar Korrespondenz zwischen We
ber und Alexander entstehen. Allein Alexander schüttet, im Gegensatz 
zu Weber, mit seiner strikten Zurückweisung jeglicher Art vernunftbe
zogener, rationalistischer Moraltheorie das Kind mit dem Bade aus. Da
bei versucht er interessanterweise sogar, Webers Denken für sein eige
nes Modell in Anspruch zu nehmen. Im Gegensatz zum Aufklärungsdis
kurs und zur neueren Moraltheorie von Habermas und Rawls habe We
ber die Ambiguität und interne Widersprüchlichkeit der Moderne klar 
erkannt: »He understood that subjugation and emancipation, exclusi
on and inclusion, the ascetic and the aesthetic all were deeply intertwi
ned.«83 Alexander hat sich offenbar an der diagnostischen, nicht aber an 
der therapeutischen Dimension von Webers politischem Denken orien
tiert. Alexander verkennt damit schlicht die Tatsache, dass Weber, aller 
Vernunftkritik und Einsicht in die Paradoxie der Rationalisierung zum 
Trotz, am Programm der Aufklärung festhält. Wie die Analyse der the
rapeutischen Dimension ergeben hat, ist die Verantwortungsethik als 
Entwurf zur Bändigung der von Alexander avisierten Ambivalenzen auf
zufassen. Von diesem Programm der Aufklärung scheint sich Alexander 
dagegen radikal zu verabschieden. So stützt er sich auf eine beschnittene 
Variante von Webers Modernisierungstheorie. Von zentraler Bedeutung 
ist für ihn lediglich Webers diagnostische Grundeinsicht in die Parado
xie der Rationalisierung. Damit sollte sich andeuten, dass Alexanders 
Auseinandersetzungen mit den Ambivalenzen letztlich ein verlässlicher 
normativer Maßstab fehlt. Dies gilt dann auch für seine Konzeption der 
Zivilgesellschaft. So kommt er in Bezug auf diese auch nicht über die 
Feststellung hinaus, dass »[t]he emergence of an independent solidary 
sphere is not only the solution but also the problem, for there are inter
nal contradictions within civil society itself.«84 

Folgt man der so markierten Differenz zwischen Weber und Alex
ander, so wird deutlich, dass sich die vernunftkritischen Haltungen der 

83 Alexander 2006, S. 21. Vgl. auch schon Alexander 1995, S. 80–85. 
84 Alexander 1993, S. 802. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Autoren in ihrer konzeptionellen Ausarbeitung radikal unterscheiden. 
Auch hier ist die identifizierte Gemeinsamkeit oberflächlicher Art. We
ber mag sich zwar in kritischer Abgrenzung gegenüber der Aufklärungs
tradition von der Idee einer Einheit der Vernunft distanzieren.85 Dennoch 
stellt Vernünftigkeit insofern eine entscheidende moralische Ressource 
dar, als damit der Sonderstatus ethischer Imperative gesichert wird. 
Alexander dagegen verweist die Vernunft ungleich radikaler in die 
Schranken. Wenn überhaupt, so kann bei Alexander allenfalls ein stra
tegischer Vernunftbegriff ausgemacht werden. Während bei Weber die 
Vernunft aufgrund ihres regulativen Charakters in der Wertungssphäre 
(aller ›realitätsnahen‹ Relativierung zum Trotz) noch über den Dingen 
steht, degradiert Alexander Vernünftigkeit, nunmehr verstanden als 
Zuschreibung von Vernünftigkeit, letztlich zum Spielball gesellschaftlicher 
Kräfte. Dies wird deutlich, wenn man die Thematisierung von Vernunft 
in der evaluativen Dimension der Diskursanalyse näher betrachtet. Das 
Attribut »vernünftig«86 steht dort in einer Reihe mit Begriffen wie aktiv, 
autonom, rational, ruhig, kontrolliert, realistisch oder auch normal. 
Gemeinsam repräsentieren diese Termini den demokratischen Pol auf 
der Ebene der Motive. Den Gegenpol bilden die Attribute passiv, abhän
gig, irrational, hysterisch, erregbar, leidenschaftlich, unrealistisch und 
verrückt.87 Es ist wichtig zu betonen, dass es Alexander hierbei nicht 
um die substantielle Bestimmung der einzelnen Attribute geht. Keines 
von ihnen dürfe in irgendeinem Sinne essentialistisch verstanden wer
den.88 Vielmehr werden die Unterscheidungen in konstruktivistischer 
Manier als Interpretationsmodelle eingeführt: »Akteure ordnen ständig 
die Realität und schreiben konkreten ›Fakten‹ moralische Qualitäten 
zu, indem sie anhand des Codes die Ereignisse typisieren«.89 Immerhin 

85 Damit kommt es bei Weber zu einer Entzauberung der Vernunft in dem Sinn, 
als diese konzeptionell im Polytheismus der Werte verankert wird. Vgl. dazu im 
Detail weiter oben Kapitel 4.2. 

86 Alexander und Smith 1994, S. 165. 
87 Vgl. Alexander 2006, S. 57; Alexander und Smith 1994, S. 165. 
88 Vgl. Alexander 2006, S. 55. 
89 Alexander und Smith 1994, S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 153 

führt Alexander daraufhin ein »Konzept der Zurechenbarkeit«90 ein, 
dass im Entfernten an Webers Idee einer (vernunftbasierten) »Konstanz 
[des] inneren Verhältnisses [der Persönlichkeit] zu bestimmten letzten 
Werten und Lebensbedeutungen«91 erinnern mag: 

»Tatsächlich müssen alle, die sich als gute Mitglieder der Zivilgesell
schaft sehen, ihre Handlungen in den Begriffen des Diskurses der Frei
heit begründen können, falls es verlangt wird. Sie müssen auch fähig 
sein, im Falle von Mitgliedern, die der Mitgliedschaft in der bürgerli
chen Gesellschaft für unwürdig angesehen werden und aus ihr ausge
schlossen sind oder werden sollten, Begründungen in den Begriffen 
des alternativen Diskurses der Repression zu geben«.92 

Allerdings reduziert Alexander diesen Gedanken gleich wieder auf ein 
instrumentelles Moment, er fährt unmittelbar fort: 

»Durch das Konzept der Zurechenbarkeit kommen die strategi
schen Aspekte des Handelns wieder ins Bild, da differierende Be
gründungen von Handelnden, Beziehungen und Institutionen bei 
erfolgreicher Verbreitung einschneidende Konsequenzen für die Al
lokation von Ressourcen und Macht haben können. In strategischer 
Hinsicht wird dieses duale Vermögen typischerweise in Versuche 
konkurrierender Akteure münden, den jeweils anderen mit dem 
gegendemokratischen Code in Verbindung zu bringen und sich selbst 
durch den demokratischen Code abzusichern«.93 

So ändert auch das Konzept der Zurechenbarkeit nichts an der Tatsa
che, dass Alexander die Vernunft letztlich auf ein symbolisch-kulturell 
vermitteltes askriptives Merkmal im Kampf um Deutungshoheit redu
ziert. 

90 Alexander und Smith 1994, S. 166. 
91 Weber 1985c [1922], S. 132. 
92 Alexander und Smith 1994, S. 166. 
93 Alexander und Smith 1994, S. 166–167. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Dieser kulturelle Reduktionismus des Vernunftbegriffs zeigt aber
mals an, dass Alexanders Ansatz Schwächen hat. Seine Vorgehenswei
se leidet letztlich daran, dass Moralität und Kulturalität konzeptionell 
nicht sauber differenziert werden. Auf Basis der bisherigen Überlegun
gen kann der Unterschied zwischen Alexander und Weber folgenderma
ßen zusammengefasst werden: Während in Webers normativem (verant
wortungsethischen) Modell die Kultur insofern Eingang findet, als die
se reflexiv eingeholt wird, findet in Alexanders kulturellem (diskursana
lytischen) Modell die Normativität insofern Eingang, als sie kultursozio
logisch eingeholt wird. Ist die Differenz solchermaßen markiert, dann 
sollte aber klar sein, dass nicht der Weber’sche, sondern im Gegenteil 
der Alexander’sche Ansatz daran scheitert, die Dimension moralischer 
Idealität systematisch aufzuarbeiten. 

5.2 Zweites Problemfeld: zur Frage der ordnungstheoretischen 
Präzisierung der zivilgesellschaftlichen Leitidee 
Die empirische Relevanz sozialmoralischer Sinnkriterien 

Angreifbar bleibt die hier vorgelegte Interpretation von Webers Frei
heitslehre von anderer Seite her. Nicht dem Vorwurf einer mangelnden 
systematischen Aufarbeitung der Dimension moralischer Idealität, 
sondern derjenigen der politischen Realität muss konstruktiv begegnet 
werden. Denn die verantwortungsethische Fassung der normativen 
Leitidee weist eine verhältnismäßig schwache empirische Referenz 
auf. Der Bezug zur Wirklichkeit wird im Weber’schen Modell zunächst 
nicht über die Frage der Handlungs- und Ordnungsrelevanz, sondern 
über die Frage der Handlungs- und Ordnungssensibilität eingefangen: 
Er ist in die ethische Konzeption selbst als Moment (kultursensibler) 
Handlungsfolgenabschätzung integriert. Diese Konzeption hat den 
Vorteil, dass das Verhältnis von Wert und Wirklichkeit, von normativer 
und deskriptiver Ebene nicht vorschnell auf ein simplifizierendes Kom
plementärverhältnis reduziert wird. Zugleich aber bleibt die Frage nach 
der praktischen Direktionsmacht ethischer Eigenwerte (als Frage nach 
der faktischen Handlungs- und Ordnungsrelevanz des Wertes) offen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 155 

So wurde bereits auf die vermeintliche Paradoxie hingewiesen, wo
nach die weberianische Fassung der normativen Leitidee ohne den sub
stantiellen (ideellen und empirischen) ordnungstheoretischen Referen
ten ›Zivilgesellschaft‹ auskommt. Zivilgesellschaftliche Zusammenhän
ge sind in einem weberianischen Bezugsrahmen qua Verantwortungs
ethik als politisch-normative Leitidee ausformuliert, nicht jedoch als so
zialstrukturelle Ordnungskategorie. Die Formseite bleibt bislang unter
belichtet. 

Die Frage ist, ob dies als ordnungstheoretische Schwachstelle des 
Modells ausgelegt werden muss. Im Folgenden soll der Gedanke entwi
ckelt werden, dass die empirische Referenz des weberianischen Modells 
über eine institutionentheoretische Rahmung der Verantwortungsethik 
so erweitert werden kann, dass auch die kritische Frage der Handlungs- 
und Ordnungsrelevanz systematisch in den Blick genommen werden 
kann. 

Wenn nun im Rahmen der Behandlung des zweiten Problemfeldes 
die ordnungstheoretischen Positionen Webers gegenüber denjenigen 
Alexanders in Stellung gebracht werden sollen, dann stellt sich auch hier 
die Frage nach einem geeigneten Tertium Comparationis. Um diesen 
gemeinsamen Ausgangspunkt herauszuarbeiten, lohnt zunächst ein 
vertiefender Blick auf Alexanders Überlegungen zur Ordnungsrelevanz 
der normativen Leitidee der Zivilgesellschaft. 

5.2.1 Jeffrey C. Alexanders ordnungstheoretische Präzisierung 
der Zivilgesellschaft (Tertium Comparationis) 

Ausgehend von der Grundthese, wonach die empirische und die nor
mative Wissenschaft auf dem Boden der Zivilgesellschaft zusammen
geführt werden, wird die Frage der Ordnungsrelevanz von Alexander 
in zwei Kontexten verhandelt: zunächst auf der Ebene ziviler Diskurse, 
dann auf der Ebene zivilgesellschaftlicher Institutionen. 

Auf den ersten Kontext, die Ebene ziviler Diskurse, wurde oben 
schon hingewiesen. Ordnungsrelevanz wird auf dieser Ebene gleich
sam dadurch ›garantiert‹, dass mit aller Vehemenz auf die kulturelle 
Deutungsabhängigkeit universalistischer Prinzipien verwiesen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Alexander hält dazu fest, dass spezifische Identitäts- und Sinnkrite
rien immer einen kritischen Referenzpunkt demokratischer Ideale 
darstellen.94 In der mangelnden Berücksichtigung dieser Tatsache, 
glaubt Alexander die Schwächen der Gerechtigkeitskonzeptionen von 
Rawls und Habermas auszumachen.95 Dieser »fallacy of misplaced 
abstractness«96 hofft Alexander zu entkommen, indem er festhält, dass 

»universalism is most often articulated in concrete rather than ab
stract language. Reworking the narratives and codes of local and 
particular cultures, normative demands for civility and mutual re
spect express themselves in figurative images, salty metaphors, 
hoary myths, and binary oppositions. Universalism anchors itself, in 
other words, in the everyday lifeworlds within which ordinary people 
make sense of the world and pass their time.«97 

Im ersten Kontext stellt folglich die Kultur die wesentliche Vermittlungs
instanz dar. Hier dreht sich alles um die lebensweltliche, also jeweils kul
turspezifische Brechung abstrakter normativer Prinzipien. 

Die kulturspezifische Brechung solcher Prinzipien ist Alexander zu
folge über Institutionalisierungsprozesse geregelt. So geht er in Bezug 
auf die Frage der Materialisierung ethischer Eigenwerte über die allge
mein gehaltene Ebene lebensweltlicher Sinnkonstruktionen hinaus, in
dem er in einem nächsten Schritt seine Überlegungen zur (kulturellen) 
Ebene der zivilen Diskurse mit einer Diskussion der Ebene zivilgesell
schaftlicher Institutionen verknüpft. Nach Alexander müssen beide Pa
rameter zusammen betrachtet werden, um sowohl die Struktur als auch 
die Dynamik der Zivilgesellschaft näher bestimmen zu können. 

Dabei wird der kulturelle Faktor, wie oben beschrieben, als symbo
lische Struktur (»generalized symbolic patterns«98) verstanden, durch 

94 Vgl. Alexander 2006, S. 16. 
95 Vgl. Alexander 2006, S. 13–16. 
96 Alexander 1997, S. 123. 
97 Alexander 2006, S. 49. 
98 Alexander 2006, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 157 

welche die Prinzipien einer expansiven Solidarität99 zum Ausdruck ge
bracht werden. Der Zusammenhang zwischen diesem und dem institu
tionellen Faktor wird so eingeführt: 

»Civil society is defined by a particular kind of social relationship, one 
that has to do with universalistic solidarity. In a complex, far-flung, 
and relatively anonymous social order, this historically unusual kind of 
relationship can be widely accessible only if it is articulated symboli

cally, as a generalized language that can be spoken by many different 
kinds of people. Hence the importance of the discourse of civil society 
[…]. At the same time, however, these collective representations of an 
imagined community can and must be articulated in more specific and 
mundane ways. Members of civil society act not only within a cultural 
environment but within an institutional one.«100 

Alexander spezifiziert das Verhältnis von kultureller und institutioneller 
Umwelt der Zivilgesellschaft daraufhin wie folgt: 

»In comparison with generalized symbolic patterns, institutions focus 
on goals and norms, rewards and sanctions; in a word, they constitute 
social organization. Social organization operates inside of a cultural 
milieu: An institution can think only inside of the categories that cul
ture provides. […] At the same time, organizations are as strongly ori
ented by pragmatic as by ideal concerns. The actions that unfold in
side organizations are much more specific and contingent than the 
generalized categories of culture. As a result, although the structures 
and activities of institutions are oriented by the discourse of civil so
ciety, they cannot be determined by them. The institutions of civil so
ciety crystallize ideals about solidarity with and against others in spe
cific terms. They transform general conceptions about the purity and 
impurity of motives and relations into specific, normative, sometimes 
sanctioned, one-time-only social relationships. […] The institutions of 
civil society make it possible for the pure and impure criteria of civil 

99 Zum Prinzip der expansiven Solidarität als normativer Grundlage von Alexan
ders Theorie der Zivilgesellschaft vgl. weiter oben Kapitel 5.1.1. 

100 Alexander 2006, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

society to permeate the other, noncivil spheres of social life. Civil insti
tutions intrude into noncivil institutions and groups; they are contin
uously restructuring them and being restructured by them in turn.«101 

Mit Blick auf Alexanders Verhältnisbestimmung von kultureller und 
institutioneller Umwelt wird deutlich, dass der Gedanke der Insti
tutionalisierung mit dem Gedanken zunehmender gesellschaftlicher 
Direktionsmacht ethischer Eigenwerte verknüpft wird. Die Prinzipien 
expansiver Solidarität verschaffen sich demnach erst über Institutio
nalisierungsprozesse Geltung. Erst mit dem Institutionenbegriff rückt 
die kritische Frage nach der potentiellen Verhaltenswirksamkeit der 
generalized symbolic patterns ins Zentrum der Betrachtung. Solange diese 
lediglich als abstrakte general conceptions fokussiert werden, ist nach 
Alexander nicht davon auszugehen, dass sich das Handeln unmittelbar 
an ihnen orientieren kann. Erst im Prozess der Institutionalisierung 
werden diese abstrakten und generalisierten Prinzipien zu mehr oder 
weniger konkreten Handlungsorientierungen spezifiziert und konkre
tisiert. Neben dieser Spezifikationsleistung erbringen Institutionen in 
Bezug auf Handlungsorientierungen im Modell Alexanders auch eine 
Koordinationsleistung, die darauf zurückgeführt wird, dass die gene
ralisierten Prinzipien in institutionellen Kontexten erstens mit einer 
spezifischen Zweckbindung versehen und zweitens über ein System 
positiver und negativer Sanktionierung von Verhaltenserwartungen 
abgesichert werden. 

Es ist letztlich diese Koordinationsleistung zivilgesellschaftlicher 
Institutionen, die Alexander zu der Annahme bewegt, dass die Zivilge
sellschaft als »a sphere that can be analytically independent, empirically 
differentiated, and morally more universalistic vis-à-vis the state 
and the market and from other social spheres as well«102 begriffen 
werden müsse. Die über Institutionalisierungsprozesse entstehende 
Direktionsmacht moralischer Eigenwerte beschränkt sich Alexander 

101 Alexander 2006, S. 69–70. 
102 Alexander 2006, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 159 

zufolge damit nicht nur auf die situative Konkretisierung wertbezo
gener Handlungsorientierungen, sondern konstituiert zugleich einen 
gesellschaftlich ausdifferenzierten Teilbereich der Zivilgesellschaft. Die 
Direktionsmacht der Zivilgesellschaft birgt, so Alexander, darüber hin
aus die Möglichkeit eines spillover in Richtung anderer gesellschaftlicher 
Teilbereiche wie vor allem Markt und Staat. 

5.2.2 Zur Frage der Tragfähigkeit von Alexanders 
ordnungstheoretischer Präzisierung der Zivilgesellschaft 

Wenn nun Alexanders Versuch einer ordnungstheoretischen Präzisie
rung der normativen Leitidee erläutert ist, kann in einem nächsten 
Schritt dazu übergegangen werden, die Tragfähigkeit dieser Präzi
sierung zu untersuchen. Diese Prüfung muss, dem Selbstanspruch 
Alexanders folgend, insbesondere auf eine Vermittlung von Wert und 
Wirklichkeit der Zivilgesellschaft fokussieren. 

Beschränkt man sich auf die Ebene ziviler Diskurse, so können die 
Bemühungen Alexanders mit Rekurs auf die Überlegungen des letzten 
Kapitels schnell als gescheitert markiert werden. Seine Bestrebung, den 
Irrtümern der falschen Abstraktion zu entkommen, wird in die weitrei
chende Annahme überführt, dass normative Prinzipien weder in em
pirischer noch in analytischer Hinsicht von konkreten Kulturwerten zu 
unterscheiden sind: 

»[U]niversalism is most often articulated in concrete rather than ab
stract language. Reworking the narratives and codes of local and par
ticular cultures, normative demands for civility and mutual respect ex
press themselves in figurative images, salty metaphors, hoary myths, 
and binary oppositions. Universalism anchors itself, in other words, in 
the everyday lifeworlds within which ordinary people make sense of 
the world and pass their time.«103 

103 Alexander 2006, S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

In der simplifizierenden Deutung von ethischen Eigenwerten als Kul
turwerten kommt ein normativer Reduktionismus zum Ausdruck. Die 
dadurch gewonnene empirische Resonanz geht auf Kosten eines robus
ten normativen Standpunktes. Diese Kulturalisierung ethischer Eigen
werte mag zwar in einen radikal lebensimmanenten Standpunkt mün
den, allerdings auf Kosten eines normativen Relativismus. Der mit aller 
Vehemenz vorgetragene Verweis auf die kulturelle Deutungsabhängig
keit universalistischer Prinzipien ›garantiert‹ auf dieser Ebene gleich
sam die Ordnungsrelevanz. Dadurch gerät aber die Dimension morali
scher Idealität derart unter Druck, dass deren Geltungsgrundlage frag
lich wird. Wenn moralische Integrität nurmehr als Ergebnis einer sym
bolisch-kulturellen Zuschreibung zu begreifen ist, liegt der Verdacht nahe, 
dass letztendlich das Sollen nicht nur auf seine empirische Bedingtheit 
bezogen, sondern in toto auf diese reduziert wird. Die normative Di
mension fällt gleichsam der Analyse gesellschaftlicher Verhältnisse zum 
Opfer. 

Kann Alexander die auf der Ebene ziviler Diskurse festgestellte rea
listische Vereinnahmung der normativen Dimension auf der Ebene zivil
gesellschaftlicher Institutionen überwinden? Die entscheidende Frage 
ist, ob der überhistorische formale Geltungsstatus der Leitidee von der 
Frage nach dessen empirischer Geltung sauber getrennt ist. Nur dann 
können Institutionalisierungsprozesse tatsächlich als Vermittlungsin
stanz zwischen der normativen und der deskriptiven Bedeutungsebene 
der Zivilgesellschaft aufgefasst werden. Zunächst sieht es danach aus – 
etwa dort, wo Alexander bemerkt, dass 

»an institution can think only inside of the categories that culture 
provides. At the same time, organizations are as strongly oriented 
by pragmatic as by ideal concerns. The actions that unfold inside 
organizations are much more specific and contingent than the gener
alized categories of culture. As a result, although the structures and 
activities of institutions are oriented by the discourse of civil society, 
they cannot be determined by them.«104 

104 Alexander 2006, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 161 

Hier entsteht tatsächlich das Bild einer Transzendenz der Kultur gegen
über den konkreten Bedingungen des Handelns, welche durch eine Un
abhängigkeit der kulturellen Umwelt von subjektiven Motiv- und Inter
essenlagen ausgezeichnet ist. Allein, an anderen zentralen Stellen ver
schwimmt diese Unterscheidung, z.B. da, wo Alexander die diskursive 
Struktur der Zivilgesellschaft explizit als »subjective dimension of ci
vil society«105 charakterisiert. Die kulturelle Umwelt der Zivilgesellschaft 
wird dann bestimmt als »a realm of structured, socially established con
sciousness, a network of understandings creating structures of feeling 
that permeate social life and run just below the surface of strategic insti
tutions and self-conscious elites.«106 

Diese sich hier andeutende Ambivalenz im Ansatz Alexanders löst 
sich auch nicht auf, wenn man auf die Details seiner Analyse der kul
turellen Umwelt der Zivilgesellschaft blickt. Auf der einen Seite geht er 
davon aus, dass es sich beim symbolischen Code der Zivilgesellschaft um 
ein überhistorisches »structural feature of every civil society«107 handelt. 
Er beschreibt es in diesem Sinne als ein 

»highly generalized symbolic system that divides civic virtue from 
civic vice in a remarkably stable and consistent way. It is for this 
reason, that, despite divergent historical roots and variations in na
tional elaborations, the language that forms the cultural core of civil 
society can be isolated as a general structure and studied as a relative 
autonomous symbolic form«.108 

Auf der anderen Seite aber besteht er darauf, dass dieser kulturelle Kern 
der Zivilgesellschaft nicht abstrakt, sondern konkret aufgefasst werden 
müsse.109 Seine Vorbehalte gegenüber den rationalistischen normativen 
Gesellschaftstheorien von Rawls und Habermas sind hier instruktiv. In 
kritischer Absetzung zu diesen formuliert er etwa: 

105 Alexander 2006, S. 54. 
106 Alexander 2006, S. 54. 
107 Alexander 2006, S. 55. 
108 Alexander 2006, S. 56. 
109 Vgl. Alexander 2006, S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Universalistic ties […] do not have to be articulated by abstract refer
ences to reason or right, to a discourse that transcends the arbitrary in 
a completely transparent way. Such references do, of course, inform 
foundational documents like the American Declaration of Indepen
dence and the French Declaration of the Rights of Man. But to limit 
our thinking about democratic discourse to such symbols alone is to 
commit what might be called the fallacy of misplaced abstractness. 
Strange as it may seem, universalism is most often articulated in 
concrete rather than abstract language. Reworking the narratives 
and codes of local and particular cultures, normative demands for 
civility and mutual respect express themselves in figurative images, 
salty metaphors, hoary myths, and binary oppositions. Universalism 
anchors itself, in other words, in the everyday lifeworlds within which 
ordinary people make sense of the world and pass their time.«110 

Nun kann die Aussage, wonach sich normative Gehalte qua lebensweltli
cher Verankerung jeweils kulturspezifisch aktualisieren, durchaus Plau
sibilität beanspruchen. Mehr noch: Eben jene Grundüberlegung birgt 
das Potential einer sowohl normativ als auch empirisch ausgerichteten 
Theorie der Zivilgesellschaft. Die Vermittlung zwischen der abstrakten 
und der konkreten Ebene ist jedoch ein voraussetzungsvoller und kom
plexer Vorgang.111 Auch Alexanders eigene Ausführungen zum Verhält
nis von Kultur und Institution würden erwarten lassen, dass dieser Ver
mittlungsprozess als Institutionalisierungsprozess explizit problemati
siert wird. Stattdessen aber rechnet er beide Seiten, sowohl die abstrakte 
als auch die konkrete, dem kulturellen Fundament der Zivilgesellschaft 
zu. An den entsprechenden Stellen liefert Alexander keine richtige Ana
lyse des Vermittlungsprozesses, stattdessen scheint er sich mit der An
nahme zu begnügen, dass die abstrakte und die konkrete Ebene eine Art 
Homologie im Sinne eines Kontinuums bilden. 

110 Alexander 2006, S. 49. 
111 Dies ist u.a. daran abzulesen, dass nicht jede Idee die gleiche Handlungsrelevanz 

für sich beanspruchen kann. Vgl. hierzu die institutionentheoretischen Überle
gungen weiter unten in Kapitel 5.2.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 163 

Dass die institutionenanalytischen Ansätze bei Alexander nicht 
konsequent zu Ende gedacht sind, zeigt sich auch bei seiner Analyse 
der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft. Hier fällt zuvorderst 
auf, dass Alexander den Institutionenbegriff nicht vom Begriff der 
Organisation (bzw. der ›Einrichtung‹) trennt. So werden etwa zivilge
sellschaftliche Institutionen explizit als »organizational structures of 
the solidary sphere«112 gekennzeichnet. Auch die substantielle Beschrei
bung zivilgesellschaftlicher Institutionen verweist auf diese Tatsache. 
Alexander unterscheidet hier grundlegend regulative und kommunika
tive Institutionen. Zum Komplex kommunikativer Institutionen zählen 
nach Alexander die Einrichtungen der öffentlichen Meinungsumfrage, 
freiwillige Vereinigungen und die Massenmedien, wobei in Bezug auf 
Letztere nochmals zwischen fiktionalen und faktenbezogenen Medien 
differenziert wird.113 Diese kommunikativen Institutionen bezeichnet 
Alexander wiederum als »organizations of influence«,114 sie haben ihm 
zufolge die Aufgabe, mittels Einflussnahme unterschiedliche Stand
punkte in der Zivilgesellschaft zu vermitteln, um damit zur öffentlichen 
Meinungsbildung beizutragen. Zu den regulativen Institutionen rech
net der Soziologe die Einrichtung des demokratischen Wahlrechts, die 
Parteienlandschaft, die öffentliche Verwaltung und das Recht.115 Im 
Vergleich zu kommunikativen besitzen die regulativen Institutionen 
nicht nur Einfluss, sondern »civil power«,116 also Macht im strukturellen 
Sinn.117 

Um den Gedanken einer Vermittlung des Doppelstatus qua Insti
tutionalisierung konsequent zu entfalten, ist aber von der simplifizie
renden Ad-hoc-Vorstellung Abstand zu nehmen, wonach sich zivilge
sellschaftliche Handlungszusammenhänge lediglich in spezifischen Orga
nisationstypen, etwa freiwilligen Vereinigungen, finden. Institution und 

112 Alexander 2006, S. 70. 
113 Vgl. Alexander 2006, S. 69–105. 
114 Alexander 2006, S. 70. 
115 Vgl. Alexander 2006, S. 107–192. 
116 Alexander 2006, S. 110. 
117 Vgl. Alexander 2006, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Organisation, daran muss mit Lepsius erinnert werden, sind nicht de
ckungsgleich: »Der Begriff Organisation muss deutlich von dem der In
stitution unterschieden werden, wenn mit dem Letzteren überhaupt ein 
angebbarer Inhalt verbunden sein soll. Die Beschreibung einer Orga
nisation ist daher noch nicht die Analyse einer Institution«.118 Mit der 
Gleichsetzung von Institution und Organisation ontologisiert Alexander 
den Institutionenbegriff. Damit versperrt er sich die Möglichkeit, Insti
tutionalisierungsprozesse als Vermittlungsprozesse zwischen normati
ver und deskriptiver Ebene zu konzipieren. 

Alexander sieht sich gezwungen, stattdessen eine andere Vermitt
lungskategorie einzuführen, indem er die institutionelle Umwelt der 
Zivilgesellschaft noch einmal in einem spezifischen Konzept von öf
fentlicher Meinung verankert.119 Die public opinion sei die wesentliche 
Instanz, die zwischen den »broad binaries of civil society discourse« 
und den »institutional domains«120 vermittle. Zur Begründung dieses 
Zusammenhangs liefert der Forscher eine knappe Auseinandersetzung 
mit verschiedenen Modellen von Öffentlichkeit. Insbesondere grenzt er 
sein Konzept der öffentlichen Meinung von Vorstellungen eines public 
space ab: 

»In the minds of most democratic theorists, it seems, the notion of the 
public points to the existence of an actual group, to actual delibera
tions, and to an actual place. According to this concrete notion of the 
public, members of a closely knit polity meet with one another in the 
same physical environment, vigorously debating the events that affect 
their lives«.121 

In hochgradig ausdifferenzierten Gesellschaften müsse diese traditio
nelle Auffassung einer konkreten Öffentlichkeit aber zugunsten einer 

118 Lepsius 2013, S. 16. 
119 Vgl. hierzu im Original: »[T]he lifeworld of public opinion […] anchors commu

nicative and regulative institutions alike« (Alexander 2006, S. 70). 
120 Alexander 2006, S. 75. 
121 Alexander 2006, S. 71. Alexander denkt hier etwa an den Öffentlichkeitsbegriff 

bei Hannah Arendt, Jürgen Habermas und Michael Walzer. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 165 

abstrakteren Vorstellung überwunden werden, für die Alexander den 
Begriff der öffentlichen Meinung reserviert. Dies bedeute zwar nicht, 
dass die traditionelle Idee einer konkreten Öffentlichkeit in modernen 
Gesellschaften keine Rolle mehr spielt, wohl aber, dass diese mittlerweile 
eine symbolische Form angenommen hat. 

»The symbolic representation of traditional public functions is a reg
ulating idea, one that carries with it an obvious force. But it is not the 
concrete public as a face-to-face association that is fundamental to 
contemporary civil societies. It is the idea of that public, as it has in
serted itself into social subjectivity as a structure of feeling.«122 

Über diesen Schritt soll nun vor allem die normative Dimension in die 
Analyse der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft eingeführt 
werden. Alexander schlägt dann auch die Brücke zu seinen Überlegun
gen zur kulturellen Umwelt der Zivilgesellschaft. Er fährt fort: »The 
normative reference of the public sphere is a cultural structure, the 
discourse of civil society«.123 Auffallend ist hier, dass weder Institu
tionen noch Institutionalisierungsprozessen eine substantielle Rolle 
für die Vermittlung von normativer und deskriptiver Ebene zuerkannt 
wird. Für die Vermittlung scheint am Ende doch allein die kulturelle 
Ebene zuständig. Weil aber, wie oben dargelegt, der normative Sta
tus dieser kulturellen Referenz selbst ambivalent ist, muss sich diese 
Mehrdeutigkeit auch auf Alexanders Institutionenanalyse übertragen. 

Axel Honneth hat im Zuge einer kritischen Rezension von Alexan
ders Ansatz bereits auf eine Reihe solcher Ambivalenzen hingewiesen. 
In Bezug auf Alexanders Analyse der Massenmedien kann die Mehrdeu
tigkeit beispielsweise am Begriff der persuasion festgemacht werden. 
Persuasion ist nach Alexander zunächst im Parson’schen Sinne als ›Ein
flussnahme‹ zu verstehen und grenzt sich damit von autoritärer ›Kon
trolle‹ oder ›Macht‹ im instrumentellen Sinn ab.124 Kommunikativen 

122 Alexander 2006, S. 72. 
123 Alexander 2006, S. 72. 
124 Vgl. Alexander 2006, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Institutionen im Allgemeinen und den Massenmedien im Speziellen 
komme nun mittels des Mediums der Einflussnahme die Funktion zu, 
die öffentliche Meinung in der Zivilgesellschaft zu vermitteln. Dies ge
schehe, indem allgemeine Codes in situationsspezifische Evaluationen 
und Beschreibungen übersetzt werden.125 Honneth macht zu Recht 
darauf aufmerksam, dass der normative Status dieses allgemeinen 
Codes unklar ist. Der Begriff persuasion kann nämlich, je nachdem, 
auf welche Passage man sich bezieht, entweder im Sinne von Über
zeugung/Aufklärung oder im Sinne von Überredung/Beeinflussung 
vestanden werden.126 Die erste Bedeutung kommt beispielsweise in der 
Annahme zum Ausdruck, dass »eine funktionierende Professionsethik 
und der wirtschaftliche Erfolgsdruck inzwischen dafür Sorge trage, 
dass in der Berichterstattung der Medien elementare Auflagen der 
›Objektivität‹ und der Adressierung des ›gesamten‹ Publikums ange
messen Berücksichtigung finden«.127 Es bleibt aber offen, ob Alexander 
damit tatsächlich eine im normativen Sinne robuste regulative Idee 
fokussiert. Eine solche könnte z.B. in der Annahme bestehen, »dass 
den (berichterstattenden) Medien innerhalb der öffentlichen Sphäre 
aufgrund des ihr institutionell innewohnenden Prinzips […] vor allem 
der Auftrag zukommt, zur wahrheitsgemäßen Berichterstattung und 
damit zur Aufklärung des demokratischen Publikums beizutragen«.128 
Alexander aber vermeidet es, diesen Gedanken einer »gesellschaft
lich vorfindlichen Norm zu einer strengeren Sichtung der Verfassung 
unserer Medienkultur«129 zu verwenden. Stattdessen überwiegt die 
Deutung von persuasion im Sinne einer ›Überredung‹ oder ›rhetorischen 

125 Vgl. hierzu Alexanders allgemeine Bemerkungen zu kommunikativen Institu
tionen: »The structures of feeling that such institutions produce must be con
ceptualized as influence rather than authoritative control, or power in a more 
structural sense. They institutionalize civil society by creating messages that 
translate general codes into situationally specific evaluations and descriptions« 
(Alexander 2006, S. 70). 

126 Vgl. Honneth 2013, S. 297–298. 
127 Honneth 2013, S. 297. 
128 Honneth 2013, S. 298. 
129 Honneth 2013, S. 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 167 

Beeinflussung‹. So ist z.B. in der folgenden Ausführung die Auffassung 
vorherrschend, dass die Aufgabe der Medien eher darin besteht, die 
öffentliche Meinung zu repräsentieren als aufzuklären: »Merely by in
forming members of society about what events ›exist‹, they have already 
made decisions about which events matter, about what is happening 
and what is at stake in social life. In their very representation of so
cial facts, in other words, the news media represent public opinion as 
well.«130 

Eine normative Ambivalenz kennzeichnet nicht nur Alexanders 
Analyse kommunikativer Institutionen der Zivilgesellschaft. Ein ganz 
ähnliches Bild ergibt sich auch mit Blick auf die Analyse der regulativen 
Institutionen. Zu diesen rechnet Alexander, wie bereits erwähnt, die 
Einrichtung des demokratischen Wahlrechts, die Parteienlandschaft, 
die öffentliche Verwaltung und das Recht. In Bezug auf die regulativen 
Institutionen steht nicht der Terminus persuasion im Mittelpunkt, son
dern das Konzept der civil power. Mit diesem Begriff bringt Alexander 
zunächst zum Ausdruck, dass »there are more concrete ways in which 
civil society exerts influence. Through the institutions of voting, po
litical party, and office, the criteria of civil society are defined in more 
hard-headed ways, involving sanction and not only suasion.«131 Dabei 
steht der Begriff in einem doppelten Abgrenzungsverhältnis, einmal 
zur staatlichen Macht (state power), die Alexander im Sinne Webers als 
›bürokratische Herrschaft‹ kennzeichnet: 

»[I]t is vital not to conflate states and their powers with the institu
tions of the civil sphere. States are organizations that exercise social 
control in formal and explicit, if sometimes indirect ways, by requests 
if possible, by commands if necessary, and by force if nothing else will 
do. States may be themselves be composed of various organizational 
forms, from such collegial bodies as councils and central committees 
to such debating institutions as parliaments. Their most distinctive 

130 Alexander 2006, S. 81. 
131 Alexander 2006, S. 151. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

and overriding form of organization, however, is the bureaucratic. For
mal, impersonal, and hierarchic, with clear lines of subordination, bu
reaucracies are […] the most efficient and ultimately the most respon
sible way to ensure that governmental decisions will be carried out.«132 

Hinzu komme aber ein weiteres entscheidendes strukturelles Merk
mal staatlicher Macht, namentlich die Tatsache, dass bürokratische 
Herrschaft in demokratischen Staaten lediglich ein Machtinstrument 
(Mittel) darstelle, die Frage, wofür (Zwecke) bürokratische Macht mobili
siert werde, sei dagegen abhängig von Kräften außerhalb der staatlich- 
bürokratischen Organisation selbst: »At the head of state government 
sits an authority that is instituted by some nonbureaucratic power, 
which aims to make the bureaucracy work in its own interest and na
me«.133 Diese »extraorganizational force«134 könne nun entweder als 
social power oder als civil power in Erscheinung treten. In nicht- oder 
vordemokratischen Gesellschaften trete sie überwiegend als social power 
auf. Dabei werde soziale Macht, welche sich aus privilegierten gesell
schaftlichen Positionen ergibt, direkt oder indirekt in politische Macht 
übersetzt. Historisch betrachtet gelte dies etwa für aristokratische 
Gesellschaftsordnungen, in denen sozioökonomisch privilegierte fami
liäre Netzwerke typischerweise auch politische Herrschaft ausübten. 
Demokratische Systeme seien dagegen durch eine neue, unabhängige 
Form der Macht gekennzeichnet, für die Alexander den Begriff der 
zivilen Macht (civil power) reserviert: »In a democracy, the civil sphere, 
not social power, decides who will sit at the states nonbureaucratic top. 
Civil power is solidarity translated into government control«.135 Dem
entsprechend beschreibt der Soziologe die regulativen Institutionen der 
Zivilgesellschaft als Gatekeeper politischer Macht. 

In Analogie zum Begriff persuasion lässt sich jedoch auch in Bezug auf 
Alexanders Konzeption der civil power eine normative Ambivalenz nicht 

132 Alexander 2006, S. 108. 
133 Alexander 2006, S. 108–109. 
134 Alexander 2006, S. 109. 
135 Alexander 2006, S. 110. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 169 

von der Hand weisen. Dies liegt vor allem daran, dass der Solidaritäts
begriff missverständlich ist. Wie schon im Zuge seiner Darstellung des 
symbolischen Codes der Zivilgesellschaft wird auch hier nicht eindeutig 
klar, ob die Solidaritätskonzeption einen überhistorisch-formalen Gel
tungsstatus hat oder ob sie sich auf die Frage der empirischen Geltung – 
und damit auf eine deskriptive Bestimmung normativer Gehalte – be
schränkt. 

Dass sich diese Ambivalenz auch auf Alexanders substantielle Be
schreibung der regulativen Institutionen überträgt, hat Axel Honneth 
exemplarisch anhand von Alexanders Analyse des ›Rechts‹ verdeutlicht. 
Insbesondere identifiziert er zwei sich gegenseitig widersprechende 
Auffassungen von der regulativen Funktion des Rechts: 

»Das eine Mal erfüllt das Recht seinen ›zivilen‹ Begriff nur dann, 
um mit Hegel zu sprechen, wenn es gegebenenfalls auch gegen den 
Willen der solidarischen Gemeinschaft an seiner Aufgabe festhält, 
jedem potentiell Betroffenen die individuelle Mitwirkung an der 
öffentlichen Willensbildung gleichermaßen zu ermöglichen und zu 
garantieren; das andere Mal aber kommt es seinem Begriff schon 
nach, solange es diese Aufgabe nur gegenüber jenem Kreis von Perso
nen wahrnimmt, den die jeweilige Mehrheit in der Zivilgesellschaft 
gemäß ihrer Unterscheidungen von ›reinen‹ und ›unreinen‹ Gruppen 
für anspruchsberechtigt hält. Die erste der beiden Bestimmungen 
hätte Jeffrey Alexander dazu veranlassen müssen, seine bloß de
skriptive Beschreibungsweise aufzugeben und zu einer normativen 
Perspektive überzuwechseln, die Unterscheidungen wie die zwi
schen angemessenen Richtungsverläufen und ›Fehlentwicklungen‹, 
zwischen moralischen Fortschritten und Rückschritten unverzicht
bar macht. Aber wie schon im Fall der Nachrichtenmedien scheint 
er vor einer solchen ›immanent‹ wertenden Darstellungsform zu
rückzuschrecken und es bei einer Sichtweise zu belassen, in der beide 
Weisen der Ausübung des Rechts ihrer regulativen Funktion innerhalb 
der ›civil sphere‹ gleichermaßen entsprechen.«136 

136 Honneth 2013, S. 300. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Aufgrund der genannten Ambivalenzen in der Analyse, sowohl der 
kulturellen als auch der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft, 
verschüttet Alexander die normative Fundierung seiner Theorie. Das 
Verhältnis von normativer und deskriptiver Ebene ist als einfaches 
Komplementärverhältnis konzipiert, wobei der Autor unmittelbar von 
der Geltung auf die im normativen Sinne vermeintlich legitime Ord
nung zu schließen scheint.137 Alexander begnügt sich, wie Axel Honneth 
zusammenfassend bemerkt, »über weite Strecken seiner Studie da
mit, eine bloße Beobachterperspektive einzunehmen, in der auch die 
Kämpfe für soziale Inklusion nur als einer unter verschiedenen Ent
wicklungswegen, nicht aber als immanent gerechtfertigte Reaktionen 
auf Exklusionen von der ›civil sphere‹ erscheinen.«138 Seinem erklärten 
Ziel, Idee und Realität der Zivilgesellschaft zu vermitteln, wird er damit 
nicht gerecht. Er kann ihm auch nicht gerecht werden, weil in seinem 
Ansatz eine zentrale methodologische Schwierigkeit zwar gelegentlich 
angesprochen, aber nirgends wirklich systematisch ausgeführt ist. Axel 
Honneth bringt dieses Kernproblem folgendermaßen zum Ausdruck: 

»Um wirklich die starke Zuversicht besitzen zu können, dass die ur
sprünglich einmal institutionalisierten Prinzipien der zivilen Sphäre 
auf Dauer einen Einfluss auf deren Mitglieder ausüben, bedarf es 
irgendwelcher Vermutungen darüber, wie moralischen Normen eine 

137 Diesen Schluss legen, neben den hier vorgetragenen Argumenten, auch eige
ne Aussagen Alexanders nahe. Vgl. hierzu vor allem Alexanders (2015) Replik 
auf die kritischen Anmerkungen von Honneth (2015). Im Rahmen dieser Rep
lik sah sich Alexander gezwungen, das Verhältnis von deskriptiver und nor
mativer Ambition folgendermaßen zu konkretisieren: »TCS [The Civil Sphere, 
2006] does not put forth a normative calculus for measuring the relative fair
ness of civil spheres, for deciding, in a logical, deductive, and generalizable 
manner, how civil one institution or action is, how anticivil another. […] As a 
cultural sociologist, my ambition is not to generate external criteria for judg
ing civility, but to reconstruct the subjective meanings social actors themselves 
deploy in their judgement about the civil and anticivil. I have no interest in de
veloping standards to evaluate whether something is – objectively – a facilitat
ing input or destructive intrusion into the civil sphere« (Alexander 2015, S. 185). 

138 Honneth 2013, S. 306. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 171 

praktische Wirksamkeit im gesellschaftlichen Entwicklungsprozess 
zukommen kann; welcher Mechanismus sorgt dafür, so ließe sich die 
Frage formulieren, dass die zugrunde liegenden Prinzipien mit der 
Zeit von den Beteiligten nicht einfach vergessen und stillschweigend 
durch andere ersetzt werden?«139 

5.2.3 Vom Wert zur Wirklichkeit – zur Frage der handlungs- 
und ordnungstheoretischen Präzisierung 
der Zivilgesellschaft aus weberianischer Perspektive 

Wie können moralische Normen ihre praktische Wirksamkeit entfalten? 
Diese von Axel Honneth in Bezug auf den Ansatz Alexanders identifizier
te Problemstellung soll abschließend zum Anlass genommen werden, 
eine alternative Konzeptualisierung auf Basis des weberianischen An
satzes zu entwickeln. Alexander beschreibt diese praktische Wirksam
keit im Wesentlichen als Funktion des kulturellen Codes der Zivilgesell
schaft. Er geht davon aus, dass sich die civil sphere, vermittelt über die 
Institutionalisierung des kulturellen Codes der Zivilgesellschaft, das zu 
ihr funktional passende komplementäre Handeln schafft. In Alexanders 
Konzeption der Zivilgesellschaft spielen dementsprechend handlungs
theoretische Überlegungen kaum eine Rolle.140 Die Annahme einer ana
lytischen Unabhängigkeit der zivilen Sphäre stellt den Ausgangspunkt 
seiner Überlegungen dar.141 Anstatt kritisch zu prüfen, ob die (norma

139 Honneth 2013, S. 305. 
140 Auf die handlungstheoretische Leerstelle seiner Zivilgesellschaftskonzeption 

weist Alexander in einer Fußnote selbst hin, vgl. Alexander 2006, S. 558. Mit 
dieser fehlenden handlungstheoretischen Grundlage korrespondiert in norma

tiver Hinsicht ein eingeschränkter Freiheitsbegriff. Hier kommt das Parson’sche 
Erbe von Alexanders Neofunktionalismus zum Tragen. Subjekte erscheinen 
hier nurmehr als »Exekutoren normativer Programme. Freiheit als Selbstge
setzgebung verlangt aber mehr als die bloße Umsetzung sozial anerkannter 
Regeln; sie verlangt die reflektierte und bewusste Zustimmung zu gewählten 
Handlungszwecken« (Bienfait 2008, S. 4–5). 

141 Die bereits identifizierten Schwachstellen dieses Ansatzes beziehen sich über
wiegend auf die mangelnde konzeptionelle Berücksichtigung der Dimension 
der moralischen Idealität. Darüber hinaus müsste geprüft werden, ob eine solche 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

tive) Leitidee der Zivilgesellschaft über das Vorhandensein von Direk
tionsmacht praktische Wirksamkeit entfaltet, wird dies von Alexander 
stillschweigend vorausgesetzt. 

Im Sinne des weberianischen Ansatzes ist dagegen vom methodolo
gischen Individualismus auszugehen, die Weber’sche Makrotheorie hat 
eine handlungstheoretische Grundlage. 

»Schaut man sich die Art und Weise an, wie Weber die einzelnen 
›gesellschaftlichen Ordnungen und Mächte‹ einführt, fällt auf, dass 
er dabei nicht auf Begriffe wie gesellschaftliche Funktion, funk
tionale Imperative, Problem gesellschaftlicher Bestandserhaltung 
oder nicht-negierbare Bezugsprobleme zurückgreift. Er identifiziert 
diese Sphären, gemäß der in den Soziologischen Grundbegriffen nie
dergelegten Strategie, zunächst über den spezifischen Sinn, den die 
Handelnden ihrem Sich-Aneinander-Orientieren zugrunde legen.«142 

Dies bedeutet, dass die Annahme einer analytischen Unabhängigkeit 
der Zivilgesellschaft nicht am Anfang, sondern allenfalls am Ende der 
Untersuchung stehen kann. Die Klärung der Frage, ob die Zivilgesell
schaft in weberianischer Perspektive als ausdifferenzierte Wertsphäre 
(und damit als gesellschaftliche [Teil-]Ordnung) mit eigener Direktions
macht rekonstruierbar ist, muss seinen Ausgangspunkt folglich auf der 
mikrosoziologischen Ebene nehmen. Auf dieser Ebene steht zunächst 
die Frage im Zentrum, wie die praktische Handlungswirksamkeit mo
ralischer Normen handlungstheoretisch eingefangen werden kann. 
Weil die handlungstheoretische Ebene nicht über die situative Bestim
mung der praktischen Wirksamkeit (moralischer Normen) hinausgeht, 
ist damit jedoch die Frage der Bedingungen der Möglichkeit der Ord
nungsbildung im Sinne einer Perpetuierung dieser Wertorientierung 
noch nicht hinreichend beantwortet. Die »Autonomisierung von Wert
sphären umfasst mindestens immer zwei Prozesse: einerseits die 
Ausbildung von wertbezogenen, rationalen Handlungsorientierungen 

Konzeption vom Vorwurf des funktionalistischen Fehlschlusses befreit werden 
könnte. 

142 Schwinn 2006, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 173 

und andererseits die auf Dauerstellung [sic!] dieser Handlungsorien
tierungen durch die Möglichkeit ihrer Koordination«.143 Mit anderen 
Worten hängen handlungs- und ordnungstheoretische Präzisierung im 
weberianischen Ansatz zusammen, wobei die Erste dabei als Bedingung 
der Möglichkeit der Zweiten aufgefasst wird. 

Bevor das Koordinationspotential moralischer Normen untersucht 
werden kann, soll geprüft werden, ob sich, ausgehend von Webers Kon
zeption der Verantwortungsethik, die für den Koordinationsprozess 
relevanten Charakteristika einer (normativen) Handlungsorientierung 
herausarbeiten lassen. Hierfür muss in einem ersten Schritt die Ver
antwortungsethik als rationale, regelgeleitete Handlungsorientierung 
rekonstruiert werden. 

5.2.3.1 Handlungsmodell eines weberianischen 
Zivilgesellschaftskonzepts: die Bestimmungsgründe 
verantwortungsethischen Handelns 

Um die Spezifika verantwortungsethischen Handelns herauszuarbei
ten, empfiehlt sich der Vergleich zum gesinnungsethischen Handeln. 
Ausgangspunkt ist dabei die Rekonstruktion der Differenz der jeweils 
zugrundeliegenden formalen Moralprinzipien.144 Im Gegensatz zum 
gesinnungsethischen Handeln muss 

»ein Handeln, das im Rahmen einer Verantwortungsethik als sittlich 
gelten will, zwei Bedingungen genügen […]: Es muß einer sittlichen 
Gesinnung entspringen, und es muß seine Verflochtenheit in eine 
ethisch irrationale Welt reflektieren, also die Einsicht widerspiegeln, 
daß aus Gutem Böses entstehen kann. Anders gesagt: Es muß sich 
außer mit einer sittlichen Gesinnung mit einer Folgenabschätzung 
begründen.«145 

143 Bachmann 2009, S. 73. 
144 Vgl. Schluchter 1988a, S. 251. 
145 Schluchter 1988a, S. 251–252. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Für die gesinnungsethische Handlung ist dagegen nur die erste Bedin
gung maßgeblich. Weber unterscheidet in diesem Kontext zwischen 
dem Gesinnungswert und dem Erfolgswert einer Handlung.146 Bei 
der Gesinnungsethik besitzt der Erfolgswert einer Handlung keiner
lei ethische Relevanz, sie lässt sich daher in idealtypischer Hinsicht 
relativ unproblematisch als Subtyp einer wertrationalen Handlungs
orientierung auszeichnen, denn die wertrationale Handlung findet 
ihren Bestimmungsgrund im »bewußten Glauben an den – ethischen, 
ästhetischen, religiösen oder wie immer sonst zu deutenden – unbe
dingten Eigenwert eines bestimmten Sichverhaltens rein als solchen 
und unabhängig vom Erfolg«.147 

Findet auch das verantwortungsethische Handeln eine Entspre
chung in Webers Handlungstypologie aus den Soziologischen Grundbe
griffen? Eine eindeutige Zuordnung scheint im ersten Zugriff nicht ohne 
weiteres möglich und setzt daher eine genauere Auseinandersetzung 
mit der Handlungstypologie voraus. Weber unterscheidet in § 2 vier 
Handlungsorientierungen: Den beiden arationalen Handlungstypen 
des traditionalen bzw. affektuellen Handelns stehen die beiden ra
tionalen Handlungstypen des wert- bzw. zweckrationalen Handelns 
gegenüber. Erstere sind als arational zu bezeichnen, weil sie für Weber 
»an der Grenze und oft jenseits dessen [stehen], was bewußt sinnhaft 
orientiert ist«.148 Nun ist eine bewusst sinnhafte Orientierung, wie sie 
etwa im Moment der vernünftigen Entschiedenheit und einer daraus resul
tierenden bewussten Lebensführung zum Ausdruck kommt, ein zentrales 
Kennzeichen verantwortungsethischen Handelns. Die Zuordnung zu 
den arationalen Handlungstypen scheint daher ausgeschlossen. Wie 
verhält es sich dann mit den beiden rationalen Handlungstypen? Weil 
die verantwortungsethische Handlung durch das zentrale Moment der 
Handlungsfolgenabschätzung gekennzeichnet ist, scheint auch der 
wertrationale Handlungstyp unpassend. Denn diesen kennzeichnet ge
rade die (ethische) Irrelevanz des Erfolgswertes einer Handlung: »Rein 

146 Vgl. Weber 1985a [1922], S. 514. 
147 Weber 1980 [1921–1922], S. 12. 
148 Weber 1980 [1921–1922], S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 175 

wertrational handelt, wer ohne Rücksicht auf die vorauszusehenden 
Folgen handelt im Dienst seiner Überzeugung von dem, was Pflicht, 
Würde, Schönheit, religiöse Weisung, Pietät oder die Wichtigkeit ei
ner Sache gleichviel welcher Art ihm zu gebieten scheinen«.149 Wenn 
traditionales, affektuelles und wertrationales Handeln ausgeschlossen 
sind, bleibt als letzte Möglichkeit der zweckrationale Handlungstyp. 
Dieser Typ ist nach Weber allgemein bestimmt »durch Erwartungen 
des Verhaltens von Gegenständen der Außenwelt und von anderen 
Menschen und unter Benutzung dieser Erwartungen als Bedingungen 
oder als Mittel für rational, als Erfolg, erstrebte und abgewogene eigne 
Zwecke«.150 Das hier zum Ausdruck kommende Moment der Erfolgsori
entierung scheint nun mit der für das verantwortungsethische Handeln 
charakteristischen Folgenorientierung zu korrespondieren. Das ver
antwortungsethische Handeln kann dennoch nicht ohne weiteres als 
Subtyp des zweckrationalen Handelns aufgefasst werden. Denn das 
verantwortungsethische Handeln ist neben der Folgenorientierung 
durch eine wertrationale Basis als ethischen Kern gekennzeichnet: Die 
verantwortungsethische Handlung teilt mit der gesinnungsethischen 
die erste der oben genannten Bedingungen, wonach das Handeln einer 
sittlichen Gesinnung entspringen muss. 

Damit ist deutlich, dass das verantwortungsethische Handeln im 
Zwischenfeld von wertrationalem und zweckrationalem Handlungstyp 
zu verorten ist. Weber selbst verweist in einem Kommentar zu seiner 
Handlungstypologie auf diese Zwischenfelder: 

»Sehr selten ist Handeln, insbesondere soziales Handeln, nur in 
der einen oder der andren Art orientiert. Ebenso sind diese Arten 
der Orientierung natürlich in gar keiner Weise erschöpfende Klas
sifikationen der Arten der Orientierung des Handelns, sondern für 
soziologische Zwecke geschaffene, begrifflich reine Typen, denen 

149 Weber 1980 [1921–1922], S. 12. 
150 Weber 1980 [1921–1922], S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

sich das reale Handeln mehr oder minder annähert oder aus denen 
es – noch häufiger – gemischt ist.«151 

Auf diesen Kommentar bezugnehmend, könnte man es bei der Feststel
lung eines Dazwischen belassen. Dann aber wäre dieses Dazwischen für 
soziologische Zwecke noch nicht ausreichend qualifiziert. Eine weiter
führende Präzisierung ist aus zwei Richtungen möglich: nämlich über 
eine begriffliche und konzeptionelle Erweiterung des wertrationalen 
oder des zweckrationalen Handlungstypus. Den ersten Weg ist Schluch
ter gegangen. Weil die »Erfolgsbezogenheit moralisch-praktischen Han
delns und die Erfolgsorientiertheit technisch-praktischen Handelns«152 
zweierlei seien, dürfe das verantwortungsethische Handeln nicht mit 
der zweckrationalen Handlung verwechselt werden. Zugleich aber er
kennt Schluchter, dass Webers Begriff des wertrationalen Handelns zu 
eng gefasst ist, um auch noch das verantwortungsethische Handeln 
einzufangen. Schluchters Erweiterung des wertrationalen Handlungs
typus sieht vor, dass sich das verantwortungsethische Handeln neben 
der sittlichen Gesinnung und Handlungsfolgenabschätzung durch ethi
sche Brückenregeln auszeichnet, durch welche der Gesinnungs- und 
der Erfolgswert einer Handlung systematisch aufeinander bezogen 
würden. Der Erfolgswert einer Handlung stellt für Weber zwar kei
nen ethischen Wert sui generis dar, bekommt aber dessen ungeachtet 
eine ethische Relevanz zugesprochen. Anders gesagt: Die verantwor
tungsethische Handlung kann in dem Moment als eine wertrationale 
Handlung aufgefasst werden, in dem auf die Existenz von ethischen 
Brückenregeln als verbindendem Glied zwischen Gesinnungs- und 
Erfolgswert einer Handlung verwiesen wird. Denn diese ethischen Brü
ckenregeln sorgen dafür, dass der Erfolgswert einer Handlung in eine 
begründete Beziehung zum Gesinnungswert gesetzt wird: »Deshalb gilt 
hier die Maxime: Handle gemäß deiner besten Überzeugung von deiner 
Pflicht und darüber hinaus so, daß du nach bestem Wissen und Gewis

151 Weber 1980 [1921–1922], S. 13. 
152 Schluchter 1988a, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 177 

sen die (voraussehbaren) Folgen deines Handelns auch verantworten 
kannst.«153 

Mit dieser Abgrenzung von verantwortungsethischem und zweckra
tionalem Handeln will Schluchter den Gesinnungswert des verantwor
tungsethischen Handelns sichern. Sobald das verantwortungsethische 
Handeln aufgrund der Folgenorientierung dem zweckrationalen Han
deln angenähert wird, besteht die Gefahr, dass die damit einhergehende 
Betonung des Erfolgswertes der Handlung mit der Preisgabe des Gesin
nungswertes erkauft wird. In diesem Fall liegt ein zweckrationales Han
deln »ohne wertrationale Orientierung an ›Geboten‹ und ›Forderungen‹« 
vor, denn »es kann der Handelnde die konkurrierenden und kollidieren
den Zwecke […] einfach als gegebene subjektive Bedürfnisregungen in 
eine Skala ihrer von ihm bewusst abgewogenen Dringlichkeit bringen und 
danach sein Handeln so orientieren, dass sie in dieser Reihenfolge nach 
Möglichkeit befriedigt werden«.154 In diesem Fall ist das zweckrationale 
Handeln am Grenznutzenprinzip orientiert und damit vom Erfolgswert 
dominiert. 

Weber selbst betont jedoch an derselben Stelle, dass die »wertratio
nale Orientierung des Handelns […] zur zweckrationalen in verschieden
artigen Beziehungen stehen«155 kann. Insbesondere diskutiert er einen 
weiteren Fall zweckrationaler Handlungsorientierung, in dem die Ab
grenzung zur wertrationalen Handlungsorientierung weniger katego
risch ausfällt: 

»Zweckrational handelt, wer sein Handeln nach Zweck, Mitteln und 
Nebenfolgen orientiert und dabei sowohl die Mittel gegen die Zwe
cke, wie die Zwecke gegen die Nebenfolgen, wie endlich auch die ver
schiedenen möglichen Zwecke gegeneinander rational abwägt: also 
jedenfalls weder affektuell (und insbesondere nicht emotional), noch 
traditional handelt. Die Entscheidung zwischen konkurrierenden und 
kollidierenden Zwecken und Folgen kann dabei ihrerseits wertrational 

153 Schluchter 1988a, S. 253. 
154 Weber 1980 [1921–1922], S. 13. 
155 Weber 1980 [1921–1922], S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

orientiert sein: dann ist das Handeln nur in seinen Mitteln zweckratio
nal.«156 

Bei dieser Bestimmung fällt zunächst auf, dass die zweckrationale 
Handlungsorientierung aufgrund eines Momentes rationaler Abwä
gung klar von den beiden arationalen Handlungsorientierungen des 
affektuellen und traditionalen Handelns abgegrenzt ist. Dies gilt indes 
nicht für die wertrationale Handlungsorientierung: Unter bestimm
ten Umständen räumt Weber offenbar dem Gesinnungswert einer 
Handlung einen Platz im Rahmen der zweckrationalen Handlungsori
entierung ein. Damit kommt die zweite Möglichkeit der begrifflichen 
und konzeptionellen Präzisierung verantwortungsethischen Handelns 
in den Blick: Sie nimmt ihren Ausgangspunkt nicht im wertrationalen, 
sondern im zweckrationalen Handlungstypus. 

Entscheidend ist, dass das Moment rationaler Abwägung mehrdi
mensional betrachtet werden muss. So denkt Weber nicht nur an eine 
Rationalisierung der Handlungsmittel und Handlungsfolgen, sondern 
auch an eine Rationalisierung der Handlungszwecke. In Bezug auf Letz
tere stellt offenbar das oben beschriebene Prinzip des Grenznutzens 
nur eine Möglichkeit unter anderen dar. Kollidierende Zwecke werden 
in diesem Fall ohne wertrationale Orientierung an Geboten und For
derungen gegeneinander abgewogen und so in eine Präferenzordnung 
gebracht. In diesem Fall ist das Handeln sowohl in seinen Mitteln als 
auch in seinen Zwecken zweckrational. Kollidierende Zwecke können 
jedoch unter Umständen auch wertrational gegeneinander abgewogen 
werden. Beim verantwortungsethischen Handeln ist genau dies der Fall. 
Es lässt sich als Spezialfall zweckrationalen Handelns ab dem Moment 
kennzeichnen, in dem der Handlungszweck selbst als moralischer Ei
genwert in Erscheinung tritt. Das Handeln ist dann, wie Weber festhält, 
in seinen Mitteln zweckrational und, so kann man ergänzen, in seinen 
Zwecken wertrational bestimmt. 

156 Weber 1980 [1921–1922], S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 179 

»Sobald bei konkurrierenden Zwecken nicht nur ›schwache‹ Prä
ferenzen, sondern auch ›starke‹ Wertungen im Spiel sind, versagt 
das Grenznutzenprinzip, und die Sinn- und Wertproblematik des 
Handelns wird virulent. Diese wertrationale Entscheidung zwischen 
konkurrierenden Zwecken und der damit verbundene Wertbezug 
gehen nun offensichtlich über die utilitaristische Logik des rationalen 
Wahlhandelns hinaus. Die Sinnfrage ist nicht mehr in Dimensionen 
der reinen Nützlichkeit und der Befriedigung basaler Bedürfnisse zu 
betrachten. Vielmehr muss dann die Mittelanalyse mit der Wertana

lyse verbunden werden, geleitet von der Frage: Welchen Sinn und 
welche Berechtigung haben die Zwecke, die ich verfolge?«157 

Die spezifische Rationalität des verantwortlichen Handelns lässt sich 
folglich auf eine »doppelte Rationalitätsproblematik«158 zurückführen: 
Während das »Zurechnungsproblem« mit »der Möglichkeit bedenk
licher Mittel und paradoxer Folgen in einer ethisch irrationalen Welt 
verbunden« wird, ist das »Sinnproblem«159 auf die wertrationale Ent
scheidung zwischen verschiedenen, unter Umständen kollidierenden 
Zwecken bezogen. 

Von dieser doppelten Rationalitätsproblematik ausgehend, kön
nen weitere Bestimmungsgründe verantwortungsethischen Handelns 
expliziert werden (vgl. zum Überblick Tabelle 1). Sie kommen dann in 
den Blick, wenn man untersucht, wie sich Weber das Moment rationaler 
Abwägung bezogen auf die jeweilige Rationalitätsproblematik vorstellt. 
Hierfür kann an die werttheoretischen Überlegungen aus dem letzten 
Kapitel angeschlossen werden. Der dort in Bezug auf den Freiheitsbe
griff entwickelte Korrespondenzgedanke zum Verhältnis von Sein und 
Sollen lässt sich nämlich auch handlungstheoretisch interpretieren. 

In Hinblick auf die Zurechnungsproblematik ist zunächst festzu
halten, dass diese auf die Mittel- und Folgenanalyse bezogen ist. Das 
Moment rationaler Abwägung kann in diesem Fall als Zweckrationa
lisierung aufgefasst werden. Die Sinnproblematik ist dagegen auf die 

157 Bienfait 2008, S. 8; vgl. auch Stachura 2006a, S. 118. 
158 Bienfait 2008, S. 8. 
159 Bienfait 2008, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Zweck- und Wertanalyse, genauer: auf die Analyse eigenwertdomi
nierter Handlungszwecke, bezogen. Das Moment rationaler Abwägung 
kann in diesem Fall als Wertrationalisierung aufgefasst werden. Zweck- 
und Wertrationalisierung sind aber heterogenen Sphären zuzuordnen: 
Erstere fällt in die Erkenntnissphäre, Letztere aber in die Wertungs
sphäre. Ruft man auf Basis dieser Zuordnung die Überlegungen zur 
›ontologischen‹ Differenz zwischen den beiden Sphären in Erinnerung, 
dann wird deutlich, dass rationale Abwägung Unterschiedliches bedeu
tet, je nachdem, ob diese auf die Zurechnungs- oder Sinnproblematik 
bezogen ist. 

Eine wesentliche Differenz ergibt sich in Hinblick auf die Gegen
stände rationaler Abwägung. Bei der Zurechnungsproblematik kommen 
im Rahmen der Mittel- und Folgenanalyse empirische Tatsachen in den 
Fokus. Bei der Sinnproblematik dagegen stehen im Rahmen der Wert- 
und Zweckanalyse praktische Imperative im Vordergrund. Diese Diffe
renz führt auch zu jeweils unterschiedlichen Fluchtpunkten rationaler 
Abwägung: Nur die Gegenstände der Erkenntnissphäre sind solcherma
ßen rationalisierungsfähig, dass ihnen unter Umständen eine objektive 
Wahrheitsgeltung zukommen kann. Dies ist deshalb so, weil dem Mo
ment rationaler Abwägung im Rahmen der Zurechnungsproblematik in 
epistemologischer Hinsicht ein konstitutiver Vernunftbegriff zugrunde 
gelegt werden kann. Für die Wertungssphäre – und damit für die Sinn
problematik – ist dagegen nur ein regulativer Vernunftbegriff in Anschlag 
zu bringen. Die Gegenstände der Wertungssphäre sind im Verhältnis 
zu denjenigen der Erkenntnissphäre nur eingeschränkt rationalisie
rungsfähig: Sie können nicht mit Vernunft bewiesen, sondern nur mit 
Vernunft verteidigt werden.160 In diesem Sinne lässt sich eine Wert
entscheidung qua vernünftiger Verteidigung »zwar objektivieren, aber 
sie wird deshalb nicht objektiv«.161 Auf Basis dieser Grundunterschei
dungen sind schließlich auch Differenzen hinsichtlich der Verfahren 
rationaler Abwägung explizierbar. Während die Lösung der Sinnpro
blematik über das wertende Ordnen des empirisch Gegebenen läuft, vollzieht 

160 Vgl. Schluchter 1988a, S. 211. 
161 Schluchter 1988a, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 181 

sich die Lösung der Zurechnungsproblematik über das denkende Ordnen 
des empirisch Gegebenen.162 Im ersten Fall handelt es sich um eine »sozial
philosophische Kritik des Gesinnungswertes«, im zweiten Fall um eine 
»technische Kritik des Erfolgswertes einer Handlungsmaxime«.163 

Tabelle 1: Verantwortungsethisches Handeln, Komponenten rationaler Abwä
gung 

Zurechnungsproblematik 
(Erfolgswert des Handelns, 
zweckrationale Komponen

ten) 

Sinnproblematik 
(Gesinnungswert des 
Handelns, wertrationale 
Komponenten) 

Bezugspunkt Mittel- und Folgenanalyse 
(Seinssphäre) 

Zweck- und Wertanalyse 
(Sollenssphäre) 

Gegenstand (objektive) Gegenstände der 
Erkenntnissphäre: empiri

sche Tatsachen 

(objektivierbare) Gegen- 
stände der Wertungs

sphäre: praktische Impe

rative 
epistemologische 
Grundlage 

konstitutiver Vernunftbegriff regulativer Vernunft- 
begriff 

Fluchtpunkt ratio
naler Abwägung 

(potentiell) wahrheitsfähig (potentiell) wahrheits- 
bezogen 

Verfahren denkendes Ordnen des em

pirisch Gegebenen: 
technische Kritik 

wertendes Ordnen des 
empirisch Gegebenen: 
sozialphilosophische 
Kritik 

Maxime nach bestem Wissen nach bestem Gewissen 

Wenn das verantwortungsethische Handeln grundsätzlich als nor
mativer Handlungstyp aufzufassen ist, dann muss die Lösung der 
Sinnproblematik letztlich als handlungsermöglichende Komponente 

162 Vgl. Schluchter 1988a, S. 210. 
163 Bienfait 1999, S. 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

interpretiert werden, weil der wertdominierte Handlungszweck gleich
sam das konstitutive Element verantwortungsethischen Handelns 
bildet. Die Zurechnungsproblematik kann demgegenüber als hand
lungsrestringierende Komponente verantwortungsethischen Handelns 
interpretiert werden, weil die Lösung der Zurechnungsproblematik 
wiederum einschränkende Bedingungen für wertorientiertes Verhalten 
schafft. Verantwortungsethiker haben gegenüber Gesinnungsethikern 
nur eine eingeschränkte Anzahl sittlich zu billigender Handlungsoptio
nen. 

Fragt man weiter nach einer angemessenen Verhältnisbestimmung 
von Zurechnungs- und Sinnproblematik, so kann zunächst wieder von 
der allgemeinen Frage ausgegangen werden, welchen Bedingungen ein 
Handeln genügen muss, das im Sinne der Verantwortungsethik als nor
mativ qualifiziert gelten kann. Folgt man Schluchter, so muss es »einer 
sittlichen Gesinnung entspringen, und es muß seine Verflochtenheit in 
eine ethisch irrationale Welt reflektieren, also die Einsicht widerspie
geln, daß aus Gutem Böses entstehen kann. Anders gesagt: Es muß sich 
außer mit einer sittlichen Gesinnung mit einer Folgenabschätzung be
gründen«.164 Das Spezifikum gegenüber der gesinnungsethisch moti
vierten Handlung liegt folglich darin, dass der Erfolgswert der Hand
lung »ethische Relevanz«165 besitzt. Der Erfolgswert wird dadurch nicht 
zum ethischen Wert, muss aber zum Gesinnungswert in eine »begrün
dete Beziehung«166 gesetzt werden. 

Wenn weiter gefragt wird: Wie stellt Weber sich die Etablierung ei
ner begründeten Beziehung zwischen sittlichem Eigenwert und ethisch re
levantem Erfolgswert vor, so landet man unweigerlich beim Konzept der 
Wertdiskussion. Die Wertdiskussion ist das entscheidende Forum »ver
antwortungsethischer Dialoge«,167 in welcher Sinn- und Zurechnungs
problematik aufeinander bezogen werden. Sie hat den Zweck, »Gesin
nungswerte auf ihre Verallgemeinerbarkeit zu prüfen und sie zu Erfolgs

164 Schluchter 1988a, S. 251–252. 
165 Schluchter 1988a, S. 253. 
166 Schluchter 1988a, S. 153. 
167 Bienfait 2006, S. 166. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 183 

werten in Beziehung zu setzen«.168 Die Wertdiskussion sollte entspre
chend ausgerichtet sein auf »die Herausarbeitung letzter, innerlich kon
sequenter Wertaxiome; die Deduktion der Konsequenzen für wertende 
Stellungnahmen zu Sachverhalten; die Feststellung der faktischen Fol
gen der Durchführung solcher Stellungnahmen; und die Konfrontation 
mit Wertaxiomen, die bei einer Stellungnahme nicht beachtet worden 
sind«.169 

Wenn die Wertdiskussion als Forum verantwortungsethischer Dialoge 
aufgefasst werden kann, bietet dies zugleich die Möglichkeit, weiter 
nach entsprechenden Rationalitätskriterien (Lepsius) der zugrundelie
genden Leitidee zu fragen. In Hinblick auf die Argumentationsregeln 
kann zunächst festgehalten werden, dass die Argumentationsteilneh
mer an die Regeln der aufgeklärten Denkungsart gebunden sind. Diese sich 
aus dem Vernunftbezug moralischer Urteilskraft ableitenden Regeln 
lauten: »Selbstdenken, an der Stelle jedes andern Denken, jederzeit 
mit sich selbst einstimmig denken, also Autonomie, Perspektivenwech
sel sowie Konsistenz und Konsequenz«.170 Was das weiterführende 
Rationalisierungspotential einzelner moralischer Urteile und daran 
anschließender Handlungsoptionen angeht, so muss wieder auf die 
unterschiedlichen Modi und Fluchtpunkte rationaler Abwägung hin
gewiesen werden. Die mit der Zurechnungsproblematik einhergehende 
Bestimmung des Erfolgswerts einer Handlung weist demnach ein hö
heres Rationalisierungspotential auf, als die mit der Sinnproblematik 
einhergehende Bestimmung des Gesinnungswerts einer Handlung. 
Denn Erstere, die sich auf die Mittel- und Folgenabschätzung rich
tet, findet ihre Gegenstände in der Erkenntnissphäre, richtet sich also 
auf empirische Tatsachen. In epistemologischer Hinsicht kann hier 
ein konstitutiver Vernunftbegriff zugrunde gelegt werden. Die dabei 
gewonnenen Erkenntnisse sind über das denkende Ordnen des empirisch 
Gegebenen potentiell wahrheitsfähig. Die mit der Sinnproblematik ein
hergehende Bestimmung des Gesinnungswerts einer Handlung ist 

168 Schluchter 1988a, S. 307. 
169 Schluchter 1988a, S. 264. 
170 Schluchter 1988a, S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

dagegen nur eingeschränkt rationalisierungsfähig. Dies hängt vor al
lem damit zusammen, dass sich die der Sollenssphäre zuzuordnende 
Klärung des Gesinnungswerts nicht auf empirische Gegenstände, son
dern praktische Imperative richtet. Diese sind aber nicht im selben Maß 
objektiv wie diejenigen der Erkenntnissphäre. In epistemologischer 
Hinsicht kann hier nur ein regulativer Vernunftbegriff angenommen 
werden. Die gewonnenen Erkenntnisse sind über das wertende Ordnen 
des empirisch Gegebenen nicht wahrheitsfähig, sondern allenfalls wahr
heitsbezogen. Das verantwortungsethische Handlungsmodell zeichnet 
sich folglich durch einen immanenten Kritizismus aus, der auf den in 
Wertungsfragen zugrundeliegenden regulativen Universalismus des 
Vernunftbegriffs zurückzuführen ist. Moralische Urteile lassen sich 
demnach nicht mit Vernunft begründen, wohl aber mit Vernunft ver
teidigen. Das Prinzip »kritischer Prüfung«171 steht dabei im Zentrum. 
Der kritizistische Charakter des verantwortungsethischen Handlungs
modells grenzt dieses zugleich von kognitivistischen Moraltheorien 
ab, die ausgehend von einem konstitutiven Universalismus des Ver
nunftbegriffs, von der Möglichkeit einer formalen Begründung der 
moralischen Gesinnung, ausgehen.172 Das verantwortungsethische 
Handlungsmodell hat darüber hinaus eine dialogische Struktur: 

»Wer das Gesetz, nach dem er angetreten, ohne Selbstbetrug erfüllen 
will, muß um die eigenen ›letzten, innerlich »konsequenten« Wert

axiome‹ und ihre Konsequenzen wissen. Das verlangt, mit einem 
Begriff von Nietzsche, intellektuelle Rechtschaffenheit. Es verlangt 
aber auch die Bereitschaft zu realen Dialogen, die ein unverzichtbares 
Durchgangsstadium zu realen Konfrontationen sind. Immer wieder 
betont Weber, daß sich Ideale nur im Kampf mit anderen Idealen 
bewähren – oder, aus mangelnder Durchsetzungskraft, unterge
hen. Bevor sie aber den Test im Leben bestehen können, müssen 
sie der relativierenden Wirkung von Wert- bzw. Wertungsdiskussio

nen standgehalten haben, um überhaupt […] als überzeugungsfähig 
gelten zu können. Anders als bei Kant, wo sich jeder jederzeit zwar 

171 Schluchter 1988a, S. 260. 
172 Vgl. hierzu auch Schluchter 1988a, S. 309. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 185 

nicht unbedingt faktisch, wohl aber im Prinzip auf den allgemei

nen Standpunkt stellen kann, fordert Webers Ansatz zwingend eine 
formale Gesinnungskritik im Rahmen von Wert- bzw. Wertungsdiskus

sionen.«173 

Den Kern des verantwortungsethischen Handlungsmodells bildet folg
lich eine »Ethik des Dialogs«174 auf kritizistischer Grundlage. Dieser 
Kern lässt sich mit Schluchter wie folgt auf den Punkt bringen: 

»Du sollst deine sittliche Überzeugung einer Wertdiskussion ausset
zen. Nur diese Maxime, nicht aber eine der (prinzipiellen) Dialogver
weigerung, entspricht dem Gebot der Vernünftigkeit. Nur wenn wir ihr 
folgen, können wir hoffen, Klarheit über unsere Überzeugung und die 
der anderen zu gewinnen sowie über die voraussehbaren Folgen, die 
mit ihrer jeweiligen Verwirklichung verbunden sind. Nur wenn wir ihr 
folgen, urteilen und handeln wir in praktischen Fragen aufgeklärt. Ge
wiß: Praktische Fragen, das ist Webers Meinung, lassen sich in einem 
rationalen Diskurs letztlich nicht entscheiden. Durch ihn und in ihm 
überwindet man den Hiatus zwischen Verstehen und Billigen nicht. 
Aber sie lassen sich in ihm und durch ihn rational klären. Darin be
steht der Wert des Dialogs, der Wertdiskussion.«175 

Zusätzlich lassen sich von Weber avisierte spezifische Motivationsquel
len verantwortungsethischen Handelns identifizieren, diese liegen so
wohl auf kognitiver als auch auf emotionaler Ebene: 

»Wo immer Weber sich ausführlicher zur Verantwortungsethik äu
ßert, begegnen Begriffe wie Klarheit, Augenmaß, innere Distanz zu 
Menschen und Dingen, Leidenschaft, Verantwortungsgefühl. Diese 
Begriffe bezeichnen Qualitäten, die Menschen, die ihr Leben bewusst 
führen wollen, haben sollten. […] Klarheit und Augenmaß fallen ins 
kognitive, Leidenschaft und Verantwortungsgefühl ins emotionale 
Feld. Innere Distanz zu den Dingen und Menschen, auch zu sich 

173 Schluchter 1988a, S. 259. 
174 Schluchter 1988a, S. 328. 
175 Schluchter 1988a, S. 328–329. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

selber, scheint die Haltung, in der sich diese Qualitäten miteinander 
verbinden. Es ist eine Haltung, die dem Gebot der Vernünftigkeit ent
spricht. Diese innere Distanz ist aber nur die Kehrseite der Hingabe 
an eine Sache. Auf diese kommt bei Weber alles an. Denn sie allein 
vermag dem Handeln inneren Halt zu geben […]. Der Mensch mit ech
ter sittlicher Gesinnung ist einer geglaubten und überpersönlichen 
Sache leidenschaftlich hingegeben und doch zugleich nicht blind an 
sie verloren. Dies deshalb, weil diese Hingabe, die zugleich Distanz 
zuläßt, ja fordert, letztlich aus bewußter Entscheidung stammt.«176 

Damit sind die Bestimmungsgründe verantwortlichen Handelns hinrei
chend geklärt, die Verantwortungsethik ist als wertbezogener, rationaler 
Handlungstyp rekonstruiert. Im nächsten Schritt muss nach den Poten
tialen der Perpetuierung dieser Handlungsorientierung vermittels Ko
ordination gefragt werden. Damit kommt die Frage nach Grenzen und 
Möglichkeiten der Ordnungsbildung bzw. Ordnungsrelevanz in den Fo
kus der Aufmerksamkeit. Diesem Aspekt widmet sich der folgende Ab
schnitt. 

5.2.3.2 Ordnungsmodell eines weberianischen 
Zivilgesellschaftskonzepts: das (eingeschränkte) 
Koordinationspotential verantwortungsethischen Handelns 

Die hier interessierende Frage nach den Möglichkeiten und Grenzen 
einer verantwortungsethisch geprägten Ordnungsbildung lässt sich in 
weberianischer Perspektive als Frage nach den Potentialen der Institu
tionalisierung von Leitideen und ihrer Verfestigung in gesellschaftlichen 
Ordnungszusammenhänge bzw. Differenzierungslinien übersetzen. 

Weber selbst hat unter diesem Gesichtspunkt, wenn auch nur rudi
mentär, verschiedene historische Kulturwerte in den Blick genommen. 
So befasst er sich vor allem in der »Zwischenbetrachtung« mit ver
schiedenen kulturellen Sphären und ihren etwaigen Verfestigungen 
zu gesellschaftlichen Ordnungen.177 Weber fokussiert dabei so Unter

176 Schluchter 1988a, S. 266–267. 
177 Vgl. Weber 1986d [1920]. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 187 

schiedliches wie Religion, Politik, Ökonomie, Kunst und Erotik. Allein, 
direkte Anschlussstellen für die Frage nach Potentialen einer spezi
fisch verantwortungsethischen Ordnungsbildung (etwa im Sinne einer 
neben Staat und Markt ausdifferenzierten bürgerlichen Gesellschaft) 
finden sich dort nicht. Die Zivilgesellschaft als potentielle Referenz
ordnung der verantwortungsethischen Leitidee fehlt in Webers Liste 
gesellschaftlicher Sphären und Ordnungen. Und auch die Sphäre der 
Politik bleibt unter verantwortungsethischen Gesichtspunkten außen 
vor: Im Gegensatz zu Politik als Beruf 178 ist Politik als Sphäre, wo sie in der 
»Zwischenbetrachtung« in den Blick genommen wird, nicht von einer 
verantwortungsethischen, sondern von einer machtpolitischen Perspektive 
durchdrungen.179 

Der Umstand, dass sich in der »Zwischenbetrachtung« an keiner 
Stelle Überlegungen zur verantwortungsethischen Ordnungsbildung 
finden, ist vor allem darauf zurückzuführen, dass Weber sich dort 
in seiner streng erfahrungswissenschaftlichen Perspektive exklusiv 
auf historische Ordnungsbildungen manifester Kulturwerte beschränkt. 
Was seine Institutionalisierungs- und Differenzierungstheorie angeht, 
so bilden nicht etwa überhistorische ethische Eigenwerte, sondern 
historische Kulturwerte die primären Untersuchungsgegenstände. 

Man könnte meinen, dass in Hinblick auf mögliche Anschlussstel
len zur Klärung der Frage nach Potentialen verantwortungsethischer 
Ordnungsbildung nicht der Verweis auf die »Zwischenbetrachtung«, 
sondern auf die Protestantische Ethik weiterhilft. Schließlich befasst 
Weber sich dort ganz explizit mit dem Verhältnis von (religiöser) Ethik 
und Welt: Hier werden nicht nur die Bedingungen der Möglichkeit 
einer (ethischen) Wertgeltung untersucht, sondern auch die sich daraus 
ergebenden Folgen für gesellschaftliche Ordnungszusammenhänge.180 
Für die Frage nach den Möglichkeiten einer verantwortungsethischen 
Ordnungsbildung hilft aber der Blick auf die Protestantische Ethik nur 

178 Vgl. Weber 1988c [1921]. 
179 Vgl. Weber 1986d [1920], S. 547. 
180 Vgl. Weber 1986a [1920]. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

bedingt. Zum einen fokussiert Weber hier, im Gegensatz zur »Zwischen
betrachtung«, gar nicht explizit die immanenten Konstitutionsbedingun
gen einzelner gesellschaftlicher Ordnungen. Die Protestantische Ethik ist 
vielmehr als Konstellationsanalyse angelegt, im Rahmen derer in einer 
intersektionalen Perspektive die religiöse Bedingtheit der kapitalistischen 
Wirtschaftsordnung nachgewiesen werden soll. Noch entscheidender 
scheint zum anderen aber die Tatsache, dass zwischen protestantischer 
Ethik und Verantwortungsethik eine Differenz im ontologischen Status 
des jeweils in Betracht gezogenen ethischen Werts besteht: In der Pro
testantischen Ethik ist Weber um eine, wie es im ›Wertfreiheitsaufsatz‹ 
heißt, »›realistische‹ Wissenschaft vom Ethischen«181 bemüht, diese ist 
der Erkenntnissphäre zuzuordnen. Hier geht es um »die Aufzeigung 
der faktischen Einflüsse, welche die jeweilig in einer Gruppe von Men
schen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch deren sonstige 
Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder auf diese geübt 
haben«.182 Die Verantwortungsethik dagegen ist eine Ethik, die über 
ihr formales Moralprinzip Aussagen über das »Geltensollende«183 treffen 
soll, sie ist der Wertungssphäre zuzuordnen. Die Protestantische Ethik 
fokussiert also einen historischen Kulturwert, die Verantwortungsethik 
dagegen einen überhistorischen ethischen Eigenwert. 

Festzuhalten bleibt, dass es vermutlich vor allem selbst auferleg
te erfahrungswissenschaftliche Restriktionen sind, die Weber davon 
abhalten, sich mit den Konstitutionsbedingungen einer verantwor
tungsethischen Ordnung näher auseinanderzusetzen. Demgegenüber 
wird hier die Position vertreten, dass diese Auseinandersetzung auf 
dem Boden einer empirischen Wissenschaft sehr wohl möglich ist. Was 
für Kulturwerte gilt, muss unter dem Gesichtspunkt der Analyse der 
Möglichkeiten und Grenzen der Institutionalisierung von Leitideen 
auch für ethische Eigenwerte gelten. Obzwar unterschiedlichen Sphären 
zuzuordnen, sind beide Varianten in kultursoziologischer Hinsicht als 
Leitideen aufzufassen, deren potentielle gesellschaftliche Wirkmacht 

181 Weber 1985e [1922], S. 502. 
182 Weber 1985e [1922], S. 502. 
183 Weber 1985e [1922], S. 502. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 189 

einer wissenschaftlichen Untersuchung zugänglich ist. Egal ob es sich 
um ethische Eigenwerte mit überhistorischem Geltungsanspruch oder 
um Kulturwerte mit lediglich historischem Geltungsanspruch handelt, 
der Prozess einer potentiellen Wertverwirklichung auf der Ordnungs
ebene folgt denselben Mechanismen und Regeln. Die Bedingung der 
Möglichkeit der Geltung ethischer Eigenwerte lässt sich an denselben 
Standards messen wie die Bedingung der Möglichkeit der Geltung von 
Kulturwerten. 

Die Erweiterung des Bezugsrahmens der institutionentheoreti
schen Überlegungen von Kulturwerten mit historischem Geltungsanspruch 
auf ethische Eigenwerte mit überhistorischem Geltungsanspruch stellt folglich 
keinen Bruch mit Webers erfahrungswissenschaftlicher Perspektive 
dar. Im Folgenden soll diese These mit Rekurs auf die institutionentheo
retischen Überlegungen Rainer Lepsius’ weiter untermauert werden. 
Der institutionentheoretische Ansatz Lepsius’ birgt qua konzeptio
neller Trennung von legitimer Ordnung und Geltung das Potential, die 
normative und die deskriptive Ebene des Zivilgesellschaftskonzepts auf 
systematische Art und Weise zu vermitteln. Innerhalb dieses Rahmens 
wird es möglich sein, die Frage nach den Möglichkeiten und Grenzen 
einer ordnungstheoretischen Präzisierung der normativen Leitidee 
der Zivilgesellschaft zu klären. Denn in einem weiteren Schritt können 
dann die Geltungsstandards von Leitideen herausgearbeitet und auf 
die Verantwortungsethik bezogen werden. Die daraus gewonnenen 
Einsichten in die Möglichkeiten und Grenzen verantwortungsethi
scher Ordnungsbildung können schließlich ins Verhältnis zu anderen 
gesellschaftlichen Ordnungen gesetzt werden. Den Fluchtpunkt der 
restlichen Untersuchung stellt damit die Frage dar, welchen Platz die in 
normativer Hinsicht als verantwortungsethische Leitidee konzipierte 
Zivilgesellschaft im gesellschaftlichen Ordnungsgefüge einnimmt. Re
präsentiert sie, wie z.B. im Rahmen der Dritte-Sektor-Forschung184 
angenommen, eine eigene Ordnung, die gleichberechtigt neben Wirt
schaft und Staat einzureihen ist, oder erreichen zivilgesellschaftliche 
Handlungszusammenhänge nicht diesen Grad an Verfestigung? 

184 Vgl. Birkhölzer et al. 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Im ersten Schritt muss der institutionentheoretische Rahmen ein
geführt werden, wobei zunächst die Frage im Mittelpunkt steht, inwie
fern hier vermittels des konzeptionellen Einbezugs ethischer Eigenwer
te mit überhistorischem Geltungsanspruch das Potential einer systema
tischen Vermittlung von normativer und deskriptiver Dimension zu er
kennen ist. Folgt man den institutionentheoretischen Überlegungen von 
Rainer Lepsius, so kann festgehalten werden, dass der Institutionenbe
griff grundsätzlich theoretisch amorph ist: 

»Jede auf Dauer gestellte Handlungsorientierung, die nicht situativ, 
spontan, einmalig oder abweichend ist, gilt als ›institutionalisiert‹. 
Jede soziale ›Einrichtung‹, Regulierung, Organisation wird als ›In
stitution‹ bezeichnet. So ist die Schule eine Institution, ebenso die 
5 %-Klausel im Wahlrecht, die Meinungsfreiheit, aber auch die Euro
päische Gemeinschaft. Marcel Reich-Ranicki ist zu einer ›kritischen 
Institution‹ geworden. Verhaltensregelmäßigkeiten, Organisations
formen, Verfahrensweisen, Sinnzusammenhänge, gedachte Ordnun
gen, all das gehört zum Bedeutungsfeld der Institutionen.«185 

Der analytische Gehalt des Institutionenbegriffs ergibt sich Lepsius zu
folge deshalb weniger »über die Frage: Was sind Institutionen?, sondern 
[über] die Frage: Welches Problem soll bearbeitet werden?«186 Es ist die 
Antwort auf diese Frage, die den Ansatz von Lepsius im Kontext der Fra
ge nach einer ordnungstheoretischen Präzisierung der Verantwortungs
ethik attraktiv macht. Bei Lepsius heißt es nämlich weiter: 

»Institutionen sind in dieser Perspektive soziale Strukturierungen, 
die einen Wertbezug handlungsrelevant werden lassen. […] Der In
stitutionenbegriff ist dann mehr als die Summe von Regulierungen, 
Verhaltensdauerhaftigkeiten, Organisationen, ›Einrichtungen‹, er be
zieht sich auf eine spezifische Problemstellung. Institutionenanalyse 

185 Lepsius 2013, S. 13. 
186 Lepsius 2013, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 191 

versucht, das Spannungsfeld zwischen Ideen und Verhaltensstruktu
rierung zu beschreiben und zu erklären.«187 

Freilich ist das Spannungsfeld zwischen Ideen und Verhaltensstruk
turierung komplex. Will man die Institutionenanalyse für eine Mo
dellierung des Verhältnisses von normativer und deskriptiver Ebene 
des Zivilgesellschaftsbegriffs fruchtbar machen, ist zunächst daran zu 
erinnern, dass schon die »Deskription mit unter Umständen gehalt
vollen normativen Gegebenheiten«188 operiert. Dies bedeutet, dass in 
Hinblick auf den epistemologischen Status der Idee Vorsicht geboten 
ist. Legt man die Weber’sche Unterscheidung zwischen einer »›realis
tische[n]‹ Wissenschaft vom Ethischen« im Sinne einer deskriptiven 
Analyse normativer Gehalte und einer Ethik im Sinne eines Systems von 
Aussagen »über das Geltendsollende«189 zugrunde, dann lässt sich eine 
deskriptive und eine normative Institutionenanalyse unterscheiden, 
wobei nur die Letztere für die ordnungstheoretische Präzisierung der 
Verantwortungsethik in Frage käme. 

In einem nächsten Schritt ist daher zu prüfen, ob Lepsius’ insti
tutionenanalytische Überlegungen über die deskriptive Dimension 
hinausweisen. Begreift man mit Lepsius Institutionenanalyse in einem 
weberianischen Rahmen als Versuch, »das Spannungsfeld von Ideen 
und Verhaltensstrukturierung zu beschreiben und zu erklären«,190 dann 
könnte man abermals geneigt sein, Webers Protestantismusstudie als 
klassische Referenz heranzuziehen. Das Spannungsfeld zwischen einer 
ethisch-religiösen Weltanschauung (protestantische Ethik) und einer 
methodisch-rationalen Lebensführung im Sinne einer kapitalismus
affinen Verhaltensstrukturierung steht schließlich im Zentrum der 
Untersuchung.191 Würde das Programm einer Institutionenanalyse 

187 Lepsius 2013, S. 14. 
188 Forst 2014, S. 139. 
189 Weber 1985a [1922], S. 502. 
190 Lepsius 2013, S. 14. 
191 Vgl. Weber 1986b [1920]. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

entlang dieser Linie ausgearbeitet, so käme man im Ergebnis zur de
skriptiven Variante, denn in der Protestantismusstudie bemüht Weber 
ausschließlich die »›realistische‹ Wissenschaft vom Ethischen«. Metho
dologische Erkenntnisse über das Verhältnis einer Ethik im Sinne eines 
Systems von Aussagen »über das Geltendsollende« und einer Verhal
tensstrukturierung im deskriptiven Sinn wären ausgehend von dieser 
Strategie nicht zu erwarten. Lepsius aber entgeht dieser Engführung, 
indem er die Institutionenanalyse nicht an das Modell der Protestan
tismusstudie, sondern an Webers Begriff der legitimen Ordnung aus den 
Grundbegriffen rückbindet.192 

In den Grundbegriffen findet der Begriff der Verhaltensstrukturie
rung seine Entsprechung in dem der »Regelmäßigkeit der Einstellung 
sozialen Handelns«.193 Anhand der Differenzierung eines Bedingungs
gefüges arbeitet Weber hierzu insbesondere in §4 und §5 eine Typologie 
aus. In §4 werden ›Brauch‹, ›Sitte‹ und ›Interessenlage‹ eingeführt: 

»Eine tatsächlich bestehende Chance einer Regelmäßigkeit der Ein
stellung sozialen Handelns soll heißen Brauch, wenn und soweit 
die Chance ihres Bestehens innerhalb eines Kreises von Menschen 
lediglich durch tatsächliche Übung gegeben ist. Brauch soll heißen 
Sitte, wenn die tatsächliche Übung auf langer Eingelebtheit beruht. 
Sie soll dagegen bezeichnet werden als ›bedingt durch Interessenlage‹ 
(›interessenbedingt‹), wenn und soweit die Chance ihres empiri

schen Bestandes lediglich durch rein zweckrationale Orientierung des 
Handelns der Einzelnen an gleichartigen Erwartungen bedingt ist.«194 

In § 5 wird dann der Begriff der legitimen Ordnung eingeführt: »Han
deln, insbesondere soziales Handeln und wiederum insbesondere eine 
soziale Beziehung, können von Seiten der Beteiligten an der Vorstellung 
vom Bestehen einer legitimen Ordnung orientiert werden. Die Chance, 
daß dies tatsächlich geschieht, soll ›Geltung‹ der betreffenden Ordnung 

192 Vgl. Weber 1985f [1922], S. 573–576. 
193 Weber 1985f [1922], S. 570. 
194 Weber 1985f [1922], S. 570–571. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 193 

heißen.«195 Hinsichtlich der Differenzierung des Bedingungsgefüges 
ergeben sich nun entscheidende Unterschiede zwischen den Begriffen 
Brauch, Sitte und Interessenlage aus §4 einerseits und dem Begriff 
der legitimen Ordnung aus §5 andererseits. Bei Ersteren ist die Re
gelmäßigkeit des sozialen Handelns äußerlich-empirisch bedingt, es 
handelt sich entweder um gewohnheitsmäßige oder um extrinsisch 
motivierte Formen der Verhaltensstrukturierung. Erst mit dem Begriff 
der legitimen Ordnung rückt die Verbindung von Idee und Verhaltens
strukturierung in den Fokus. In diesem Fall ist die Regelmäßigkeit des 
sozialen Handelns bedingt durch eine Orientierung an einem mit dem 
»Prestige der Vorbildlichkeit oder Verbindlichkeit«196 ausgestatteten 
»Sinngehalt«.197 Die Verhaltensstrukturierung ist im Falle der Geltung 
von einem wertrationalen »Pflichtgefühl«198 bestimmt.199 

Nun ist der Status der Geltungsfrage entscheidend. Diese steht 
einerseits in unmittelbarem Zusammenhang, aber andererseits – und 
dies ist im vorliegenden Kontext der entscheidende Punkt – nicht in 
unmittelbarer Verbindung mit dem Begriff der legitimen Ordnung. 
Legitime Ordnung und (empirische) Geltung sind zwar aufeinander 
bezogen, bilden aber keine Einheit. Ginge man von deren Einheit aus, 
so wäre man schnell bei der oben kritisierten Verhältnisbestimmung als 
bloßem Komplementärverhältnis, wobei entweder (fälschlicherweise) 
unmittelbar von der (empirischen) Geltung auf die legitime (norma
tive) Ordnung geschlossen würde (kritiklose Affirmation, normfreier 
Soziologismus) oder von der legitimen (normativen) Ordnung auf die 
(empirische) Geltung (Utopismus, bodenloser Normativismus).200 Weil 
Lepsius (mit Weber) diesen Kurzschluss durch die Scheidung der Be
griffe legitime Ordnung und (empirische) Geltung vermeidet, kann 

195 Weber 1985f [1922], S. 573. 
196 Weber 1985f [1922], S. 574. 
197 Weber 1985f [1922], S. 573. 
198 Weber 1985f [1922], S. 573. 
199 Zur wertrationalen Fundierung des Ordnungs- und Institutionalisierungspro

blems vgl. auch Schwinn 2009, S. 44. 
200 Vgl. Forst 2014, S. 137; Honneth 2013, S. 306. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

er die Geltungsfrage als Frage der Institutionalisierung von Leitideen 
stellen: 

»In diesem Sinne ist das Erklärungsproblem, das ich dem Begriff 
der Institution zuordne, die Analyse der Voraussetzungen für die 
Geltung von auf ›Sinnbezüge‹ gerichteten legitimen Ordnungen. Mit 
anderen Worten: Institutionenanalyse stellt die Frage: Welche Leit
ideen wirken in welchen Handlungskontexten bis zu welchem Grade 
verhaltensstrukturierend? Da es sich immer um ein Mehr oder We

niger handelt, empfiehlt es sich, von Institutionalisierungsprozessen 
auszugehen, nicht von einem festen Bestand an Institutionen, die 
insbesondere in einer anthropologischen Sicht leicht ontologisiert 
werden können. Durch Institutionalisierungsprozesse werden Leit
ideen mehr oder weniger aus dem Synkretismus des Wünschbaren 
isoliert, für mehr oder weniger eindeutig ausdifferenzierte Hand
lungskontexte spezifiziert und mit mehr oder weniger Geltungskraft 
ausgestattet.«201 

Hier zeigt sich, dass die Erweiterung des Bezugsrahmens der insti
tutionentheoretischen Überlegungen von Kulturwerten mit historischem 
Geltungsanspruch auf ethische Eigenwerte mit überhistorischem Geltungs
anspruch ohne weiteres möglich ist und damit keinen Bruch mit We
bers erfahrungswissenschaftlicher Perspektive darstellt. Denn der 
der legitimen Ordnung zugrundeliegende Sinnbezug kann entweder 
ein historischer Kulturwert sein oder ein überhistorischer ethischer 
Eigenwert. Über die Realisierungschancen dieser verschiedenen Leit
ideen ist damit allerdings noch wenig gesagt. Dennoch erlaubt diese 
Auslegung der Institutionenanalyse wichtige Rückschlüsse auf das 
(methodologische) Problem der Verhältnisbestimmung von normativer 
und deskriptiver Bedeutungsebene des Zivilgesellschaftsbegriffs. Der 
institutionenanalytische Zugang konzipiert das Verhältnis von norma
tiver und deskriptiver Ebene nicht als einfaches Entsprechungs- oder 
Komplementärverhältnis, sondern konzipiert (und problematisiert!) 

201 Lepsius 2013, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 195 

deren Vermittlung explizit durch den Gedanken des Institutionalisie
rungsprozesses. Inwiefern eine normative Leitidee überhaupt in einem, 
und wenn ja, in welchem Kontext verhaltensstrukturierend ist, stellt 
sich als Frage der Institutionalisierung dieser Leitidee, die Frage nach 
deren Handlungs- und Ordnungsrelevanz ist eine Frage nach deren 
Institutionalisierungsgrad. 

Wie ist es um das Institutionalisierungspotential der verantwor
tungsethischen Leitidee bestellt? Um dies zu untersuchen, müssen 
zunächst die Geltungsstandards von Leitideen als Konstitutionsbedin
gungen von Institutionalisierungsprozessen im Allgemeinen herausge
arbeitet werden. 

Besinnt man sich zurück auf die schon von Weber in der »Zwischen
betrachtung« analysierten historischen Kulturwerte (Wertsphären), 
dann kann deutlich gemacht werden, dass die Ordnungstauglichkeit 
einer Leitidee im Wesentlichen von deren Normierungspotential abhängig 
ist. Dieses Normierungspotential wiederum wird insbesondere von drei 
Faktoren bestimmt: erstens von der Möglichkeit, Rollenerwartungen zu 
spezifizieren und festzuschreiben. Hier interessiert, inwiefern aus der 
Leitidee klare Handlungskriterien abgeleitet werden können. Dies ist 
notwendig, weil die Koordinationsleistungen von Werten an sich eher 
gering sind: 

»Weber charakterisiert die Ansprüche der Wertsphären als universell 
ausgreifend und expansiv, ohne immanente Grenzen oder Anlei
tungen, wie sie verhaltenswirksam umgesetzt werden sollen. […] So 
gibt der Wert der Wahrheit keine Anhaltspunkte und Kriterien für 
konkrete Orientierungen und Handlungen an die Hand. Die Aufgabe 
von Werten liegt auf einer anderen Ebene. Werte liefern abstrakte 
und generalisierte Orientierungen, die als Prämissen des Handelns 
fungieren.«202 

Mit Blick auf das Tableau der Werte aus der »Zwischenbetrachtung« 
lassen sich spezifikationsstarke von spezifikationsschwachen Leitideen 

202 Schwinn 2009, S. 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

unterscheiden: »Zu den spezifikationsstarken Sphären gehören Wirt
schaft, Recht, Politik und Wissenschaft, zu den spezifikationsschwachen 
Kunst, Liebe und heute in zunehmendem Maße auch Religion.«203 Die 
Möglichkeit, Verhaltenserwartungen zu reglementieren, ist nach We
ber in starkem Maße abhängig von der »Möglichkeit einer rationalen 
Formulierung des gemeinten Sinngehalts«204 des jeweils zugrundelie
genden Wertes. Diese Möglichkeiten sind unterschiedlich ausgeprägt. 
Je besser die Rationalisierung des Sinngehalts gelingt, desto besser kön
nen »Methoden und Techniken entwickelt werden, über die sich Stan
dards und Regeln erfinden und durchsetzen lassen, die das Handeln […] 
systematisieren, voraussehbar und intersubjektiv kontrollierbar werden 
lassen. Solche Kriterien spezifizieren die Anwendungsbedingungen von 
Werten«.205 Dieser Aspekt kann am Beispiel der Rationalisierung des 
Sinngehalts der ökonomischen Wertsphäre verdeutlicht werden: 

»Wirtschaftliches Handeln wird zu einem rational kapitalistischen 
Handeln, wenn es dauerhaft und planmäßig auf Rentabilität gerichtet 
ist. Diese Rentabilitätsorientierung wird systematisiert, berechenbar 
und intersubjektiv kontrollierbar durch die Verwendung bestimmter 
Hilfsmittel, etwa der Kostenrechnung, der Preis-Mengenkalkulation, 
der Absatzplanung. Alle diese Verfahren, sie mögen sich über die 
Zeit verfeinern und ändern, halten die Rentabilitätsorientierung 
konstant, ermöglichen ihre Geltung unter wechselnden Kontextbe
dingungen.«206 

Das Normierungspotential einer Leitidee ist jedoch nicht nur von der 
Möglichkeit der Spezifikation und Festschreibung von Rollenerwartun
gen abhängig. Diese Rollenerwartungen müssen sich zweitens auch ver
mittels der Möglichkeit der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen 
durchsetzen lassen. Auch hier sind die Optionen, je nachdem, welche 
Leitidee man betrachtet, unterschiedlich ausgeprägt. 

203 Schwinn 2009, S. 46. 
204 Weber 1980 [1921–1922], S. 14. 
205 Vgl. auch Lepsius 1989, S. 216; Schwinn 2009, S. 46. 
206 Lepsius 1989, S. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 197 

»Wie jede Verhaltensregulierung, so bedarf auch eine institutiona
lisierte Leitidee einer Sanktionsmacht, die ihren Geltungsanspruch 
durchsetzt und verteidigt. Art und Stärke der Sanktionen sind ein 
Element des Institutionalisierungsprozesses. Die Geltung des Wirt

schaftlichkeitsprinzips beispielsweise wird durch die Sanktionen des 
Marktes bekräftigt. Die Durchsetzung der Aufwands- und Ertrags
kalkulation als Rationalisierungskriterium ist dann wahrscheinlich, 
wenn Verluste eintreten, die auch durch externe Subventionen oder 
Kredite nicht ausglichen werden können und der Betrieb in Konkurs 
gehen muss. Marktsteuerungen stellen insofern immer scharfe Sank
tionsmittel bereit, die Ausschaltung von Marktsteuerungen hingegen 
vermindert die Sanktionsmacht der institutionalisierten Leitidee 
der Wirtschaftlichkeit. Gleiches gilt für Institutionen, die rechtlich 
verfasst sind, ihre Geltung wird durch straf- oder schuldrechtliche 
Sanktionen gestützt. Das Abtreibungsverbot zum Beispiel verlor mit 
seiner Straffreiheit an Geltung.«207 

Das Normierungspotential einer Leitidee hängt drittens davon ab, ob es 
möglich ist, spezifische Geltungskontexte der Leitidee auszudifferen
zieren: 

»Rationalitätskriterien, an denen sich Handeln ausrichten soll, gelten 
nicht abstrakt, sondern immer nur innerhalb eines abgegrenzten 
Handlungskontextes. Die Wirksamkeit eines Rationalitätskriteriums 
ist daher gebunden an die entsprechende Strukturierung einer Hand
lungssituation. Der Institutionalisierungsprozess umfasst nicht nur 
die Konkretisierung einer Leitidee, sondern stets auch eine Kontext
bestimmung für ihre Gültigkeit. Erlaubt der Handlungskontext keine 
Verhaltensorientierung an den Rationalitätskriterien, so können die
se nicht oder nur unvollkommen verfolgt werden. Der Grad, in dem 
der Geltungskontext aus anderen Handlungssituationen ausgeglie
dert wird, ist daher ein wesentliches Element von Institutionalisie
rungsprozessen. Im Falle der Institutionalisierung der Leitidee der 
Wirtschaftlichkeit bedeutet dies zum Beispiel die Trennung von Be
trieb und Haushalt, von Arbeitsbeziehungen und Familienbindungen, 

207 Lepsius 1997, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

von betrieblichen Kosten und Erträgen und gebietskörperschaftlich 
bereitgestellten Leistungen für die Infrastruktur.«208 

Mit diesen zentralen Geltungsstandards von Leitideen (vgl. Tabelle 2) 
lässt sich im nächsten Schritt nun auch das Ordnungspotential sozial
moralischer Sinnzusammenhänge analysieren. Dafür muss in Bezug auf 
die hier vorgelegte verantwortungsethische Fassung der zivilgesell
schaftlichen Leitidee erstens (1) die Frage beantwortet werden, wie es 
um die »Möglichkeiten einer rationalen Formulierung des gemeinten 
Sinngehalts«209 steht. Zweitens (2) ist zu klären, welche Möglichkeiten 
der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen bestehen. Drittens 
schließlich (3) muss erörtert werden, wie es um die Möglichkeiten der 
Ausdifferenzierung spezifischer Geltungskontexte der Leitidee steht. 

Tabelle 2: Spektrum ordnungstheoretischer Geltungsstandards von Leitideen 

Ordnungsfähigkeit 
gering 
symbolisch-kulturelle 
Geltung (Normie

rungspotential gering) 
- 

Leitidee/Wert Ordnungsfähigkeit 
hoch 
institutionelle Geltung 
(Normierungspotential 
hoch) 
+ 

Spezifikation gering (1.) Reglementierung von 
Verhaltenserwartungen 

Spezifikation hoch 

Sanktionspotential 
gering 

(2.) Sanktionierung von 
Verhaltenserwartungen 

Sanktionspotential hoch 

unbegrenzt (3.) Ausdifferenzierung 
von Geltungskontexten 

begrenzt (ausdifferen
ziert) 

208 Lepsius 1997, S. 28. 
209 Weber 1980 [1921–1922], S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 199 

Ad 1: Was zunächst die Möglichkeit der Spezifikation und Fest
schreibung verantwortungsethischer Rollenerwartungen angeht, so 
muss letztendlich die kritische Frage beantwortet werden, ob über die 
Rationalisierung des Sinngehalts »Methoden und Techniken entwi
ckelt werden [können], über die sich Standards und Regeln erfinden 
lassen, die das Handeln in bestimmten Kontexten systematisieren, 
voraussehbar und intersubjektiv kontrollierbar werden lassen«.210 

Die Rationalisierung des Sinngehalts verantwortungsethischen 
Handelns ist nur bedingt möglich. So zeigte sich zwar, dass der We
ber’sche Freiheitsbegriff einen zwingenden Vernunftbezug aufweist 
und verantwortungsethisch motivierte Handlungen dementsprechend 
an die aufgeklärte Denkungsart gebunden sind. Davon ausgehend war 
sogar eine Explikation der Komponenten rationaler Abwägung verant
wortungsethischen Handelns möglich. So konnte gezeigt werden, dass 
sich diese rationale Abwägung einerseits auf die Zurechnungsproble
matik, andererseits auf die Sinnproblematik bezieht. Während Erstere 
in zweckrationaler Hinsicht auf den Erfolgswert des Handelns fokus
siert, ist Letztere in wertrationaler Hinsicht auf den Gesinnungswert 
der Handlung ausgerichtet. In Hinblick auf die Zurechnungsproble
matik soll über denkendes Ordnen des empirisch Gegebenen (technische 
Kritik) eine Mittel- und Folgenanalyse durchgeführt werden, die auf die 
objektiven Gegenstände der Erkenntnissphäre (empirische Tatsachen) 
abhebt. In Hinblick auf die Sinnproblematik soll dagegen über wertendes 
Ordnen des empirisch Gegebenen (sozialphilosophische Kritik) eine Zweck- 
und Wertanalyse durchgeführt werden, die sich auf die objektivierbaren 
Gegenstände der Wertungssphäre (praktische Imperative) richtet. So 
lässt sich die Zurechnungsproblematik auf die Maxime nach bestem Wis
sen, die Sinnproblematik dagegen auf die Maxime nach bestem Gewissen 
herunterbrechen.211 

Doch nicht nur die Komponenten rationaler Abwägung verantwor
tungsethischen Handelns verweisen auf die Möglichkeit der Systemati
sierung. So konnten weiter oben weitere Rationalitätskriterien verant

210 Schwinn 2009, S. 46. 
211 Vgl. Bienfait 1999, S. 159; Schluchter 1988a, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

wortungsethischen Handelns herausgearbeitet werden, insbesondere 
solche, die mit der Wertdiskussion in Zusammenhang stehen. Auch die 
Wertdiskussion, innerhalb derer Sinn- und Zurechnungsproblematik 
aufeinander bezogen werden, folgt demnach bestimmten Regeln. So ist 
allen voran der Zweck der Wertdiskussion festgeschrieben: Es geht um 
die Explikation innerlich konsequenter Wertaxiome, die Ableitung der 
Konsequenzen wertender Stellungnahmen sowie um die Feststellung 
der Folgen des wertbasierten Handlungsvollzugs, wobei auch solche 
Wertaxiome herausgearbeitet und in die Entscheidung mit einbezogen 
werden sollen, die beim potentiellen Handlungsvollzug nicht beachtet 
werden.212 Darüber hinaus konnten die Argumentationsvorausset
zungen spezifiziert werden: »Selbstdenken, an der Stelle jedes andern 
Denken, jederzeit mit sich selbst einstimmig denken, also Autonomie, 
Perspektivenwechsel sowie Konsistenz und Konsequenz«.213 

Alle bisher genannten Aspekte: Vernunftbezug des Freiheitsbe
griffs, Komponenten rationaler Abwägung verantwortungsethischen 
Handelns sowie Zweck und Regeln der Wertdiskussion, lassen sich 
durchaus als Rationalitätskriterien verantwortungsethischer Sinnzu
sammenhänge deuten, weil sie allesamt auf eine Systematisierung 
verantwortungsethischen Handelns ausgerichtet sind. Gleichwohl ist, 
was die Frage der Rationalisierungsfähigkeit angeht, auf wichtige Ein
schränkungen hinzuweisen. Sie hängen zum einen damit zusammen, 
dass die Verantwortungsethik einen rein formalen Charakter hat.214 
Sie liegt nicht auf derselben Ebene wie etwa der für die ökonomische 
Wertsphäre leitende materiale Wert der Rentabilität, aus dem sich 
gleichsam handfeste Techniken wie z.B. Kostenrechnung etc. ableiten 
lassen. Sowohl die Komponenten rationaler Abwägung als auch die Dis
kursregeln der Wertdiskussion haben rein formalen Charakter, sie sind 
Regeln zweiter Ordnung, die nicht unmittelbar Handlungsanweisungen 
zu liefern in der Lage sind. Eine zweite weitreichende Einschränkung 

212 Vgl. Schluchter 1988a, S. 264. 
213 Schluchter 1988a, S. 254. 
214 Zum formalen Charakter des verantwortungsethischen Moralprinzips vgl. 

Schluchter 1988a, S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 201 

der Rationalisierungsfähigkeit der verantwortungsethischen Leitidee 
kommt in den Blick, wenn die konflikttheoretische Ausrichtung der 
Verantwortungsethik nochmals in Rechnung gestellt wird. Was die 
Ableitung ethisch-moralischer Handlungsempfehlungen angeht, so 
steht am Ende einer Wertdiskussion oft nicht der Konsens, sondern 
der (Wert-)Konflikt. Es ist keineswegs garantiert, »dass die Teilnehmer 
an einer Wertdiskussion […] einen allgemeinen Standpunkt«215 fin
den. Denn es gibt im Sinne vernünftiger Entschiedenheit, insbesondere in 
Hinblick auf die Bestimmung des Gesinnungswertes, zwar einen Wahr
heitsbezug, aber keine Wahrheitsfähigkeit sozialmoralischer Fragen. 
Weber verwahrt sich in Wertfragen gegen »die Konsensvermutung«, die 
Wertdiskussion setzt »den Universalismus als regulative Idee«216 voraus. 
So wird durch sie »zwar nicht der partikulare in den allgemeinen Stand
punkt, wohl aber der borniert partikulare in den aufgeklärt partikularen 
Standpunkt überführt«.217 Aufgrund des inhärenten Partikularismus ist 
dann aber auch kein eindeutiges Rezeptwissen, kein über jeden Zweifel 
erhabener Verhaltensstandard ableitbar, an welchem sich das Handeln 
orientieren könnte. Die daraus resultierenden Uneindeutigkeiten sind 
als weitreichende Einschränkung des Rationalisierungspotentials der 
verantwortungsethischen Leitidee zu betrachten. Das eingeschränkte 
Rationalisierungspotential ethischer Eigenwerte und die damit ein
hergehenden Uneindeutigkeiten lassen sich sodann auch empirisch 
beobachten. So schafft das Rechtssystem beispielsweise über die grund
gesetzliche Sicherung der Meinungs- und Informationsfreiheit (Art. 
5 Abs. 1 S. 1 GG) wesentliche Voraussetzungen diskursiver Willensbil
dung. Dennoch werden die Grundlagen demokratischer Streitkultur, 
etwa im Zuge der ideologisch aufgeladenen Debatten um Themen wie 
Safe Spaces, Cancel-Culture oder Political Correctness ständig neu ver
handelt. Um die richtige Auslegung der Meinungsfreiheit wird beständig 
gestritten. Die Frage, wie sich eine angemessene und zivilisierte Streit

215 Schluchter 1988a, S. 271. 
216 Schluchter 1988a, S. 271. 
217 Schluchter 1988a, S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

kultur entwickeln und etablieren lässt, ist gerade in den letzten Jahren 
wieder zu einem gesellschaftspolitisch brisanten Thema geworden.218 

Es sollte deutlich geworden sein, das die Möglichkeiten der Spezi
fikation und Festschreibung verantwortungsethischer Rollenerwartun
gen eingeschränkt sind. In formaler Hinsicht sind solche Spezifikatio
nen und Festschreibungen zwar möglich, in materialer Hinsicht – al
so im Sinne der Ausformulierung klarer und eindeutiger Handlungsan
weisungen – jedoch nicht: Ein standardisiertes Regelwerk als technische 
Anleitung verantwortungsethischen Verhaltens ist nicht in Sicht. 

Ad 2: Wie sieht es im Geltungsbereich verantwortungsethischen 
Verhaltens mit der Möglichkeit der Sanktionierung von Verhaltenser
wartungen aus? Hierfür müssen auf grundsätzlicher Ebene zunächst 
zwei Unterscheidungen eingeführt werden. Die erste betrifft die Stoß
richtung der Sanktionierung: Verhaltensweisen können prinzipiell 
entweder, im Falle normenkonformen Verhaltens, vermittels Belohnung 
positiv sanktioniert werden oder, im Falle abweichenden Verhaltens, 
vermittels Bestrafung negativ sanktioniert werden.219 Dabei ist davon 
auszugehen, dass Mechanismen negativer Sanktionierung einen stabi
leren Effekt auf die Verhaltensregulierung haben als diejenigen positiver 
Sanktionierung: 

»Positive Sanktionen entziehen sich nicht nur häufig der Formulierung 
und operationellen Präzisierung, sondern sie allein vermögen auch 
schwerlich den Druck zu erklären, dem sich homo sociologicus in je
dem Moment seiner Existenz ausgesetzt sieht. Auf Belohnungen kann 
man verzichten, Orden kann man ablehnen, aber der Macht des Geset
zes oder selbst der sozialen Achtung zu entkommen, dürfte in allen 
Gesellschaften ein äußerst schwieriges Unterfangen sein«.220 

Die zweite wichtige Unterscheidung betrifft nicht die Stoßrichtung, 
sondern vielmehr die Wurzel der Sanktionierung. Hier müssen innere 

218 Vgl. Drerup, Zulaica y Mugica und Yacek 2021. 
219 Vgl. Dahrendorf 1986, S. 371. 
220 Dahrendorf 2006, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 203 

und äußere Formen unterschieden werden. Bei Ersteren handelt es sich 
um Selbstkontrolle, bei Zweiteren dagegen um Fremdkontrolle: 

»Als äußere Sanktionen können Reaktionen beschrieben werden, 
die unabhängig davon erfolgen, wie der Handelnde seine Handlung 
selbst bewertet. Zu dieser Art von Sanktion gehört die Rechtsstrafe; 
im Bereich moralischer Sanktionen stellen Formen sozialer Ächtung 
von dem Entzug von Anerkennung, der Kontaktvermeidung bis zum 
Ausschluss aus einer Gemeinschaft äußere Sanktionen dar. Wahr

scheinlich bestehen moralische Sanktionen anders als rechtliche zum 
größeren Teil aus inneren Sanktionen. […] Das sich in der Scham 
artikulierende schlechte Gewissen gilt als innere Sanktion, weil wir 
damit ›in uns selbst‹ zum Ausdruck bringen, dass wir aus unserer 
eigenen Perspektive gegen moralische Normen verstoßen.«221 

In Bezug auf die Untersuchung von Potentialen der Ordnungsbildung ist 
davon auszugehen, dass äußere Sanktionierungen den stabileren Effekt 
auf Verhaltensregulierungen haben, weil sich diese Formen weitgehend 
von individuellen Motiv- und Interessenlagen emanzipieren können. 

Auf Grundlage der Unterscheidungen zwischen unterschiedlichen 
Stoßrichtungen (negative vs. positive) und unterschiedlichen Wurzeln 
(innere vs. äußere) der Sanktionierungen von Verhaltenserwartungen 
kann nun untersucht werden, wie es um das Sanktionspotential ver
antwortungsethischen Verhaltens bestellt ist. Ähnlich wie bei der Frage 
nach den Möglichkeiten der Rationalisierung des Sinngehalts ist auch 
hier wieder eine differenzierte Betrachtung notwendig. Nimmt man 
alle erörterten Ausprägungen zusammen, so lassen sich vier Formen 
oder Typen der Sanktionierung bilden.222 Entsprechend können im 
Bereich der Fremd- und der Selbstkontrolle jeweils negative und po
sitive Sanktionspotentiale untersucht werden. In Bezug auf den zu 
erwartenden Effekt auf die Stabilisierung von Verhaltenserwartungen 
ist davon auszugehen, dass es zwischen den einzelnen Typen Abstufun
gen gibt: Das Stabilisierungspotential ist bei äußerer Sanktionierung 

221 Buddeberg und Vesper 2013a, S. 12–13. 
222 Vgl. hierzu auch Schluchter 1988a, S. 245. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

höher als bei innerer und es ist bei negativer Sanktionierung höher 
als bei positiver. Das höchste Stabilisierungspotential ist demnach von 
Formen äußerlich-negativer Sanktionierung zu erwarten. Nun wurde oben 
bereits darauf hingewiesen, dass moralische Sanktionen im Gegensatz 
beispielsweise zu rechtlichen Sanktionen zum größten Teil nicht von 
außen an das Individuum herangetragen werden, sondern ihre Wir
kung im Inneren entfalten. Das schließt aber nicht aus, dass es auch 
Formen äußerer Sanktionierung gibt, weiter oben wurde als Schlagwort 
schon die soziale Missbilligung genannt. Von dieser äußerlich-negativen 
Variante lässt sich im Bereich der Fremdkontrolle mit Verweis auf soziale 
Achtung (Gewährung von Sozialprestige) eine äußerlich-positive Variante 
abgrenzen. Was schließlich den Bereich der Selbstkontrolle angeht, so 
kann hier Selbstachtung als innerlich-positiver Typus von der Mobilisierung 
von Scham- und Schuldgefühlen (eines schlechten Gewissens) als innerlich- 
negativer Typus unterschieden werden (zum Überblick vgl. Tabelle 3). 

Tabelle 3: Typen der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen 

negativ (Bestrafung) positiv (Belohnung) 

Innerlich 
(Selbstkontrolle) 

Mobilisierung von Schuld- 
und Schamgefühlen 
(schlechtes Gewissen) 

Selbstachtung 

Äußerlich 
(Fremdkontrolle) 

soziale Missbilligung soziale Achtung 

In Hinblick auf das Ordnungspotential muss ein besonderer Fo
kus auf die Möglichkeiten äußerlich-negativer Sanktionierung gelegt 
werden, weil davon ausgegangen werden kann, dass diese Kombinati
on den stabilsten Effekt auf die Verhaltensregulierung hat. Lässt sich 
für die Verantwortungsethik die bislang nur im Raum stehende Ver

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 205 

mutung begründen, dass die Möglichkeiten negativer Fremdkontrolle 
eingeschränkt sind? Um dies zu klären, ist am Begriff der sozialen 
Missbilligung anzusetzen. 

Die soziale Missbilligung muss hierfür weiter qualifiziert werden. 
Vor allem ist festzuhalten, dass der Begriff selbst normativ abhängig 
ist. So sind auch soziale Kontexte vorstellbar, in denen beispielsweise 
das explizite Eintreten für die Menschenrechte soziale Missbilligung 
erfährt. Des Weiteren nimmt soziale Missbilligung in der demokrati
schen Öffentlichkeit, insbesondere mit der zunehmenden Bedeutung 
sozialer Medien, oftmals die Form rein emotionsgeladener Empörung 
an.223 Auch der in diesem Zusammenhang im deutschen Sprachraum 
so prominent gewordene Shitstorm ist insofern normativ abhängig, als 
die Frage nach seinem demokratiefördernden Potential nicht eindeutig 
beantwortet werden kann.224 

Das äußerlich-negative Sanktionspotential der verantwortungsethi
schen Leitidee kann folglich nur dann adäquat eingeschätzt werden, 
wenn der Begriff der sozialen Missbilligung normativ qualifiziert wird. 
Der tiefer liegende normative Bezugsrahmen sozialer Missbilligung 
ist im Falle der Verantwortungsethik in der Wertdiskussion zu finden. 
Soziale Missbilligung muss in diesem Rahmen zwingend ein Produkt 
vernunftgeleiteter rationaler Abwägung sein, die rein emotionale mo
ralische Empörung mag als Triebfeder fungieren, ist aber an sich nicht 
hinreichend zur Begründung eines (moralischen) Standpunktes. Ein 
nicht überzeugungsfähiger Standpunkt kann daher nur aus guten Grün
den soziale Missbilligung erfahren. Es ist insbesondere der zwingend 
dialogische Charakter der Wertdiskussion, der auf Elemente negativer 
Fremdkontrolle hinweist. Der eigene Standpunkt wird nicht nur vor 
dem eigenen Wissen und Gewissen auf moralische Tauglichkeit ge
prüft, sondern muss im Dialog mit anderen einer kritischen Prüfung 
unterzogen werden. 

223 Vgl. Pörksen 2018. 
224 Vgl. Prinzing 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

»Immer wieder betont Weber, daß sich Ideale nur im Kampf mit an
deren Idealen bewähren – oder aus mangelnder Durchsetzungskraft 
untergehen. Bevor sie aber den Test im Leben bestehen können, müs

sen sie der relativierenden Wirkung von Wert- bzw. Wertungsdiskus

sionen standgehalten haben, um überhaupt für einen selber und für 
andere als überzeugungsfähig gelten zu können.«225 

Die relativierende Funktion von Wertdiskussionen kann durchaus als Ele
ment äußerlich-negativer Sanktionierung angesehen werden. Das 
Wirkungspotential dieser Fremdkontrolle wird aber an einer anderen 
Stelle entscheidend eingeschränkt. So muss im nächsten Schritt dar
auf hingewiesen werden, dass das soeben identifizierte Element der 
Fremdkontrolle überhaupt nur für diejenigen Wirkung beanspruchen 
kann, die sich auf das Wagnis einer Prüfung ihres eigenen Standpunktes 
vermittels einer Wertdiskussion einlassen. Dieser Schritt aber lässt sich 
nicht von außen verordnen. Das Element der Freiwilligkeit ist geradezu 
konstitutiv für die Wertdiskussion. Für Weber muss 

»der Eintritt in eine Wertdiskussion zwangsfrei sein. Nach Weber 
ist Wissenschaft nur für die, die Wahrheit wollen. In Analogie dazu 
ist die Wertdiskussion nur für die, die dem Gebot zur Vernünftigkeit 
folgen wollen. Ohne diese Voraussetzung funktioniert sie nicht. Wer 
auf der bornierten Denkungsart beharrt, dem ist mit keiner Wert

diskussion zu helfen. Mit dem Eintritt in sie aber erkenne ich die 
Verpflichtung an, die eigene normative Überzeugung dem Verall
gemeinerungsprinzip zu unterwerfen, also von der bornierten zur 
erweiterten Denkungsart überzugehen.«226 

Damit wird deutlich, dass die verantwortungsethische Leitidee nicht 
nur auf der Rationalisierungs-, sondern auch auf der Sanktionsebene 
eingeschränkt ordnungstauglich ist. Im Gegensatz zu den »scharfe[n] 
Sanktionsmitteln«227 negativer Fremdkontrolle, etwa im Kontext der 

225 Schluchter 1988a, S. 259. 
226 Schluchter 1988a, S. 271. 
227 Lepsius 1997, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 207 

Marktsteuerung oder von Rechtsnormen, stehen im Geltungsbereich 
verantwortungsethischen Verhaltens vergleichsweise schwache Sankti
onsmittel zur Verfügung. 

»Moralische Normen lassen sich von rechtlichen unter anderem durch 
die Art ihrer Sanktionierung unterscheiden. Anders als ein Verstoß ge
gen moralische Normen ist der Verstoß gegen Rechtsnormen in der 
Regel mit formellen Sanktionen verbunden. Formell sind diese Sank
tionen, weil die Verhängung und die Bemessung der Strafen vermit

tels öffentlich festgesetzter Kriterien zur Überprüfung ihrer Anwen
dung kodifiziert sind und etwa mit Gerichtswesen und Verwaltung In
stitutionen zu ihrer Umsetzung bestehen. Moralische Sanktionen sind 
dagegen informell, weil sie nicht kodifiziert sind und keine Institutio
nen zu ihrer Umsetzung existieren.«228 

Die Einschränkungen auf der Sanktionsebene ergeben sich aus dem 
Umstand, dass das konstitutive Prinzip der Freiwilligkeit wesentliche 
Möglichkeiten der Fremdkontrolle einschränkt. Die Verhaltensregulie
rung ist in der Sanktionsperspektive prekär, weil sie überwiegend auf 
Mechanismen der Selbstkontrolle angewiesen ist. 

Dieses Ergebnis lässt sich mit Blick auf das alltagsweltliche Ver
ständnis zivilgesellschaftlicher Handlungszusammenhänge bestätigen: 
So ist auch hier Freiwilligkeit zentral. Ob sich jemand im Verein, der 
sozialen Bewegung oder der Bürgerinitiative engagiert, ist im Wesentli
chen Ergebnis einer Selbststeuerung, niemand kann zum Engagement 
gezwungen werden. Auch das Engagement selbst ist ›innerlich‹ in
sofern, als in der Regel eine enge Deckung von Bestandszweck und 
Mitgliedschaftsmotivation zu beobachten ist. 

Ad 3: Schließlich sind die Möglichkeiten der Ausdifferenzierung 
spezifischer Geltungskontexte der verantwortungsethischen Leitidee 
zu untersuchen. In Hinblick auf die Frage nach dem Institutionali
sierungspotential von Leitideen lässt sich der Relevanzanspruch von 

228 Buddeberg und Vesper 2013a, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Verhaltensnormen neben der Rationalisierungs- und der Sanktionie
rungsebene in dieser dritten Perspektive insbesondere daran festma
chen, ob ein Handlungskontext spezifiziert werden kann, aus dem »die 
Geltung anderer Normen ausgeschlossen werden kann«.229 In Hinblick 
auf die Verantwortungsethik ist dies schon aufgrund des oben unter
suchten eingeschränkten Rationalisierungs- und Sanktionspotentials 
schwierig: Die mangelnde Fähigkeit der Ausbildung eines exklusiven 
Geltungsbereichs ist insofern als direkte Folge des eingeschränkten 
Rationalisierungs- und Sanktionspotentials zu betrachten. 

Des Weiteren ist zu diskutieren, dass die Verantwortungsethik per 
definitionem auch den Geltungsansprüchen anderer (konkurrierender) 
Wertbezüge einen Platz einräumt. Wer der Einsicht in die »ethische 
Irrationalität der Welt« (Weber) angemessen Rechnung tragen will, 
muss nach Weber unweigerlich anerkennen, dass »Ethik nicht das 
Einzige ist, was auf der Welt ›gilt‹«.230 Die Verantwortungsethik zeich
net sich gegenüber der Gesinnungsethik gerade dadurch aus, dass 
außerethische Geltungsansprüche bewusst nicht externalisiert werden. Freilich 
ließe sich einwenden, dass diese außerethischen Geltungsansprüche 
zwar Berücksichtigung finden, aber aufgrund der spezifischen Dignität 
ethischer Ansprüche entscheidend relativiert werden. Insofern be
hauptet sich die ethische Perspektive auch in der Verantwortungsethik 
gegenüber den außerethischen Blickwinkeln. Die Tatsache, dass die 
Verantwortungsethik auch außerethische Geltungskontexte berück
sichtigt, kann daher nicht als Indiz für die mangelnde Fähigkeit der 
Ausbildung exklusiver Geltungskontexte aufgefasst werden. 

Weitaus wichtiger ist in diesem Kontext der Hinweis auf den rein 
formalen Charakter des verantwortungsethischen Wertgutes. Denn 
dieser Charakter ist im Wesentlichen dafür verantwortlich, dass der 
verantwortungsethische Wertbezug gegenüber anderen Geltungs
kontexten als »sekundärer Vergesellschaftungsmodus«231 aufzufassen ist. 

229 Lepsius 2013, S. 15. 
230 Weber 1985a [1922], S. 504. 
231 Schwinn 2001, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 209 

Er verfügt damit, vergleichbar mit dem modernen Recht,232 »über 
keine eigene, das Handeln motivierende und soziale Beziehungen 
konstituierende Vergesellschaftungssubstanz unabhängig von der Bin
dungswirkung der anderen Sphären«.233 In Analogie zum Recht setzen 
zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhänge »am sozialen Verkehr 
an, der sich aus den Sphären entwickelt«.234 Das Eigenrecht zivilgesell
schaftlicher (und rechtlicher) Handlungszusammenhänge ergibt sich 
folglich erst »über den Koordinationsbedarf, den die sich ausdifferen
zierenden Wertsphären und Ordnungen eröffnen«.235 Insofern lassen 
sich beide als Vermittlungsinstanzen auffassen, in denen »sich die 
Ansprüche dieser Teilordnungen treffen und zugleich begrenzen«.236 
Wenn für die Rechtsordnung dementsprechend festgehalten werden 
kann, dass sich die »Differenzierung und Integration der Teilordnungen 
in einer Differenzierung und Integration der sachlichen Rechtsgebiete 
niederschlägt«,237 dann gilt dies in ähnlicher Weise auch für die Zivilge
sellschaft. Der Unterschied ist bloß, dass sich die Differenzierung und 
Integration der Teilordnungen hier nicht in einer Differenzierung und 
Integration sachlicher Rechtsgebiete, sondern normativer Ansprüche nieder
schlägt: Dies lässt sich in empirischer Hinsicht daran ablesen, dass die 
Problematiken, denen sich soziale Bewegungen verschreiben, immer 
auch einen substantiellen Bezug zum Problemdruck anderer institu
tioneller Teilordnungen aufweisen. Die externe Wirkungsdimension, die 
die soziale Bewegung immer in Beziehung zum gesamtgesellschaftli
chen Ordnungs- und Institutionengefüge setzt, ist ein Wesensmerkmal 
sozialer Bewegungen.238 

Was gegenseitige Bezüge angeht, kann zudem herausgestellt wer
den, dass sich rechtliche und zivilgesellschaftliche Handlungs- und Ord

232 Zu dieser Wahlverwandtschaft von Ethik und Recht vgl. auch Schluchter 1979, 
S. 155; Schwinn 2001, S. 203. 

233 Schwinn 2001, S. 201. 
234 Schwinn 2001, S. 201. 
235 Schwinn 2001, S. 202. 
236 Schluchter 1979, S. 136. 
237 Schluchter 1979, S. 136. 
238 Vgl. Rucht 2023, S. 25, 149–150. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nungszusammenhänge gegenseitig stützen, indem sie sich innere und 
äußere Garantien zukommen lassen. So beruht das moderne Recht auf 
rechtstranszendenten ethischen Voraussetzungen,239 während zivilge
sellschaftliche Handlungszusammenhänge zur Sicherung ihres Bestan
des auf äußere rechtliche Garantien, wie beispielsweise die grundrecht
liche Gewährung der Meinungs- und Versammlungsfreiheit angewiesen 
sind.240 

Den angeführten Gemeinsamkeiten und gegenseitigen Bezügen 
zum Trotz dürfen die Unterschiede zwischen rechtlichen und zivilge
sellschaftlichen Handlungsnormen nicht außer Acht gelassen werden. 
Denn im Gegensatz zum Recht gehen zivilgesellschaftliche Handlungs
zusammenhänge aus institutionell ungebundenen241 Normen hervor. Dass 
rechtliche Normen institutionell gebunden sind, zivilgesellschaftliche 
aber nicht, lässt sich anhand mehrerer Faktoren darstellen. Der Erste 
hängt aufs Engste mit der oben bereits erläuterten eingeschränkten 
Rationalisierungsfähigkeit sozialmoralischer Sinnzusammenhänge zu
sammen. Nur das Recht ist kodifiziert im Sinne der Existenz »öffentlich 
festgesetzter Kriterien zur Überprüfung der Anwendung«242 entspre
chender Normen. Dieses Ausmaß an Präzisierung erreichen zivilgesell
schaftliche Normen nicht, die Ausformulierung klarer und eindeutiger 
Handlungsanweisungen ist hier nicht möglich. Dementsprechend ist 
eine dem Gesetzestext analoge Textgattung im zivilgesellschaftlichen 
Kontext nicht auffindbar. Ein zweiter Unterschied ergibt sich mit Blick 
auf die Frage nach dem Zugang zum Wert. Die »soziale Stabilisierung 
und Ausdifferenzierung« des Rechtssystems geht »einher mit einer 
Grenzziehung, […] der zwischen Experten und Laien«.243 Diese Art der 
Grenzziehung ist für zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhänge 
untypisch. Während im modernen Recht sowohl die Rechtsprechung als 

239 Vgl. Schwinn 2001, S. 203. 
240 Cohen und Arato 1992, S. 414. 
241 Vgl. auch Schwinn (2009, S. 47), der die Umschreibung »institutionell nicht ge

bunden« im Kontext der Analyse künstlerischer Innovationen einführt. 
242 Buddeberg und Vesper 2013b. 
243 Schwinn 2001, S. 158. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 211 

auch die Rechtsauslegung gewissen Rechtsexperten (Anwälten, Richtern 
etc.) vorbehalten ist, kann im Rahmen der Zivilgesellschaft prinzipiell 
jeder seine sozialmoralischen Ansprüche gegenüber der Gesellschaft 
zum Ausdruck bringen. 

Die Rechtsordnung ist in der Lage, über äußere politische Garantien 
einen »Rechtszwang«244 zu etablieren. Für die Durchsetzung dieses 
Rechtszwanges existiert ein juristischer »Zwangsapparat«,245 es gibt al
so Organisationen (Gerichtswesen, Verwaltungen etc.), die exklusiv mit 
der Durchsetzung der Rechtsnormen betraut sind bzw. entscheidender 
noch: die in der Lage sind, im Zweifelsfall die Umsetzung der Normen 
auch zu garantieren. Die sich aus diesem Rechtsmonopol ergebenden 
Stabilisierungs- und Koordinationseffekte sind bei zivilgesellschaft
lichen Handlungszusammenhängen nicht zu erwarten. Hier gibt es 
kein Monopol. Zwar existieren hier auch Organisationen, die sich qua 
Bestandszweck den Geltungsansprüchen bestimmter sozialmoralischer 
Normen verschreiben. Allein, ihnen eignet im Vergleich zum Recht 
eine weitaus geringere Direktionsmacht. So kann beispielsweise der 
Bundesgerichtshof für die Bürger eine ganz andere Handlungsrelevanz 
beanspruchen, als dies der Deutsche Ethikrat kann: Während Ersterer 
qua Urteil normkonformes Verhalten rechtsverbindlich verordnet, resul
tieren die Beschlüsse des Zweiteren allenfalls in Handlungsempfehlungen. 

So kann festgehalten werden, dass das Koordinationspotential sozi
almoralischer Sinnzusammenhänge eingeschränkt ist. Die verantwor
tungsethische (bzw. zivilgesellschaftliche) Leitidee ist nur beschränkt 
ordnungs- bzw. institutionalisierungsfähig. Zu diesem Schluss zu
mindest nötigt die vertiefende Analyse der ordnungstheoretischen Gel
tungsstandards. Die verantwortungsethische Leitidee erwies sich erstens 
als eingeschränkt rationalisierungsfähig: Zwar konnten mit den Hinweisen 
zum Vernunftbezug des Freiheitsbegriffs, zu den Komponenten ratio
naler Abwägung verantwortungsethischen Handelns sowie zu Zweck 
und Regeln der Wertdiskussion durchaus Rationalitätskriterien verant
wortungsethischer Sinnzusammenhänge identifiziert werden. Zugleich 

244 Weber 1980 [1921–1922], 32. 
245 Weber 1980 [1921–1922], S. 162. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

aber musste mit Verweis auf den formalen Charakter der Verantwor
tungsethik und deren konflikttheoretische Ausrichtung auf einen 
inhärenten Partikularismus geschlossen werden, der als entscheidende 
und weitreichende Einschränkung des Rationalisierungspotentials zu 
deuten war. Zweitens mussten Einschränkungen auf der Sanktionsebene fest
gestellt werden: Zwar konnten aufgrund des dialogischen Charakters 
der Wertdiskussion Elemente einer negativen Fremdkontrolle (soziale 
Missbilligung) nachgewiesen werden. Diese aber erfuhren mit dem Ver
weis auf das konstitutive Prinzip der Freiwilligkeit eine entscheidende 
Einschränkung. Die Verhaltensregulierung ist in der Sanktionsperspek
tive prekär, weil sie überwiegend auf Mechanismen der Selbstkontrolle 
angewiesen ist. Drittens musste schließlich eine eingeschränkte Fähigkeit 
zur Ausbildung eines exklusiven Geltungsbereichs festgestellt werden: Zwar 
konnte nachgewiesen werden, dass verantwortungsethische Geltungs
ansprüche aufgrund ihrer spezifischen Dignität durchaus in der Lage 
sind, sich gegenüber den Ansprüchen außerethischer Kulturwerte zu 
behaupten. Dennoch: Ein exklusiv ethischer Geltungskontext, der nur 
über die »soziale Isolierung des Gültigkeitsanspruches der Idee«246 zu 
realisieren wäre, ist im Rahmen der Verantwortungsethik nicht denk
bar. Zum einen ist dies deshalb so, weil der Tatsache Rechnung getragen 
wird, dass »Ethik nicht das Einzige ist, was auf der Welt ›gilt‹«, zum 
anderen, weil verantwortungsethische Geltungsansprüche als sekun
däre Vergesellschaftungsmodi aufgefasst werden müssen. Aufgrund 
des formalen Charakters des verantwortungsethischen Wertgutes sind 
gerade die Geltungsansprüche aus anderen institutionellen Kontexten 
konstitutiv für die Ausformulierung zivilgesellschaftlicher Forderun
gen. Substanz gewinnen zivilgesellschaftliche Ansprüche erst über die 
Materie, die sie zu regeln beanspruchen.247 

Kombiniert man die Überlegungen zum sekundären Vergesellschaf
tungsmodus mit der Beobachtung der eingeschränkten Fähigkeiten zur 
Ordnungsbildung der verantwortungsethischen Leitidee, so kann als 

246 Lepsius 2009a, S. 35. 
247 Diese Annahme vertritt auch Schwinn (vgl. 2001, S. 200) in Bezug auf das 

Rechtssystem. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 213 

vorläufiges Fazit festgehalten werden, dass zivilgesellschaftliches Handeln 
im weberianischen Bezugsrahmen als prekäres, weil institutionell ungebun
denes Handeln aufzufassen ist, das unter normativ-ethischen Gesichtspunkten 
auf institutionelle Veränderungen abzielt. 

5.2.3.3 Die empirischen Geltungschancen 
sozialmoralischer Sinnkriterien 

Doch welche theoretischen und praktischen Schlussfolgerungen müs
sen aus dieser Bestimmung zivilgesellschaftlichen Handelns gezogen 
werden? Ist die Charakterisierung zivilgesellschaftlichen Handelns als 
institutionell ungebundenes Handeln gleichzusetzen mit der Diagnose 
einer eingeschränkten Handlungsrelevanz? Markiert die mangelnde 
Ordnungsfähigkeit zugleich die soziale Insignifikanz der Zivilgesell
schaft? Tatsächlich sind in der Praxis direkte Zusammenhänge zwischen 
dem Institutionalisierungspotential von Leitideen und deren sozialer 
Relevanz, Weber würde sagen, deren »Kulturbedeutsamkeit«,248 zu 
beobachten. Der moderne Kapitalismus ist nicht zuletzt deshalb eine 
Schicksalsmacht, weil er in hohem Maße institutionalisiert ist. Webers 
berühmtes Bild vom »stahlharte[n] Gehäuse«249 versinnbildlicht, dass 
sich institutionalisierte Leitideen im Extremfall auch über die Köpfe 
der Individuen hinweg Geltung verschaffen können. Für institutionell 
ungebundenes Handeln gilt dies nicht. 

Überträgt man diese Zusammenhänge auf die Zivilgesellschaft, 
dann muss man zu dem Schluss gelangen, dass es um die gesellschaft
liche Relevanz sozialmoralischer Rationalitätskriterien (wie sie z.B. 
durch die Verantwortungsethik expliziert werden können) womöglich 
nicht so gut bestellt sein kann, wie beispielsweise Jeffrey C. Alexander 
annimmt. Sozialmoralische Normen sind aufgrund ihres geringen In
stitutionalisierungspotentials womöglich weit weniger kulturbedeutsam 

248 Weber 1985a [1922], S. 506. 
249 Weber 1986a [1920], S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

als z.B. wirtschaftliche oder politische Rationalitätskriterien, welche 
ein weitaus höheres Institutionalisierungspotential aufweisen.250 

Die Einsicht in das eingeschränkte Institutionalisierungspotential 
der zivilgesellschaftlichen Leitidee muss jedoch nicht zwangsläufig in 
eine Marginalisierung des Demos überführt werden. Zwar ist durchaus 
angezeigt festzuhalten, dass die Konstanz der Wertverwirklichung sowie 
deren Reichweite in direkter Abhängigkeit zum Institutionalisierungs
grad einer Leitidee stehen. Verhaltenserwartungen für eine Vielzahl an 
Personen können nur über Prozesse der Institutionalisierung auf Dauer 
gestellt werden. Demgegenüber erscheint die Geltung sozialmoralischer 
Rationalitätskriterien andauernd prekär, und zwar deshalb, weil hier 
die »Befolgung ihrer Rationalitätskriterien« nicht über die Köpfe der 
Individuen hinweg durchgesetzt werden kann, sondern »weitgehend 
auf individueller Konformitätsbereitschaft und dem Glauben an die 
Legitimität der ihr zugrundeliegenden Wertbeziehungen«251 beruht. 

Dies bedeutet aber im Umkehrschluss nicht, dass eine Leitidee 
ohne Institutionalisierung keinerlei Handlungsrelevanz entfalten kann. 
Der prekäre Status ist nicht zwangsläufig auch mit sozialer Irrelevanz 
gleichzusetzen, denn »Werte wirken neben Prozessen der Institutio
nalisierung auch über Internalisierung verhaltensprägend […]. Bei der 
Orientierung an den Werten sind mehr oder weniger institutionell nicht 
gebundene Handlungen möglich und gegeben.«252 Dabei kann institu
tionell ungebundenen Handlungszusammenhängen unter Umständen 
ein sehr großes Einflusspotential zukommen. Zwar gibt es im Gegensatz 
zu institutionell gebundenen Handlungen keine Garantien mehr für die 
Direktionsmacht der Leitidee und auch die Vorhersagbarkeit nicht nur 

250 In der Einsicht in das eingeschränkte Ordnungspotential sozialmoralischer 
Normen liegt womöglich auch der theoriesystematische Grund für Webers pes
simistische Einschätzung hinsichtlich der Realisierungschancen der Ideale des 
klassischen Liberalismus und der naturrechtlich-ethisch begründeten Demo

kratie sowie der damit verbundenen Marginalisierung des Demos, vgl. Schmidt 
2019, S. 166. 

251 Lepsius 2013, S. 17, hier in Bezug auf die Geltung des Wissenschaftsprinzips. 
252 Schwinn 2009, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 215 

der Erfolgschancen, sondern auch der Handlungsdynamiken253 an sich 
nimmt ab, dennoch kann und sollte fehlende institutionelle Bindung 
nicht per se mit fehlender Durchsetzungskraft gleichgesetzt werden. 

Wie groß das Einflusspotential institutionell ungebundener Hand
lungen sein kann, lässt sich am Beispiel der Kunst ablesen. Dass dort 
die Grenzen »zwischen Kunst und profanen Aktivitäten«254 nicht selten 
umstritten sind, hängt im Wesentlichen damit zusammen, dass sie zu 
den spezifikationsschwachen Wertsphären gerechnet werden muss. 
Im Bereich künstlerischer Handlungen sind die Möglichkeiten der 
»Verhaltensnormierung durch Formulierung klarer Handlungsorien
tierungen«255 eingeschränkt. Kriterien künstlerischer Handlungen sind 
kaum intersubjektiv festschreibbar. Des Weiteren haben »die Eliten 
[…] eine geringe Definitionsmacht und kein Sanktionspotential, um die 
Vielzahl von Aktivitäten, die sich als Kunst verstehen, die dilettantischen 
und profanen ab- und auszugrenzen.«256 Dass die hier zum Ausdruck 
kommende Spezifikationsschwäche der künstlerischen Leitidee nicht 
mit mangelnder Direktionsmacht einhergeht, zeigt sich schließlich 
daran, dass »die ›großen‹ Kunstwerke der Moderne nicht selten außer
halb der Akademien von Einzelfiguren geschaffen wurden«.257 Fehlende 
»institutionelle Definitions- und Sanktionsmacht«258 geht also nicht 
zwangsläufig mit fehlender gesellschaftlicher Direktionsmacht einher. 
Mitunter ist sogar das Gegenteil der Fall: 

»In der Moderne sind symbolische Innovationen nicht mehr an institu
tionelle Geltung gebunden. Insbesondere der moderne Kulturbetrieb 
prämiert das Neue, Innovative, unerwartete Sichtweisen auf Phäno
mene. Die kulturell-symbolische Dynamik kann nicht durch Institutio

253 Dies gilt deshalb, weil hier seltener als in institutionalisierten Settings »Verfah
ren und Standards« entwickelt werden »die das Handeln intersubjektiv kontrol
lierbar machen« (Schwinn 2009, S. 48). 

254 Schwinn 2009, S. 47. 
255 Schwinn 2009, S. 46. 
256 Schwinn 2009, S. 47. 
257 Schwinn 2009, S. 47. 
258 Schwinn 2009, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

nen gezähmt und völlig kontrolliert werden. Daraus entsteht ein we
sentliches Moment des modernen beschleunigten Wandels. Der Legi
timationspool der Wertsphären verschafft abweichenden Interpreta
tionen und Handlungen immer wieder Geltung, die sich dann even
tuell gegen institutionelle Routinen durchzusetzen vermögen und in 
neue oder modifizierte institutionelle Formen münden.«259 

Diese Beobachtungen zur Kunst und deren Beziehungen zum modernen 
beschleunigten Wandel können im nächsten Schritt verallgemeinert bzw. 
auf die Zivilgesellschaft übertragen werden. Auch die zivilgesellschaftli
che ›Wertsphäre‹ (wenn man sie so nennen mag) erwies sich, unter an
derem aufgrund eingeschränkter Möglichkeiten der Verhaltensnormie
rung und fehlenden Sanktionspotentials, als spezifikationsschwach. Den
noch ist auch die zivilgesellschaftliche Wertsphäre als potentielle Agen
tin sozialen Wandels aufzufassen. Wie das innovativ künstlerische Han
deln ist auch das zivilgesellschaftliche Handeln als Teil einer kulturell- 
symbolischen Dynamik zu betrachten, die nicht durch Institutionen gezähmt 
werden und die auch unabhängig von der Frage der institutionellen Gel
tung symbolische Innovationen erwirken kann. Im Unterschied zur Kunst 
sind hier jedoch nicht ästhetische, sondern sozialmoralische Sinnkrite
rien leitend. 

Zivilgesellschaftliches Handeln reagiert dabei, zumindest potenti
ell, auf einen Innovationsdruck, der sich aus den Spannungen des Insti
tutionengefüges ergibt. Zwei »Folgeprobleme«260 der Institutionalisie
rung von Leitideen sind in Bezug auf die Emergenz dieser Spannungen 
entscheidend. Das Erste ist mit Lepsius auf die Externalisierung von Kon
tingenzen zurückzuführen: 

»Ist eine Leitidee durch die Ausbildung von Rationalitätskriterien, 
die Ausdifferenzierung ihres sozialen Geltungskontextes und die 
verfügbaren eigenen Sanktionsmittel institutionalisiert, so wird sie 
eine hohe Verhaltensrelevanz beanspruchen können. Die sich darauf 

259 Schwinn 2009, S. 47–48. 
260 Lepsius 2013, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 217 

beziehenden Handlungen werden sich an den geltenden Rationali
tätskriterien orientieren und die im Handlungskontext auftretenden 
Probleme in deren Sinn bearbeiten. Probleme, die sich diesen Kriteri
en entziehen, werden externalisiert. Die mit der Institutionalisierung 
verbundene Homogenisierung der Handlungsorientierungen engt 
Problemdefinitionen und Problembearbeitungen ein. Die Diffusität 
des Handlungskontextes wird vermindert, spezifische Wertorien

tierungen und Handlungsstrukturierungen werden dominant. Mit 
einer solchen Fokussierung der Handlungsorientierung entstehen 
zahlreiche beabsichtigte und unbeabsichtigte Folgewirkungen, die 
im Rahmen der Institution nicht bearbeitet und aus ihrem Gel
tungskontext ausgeschieden werden. Finden sich keine anderen 
Institutionen, denen diese Folgeprobleme überwiesen werden kön
nen, so verbleiben sie in der Diffusität der ›Lebenswelt‹ und werden 
in nichtinstitutionellen Verhaltensstrukturen aufgefangen.«261 

Das zweite Folgeproblem ergibt sich aus der Überschneidung von Gel
tungsansprüchen verschiedener institutionalisierter gesellschaftlicher 
Leitideen: 

»Zwischen Institutionen besteht ein erhebliches Konfliktpotential. 
Die in ihnen ausgebildeten Rationalitätskriterien stehen zueinander 
in Opposition, die von ihnen beanspruchten Geltungsbereiche über
schneiden sich. Die Wertvorstellungen und Leitideen, auf die sie sich 
beziehen, sind inkompatibel, sonst würden sie nicht differenziert 
sein.«262 

Diese Arten verschiedener institutioneller Spannungen bilden die 
zentralen Referenzpunkte des im Sinne eines »sekundären Vergesell
schaftungsmodus«263 aufgefassten zivilgesellschaftlichen Handlungs
modells. Das Kerngeschäft der Zivilgesellschaft ist eine als Institutio
nenpolitik verstandene Gesellschaftspolitik. Es geht um nichts anderes, 
als um Kontingenzmanagement einerseits und die Koordination und 

261 Lepsius 1997, S. 60. 
262 Lepsius 1997, S. 61. 
263 Schwinn 2001, S. 201. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Vermittlung des Institutionenkonflikts andererseits.264 Will man Zivil
gesellschaft als eigenständige Entität fassen, so wäre diese zu begreifen 
als gesellschaftlicher Resonanzraum, in welchem sich bestimmte Träger
gruppen (keineswegs zwangsläufig, aber doch potentiell) spezifischer 
Spannungen und Problemlagen annehmen können, welche in und 
zwischen institutionalisierten Teilordnungen entstehen. 

Diese abstrakte Bestimmung des zivilgesellschaftlichen Handlungs
modells und seine Verortung im Institutionengefüge lässt sich anhand 
eines klassischen Beispiels, der historischen Sequenz: Manchesterkapi
talismus – soziale Frage – Arbeiterbewegung – Sozialstaat, skizzenhaft 
illustrieren. Als Manchesterkapitalismus wird im deutschsprachigen 
Raum eine Entwicklungsstufe des Kapitalismus in der ersten Hälfte 
des 19. Jahrhunderts beschrieben, in der die Unternehmer über eine 
nahezu vollständige Dispositionsfreiheit über die Produktionsmittel 
verfügten. In Abwesenheit staatlicher Regulierung war wirtschaftli
ches Handeln in einem vermutlich historisch einmaligen Ausmaß rein 
kapitalistischen Kriterien unterworfen. Unternehmerisches Handeln 
orientierte sich im Höchstmaß an »Aufwand- und Ertragsrechnung […] 
nach Maßgabe der Rentabilität«.265 Mit den modernen Fabriken war der 
soziale Geltungskontext der Wirtschaftlichkeitsprinzipien außerdem 
klar abgegrenzt, wodurch die betriebliche Arbeitsordnung exklusiv 
»auf die Erfüllung von Wirtschaftlichkeitskriterien ausgerichtet«266 
werden konnte. In dieser Hochphase der Institutionalisierung war die 
oben beschriebene Verengung der Problemverarbeitung innerhalb des 
kapitalistischen Handlungskontextes extrem ausgeprägt. Sämtliche 
Probleme, die sich der Bearbeitung nach Maßgabe der Rentabilitäts
kriterien entzogen, wurden externalisiert, was unter anderem zu einer 
völligen Vernachlässigung der sozialen Frage führte. 

264 Freilich muss darauf hingewiesen werden, dass die Zivilgesellschaft nicht die 
einzige gesellschaftspolitische Vermittlungsstruktur zwischen Institutionen 
darstellt. Das Recht als zweiter zentraler sekundärer Vergesellschaftungsmodus 
spielt dabei eine mindestens ebenso große Rolle, vgl. Lepsius 1997, S. 61. 

265 Lepsius 2013, S. 18. 
266 Lepsius 1997, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 219 

»Der sich entwickelnde Kapitalismus beruhte auf dem Grundsatz ›frei
er Arbeit‹, führte aber auch zur Kommodifizierung und Kommerzia

lisierung aller sozialen Beziehungen. Nicht nur die Ware Arbeit, son
dern auch die Ware Arbeiterin beziehungsweise Arbeiter wurde somit 
in ihrem Wert am Markt entwickelt, und da es einen großen Über
schuss an ›freier Arbeit‹ gab, waren viele Arbeiter dem sozialen Elend 
preisgegeben. Sie verloren weitgehend die Kontrolle über Arbeitspro
zesse und mussten sich oftmals rigiden Fabrikordnungen unterwer
fen.«267 

Der steigende Problemdruck: ausbeuterische Arbeitsbedingungen, 
Pauperismus, Wohnungsnot, Kinderarbeit, wurde zunächst individuell 
aufgefangen, in der Folge dann aber doch von verschiedenen Träger
gruppen der Arbeiterbewegung268 unter Maßgabe sozialmoralischer 
Sinnkriterien konstruktiv aufgegriffen und verarbeitet.269 Individuelle 
Anpassungsstrategien wurden durch kollektive Ermächtigungsstrategien270 
ergänzt. 

»In dem Maße, in dem sich mit der Ausbreitung des Kapitalismus die 
Zahl der Lohnarbeiter/-innen vermehrte, wuchsen auch deren Bemü

hungen, sich zu organisieren, um gemeinsam für eine Verbesserung 
ihrer Lebens- und Arbeitsbedingungen zu kämpfen. Trotz enormer 

267 Berger 2013, S. 12. 
268 Dazu gehören Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaften unterschied

licher Couleur. Vgl. Kocka und Schmidt 2017. Für eine systematisierte und 
regelmäßig aktualisierte umfassende Literatursammlung zur Geschichte der 
Arbeiterbewegung vgl. die online zugängliche Bibliographie zur Geschichte 
der deutschen Arbeiterbewegung der Friedrich-Ebert-Stiftung (https://www.f 
es.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deu 
tschen-arbeiterbewegung/). 

269 Vgl. hierzu auch Koller (2012, S. 60), der die Forderungen der Arbeiterbewegung 
mit der Idee der sozialen Gerechtigkeit in Beziehung setzt, ein interessanter 
Versuch, »die historische Entwicklung der Idee der sozialen Gerechtigkeit samt 
ihren einzelnen Forderungen aus dem Prinzip der sozialen Gleichheit im Wech

selspiel der sich verändernden sozialen Interessen, Ideen und Institutionen zu 
skizzieren«. 

270 Zur Geschichte der Maschinenstürmer vgl. z.B. Mueller 2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/


220 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

polizeilicher Repression und trotz des Koalitions- und Streikverbots 
schlossen sich immer mehr Arbeiter zu Arbeitervereinen, Gewerk
schaften und schließlich auch zu politischen Parteien zusammen.«271 

Diese gegen institutionelle Routinen gerichteten Bemühungen münde
ten ihrerseits wieder in institutionellen Modifikationen. Die Folge war 
eine umfassende Transformation der Institutionenordnung.272 Unter 
dem Einfluss der Arbeiterbewegung setzten in den entwickelten kapita
listischen Gesellschaften tiefgreifende soziale Reformprozesse ein, die 
staatliche, rechtliche und gesellschaftliche Strukturen nachhaltig ver
änderten. Bereits in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wurden in 
vielen Ländern Maßnahmen zur Verbesserung der Arbeitsbedingungen 
ergriffen – darunter das Verbot von Kinderarbeit, die Legalisierung von 
Streiks und Gewerkschaften sowie die Gewährleistung von Vereins- und 
Versammlungsfreiheit. Auch die Einführung von Arbeitszeitbeschrän
kungen und erste Schritte in Richtung sozialer Absicherung wurden 
unternommen. Mit der rechtlichen Anerkennung von Kollektivver
trägen stärkten die Arbeitervertretungen ihre Position gegenüber den 
Unternehmern deutlich. Zugleich führte die Ausweitung des Wahlrechts 
dazu, dass Arbeiterparteien zunehmend in politische Entscheidungs
prozesse eingebunden wurden. Mit der Einführung des allgemeinen 
und gleichen Wahlrechts entwickelten sich diese schließlich zu einfluss
reichen parlamentarischen Kräften, die auch Regierungsverantwortung 
übernahmen.273 

Diese Erfolgsgeschichte der Arbeiterbewegung sollte jedoch nicht 
über die in der mangelnden Ordnungsfähigkeit wurzelnde relative 
Machtlosigkeit und Unzuverlässigkeit der Zivilgesellschaft hinwegtäu
schen. Nicht zuletzt aufgrund fehlender Sanktionsmacht gehen bei 
weitem nicht alle Forderungen der Arbeiterbewegung auch in der So

271 Koller 2012, S. 58. 
272 Zur Genese des Sozialstaates vgl. z.B. Ayaß, Rudloff und Tennstedt 2021; Ritter 

1998; Ritter et al. 1994. 
273 Vgl. Koller 2012, S. 59–60. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 221 

zialgesetzgebung auf.274 Die Arbeiterbewegung tritt nicht selbst als 
institutionell verfestigte Vermittlungsagentur institutioneller Span
nungen auf, sondern bedarf immer einer wertegeleiteten und aktiven 
Trägerschaft. Die Verhaltensprägung über Prozesse der Internalisie
rung ist gegenüber derjenigen über Prozesse der Institutionalisierung 
immer schwierig. Ein Versickern spezifischer institutioneller Problem
lagen in der »›Diffusität‹ der Lebenswelt«275 stellt daher vermutlich eher 
die Regel als die Ausnahme dar. Dieses Phänomen einer schweigsamen 
und gleichsam gelähmten Zivilgesellschaft lässt sich am Beispiel der 
Persistenz sozialer Ungleichheiten im Bildungssystem veranschauli
chen. 

Der andauernden Bildungsexpansion zum Trotz276 kommt die wis
senschaftliche Bildungsberichterstattung in (nur scheinbar) alarmie
render Regelmäßigkeit zu dem Ergebnis, dass die Bildungschancen von 
Kindern verschiedener sozialer Herkunft unterschiedlich verteilt sind. 
Ausgeprägte Bildungsungleichheiten nach sozialer Herkunft sind, ent
gegen dem Gerechtigkeitsverständnis der meritokratischen Leitidee,277 
über alle einzelnen Bildungsbereiche, von der Vorschule bis zur Univer
sität, wissenschaftlich dokumentiert.278 Der jüngste Chancenmonitor 
des ifo Instituts beispielsweise »misst […] die Wahrscheinlichkeit, ein 

274 So wird bis heute regelmäßig danach gefragt, wie sozial der Sozialstaat über
haupt ist. Für eine zeitdiagnostische Analyse zunehmender sozialstaatlicher 
Exklusionsrisiken vgl. z.B. Kronauer 2009; für praktisches Anschauungsmate

rial zu den Härten des zeitgenössischen Sozialstaates vgl. Köktürk 2023. 
275 Lepsius 1997, S. 60. 
276 Vgl. Drewek 2001. 
277 Vgl. Solga 2009. 
278 Vgl. für einen Überblick Maaz 2020. Vgl. zum Vorschulbereich z.B. Autoren

gruppe Bildungsberichterstattung 2020, S. 80; Fuchs-Rechlin und Bergmann 
2014; für die Grundschule z.B. Hußmann, Stubbe und Kasper 2017; für die Se
kundarstufe I z.B. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2016, S. 174; für 
die Sekundarstufe II z.B. Schnabel und Schwippert 2000; für die berufliche Aus
bildung z.B. Baethge, Maaz und Seeber 2016; für den Hochschulbereich z.B. 
Müller und Pollak 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Gymnasium zu besuchen, in Abhängigkeit vom familiären Hinter
grund.«279 Die Autoren stellen im Ergebnis ein »frappierendes Ausmaß 
der Ungleichheiten der Bildungschancen in Deutschland« fest: 

»Von Kindern, die mit zwei Eltern ohne Abitur und Migrationshin

tergrund aus dem untersten Viertel der Haushaltseinkommen (unter 
2600 Euro) aufwachsen, besuchen nur rund ein Fünftel (21,1 %) ein 
Gymnasium […]. Demgegenüber sind es mehr als vier von fünf Kindern 
(80,6 %), deren Eltern beide Abitur haben, in das oberste Einkom

mensviertel (über 5500 Euro) fallen und einen Migrationshintergrund 
haben […]. Bei Chancengerechtigkeit sollte die Wahrscheinlichkeit, 
dass ein Kind ein Gymnasium besucht, nicht von seiner sozialen Her
kunft abhängen, sondern im Durchschnitt für alle sozialen Gruppen 
gleich sein. Demgegenüber liegt der Unterschied zwischen der nied
rigsten und höchsten Wahrscheinlichkeit des Gymnasialbesuchs bei 
den so gebildeten Gruppen bei 59,4 Prozentpunkten.«280 

Weil Bildungsprozesse »wichtige Lebensbereiche (insbesondere Er
werbstätigkeit) betreffen, […] deutliche Unterschiede produzieren 
und/oder […] eine soziale Breitenwirkung entfalten«, ist Bildung ein 
»klarer Kandidat für einen Mechanismus mit breiten sozialen Inklusi
onswirkungen«.281 Bildung ist in diesem Sinne in erheblichem Maße 
(mit)verantwortlich für die Vermittlung sozialer und politischer Teilha
be. 

»Schul- und Hochschulabschlüsse sind in einer modernen Bildungs- 
und Wissensgesellschaft eine zentrale Ressource für Lebenschancen. 
Es ist vielfach empirisch belegt, dass die Chancen auf beruflichen 
Erfolg, auf Lebensstandard, soziale Sicherheit, gesellschaftliches 
Ansehen und Gesundheit, auf politische, gesellschaftliche und kultu
relle Teilnahme sowie auf Selbstbestimmung und Freiheit mit dem 
Niveau der Bildungsabschlüsse zusammenhängen. Das erworbe
ne ›Bildungskapital‹ – der französische Soziologe Pierre Bourdieu 

279 Wößmann et al. 2023, S. 33. 
280 Wößmann et al. 2023, S. 35. 
281 Hillmert 2009, S. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 223 

nennt die Bildungsabschlüsse zu Recht ›capital scolaire‹ – minimiert 
soziale Risiken wie Arbeitslosigkeit, Armut, Krankheit oder Straffäl
ligkeit bzw. Kriminalisierung. Gleiche Bildungschancen – d.h. gleiche 
Chancen für alle, eine Bildung und Ausbildung zu erhalten, die den 
individuellen Fähigkeiten und Leistungen entspricht – sind daher ein 
Gebot der sozialen Gerechtigkeit.«282 

Das Thema Chancengleichheit im Bildungssystem ist aufgrund der 
engen Kopplung von Bildung und Lebenschancen und der tatsächlich 
beobachteten Chancenungleichheiten nicht nur sozialmoralisch rele
vant, sondern auch sozialpolitisch brisant. Bildungswissenschaftler 
dokumentieren dann auch nicht nur die Ungerechtigkeit der Bildungs
chancen, sondern unterbreiten auf Basis der Ergebnisse regelmäßig 
konkrete Vorschläge zu institutionellen Reformen des Bildungssys
tems. In der ifo-Studie werden beispielsweise sechs Ansatzpunkte 
empfohlen, um die Chancengerechtigkeit zu erhöhen: 

»1. frühkindliche Bildungsangebote für benachteiligte Kinder ausbau
en, 2. Familien benachteiligter Kinder bei der Erziehung unterstützen, 
3. die besten Lehrkräfte an Schulen mit vielen benachteiligten Kindern 
bringen, 4. Nachhilfeprogramme für benachteiligte Kinder früh und 
kostenfrei anbieten, 5. die Aufteilung auf unterschiedliche weiterfüh
rende Schulen verschieben und 6. Mentoring-Programme für benach
teiligte Kinder fördern.«283 

Von oberflächlichen medialen Strohfeuern abgesehen, ist bislang jedoch 
keine zivilgesellschaftliche Problemverarbeitung zu beobachten.284 Es 
ist nicht zu erkennen, dass die Ergebnisse und Empfehlungen der Wis
senschaftler von einer breiten zivilgesellschaftlichen Trägergruppe an 
die entsprechenden Schaltstellen bildungspolitischer Entscheidungs
träger vermittelt werden. Die Persistenz sozialer Ungleichheiten im 

282 Geißler und Weber-Menges 2010, S. 155. 
283 Wößmann et al. 2023, S. 33. 
284 Vgl. Lergetporer, Werner und Woessmann 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Bildungssystem verdeutlicht, dass tiefgreifende (institutionen)politi
sche Konsequenzen im Sinne der Bekämpfung der Chancenungleichheit 
bislang nicht gezogen werden.285 Als (un)beabsichtigtes Folgeproblem 
der meritokratischen Ordnung wird das Problem mangelnder Chancen
gleichheit überwiegend in nicht institutionellen Verhaltensstrukturen 
aufgefangen. Dort vorherrschend sind nicht kollektive Ermächtigungs-, 
sondern individuelle Bewältigungsstrategien. Die Problemlage wird tenden
ziell nicht in zivilgesellschaftlichen Handlungsstrukturen bearbeitet, 
sondern im individuellen und privaten Umfeld mehr oder weniger 
erfolgreich ›bewältigt‹.286 Das Scheitern wird, genauso wie im Übrigen 
der Erfolg, über eine Begabungsideologie individualisiert,287 struktu
rell-askriptive Einflussfaktoren auf Bildungserfolg werden dadurch 
systematisch verschleiert.288 In Bezug auf die von der meritokratischen 
Leitidee produzierten Bildungsungleichheiten lässt sich folglich beob
achten, dass die Externalisierung von Kontingenzen im institutionellen 
Feld der Bildung seit Jahrzehnten durch ganz andere als zivilgesellschaftliche 
Verhaltensstrukturen aufgefangen werden. 

Um den Blick auf die Fragilität der empirischen Geltungschancen so
zialmoralischer Sinnkriterien weiter zu schärfen, soll abschließend 
die spezifische soziale Einbettung zivilgesellschaftlicher Handlungs
zusammenhänge diskutiert werden. In diesem Kontext ist zu klären, 
welche Rolle die Zivilgesellschaft in der Institutionenordnung spielt, ob 
sich ein spezifischer Modus Operandi zivilgesellschaftlicher Ermäch
tigungsstrategien explizieren lässt. Die weitere Klärung der Frage, wie 
sich sozialmoralische Sinnkriterien Geltung verschaffen können, stellt 

285 Normativ-theoretische Ansätze dazu sind formuliert, aber nur ansatzweise in 
die Praxis umgesetzt. Vgl. z.B. Prengels (2018, 2019) Vorschläge zur Pädagogik 
der Vielfalt. 

286 Zum Phänomen der Bildungsarmut vgl. insbesondere Allmendinger 1999. 
287 Vgl. Bourdieu 2001, S. 147. 
288 Die dahinterstehenden Ursachen und Mechanismen sind seit langem gut 

erforscht, für kultursoziologische Erklärungsansätze vgl. klassisch Bourdieu 
2004; Bourdieu und Passeron 1971; Solga 2009; für eine Rational-Choice-Per
spektive vgl. klassisch Boudon 1974. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 225 

zugleich ein vertieftes Verständnis für die spezifische Fragilität dieses 
Prozesses in Aussicht. 

Diese Klärung kann ihren Ausgangspunkt erstens in der bereits oben 
etablierten Erkenntnis nehmen, dass sich sozialmoralische Sinnkri
terien tendenziell nicht über Institutionalisierungs-, sondern (wenn 
überhaupt) über Interpretationsprozesse Geltung verschaffen. Zivilge
sellschaftliche Ermächtigungen sind als symbolisch-kulturelle Dyna
miken aufzufassen, die »nicht durch Institutionen gezähmt und völlig 
kontrolliert werden«289 können. Zweitens ist auch der Referenzpunkt die
ser Interpretationsprozesse bereits erörtert worden. Das institutionell 
ungebundene zivilgesellschaftliche Handeln ist demnach als Reaktion 
auf einen Innovationsdruck zu interpretieren, der sich aus den Span
nungen des Institutionengefüges selbst ergibt. Diese Spannungen sind 
zum einen auf die Externalisierung von Kontingenzen zurückzuführen 
(verengte Problemdefinition und -bearbeitung), zum anderen auf die 
potentielle Überschneidung von Geltungsansprüchen verschiedener 
institutionalisierter gesellschaftlicher Leitideen. Drittens ist auch der 
Fluchtpunkt zivilgesellschaftlicher Ermächtigungsstrategien bereits 
erörtert worden. Zivilgesellschaftliches Handeln zielt demnach auf 
Grundlage des Geltungsanspruchs sozialmoralischer Sinnkriterien auf 
die Modifikation institutioneller Formen. 

Dieser dreifache Ausgangspunkt zur Bestimmung des Modus Ope
randi zivilgesellschaftlicher Ermächtigungsstrategien lässt sich in An
lehnung an das von Rainer Lepsius eingeführte Konzept der inkompeten
ten, aber legitimen Kritik weiter ausbauen.290 Diese für zivilgesellschaft
liche Zusammenhänge typische Kritikform291 ist zunächst von der kom
petenten Kritikform zu unterscheiden, die Lepsius als institutionell ge
bundene Kritikform rekonstruiert. 

289 Schwinn 2009, S. 48. 
290 Vgl. Lepsius 2009b. 
291 Lepsius (vgl. 2009b) entwirft seine Konzeption der inkompetenten Kritik nicht 

im Rahmen einer Soziologie der Zivilgesellschaft, sondern im Rahmen einer 
Soziologie der Intellektuellen. Die folgende Adaption geht entsprechend mit 
Modifikationen einher, die vor allem die normative Komponente betreffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Kompetente Kritik ist der zentrale Modus der Problemdefinition 
und -bearbeitung innerhalb der Grenzen des institutionellen Geltungs
kontextes einer Leitidee nach Maßgabe interner Leitmaßstäbe. Kompe
tente Kritik ist damit maßgeblich orientiert an den Rationalitätskri
terien eines institutionellen Feldes. Die in diesem Handlungskontext 
auftretenden Spannungen werden gemäß dieser Rationalitätskriterien 
bearbeitet. Lepsius verdeutlicht dies am Beispiel der Professionen: 

»Kritik setzt die Anerkennung eines möglichen Dissenses über die 
Interpretation einer allgemeinen Verhaltenserwartung voraus; sie 
impliziert die prinzipielle Anerkennung einer Verhaltensalternative. 
Soziale Situationen, in denen eine Debatte über die Verhaltens
normen zugelassen ist, sind natürlich prekäre soziale Situationen, 
die besonderer struktureller Einrichtungen bedürfen, um die Kon
fliktaustragung zu regeln. So wird die Kritik in zahlreichen sozialen 
Gebilden ausdrücklich eingebaut; etwa in der Wissenschaft, die durch 
und von Kritik lebt. Aber so ist auch in jedem Beruf Kritik notwendig, 
in dem die Anwendbarkeit spezialisierter Normen von der nicht ein
deutigen Interpretation einer regelmäßig sehr komplexen Situation 
abhängt oder die Normen sich von ambivalenten Wertvorstellungen 
höherer Allgemeinheit ableiten und immer wieder neu bestimmt 
werden müssen. Solche Berufe werden professionalisiert, das heißt 
mit bestimmten sozialen Schutzmechanismen ausgestattet, die Kri
tik ermöglichen, indem sie sie auf bestimmte Normen und auf einen 
bestimmten Personenkreis beschränken. Nur diejenigen dürfen Kri
tik üben, die durch den Filter der Zugangsmechanismen gegangen 
und damit zu Berufsangehörigen geworden sind, und nur das darf 
kritisiert werden, was zum spezialisierten Berufsverhalten gehört. […] 
Kritik von einem Angehörigen der Profession im Rahmen der Professi
on ist kompetente Kritik. Soweit sie sich in den vorgesehenen Bahnen 
hält, genießen sie und der Kritiker den Schutz der Profession.«292 

Kompetente Kritik ist folglich immer auch institutionell geschützte Kri
tik. Die soziale Direktionsmacht kompetenter Kritik ist, soweit sie sich 

292 Lepsius 2009b, S. 278. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 227 

ausschließlich an den Rationalitätskriterien des betreffenden institutio
nellen Feldes orientiert (d.h. ›sachlich‹ bleibt), als hoch einzustufen, weil 
die Kritiker für die Kritik keine Sanktionen befürchten müssen, eine so
zial strukturierte, qua Zuständigkeit zustande kommende Kompetenzsi
cherung vorliegt und die Konfliktaustragung strukturell geregelt ist. Die 
kompetente Kritik kann daher unmittelbar und direkt institutionelle In
novationen anstoßen. 

Inkompetente Kritik ist der (äußerst fragile) Versuch einer Pro
blemdefinition und Problembearbeitung jenseits der Grenzen des in
stitutionellen Geltungskontextes einer Leitidee nach Maßgabe externer 
Leitmaßstäbe. Aus der Perspektive der institutionalisierten Ordnung 
beruft sich diese Form der Kritik, obzwar gerichtet auf einen institu
tionellen Handlungskontext, nicht auf interne, sondern auf externe 
Rationalitätskriterien. Greift eine Person auf dieser Grundlage »ein – 
wie auch immer geartetes – konkretes, institutionalisiertes Verhalten 
an, so wird [ihr] die Kompetenz in der Beurteilung der für dieses Ver
halten maßgebenden speziellen Normen bestritten«.293 Gegenüber der 
kompetenten Kritik zeichnet sich die inkompetente Kritik unter ande
rem dadurch aus, dass sie eine andere normative Grundlage hat. Sie 
beruht nicht auf institutionalisierten Professionsnormen, sondern auf 
»unspezialisierten Normen«, die »auf der Ebene höchster Abstraktheit 
und Allgemeingültigkeit«294 zu finden sind. Damit ist die weiter oben 
herausgearbeitete spezifische Dignität ethischer Eigenwerte angespro
chen. In der Tradition Kants zeichnen sich vor allem ethische Werte 
durch prinzipielle, unbedingte und allgemeine Geltungsansprüche aus. 
So beruft sich die inkompetente Kritik beispielsweise auf Konzepte »der 
Menschenwürde und der politischen Freiheit« und damit, im Vergleich 
zur normativen Grundlage kompetenter Kritik, auf eine »höhere und 
allgemeinere Ebene der kulturellen Werte«.295 

Formelle Unterschiede zwischen inkompetenter und kompetenter 
Kritik sind in Bezug nicht nur auf die normative Grundlage, sondern 

293 Lepsius 2009b, S. 281. 
294 Lepsius 2009b, S. 281. 
295 Lepsius 2009b, S. 281. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

auch auf den Wirkungsradius und die Befugnisse bzw. Berechtigun
gen zu beobachten. Der Geltungsbereich inkompetenter Kritik ist, 
nicht zuletzt aufgrund der Abstraktheit und Allgemeingültigkeit der 
Wertgrundlage, nicht an einen spezifischen institutionellen Handlungs
kontext gebunden. Strukturell bedingt eignet dieser Kritikform daher 
ein vergleichsweise großer Wirkungsradius: »[E]r umfasst alles Verhal
ten, das nicht spezialisierten Normen, die von sozialen Institutionen 
oder Professionen monopolisiert werden, unterliegt«.296 

Tabelle 4: Komponenten institutioneller und zivilgesellschaftlicher Problemdefi
nition und Problembearbeitung 

kompetente Kritik 
(institutionelle Problem- 
definition und -bearbeitung) 

inkompetente Kritik 
(zivilgesellschaftliche 
Problemdefinition und 
-bearbeitung) 

Form der Kritik Kritik an institutioneller 
Ordnung nach Maßgabe 
interner Leitmaßstäbe 

Kritik an institutioneller 
Ordnung nach Maßgabe 
externer Leitmaßstäbe 

normative 
Grundlage 

spezialisierte (»professionali
sierte«) Normen 

ethische Eigenwerte 

Geltungsbereich beschränkter Geltungsbereich 
(z.B. der Berufsautonomie) 

unbeschränkter Geltungs
bereich 

Befugnis/ 
Berechtigung 

beschränkter Personenkreis unbeschränkter Personen
kreis 

296 Lepsius 2009b, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 229 

kompetente Kritik 
(institutionelle Problem- 
definition und -bearbeitung) 

inkompetente Kritik 
(zivilgesellschaftliche 
Problemdefinition und 
-bearbeitung) 

Direktions

macht 
direkt 
(aufgrund prinzipieller Sank- 
tionsfreiheit und sozial struk
turierter Kompetenzsiche

rung und Konfliktaustragung) 

höchstens indirekt 
(fehlende direkte Zustän- 
digkeit, strukturelle Hür
den, Vorwurf der Inkom

petenz, Infragestellung 
der Wertloyalität, Kampf 
um Legitimität) 

Differenzen sind auch bezüglich der Berechtigungen bzw. Befugnis
se zu beobachten. Die inkompetente Kritik selbst sowie die Beurteilung 
derselben sind nicht, wie im Fall der kompetenten Kritik, einem be
stimmten Personenkreis vorbehalten, sondern prinzipiell demokratisch 
und egalitär zugänglich. Die Möglichkeit der Kritik an institutionellen 
Ordnungen nach Maßgabe allgemeiner und abstrakter Werte steht 
prinzipiell allen offen. Gleichwohl ist die inkompetente Kritik nicht 
voraussetzungslos möglich. Sie unterscheidet sich von der bloßen Em
pörung durch die Geltendmachung spezifisch sinnhafter Argumente. 
Inkompetente Kritik resultiert mithin aus der Fähigkeit, »Grundwerte 
zu interpretieren und daraus Urteile zu fällen«, Lepsius beschreibt die 
Tätigkeit des inkompetenten Kritisierens daher auch als Beschäftigung 
mit »der sozialen Vermittlung abstrakter Wertvorstellungen«.297 

Obwohl sich die inkompetente Kritik im Vergleich zur kompeten
ten Kritik durch einen größeren Wirkungsradius und einen größeren 
Kreis prinzipiell Kritikbefugter auszeichnet (vgl. zum Überblick Tabel
le 4), kann nicht davon ausgegangen werden, dass damit zugleich auch 
eine größere Direktionsmacht der Kritik einhergeht. Die inkompetente 

297 Lepsius 2009b, S. 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Kritik ist eine institutionell ungeschützte Kritik, im Gegensatz zur insti
tutionell geschützten (kompetenten) Kritik muss sie ohne soziale Kom
petenzsicherung und strukturierte Konfliktregelung auskommen. Da
her eignet ihr eine besondere Fragilität. Wenn nämlich die soziale Kom
petenzsicherung fehlt, wird die Frage der Legitimität der Kritik proble
matisch. 

»Ist die kompetente Kritik in der Regel auch legitime Kritik, da die Ver
letzung der professionellen Wertloyalität mit dem Ausschluß von der 
Profession geahndet wird, so kann inkompetente Kritik legitim wie 
illegitim sein. Die prekäre Stellung der inkompetenten Kritik ergibt 
sich gerade aus diesem dauernden Kampf um ihre Legitimität. Da die
se nämlich nicht wie bei der kompetenten Kritik zunächst unterstellt 
wird, hat sie der Kritiker selbst nachzuweisen. Da ferner die Urteils
basis sehr abstrakte und allgemeine Werte sind, ist dieser Nachweis 
höchst schwierig anzutreten, zumal, wenn man die materielle Beweis
last zu tragen hat und sich dem Angriff von Vertretern professiona
lisierter und quasi-professionalisierter Sozialgebilde gegenübersieht, 
deren Wertloyalität ritualisiert und durch die Autorität der Institutio
nen gesichert ist.«298 

Genau betrachtet lässt sich dieser Kampf um Legitimität in zwei Kom
ponenten aufspalten.299 In deskriptiver Hinsicht kann die inkompetente 
Kritik dann als legitim gelten, wenn sie »sich auf Werte bezieht, über de
ren Gültigkeit als Leitbilder sozialen Verhaltens Konsensus besteht. Ille
gitim hingegen ist jene Kritik, deren Urteilsbasis von Werten oder Wert
kombinationen gebildet wird, über die kein Konsensus besteht und de
ren Gültigkeit daher bestritten wird«.300 In dieser deskriptiven Verwen
dung ist der Begriff der Legitimität normativ abhängig. Je nach sozialem 
Kontext kann qua Deutungshoheit über alle möglichen, mitunter mo
ralisch zweifelhaften, normativen Ordnungen ein Konsensus hergestellt 

298 Lepsius 2009b, S. 282. 
299 Vgl. dazu auch Forst 2014, S. 138–139. 
300 Lepsius 2009b, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 231 

werden.301 Die Legitimität normativer zivilgesellschaftlicher Kritik soll
te folglich nicht lediglich an der Frage der Deutungshoheit festgemacht 
werden, der Begriff der Legitimität muss entsprechend normativ qua
lifiziert werden.302 Die normative Fundierung erhält die hier zugrun
de gelegte Legitimitätskonzeption durch den Rückbezug auf das weiter 
oben entfaltete dialogische und kritizistische Verfahren des verantwor
tungsethischen Handlungsmodells. Als Resultat vernunftgeleiteter ra
tionaler Abwägung kann die inkompetente Kritik in normativer Hinsicht 
dann als legitim gelten, wenn sie gleichermaßen als technische (die Zu
rechnungsproblematik betreffende) und sozialphilosophische (die Sinn
problematik betreffende) Kritik in Erscheinung tritt. 

Aufgrund der beschriebenen Fragilität ist die Direktionsmacht in
kompetenter Kritik vergleichsweise gering. Der faktische Radius und 
die faktische Wirkungsmöglichkeit inkompetenter Kritik sind abhän
gig vom schwierigen Nachweis ihrer Legitimität. Und selbst wenn der 
Kampf um Legitimität gewonnen ist, sind allenfalls indirekte Wirkungen 

301 So weist Forst (2014, S. 139–140) beispielsweise darauf hin, dass sich in dieser 
deskriptiven Perspektive »historische Legitimitätsvorstellungen verstehen und 
unterscheiden [lassen]: der ›legitime‹ Monarch und sein ›legitimer‹ Nachfolger, 
die ›legitime‹ harmonische Ordnung nach konfuzianischen oder platonischen 
Ideen der geordneten Polis usw. Stets gibt es dabei einen begrifflichen Kern, 
der diese Vorstellungen zusammenhält – Legitimität nennen wir generell die 
Eigenschaft einer normativen Ordnung, die ihre allgemeine Verbindlichkeit für 
die ihr Unterworfenen erklärt und begründet«. 

302 Diese normative Dimension legitimer Kritik wird von Lepsius nicht explizit dis
kutiert. Dies ist vor allem darauf zurückzuführen, dass er sein Modell der Kom

petenzformen der Kritik nicht im Rahmen einer Theorie der Zivilgesellschaft, 
sondern im Rahmen einer Soziologie der Intellektuellen entwickelt. Bezieht 
man sich auf die Intellektuellen, so muss freilich eine normative Abhängigkeit 
explizit gewährleistet sein. Die Tatsache, dass bislang noch jede Autokratie, je
de Tyrannei ihre Intellektuellen hervorgebracht hat, verdeutlicht dies – exem

plarisch sei hier auf Hans F. K. Günther, bekannt als ›Rassengünther‹, verwiesen. 
Als Intellektueller trug er maßgeblich zur ›wissenschaftlichen‹ Legitimierung 
der nationalsozialistischen Rassenideologie bei. Zur Problematik des Absolut
heitsanspruchs der Intellektuellen vgl. Vobruba 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

zu erwarten. Institutioneller Wandel kann in der Regel von außerhalb 
allenfalls angestoßen, nicht aber durch- und umgesetzt werden. 

Auf Grundlage dieser Überlegungen lässt sich die vorgelegte Bestim
mung zivilgesellschaftlichen Handelns abschließend folgendermaßen 
präzisieren: Zivilgesellschaftliches Handeln ist ein in geltungstheoretischer 
Hinsicht prekäres, weil institutionell ungebundenes Handeln, das auf Grundlage 
des Geltungsanspruchs reflexiver sozialmoralischer Sinnkriterien im Modus der 
inkompetenten, aber legitimen Kritik auf die indirekte Modifikation institutio
neller Formen abzielt. 

5.3 Handlungs- vs. Ordnungslogik: die weberianische 
Konzeption ziviler Vergesellschaftung im Verhältnis 
zu Alexanders civil sphere 

Zum Abschluss kann zusammengefasst werden, in welchem Verhält
nis die hier entwickelte weberianische Konzeption ziviler Vergesell
schaftung zu Alexanders civil sphere steht. Dabei wird insbesondere zu 
überlegen sein, welche Folgen sich jeweils für die kritische Frage der 
Handlungsrelevanz reflexiver sozialmoralischer Sinnkriterien erge
ben. Hierbei ist in konzeptioneller Hinsicht von einem Spannungsfeld 
zwischen der normativen und der deskriptiven Dimension der Pro
blematik auszugehen. Sobald eine Dimension auf Kosten der anderen 
vernachlässigt wird, bewegt man sich auf die beiden »schlechten Al
ternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien 
Soziologismus«303 zu. Schlecht sind diese beiden Alternativen vor allem 
in Hinblick auf gesellschaftspolitische Konsequenzen. Der bodenlose 
Normativismus kann leicht zur Wurzel ideologischer Radikalisierung 
werden. Aber auch die andere Seite (normfreier Soziologismus), bei der 
Handlungsrelevanz auf Kosten der normativen Integrität erkauft wird, 
kann in gesellschaftspolitischer Hinsicht folgenreich sein.304 Wenn (die 

303 Honneth 2013, S. 306. 
304 Eine ideologische Verzerrung entsteht in diesem Fall genau dadurch, dass die 

Normfreiheit nicht explizit gemacht wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 233 

Zuschreibung von) Zivilität (Freiheit, Solidarität, Gerechtigkeit etc.) in 
normativ anspruchslosem Sinn nurmehr als Ausfluss bzw. Manifesta
tion eines gewonnenen Kampfs um kulturelle Deutungshoheit gefasst 
wird, dann steht das Tocqueville’sche Schreckgespenst einer Tyrannei der 
Mehrheit schon um die Ecke. Moralisch richtig ist nurmehr das, was die 
Mehrheit dafür hält. Eine lebendige Zivilgesellschaft dürfte dann aber 
nicht mehr als freiheitssichernder Schutzwall gefährdeter Demokratien 
ins Feld geführt werden, sondern müsste vielmehr selbst zur Wurzel 
des Übels erklärt werden. 

Alexanders Konzeption der Zivilgesellschaft folgt einer Ordnungs
logik. Zivilgesellschaftliches Handeln wird als weitestgehend institutio
nell gebundenes (und eben nicht, wie im weberianischen Modell, institu
tionell ungebundenes) Handeln aufgefasst. So geht Alexander davon aus, 
dass die zivilgesellschaftliche Leitidee, gefasst als ziviler Code, analog zu 
Ökonomie und Politik in institutionelle Formen gegossen ist.305 Es gehe 
ihm darum, die kulturellen und dann vor allem auch die institutionel
len Wurzeln der Zivilgesellschaft herauszuarbeiten und ihre »Interrela
tion«306 mit den nicht zivilen Sphären zu untersuchen. Die Zivilgesell
schaft soll dabei dem Anspruch nach als analytisch unabhängig, empi
risch ausdifferenziert und im Verhältnis zu den anderen Ordnungen als 
»morally more universalistic«307 rekonstruiert werden. 

»In terms of the normative mandates established by democratic soci
eties, it is the civil sphere of justice that trumps every other. The univer
sality that is the ambition of this sphere, its demands to be inclusive, to 
fulfil collective obligations while at the same time protecting individ
ual autonomy – these qualities have persistently made the civil sphere 
the court of last resort in modern, modernizing, and postmodernizing 
societies. For the last two centuries explicitly, and implicitly for many 
centuries before, it has been the immanent and subjunctive demands 
of the civil sphere that have provided possibilities for justice.«308 

305 Vgl. Alexander 2006, 24. 
306 Alexander 2006, S. 558. 
307 Alexander 2006, S. 31. 
308 Alexander 2006, S. 34. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

Legt man Alexanders Konzeption zugrunde, kann die Handlungsrele
vanz sozialmoralischer Sinnkriterien als hoch eingestuft werden. Die
se optimistische Einschätzung ist darauf zurückzuführen, dass sich die 
Zivilgesellschaft, sobald sie als institutionalisierte gesellschaftliche Teil
ordnung verstanden und rekonstruiert wird, sich von individuellen Mo
tiv- und Interessenlagen lösen kann. Dieser Gedanke der Abkopplung 
könnte ein Grund dafür sein, dass Alexander meint, auf die handlungs- 
bzw. interaktionstheoretische Perspektive verzichten zu können.309 An 
ihrer statt geht er von der Existenz eines binär strukturierten kulturel
len Codes der Zivilgesellschaft aus, der sich, gleichsam über die Köpfe 
der Individuen hinweg, vermittels der Institutionen (die in der Mehrheit 
recht eigentlich Organisationen sind) Geltung verschafft. 

Allerdings muss betont werden, dass Alexander die gesteigerte 
Handlungsrelevanz stillschweigend mit einem normativen Relativis
mus erkauft. Seinem Selbstanspruch der Vermittlung von normativer 
und deskriptiver Ebene der Zivilgesellschaft vermag er damit nicht 
gerecht zu werden. Alexander kann die Handlungsrelevanz der zivil
gesellschaftlichen Leitidee nur deshalb so hoch veranschlagen, weil er 
die normative Dimension aufweicht und vernachlässigt. Abzulesen ist 
dies unter anderem an der Tatsache, dass in seiner Konzeption nicht 
die Kultur (etwa über reflektierte dialogische Interpretationsprozesse) 
Eingang in die normative Konzeption erhält, sondern stattdessen Nor
mativität kurzerhand kulturalisiert wird: Ethische Eigenwerte verlieren 
ihre spezifische Dignität, indem sie zu bloßen Kulturwerten degradiert 
werden. Dies manifestiert sich unter anderem im fehlenden Vernunft
bezug von Alexanders normativer Konzeption. Der zivile Standpunkt ist 
in diesem Modell nicht Resultat einer vernunftgeleiteten dialogischen 
Auseinandersetzung, sondern einer kulturellen Zuschreibung, eines 
gewonnenen Kampfes um kulturelle Deutungshoheit. Diese Ambi
guität des Sollens konnte schließlich auch mit Blick auf Alexanders 
Institutionenanalysen nachgewiesen werden. Der für kommunikative 
Institutionen (beispielsweise Massenmedien) reservierte Begriff der 

309 Vgl. Alexander 2006, S. 558. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 235 

»persuasion«310 wird einerseits, durchaus normativ anspruchsvoll, als 
Konzept aufgeklärter Überzeugungsarbeit eingeführt, andererseits aber 
lediglich als Modus (potentiell) manipulativer Beeinflussung. Derselbe 
normative Relativismus war im Umfeld des Begriffs der »civil power«311 
in Bezug auf die Analyse der regulativen Institutionen zu beobachten: 
Auf der einen Seite spricht Alexander dem Recht eine überhistorische 
normative Geltung zu, da es »unabhängig vom jeweiligen kulturel
len Kristallisationszustand der zivilen Sphäre […] die Aufgabe einer 
zunehmenden Sicherung der diskursiven oder demokratischen Wil
lensbildung besitzt.«312 Auf der anderen Seite hält Alexander dann aber 
fest, dass letztendlich nur jenes Recht gilt, dass innerhalb der Sphäre 
der zivilen Gesellschaft interpretiert worden ist.313 In dieser Bestim
mung trägt das Rechtssystem dann – man fühlt sich tatsächlich an 
Tocquevilles Tyrannei der Mehrheit erinnert – nur zur »Durchsetzung der 
je gegebenen Mehrheitsstimmung«314 bei. 

Wie ist das Verhältnis von normativer und deskriptiver Dimen
sion im weberianischen Modell zu beurteilen? Fest steht, dass dieses 
im Vergleich zu Alexanders in normativer Hinsicht ungleich stabiler 
sitzt. Beide Ansätze eint noch ein gegen die Weltfremdheit rationalis
tischer Moraltheorien gewandter vernunftkritischer Ausgangspunkt. 
Auf dem Weg zu einer realistischen Theorie der Moral, die der »ethischen 
Irrationalität der Welt« (Weber) angemessen Rechnung trägt, müsse die 
Frage der Normativität stärker an kulturelle Faktoren rückgebunden 
werden. Diese kulturellen Faktoren kommen bei beiden Autoren über 
den Sinnbegriff in den Fokus. Gekoppelt an das Konzept bewusster 
Lebensführung wird Webers normativer Sinnbegriff aber, im Gegensatz 
zu Alexanders, nicht mit dem auf die Einheit des Erlebens gerichteten 
erfahrungswissenschaftlichen Sinnbegriff kurzgeschlossen.315 Dadurch 

310 Alexander 2006, S. 83. 
311 Alexander 2006, S. 110. 
312 Honneth 2013, S. 299. 
313 Vgl. Alexander 2006, S. 185. 
314 Honneth 2013, S. 300. 
315 Vgl. dazu weiter oben Kapitel 5.1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft 

behalten ethische Eigenwerte gegenüber historischen Kulturwerten 
ihren Sonderstatus, so dass letztendlich ein normativer Relativismus 
vermieden werden kann. 

Was die deskriptive Dimension des Modells angeht, so konnte, 
Webers methodologischem Individualismus entsprechend, zunächst 
ein verantwortungsethisches Handlungsmodell ausgearbeitet werden. 
Hier stand die Differenzierung von Zurechnungs- und Sinnproblematik 
einerseits, deren dialogische Vermittlung im Rahmen des Konzeptes 
der Wertdiskussion andererseits im Fokus. Neben dem dialogischen 
Charakter ist das verantwortungsethische Handlungsmodell kriti
zistisch ausgerichtet. Der kritizistische Charakter ist Ausdruck von 
Webers vernunftkritischer Haltung, die nicht in einen normativen Re
lativismus, sondern in einen regulativen Universalismus überführt wird: 
Moralische Urteile lassen sich demnach zwar nicht mit Vernunft be
gründen, wohl aber mit Vernunft kritisieren.316 Im Anschluss an die 
handlungstheoretische Präzisierung wurde das Koordinationspotential 
verantwortungsethischen Handelns untersucht. Im Zentrum stand 
hier die Frage nach den Möglichkeiten der Ordnungsbildung, die im 
weberianischen Modell über die Analyse des Institutionalisierungs
potentials der verantwortungsethischen Leitidee eingefangen wird. 
Der zentrale Befund war dabei die Feststellung einer eingeschränkten 
Ordnungsfähigkeit, die sich anhand von drei Dimensionen ausweisen 
ließ: erstens in eingeschränkter Rationalisierungsfähigkeit, zweitens in 
eingeschränkten Sanktionsmöglichkeiten und drittens in der fehlenden 
Möglichkeit der Ausweisung eines exklusiven Geltungsbereichs der 
zivilgesellschaftlichen (bzw. verantwortungsethischen) Leitidee. 

Der handlungstheoretischen Ausarbeitung zum Trotz muss die 
Handlungsrelevanz der zivilgesellschaftlichen Leitidee auf Basis des 
weberianischen Modells als vergleichsweise gering eingeschätzt wer
den. Diese pessimistische Einschätzung ist darauf zurückzuführen, 
dass hier die handlungslogische Bestimmung ziviler Vergesellschaftung auf
grund des fehlenden Institutionalisierungspotentials nicht umstandslos 
in eine ordnungslogische Bestimmung der Zivilgesellschaft als eigenständigen 

316 Vgl. dazu Schluchter 1988a, S. 260, sowie weiter oben Kapitel 4.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Idee und Realität der Zivilgesellschaft 237 

und ausdifferenzierten gesellschaftlichen Teilbereich überführt werden kann. 
Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhängen haben daher eine 
spezifische Fragilität. Die Wertverwirklichung ist beständig und zwin
gend auf die Motivation individueller Wertverwirklicher angewiesen.317 
Sozialmoralische Problemlagen bedürfen, um als solche anerkannt und 
entsprechend (institutionell) bearbeitet zu werden, einer Trägerschicht, 
auf die nicht ohne weiteres Verlass ist. 

Zugleich darf aber, so wurde ebenfalls festgestellt, die eingeschränk
te Ordnungsfähigkeit nicht mit fehlender Ordnungsrelevanz gleichge
setzt werden. Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhänge sind als 
potentiell einflussreiche sekundäre Vergesellschaftungsmodi aufzufas
sen, die auf die (indirekte) Modifikation institutioneller Formen zielen. 
In ihnen werden (bestenfalls) verschiedene institutionelle Spannungen, 
vor allem solche, die in und zwischen institutionalisierten Teilordnun
gen entstehen, aufgegriffen und im Modus der inkompetenten Kritik318 
bearbeitet. 

317 Vgl. dazu en détail weiter oben Kapitel 5.2.3.3. 
318 Vgl. dazu en détail weiter oben Kapitel 5.2.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005 - am 12.02.2026, 08:29:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

