5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Max Webers politisches und soziologisches Denken ist vom Zivilge-
sellschaftsdiskurs weniger weit entfernt als bislang angenommen. Den
ersten Denkanstof? zur Korrespondenz von Weber und der Zivilgesell-
schaftsdebatte lieferte eine Einschitzung Mommsens, der in Weber
schon relativ frith einen der »bedeutendsten Reprisentanten des euro-
pdischen Liberalismus an der Schwelle seines Niedergangs« und damit
einen »Vorkiampfer einer von der Initiative freier Individuen gestalte-
ten Gesellschaft«' zu erkennen glaubte. Die daraus gewonnene erste
Vermutung, wonach sich diese Einschitzung, insbesondere wegen der
ebenfalls von Mommsen angedeuteten Distanz gegeniiber eines »naiven
Fortschrittsoptimismus«,” im Kontext eines (normativ itberfrachteten)
Zivilgesellschaftsdiskurses fruchtbar machen lisst, wurde in der Folge
systematisch ausgearbeitet.

Ausgangspunkt war hier die Uberzeugung, dass Webers politisch-
normatives Denken vor dem Hintergrund seiner kritischen Zeitdiagno-
sen interpretiert werden muss; ferner, dass sein politisches Denken zwar
auf diese Zeitdiagnosen bezogen ist, sich jedoch nicht direkt aus ihnen
ableiten lisst. Uber die Rekonstruktion der diagnostischen Perspektive
ergab sich sodann die Moglichkeit eines Vergleichs von Weber und Toc-
queville. Am Anfang stand die Identifikation (zeit)diagnostischer Paral-
lelen und therapeutischer Differenzen. In Zuge dessen konnte das Po-
tential der weberianischen Perspektive im Sinne einer kritischen Ana-

1 Mommsen 1974, S. 21.
2 Mommsen 1974, S. 21.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

lytik fruchtbar gemacht werden: Die Weber’sche Soziologie erméglichte
einen kritisch-konstruktiven Blickwinkel auf die Tocqueville'sche Vari-
ante, indem sie auf die normativ iiberhéhten Schwachstellen, insbeson-
dere der Assoziationslehre, verwies. Es wurde gezeigt, dass die webe-
rianische Analyseperspektive jenseits dieser realistischen Korrekturen
selbst eine normative Position in Aussicht stellt.

Im Folgenden stellt sich die Frage, ob dieses doppelte Potential der
weberianischen Perspektive nicht nur im historischen Kontext (Toc-
queville), sondern auch im zeitgendssischen Zivilgesellschaftsdiskurs
fruchtbar gemacht werden kann. Im Zuge einer kritischen Auseinan-
dersetzung mit der wohl wichtigsten Verdffentlichung der letzten Jahre,
namentlich Jeffrey Alexanders The Civil Sphere, soll gezeigt werden, dass
Webers politisches und soziologisches Denken, priziser: eine institu-
tionenanalytisch gerahmte Verantwortungsethik, zur normativen und
ordnungstheoretischen Profilierung des Konzeptes beitragen kann.
Den Fluchtpunkt der anstehenden Untersuchung bildet die bereits zu
Beginn als zentral identifizierte Normativititsproblematik: Es geht um
die Moglichkeit einer >normativ gehaltvollen< und zugleich srealisti-
schen« theoretischen Perspektive auf zivilgesellschaftliche Handlungs-
und Ordnungszusammenhinge. Die normative und die deskriptive
Dimension des Konzeptes miissen auseinandergehalten und dennoch
sinnvoll und systematisch aufeinander bezogen werden. Dies kann
nur dann gelingen, wenn dem normativ-deskriptiven Doppelstatus
des Konzeptes in zweierlei Hinsicht Rechnung getragen wird: Das eine
Mal steht die Frage nach Ordnungssensibilitit der normativen Leitidee,
das andere Mal aber die Frage nach deren tatsichlicher (soziologi-
scher) Ordnungsrelevanz im Zentrum des Interesses. Eine normative
Uberhdhung des Konzeptes ist nur vermeidbar, wenn beide Aspekte
beriicksichtigt werden.

Daraus ergeben sich zwei Problemfelder. Das erste betrifft die Frage,
wie sich die zuvor entwickelte verantwortungsethische Konzeption
zum normativen Entwurf Alexanders verhilt. Dieser Vergleich der

3 Alexander 2006.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

normativen Grundpositionen soll nicht nur dazu dienen, die verant-
wortungsethische Variante in Hinblick auf den aktuellen Diskurs zu
prazisieren, sondern zielt iiberdies auch darauf ab, deren Konkur-
renzfihigkeit unter Beweis zu stellen. So geht es letztlich darum, dass
eine verantwortungsethisch konzipierte normative Fundierung der
Zivilgesellschaft gegeniiber einer kultursoziologischen (Alexander) den
ungleich robusteren normativen Leitfaden bietet. Zugleich werden
Alexanders (zurecht erhobene) kritische Einwinde gegeniiber einer
normativen Uberhéhung des Konzeptes konstruktiv verarbeitet.

Beim zweiten Problemfeld riickt die Frage nach den jeweiligen
ordnungstheoretischen Prizisierungen der normativen Leitidee in den
Fokus. In dieser Hinsicht soll zunichst eine institutionentheoretisch
informierte Kritik am Ordnungsmodell Alexanders vorgelegt werden,
in der zugleich die Grundziige einer institutionenanalytischen Prizi-
sierung der Verantwortungsethik deutlich werden. Es kommt darauf
an, die institutionenanalytische Rahmung der normativen Leitidee
gegeniiber der differenzierungstheoretischen Variante von Alexander
zu bewihren und weiter auszuarbeiten. Es wird zu priifen sein, ob
sich die institutionenanalytische Variante in Analogie zum ordnungs-
theoretischen Entwurf Alexanders in eine spezifisch bereichslogische
Bestimmung der Zivilgesellschaft in Abgrenzung zu anderen gesell-
schaftlichen Teilbereichen (z.B. Markt, Staat) iiberfiithren lisst, wobei
gezeigt werden soll, dass dies aus guten Griinden nicht der Fall ist. Die
Zivilgesellschaft lasst sich unter den Pramissen des weberianischen For-
schungsprogramms nur bedingt als eigenstindiger gesellschaftlicher
Ordnungszusammenhang begreifen. Zum Schluss wird untersucht,
welche Konsequenzen sich hieraus fiir die Frage nach der Ordnungsre-
levanz der zivilgesellschaftlichen Leitidee ergeben.

), 08:28:33. Access - I m—

129


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

5.1 Erstes Problemfeld: zur Frage der normativen Fundierung
der Zivilgesellschaft
Das Verhaltnis von Kultur und Moral in den Ansatzen Webers
und Alexanders

Zunichst stellt sich die Frage, von welchem (notwendigerweise gemein-
samen) Ausgangspunkt sich die verantwortungsethische Konzeption
zum Entwurf Alexanders iiberhaupt in Stellung bringen lisst, an wel-
chem Tertium Comparationis also der Versuch einer Verhiltnisbestim-
mung ansetzen kann. Hierfiir ist zunichst ein kurzer Blick auf den
Entstehungskontext von Alexanders Theorie der Zivilgesellschaft und
seine daraus abgeleitete Positionierung im (zeitgendssischen) Diskurs
notwendig.

5.1.1 Der Entstehungskontext von Jeffrey C. Alexanders
The Civil Sphere (Tertium Comparationis)

Die Veroftentlichung von The Civil Sphere fillt in eine Zeit, in der die so-
genannte »Renaissance der Zivilgesellschaft«* ihren Zenit lingst iiber-
schritten hat. Es ist eine Phase zunehmender Skepsis und Erniichterung
gegeniiber dem Zivilgesellschaftskonzept als solchem. Diese Desillusio-
nierung ist zum einen auf die steile Karriere des Begriffs selbst zuriick-
zufithren. Alan Wolfe bringt diese Sichtweise schon Ende der 1990er Jah-
re lapidar auf den Punkt, wenn er bemerkt, dass »the idea of civil society
failed [...] because it became too popular«.’ Dahinter steckt die Beobach-
tung, dass die mit der Popularitit einhergehende Ausweitung des Be-
deutungsgehalts des Begriffs in eine analytische Unschirfe habe miin-

4 Klein 2001, S. 23.
5 Wolfe 1998, S.18.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

denmiissen.® Neben dieser »semantischen Entleerung«’ sind es aber vor
allem enttiuschte Hoffnungen in die Zivilgesellschaft als tragende Siu-
le von Demokratisierungsprozessen in Ost und West, die zu einer weit-
verbreiteten Skepsis gegeniiber dem Konzept, insbesondere dessen nor-
mativer Tragfihigkeit, fithren. Nicht zuletzt diese enttduschten Hoff-
nungen fithrten in der Folge dazu, dass sich die demokratietheoretische
Diskussion allmihlich wieder »weg von den zivilen Assoziationen und
politischen Bewegungen hin auf die rechtlichen Verfassungen und pro-
zeduralen Vorkehrungen von demokratischen Staaten«® verlagerte.

Alexander indes reagiert auf die Erniichterung nicht mit Abkehr,
sondern mit dem Anspruch, die normative Kritik im Rahmen einer
prazisierten Theorie der Zivilgesellschaft konstruktiv zu verarbeiten.
Tatsichlich hat sich Alexander schon lange vor der Veroffentlichung
von The Civil Sphere, in der er diese Theorie vorlegt, gegen eine normativ
tiberhohte Vorstellung von Zivilgesellschaft (als Einfallstor enttiusch-
ter Hoffnungen) ausgesprochen. Bereits 1993 warnt er in einem Essay
anlisslich der Veroffentlichung von Civil Society and Political Theory von
Jean L. Cohen und Andrew Arato® davor, die Zivilgesellschaft als demo-
kratische Panazee zu sakralisieren.'’® Wichtig aber ist: Die Kritik gilt
nicht dem (normativen) Konzept als solchem, sondern dessen konkreter
konzeptioneller Ausgestaltung.

Dass sich Alexander vom normativen Kern der Zivilgesellschaft nicht
verabschiedet, wird mit Blick auf seine Begriindung der Notwenigkeit
eines Festhaltens am Konzept deutlich:

6 Vgl. z.B. auch die Einschdtzung Volker Heins (1992, S. 235), der bereits Anfang
der 1990er Jahre vom Zivilgesellschaftsbegriff als »einem rhetorischen Passe-
partout mit allen Attributen einer kulturellen Mode« spricht. Vgl. sonst auch
Cohen1999, S. 211—213; Edwards 2004, S. 3; Edwards und Foley 1998, S. 42; Heins
2002, S. 7-17.

7 Heins 2002, S.15.

8 Honneth 2013, S. 291.

9 Cohen und Arato 1992.

10 Vgl Alexander1993.

), 08:28:33. Access - I m—

131


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Civil society enters into intellectual discourse from the ongoing tu-
multof social and political life [...]. We must make every effort to refine
it in a theoretical manner so that it will not disappear once again. If
we fail, the opportunity to incorporate this idea might disappear from
intellectual life for another long period of time. Not only normative
theory but moral life itself would be impoverished if this opportunity
were missed, and empirical social science would be much worse as
well. There is a new theoretical continent to explore, a new empiri-
cal domain waiting to be defined. But we will not be able to make out
this new social territory unless we can look at it through new theoret-
ical lenses. Our old conceptual spectacles will not do.«"

Um die Notwendigkeit eines neuen theoretischen Ansatzes zu verdeut-
lichen, stellt Alexander seine eigenen Uberlegungen zunichst in den
erweiterten Kontext normativer politischer Theorie. Sein Blick richtet
sich auf zeitgendssische philosophische und soziologische Ansitze zur
normativen Gesellschaftstheorie.”” Zwar kénne durchaus beobachtet
werden, dass sich die praktische Philosophie spitestens seit dem Er-
scheinen von John Rawls Hauptwerk Theory of Justice im Jahr 1971 wieder
verstirkt mit Fragen der normativen Ethik befasse.™ Dies allerdings,
so Alexander, ginge auf Kosten jeder Art von empirischem Denken.
Nicht nur gerate dabei die faktische »Angewiesenheit [der Gerech-
tigkeitsnormen; D.V.] auf entsprechende Sozialisationsprozesse und
kommunikative Praktiken«”® aus den Augen, sondern dariiber hinaus
fithrten solche Strategien zwangsldufig zu analytischen Leerstellen in
Hinblick auf die faktischen Ambivalenzen (inklusive der moralischen
Tragodien) moderner Gesellschaften. Philosophische Ansitze im Stile
Rawls™ oder Habermas' scheitern der Analyse Alexanders zufolge am

11 Alexander 2006, S. 23-24.

12 Vgl. Alexander 2006, S.13—22.

13 Rawls1972.

14 Vgl. hierzu auch Hoffe 2006, S. 4.

15 Honneth 2013, S. 292—-293.

16 Vgl hier insbesondere Rawls 1972.

17 Vgl hier insbesondere Habermas 1981.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Problem des Realismus. Diesem Scheitern liege indes ein typisches
theoretisches Argumentationsmuster zugrunde:

»Rationality and irrationality, principles and creeds, universalism
and particularity are treated as resolutely separate, whether they are
things, activities, measures, or beliefs. Good comes from abstracting
away from the particular, from getting away from who we are and
setting our sights on the >view from nowhere«. Bad comes from the
other side, from beliefs we cannot or will not give up, from things
that are meaningful in a deep and irreconcilable way. If we are to be
moral, according to these philosophical beliefs, we must find a way of
staying inside of principle, inside the good, inside of abstraction, and
of keeping away, as much as possible, from the concrete messiness,
the irrationality of everyday life.«'®

Ein solches Argumentationsmuster sei aber philosophisch und soziolo-
gisch unplausibel — die fiir die moderne praktische Philosophie zentrale
»Voraussetzung der Voraussetzungslosigkeit«,” mit der diese Ansitze
operieren, gehe schlicht an den sozialen Tatsachen, an der »messiness
of real life«,*® vorbei. In Bezug auf Rawls’ Konstruktion der Vorausset-
zungslosigkeit, dem veil of ignorance, hilt Alexander fest: »Such ignorance
is exactly what does not characterize real life. People never willingly put
on the veil. Life is about meaning, and its discrimination that makes
meaning possible. Our distinctive identities, as individuals and collec-
tivities, are central to our projects of life.«*

Nachdem das Grundproblem der zeitgendssischen politischen Phi-
losophie gekennzeichnet wurde, wendet sich Alexander im Anschluss
der soziologischen Disziplin zu. Im Vergleich zu den srealititsblinden«
Ansitzen von Rawls und Habermas kénne man von dieser ja zunichst
eine ausgeprigtere empirische Sensibilitit erwarten. Doch Alexander
identifiziert eine ganz dhnliche Problemlage. Zwar habe auch hier die

18 Alexander 2006, S.15.
19  Maus 2006, S. 72.

20 Alexander 2006, S.14.
21 Alexander 2006, S. 14.

), 08:28:33. Access - I m—

133


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

normative Gesellschaftstheorie eine lange Tradition. In Emile Durk-
heims De la division du travail social von 1893 bilden etwa Fragen der
Solidaritit und Gerechtigkeit unter modernen Bedingungen den zen-
tralen Problemgesichtspunkt.”” Nach Alexander kann man Durkheim
noch zugutehalten, dass er die gesellschaftliche Bedingtheit moralischer
Standards hervorhebt. Jedoch sei auch Durkheims Ansatz empirisch zu
unbestimmt.”® Nicht zuletzt deshalb seien ebenso seine moralischen
Standards transzendent, universal und abstrakt. Auch in der Nachfolge
Durkheims, bei dem amerikanischen Soziologen Talcott Parsons und
dem britischen Soziologen Thomas H. Marshall, werde das Grund-
problem des normativen Uberhangs nicht iiberwunden.* Aus dieser
Schwierigkeit ergeben sich wichtige Folgeprobleme. Zwar lief3e sich mit
allen besprochenen Ansitzen auf die signifikante Bedeutung der Phi-
nomene Gerechtigkeit und Solidaritit verweisen. Dennoch gerieten alle
an ihre Grenzen, sobald es um die systematische Analyse und Erklirung
der Phianomene selbst ginge. Die Frage nach dem Wie und Warum (oder
>Warum nicht) sei nirgendwo zufriedenstellend beantwortet. Um einer
Antwort niherzukommen, miisse zuerst das Grundproblem gelost wer-
den. Die »Kluft zwischen normativen Prinzipien und sozialer Realitit«*
kann aber Alexander zufolge nur auf dem Boden der Zivilgesellschaft
geschlossen werden. »In this books, so konstatiert Alexander gleich in
der Einleitung, »the normative and the empirical sciences meet, and
they do so on the terrain of civil society«.

Alexander setzt seinen eigenen Ansatz als »third approach to civil so-
ciety«*’ zunichst von zwei idealtypisch konzipierten historischen Hand-
habungen (CSI und CSII) des Konzeptes ab. CSI steht dabei fiir ein un-
prazises Catch-all-Verstindnis, das es zu itberwinden gelte. Solche plu-
ralistischen Auffassungen von Zivilgesellschaft werden nach Alexander

22 Vgl. Durkheim 1992.

23 Vgl. Alexander 2006, S.18.
24 Vgl. Alexander 2006, 19, 49.
25  Honneth 2013, S. 292.

26  Alexander 2006, S.31.

27  Alexander 2006, S. 3.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

in zwei verschiedenen historischen Diskussionszusammenhingen pro-
minent. Zum einen wihrend der Aufklirung:

»It is well known that in its modern, post-medieval, post-Hobbesian
form, »civil society< entered into social understanding only in the late
17" century, with the writings of figures like Locke and James Harring-
ton. Developed subsequently by such Scottish moralists as Adam Fer-
guson and Adam Smith, by Rousseau and Hegel, and employed ener-
getically for the last time by Tocqueville, scivil society<was a rather dif-
fuse, umbrella-like concept referring to a plethora of institutions out-
side the state. Itincluded the capitalist market and its institutions, but
italso denoted what Tocqueville called voluntary religion (non-estab-
lished Protestant covenantal denominations), private and publicasso-
ciations and organizations, and virtually every form of cooperative so-
cial relationship that created bonds of trust—for example, currents of
public opinion, legal norms and institutions, and political parties.«<*®

Zwar seien solche pluralistischen Auffassungen in Hinblick auf den
historischen Kontext der Frithmoderne durchaus nachvollziehbar.”
Bedenklich aber sei vor allem, dass diese im zeitgendssischen Diskurs
wieder vorherrschend geworden sind. Dies veranschaulicht Alexander
anhand einer ganzen Reihe verschiedener kontemporirer Defini-
tionsvorschlige.>® Bei allen diagnostiziert er dieselbe Tendenz zur
pluralistischen Unschirfe, also einen Riickfall in alte Denkmuster. Die
alten Denkmuster, so Alexander weiter, halten aber der Konfrontation
mit dem veranderten historischen Kontext nicht stand: »Social life at the
beginning of the twenty-first century is much more complex and more
internally differentiated than the early modern societies that generated

28  Alexander 2006, S. 24

29  Vgl. Alexander 2006, S.30-31, vgl. sonst auch die Einschdtzung Kockas (2003,
S.31), der bemerkt, dass es »im 18.Jahrhundert, fiir Adam Smith und Fergu-
son, keinen Sinn gemacht [hatte], die anti-absolutistische und anti-standische
Frontstellung des Begriffs durch seine gleichzeitige Absetzung von der erst
noch um ihre Geltung kimpfenden Marktwirtschaft zu schwichen«.

30 Vgl Alexander 2006, S. 29-30. Alexander bezieht sich u.a. auf Definitionen von
Keane, Cohen/Arato, Seligman, Pateman, Shils, Walzer und Putnam.

), 08:28:33. Access - I m—

135


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

CSI. The old umbrella understanding will no longer do. We need a much
more precise and delimited understanding of the term.«**

Dass die geforderte Prazision und Abgrenzung nicht mit der Preis-
gabe des normativen Impetus des Konzeptes erkauft werden darf, kann
an Alexanders Abgrenzung gegeniiber CSII abgelesen werden. CSII
steht fiir eine reduktionistische Auffassung von Zivilgesellschaft, die
sich im Zusammenhang mit der industriellen Revolution durchgesetzt
hat. Die allmihliche Etablierung des kapitalistischen Wirtschafts-
systems und der Beginn der Industrialisierung leiten in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts einen Konnotationswandel ein, der in einer
»Reduktion der birgerlichen Gesellschaft auf die Bauelemente des
Eigentums und des Erwerbs«®* miindet. Spitestens mit den Schriften
Marx’ riickt die Privatperson als Wirtschaftsbiirger und mit ihr ihr
Partikularinteresse ins Zentrum der Zivilgesellschaft.

»Shorn of its cooperative, democratic, associative, and public ties, in
this second version (CSlI), civil society came to be pejoratively associ-
ated with market capitalism alone. Marx’s writings between 1842 and
1845 reflected and crystallized this reduction in a fateful way. Not only
does civil society come to be treated simply as a field for the play of
egoistical, purely private interests, but it is now viewed as a super-
structure, a legal and political arena that camouflages the domination
of commodities and the capitalist class. For Marx, industrial capitalism
seemed only to consist of markets, the social groups formed by mar-
kets, and marked-protecting states.«*

Im Vergleich zu den pluralistischen Positionen ist die Kritik hier anders
gelagert: Alexander bemingelt nicht in erster Linie das fiir CSI charak-
teristische Catch-all-Verstindnis, sondern einen kruden ékonomischen
Reduktionismus, den es zu vermeiden gelte, weil sonst der normative
Impetus des Konzeptes abhandenkomme.

31 Alexander 2006, S. 30-31.
32 Riedel1975,S.773.
33 Alexander 2006, S. 26.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Doch welcher normative Impetus ist gemeint? Bislang wurde die
Frage nach Alexanders substantieller Bestimmung der normativen
Dimension der Zivilgesellschaft ausgeklammert. Um sich dieser zu
nihern, ist zunichst von der Tatsache der normativen Abhingigkeit des
Begriffs auszugehen. Dieser Status des Terminus verweist auf einen
tiefer liegenden normativen Bezugsrahmen, der fur die Zivilgesell-
schaft in Anlehnung an Tocqueville und den Aufklirungsdiskurs als Idee
der Vermittlung von Freiheit und sozialer Bindung prizisiert werden
kann.** Ohne explizite Referenz folgt Alexander dieser Bestimmung des
Bezugsrahmens. Dies wird dann deutlich, wenn man sich klarmacht,
dass Alexander in normativer Hinsicht einen Universalismus verteidigt,
der sowohl auf die Sicherung individueller Freiheitsrechte (Autonomie)
als auch auf Solidarititsbeziehungen gerichtet ist. Im Unterschied zu
Tocqueville bildet jedoch nicht die Assoziation, sondern die Zivilgesell-
schaft im Ganzen den begrifflichen Schnittpunkt beider Dimensionen:
Sowird diese bestimmtals eine »form of social and cultural organization
rooted simultaneously in a radical individualism and a thoroughgoing
collectivism«.* Folglich wird die civil sphere als eine (moralische) sozia-
le Ordnung gefasst, innerhalb derer individuelle Freiheit und soziale
Bindung zum Ausgleich gelangen:

»In terms of the normative mandates established by democratic soci-
eties, it is the civil sphere of justice that trumps every other. The uni-
versality that is the ambition of this sphere, its demands to be inclu-
sive, to fulfill collective obligations while at the same time protecting
individual autonomy —these qualities have persistently made the civil
sphere the court of last resort in modern, modernizing, and postmod-
ernizing societies.«*

Sucht man bei Alexander einen Aquivalenzbegriff zu Tocquevilles >ver-
einigender Freiheit¢, so landet man unweigerlich beim Begriff der

34 Vgl. Klein 2001; Seligman 1995.
35  Alexander 2006, S.13.
36 Alexander 2006, S. 34.

), 08:28:33. Access - I m—

137


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

sexpansiven Solidaritit«.?” Als expansiv bezeichnet Alexander sein Kon-
zept zunichst deshalb, weil Solidaritit nicht im kommunitaristisch-
partikularistischen Sinn verstanden werden dirfe. Die expansive So-
lidaritit der zivilen Sphire sei demnach dadurch gekennzeichnet,
dass partikulare Bindungen, enge Loyalititen und sektorale Interessen
transzendiert werden. Diese Art von Solidaritit werde von universalis-
tischen Bindungen aufrechterhalten, die nicht auf konkreter Erfahrung
grindeten, sondern auf prinzipiellem gegenseitigem Respekt. Der Re-
ferenzpunkt dieses Solidarititsprinzips liege sowohl im Kollektiv als
auch im Individuum:

»Paradoxically, only when there is such a common and unifying
thread, one that is supraindividual and extraparticular, can the in-
dividuals who compose the various social groups be freed from
compulsions of a hierarchical kind. Only through the existence of
a universalizing social solidarity can individuals become free and
responsible for their putatively >naturalcautonomous rights.«®

Das Prinzip expansiver (universeller) Solidaritit kann somit von Alexan-
der als Grundlage von Gerechtigkeit interpretiert werden:

»Justice depends on solidarity, on the feeling of being connected to
others, of being part of something larger than ourselves, a whole
that imposes obligations and allows us to share convictions, feelings,
and cognitions, gives us a chance for meaningful participation, and
respects our individual personalities even while giving us the feeling
that we are all in the same boat.«*

Trotz aller begrifflichen und konzeptionellen Differenzen lisst sich
an diesen Ausfithrungen zum Zusammenhang von Rechts- und So-

37  Die Zivilgesellschaft ldsst sich nach Alexander (vgl. 2006, S. 43) als Arena uni-
versalistischer oder expansiver Solidaritat bestimmen.

38  Alexander 2006, S. 44.

39 Alexander 2006, S. 44.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

lidarprinzip deutlich erkennen, dass Alexander der Tocqueville'schen
Bestimmung des Bezugsrahmens folgt.

5.1.2  Zur Notwendigkeit der Vermittlung von Moral und Kultur

Doch zuriick zu Weber und der Frage nach dem Tertium Comparationis:
Was tragt der Blick auf den Entstehungskontext von Alexanders Entwurf
einer Theorie der Zivilgesellschaft und die Darstellung seiner kritischen
Auseinandersetzung mit dem Forschungsstand zur Frage nach einem
systematischen Ausgangspunkt fiir den Versuch einer Verhiltnisbestim-
mung der Ansitze bei? Es sollte sich bereits abgezeichnet haben, dass
sich insbesondere in Bezug auf die normative Dimension zwei grundle-
gende Gemeinsambkeiten zwischen der Position Alexanders und derjeni-
gen Webers erkennen lassen.

Die erste Gemeinsamkeit betrifft die Bestimmung des normativen
Bezugsrahmens. Hier kann von einem geteilten Ausgangspunkt der
normativen Grundambitionen ausgegangen werden. Auch Webers poli-
tisches Denken ist an den normativen Bezugsrahmen Tocquevilles (und
des Aufklirungsdiskurses) anschlussfihig: Der weberianische Frei-
heitsbegriff lisst sich gegen den Vorwurf des strikten Individualismus
und reinen Voluntarismus verteidigen, wenn man ihn verantwortungs-
ethisch reformuliert. Webers Begrift der Verantwortung ist im Sinne
seiner moralischen, menschenrechtlichen Fundierung als Aquivalent
zu Tocquevilles vereinigender Freiheit aufzufassen. In diesem Sinne hat
beispielsweise Agathe Bienfait Webers politisches Denken ganz explizit
als liberale Verteidigung des Kommunitarismus rekonstruiert.*® Aus Webers
Verantwortungsbegriff resultiere letztlich

»eine konsequente Preisgabe des liberalen Atomismus. Indem Weber
die Begriindung der allgemeinen Rechte anihre Verantwortbarkeitim
konkreten Handlungskontext bindet, wird der Einzelne auf seine so-
ziale Verwobenheit mit den Entscheidungen und dem Handeln ande-
rer verpflichtet. Der Begriff Verantwortung formuliert letztlich einen

40 Vgl. Bienfait 2003.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Schnittpunkt, in dem die Freiheit der autonomen Persénlichkeit mit
der Gemeinschaft [..] verbunden wird.«*

Sokann festgehalten werden, dass sich mit der weberianischen Perspek-
tive — scheinbar paradoxerweise — die normative Leitidee der Zivilgesell-
schaft einfangen lasst, ohne auf den Begriff selbst zu rekurrieren.

Auch ist auf die zweite Gemeinsamkeit zwischen Weber und Alex-
ander einzugehen. Im Zentrum beider Ansitze steht offenbar eine dezi-
dierte Auseinandersetzung mit der Frage der Kontext- oder Ordnungs-
sensibilitit der normativen Grundposition. In beiden Entwiirfen gehtes
darum, »die problematische Dichotomie zwischen moralischer Idealitit
und politischer Realitit«** zu itberwinden. Webers kritische Auseinan-
dersetzung mit dem Verhaltnis von Wert und Wirklichkeit ldsst sich da-
her mit Alexanders Versuch vergleichen, die von ihm diagnostizierte Lii-
cke zwischen normativer und empirischer Wissenschaft zu schliefien.
Fokussiert man darauf, so lassen sich weitere Parallelen identifizieren.

Allen voran ist auf eine skeptische Haltung gegeniiber dem kanti-
schen Nexus von Vernunft und Moral hinzuweisen. Nach Alexander lei-
det die zeitgendssische Zivilgesellschaftstheorie an eben jenem Erbe der
Aufklirung:

»Civilc society is understood as that form of collective conscious-
ness that extends most widely and deeply, so much so that it can,
in principle, include all the various groupings in a discrete, admin-
istratively regulated, territorial domain. Identification over such a
widely dispersed space can be sustained only by universalistic ties
that appeal to highly generalizable values such as rights and people-
hood. [..] The breadth and scope of such a community have led most
contemporary thinking about civil society to follow Kant and other
Enlightenment philosophers in their identification of these ties in
terms of reason and abstract right. Habermas and those influenced by
him effectively limit the actual discourse of civil society to references
of reasonableness, rights and fairness [..]. But to limit our thinking

41 Bienfait 2003, S. 61-62.
42  Bienfait1999, S.176.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

about civil society to such notions commits what might be called the
fallacy of misplaced abstractness, a fallacy that undermines the very
sociological usefulness of the term.«*

Die zitierte Stelle legt nahe, dass sich auch Alexander auf Basis einer
vernunftkritischen Haltung gegen den Gedanken einer »iiberempiri-
sche[n] Positivierung der Moralitit«** verwehrt. Weber und Alexander
scheinen sich einig, dass die rein vernunftbasierte, rationalistische Re-
konstruktion von Moralitit vor allem deshalb zu kurz greift, weil sie der
»concrete messiness [..] of everyday life«* (Alexander), der »ethischen
Irrationalitit der Welt« (Weber) nur unzureichend Rechnung trigt. Auf
diese grundsitzliche Einigkeit zwischen Weber und Alexander verweist
nicht zuletzt die Tatsache, dass Alexander im selben thematischen Kon-
text ausdriicklich Webers Verdienst als Denker hervorhebt, »who has
seen ambiguity and contradiction inside modernity itself.«*¢

Betrachtet man die Frage, wie das Faktum der »ethischen Irrationa-
litdt der Welt« (der jeweils die grundlegende soziologische Erkenntnis
eines Wertepluralismus zugrunde liegt) im Rahmen einer normativen
Konzeption angemessen beriicksichtigt werden kann, sind die Strate-
gien Alexanders und Webers auf den ersten Blick vergleichbar: Ethische
Werthaltungen sollen unter Vermeidung eines normativen Relativismus
aus einem radikal lebensimmanenten Standpunkt heraus erschlossen
werden. Damitistinsbesondere die Forderung verbunden, die Frage der
Moralitit stirker an kulturelle Faktoren riickzubinden.

Diese kulturellen Faktoren aber, so die letzte grundlegende und da-
her bedeutsame Parallele, kommen iiber den Sinnbegriff in den Fokus.
Fiir Weber wurde dieser gedankliche Zusammenhang schon weiter oben
im Detail herausgearbeitet, er miindet letztlich in einer engen Kopp-
lung von Freiheit und (bewusster) Lebensfithrung. Folgt man nun Alex-
anders Abgrenzung gegeniiber der zeitgendssischen normativen politi-

43 Alexander1997, S.122—123.
44  Bienfait1999, S.145.

45  Alexander 2006, S.15.

46  Alexander 2006, S. 21.

), 08:28:33. Access - I m—

141


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

schen Theorie, so scheint sich eine ganz dhnliche Bahn abzuzeichnen.
Gegeniiber dieser pladiert auch Alexander vehement dafiir, den Sinnbe-
griff starkzumachen: Der kritischen Einschitzung, wonach die gingi-
gen Theorien »turn resolutely away from the meanings that define ever-
yday life«, hilt er die Feststellung entgegen, dass »identity and meaning
constitute critical backdrop for democratic society«.*” Geht es nach Alex-
ander, so sollten die »meanings that define everyday life«*® zentraler Be-
standteil normativer Demokratietheorie sein. Im Zuge der oben bereits
zitierten Kritik an Rawls kommt Alexander zu dem Schluss, dass »[l]ife
is about meaning, and it is discrimination that makes meaning possi-
ble. Our distinctive identities, as individuals and collectivities, are cen-
tral to our projects for life. Identity is meaning, and the meaning of our
life gives us vitality«.*

So viel sei vorerst zur Frage nach den Berithrungspunkten der
normativen Entwiirfe gesagt. Alexander ist deshalb freilich noch lange
nicht der Meinung, dass sich eine zeitgendssische Theorie der Zivil-
gesellschaft an der weberianischen Perspektive fruchtbar orientieren
konne:

»Weber’s fin-de-siécle pessimism convinced him that contemporary
modernity was tilting toward the darkened side. It was in part for this
ideological reason, but also for more technical theoretical ones, that
Weber failed to conceptualize the social and cultural structures that
could sustain justice and democracy in anything other than a formal
Waly«,So

Um Weber zu disqualifizieren, reproduziert Alexander an dieser Stel-
le kurzerhand das Bild von Weber als Liberalem ohne liberale Werte (Beet-
ham). Nicht zufillig sind daher die Parallelen zu Offes Kritik an Webers
vermeintlich vereinzelndem Freiheitsbegriff. Auch Offe sprach zunichst
wohlwollend von Webers Blick fiir Ambivalenzen, kam dann aber zudem

47  Alexander 2006, S.16-17.
48  Alexander 2006, S.17.
49  Alexander 2006, S.14.
50 Alexander 2006, S. 21.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Schluss, dass die normative Dimension im theoretischen Werk an keiner
Stelle systematisch aufgearbeitet worden sei.

5.1.3 Verantwortungsethische vs. kultursoziologische Fassung
der Normativitatsproblematik

Nun wurden Deutungen dieser Art mit der Rekonstruktion von Webers
normativer Personlichkeitstheorie in den vorangegangenen Kapiteln
bereits im Detail widerlegt. Insofern steht die Korrekturbediirftig-
keit von Alexanders reduktionistischer Weberdeutung nicht mehr zur
Debatte. Wenn die bisherigen Ausfithrungen zum Verhiltnis von We-
ber und Alexander eines ergeben haben, dann ist es die Erkenntnis,
dass sich, entgegen der Einschitzung Alexanders, in Hinblick auf den
Umgang mit der Normativititsproblematik erstaunliche Parallelen
ergeben. Gleichwohl evoziert Alexanders Abgrenzung gegeniiber Weber
die Frage nach substantiellen Differenzen beziiglich der jeweiligen
(theoretischen) Strategien, die fiir die Uberwindung »einer proble-
matischen Dichotomie zwischen moralischer Idealitit und politischer
Realitit«’ ins Feld gefithrt werden. Wie schon die Auseinandersetzung
mit Weber im vorigen Kapitel ergeben hat, ist die damit verbundene
Ambition, nimlich die Moral gleichsam in die Welt zu nehmen, mit spe-
zifischen Herausforderungen verbunden. Es steht zur Debatte, ob sich
Alexanders Konzeption im Lichte dieser Herausforderungen gegeniiber
derjenigen Webers behaupten kann. Tatsichlich kritikresistent, das soll
die vergleichende Betrachtung deutlich machen, ist nur die Weber’sche
Konzeption. Nicht Weber, sondern Alexander versiumt es demnach, die
Dimension moralischer Idealitit systematisch aufzuarbeiten.

Die Differenzen zwischen Weber und Alexander geraten dann in den
Blick, wenn die jeweiligen konzeptionellen Ausgestaltungen der Leitidee
vor dem Hintergrund der geteilten Ambition der Vermittlung von Idee
und Praxis miteinander verglichen werden. Dann steht die verantwor-
tungsethische Konzeption Webers der kultursoziologischen Alexanders
gegeniiber.

51 Bienfait 1999, S.176.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Bei Alexander ist der Begriff des »binary discourse«** von zentraler
Bedeutung. Aufgefasst als »cultural core of civil society«,”® besteht seine
Funktion nach Alexander in erster Linie darin, »die moralische Regu-
lierung des sozialen Lebens zu gewihrleisten«.** Damit ist zugleich ein
(gesellschaftlicher) Prozess normativer Willensbildung gekennzeichnet,
in dem normatives Ideal und empirische Realitit vermittelt werden.
In diesem Sinne wird die Analyse der diskursiven Struktur der Zivil-
gesellschaft von Alexander als Alternative zum »fallacy of misplaced

abstractedness«<® aufgefasst.”® Uber die Analyse von Sinnstrukturen
wird die moralische Idealitit mit der (politischen) Realitit gleichsam

kurzgeschlossen:

»[U]niversalism is most often articulated in concrete rather than ab-
stract language. Reworking the narratives and codes of local and par-
ticular cultures, normative demands for civility and mutual respect ex-
press themselves in figurative images, salty metaphors, hoary myths,
and binary oppositions. Universalism anchors itself, in other words, in
the everyday lifeworlds within which ordinary people make sense of
the world and pass their time.<’’

Fir die Analyse dieser Sinnstrukturen orientiert sich Alexander am Mo-
dell der strukturalistischen Semiotik.’® Mit diesem geht er davon aus,
dass »Kultur als Struktur symbolischer Sets betrachtet werden kann«.**

52 Alexander 2006, S. 56.

53 Alexander1992, S. 291, 2006, S. 56.

54  Alexander und Smith 1994, S.164.

55  Alexander1997, S.123

56  Wie gleich noch deutlich werden wird, hat Alexanders Analyse der diskursiven
Struktur der Zivilgesellschaft nichts mit Cohens und Aratos diskursethischer Fun-
dierung der Zivilgesellschaft zu tun. Deren Entwurf gilt Alexander nachgerade
als Paradebeispiel empirievergessener normativer Theorie. Vgl. nur die schon
oben erwahnte Rezension (Alexander 1993) zu Cohen und Arato 1992.

57  Alexander 2006, S. 49.

58  Vgl. Honneth 2013, S. 295.

59  Alexander und Smith 1994, S.161.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Als strukturiert kann Kultur deshalb aufgefasst werden, weil die ihr zu-
grundeliegenden

»Zeichensets in Diskursen organisiert sind. Diese Diskurse kommuni-
zieren nicht nur Information durch die kognitive Strukturierung der
Realitit, sondern erfiillen dariiber hinaus eine iiberaus wichtige wer-
tende Aufgabe. Binare Sets tun dies, wenn sie mitder»religiosen<Sym-
bolik des Sakralen und Profanen aufgeladen werden [...]. In dieser Si-
tuation sind Analogien nichteinfach Beziehungen steriler Zeichen; sie
heben das Gute vom Bosen ab, das Wiinschenswerte vom Verabscheu-
ungswiirdigen, das Heilige vom Damonischen«.®®

In der Folge rekonstruiert Alexander den civil discourse als analytisch
unabhingige, binir codierte symbolische Struktur: »[Tlhe language
that informs the cultural core of civil society can be isolated as a general
structure and studied as a relatively autonomous form«.* Aufgrund
dieser analytischen Unabhingigkeit lassen sich nach Alexander aller
historischen Kontingenz zum Trotz bestimmte »basic elements«** die-
ses kulturellen Kerns der Zivilgesellschaft herausarbeiten. Die binire
Struktur der Zivilgesellschaft, bestehend aus Zeichensets ziviler und
antiziviler Codes, lasst sich in Bezug auf drei Dimensionen rekonstruie-
ren: Alexander unterscheidet hierbei die Ebene der Motive, der sozialen
Beziehungen und der Institutionen. »Das Herzstiick der Kultur der
Zivilgesellschaft bildet ein Set binirer Codes, dass diese drei Dimensio-
nen der sozialstrukturellen Realitit in einer geordneten und koharenten
Weise interpretiert und verkniipft.«** Die Zeichensets ziviler Codes bil-
den nach Alexander den »Freiheitsdiskurs«.® Dieser Diskurs markiert
jeweils spezifische Motive, soziale Beziehungen und Institutionen »als

60 Alexander und Smith 1994, S.161—162. Man beachte in diesem Zitat die strikte
Trennung von kognitiver und wertender Aufgabe des Diskurses.

61  Alexander 2006, S. 56.

62  Alexander 2006, S. 56.

63  Alexander und Smith 1994, S.164.

64 Alexander und Smith 1994, S.164.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

>reinc im Sinne der Demokratiefihigkeit«.® Die Gegenseite bildet der
»Diskurs der Repression«,®® innerhalb dessen die einzelnen Elemente
des Diskurses als »unrein< im Sinne eines Mangels an demokratischen

Potentialen«”’ klassifiziert werden. So hilt Alexander beispielsweise
in Bezug auf die Motivdimension fest, dass »demokratisch gesinn-
te Personen [..] hinsichtlich ihrer Entscheidungslogik symbolisch als

rational, verniinftig, friedlich und realistisch konzipiert und von Gewis-
sen und Ehrgefithl motiviert«*® gedacht werden. Der »repressive Code«
unterstelle auf der Motivebene dagegen,

»daf} antidemokratisch gesinnte Personen von krankhafter Habgier
und Eigeninteresse angetrieben werden. Sie werden fir unfihig
gehalten, rationale Entscheidungen zu treffen, und als Menschen vor-
gestellt, die aufgrund einer erregbaren Personlichkeit eine Tendenz
zu hysterischem Verhalten zeigen und haufig unrealistische Pliane
verfolgen. .«

Die binire Struktur der Motive lisst sich nach Alexander auf die Ebene

der sozialen Beziehungen iibertragen, dann wiirden

»die Eigenschaften der demokratischen Personlichkeit [..] als solche
konstruiert, die offene, vertrauensvolle und aufrichtige Beziehungen
erlauben. Sie begiinstigen eher kritische und reflexive als ehrerbietige
Beziehungen unter den Menschen. Im Unterschied dazu werden anti-
demokratische Personen mit geheimnistuerischen, konspirativen Ge-
schiften in Verbindung gebracht, in denen Betrug und machiavellis-
tisches Kalkiil eine Schlisselrolle spielen.«’®

65
66
67
68
69
70

Honneth 2013, S. 295.
Alexander und Smith 1994, S.165.
Honneth 2013, S. 295.
Alexander und Smith 1994, S.165.
Alexander und Smith 1994, S.165.
Alexander und Smith 1994, S. 165.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Schlielich erstrecke sich die binire Struktur auf die Kennzeichnung

von Institutionen:

»Wo die Mitglieder einer Gemeinschaft in ihrer Motivation irratio-
nal und in ihren sozialen Beziehungen von Mifstrauen gepragt sind,
werden sie >natiirlicherweise« Institutionen hervorbringen, die eher
willkirlich als regelgeleitet sind, die sich eher auf rohe Gewalt als
auf Recht und Gesetz stitzen und die Hierarchie tGber Gleichheit
stellen.«”

Weil Alexander die Analyse des civil discourse als Analyse von lebenswelt-

lichen Sinnzusammenhingen begreift, kann er unter Berufung auf den

gesunden Menschenverstand (Common Sense) schliefilich festhalten,

dass die »Elemente in den zivilen Diskursen itber Motive, Beziehungen

und Institutionen eng miteinander verbunden sind«.” Aufgrund dieser

Homologie sei es

»schwer, sich einen Diktator vorzustellen, der seinen Giinstlingen ver-
traut, offen und ehrlich ist, und der bei dem Versuch, Gleichheit fir
seine Untertanen zu gewidhrleisten, konsequent dem Gesetz folgt. Die
Semiologik der Codes verbindet die einzelnen Elemente ein und der-
selben Seite des Diskurses als Ganzem«.”®

Das Verhiltnis der beiden kontrastierenden Seiten des Diskurses be-
greift Alexander hingegen als relational:

»Those who consider themselves worthy members of a national com-
munity (as most persons do, of course) define themselves in terms of
the positive side of this symbolic set; they define those who are not
deemed worthy in terms of the bad. It is fair to say — indeed, it is vi-
tal to insist—that members of a community >believe in<both the posi-

71
72
73

Alexander und Smith 1994, S.165.
Alexander und Smith 1994, S.166.
Alexander und Smith 1994, S. 166.

), 08:28:33. Access - I m—

147


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

tive and the negative sides, that they employ both as viable normative
evaluations of political communities«.”*

Wenn nun deutlich geworden ist, inwiefern Alexanders Analyse des
civil discourse als Analyse von Sinnstrukturen verstanden werden kann,
verdient in einem nichsten Schritt der Sinnbegriff nihere Aufmerksam-
keit. Oben wurde bereits darauf verwiesen, dass iiber diesen Ausdruck
kulturelle Faktoren in die Konzeption der normativen Dimension Ein-
gang finden sollen. Dies stellt eine grundsitzliche Gemeinsambkeit in
den Ansitzen Webers und Alexanders dar. Bei niherem Blick wird aber
deutlich, dass sich die Sinnkonzeptionen radikal unterscheiden, die
Gemeinsamkeit ist nur oberflichlich. Alexander legt einen Sinnbegriff
zugrunde, der, wenn iiberhaupt, nur mit Webers erfahrungswissen-
schaftlichem Sinnbegriff aus den Grundbegriffen zur Deckung gebracht
werden kann.

Diese kulturwissenschaftliche Auffassung von Sinn, die gewisser-
mafen auf die Analyse der »Einheit des Erlebens«” zielt, hat nichts
mit dem Sinnbegriff von Webers normativer Personlichkeitstheorie
gemein. Mag es in erfahrungswissenschaftlicher Hinsicht bei Weber
durchaus darum gehen, die »Ungeschiedenheit des >Erlebens«’® sinn-
verstehend zu rekonstruieren, so geht es in normativer Hinsicht gerade
darum, diese dann als gleichsam naive oder dumpfe Lebenseinstellung
kritisierte Haltung zu tiberwinden. Mit anderen Worten: Der kultur-
wissenschaftliche Sinnbegriff ist mit der Frage des sinnhaften sozialen
Handelns, der normative dagegen mit der Frage des sinnvollen sozialen
Handelns befasst. Sinnvolles menschliches Handeln ist bei Weber aber
nicht Ausfluss der rein individuellen Willkiir, sondern eines zugleich
wertrational fundierten und lebensweltlich reflektierten Willens.

74  Alexander 2006, S. 56. An anderer Stelle heifdt es: »Das Vorhandensein von zwei
kontrastierenden Codes ist kein Zufall: die Elemente, die den Diskurs der Frei-
heit bilden, kénnen Demokratie nur nach Mafigabe des>Partnerscauf dem Ge-
genpol des Diskurses der Repression bezeichnen« (Alexander und Smith 1994,
S.164—165).

75  Schluchter1998, S. 324.

76  Weber1985e [1922], S.104.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Dies bedeutet, dass der Sinnbegriff der Persénlichkeitstheorie nicht
auf die Einheit des Erlebens, sondern, in erster Linie, auf »die Einheit des
Wertbezugs«”” gerichtet ist. Unter Riickgriff auf die Uberlegungen des
vierten Kapitels sind zwei Bemerkungen angezeigt. Erstens sollte dar-
aufhingewiesen werden, dass der normative Sinnbegriff immer im Kon-
text eines durch die Paradoxie der Rationalisierung hervorgerufenen,
existentiellen Sinnproblems zu betrachten ist. Damit zusammenhingend
kann zweitens darauf verwiesen werden, dass dieser normative Sinn-
begriff (im Gegensatz zum erfahrungswissenschaftlichen, bei dem dies
nicht zwingend der Fallist) einen konstitutiven Vernunftbezug aufweist.
Fiir die gelungene, bewusste Lebensfithrung ist nicht Kultur per se ent-
scheidend, sondern allenfalls reflektierte Kultur. Obzwar Weber Kultur-
werte in das ethische Modell integriert, bleiben sie dennoch von ethi-
schen Imperativen substantiell differenziert. Nur die Letzteren weisen
qua Appellabilitit einen unbedingten (universalistischen) Geltungsan-
spruch auf.”® Der Weber’sche Ansatz lisst sich auf dieser Grundlage ge-
gen den von Offe und anderen hervorgebrachten Vorwurf der Ambigui-
tit des Sollens verteidigen.

Anders sieht es bei Alexander aus. In seinem Modell bleibt das Ver-
hiltnis von ethischen Werten und Kulturwerten ungeklart. Mehr noch:
Wie die Betrachtung seiner kultursoziologischen Analyse des civil dis-
course gezeigt hat, werden ethische Ideale lediglich als Kulturwerte re-
konstruiert. Diese mangelnde Differenzierung stellt eine offene Flanke
in Alexanders Ansatz dar, der Vorwurf einer Reduktion des Sollens auf
seine empirische Bedingtheit ist nicht von der Hand zu weisen.

Dies ist primir darauf zuriickzufithren, dass der Sinnbegriff von
vornherein auf die erfahrungswissenschaftliche Ebene beschrinkt
bleibt. Alexander hilt fest, dass »our distinctive identities, as indi-
viduals and collectivities, are central to our projects for life«, sein
kultursoziologisches Credo, wonach »Identity is meaning, and the mea-
ning of our life gives us vitality«,” liefSe sich mit Weber als Fundament

77 Schluchter1998, S. 324.
78  Vgl. Bienfait 1999, S.152; Schluchter1988a, S. 212.
79  Alexander 2006, S. 14.

), 08:28:33. Access - I m—

149


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

einer vitalistischen Personlichkeitstheorie kritisieren,®® die vielleicht
in eine Analyse sinnhafter, niemals aber in eine Analyse normativ sinn-
voller Haltungen und Einstellungen miinden kann. Die so fokussierten
Haltungen konnen daher aus der Sicht Webers niemals als Grundla-
ge einer miindigen (verantwortlichen) Auseinandersetzung mit den
Herausforderungen der Zeit betrachtet werden. Bei Weber ist Miindig-
keit mit dem Gedanken der reflektierten Differenz, letztlich mit dem
Gedanken der axiologischen Kehre verbunden. Dies fiithrt bei Weber
zu einem anspruchsvollen Begriff bewusster Lebensfithrung, welcher
nicht nur einen reflexiven Umgang mit dem Verhiltnis von Naturalitit
und Kulturalitit, sondern auch von Kulturalitit und Moralitit voraus-
setzt. Webers normatives Modell der Lebensfithrung trigt damit der
»ethischen Irrationalitit der Welt« (Weber) Rechnung, ohne in dieser
aufzugehen. Dagegen scheint Alexanders Bezug auf die Lebensfithrung
rein phinomenologisch motiviert zu sein, der Identititsbegriff wird
mit dem Sinnbegriff kurzgeschlossen und der Sinnbegriff mit dem der
Vitalitit.* So sind weder der Sinnbegriff noch das Modell der Lebens-
fithrung auf ein (existentielles) Sinnproblem bezogen: Wo bei Weber
von bewusster Lebensfithrung die Rede ist, spricht Alexander von einer
Pluralitit mehr oder weniger unzusammenhingender projects for life; wo
bei Weber Wertrationalitit im Zentrum steht, fokussiert Alexander das
bunte Spiel lebensweltlicher vitality. Es muss daher nicht verwundern,
dass bei Alexander auch der Vernunftbegriff als kognitiv-moralische
Ressource disqualifiziert wird.

Abzulesen ist dies etwa an der Diskursanalyse nach dem Muster der
strukturellen Semiotik, mit der Alexander davon ausgeht, dass die ko-
gnitive Strukturierung der Realitit von der evaluativen Dimension un-
terschieden werden muss.®* Erinnert man sich an Webers Differenzie-
rung zwischen Erkenntnis- und Wertungssphire sowie daran, dass er

80 Vgl. in diesem Kontext auch Webers Kritik an der »romantisch-naturalisti-
sche[n] Wendung des >Personlichkeitscgedankens« (Weber, 1922/1985d, S. 104;
vgl. hierzu auch Schwaabe 2002, S. 180-181).

81  Vgl. Alexander 2006, S. 14.

82  Vgl. Alexander und Smith 1994, S.161-162.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

nur fiir Erstere davon ausgeht, dass subjektive Rationalitit in Richtig-
keitsrationalitit iiberfiithrbar ist, so mag hier zunichst der Eindruck ei-
ner gedanklichen Nihe, wenn nicht gar Korrespondenz zwischen We-
ber und Alexander entstehen. Allein Alexander schiittet, im Gegensatz
zu Weber, mit seiner strikten Zuriickweisung jeglicher Art vernunftbe-
zogener, rationalistischer Moraltheorie das Kind mit dem Bade aus. Da-
bei versucht er interessanterweise sogar, Webers Denken fiir sein eige-
nes Modell in Anspruch zu nehmen. Im Gegensatz zum Aufklirungsdis-
kurs und zur neueren Moraltheorie von Habermas und Rawls habe We-
ber die Ambiguitit und interne Widerspriichlichkeit der Moderne klar
erkannt: »He understood that subjugation and emancipation, exclusi-
on and inclusion, the ascetic and the aesthetic all were deeply intertwi-
ned.«® Alexander hat sich offenbar an der diagnostischen, nicht aber an
der therapeutischen Dimension von Webers politischem Denken orien-
tiert. Alexander verkennt damit schlicht die Tatsache, dass Weber, aller
Vernunftkritik und Einsicht in die Paradoxie der Rationalisierung zum
Trotz, am Programm der Aufklirung festhilt. Wie die Analyse der the-
rapeutischen Dimension ergeben hat, ist die Verantwortungsethik als
Entwurf zur Bindigung der von Alexander avisierten Ambivalenzen auf-
zufassen. Von diesem Programm der Aufklirung scheint sich Alexander
dagegen radikal zuverabschieden. So stiitzt er sich auf eine beschnittene
Variante von Webers Modernisierungstheorie. Von zentraler Bedeutung
ist fiir ihn lediglich Webers diagnostische Grundeinsicht in die Parado-
xie der Rationalisierung. Damit sollte sich andeuten, dass Alexanders
Auseinandersetzungen mit den Ambivalenzen letztlich ein verlisslicher
normativer Maf3stab fehlt. Dies gilt dann auch fiir seine Konzeption der
Zivilgesellschaft. So kommt er in Bezug auf diese auch nicht iber die
Feststellung hinaus, dass »[t]he emergence of an independent solidary
sphere is not only the solution but also the problem, for there are inter-
nal contradictions within civil society itself.«3*

Folgt man der so markierten Differenz zwischen Weber und Alex-
ander, so wird deutlich, dass sich die vernunftkritischen Haltungen der

83  Alexander 2006, S. 21. Vgl. auch schon Alexander 1995, S. 80-85.
84 Alexander1993,S. 802.

), 08:28:33. Access - I m—

151


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Autoren in ihrer konzeptionellen Ausarbeitung radikal unterscheiden.
Auch hier ist die identifizierte Gemeinsamkeit oberflichlicher Art. We-
ber mag sich zwar in kritischer Abgrenzung gegeniiber der Aufklirungs-
tradition von der Idee einer Einheit der Vernunft distanzieren.® Dennoch
stellt Verniinftigkeit insofern eine entscheidende moralische Ressource
dar, als damit der Sonderstatus ethischer Imperative gesichert wird.
Alexander dagegen verweist die Vernunft ungleich radikaler in die
Schranken. Wenn itberhaupt, so kann bei Alexander allenfalls ein stra-
tegischer Vernunftbegriff ausgemacht werden. Wahrend bei Weber die
Vernunft aufgrund ihres regulativen Charakters in der Wertungssphire
(aller srealititsnahen« Relativierung zum Trotz) noch iiber den Dingen
steht, degradiert Alexander Vernuinftigkeit, nunmehr verstanden als
Zuschreibung von Verniinftigkeit, letztlich zum Spielball gesellschaftlicher
Krifte. Dies wird deutlich, wenn man die Thematisierung von Vernunft
in der evaluativen Dimension der Diskursanalyse niher betrachtet. Das
Attribut »verniinftig«®® steht dort in einer Reihe mit Begriffen wie aktiv,
autonom, rational, ruhig, kontrolliert, realistisch oder auch normal.
Gemeinsam reprisentieren diese Termini den demokratischen Pol auf
der Ebene der Motive. Den Gegenpol bilden die Attribute passiv, abhin-
gig, irrational, hysterisch, erregbar, leidenschaftlich, unrealistisch und
verriickt.®” Es ist wichtig zu betonen, dass es Alexander hierbei nicht
um die substantielle Bestimmung der einzelnen Attribute geht. Keines
von ihnen diirfe in irgendeinem Sinne essentialistisch verstanden wer-
den.® Vielmehr werden die Unterscheidungen in konstruktivistischer
Manier als Interpretationsmodelle eingefithrt: »Akteure ordnen stindig
die Realitit und schreiben konkreten >Fakten< moralische Qualititen
zu, indem sie anhand des Codes die Ereignisse typisieren«.® Immerhin

85  Damit kommt es bei Weber zu einer Entzauberung der Vernunft in dem Sinn,
als diese konzeptionell im Polytheismus der Werte verankert wird. Vgl. dazuim
Detail weiter oben Kapitel 4.2.

86  Alexander und Smith 1994, S.165.

87  Vgl. Alexander 2006, S. 57; Alexander und Smith 1994, S.165.

88  Vgl. Alexander 2006, S. 55.

89  Alexander und Smith 1994, S.166.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

fithrt Alexander daraufhin ein »Konzept der Zurechenbarkeit«*° ein,
dass im Entfernten an Webers Idee einer (vernunftbasierten) »Konstanz
[des] inneren Verhiltnisses [der Personlichkeit] zu bestimmten letzten

Werten und Lebensbedeutungen«® erinnern mag:

»Tatsdchlich miissen alle, die sich als gute Mitglieder der Zivilgesell-
schaftsehen, ihre Handlungen in den Begriffen des Diskurses der Frei-
heit begriinden kdnnen, falls es verlangt wird. Sie missen auch fihig
sein, im Falle von Mitgliedern, die der Mitgliedschaft in der biirgerli-
chen Cesellschaft fiir unwiirdig angesehen werden und aus ihr ausge-
schlossen sind oder werden sollten, Begriindungen in den Begriffen
des alternativen Diskurses der Repression zu geben«

Allerdings reduziert Alexander diesen Gedanken gleich wieder auf ein
instrumentelles Moment, er fihrt unmittelbar fort:

»Durch das Konzept der Zurechenbarkeit kommen die strategi-
schen Aspekte des Handelns wieder ins Bild, da differierende Be-
grindungen von Handelnden, Beziehungen und Institutionen bei
erfolgreicher Verbreitung einschneidende Konsequenzen fir die Al-
lokation von Ressourcen und Macht haben kénnen. In strategischer
Hinsicht wird dieses duale Vermogen typischerweise in Versuche
konkurrierender Akteure miinden, den jeweils anderen mit dem
gegendemokratischen Code in Verbindung zu bringen und sich selbst
durch den demokratischen Code abzusichern«.”?

So dndert auch das Konzept der Zurechenbarkeit nichts an der Tatsa-

che, dass Alexander die Vernunft letztlich auf ein symbolisch-kulturell

vermitteltes askriptives Merkmal im Kampf um Deutungshoheit redu-

ziert.

90 Alexander und Smith 1994, S.166.

91 Weber1985c[1922], S.132.

92  Alexander und Smith 1994, S.166.

93  Alexander und Smith 1994, S.166—167.

), 08:28:33. Access - I m—

153


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Dieser kulturelle Reduktionismus des Vernunftbegriffs zeigt aber-
mals an, dass Alexanders Ansatz Schwichen hat. Seine Vorgehenswei-
se leidet letztlich daran, dass Moralitit und Kulturalitit konzeptionell
nicht sauber differenziert werden. Auf Basis der bisherigen Uberlegun-
gen kann der Unterschied zwischen Alexander und Weber folgenderma-
8en zusammengefasst werden: Wihrend in Webers normativem (verant-
wortungsethischen) Modell die Kultur insofern Eingang findet, als die-
se reflexiv eingeholt wird, findet in Alexanders kulturellem (diskursana-
lytischen) Modell die Normativitit insofern Eingang, als sie kultursozio-
logisch eingeholt wird. Ist die Differenz solchermafien markiert, dann
sollte aber klar sein, dass nicht der Weber’sche, sondern im Gegenteil
der Alexander’sche Ansatz daran scheitert, die Dimension moralischer
Idealitit systematisch aufzuarbeiten.

5.2 Zweites Problemfeld: zur Frage der ordnungstheoretischen
Prazisierung der zivilgesellschaftlichen Leitidee
Die empirische Relevanz sozialmoralischer Sinnkriterien

Angreifbar bleibt die hier vorgelegte Interpretation von Webers Frei-
heitslehre von anderer Seite her. Nicht dem Vorwurf einer mangelnden
systematischen Aufarbeitung der Dimension moralischer Idealitit,
sondern derjenigen der politischen Realitit muss konstruktiv begegnet
werden. Denn die verantwortungsethische Fassung der normativen
Leitidee weist eine verhiltnismifiig schwache empirische Referenz
auf. Der Bezug zur Wirklichkeit wird im Weber’schen Modell zunichst
nicht iiber die Frage der Handlungs- und Ordnungsrelevanz, sondern
tiber die Frage der Handlungs- und Ordnungssensibilitit eingefangen:
Er ist in die ethische Konzeption selbst als Moment (kultursensibler)
Handlungsfolgenabschitzung integriert. Diese Konzeption hat den
Vorteil, dass das Verhiltnis von Wert und Wirklichkeit, von normativer
und deskriptiver Ebene nicht vorschnell auf ein simplifizierendes Kom-
plementirverhiltnis reduziert wird. Zugleich aber bleibt die Frage nach
der praktischen Direktionsmacht ethischer Eigenwerte (als Frage nach
der faktischen Handlungs- und Ordnungsrelevanz des Wertes) offen.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

So wurde bereits auf die vermeintliche Paradoxie hingewiesen, wo-
nach die weberianische Fassung der normativen Leitidee ohne den sub-
stantiellen (ideellen und empirischen) ordnungstheoretischen Referen-
ten >Zivilgesellschaft< auskommt. Zivilgesellschaftliche Zusammenhin-
ge sind in einem weberianischen Bezugsrahmen qua Verantwortungs-
ethik als politisch-normative Leitidee ausformuliert, nichtjedoch als so-
zialstrukturelle Ordnungskategorie. Die Formseite bleibt bislang unter-
belichtet.

Die Frage ist, ob dies als ordnungstheoretische Schwachstelle des
Modells ausgelegt werden muss. Im Folgenden soll der Gedanke entwi-
ckelt werden, dass die empirische Referenz des weberianischen Modells
tiber eine institutionentheoretische Rahmung der Verantwortungsethik
so erweitert werden kann, dass auch die kritische Frage der Handlungs-
und Ordnungsrelevanz systematisch in den Blick genommen werden
kann.

Wenn nun im Rahmen der Behandlung des zweiten Problemfeldes
die ordnungstheoretischen Positionen Webers gegeniiber denjenigen
Alexanders in Stellung gebracht werden sollen, dann stellt sich auch hier
die Frage nach einem geeigneten Tertium Comparationis. Um diesen
gemeinsamen Ausgangspunkt herauszuarbeiten, lohnt zunichst ein
vertiefender Blick auf Alexanders Uberlegungen zur Ordnungsrelevanz
der normativen Leitidee der Zivilgesellschaft.

5.2.1 Jeffrey C. Alexanders ordnungstheoretische Prazisierung
der Zivilgesellschaft (Tertium Comparationis)

Ausgehend von der Grundthese, wonach die empirische und die nor-
mative Wissenschaft auf dem Boden der Zivilgesellschaft zusammen-
gefithrt werden, wird die Frage der Ordnungsrelevanz von Alexander
in zwei Kontexten verhandelt: zunichst auf der Ebene ziviler Diskurse,
dann auf der Ebene zivilgesellschaftlicher Institutionen.

Auf den ersten Kontext, die Ebene ziviler Diskurse, wurde oben
schon hingewiesen. Ordnungsrelevanz wird auf dieser Ebene gleich-
sam dadurch sgarantiert, dass mit aller Vehemenz auf die kulturelle
Deutungsabhingigkeit universalistischer Prinzipien verwiesen wird.

), 08:28:33. Access - I m—

155


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Alexander hilt dazu fest, dass spezifische Identitits- und Sinnkrite-
rien immer einen kritischen Referenzpunkt demokratischer Ideale
darstellen.”* In der mangelnden Beriicksichtigung dieser Tatsache,
glaubt Alexander die Schwichen der Gerechtigkeitskonzeptionen von
Rawls und Habermas auszumachen.” Dieser »fallacy of misplaced
abstractness«®® hofft Alexander zu entkommen, indem er festhilt, dass

»universalism is most often articulated in concrete rather than ab-
stract language. Reworking the narratives and codes of local and
particular cultures, normative demands for civility and mutual re-
spect express themselves in figurative images, salty metaphors,
hoary myths, and binary oppositions. Universalism anchors itself, in
other words, in the everyday lifeworlds within which ordinary people
make sense of the world and pass their time.<*”

Im ersten Kontext stellt folglich die Kultur die wesentliche Vermittlungs-
instanz dar. Hier dreht sich alles um die lebensweltliche, also jeweils kul-
turspezifische Brechung abstrakter normativer Prinzipien.

Die kulturspezifische Brechung solcher Prinzipien ist Alexander zu-
folge iiber Institutionalisierungsprozesse geregelt. So geht er in Bezug
auf die Frage der Materialisierung ethischer Eigenwerte tiber die allge-
mein gehaltene Ebene lebensweltlicher Sinnkonstruktionen hinaus, in-
dem er in einem nichsten Schritt seine Uberlegungen zur (kulturellen)
Ebene der zivilen Diskurse mit einer Diskussion der Ebene zivilgesell-
schaftlicher Institutionen verkniipft. Nach Alexander miissen beide Pa-
rameter zusammen betrachtet werden, um sowohl die Struktur als auch
die Dynamik der Zivilgesellschaft niher bestimmen zu kénnen.

Dabei wird der kulturelle Faktor, wie oben beschrieben, als symbo-
lische Struktur (»generalized symbolic patterns«*®) verstanden, durch

94  Vgl. Alexander 2006, S.16.
95  Vgl. Alexander 2006, S.13—16.
96  Alexander1997,S.123.

97  Alexander 2006, S. 49.

98 Alexander 2006, S. 69.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

welche die Prinzipien einer expansiven Solidaritit® zum Ausdruck ge-
bracht werden. Der Zusammenhang zwischen diesem und dem institu-
tionellen Faktor wird so eingefithrt:

»Civil society is defined by a particular kind of social relationship, one
that has to do with universalistic solidarity. In a complex, far-flung,
and relatively anonymous social order, this historically unusual kind of
relationship can be widely accessible only if it is articulated symboli-
cally, as a generalized language that can be spoken by many different
kinds of people. Hence the importance of the discourse of civil society
[..]. At the same time, however, these collective representations of an
imagined community can and must be articulated in more specificand
mundane ways. Members of civil society act not only within a cultural
environment but within an institutional one.«'*®

Alexander spezifiziert das Verhiltnis von kultureller und institutioneller

Umwelt der Zivilgesellschaft daraufhin wie folgt:

»In comparison with generalized symbolic patterns, institutions focus
on goals and norms, rewards and sanctions; in a word, they constitute
social organization. Social organization operates inside of a cultural
milieu: An institution can think only inside of the categories that cul-
ture provides. [...] At the same time, organizations are as strongly ori-
ented by pragmatic as by ideal concerns. The actions that unfold in-
side organizations are much more specific and contingent than the
generalized categories of culture. As a result, although the structures
and activities of institutions are oriented by the discourse of civil so-
ciety, they cannot be determined by them. The institutions of civil so-
ciety crystallize ideals about solidarity with and against others in spe-
cific terms. They transform general conceptions about the purity and
impurity of motives and relations into specific, normative, sometimes
sanctioned, one-time-only social relationships. [...] The institutions of
civil society make it possible for the pure and impure criteria of civil

99

Zum Prinzip der expansiven Solidaritat als normativer Grundlage von Alexan-
ders Theorie der Zivilgesellschaft vgl. weiter oben Kapitel 5.1.1.

100 Alexander 2006, S. 69.

), 08:28:33. Access - I m—

157


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

society to permeate the other, noncivil spheres of social life. Civil insti-
tutions intrude into noncivil institutions and groups; they are contin-
uously restructuring them and being restructured by them in turn.«'®

Mit Blick auf Alexanders Verhiltnisbestimmung von kultureller und
institutioneller Umwelt wird deutlich, dass der Gedanke der Insti-
tutionalisierung mit dem Gedanken zunehmender gesellschaftlicher
Direktionsmacht ethischer Eigenwerte verkniipft wird. Die Prinzipien
expansiver Solidaritit verschaffen sich demnach erst iber Institutio-
nalisierungsprozesse Geltung. Erst mit dem Institutionenbegriff riickt
die kritische Frage nach der potentiellen Verhaltenswirksambkeit der
generalized symbolic patterns ins Zentrum der Betrachtung. Solange diese
lediglich als abstrakte general conceptions fokussiert werden, ist nach
Alexander nicht davon auszugehen, dass sich das Handeln unmittelbar
an ihnen orientieren kann. Erst im Prozess der Institutionalisierung
werden diese abstrakten und generalisierten Prinzipien zu mehr oder
weniger konkreten Handlungsorientierungen spezifiziert und konkre-
tisiert. Neben dieser Spezifikationsleistung erbringen Institutionen in
Bezug auf Handlungsorientierungen im Modell Alexanders auch eine
Koordinationsleistung, die darauf zuriickgefithrt wird, dass die gene-
ralisierten Prinzipien in institutionellen Kontexten erstens mit einer
spezifischen Zweckbindung versehen und zweitens iiber ein System
positiver und negativer Sanktionierung von Verhaltenserwartungen
abgesichert werden.

Es ist letztlich diese Koordinationsleistung zivilgesellschaftlicher
Institutionen, die Alexander zu der Annahme bewegt, dass die Zivilge-
sellschaft als »a sphere that can be analytically independent, empirically
differentiated, and morally more universalistic vis-a-vis the state
and the market and from other social spheres as well<®* begriffen
werden miisse. Die tiber Institutionalisierungsprozesse entstehende
Direktionsmacht moralischer Eigenwerte beschrinkt sich Alexander

101 Alexander 2006, S. 69-70.
102 Alexander 2006, S. 31.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

zufolge damit nicht nur auf die situative Konkretisierung wertbezo-
gener Handlungsorientierungen, sondern konstituiert zugleich einen
gesellschaftlich ausdifferenzierten Teilbereich der Zivilgesellschaft. Die
Direktionsmacht der Zivilgesellschaft birgt, so Alexander, dariiber hin-
aus die Moglichkeit eines spillover in Richtung anderer gesellschaftlicher
Teilbereiche wie vor allem Markt und Staat.

5.2.2 Zur Frage der Tragfahigkeit von Alexanders
ordnungstheoretischer Prazisierung der Zivilgesellschaft

Wenn nun Alexanders Versuch einer ordnungstheoretischen Prizisie-
rung der normativen Leitidee erliutert ist, kann in einem nichsten
Schritt dazu tibergegangen werden, die Tragfihigkeit dieser Prizi-
sierung zu untersuchen. Diese Priifung muss, dem Selbstanspruch
Alexanders folgend, insbesondere auf eine Vermittlung von Wert und
Wirklichkeit der Zivilgesellschaft fokussieren.

Beschriankt man sich auf die Ebene ziviler Diskurse, so kénnen die
Bemithungen Alexanders mit Rekurs auf die Uberlegungen des letzten
Kapitels schnell als gescheitert markiert werden. Seine Bestrebung, den
Irrtiimern der falschen Abstraktion zu entkommen, wird in die weitrei-
chende Annahme wberfiithrt, dass normative Prinzipien weder in em-
pirischer noch in analytischer Hinsicht von konkreten Kulturwerten zu
unterscheiden sind:

»[Ulniversalism is most often articulated in concrete rather than ab-
stract language. Reworking the narratives and codes of local and par-
ticular cultures, normative demands for civility and mutual respect ex-
press themselves in figurative images, salty metaphors, hoary myths,
and binary oppositions. Universalism anchors itself, in other words, in
the everyday lifeworlds within which ordinary people make sense of
the world and pass their time.«'%?

103 Alexander 2006, S. 49.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

In der simplifizierenden Deutung von ethischen Eigenwerten als Kul-
turwerten kommt ein normativer Reduktionismus zum Ausdruck. Die
dadurch gewonnene empirische Resonanz geht auf Kosten eines robus-
ten normativen Standpunktes. Diese Kulturalisierung ethischer Eigen-
werte mag zwar in einen radikal lebensimmanenten Standpunkt miin-
den, allerdings auf Kosten eines normativen Relativismus. Der mit aller
Vehemenz vorgetragene Verweis auf die kulturelle Deutungsabhingig-
keit universalistischer Prinzipien >garantiert« auf dieser Ebene gleich-
sam die Ordnungsrelevanz. Dadurch gerit aber die Dimension morali-
scher Idealitit derart unter Druck, dass deren Geltungsgrundlage frag-
lich wird. Wenn moralische Integritit nurmehr als Ergebnis einer sym-
bolisch-kulturellen Zuschreibung zu begreifen ist, liegt der Verdacht nahe,
dass letztendlich das Sollen nicht nur auf seine empirische Bedingtheit
bezogen, sondern in toto auf diese reduziert wird. Die normative Di-
mension fillt gleichsam der Analyse gesellschaftlicher Verhiltnisse zum
Opfer.

Kann Alexander die auf der Ebene ziviler Diskurse festgestellte rea-
listische Vereinnahmung der normativen Dimension auf der Ebene zivil-
gesellschaftlicher Institutionen iiberwinden? Die entscheidende Frage
ist, ob der tiberhistorische formale Geltungsstatus der Leitidee von der
Frage nach dessen empirischer Geltung sauber getrennt ist. Nur dann
koénnen Institutionalisierungsprozesse tatsichlich als Vermittlungsin-
stanz zwischen der normativen und der deskriptiven Bedeutungsebene
der Zivilgesellschaft aufgefasst werden. Zunichst sieht es danach aus -
etwa dort, wo Alexander bemerkt, dass

»an institution can think only inside of the categories that culture
provides. At the same time, organizations are as strongly oriented
by pragmatic as by ideal concerns. The actions that unfold inside
organizations are much more specific and contingent than the gener-
alized categories of culture. As a result, although the structures and
activities of institutions are oriented by the discourse of civil society,
they cannot be determined by them.«'**

104 Alexander 2006, S. 69.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Hier entsteht tatsichlich das Bild einer Transzendenz der Kultur gegen-
iiber den konkreten Bedingungen des Handelns, welche durch eine Un-
abhingigkeit der kulturellen Umwelt von subjektiven Motiv- und Inter-
essenlagen ausgezeichnet ist. Allein, an anderen zentralen Stellen ver-
schwimmt diese Unterscheidung, z.B. da, wo Alexander die diskursive
Struktur der Zivilgesellschaft explizit als »subjective dimension of ci-

195 charakterisiert. Die kulturelle Umwelt der Zivilgesellschaft

vil society«
wird dann bestimmt als »a realm of structured, socially established con-
sciousness, a network of understandings creating structures of feeling
that permeate social life and run just below the surface of strategic insti-
tutions and self-conscious elites.«'*®

Diese sich hier andeutende Ambivalenz im Ansatz Alexanders 16st
sich auch nicht auf, wenn man auf die Details seiner Analyse der kul-
turellen Umwelt der Zivilgesellschaft blickt. Auf der einen Seite geht er
davon aus, dass es sich beim symbolischen Code der Zivilgesellschaft um
einiiberhistorisches »structural feature of every civil society«” handelt.

Er beschreibt es in diesem Sinne als ein

»highly generalized symbolic system that divides civic virtue from
civic vice in a remarkably stable and consistent way. It is for this
reason, that, despite divergent historical roots and variations in na-
tional elaborations, the language that forms the cultural core of civil
society can be isolated as a general structure and studied as a relative
autonomous symbolic form«.'*®

Auf der anderen Seite aber besteht er darauf, dass dieser kulturelle Kern
der Zivilgesellschaft nicht abstrakt, sondern konkret aufgefasst werden
miisse.’® Seine Vorbehalte gegeniiber den rationalistischen normativen
Gesellschaftstheorien von Rawls und Habermas sind hier instruktiv. In
kritischer Absetzung zu diesen formuliert er etwa:

105 Alexander 2006, S. 54.
106 Alexander 2006, S. 54.
107 Alexander 2006, S. 55.
108 Alexander 2006, S. 56.
109 Vgl. Alexander 2006, S. 63.

), 08:28:33. Access - I m—

161


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Universalistic ties [...] do not have to be articulated by abstract refer-
ences to reason or right, to a discourse that transcends the arbitrary in
a completely transparent way. Such references do, of course, inform
foundational documents like the American Declaration of Indepen-
dence and the French Declaration of the Rights of Man. But to limit
our thinking about democratic discourse to such symbols alone is to
commit what might be called the fallacy of misplaced abstractness.
Strange as it may seem, universalism is most often articulated in
concrete rather than abstract language. Reworking the narratives
and codes of local and particular cultures, normative demands for
civility and mutual respect express themselves in figurative images,
salty metaphors, hoary myths, and binary oppositions. Universalism
anchors itself, in other words, in the everyday lifeworlds within which
ordinary people make sense of the world and pass their time.«'°

Nun kann die Aussage, wonach sich normative Gehalte qua lebensweltli-
cher Verankerung jeweils kulturspezifisch aktualisieren, durchaus Plau-
sibilitit beanspruchen. Mehr noch: Eben jene Grundiiberlegung birgt
das Potential einer sowohl normativ als auch empirisch ausgerichteten
Theorie der Zivilgesellschaft. Die Vermittlung zwischen der abstrakten
und der konkreten Ebene ist jedoch ein voraussetzungsvoller und kom-
plexer Vorgang.™ Auch Alexanders eigene Ausfithrungen zum Verhilt-
nis von Kultur und Institution wiirden erwarten lassen, dass dieser Ver-
mittlungsprozess als Institutionalisierungsprozess explizit problemati-
siert wird. Stattdessen aber rechnet er beide Seiten, sowohl die abstrakte
als auch die konkrete, dem kulturellen Fundament der Zivilgesellschaft
zu. An den entsprechenden Stellen liefert Alexander keine richtige Ana-
lyse des Vermittlungsprozesses, stattdessen scheint er sich mit der An-
nahme zu begniigen, dass die abstrakte und die konkrete Ebene eine Art
Homologie im Sinne eines Kontinuums bilden.

110 Alexander 2006, S. 49.

111 Diesistu.a. daran abzulesen, dass nichtjede Idee die gleiche Handlungsrelevanz
fiir sich beanspruchen kann. Vgl. hierzu die institutionentheoretischen Uberle-
gungen weiter unten in Kapitel 5.2.3.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Dass die institutionenanalytischen Ansitze bei Alexander nicht
konsequent zu Ende gedacht sind, zeigt sich auch bei seiner Analyse
der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft. Hier fillt zuvorderst
auf, dass Alexander den Institutionenbegriff nicht vom Begriff der
Organisation (bzw. der >Einrichtung«) trennt. So werden etwa zivilge-
sellschaftliche Institutionen explizit als »organizational structures of
the solidary sphere«"* gekennzeichnet. Auch die substantielle Beschrei-
bung zivilgesellschaftlicher Institutionen verweist auf diese Tatsache.
Alexander unterscheidet hier grundlegend regulative und kommunika-
tive Institutionen. Zum Komplex kommunikativer Institutionen zihlen
nach Alexander die Einrichtungen der 6ffentlichen Meinungsumfrage,
freiwillige Vereinigungen und die Massenmedien, wobei in Bezug auf
Letztere nochmals zwischen fiktionalen und faktenbezogenen Medien
differenziert wird."™ Diese kommunikativen Institutionen bezeichnet
Alexander wiederum als »organizations of influence«,"™ sie haben ihm
zufolge die Aufgabe, mittels Einflussnahme unterschiedliche Stand-
punkte in der Zivilgesellschaft zu vermitteln, um damit zur 6ffentlichen
Meinungsbildung beizutragen. Zu den regulativen Institutionen rech-
net der Soziologe die Einrichtung des demokratischen Wahlrechts, die
Parteienlandschaft, die 6ffentliche Verwaltung und das Recht.™ Im
Vergleich zu kommunikativen besitzen die regulativen Institutionen

16 also Macht im strukturellen

nicht nur Einfluss, sondern »civil powerx,
Sinn."”

Um den Gedanken einer Vermittlung des Doppelstatus qua Insti-
tutionalisierung konsequent zu entfalten, ist aber von der simplifizie-
renden Ad-hoc-Vorstellung Abstand zu nehmen, wonach sich zivilge-
sellschaftliche Handlungszusammenhinge lediglich in spezifischen Orga-

nisationstypen, etwa freiwilligen Vereinigungen, finden. Institution und

112 Alexander 2006, S. 70.

113 Vgl. Alexander 2006, S. 69-105.
114 Alexander 2006, S. 70.

115 Vgl. Alexander 2006, S.107—192.
116 Alexander 2006, S. 110.

117 Vgl. Alexander 2006, S. 70.

), 08:28:33. Access - I m—

163


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Organisation, daran muss mit Lepsius erinnert werden, sind nicht de-
ckungsgleich: »Der Begriff Organisation muss deutlich von dem der In-
stitution unterschieden werden, wenn mit dem Letzteren iiberhaupt ein
angebbarer Inhalt verbunden sein soll. Die Beschreibung einer Orga-
nisation ist daher noch nicht die Analyse einer Institution«."® Mit der
Gleichsetzung von Institution und Organisation ontologisiert Alexander
den Institutionenbegriff. Damit versperrt er sich die Moglichkeit, Insti-
tutionalisierungsprozesse als Vermittlungsprozesse zwischen normati-
ver und deskriptiver Ebene zu konzipieren.

Alexander sieht sich gezwungen, stattdessen eine andere Vermitt-
lungskategorie einzufiithren, indem er die institutionelle Umwelt der
Zivilgesellschaft noch einmal in einem spezifischen Konzept von df
fentlicher Meinung verankert." Die public opinion sei die wesentliche
Instanz, die zwischen den »broad binaries of civil society discourse«
und den »institutional domains«*° vermittle. Zur Begriindung dieses
Zusammenhangs liefert der Forscher eine knappe Auseinandersetzung
mit verschiedenen Modellen von Offentlichkeit. Insbesondere grenzt er
sein Konzept der 6ffentlichen Meinung von Vorstellungen eines public
space ab:

»In the minds of most democratic theorists, it seems, the notion of the
public points to the existence of an actual group, to actual delibera-
tions, and to an actual place. According to this concrete notion of the
public, members of a closely knit polity meet with one another in the
same physical environment, vigorously debating the events that affect
their lives«.

In hochgradig ausdifferenzierten Gesellschaften miisse diese traditio-
nelle Auffassung einer konkreten Offentlichkeit aber zugunsten einer

118 Lepsius 2013, S.16.

119 Vgl. hierzu im Original: »[T]he lifeworld of public opinion [..] anchors commu-
nicative and regulative institutions alike« (Alexander 2006, S. 70).

120 Alexander 2006, S. 75.

121 Alexander 2006, S. 71. Alexander denkt hier etwa an den Offentlichkeitsbegriff
bei Hannah Arendt, Jirgen Habermas und Michael Walzer.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

abstrakteren Vorstellung itberwunden werden, fiir die Alexander den
Begriff der offentlichen Meinung reserviert. Dies bedeute zwar nicht,
dass die traditionelle Idee einer konkreten Offentlichkeit in modernen
Gesellschaften keine Rolle mehr spielt, wohl aber, dass diese mittlerweile
eine symbolische Form angenommen hat.

»The symbolic representation of traditional public functions is a reg-
ulating idea, one that carries with it an obvious force. But it is not the
concrete public as a face-to-face association that is fundamental to
contemporary civil societies. It is the idea of that public, as it has in-
serted itself into social subjectivity as a structure of feeling.«'*?

Uber diesen Schritt soll nun vor allem die normative Dimension in die
Analyse der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft eingefiihrt
werden. Alexander schligt dann auch die Briicke zu seinen Uberlegun-
gen zur kulturellen Umwelt der Zivilgesellschaft. Er fihrt fort: »The
normative reference of the public sphere is a cultural structure, the
discourse of civil society«.””® Auffallend ist hier, dass weder Institu-
tionen noch Institutionalisierungsprozessen eine substantielle Rolle
fiir die Vermittlung von normativer und deskriptiver Ebene zuerkannt
wird. Fiir die Vermittlung scheint am Ende doch allein die kulturelle
Ebene zustindig. Weil aber, wie oben dargelegt, der normative Sta-
tus dieser kulturellen Referenz selbst ambivalent ist, muss sich diese
Mehrdeutigkeit auch auf Alexanders Institutionenanalyse {ibertragen.
Axel Honneth hat im Zuge einer kritischen Rezension von Alexan-
ders Ansatz bereits auf eine Reihe solcher Ambivalenzen hingewiesen.
In Bezug auf Alexanders Analyse der Massenmedien kann die Mehrdeu-
tigkeit beispielsweise am Begriff der persuasion festgemacht werden.
Persuasion ist nach Alexander zunichst im Parson’schen Sinne als >Ein-
flussnahme« zu verstehen und grenzt sich damit von autoritirer >Kon-
trollec oder >Macht« im instrumentellen Sinn ab.”** Kommunikativen

122 Alexander 2006, S. 72.
123 Alexander 2006, S. 72.
124 Vgl. Alexander 2006, S. 70.

), 08:28:33. Access - I m—

165


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Institutionen im Allgemeinen und den Massenmedien im Speziellen
komme nun mittels des Mediums der Einflussnahme die Funktion zu,
die 6ffentliche Meinung in der Zivilgesellschaft zu vermitteln. Dies ge-
schehe, indem allgemeine Codes in situationsspezifische Evaluationen
und Beschreibungen iibersetzt werden.”” Honneth macht zu Recht
darauf aufmerksam, dass der normative Status dieses allgemeinen
Codes unklar ist. Der Begriff persuasion kann nimlich, je nachdem,
auf welche Passage man sich bezieht, entweder im Sinne von Uber-
zeugung/Aufklirung oder im Sinne von Uberredung/Beeinflussung
vestanden werden.?® Die erste Bedeutung kommt beispielsweise in der
Annahme zum Ausdruck, dass »eine funktionierende Professionsethik
und der wirtschaftliche Erfolgsdruck inzwischen dafir Sorge trage,
dass in der Berichterstattung der Medien elementare Auflagen der
>Objektivitit« und der Adressierung des >gesamten< Publikums ange-
messen Beriicksichtigung finden«.” Es bleibt aber offen, ob Alexander
damit tatsichlich eine im normativen Sinne robuste regulative Idee
fokussiert. Eine solche konnte z.B. in der Annahme bestehen, »dass
den (berichterstattenden) Medien innerhalb der 6ffentlichen Sphire
aufgrund des ihr institutionell innewohnenden Prinzips [...] vor allem
der Auftrag zukommt, zur wahrheitsgemifen Berichterstattung und
damit zur Aufklirung des demokratischen Publikums beizutragen«.'®
Alexander aber vermeidet es, diesen Gedanken einer »gesellschaft-
lich vorfindlichen Norm zu einer strengeren Sichtung der Verfassung

9

unserer Medienkultur«'® zu verwenden. Stattdessen iiberwiegt die

Deutung von persuasion im Sinne einer >Uberredung< oder srhetorischen

125 Vgl. hierzu Alexanders allgemeine Bemerkungen zu kommunikativen Institu-
tionen: »The structures of feeling that such institutions produce must be con-
ceptualized as influence rather than authoritative control, or power in a more
structural sense. They institutionalize civil society by creating messages that
translate general codes into situationally specific evaluations and descriptions«
(Alexander 2006, S. 70).

126 Vgl. Honneth 2013, S. 297—298.

127 Honneth 2013, S. 297.

128 Honneth 2013, S. 298.

129 Honneth 2013, S. 298.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Beeinflussung«. So ist z.B. in der folgenden Ausfithrung die Auffassung
vorherrschend, dass die Aufgabe der Medien eher darin besteht, die
offentliche Meinung zu reprisentieren als aufzukliren: »Merely by in-
forming members of society about what events »exist, they have already
made decisions about which events matter, about what is happening
and what is at stake in social life. In their very representation of so-
cial facts, in other words, the news media represent public opinion as
well.«3°

Eine normative Ambivalenz kennzeichnet nicht nur Alexanders
Analyse kommunikativer Institutionen der Zivilgesellschaft. Ein ganz
dhnliches Bild ergibt sich auch mit Blick auf die Analyse der regulativen
Institutionen. Zu diesen rechnet Alexander, wie bereits erwihnt, die
Einrichtung des demokratischen Wahlrechts, die Parteienlandschaft,
die 6ffentliche Verwaltung und das Recht. In Bezug auf die regulativen
Institutionen steht nicht der Terminus persuasion im Mittelpunkt, son-
dern das Konzept der civil power. Mit diesem Begriff bringt Alexander
zunichst zum Ausdruck, dass »there are more concrete ways in which
civil society exerts influence. Through the institutions of voting, po-
litical party, and office, the criteria of civil society are defined in more
hard-headed ways, involving sanction and not only suasion.«*" Dabei
steht der Begriff in einem doppelten Abgrenzungsverhiltnis, einmal
zur staatlichen Macht (state power), die Alexander im Sinne Webers als
>biirokratische Herrschaft< kennzeichnet:

»[I]t is vital not to conflate states and their powers with the institu-
tions of the civil sphere. States are organizations that exercise social
control in formal and explicit, if sometimes indirect ways, by requests
if possible, by commands if necessary, and by force if nothing else will
do. States may be themselves be composed of various organizational
forms, from such collegial bodies as councils and central committees
to such debating institutions as parliaments. Their most distinctive

130 Alexander 2006, S. 81.
131 Alexander 2006, S.151.

), 08:28:33. Access - I m—

167


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

and overriding form of organization, however, is the bureaucratic. For-
mal, impersonal, and hierarchic, with clear lines of subordination, bu-
reaucracies are [...] the most efficient and ultimately the most respon-

sible way to ensure that governmental decisions will be carried out.«*?

Hinzu komme aber ein weiteres entscheidendes strukturelles Merk-
mal staatlicher Macht, namentlich die Tatsache, dass biirokratische
Herrschaft in demokratischen Staaten lediglich ein Machtinstrument
(Mittel) darstelle, die Frage, wofiir (Zwecke) biirokratische Macht mobili-
siert werde, sei dagegen abhingig von Kriften auflerhalb der staatlich-
biirokratischen Organisation selbst: »At the head of state government
sits an authority that is instituted by some nonbureaucratic power,
which aims to make the bureaucracy work in its own interest and na-
me«.”® Diese »extraorganizational force«* kénne nun entweder als
social power oder als civil power in Erscheinung treten. In nicht- oder
vordemokratischen Gesellschaften trete sie iiberwiegend als social power
auf. Dabei werde soziale Macht, welche sich aus privilegierten gesell-
schaftlichen Positionen ergibt, direkt oder indirekt in politische Macht
tibersetzt. Historisch betrachtet gelte dies etwa fiir aristokratische
Gesellschaftsordnungen, in denen soziodkonomisch privilegierte fami-
lidre Netzwerke typischerweise auch politische Herrschaft ausiibten.
Demokratische Systeme seien dagegen durch eine neue, unabhingige
Form der Macht gekennzeichnet, fiir die Alexander den Begriff der
zivilen Macht (civil power) reserviert: »In a democracy, the civil sphere,
not social power, decides who will sit at the states nonbureaucratic top.
Civil power is solidarity translated into government control«.” Dem-
entsprechend beschreibt der Soziologe die regulativen Institutionen der
Zivilgesellschaft als Gatekeeper politischer Macht.

In Analogie zum Begriff persuasion lisst sich jedoch auch in Bezug auf
Alexanders Konzeption der civil power eine normative Ambivalenz nicht

132 Alexander 2006, S.108.
133 Alexander 2006, S.108-109.
134 Alexander 2006, S.109.
135 Alexander 2006, S.110.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

von der Hand weisen. Dies liegt vor allem daran, dass der Solidaritits-
begriff missverstindlich ist. Wie schon im Zuge seiner Darstellung des
symbolischen Codes der Zivilgesellschaft wird auch hier nicht eindeutig
klar, ob die Solidarititskonzeption einen iiberhistorisch-formalen Gel-
tungsstatus hat oder ob sie sich auf die Frage der empirischen Geltung -
und damit auf eine deskriptive Bestimmung normativer Gehalte — be-
schrankt.

Dass sich diese Ambivalenz auch auf Alexanders substantielle Be-
schreibung der regulativen Institutionen tbertrigt, hat Axel Honneth
exemplarisch anhand von Alexanders Analyse des >Rechts« verdeutlicht.
Insbesondere identifiziert er zwei sich gegenseitig widersprechende
Auffassungen von der regulativen Funktion des Rechts:

»Das eine Mal erfillt das Recht seinen szivilen< Begriff nur dann,
um mit Hegel zu sprechen, wenn es gegebenenfalls auch gegen den
Willen der solidarischen Gemeinschaft an seiner Aufgabe festhilt,
jedem potentiell Betroffenen die individuelle Mitwirkung an der
offentlichen Willensbildung gleichermafien zu ermoglichen und zu
garantieren; das andere Mal aber kommt es seinem Begriff schon
nach, solange es diese Aufgabe nur gegeniiber jenem Kreis von Perso-
nen wahrnimmt, den die jeweilige Mehrheit in der Zivilgesellschaft
gemafs ihrer Unterscheidungen von >reinen< und >unreinen< Gruppen
fir anspruchsberechtigt hilt. Die erste der beiden Bestimmungen
hiatte Jeffrey Alexander dazu veranlassen miissen, seine blofd de-
skriptive Beschreibungsweise aufzugeben und zu einer normativen
Perspektive (berzuwechseln, die Unterscheidungen wie die zwi-
schen angemessenen Richtungsverlaufen und >Fehlentwicklungens,
zwischen moralischen Fortschritten und Riickschritten unverzicht-
bar macht. Aber wie schon im Fall der Nachrichtenmedien scheint
er vor einer solchen simmanent« wertenden Darstellungsform zu-
riickzuschrecken und es bei einer Sichtweise zu belassen, in der beide
Weisen der Ausiibung des Rechts ihrer regulativen Funktion innerhalb
derscivil sphere«gleichermafien entsprechen.«'*

136 Honneth 2013, S. 300.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Aufgrund der genannten Ambivalenzen in der Analyse, sowohl der
kulturellen als auch der institutionellen Umwelt der Zivilgesellschaft,
verschiittet Alexander die normative Fundierung seiner Theorie. Das
Verhiltnis von normativer und deskriptiver Ebene ist als einfaches
Komplementirverhiltnis konzipiert, wobei der Autor unmittelbar von
der Geltung auf die im normativen Sinne vermeintlich legitime Ord-
nung zu schlieflen scheint.” Alexander begniigt sich, wie Axel Honneth
zusammenfassend bemerkt, »iiber weite Strecken seiner Studie da-
mit, eine blofRe Beobachterperspektive einzunehmen, in der auch die
Kampfe fir soziale Inklusion nur als einer unter verschiedenen Ent-
wicklungswegen, nicht aber als immanent gerechtfertigte Reaktionen
auf Exklusionen von der civil sphere« erscheinen.«"*® Seinem erklirten
Ziel, Idee und Realitit der Zivilgesellschaft zu vermitteln, wird er damit
nicht gerecht. Er kann ihm auch nicht gerecht werden, weil in seinem
Ansatz eine zentrale methodologische Schwierigkeit zwar gelegentlich
angesprochen, aber nirgends wirklich systematisch ausgefiihrt ist. Axel
Honneth bringt dieses Kernproblem folgendermafien zum Ausdruck:

»Um wirklich die starke Zuversicht besitzen zu kénnen, dass die ur-
spriinglich einmal institutionalisierten Prinzipien der zivilen Sphire
auf Dauer einen Einfluss auf deren Mitglieder ausiiben, bedarf es
irgendwelcher Vermutungen darlber, wie moralischen Normen eine

137 Diesen Schluss legen, neben den hier vorgetragenen Argumenten, auch eige-
ne Aussagen Alexanders nahe. Vgl. hierzu vor allem Alexanders (2015) Replik
auf die kritischen Anmerkungen von Honneth (2015). Im Rahmen dieser Rep-
lik sah sich Alexander gezwungen, das Verhiltnis von deskriptiver und nor-
mativer Ambition folgendermafien zu konkretisieren: »TCS [The Civil Sphere,
2006] does not put forth a normative calculus for measuring the relative fair-
ness of civil spheres, for deciding, in a logical, deductive, and generalizable
manner, how civil one institution or action is, how anticivil another. [..] As a
cultural sociologist, my ambition is not to generate external criteria for judg-
ing civility, but to reconstruct the subjective meanings social actors themselves
deploy in theirjudgement about the civil and anticivil. | have no interest in de-
veloping standards to evaluate whether something is — objectively —a facilitat-
ing input or destructive intrusion into the civil sphere« (Alexander 2015, S.185).

138 Honneth 2013, S. 306.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

praktische Wirksamkeit im gesellschaftlichen Entwicklungsprozess
zukommen kann; welcher Mechanismus sorgt dafiir, so lief3e sich die
Frage formulieren, dass die zugrunde liegenden Prinzipien mit der
Zeit von den Beteiligten nicht einfach vergessen und stillschweigend
durch andere ersetzt werden?«'*

5.2.3 Vom Wert zur Wirklichkeit - zur Frage der handlungs-
und ordnungstheoretischen Prézisierung
der Zivilgesellschaft aus weberianischer Perspektive

Wie kénnen moralische Normen ihre praktische Wirksambkeit entfalten?
Diese von Axel Honneth in Bezug auf den Ansatz Alexanders identifizier-
te Problemstellung soll abschliefRend zum Anlass genommen werden,
eine alternative Konzeptualisierung auf Basis des weberianischen An-
satzes zu entwickeln. Alexander beschreibt diese praktische Wirksam-
keit im Wesentlichen als Funktion des kulturellen Codes der Zivilgesell-
schaft. Er geht davon aus, dass sich die civil sphere, vermittelt iiber die
Institutionalisierung des kulturellen Codes der Zivilgesellschaft, das zu
ihr funktional passende komplementire Handeln schafft. In Alexanders
Konzeption der Zivilgesellschaft spielen dementsprechend handlungs-

4% Die Annahme einer ana-

theoretische Uberlegungen kaum eine Rolle.
lytischen Unabhingigkeit der zivilen Sphire stellt den Ausgangspunkt

seiner Uberlegungen dar.'*' Anstatt kritisch zu priifen, ob die (norma-

139 Honneth 2013, S. 305.

140 Auf die handlungstheoretische Leerstelle seiner Zivilgesellschaftskonzeption
weist Alexander in einer FuRnote selbst hin, vgl. Alexander 2006, S. 558. Mit
dieser fehlenden handlungstheoretischen Grundlage korrespondiertin norma-
tiver Hinsichtein eingeschrankter Freiheitsbegriff. Hier kommt das Parson’sche
Erbe von Alexanders Neofunktionalismus zum Tragen. Subjekte erscheinen
hier nurmehr als »Exekutoren normativer Programme. Freiheit als Selbstge-
setzgebung verlangt aber mehr als die blofle Umsetzung sozial anerkannter
Regeln; sie verlangt die reflektierte und bewusste Zustimmung zu gewihlten
Handlungszwecken« (Bienfait 2008, S. 4-5).

141 Die bereits identifizierten Schwachstellen dieses Ansatzes beziehen sich iiber-
wiegend auf die mangelnde konzeptionelle Berticksichtigung der Dimension
der moralischen ldealitdt. Dariiber hinaus musste gepriift werden, ob eine solche

), 08:28:33. Access - I m—

m


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

tive) Leitidee der Zivilgesellschaft iiber das Vorhandensein von Direk-
tionsmacht praktische Wirksambkeit entfaltet, wird dies von Alexander
stillschweigend vorausgesetzt.

Im Sinne des weberianischen Ansatzes ist dagegen vom methodolo-
gischen Individualismus auszugehen, die Weber’sche Makrotheorie hat
eine handlungstheoretische Grundlage.

»Schaut man sich die Art und Weise an, wie Weber die einzelnen
»gesellschaftlichen Ordnungen und Machte« einfiihrt, fallt auf, dass
er dabei nicht auf Begriffe wie gesellschaftliche Funktion, funk-
tionale Imperative, Problem gesellschaftlicher Bestandserhaltung
oder nicht-negierbare Bezugsprobleme zuriickgreift. Er identifiziert
diese Spharen, gemafs der in den Soziologischen Grundbegriffen nie-
dergelegten Strategie, zunichst iber den spezifischen Sinn, den die
Handelnden ihrem Sich-Aneinander-Orientieren zugrunde legen.«'#>

Dies bedeutet, dass die Annahme einer analytischen Unabhingigkeit
der Zivilgesellschaft nicht am Anfang, sondern allenfalls am Ende der
Untersuchung stehen kann. Die Klirung der Frage, ob die Zivilgesell-
schaft in weberianischer Perspektive als ausdifferenzierte Wertsphire
(und damit als gesellschaftliche [Teil-]Ordnung) mit eigener Direktions-
macht rekonstruierbar ist, muss seinen Ausgangspunkt folglich auf der
mikrosoziologischen Ebene nehmen. Auf dieser Ebene steht zunichst
die Frage im Zentrum, wie die praktische Handlungswirksamkeit mo-
ralischer Normen handlungstheoretisch eingefangen werden kann.
Weil die handlungstheoretische Ebene nicht iiber die situative Bestim-
mung der praktischen Wirksambkeit (moralischer Normen) hinausgeht,
ist damit jedoch die Frage der Bedingungen der Moglichkeit der Ord-
nungsbildung im Sinne einer Perpetuierung dieser Wertorientierung
noch nicht hinreichend beantwortet. Die »Autonomisierung von Wert-
sphiren umfasst mindestens immer zwei Prozesse: einerseits die
Ausbildung von wertbezogenen, rationalen Handlungsorientierungen

Konzeption vom Vorwurf des funktionalistischen Fehlschlusses befreit werden
konnte.
142 Schwinn 2006, S. 40.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

und andererseits die auf Dauerstellung [sic!] dieser Handlungsorien-
tierungen durch die Méglichkeit ihrer Koordination«.'* Mit anderen
Worten hingen handlungs- und ordnungstheoretische Prizisierung im
weberianischen Ansatz zusammen, wobei die Erste dabei als Bedingung
der Moglichkeit der Zweiten aufgefasst wird.

Bevor das Koordinationspotential moralischer Normen untersucht
werden kann, soll gepriift werden, ob sich, ausgehend von Webers Kon-
zeption der Verantwortungsethik, die fir den Koordinationsprozess
relevanten Charakteristika einer (normativen) Handlungsorientierung
herausarbeiten lassen. Hierfiir muss in einem ersten Schritt die Ver-
antwortungsethik als rationale, regelgeleitete Handlungsorientierung
rekonstruiert werden.

5.2.3.1 Handlungsmodell eines weberianischen
Zivilgesellschaftskonzepts: die Bestimmungsgriinde
verantwortungsethischen Handelns

Um die Spezifika verantwortungsethischen Handelns herauszuarbei-

ten, empfiehlt sich der Vergleich zum gesinnungsethischen Handeln.

Ausgangspunkt ist dabei die Rekonstruktion der Differenz der jeweils

zugrundeliegenden formalen Moralprinzipien."** Im Gegensatz zum

gesinnungsethischen Handeln muss

»ein Handeln, das im Rahmen einer Verantwortungsethik als sittlich
gelten will, zwei Bedingungen geniigen [..]: Es muf} einer sittlichen
Gesinnung entspringen, und es muf$ seine Verflochtenheit in eine
ethisch irrationale Welt reflektieren, also die Einsicht widerspiegeln,
dafd aus Gutem Boses entstehen kann. Anders gesagt: Es muR sich
aufler mit einer sittlichen Gesinnung mit einer Folgenabschatzung

begriinden.«'%

143 Bachmann 2009, S. 73.
144 Vgl. Schluchter1988a, S. 251.
145 Schluchter1988a, S. 251-252.

), 08:28:33. Access - I m—

173


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Fiir die gesinnungsethische Handlung ist dagegen nur die erste Bedin-
gung mafdgeblich. Weber unterscheidet in diesem Kontext zwischen
dem Gesinnungswert und dem Erfolgswert einer Handlung.™*¢ Bei
der Gesinnungsethik besitzt der Erfolgswert einer Handlung keiner-
lei ethische Relevanz, sie lisst sich daher in idealtypischer Hinsicht
relativ unproblematisch als Subtyp einer wertrationalen Handlungs-
orientierung auszeichnen, denn die wertrationale Handlung findet
ihren Bestimmungsgrund im »bewuf3ten Glauben an den - ethischen,
isthetischen, religiosen oder wie immer sonst zu deutenden — unbe-
dingten Eigenwert eines bestimmten Sichverhaltens rein als solchen
und unabhingig vom Erfolg«."

Findet auch das verantwortungsethische Handeln eine Entspre-
chung in Webers Handlungstypologie aus den Soziologischen Grundbe-
griffen? Eine eindeutige Zuordnung scheint im ersten Zugriff nicht ohne
weiteres moglich und setzt daher eine genauere Auseinandersetzung
mit der Handlungstypologie voraus. Weber unterscheidet in § 2 vier
Handlungsorientierungen: Den beiden arationalen Handlungstypen
des traditionalen bzw. affektuellen Handelns stehen die beiden ra-
tionalen Handlungstypen des wert- bzw. zweckrationalen Handelns
gegeniiber. Erstere sind als arational zu bezeichnen, weil sie fiir Weber
»an der Grenze und oft jenseits dessen [stehen], was bewuf3t sinnhaft
orientiert ist«.® Nun ist eine bewusst sinnhafte Orientierung, wie sie
etwa im Moment der verniinftigen Entschiedenheit und einer daraus resul-
tierenden bewussten Lebensfithrung zum Ausdruck kommt, ein zentrales
Kennzeichen verantwortungsethischen Handelns. Die Zuordnung zu
den arationalen Handlungstypen scheint daher ausgeschlossen. Wie
verhilt es sich dann mit den beiden rationalen Handlungstypen? Weil
die verantwortungsethische Handlung durch das zentrale Moment der
Handlungsfolgenabschitzung gekennzeichnet ist, scheint auch der
wertrationale Handlungstyp unpassend. Denn diesen kennzeichnet ge-
rade die (ethische) Irrelevanz des Erfolgswertes einer Handlung: »Rein

146 Vgl. Weber 1985a [1922], S. 514.
147 Weber1980 [1921-1922], S.12.
148 Weber1980 [1921-1922], S.12.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

wertrational handelt, wer ohne Riicksicht auf die vorauszusehenden
Folgen handelt im Dienst seiner Uberzeugung von dem, was Pflicht,
Wiirde, Schonbheit, religiose Weisung, Pietit oder die Wichtigkeit ei-
ner Sache gleichviel welcher Art ihm zu gebieten scheinen«.*® Wenn
traditionales, affektuelles und wertrationales Handeln ausgeschlossen
sind, bleibt als letzte Moglichkeit der zweckrationale Handlungstyp.
Dieser Typ ist nach Weber allgemein bestimmt »durch Erwartungen
des Verhaltens von Gegenstinden der Auflenwelt und von anderen
Menschen und unter Benutzung dieser Erwartungen als Bedingungen
oder als Mittel fir rational, als Erfolg, erstrebte und abgewogene eigne
Zwecke«."”® Das hier zum Ausdruck kommende Moment der Erfolgsori-
entierung scheint nun mit der fir das verantwortungsethische Handeln
charakteristischen Folgenorientierung zu korrespondieren. Das ver-
antwortungsethische Handeln kann dennoch nicht ohne weiteres als
Subtyp des zweckrationalen Handelns aufgefasst werden. Denn das
verantwortungsethische Handeln ist neben der Folgenorientierung
durch eine wertrationale Basis als ethischen Kern gekennzeichnet: Die
verantwortungsethische Handlung teilt mit der gesinnungsethischen
die erste der oben genannten Bedingungen, wonach das Handeln einer
sittlichen Gesinnung entspringen muss.

Damit ist deutlich, dass das verantwortungsethische Handeln im
Zwischenfeld von wertrationalem und zweckrationalem Handlungstyp
zu verorten ist. Weber selbst verweist in einem Kommentar zu seiner
Handlungstypologie auf diese Zwischenfelder:

»Sehr selten ist Handeln, insbesondere soziales Handeln, nur in
der einen oder der andren Art orientiert. Ebenso sind diese Arten
der Orientierung natirlich in gar keiner Weise erschépfende Klas-
sifikationen der Arten der Orientierung des Handelns, sondern fiir
soziologische Zwecke geschaffene, begrifflich reine Typen, denen

149 Weber1980 [1921-1922], S.12.
150 Weber 1980 [1921-1922], S. 12.

), 08:28:33. Access - I m—

175


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

sich das reale Handeln mehr oder minder anndhert oder aus denen
es — noch haufiger — gemischt ist.«

Auf diesen Kommentar bezugnehmend, kénnte man es bei der Feststel-
lung eines Dazwischen belassen. Dann aber wire dieses Dazwischen fiir
soziologische Zwecke noch nicht ausreichend qualifiziert. Eine weiter-
fihrende Prazisierung ist aus zwei Richtungen méglich: namlich tber
eine begriffliche und konzeptionelle Erweiterung des wertrationalen
oder des zweckrationalen Handlungstypus. Den ersten Weg ist Schluch-
ter gegangen. Weil die »Erfolgsbezogenheit moralisch-praktischen Han-
delns und die Erfolgsorientiertheit technisch-praktischen Handelns«™
zweierlei seien, dirfe das verantwortungsethische Handeln nicht mit
der zweckrationalen Handlung verwechselt werden. Zugleich aber er-
kennt Schluchter, dass Webers Begrift des wertrationalen Handelns zu
eng gefasst ist, um auch noch das verantwortungsethische Handeln
einzufangen. Schluchters Erweiterung des wertrationalen Handlungs-
typus sieht vor, dass sich das verantwortungsethische Handeln neben
der sittlichen Gesinnung und Handlungsfolgenabschitzung durch ethi-
sche Briickenregeln auszeichnet, durch welche der Gesinnungs- und
der Erfolgswert einer Handlung systematisch aufeinander bezogen
wiirden. Der Erfolgswert einer Handlung stellt fiur Weber zwar kei-
nen ethischen Wert sui generis dar, bekommt aber dessen ungeachtet
eine ethische Relevanz zugesprochen. Anders gesagt: Die verantwor-
tungsethische Handlung kann in dem Moment als eine wertrationale
Handlung aufgefasst werden, in dem auf die Existenz von ethischen
Briickenregeln als verbindendem Glied zwischen Gesinnungs- und
Erfolgswert einer Handlung verwiesen wird. Denn diese ethischen Brii-
ckenregeln sorgen dafiir, dass der Erfolgswert einer Handlung in eine
begriindete Beziehung zum Gesinnungswert gesetzt wird: »Deshalb gilt
hier die Maxime: Handle gemiR deiner besten Uberzeugung von deiner
Pflicht und dariiber hinaus so, dafy du nach bestem Wissen und Gewis-

151  Weber1980 [1921-1922], S.13.
152 Schluchter1988a, S. 254.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

sen die (voraussehbaren) Folgen deines Handelns auch verantworten
kannst.«"3

Mit dieser Abgrenzung von verantwortungsethischem und zweckra-
tionalem Handeln will Schluchter den Gesinnungswert des verantwor-
tungsethischen Handelns sichern. Sobald das verantwortungsethische
Handeln aufgrund der Folgenorientierung dem zweckrationalen Han-
deln angenihert wird, besteht die Gefahr, dass die damit einhergehende
Betonung des Erfolgswertes der Handlung mit der Preisgabe des Gesin-
nungswertes erkauft wird. In diesem Fall liegt ein zweckrationales Han-
deln »ohne wertrationale Orientierung an>Geboten<und >Forderungen««
vor, denn »es kann der Handelnde die konkurrierenden und kollidieren-
den Zwecke [...] einfach als gegebene subjektive Bediirfnisregungen in
eine Skala ihrer von ihm bewusst abgewogenen Dringlichkeit bringen und
danach sein Handeln so orientieren, dass sie in dieser Reihenfolge nach
Méglichkeit befriedigt werden«."* In diesem Fall ist das zweckrationale
Handeln am Grenznutzenprinzip orientiert und damit vom Erfolgswert
dominiert.

Weber selbst betont jedoch an derselben Stelle, dass die »wertratio-
nale Orientierung des Handelns [...] zur zweckrationalen in verschieden-
artigen Beziehungen stehen«™ kann. Insbesondere diskutiert er einen
weiteren Fall zweckrationaler Handlungsorientierung, in dem die Ab-
grenzung zur wertrationalen Handlungsorientierung weniger katego-
risch ausfillt:

»Zweckrational handelt, wer sein Handeln nach Zweck, Mitteln und
Nebenfolgen orientiert und dabei sowohl die Mittel gegen die Zwe-
cke, wie die Zwecke gegen die Nebenfolgen, wie endlich auch die ver-
schiedenen méglichen Zwecke gegeneinander rational abwigt: also
jedenfalls weder affektuell (und insbesondere nicht emotional), noch
traditional handelt. Die Entscheidung zwischen konkurrierenden und
kollidierenden Zwecken und Folgen kann dabei ihrerseits wertrational

153 Schluchter1988a, S. 253.
154 Weber1980 [1921-1922], S.13.
155 Weber 1980 [1921-1922], S. 13.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

orientiertsein: dann ist das Handeln nurin seinen Mitteln zweckratio-
nal.«'%

Bei dieser Bestimmung fillt zunichst auf, dass die zweckrationale
Handlungsorientierung aufgrund eines Momentes rationaler Abwa-
gung klar von den beiden arationalen Handlungsorientierungen des
affektuellen und traditionalen Handelns abgegrenzt ist. Dies gilt indes
nicht fiir die wertrationale Handlungsorientierung: Unter bestimm-
ten Umstinden riumt Weber offenbar dem Gesinnungswert einer
Handlung einen Platz im Rahmen der zweckrationalen Handlungsori-
entierung ein. Damit kommt die zweite Moglichkeit der begrifflichen
und konzeptionellen Prizisierung verantwortungsethischen Handelns
in den Blick: Sie nimmt ihren Ausgangspunkt nicht im wertrationalen,
sondern im zweckrationalen Handlungstypus.

Entscheidend ist, dass das Moment rationaler Abwigung mehrdi-
mensional betrachtet werden muss. So denkt Weber nicht nur an eine
Rationalisierung der Handlungsmitte] und Handlungsfolgen, sondern
auch an eine Rationalisierung der Handlungszwecke. In Bezug auf Letz-
tere stellt offenbar das oben beschriebene Prinzip des Grenznutzens
nur eine Moglichkeit unter anderen dar. Kollidierende Zwecke werden
in diesem Fall ohne wertrationale Orientierung an Geboten und For-
derungen gegeneinander abgewogen und so in eine Priferenzordnung
gebracht. In diesem Fall ist das Handeln sowohl in seinen Mitteln als
auch in seinen Zwecken zweckrational. Kollidierende Zwecke kénnen
jedoch unter Umstinden auch wertrational gegeneinander abgewogen
werden. Beim verantwortungsethischen Handeln ist genau dies der Fall.
Es ldsst sich als Spezialfall zweckrationalen Handelns ab dem Moment
kennzeichnen, in dem der Handlungszweck selbst als moralischer Ei-
genwert in Erscheinung tritt. Das Handeln ist dann, wie Weber festhilt,
in seinen Mitteln zweckrational und, so kann man erginzen, in seinen
Zwecken wertrational bestimmt.

156 Weber 1980 [1921-1922], S.13.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

»Sobald bei konkurrierenden Zwecken nicht nur sschwache< Pra-
ferenzen, sondern auch >starke< Wertungen im Spiel sind, versagt
das Grenznutzenprinzip, und die Sinn- und Wertproblematik des
Handelns wird virulent. Diese wertrationale Entscheidung zwischen
konkurrierenden Zwecken und der damit verbundene Wertbezug
gehen nun offensichtlich tiber die utilitaristische Logik des rationalen
Wahlhandelns hinaus. Die Sinnfrage ist nicht mehr in Dimensionen
der reinen Nitzlichkeit und der Befriedigung basaler Bediirfnisse zu
betrachten. Vielmehr muss dann die Mittelanalyse mit der Wertana-
lyse verbunden werden, geleitet von der Frage: Welchen Sinn und

welche Berechtigung haben die Zwecke, die ich verfolge?«'*’

Die spezifische Rationalitit des verantwortlichen Handelns lisst sich

158 zuriickfithren:

folglich auf eine »doppelte Rationalititsproblematik«
Wahrend das »Zurechnungsproblem« mit »der Moglichkeit bedenk-
licher Mittel und paradoxer Folgen in einer ethisch irrationalen Welt

59 quf die wertrationale Ent-

verbunden« wird, ist das »Sinnproblem«
scheidung zwischen verschiedenen, unter Umstinden kollidierenden
Zwecken bezogen.

Von dieser doppelten Rationalititsproblematik ausgehend, kén-
nen weitere Bestimmungsgriinde verantwortungsethischen Handelns
expliziert werden (vgl. zum Uberblick Tabelle 1). Sie kommen dann in
den Blick, wenn man untersucht, wie sich Weber das Moment rationaler
Abwigung bezogen auf die jeweilige Rationalititsproblematik vorstellt.
Hierfiir kann an die werttheoretischen Uberlegungen aus dem letzten
Kapitel angeschlossen werden. Der dort in Bezug auf den Freiheitsbe-
griff entwickelte Korrespondenzgedanke zum Verhiltnis von Sein und
Sollen lasst sich namlich auch handlungstheoretisch interpretieren.

In Hinblick auf die Zurechnungsproblematik ist zunichst festzu-
halten, dass diese auf die Mittel- und Folgenanalyse bezogen ist. Das
Moment rationaler Abwigung kann in diesem Fall als Zweckrationa-
lisierung aufgefasst werden. Die Sinnproblematik ist dagegen auf die

157 Bienfait 2008, S. 8; vgl. auch Stachura 20064, S.118.
158 Bienfait 2008, S. 8.
159 Bienfait 2008, S. 8.

), 08:28:33. Access - I m—

179


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Zweck- und Wertanalyse, genauer: auf die Analyse eigenwertdomi-
nierter Handlungszwecke, bezogen. Das Moment rationaler Abwigung
kann in diesem Fall als Wertrationalisierung aufgefasst werden. Zweck-
und Wertrationalisierung sind aber heterogenen Sphiren zuzuordnen:
Erstere fillt in die Erkenntnissphire, Letztere aber in die Wertungs-
sphire. Ruft man auf Basis dieser Zuordnung die Uberlegungen zur
sontologischen« Differenz zwischen den beiden Sphiren in Erinnerung,
dann wird deutlich, dass rationale Abwagung Unterschiedliches bedeu-
tet, je nachdem, ob diese auf die Zurechnungs- oder Sinnproblematik
bezogen ist.

Eine wesentliche Differenz ergibt sich in Hinblick auf die Gegen-
stinde rationaler Abwigung. Bei der Zurechnungsproblematik kommen
im Rahmen der Mittel- und Folgenanalyse empirische Tatsachen in den
Fokus. Bei der Sinnproblematik dagegen stehen im Rahmen der Wert-
und Zweckanalyse praktische Imperative im Vordergrund. Diese Diffe-
renz fithrt auch zu jeweils unterschiedlichen Fluchtpunkten rationaler
Abwigung: Nur die Gegenstinde der Erkenntnissphire sind solcherma-
3en rationalisierungsfihig, dass ihnen unter Umstinden eine objektive
Wahrheitsgeltung zukommen kann. Dies ist deshalb so, weil dem Mo-
ment rationaler Abwigung im Rahmen der Zurechnungsproblematik in
epistemologischer Hinsicht ein konstitutiver Vernunftbegriff zugrunde
gelegt werden kann. Fiir die Wertungssphire — und damit fir die Sinn-
problematik — ist dagegen nur ein regulativer Vernunftbegriffin Anschlag
zu bringen. Die Gegenstinde der Wertungssphire sind im Verhaltnis
zu denjenigen der Erkenntnissphire nur eingeschrinkt rationalisie-
rungsfihig: Sie konnen nicht mit Vernunft bewiesen, sondern nur mit
Vernunft verteidigt werden.'® In diesem Sinne lisst sich eine Wert-
entscheidung qua verniinftiger Verteidigung »zwar objektivieren, aber
sie wird deshalb nicht objektiv«.” Auf Basis dieser Grundunterschei-
dungen sind schliefilich auch Differenzen hinsichtlich der Verfahren
rationaler Abwigung explizierbar. Wihrend die Lésung der Sinnpro-
blematik iiber das wertende Ordnen des empirisch Gegebenen lauft, vollzieht

160 Vgl. Schluchter1988a, S. 211.
161 Schluchter1988a, S. 211.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft 181

sich die Losung der Zurechnungsproblematik tiber das denkende Ordnen
des empirisch Gegebenen.’* Im ersten Fall handelt es sich um eine »sozial-
philosophische Kritik des Gesinnungswertes«, im zweiten Fall um eine

»technische Kritik des Erfolgswertes einer Handlungsmaxime«.'®

Tabelle 1: Verantwortungsethisches Handeln, Komponenten rationaler Abwi-

gung
Zurechnungsproblematik Sinnproblematik
(Erfolgswert des Handelns, (Gesinnungswert des
zweckrationale Komponen- Handelns, wertrationale
ten) Komponenten)
Bezugspunkt Mittel- und Folgenanalyse Zweck- und Wertanalyse
(Seinssphare) (Sollenssphére)
Gegenstand (objektive) Gegenstinde der (objektivierbare) Cegen-

epistemologische
Grundlage

Fluchtpunkt ratio-
naler Abwagung

Verfahren

Maxime

Erkenntnissphare: empiri-
sche Tatsachen

konstitutiver Vernunftbegriff

(potentiell) wahrheitsfahig

denkendes Ordnen des em-
pirisch Gegebenen:
technische Kritik

nach bestem Wissen

stande der Wertungs-
sphare: praktische Impe-
rative

regulativer Vernunft-
begriff
(potentiell) wahrheits-

bezogen

wertendes Ordnen des
empirisch Gegebenen:
sozialphilosophische
Kritik

nach bestem Gewissen

Wenn das verantwortungsethische Handeln grundsitzlich als nor-
mativer Handlungstyp aufzufassen ist, dann muss die Losung der
Sinnproblematik letztlich als handlungserméglichende Komponente

162 Vgl. Schluchter1988a, S. 210.
163 Bienfait1999, S.156.

), 08:28:33.

Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

interpretiert werden, weil der wertdominierte Handlungszweck gleich-
sam das konstitutive Element verantwortungsethischen Handelns
bildet. Die Zurechnungsproblematik kann demgegeniiber als hand-
lungsrestringierende Komponente verantwortungsethischen Handelns
interpretiert werden, weil die Lésung der Zurechnungsproblematik
wiederum einschrinkende Bedingungen fiir wertorientiertes Verhalten
schafft. Verantwortungsethiker haben gegeniiber Gesinnungsethikern
nur eine eingeschrankte Anzahl sittlich zu billigender Handlungsoptio-
nen.

Fragt man weiter nach einer angemessenen Verhiltnisbestimmung
von Zurechnungs- und Sinnproblematik, so kann zunichst wieder von
der allgemeinen Frage ausgegangen werden, welchen Bedingungen ein
Handeln geniigen muss, das im Sinne der Verantwortungsethik als nor-
mativ qualifiziert gelten kann. Folgt man Schluchter, so muss es »einer
sittlichen Gesinnung entspringen, und es muf} seine Verflochtenheit in
eine ethisch irrationale Welt reflektieren, also die Einsicht widerspie-
geln, dafd aus Gutem Boses entstehen kann. Anders gesagt: Es muf sich
aufler mit einer sittlichen Gesinnung mit einer Folgenabschitzung be-
griinden«.’®* Das Spezifikum gegeniiber der gesinnungsethisch moti-
vierten Handlung liegt folglich darin, dass der Erfolgswert der Hand-
lung »ethische Relevanz«'® besitzt. Der Erfolgswert wird dadurch nicht
zum ethischen Wert, muss aber zum Gesinnungswert in eine »begriin-
dete Beziehung«**® gesetzt werden.

Wenn weiter gefragt wird: Wie stellt Weber sich die Etablierung ei-
ner begriindeten Beziehung zwischen sittlichem Eigenwert und ethisch re-
levantem Erfolgswert vor, so landet man unweigerlich beim Konzept der
Wertdiskussion. Die Wertdiskussion ist das entscheidende Forum »ver-
antwortungsethischer Dialoge«,”” in welcher Sinn- und Zurechnungs-
problematik aufeinander bezogen werden. Sie hat den Zweck, »Gesin-
nungswerte aufihre Verallgemeinerbarkeit zu pritfen und sie zu Erfolgs-

164 Schluchter1988a, S. 251-252.
165 Schluchter1988a, S. 253.

166 Schluchter1988a, S.153.

167 Bienfait 2006, S.166.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

werten in Beziehung zu setzen«.'®® Die Wertdiskussion sollte entspre-
chend ausgerichtet sein auf »die Herausarbeitung letzter, innerlich kon-
sequenter Wertaxiome; die Deduktion der Konsequenzen fiir wertende
Stellungnahmen zu Sachverhalten; die Feststellung der faktischen Fol-
gen der Durchfithrung solcher Stellungnahmen; und die Konfrontation
mit Wertaxiomen, die bei einer Stellungnahme nicht beachtet worden
sind«.'®

Wenn die Wertdiskussion als Forum verantwortungsethischer Dialoge
aufgefasst werden kann, bietet dies zugleich die Moglichkeit, weiter
nach entsprechenden Rationalititskriterien (Lepsius) der zugrundelie-
genden Leitidee zu fragen. In Hinblick auf die Argumentationsregeln
kann zunichst festgehalten werden, dass die Argumentationsteilneh-
mer an die Regeln der aufgeklirten Denkungsart gebunden sind. Diese sich
aus dem Vernunftbezug moralischer Urteilskraft ableitenden Regeln
lauten: »Selbstdenken, an der Stelle jedes andern Denken, jederzeit
mit sich selbst einstimmig denken, also Autonomie, Perspektivenwech-
sel sowie Konsistenz und Konsequenz«.'® Was das weiterfithrende
Rationalisierungspotential einzelner moralischer Urteile und daran
anschlieffender Handlungsoptionen angeht, so muss wieder auf die
unterschiedlichen Modi und Fluchtpunkte rationaler Abwigung hin-
gewiesen werden. Die mit der Zurechnungsproblematik einhergehende
Bestimmung des Erfolgswerts einer Handlung weist demnach ein ho-
heres Rationalisierungspotential auf, als die mit der Sinnproblematik
einhergehende Bestimmung des Gesinnungswerts einer Handlung.
Denn Erstere, die sich auf die Mittel- und Folgenabschitzung rich-
tet, findet ihre Gegenstinde in der Erkenntnissphire, richtet sich also
auf empirische Tatsachen. In epistemologischer Hinsicht kann hier
ein konstitutiver Vernunftbegriff zugrunde gelegt werden. Die dabei
gewonnenen Erkenntnisse sind tiber das denkende Ordnen des empirisch
Gegebenen potentiell wahrheitsfihig. Die mit der Sinnproblematik ein-
hergehende Bestimmung des Gesinnungswerts einer Handlung ist

168  Schluchter1988a, S.307.
169 Schluchter1988a, S. 264.
170 Schluchter1988a, S. 254.

), 08:28:33. Access - I m—

183


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

dagegen nur eingeschrinkt rationalisierungsfihig. Dies hingt vor al-
lem damit zusammen, dass sich die der Sollenssphire zuzuordnende
Klirung des Gesinnungswerts nicht auf empirische Gegenstinde, son-
dern praktische Imperative richtet. Diese sind aber nicht im selben Maf3
objektiv wie diejenigen der Erkenntnissphire. In epistemologischer
Hinsicht kann hier nur ein regulativer Vernunftbegriff angenommen
werden. Die gewonnenen Erkenntnisse sind iiber das wertende Ordnen
des empirisch Gegebenen nicht wahrheitsfihig, sondern allenfalls wahr-
heitsbezogen. Das verantwortungsethische Handlungsmodell zeichnet
sich folglich durch einen immanenten Kritizismus aus, der auf den in
Wertungsfragen zugrundeliegenden regulativen Universalismus des
Vernunftbegriffs zuriickzufithren ist. Moralische Urteile lassen sich
demnach nicht mit Vernunft begriinden, wohl aber mit Vernunft ver-
teidigen. Das Prinzip »kritischer Priifung«'”™ steht dabei im Zentrum.
Der kritizistische Charakter des verantwortungsethischen Handlungs-
modells grenzt dieses zugleich von kognitivistischen Moraltheorien
ab, die ausgehend von einem konstitutiven Universalismus des Ver-
nunftbegrifts, von der Moglichkeit einer formalen Begriindung der
moralischen Gesinnung, ausgehen.”” Das verantwortungsethische
Handlungsmodell hat dariiber hinaus eine dialogische Struktur:

»Wer das Gesetz, nach dem er angetreten, ohne Selbstbetrug erfiillen
will, mufd um die eigenen sletzten, innerlich »konsequenten« Wert-
axiome« und ihre Konsequenzen wissen. Das verlangt, mit einem
Begriff von Nietzsche, intellektuelle Rechtschaffenheit. Es verlangt
aber auch die Bereitschaft zu realen Dialogen, die ein unverzichtbares
Durchgangsstadium zu realen Konfrontationen sind. Immer wieder
betont Weber, daf$ sich Ideale nur im Kampf mit anderen Idealen
bewdhren — oder, aus mangelnder Durchsetzungskraft, unterge-
hen. Bevor sie aber den Test im Leben bestehen kénnen, missen
sie der relativierenden Wirkung von Wert- bzw. Wertungsdiskussio-
nen standgehalten haben, um tberhaupt [..] als liberzeugungsfihig
gelten zu kdnnen. Anders als bei Kant, wo sich jeder jederzeit zwar

171 Schluchter1988a, S. 260.
172 Vgl. hierzu auch Schluchter1988a, S. 309.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

nicht unbedingt faktisch, wohl aber im Prinzip auf den allgemei-
nen Standpunkt stellen kann, fordert Webers Ansatz zwingend eine
formale Gesinnungskritik im Rahmen von Wert- bzw. Wertungsdiskus-
sionen.«'”

Den Kern des verantwortungsethischen Handlungsmodells bildet folg-

lich eine »Ethik des Dialogs«” auf kritizistischer Grundlage. Dieser

Kern lisst sich mit Schluchter wie folgt auf den Punkt bringen:

»Du sollst deine sittliche Uberzeugung einer Wertdiskussion ausset-
zen. Nur diese Maxime, nicht aber eine der (prinzipiellen) Dialogver-
weigerung, entspricht dem Gebot der Verniinftigkeit. Nurwennwirihr
folgen, kdnnen wir hoffen, Klarheit iiber unsere Uberzeugung und die
der anderen zu gewinnen sowie (iber die voraussehbaren Folgen, die
mitihrerjeweiligen Verwirklichung verbunden sind. Nur wenn wir ihr
folgen, urteilen und handeln wir in praktischen Fragen aufgeklart. Ge-
wifs: Praktische Fragen, das ist Webers Meinung, lassen sich in einem
rationalen Diskurs letztlich nicht entscheiden. Durch ihn und in ihm
iberwindet man den Hiatus zwischen Verstehen und Billigen nicht.
Aber sie lassen sich in ihm und durch ihn rational klaren. Darin be-
steht der Wert des Dialogs, der Wertdiskussion.«'”®

Zusitzlich lassen sich von Weber avisierte spezifische Motivationsquel-

len verantwortungsethischen Handelns identifizieren, diese liegen so-

wohl auf kognitiver als auch auf emotionaler Ebene:

»Wo immer Weber sich ausfiihrlicher zur Verantwortungsethik du-
Rert, begegnen Begriffe wie Klarheit, Augenmafs, innere Distanz zu
Menschen und Dingen, Leidenschaft, Verantwortungsgefiihl. Diese
Begriffe bezeichnen Qualitaten, die Menschen, die ihr Leben bewusst
fihren wollen, haben sollten. [..] Klarheit und Augenmafs fallen ins
kognitive, Leidenschaft und Verantwortungsgefiihl ins emotionale
Feld. Innere Distanz zu den Dingen und Menschen, auch zu sich

173

Schluchter1988a, S. 259.

174 Schluchter1988a, S. 328.

175

Schluchter 1988a, S. 328—329.

), 08:28:33. Access - I m—

185


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

selber, scheint die Haltung, in der sich diese Qualitidten miteinander
verbinden. Es ist eine Haltung, die dem Gebot der Verniinftigkeit ent-
spricht. Diese innere Distanz ist aber nur die Kehrseite der Hingabe
an eine Sache. Auf diese kommt bei Weber alles an. Denn sie allein
vermag dem Handeln inneren Halt zu geben [..]. Der Mensch mit ech-
ter sittlicher Gesinnung ist einer geglaubten und iberpersonlichen
Sache leidenschaftlich hingegeben und doch zugleich nicht blind an
sie verloren. Dies deshalb, weil diese Hingabe, die zugleich Distanz

zulaft, ja fordert, letztlich aus bewufter Entscheidung stammt.«'7¢

Damit sind die Bestimmungsgriinde verantwortlichen Handelns hinrei-
chend geklirt, die Verantwortungsethik ist als wertbezogener, rationaler
Handlungstyp rekonstruiert. Im nichsten Schritt muss nach den Poten-
tialen der Perpetuierung dieser Handlungsorientierung vermittels Ko-
ordination gefragt werden. Damit kommt die Frage nach Grenzen und
Moglichkeiten der Ordnungsbildung bzw. Ordnungsrelevanz in den Fo-
kus der Aufmerksamkeit. Diesem Aspekt widmet sich der folgende Ab-
schnitt.

5.2.3.2 Ordnungsmodell eines weberianischen
Zivilgesellschaftskonzepts: das (eingeschrankte)
Koordinationspotential verantwortungsethischen Handelns
Die hier interessierende Frage nach den Moglichkeiten und Grenzen
einer verantwortungsethisch geprigten Ordnungsbildung lasst sich in
weberianischer Perspektive als Frage nach den Potentialen der Institu-
tionalisierung von Leitideen und ihrer Verfestigung in gesellschaftlichen
Ordnungszusammenhinge bzw. Differenzierungslinien iibersetzen.
Weber selbst hat unter diesem Gesichtspunkt, wenn auch nur rudi-
mentdr, verschiedene historische Kulturwerte in den Blick genommen.
So befasst er sich vor allem in der »Zwischenbetrachtung« mit ver-
schiedenen kulturellen Sphiren und ihren etwaigen Verfestigungen
zu gesellschaftlichen Ordnungen.””” Weber fokussiert dabei so Unter-

176  Schluchter1988a, S. 266—267.
177 Vgl. Weber1986d [1920].

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

schiedliches wie Religion, Politik, Okonomie, Kunst und Erotik. Allein,
direkte Anschlussstellen fiir die Frage nach Potentialen einer spezi-
fisch verantwortungsethischen Ordnungsbildung (etwa im Sinne einer
neben Staat und Markt ausdifferenzierten biirgerlichen Gesellschaft)
finden sich dort nicht. Die Zivilgesellschaft als potentielle Referenz-
ordnung der verantwortungsethischen Leitidee fehlt in Webers Liste
gesellschaftlicher Sphiren und Ordnungen. Und auch die Sphire der
Politik bleibt unter verantwortungsethischen Gesichtspunkten aufden
vor: Im Gegensatz zu Politik als Beruf”® ist Politik als Sphire, wo sie in der
»Zwischenbetrachtung« in den Blick genommen wird, nicht von einer
verantwortungsethischen, sondern von einer machtpolitischen Perspektive
durchdrungen."”

Der Umstand, dass sich in der »Zwischenbetrachtung« an keiner
Stelle Uberlegungen zur verantwortungsethischen Ordnungsbildung
finden, ist vor allem darauf zuriickzufithren, dass Weber sich dort
in seiner streng erfahrungswissenschaftlichen Perspektive exklusiv
auf historische Ordnungsbildungen manifester Kulturwerte beschranke.
Was seine Institutionalisierungs- und Differenzierungstheorie angeht,
so bilden nicht etwa iiberhistorische ethische Eigenwerte, sondern
historische Kulturwerte die primiren Untersuchungsgegenstinde.

Man konnte meinen, dass in Hinblick auf mégliche Anschlussstel-
len zur Klirung der Frage nach Potentialen verantwortungsethischer
Ordnungsbildung nicht der Verweis auf die »Zwischenbetrachtungs,
sondern auf die Protestantische Ethik weiterhilft. Schliefilich befasst
Weber sich dort ganz explizit mit dem Verhiltnis von (religioser) Ethik
und Welt: Hier werden nicht nur die Bedingungen der Moglichkeit
einer (ethischen) Wertgeltung untersucht, sondern auch die sich daraus
ergebenden Folgen fiir gesellschaftliche Ordnungszusammenhinge.'*°
Fir die Frage nach den Moglichkeiten einer verantwortungsethischen
Ordnungsbildung hilft aber der Blick auf die Protestantische Ethik nur

178 Vgl. Weber 1988c [1921].
179 Vgl. Weber1986d [1920], S. 547.
180 Vgl. Weber1986a [1920].

), 08:28:33. Access - I m—

187


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

bedingt. Zum einen fokussiert Weber hier, im Gegensatz zur »Zwischen-
betrachtungc, gar nicht explizit die immanenten Konstitutionsbedingun-
gen einzelner gesellschaftlicher Ordnungen. Die Protestantische Ethik ist
vielmehr als Konstellationsanalyse angelegt, im Rahmen derer in einer
intersektionalen Perspektive die religidse Bedingtheit der kapitalistischen
Wirtschaftsordnung nachgewiesen werden soll. Noch entscheidender
scheint zum anderen aber die Tatsache, dass zwischen protestantischer
Ethik und Verantwortungsethik eine Differenz im ontologischen Status
des jeweils in Betracht gezogenen ethischen Werts besteht: In der Pro-
testantischen Ethik ist Weber um eine, wie es im >Wertfreiheitsaufsatz«
heifdt, »realistische« Wissenschaft vom Ethischen«®' bemiiht, diese ist
der Erkenntnissphire zuzuordnen. Hier geht es um »die Aufzeigung
der faktischen Einfliisse, welche die jeweilig in einer Gruppe von Men-
schen vorwiegenden ethischen Ueberzeugungen durch deren sonstige
Lebensbedingungen erfahren und umgekehrt wieder auf diese geiibt
haben«.”®* Die Verantwortungsethik dagegen ist eine Ethik, die iiber
ihr formales Moralprinzip Aussagen iiber das »Geltensollende«'* treffen
soll, sie ist der Wertungssphire zuzuordnen. Die Protestantische Ethik
fokussiert also einen historischen Kulturwert, die Verantwortungsethik
dagegen einen tiberhistorischen ethischen Eigenwert.

Festzuhalten bleibt, dass es vermutlich vor allem selbst auferleg-
te erfahrungswissenschaftliche Restriktionen sind, die Weber davon
abhalten, sich mit den Konstitutionsbedingungen einer verantwor-
tungsethischen Ordnung niher auseinanderzusetzen. Demgegeniiber
wird hier die Position vertreten, dass diese Auseinandersetzung auf
dem Boden einer empirischen Wissenschaft sehr wohl maéglich ist. Was
fiir Kulturwerte gilt, muss unter dem Gesichtspunkt der Analyse der
Moglichkeiten und Grenzen der Institutionalisierung von Leitideen
auch fiir ethische Eigenwerte gelten. Obzwar unterschiedlichen Sphiren
zuzuordnen, sind beide Varianten in kultursoziologischer Hinsicht als
Leitideen aufzufassen, deren potentielle gesellschaftliche Wirkmacht

181  Weber1985e [1922], S. 502.
182 Weber1985e [1922], S. 502.
183 Weber1985e [1922], S. 502.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

einer wissenschaftlichen Untersuchung zuginglich ist. Egal ob es sich
um ethische Eigenwerte mit iiberhistorischem Geltungsanspruch oder
um Kulturwerte mit lediglich historischem Geltungsanspruch handelt,
der Prozess einer potentiellen Wertverwirklichung auf der Ordnungs-
ebene folgt denselben Mechanismen und Regeln. Die Bedingung der
Moglichkeit der Geltung ethischer Eigenwerte lisst sich an denselben
Standards messen wie die Bedingung der Méglichkeit der Geltung von
Kulturwerten.

Die Erweiterung des Bezugsrahmens der institutionentheoreti-
schen Uberlegungen von Kulturwerten mit historischem Geltungsanspruch
auf ethische Eigenwerte mit iiberhistorischem Geltungsanspruch stellt folglich
keinen Bruch mit Webers erfahrungswissenschaftlicher Perspektive
dar. Im Folgenden soll diese These mit Rekurs auf die institutionentheo-
retischen Uberlegungen Rainer Lepsius’ weiter untermauert werden.
Der institutionentheoretische Ansatz Lepsius’ birgt qua konzeptio-
neller Trennung von legitimer Ordnung und Geltung das Potential, die
normative und die deskriptive Ebene des Zivilgesellschaftskonzepts auf
systematische Art und Weise zu vermitteln. Innerhalb dieses Rahmens
wird es moglich sein, die Frage nach den Maglichkeiten und Grenzen
einer ordnungstheoretischen Prizisierung der normativen Leitidee
der Zivilgesellschaft zu kliren. Denn in einem weiteren Schritt konnen
dann die Geltungsstandards von Leitideen herausgearbeitet und auf
die Verantwortungsethik bezogen werden. Die daraus gewonnenen
Einsichten in die Moglichkeiten und Grenzen verantwortungsethi-
scher Ordnungsbildung kénnen schlieflich ins Verhiltnis zu anderen
gesellschaftlichen Ordnungen gesetzt werden. Den Fluchtpunkt der
restlichen Untersuchung stellt damit die Frage dar, welchen Platz die in
normativer Hinsicht als verantwortungsethische Leitidee konzipierte
Zivilgesellschaft im gesellschaftlichen Ordnungsgefiige einnimmt. Re-
prisentiert sie, wie z.B. im Rahmen der Dritte-Sektor-Forschung'®*
angenommen, eine eigene Ordnung, die gleichberechtigt neben Wirt-
schaft und Staat einzureihen ist, oder erreichen zivilgesellschaftliche
Handlungszusammenhinge nicht diesen Grad an Verfestigung?

184 Vgl. Birkholzer et al. 200s5.

), 08:28:33. Access - I m—

189


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Im ersten Schritt muss der institutionentheoretische Rahmen ein-
gefithrt werden, wobei zunichst die Frage im Mittelpunkt steht, inwie-
fern hier vermittels des konzeptionellen Einbezugs ethischer Eigenwer-
te mit itberhistorischem Geltungsanspruch das Potential einer systema-
tischen Vermittlung von normativer und deskriptiver Dimension zu er-
kennen ist. Folgt man den institutionentheoretischen Uberlegungen von
Rainer Lepsius, so kann festgehalten werden, dass der Institutionenbe-
griff grundsitzlich theoretisch amorph ist:

»Jede auf Dauer gestellte Handlungsorientierung, die nicht situativ,
spontan, einmalig oder abweichend ist, gilt als institutionalisiert«.
Jede soziale >Einrichtungs, Regulierung, Organisation wird als >In-
stitution«< bezeichnet. So ist die Schule eine Institution, ebenso die
5 %-Klausel im Wahlrecht, die Meinungsfreiheit, aber auch die Euro-
paische Gemeinschaft. Marcel Reich-Ranicki ist zu einer >kritischen
Institution< geworden. VerhaltensregelmaRigkeiten, Organisations-
formen, Verfahrensweisen, Sinnzusammenhinge, gedachte Ordnun-
gen, all das gehdrt zum Bedeutungsfeld der Institutionen.«'®

Der analytische Gehalt des Institutionenbegriffs ergibt sich Lepsius zu-
folge deshalb weniger »iiber die Frage: Was sind Institutionen?, sondern
[iiber] die Frage: Welches Problem soll bearbeitet werden?«** Es ist die
Antwort auf diese Frage, die den Ansatz von Lepsius im Kontext der Fra-
genach einer ordnungstheoretischen Prizisierung der Verantwortungs-
ethik attraktiv macht. Bei Lepsius heifdt es namlich weiter:

»Institutionen sind in dieser Perspektive soziale Strukturierungen,
die einen Wertbezug handlungsrelevant werden lassen. [..] Der In-
stitutionenbegriff ist dann mehr als die Summe von Regulierungen,
Verhaltensdauerhaftigkeiten, Organisationen, >Einrichtungens, er be-
zieht sich auf eine spezifische Problemstellung. Institutionenanalyse

185 Lepsius 2013, S.13.
186 Lepsius 2013, S.13.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

versucht, das Spannungsfeld zwischen Ideen und Verhaltensstruktu-

rierung zu beschreiben und zu erklaren.«"®

Freilich ist das Spannungsfeld zwischen Ideen und Verhaltensstruk-
turierung komplex. Will man die Institutionenanalyse fir eine Mo-
dellierung des Verhiltnisses von normativer und deskriptiver Ebene
des Zivilgesellschaftsbegriffs fruchtbar machen, ist zunichst daran zu
erinnern, dass schon die »Deskription mit unter Umstinden gehalt-
vollen normativen Gegebenheiten«®® operiert. Dies bedeutet, dass in
Hinblick auf den epistemologischen Status der Idee Vorsicht geboten
ist. Legt man die Weber’sche Unterscheidung zwischen einer »realis-
tische[n]« Wissenschaft vom Ethischen« im Sinne einer deskriptiven
Analyse normativer Gehalte und einer Ethik im Sinne eines Systems von

Aussagen »iiber das Geltendsollende«®

zugrunde, dann lasst sich eine
deskriptive und eine normative Institutionenanalyse unterscheiden,
wobei nur die Letztere fiir die ordnungstheoretische Prizisierung der
Verantwortungsethik in Frage kime.

In einem nichsten Schritt ist daher zu priifen, ob Lepsius’ insti-
tutionenanalytische Uberlegungen iiber die deskriptive Dimension
hinausweisen. Begreift man mit Lepsius Institutionenanalyse in einem
weberianischen Rahmen als Versuch, »das Spannungsfeld von Ideen

19 dann

und Verhaltensstrukturierung zu beschreiben und zu erkliren,
konnte man abermals geneigt sein, Webers Protestantismusstudie als
klassische Referenz heranzuziehen. Das Spannungsfeld zwischen einer
ethisch-religiosen Weltanschauung (protestantische Ethik) und einer
methodisch-rationalen Lebensfithrung im Sinne einer kapitalismus-
affinen Verhaltensstrukturierung steht schliefflich im Zentrum der

191

Untersuchung.” Wiirde das Programm einer Institutionenanalyse

187 Lepsius 2013, S.14.

188 Forst 2014, S.139.

189 Weber1985a [1922], S. 502.
190 Lepsius 2013, S.14.

191 Vgl. Weber1986b [1920].

), 08:28:33. Access - I m—

191


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

entlang dieser Linie ausgearbeitet, so kime man im Ergebnis zur de-
skriptiven Variante, denn in der Protestantismusstudie bemitht Weber
ausschlieflich die »realistische« Wissenschaft vom Ethischen«. Metho-
dologische Erkenntnisse iiber das Verhiltnis einer Ethik im Sinne eines
Systems von Aussagen »iiber das Geltendsollende« und einer Verhal-
tensstrukturierung im deskriptiven Sinn wiren ausgehend von dieser
Strategie nicht zu erwarten. Lepsius aber entgeht dieser Engfithrung,
indem er die Institutionenanalyse nicht an das Modell der Protestan-
tismusstudie, sondern an Webers Begrift der legitimen Ordnung aus den
Grundbegriffen riickbindet.”*

In den Grundbegriffen findet der Begriff der Verhaltensstrukturie-
rung seine Entsprechung in dem der »RegelmdfSigkeit der Einstellung
sozialen Handelns«.”* Anhand der Differenzierung eines Bedingungs-
gefiiges arbeitet Weber hierzu insbesondere in §4 und §5 eine Typologie
aus. In §4 werden >Brauchy, >Sitte« und >Interessenlage« eingefiihrt:

»Eine tatsdchlich bestehende Chance einer Regelmifigkeit der Ein-
stellung sozialen Handelns soll heifSen Brauch, wenn und soweit
die Chance ihres Bestehens innerhalb eines Kreises von Menschen
lediglich durch tatsichliche Ubung gegeben ist. Brauch soll heifen
Sitte, wenn die tatsichliche Ubung auf langer Eingelebtheit beruht.
Sie soll dagegen bezeichnet werden als >bedingt durch Interessenlage<
(vinteressenbedingtd, wenn und soweit die Chance ihres empiri-
schen Bestandes lediglich durch rein zweckrationale Orientierung des

Handelns der Einzelnen an gleichartigen Erwartungen bedingt ist.«'%

In § 5 wird dann der Begriff der legitimen Ordnung eingefithrt: »Han-
deln, insbesondere soziales Handeln und wiederum insbesondere eine
soziale Beziehung, kénnen von Seiten der Beteiligten an der Vorstellung
vom Bestehen einer legitimen Ordnung orientiert werden. Die Chance,
dafd dies tatsichlich geschieht, soll sGeltung« der betreffenden Ordnung

192 Vgl. Weber 1985f [1922], S. 573-576.
193  Weber1985f [1922], S. 570.
194 Weber1985f [1922], S. 570-571.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

heiffen.«** Hinsichtlich der Differenzierung des Bedingungsgefiiges
ergeben sich nun entscheidende Unterschiede zwischen den Begriffen
Brauch, Sitte und Interessenlage aus $4 einerseits und dem Begriff
der legitimen Ordnung aus §5 andererseits. Bei Ersteren ist die Re-
gelmifigkeit des sozialen Handelns duflerlich-empirisch bedingt, es
handelt sich entweder um gewohnheitsmiflige oder um extrinsisch
motivierte Formen der Verhaltensstrukturierung. Erst mit dem Begriff
der legitimen Ordnung riickt die Verbindung von Idee und Verhaltens-
strukturierung in den Fokus. In diesem Fall ist die RegelmiRigkeit des
sozialen Handelns bedingt durch eine Orientierung an einem mit dem
»Prestige der Vorbildlichkeit oder Verbindlichkeit«®® ausgestatteten
»Sinngehalt«.”” Die Verhaltensstrukturierung ist im Falle der Geltung

198 bestimmt.™?

von einem wertrationalen »Pflichtgefithl«

Nun ist der Status der Geltungsfrage entscheidend. Diese steht
einerseits in unmittelbarem Zusammenhang, aber andererseits — und
dies ist im vorliegenden Kontext der entscheidende Punkt — nicht in
unmittelbarer Verbindung mit dem Begriff der legitimen Ordnung.
Legitime Ordnung und (empirische) Geltung sind zwar aufeinander
bezogen, bilden aber keine Einheit. Ginge man von deren Einheit aus,
so wire man schnell bei der oben kritisierten Verhiltnisbestimmung als
bloflem Komplementirverhiltnis, wobei entweder (filschlicherweise)
unmittelbar von der (empirischen) Geltung auf die legitime (norma-
tive) Ordnung geschlossen wiirde (kritiklose Affirmation, normfreier
Soziologismus) oder von der legitimen (normativen) Ordnung auf die
(empirische) Geltung (Utopismus, bodenloser Normativismus).**° Weil
Lepsius (mit Weber) diesen Kurzschluss durch die Scheidung der Be-
griffe legitime Ordnung und (empirische) Geltung vermeidet, kann

195 Weber1985f [1922], S. 573.

196 Weber1985f[1922], S. 574.

197 Weber198sf [1922], S. 573.

198  Weber1985f [1922], S. 573.

199 Zur wertrationalen Fundierung des Ordnungs- und Institutionalisierungspro-
blems vgl. auch Schwinn 2009, S. 44.

200 Vgl. Forst 2014, S.137; Honneth 2013, S. 306.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194 Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

er die Geltungsfrage als Frage der Institutionalisierung von Leitideen
stellen:

»In diesem Sinne ist das Erklarungsproblem, das ich dem Begriff
der Institution zuordne, die Analyse der Voraussetzungen fir die
Celtung von auf»>Sinnbezlige« gerichteten legitimen Ordnungen. Mit
anderen Worten: Institutionenanalyse stellt die Frage: Welche Leit-
ideen wirken in welchen Handlungskontexten bis zu welchem Crade
verhaltensstrukturierend? Da es sich immer um ein Mehr oder We-
niger handelt, empfiehlt es sich, von Institutionalisierungsprozessen
auszugehen, nicht von einem festen Bestand an Institutionen, die
insbesondere in einer anthropologischen Sicht leicht ontologisiert
werden konnen. Durch Institutionalisierungsprozesse werden Leit-
ideen mehr oder weniger aus dem Synkretismus des Wiinschbaren
isoliert, fiir mehr oder weniger eindeutig ausdifferenzierte Hand-
lungskontexte spezifiziert und mit mehr oder weniger Geltungskraft
ausgestattet.«*”'

Hier zeigt sich, dass die Erweiterung des Bezugsrahmens der insti-
tutionentheoretischen Uberlegungen von Kulturwerten mit historischem
Geltungsanspruch auf ethische Eigenwerte mit iiberhistorischem Geltungs-
anspruch ohne weiteres moglich ist und damit keinen Bruch mit We-
bers erfahrungswissenschaftlicher Perspektive darstellt. Denn der
der legitimen Ordnung zugrundeliegende Sinnbezug kann entweder
ein historischer Kulturwert sein oder ein iiberhistorischer ethischer
Eigenwert. Uber die Realisierungschancen dieser verschiedenen Leit-
ideen ist damit allerdings noch wenig gesagt. Dennoch erlaubt diese
Auslegung der Institutionenanalyse wichtige Riickschliisse auf das
(methodologische) Problem der Verhiltnisbestimmung von normativer
und deskriptiver Bedeutungsebene des Zivilgesellschaftsbegrifts. Der
institutionenanalytische Zugang konzipiert das Verhiltnis von norma-
tiver und deskriptiver Ebene nicht als einfaches Entsprechungs- oder
Komplementirverhiltnis, sondern konzipiert (und problematisiert!)

201 Lepsius 2013, S.15.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

deren Vermittlung explizit durch den Gedanken des Institutionalisie-
rungsprozesses. Inwiefern eine normative Leitidee iiberhaupt in einem,
und wenn ja, in welchem Kontext verhaltensstrukturierend ist, stellt
sich als Frage der Institutionalisierung dieser Leitidee, die Frage nach
deren Handlungs- und Ordnungsrelevanz ist eine Frage nach deren
Institutionalisierungsgrad.

Wie ist es um das Institutionalisierungspotential der verantwor-
tungsethischen Leitidee bestellt? Um dies zu untersuchen, miissen
zunichst die Geltungsstandards von Leitideen als Konstitutionsbedin-
gungen von Institutionalisierungsprozessen im Allgemeinen herausge-
arbeitet werden.

Besinnt man sich zuriick auf die schon von Weber in der »Zwischen-
betrachtung« analysierten historischen Kulturwerte (Wertsphiren),
dann kann deutlich gemacht werden, dass die Ordnungstauglichkeit
einer Leitidee im Wesentlichen von deren Normierungspotential abhangig
ist. Dieses Normierungspotential wiederum wird insbesondere von drei
Faktoren bestimmt: erstens von der Moglichkeit, Rollenerwartungen zu
spezifizieren und festzuschreiben. Hier interessiert, inwiefern aus der
Leitidee klare Handlungskriterien abgeleitet werden konnen. Dies ist
notwendig, weil die Koordinationsleistungen von Werten an sich eher
gering sind:

»Weber charakterisiert die Anspriiche der Wertspharen als universell
ausgreifend und expansiv, ohne immanente Grenzen oder Anlei-
tungen, wie sie verhaltenswirksam umgesetzt werden sollen. [..] So
gibt der Wert der Wahrheit keine Anhaltspunkte und Kriterien fir
konkrete Orientierungen und Handlungen an die Hand. Die Aufgabe
von Werten liegt auf einer anderen Ebene. Werte liefern abstrakte
und generalisierte Orientierungen, die als Praimissen des Handelns
fungieren.«*°

Mit Blick auf das Tableau der Werte aus der »Zwischenbetrachtung«
lassen sich spezifikationsstarke von spezifikationsschwachen Leitideen

202 Schwinn 2009, S. 44.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

unterscheiden: »Zu den spezifikationsstarken Sphiren gehéren Wirt-
schaft, Recht, Politik und Wissenschaft, zu den spezifikationsschwachen
Kunst, Liebe und heute in zunehmendem Mafle auch Religion.«*® Die
Moglichkeit, Verhaltenserwartungen zu reglementieren, ist nach We-
ber in starkem Maf3e abhingig von der »Mdoglichkeit einer rationalen
Formulierung des gemeinten Sinngehalts«*** des jeweils zugrundelie-
genden Wertes. Diese Moglichkeiten sind unterschiedlich ausgeprigt.
Je besser die Rationalisierung des Sinngehalts gelingt, desto besser kon-
nen »Methoden und Techniken entwickelt werden, iiber die sich Stan-
dards und Regeln erfinden und durchsetzen lassen, die das Handeln [...]
systematisieren, voraussehbar und intersubjektiv kontrollierbar werden
lassen. Solche Kriterien spezifizieren die Anwendungsbedingungen von
Werten«.”® Dieser Aspekt kann am Beispiel der Rationalisierung des
Sinngehalts der 6konomischen Wertsphire verdeutlicht werden:

»Wirtschaftliches Handeln wird zu einem rational kapitalistischen
Handeln, wenn es dauerhaft und planmafig auf Rentabilitat gerichtet
ist. Diese Rentabilititsorientierung wird systematisiert, berechenbar
und intersubjektiv kontrollierbar durch die Verwendung bestimmter
Hilfsmittel, etwa der Kostenrechnung, der Preis-Mengenkalkulation,
der Absatzplanung. Alle diese Verfahren, sie mégen sich iiber die
Zeit verfeinern und &dndern, halten die Rentabilititsorientierung
konstant, erméglichen ihre Geltung unter wechselnden Kontextbe-
dingungen.«*®

Das Normierungspotential einer Leitidee ist jedoch nicht nur von der
Moglichkeit der Spezifikation und Festschreibung von Rollenerwartun-
gen abhingig. Diese Rollenerwartungen miissen sich zweitens auch ver-
mittels der Moglichkeit der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen
durchsetzen lassen. Auch hier sind die Optionen, je nachdem, welche
Leitidee man betrachtet, unterschiedlich ausgepragt.

203 Schwinn 2009, S. 46.

204 Weber1980 [1921-1922], S.14.

205 Vgl. auch Lepsius 1989, S. 216; Schwinn 2009, S. 46.
206 Lepsius 1989, S. 216.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft 197

»Wie jede Verhaltensregulierung, so bedarf auch eine institutiona-
lisierte Leitidee einer Sanktionsmacht, die ihren Geltungsanspruch
durchsetzt und verteidigt. Art und Starke der Sanktionen sind ein
Element des Institutionalisierungsprozesses. Die Geltung des Wirt-
schaftlichkeitsprinzips beispielsweise wird durch die Sanktionen des
Marktes bekraftigt. Die Durchsetzung der Aufwands- und Ertrags-
kalkulation als Rationalisierungskriterium ist dann wahrscheinlich,
wenn Verluste eintreten, die auch durch externe Subventionen oder
Kredite nicht ausglichen werden kénnen und der Betrieb in Konkurs
gehen muss. Marktsteuerungen stellen insofern immer scharfe Sank-
tionsmittel bereit, die Ausschaltung von Marktsteuerungen hingegen
vermindert die Sanktionsmacht der institutionalisierten Leitidee
der Wirtschaftlichkeit. Gleiches gilt fiir Institutionen, die rechtlich
verfasst sind, ihre Geltung wird durch straf- oder schuldrechtliche
Sanktionen gestiitzt. Das Abtreibungsverbot zum Beispiel verlor mit
seiner Straffreiheit an Geltung.«**’

Das Normierungspotential einer Leitidee hangt drittens davon ab, ob es
moglich ist, spezifische Geltungskontexte der Leitidee auszudifferen-
zieren:

»Rationalitatskriterien, an denen sich Handeln ausrichten soll, gelten
nicht abstrakt, sondern immer nur innerhalb eines abgegrenzten
Handlungskontextes. Die Wirksamkeit eines Rationalitatskriteriums
ist daher gebunden an die entsprechende Strukturierung einer Hand-
lungssituation. Der Institutionalisierungsprozess umfasst nicht nur
die Konkretisierung einer Leitidee, sondern stets auch eine Kontext-
bestimmung fiir ihre Giiltigkeit. Erlaubt der Handlungskontext keine
Verhaltensorientierung an den Rationalititskriterien, so konnen die-
se nicht oder nur unvollkommen verfolgt werden. Der Grad, in dem
der Geltungskontext aus anderen Handlungssituationen ausgeglie-
dert wird, ist daher ein wesentliches Element von Institutionalisie-
rungsprozessen. Im Falle der Institutionalisierung der Leitidee der
Wirtschaftlichkeit bedeutet dies zum Beispiel die Trennung von Be-
trieb und Haushalt, von Arbeitsbeziehungen und Familienbindungen,

207 Lepsius1997, S.29.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

von betrieblichen Kosten und Ertrigen und gebietskorperschaftlich
bereitgestellten Leistungen fiir die Infrastruktur.«*°®

Mit diesen zentralen Geltungsstandards von Leitideen (vgl. Tabelle 2)
lasst sich im nichsten Schritt nun auch das Ordnungspotential sozial-
moralischer Sinnzusammenhdnge analysieren. Dafir muss in Bezug auf
die hier vorgelegte verantwortungsethische Fassung der zivilgesell-
schaftlichen Leitidee erstens (1) die Frage beantwortet werden, wie es
um die »Moglichkeiten einer rationalen Formulierung des gemeinten

*%9 steht. Zweitens (2) ist zu kliren, welche Méglichkeiten

Sinngehalts«
der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen bestehen. Drittens

schlieRlich (3) muss erdrtert werden, wie es um die Moglichkeiten der

Ausdifferenzierung spezifischer Geltungskontexte der Leitidee steht.

Tabelle 2: Spektrum ordnungstheoretischer Geltungsstandards von Leitideen

Ordnungsfahigkeit
gering
symbolisch-kulturelle
Geltung (Normie-
rungspotential gering)

Leitidee/Wert

Ordnungsfihigkeit
hoch

institutionelle Geltung
(Normierungspotential
hoch)

+

Spezifikation gering

Sanktionspotential
gering

unbegrenzt

(1.) Reglementierung von
Verhaltenserwartungen

(2.) Sanktionierung von
Verhaltenserwartungen

(3.) Ausdifferenzierung
von Geltungskontexten

Spezifikation hoch

Sanktionspotential hoch

begrenzt (ausdifferen-
ziert)

208 Lepsius 1997, S. 28.

209 Weber1980 [1921-1922], S. 14.

), 08:28:33.

Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Ad 1: Was zunichst die Moglichkeit der Spezifikation und Fest-
schreibung verantwortungsethischer Rollenerwartungen angeht, so
muss letztendlich die kritische Frage beantwortet werden, ob iber die
Rationalisierung des Sinngehalts »Methoden und Techniken entwi-
ckelt werden [konnen], iber die sich Standards und Regeln erfinden
lassen, die das Handeln in bestimmten Kontexten systematisieren,
voraussehbar und intersubjektiv kontrollierbar werden lassen«.”®

Die Rationalisierung des Sinngehalts verantwortungsethischen
Handelns ist nur bedingt moéglich. So zeigte sich zwar, dass der We-
ber’sche Freiheitsbegriff einen zwingenden Vernunftbezug aufweist
und verantwortungsethisch motivierte Handlungen dementsprechend
an die aufgeklirte Denkungsart gebunden sind. Davon ausgehend war
sogar eine Explikation der Komponenten rationaler Abwigung verant-
wortungsethischen Handelns moglich. So konnte gezeigt werden, dass
sich diese rationale Abwigung einerseits auf die Zurechnungsproble-
matik, andererseits auf die Sinnproblematik bezieht. Wihrend Erstere
in zweckrationaler Hinsicht auf den Erfolgswert des Handelns fokus-
siert, ist Letztere in wertrationaler Hinsicht auf den Gesinnungswert
der Handlung ausgerichtet. In Hinblick auf die Zurechnungsproble-
matik soll dber denkendes Ordnen des empirisch Gegebenen (technische
Kritik) eine Mittel- und Folgenanalyse durchgefiithrt werden, die auf die
objektiven Gegenstinde der Erkenntnissphire (empirische Tatsachen)
abhebt. In Hinblick auf die Sinnproblematik soll dagegen iiber wertendes
Ordnen des empirisch Gegebenen (sozialphilosophische Kritik) eine Zweck-
und Wertanalyse durchgefiithrt werden, die sich auf die objektivierbaren
Gegenstinde der Wertungssphire (praktische Imperative) richtet. So
lasst sich die Zurechnungsproblematik auf die Maxime nach bestem Wis-
sen, die Sinnproblematik dagegen auf die Maxime nach bestem Gewissen
herunterbrechen.””

Doch nicht nur die Komponenten rationaler Abwigung verantwor-
tungsethischen Handelns verweisen auf die Méglichkeit der Systemati-
sierung. So konnten weiter oben weitere Rationalititskriterien verant-

210 Schwinn 2009, S. 46.
211 Vgl. Bienfait 1999, S.159; Schluchter 1988a, S. 210.

), 08:28:33. Access - I m—

199


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

wortungsethischen Handelns herausgearbeitet werden, insbesondere
solche, die mit der Wertdiskussion in Zusammenhang stehen. Auch die
Wertdiskussion, innerhalb derer Sinn- und Zurechnungsproblematik
aufeinander bezogen werden, folgt demnach bestimmten Regeln. So ist
allen voran der Zweck der Wertdiskussion festgeschrieben: Es geht um
die Explikation innerlich konsequenter Wertaxiome, die Ableitung der
Konsequenzen wertender Stellungnahmen sowie um die Feststellung
der Folgen des wertbasierten Handlungsvollzugs, wobei auch solche
Wertaxiome herausgearbeitet und in die Entscheidung mit einbezogen
werden sollen, die beim potentiellen Handlungsvollzug nicht beachtet
werden.”” Dariiber hinaus konnten die Argumentationsvorausset-
zungen spezifiziert werden: »Selbstdenken, an der Stelle jedes andern
Denken, jederzeit mit sich selbst einstimmig denken, also Autonomie,
Perspektivenwechsel sowie Konsistenz und Konsequenz«.*

Alle bisher genannten Aspekte: Vernunftbezug des Freiheitsbe-
griffs, Komponenten rationaler Abwigung verantwortungsethischen
Handelns sowie Zweck und Regeln der Wertdiskussion, lassen sich
durchaus als Rationalititskriterien verantwortungsethischer Sinnzu-
sammenhinge deuten, weil sie allesamt auf eine Systematisierung
verantwortungsethischen Handelns ausgerichtet sind. Gleichwohl ist,
was die Frage der Rationalisierungsfihigkeit angeht, auf wichtige Ein-
schrinkungen hinzuweisen. Sie hingen zum einen damit zusammen,
dass die Verantwortungsethik einen rein formalen Charakter hat.**
Sie liegt nicht auf derselben Ebene wie etwa der fiir die 6konomische
Wertsphire leitende materiale Wert der Rentabilitit, aus dem sich
gleichsam handfeste Techniken wie z.B. Kostenrechnung etc. ableiten
lassen. Sowohl die Komponenten rationaler Abwigung als auch die Dis-
kursregeln der Wertdiskussion haben rein formalen Charakter, sie sind
Regeln zweiter Ordnung, die nicht unmittelbar Handlungsanweisungen
zu liefern in der Lage sind. Eine zweite weitreichende Einschrinkung

212 Vgl. Schluchter1988a, S. 264.

213 Schluchter1988a, S. 254.

214 Zum formalen Charakter des verantwortungsethischen Moralprinzips vgl.
Schluchter1988a, S. 273.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

der Rationalisierungsfihigkeit der verantwortungsethischen Leitidee
kommt in den Blick, wenn die konflikttheoretische Ausrichtung der
Verantwortungsethik nochmals in Rechnung gestellt wird. Was die
Ableitung ethisch-moralischer Handlungsempfehlungen angeht, so
steht am Ende einer Wertdiskussion oft nicht der Konsens, sondern
der (Wert-)Konflikt. Es ist keineswegs garantiert, »dass die Teilnehmer
an einer Wertdiskussion [..] einen allgemeinen Standpunkt«<*” fin-
den. Denn es gibt im Sinne verniinftiger Entschiedenheit, insbesondere in
Hinblick auf die Bestimmung des Gesinnungswertes, zwar einen Wahr-
heitsbezug, aber keine Wahrheitsfihigkeit sozialmoralischer Fragen.
Weber verwahrt sich in Wertfragen gegen »die Konsensvermutung, die
Wertdiskussion setzt »den Universalismus als regulative Idee«* voraus.
So wird durch sie »zwar nicht der partikulare in den allgemeinen Stand-
punkt, wohl aber der borniert partikulare in den aufgeklart partikularen
Standpunkt iberfithrt«.*”” Aufgrund des inhdrenten Partikularismus ist
dann aber auch kein eindeutiges Rezeptwissen, kein iiber jeden Zweifel
erhabener Verhaltensstandard ableitbar, an welchem sich das Handeln
orientieren konnte. Die daraus resultierenden Uneindeutigkeiten sind
als weitreichende Einschrinkung des Rationalisierungspotentials der
verantwortungsethischen Leitidee zu betrachten. Das eingeschrinkte
Rationalisierungspotential ethischer Eigenwerte und die damit ein-
hergehenden Uneindeutigkeiten lassen sich sodann auch empirisch
beobachten. So schafft das Rechtssystem beispielsweise iiber die grund-
gesetzliche Sicherung der Meinungs- und Informationsfreiheit (Art.
5 Abs. 1 S.1 GG) wesentliche Voraussetzungen diskursiver Willensbil-
dung. Dennoch werden die Grundlagen demokratischer Streitkultur,
etwa im Zuge der ideologisch aufgeladenen Debatten um Themen wie
Safe Spaces, Cancel-Culture oder Political Correctness stindig neu ver-
handelt. Um die richtige Auslegung der Meinungsfreiheit wird bestindig
gestritten. Die Frage, wie sich eine angemessene und zivilisierte Streit-

215 Schluchter1988a, S. 271.
216 Schluchter1988a, S. 271.
217 Schluchter1988a, S. 271.

), 08:28:33. Access - I m—

201


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

kultur entwickeln und etablieren lisst, ist gerade in den letzten Jahren
wieder zu einem gesellschaftspolitisch brisanten Thema geworden.*®

Es sollte deutlich geworden sein, das die Moglichkeiten der Spezi-
fikation und Festschreibung verantwortungsethischer Rollenerwartun-
gen eingeschrdnke sind. In formaler Hinsicht sind solche Spezifikatio-
nen und Festschreibungen zwar maglich, in materialer Hinsicht - al-
so im Sinne der Ausformulierung klarer und eindeutiger Handlungsan-
weisungen — jedoch nicht: Ein standardisiertes Regelwerk als technische
Anleitung verantwortungsethischen Verhaltens ist nicht in Sicht.

Ad 2: Wie sieht es im Geltungsbereich verantwortungsethischen
Verhaltens mit der Moglichkeit der Sanktionierung von Verhaltenser-
wartungen aus? Hierfiir miissen auf grundsitzlicher Ebene zunichst
zwei Unterscheidungen eingefithrt werden. Die erste betrifft die Stof3-
richtung der Sanktionierung: Verhaltensweisen konnen prinzipiell
entweder, im Falle normenkonformen Verhaltens, vermittels Belohnung
positiv sanktioniert werden oder, im Falle abweichenden Verhaltens,
vermittels Bestrafung negativ sanktioniert werden.*” Dabei ist davon
auszugehen, dass Mechanismen negativer Sanktionierung einen stabi-
leren Effekt auf die Verhaltensregulierung haben als diejenigen positiver
Sanktionierung:

»Positive Sanktionen entziehen sich nicht nur hiufig der Formulierung
und operationellen Prizisierung, sondern sie allein vermégen auch
schwerlich den Druck zu erklaren, dem sich homo sociologicus in je-
dem Moment seiner Existenz ausgesetzt sieht. Auf Belohnungen kann
man verzichten, Orden kann man ablehnen, aber der Macht des Geset-
zes oder selbst der sozialen Achtung zu entkommen, dirfte in allen
Gesellschaften ein duflerst schwieriges Unterfangen sein«.”*°

Die zweite wichtige Unterscheidung betrifft nicht die Stofrichtung,
sondern vielmehr die Wurzel der Sanktionierung. Hier miissen innere

218 Vgl. Drerup, Zulaicay Mugica und Yacek 2021.
219 Vgl. Dahrendorf1986, S.371.
220 Dahrendorf 2006, S. 41.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

und duflere Formen unterschieden werden. Bei Ersteren handelt es sich
um Selbstkontrolle, bei Zweiteren dagegen um Fremdkontrolle:

»Als duflere Sanktionen kénnen Reaktionen beschrieben werden,
die unabhangig davon erfolgen, wie der Handelnde seine Handlung
selbst bewertet. Zu dieser Art von Sanktion gehort die Rechtsstrafe;
im Bereich moralischer Sanktionen stellen Formen sozialer Achtung
von dem Entzug von Anerkennung, der Kontaktvermeidung bis zum
Ausschluss aus einer Gemeinschaft duflere Sanktionen dar. Wahr-
scheinlich bestehen moralische Sanktionen anders als rechtliche zum
grofleren Teil aus inneren Sanktionen. [..] Das sich in der Scham
artikulierende schlechte Gewissen gilt als innere Sanktion, weil wir
damit >in uns selbst< zum Ausdruck bringen, dass wir aus unserer
eigenen Perspektive gegen moralische Normen verstofRen.«**

In Bezug auf die Untersuchung von Potentialen der Ordnungsbildung ist
davon auszugehen, dass dufiere Sanktionierungen den stabileren Effekt
auf Verhaltensregulierungen haben, weil sich diese Formen weitgehend
von individuellen Motiv- und Interessenlagen emanzipieren konnen.
Auf Grundlage der Unterscheidungen zwischen unterschiedlichen
Stofdrichtungen (negative vs. positive) und unterschiedlichen Wurzeln
(innere vs. dufiere) der Sanktionierungen von Verhaltenserwartungen
kann nun untersucht werden, wie es um das Sanktionspotential ver-
antwortungsethischen Verhaltens bestellt ist. Ahnlich wie bei der Frage
nach den Moglichkeiten der Rationalisierung des Sinngehalts ist auch
hier wieder eine differenzierte Betrachtung notwendig. Nimmt man
alle erérterten Ausprigungen zusammen, so lassen sich vier Formen
oder Typen der Sanktionierung bilden.?”* Entsprechend kénnen im
Bereich der Fremd- und der Selbstkontrolle jeweils negative und po-
sitive Sanktionspotentiale untersucht werden. In Bezug auf den zu
erwartenden Effekt auf die Stabilisierung von Verhaltenserwartungen
ist davon auszugehen, dass es zwischen den einzelnen Typen Abstufun-
gen gibt: Das Stabilisierungspotential ist bei dulerer Sanktionierung

221 Buddeberg und Vesper 2013a, S. 12—-13.
222 Vgl. hierzu auch Schluchter1988a, S. 245.

), 08:28:33. Access - I m—

203


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

hoéher als bei innerer und es ist bei negativer Sanktionierung héher
als bei positiver. Das hochste Stabilisierungspotential ist demnach von
Formen duferlich-negativer Sanktionierung zu erwarten. Nun wurde oben
bereits darauf hingewiesen, dass moralische Sanktionen im Gegensatz
beispielsweise zu rechtlichen Sanktionen zum gréfdten Teil nicht von
auflen an das Individuum herangetragen werden, sondern ihre Wir-
kung im Inneren entfalten. Das schlieft aber nicht aus, dass es auch
Formen duflerer Sanktionierung gibt, weiter oben wurde als Schlagwort
schon die soziale Missbilligung genannt. Von dieser dufSerlich-negativen
Variante lasst sich im Bereich der Fremdkontrolle mit Verweis auf soziale
Achtung (Gewdhrung von Sozialprestige) eine dufSerlich-positive Variante
abgrenzen. Was schliefilich den Bereich der Selbstkontrolle angeht, so
kann hier Selbstachtung als innerlich-positiver Typus von der Mobilisierung
von Scham- und Schuldgefiihlen (eines schlechten Gewissens) als innerlich-
negativer Typus unterschieden werden (zum Uberblick vgl. Tabelle 3).

Tabelle 3: Typen der Sanktionierung von Verhaltenserwartungen

negativ (Bestrafung) positiv (Belohnung)
Innerlich Mobilisierung von Schuld-  Selbstachtung
(Selbstkontrolle) und Schamgefiihlen

(schlechtes Gewissen)

Auferlich soziale Missbilligung soziale Achtung
(Fremdkontrolle)

In Hinblick auf das Ordnungspotential muss ein besonderer Fo-
kus auf die Moglichkeiten duflerlich-negativer Sanktionierung gelegt
werden, weil davon ausgegangen werden kann, dass diese Kombinati-
on den stabilsten Effekt auf die Verhaltensregulierung hat. Lisst sich
fiur die Verantwortungsethik die bislang nur im Raum stehende Ver-

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

mutung begriinden, dass die Moglichkeiten negativer Fremdkontrolle
eingeschrinkt sind? Um dies zu kliren, ist am Begriff der sozialen
Missbilligung anzusetzen.

Die soziale Missbilligung muss hierfiir weiter qualifiziert werden.
Vor allem ist festzuhalten, dass der Begriff selbst normativ abhingig
ist. So sind auch soziale Kontexte vorstellbar, in denen beispielsweise
das explizite Eintreten firr die Menschenrechte soziale Missbilligung
erfihrt. Des Weiteren nimmt soziale Missbilligung in der demokrati-
schen Offentlichkeit, insbesondere mit der zunehmenden Bedeutung
sozialer Medien, oftmals die Form rein emotionsgeladener Emporung
an.”” Auch der in diesem Zusammenhang im deutschen Sprachraum
so prominent gewordene Shitstorm ist insofern normativ abhingig, als
die Frage nach seinem demokratieférdernden Potential nicht eindeutig
beantwortet werden kann.***

Das duflerlich-negative Sanktionspotential der verantwortungsethi-
schen Leitidee kann folglich nur dann adiquat eingeschitzt werden,
wenn der Begriff der sozialen Missbilligung normativ qualifiziert wird.
Der tiefer liegende normative Bezugsrahmen sozialer Missbilligung
ist im Falle der Verantwortungsethik in der Wertdiskussion zu finden.
Soziale Missbilligung muss in diesem Rahmen zwingend ein Produkt
vernunftgeleiteter rationaler Abwagung sein, die rein emotionale mo-
ralische Empérung mag als Triebfeder fungieren, ist aber an sich nicht
hinreichend zur Begriindung eines (moralischen) Standpunktes. Ein
nicht iberzeugungsfihiger Standpunkt kann daher nur aus guten Griin-
den soziale Missbilligung erfahren. Es ist insbesondere der zwingend
dialogische Charakter der Wertdiskussion, der auf Elemente negativer
Fremdkontrolle hinweist. Der eigene Standpunkt wird nicht nur vor
dem eigenen Wissen und Gewissen auf moralische Tauglichkeit ge-
priift, sondern muss im Dialog mit anderen einer kritischen Priifung
unterzogen werden.

223 Vgl. Porksen 2018.
224 Vgl. Prinzing 2015.

), 08:28:33. Access - I m—

205


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

»Immer wieder betont Weber, dafd sich Ideale nur im Kampf mit an-
deren Idealen bewdhren — oder aus mangelnder Durchsetzungskraft
untergehen. Bevor sie aber den Test im Leben bestehen kénnen, mis-
sen sie der relativierenden Wirkung von Wert- bzw. Wertungsdiskus-
sionen standgehalten haben, um iiberhaupt fiir einen selber und fir
andere als tiberzeugungsfihig gelten zu kénnen.«**

Die relativierende Funktion von Wertdiskussionen kann durchaus als Ele-
ment iuflerlich-negativer Sanktionierung angesehen werden. Das
Wirkungspotential dieser Fremdkontrolle wird aber an einer anderen
Stelle entscheidend eingeschrankt. So muss im nichsten Schritt dar-
auf hingewiesen werden, dass das soeben identifizierte Element der
Fremdkontrolle itberhaupt nur fiir diejenigen Wirkung beanspruchen
kann, die sich auf das Wagnis einer Priifung ihres eigenen Standpunktes
vermittels einer Wertdiskussion einlassen. Dieser Schritt aber lisst sich
nicht von auflen verordnen. Das Element der Freiwilligkeit ist geradezu
konstitutiv fiir die Wertdiskussion. Fiir Weber muss

»der Eintritt in eine Wertdiskussion zwangsfrei sein. Nach Weber
ist Wissenschaft nur fir die, die Wahrheit wollen. In Analogie dazu
ist die Wertdiskussion nur fir die, die dem Gebot zur Verniinftigkeit
folgen wollen. Ohne diese Voraussetzung funktioniert sie nicht. Wer
auf der bornierten Denkungsart beharrt, dem ist mit keiner Wert-
diskussion zu helfen. Mit dem Eintritt in sie aber erkenne ich die
Verpflichtung an, die eigene normative Uberzeugung dem Verall-
gemeinerungsprinzip zu unterwerfen, also von der bornierten zur
erweiterten Denkungsart iberzugehen.«**

Damit wird deutlich, dass die verantwortungsethische Leitidee nicht
nur auf der Rationalisierungs-, sondern auch auf der Sanktionsebene

eingeschrinkt ordnungstauglich ist. Im Gegensatz zu den »scharfe[n]

7

Sanktionsmitteln«**” negativer Fremdkontrolle, etwa im Kontext der

225 Schluchter1988a, S. 259.
226 Schluchter1988a, S. 271.
227 Lepsius1997, S.29.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Marktsteuerung oder von Rechtsnormen, stehen im Geltungsbereich
verantwortungsethischen Verhaltens vergleichsweise schwache Sankti-
onsmittel zur Verfigung.

»Moralische Normen lassen sich von rechtlichen unter anderem durch
die Artihrer Sanktionierung unterscheiden. Anders als ein Verstof} ge-
gen moralische Normen ist der Verstofs gegen Rechtsnormen in der
Regel mit formellen Sanktionen verbunden. Formell sind diese Sank-
tionen, weil die Verhangung und die Bemessung der Strafen vermit-
tels 6ffentlich festgesetzter Kriterien zur Uberpriifung ihrer Anwen-
dung kodifiziert sind und etwa mit Gerichtswesen und Verwaltung In-
stitutionen zuihrer Umsetzung bestehen. Moralische Sanktionen sind
dagegen informell, weil sie nicht kodifiziert sind und keine Institutio-
nen zu ihrer Umsetzung existieren.«*?

Die Einschrinkungen auf der Sanktionsebene ergeben sich aus dem
Umstand, dass das konstitutive Prinzip der Freiwilligkeit wesentliche
Moglichkeiten der Fremdkontrolle einschrinkt. Die Verhaltensregulie-
rung ist in der Sanktionsperspektive prekir, weil sie iiberwiegend auf
Mechanismen der Selbstkontrolle angewiesen ist.

Dieses Ergebnis lasst sich mit Blick auf das alltagsweltliche Ver-
stindnis zivilgesellschaftlicher Handlungszusammenhinge bestitigen:
So ist auch hier Freiwilligkeit zentral. Ob sich jemand im Verein, der
sozialen Bewegung oder der Biirgerinitiative engagiert, ist im Wesentli-
chen Ergebnis einer Selbststeuerung, niemand kann zum Engagement
gezwungen werden. Auch das Engagement selbst ist sinnerlich< in-
sofern, als in der Regel eine enge Deckung von Bestandszweck und
Mitgliedschaftsmotivation zu beobachten ist.

Ad 3: Schlieflich sind die Moglichkeiten der Ausdifferenzierung
spezifischer Geltungskontexte der verantwortungsethischen Leitidee
zu untersuchen. In Hinblick auf die Frage nach dem Institutionali-
sierungspotential von Leitideen ldsst sich der Relevanzanspruch von

228 Buddeberg und Vesper 20133, S. 12.

), 08:28:33. Access - I m—

207


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Verhaltensnormen neben der Rationalisierungs- und der Sanktionie-
rungsebene in dieser dritten Perspektive insbesondere daran festma-
chen, ob ein Handlungskontext spezifiziert werden kann, aus dem »die
Geltung anderer Normen ausgeschlossen werden kann«.?* In Hinblick
auf die Verantwortungsethik ist dies schon aufgrund des oben unter-
suchten eingeschrinkten Rationalisierungs- und Sanktionspotentials
schwierig: Die mangelnde Fihigkeit der Ausbildung eines exklusiven
Geltungsbereichs ist insofern als direkte Folge des eingeschrinkten
Rationalisierungs- und Sanktionspotentials zu betrachten.

Des Weiteren ist zu diskutieren, dass die Verantwortungsethik per
definitionem auch den Geltungsanspriichen anderer (konkurrierender)
Wertbeziige einen Platz einrdumt. Wer der Einsicht in die »ethische
Irrationalitit der Welt« (Weber) angemessen Rechnung tragen will,
muss nach Weber unweigerlich anerkennen, dass »Ethik nicht das
Einzige ist, was auf der Welt »gilt«.?*® Die Verantwortungsethik zeich-
net sich gegeniiber der Gesinnungsethik gerade dadurch aus, dass
aufSerethische Geltungsanspriiche bewusst nicht externalisiert werden. Freilich
lief3e sich einwenden, dass diese auflerethischen Geltungsanspriiche
zwar Beriicksichtigung finden, aber aufgrund der spezifischen Dignitit
ethischer Anspriiche entscheidend relativiert werden. Insofern be-
hauptet sich die ethische Perspektive auch in der Verantwortungsethik
gegeniiber den auflerethischen Blickwinkeln. Die Tatsache, dass die
Verantwortungsethik auch auflerethische Geltungskontexte beriick-
sichtigt, kann daher nicht als Indiz fiir die mangelnde Fahigkeit der
Ausbildung exklusiver Geltungskontexte aufgefasst werden.

Weitaus wichtiger ist in diesem Kontext der Hinweis auf den rein
formalen Charakter des verantwortungsethischen Wertgutes. Denn
dieser Charakter ist im Wesentlichen dafiir verantwortlich, dass der
verantwortungsethische Wertbezug gegeniiber anderen Geltungs-

1

kontexten als »sekunddrer Vergesellschaftungsmodus<*' aufzufassen ist.

229 Lepsius 2013, S.15.
230 Weber1985a [1922], S. 504.
231 Schwinn 2001, S. 201.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Er verfiigt damit, vergleichbar mit dem modernen Recht,”* »iiber
keine eigene, das Handeln motivierende und soziale Beziehungen
konstituierende Vergesellschaftungssubstanz unabhingig von der Bin-
dungswirkung der anderen Sphiren«.”®® In Analogie zum Recht setzen
zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhinge »am sozialen Verkehr
an, der sich aus den Sphiren entwickelt«.”®* Das Eigenrecht zivilgesell-
schaftlicher (und rechtlicher) Handlungszusammenhinge ergibt sich
folglich erst »iiber den Koordinationsbedarf, den die sich ausdifferen-
zierenden Wertsphiren und Ordnungen eréffnen«.”®® Insofern lassen
sich beide als Vermittlungsinstanzen auffassen, in denen »sich die
Anspriiche dieser Teilordnungen treffen und zugleich begrenzen«.?*¢
Wenn fir die Rechtsordnung dementsprechend festgehalten werden
kann, dass sich die »Differenzierung und Integration der Teilordnungen
in einer Differenzierung und Integration der sachlichen Rechtsgebiete
niederschligt«,”” dann gilt dies in dhnlicher Weise auch fiir die Zivilge-
sellschaft. Der Unterschied ist blof3, dass sich die Differenzierung und
Integration der Teilordnungen hier nicht in einer Differenzierung und
Integration sachlicher Rechtsgebiete, sondern normativer Anspriiche nieder-
schligt: Dies l4sst sich in empirischer Hinsicht daran ablesen, dass die
Problematiken, denen sich soziale Bewegungen verschreiben, immer
auch einen substantiellen Bezug zum Problemdruck anderer institu-
tioneller Teilordnungen aufweisen. Die externe Wirkungsdimension, die
die soziale Bewegung immer in Beziehung zum gesamtgesellschaftli-
chen Ordnungs- und Institutionengefiige setzt, ist ein Wesensmerkmal
sozialer Bewegungen.?*®

Was gegenseitige Beziige angeht, kann zudem herausgestellt wer-
den, dass sich rechtliche und zivilgesellschaftliche Handlungs- und Ord-

232 Zu dieser Wahlverwandtschaft von Ethik und Recht vgl. auch Schluchter 1979,
S.155; Schwinn 2001, S. 203.

233 Schwinn 2001, S. 201.

234 Schwinn 2001, S. 201.

235 Schwinn 2001, S. 202.

236 Schluchter1979, S.136.

237 Schluchter1979, S.136.

238 Vgl. Rucht 2023, S. 25, 149-150.

), 08:28:33. Access - I m—

209


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

nungszusammenhinge gegenseitig stiitzen, indem sie sich innere und
dufdere Garantien zukommen lassen. So beruht das moderne Recht auf
rechtstranszendenten ethischen Voraussetzungen,”® wihrend zivilge-
sellschaftliche Handlungszusammenhinge zur Sicherung ihres Bestan-
des auf duflere rechtliche Garantien, wie beispielsweise die grundrecht-
liche Gewdhrung der Meinungs- und Versammlungsfreiheit angewiesen
sind.*°

Den angefithrten Gemeinsamkeiten und gegenseitigen Beziigen
zum Trotz diirfen die Unterschiede zwischen rechtlichen und zivilge-
sellschaftlichen Handlungsnormen nicht auler Acht gelassen werden.
Denn im Gegensatz zum Recht gehen zivilgesellschaftliche Handlungs-

2 Normen hervor. Dass

zusammenhinge aus institutionell ungebundenen
rechtliche Normen institutionell gebunden sind, zivilgesellschaftliche
aber nicht, lisst sich anhand mehrerer Faktoren darstellen. Der Erste
hingt aufs Engste mit der oben bereits erliuterten eingeschrinkten
Rationalisierungsfihigkeit sozialmoralischer Sinnzusammenhinge zu-
sammen. Nur das Recht ist kodifiziert im Sinne der Existenz »6ffentlich
festgesetzter Kriterien zur Uberpriifung der Anwendung«*** entspre-
chender Normen. Dieses Ausmafd an Prizisierung erreichen zivilgesell-
schaftliche Normen nicht, die Ausformulierung klarer und eindeutiger
Handlungsanweisungen ist hier nicht méglich. Dementsprechend ist
eine dem Gesetzestext analoge Textgattung im zivilgesellschaftlichen
Kontext nicht auffindbar. Ein zweiter Unterschied ergibt sich mit Blick
auf die Frage nach dem Zugang zum Wert. Die »soziale Stabilisierung
und Ausdifferenzierung« des Rechtssystems geht »einher mit einer
Grenzziehung, [..] der zwischen Experten und Laien«.** Diese Art der
Grenzziehung ist fiir zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhinge
untypisch. Wihrend im modernen Recht sowohl die Rechtsprechung als

239 Vgl. Schwinn 2001, S. 203.

240 Cohen und Arato 1992, S. 414.

241 Vgl. auch Schwinn (2009, S. 47), der die Umschreibung »institutionell nicht ge-
bunden«im Kontext der Analyse kiinstlerischer Innovationen einfiihrt.

242 Buddeberg und Vesper 2013b.

243 Schwinn 2001, S.158.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

auch die Rechtsauslegung gewissen Rechtsexperten (Anwilten, Richtern
etc.) vorbehalten ist, kann im Rahmen der Zivilgesellschaft prinzipiell
jeder seine sozialmoralischen Anspriiche gegeniiber der Gesellschaft
zum Ausdruck bringen.

Die Rechtsordnung ist in der Lage, iiber duflere politische Garantien

* zu etablieren. Fiir die Durchsetzung dieses

einen »Rechtszwang«**
Rechtszwanges existiert ein juristischer »Zwangsapparat«,* es gibt al-
so Organisationen (Gerichtswesen, Verwaltungen etc.), die exklusiv mit
der Durchsetzung der Rechtsnormen betraut sind bzw. entscheidender
noch: die in der Lage sind, im Zweifelsfall die Umsetzung der Normen
auch zu garantieren. Die sich aus diesem Rechtsmonopol ergebenden
Stabilisierungs- und Koordinationseffekte sind bei zivilgesellschaft-
lichen Handlungszusammenhingen nicht zu erwarten. Hier gibt es
kein Monopol. Zwar existieren hier auch Organisationen, die sich qua
Bestandszweck den Geltungsanspriichen bestimmter sozialmoralischer
Normen verschreiben. Allein, ihnen eignet im Vergleich zum Recht
eine weitaus geringere Direktionsmacht. So kann beispielsweise der
Bundesgerichtshof fiir die Biirger eine ganz andere Handlungsrelevanz
beanspruchen, als dies der Deutsche Ethikrat kann: Wihrend Ersterer
qua Urteil normkonformes Verhalten rechtsverbindlich verordnet, resul-
tieren die Beschliisse des Zweiteren allenfalls in Handlungsempfehlungen.

So kann festgehalten werden, dass das Koordinationspotential sozi-
almoralischer Sinnzusammenhinge eingeschrinkt ist. Die verantwor-
tungsethische (bzw. zivilgesellschaftliche) Leitidee ist nur beschrankt
ordnungs- bzw. institutionalisierungsfihig. Zu diesem Schluss zu-
mindest nétigt die vertiefende Analyse der ordnungstheoretischen Gel-
tungsstandards. Die verantwortungsethische Leitidee erwies sich erstens
als eingeschrinkt rationalisierungsfihig: Zwar konnten mit den Hinweisen
zum Vernunftbezug des Freiheitsbegriffs, zu den Komponenten ratio-
naler Abwigung verantwortungsethischen Handelns sowie zu Zweck
und Regeln der Wertdiskussion durchaus Rationalititskriterien verant-
wortungsethischer Sinnzusammenhinge identifiziert werden. Zugleich

244 Weber1980 [1921-1922], 32.
245 Weber1980 [1921-1922], S.162.

), 08:28:33. Access - I m—

Al


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

aber musste mit Verweis auf den formalen Charakter der Verantwor-
tungsethik und deren konflikttheoretische Ausrichtung auf einen
inhdrenten Partikularismus geschlossen werden, der als entscheidende
und weitreichende Einschrinkung des Rationalisierungspotentials zu
deuten war. Zweitens mussten Einschrinkungen auf der Sanktionsebene fest-
gestellt werden: Zwar konnten aufgrund des dialogischen Charakters
der Wertdiskussion Elemente einer negativen Fremdkontrolle (soziale
Missbilligung) nachgewiesen werden. Diese aber erfuhren mit dem Ver-
weis auf das konstitutive Prinzip der Freiwilligkeit eine entscheidende
Einschrinkung. Die Verhaltensregulierung ist in der Sanktionsperspek-
tive prekir, weil sie iiberwiegend auf Mechanismen der Selbstkontrolle
angewiesen ist. Drittens musste schliefilich eine eingeschrinkte Fihigkeit
zur Ausbildung eines exklusiven Geltungsbereichs festgestellt werden: Zwar
konnte nachgewiesen werden, dass verantwortungsethische Geltungs-
anspriiche aufgrund ihrer spezifischen Dignitit durchaus in der Lage
sind, sich gegeniiber den Anspriichen auferethischer Kulturwerte zu
behaupten. Dennoch: Ein exklusiv ethischer Geltungskontext, der nur
itber die »soziale Isolierung des Giiltigkeitsanspruches der Idee«** zu
realisieren wire, ist im Rahmen der Verantwortungsethik nicht denk-
bar. Zum einen ist dies deshalb so, weil der Tatsache Rechnung getragen
wird, dass »Ethik nicht das Einzige ist, was auf der Welt »gilt«, zum
anderen, weil verantwortungsethische Geltungsanspriiche als sekun-
dire Vergesellschaftungsmodi aufgefasst werden miissen. Aufgrund
des formalen Charakters des verantwortungsethischen Wertgutes sind
gerade die Geltungsanspriiche aus anderen institutionellen Kontexten
konstitutiv fiir die Ausformulierung zivilgesellschaftlicher Forderun-
gen. Substanz gewinnen zivilgesellschaftliche Anspriiche erst iiber die
Materie, die sie zu regeln beanspruchen.**’

Kombiniert man die Uberlegungen zum sekundiren Vergesellschaf-
tungsmodus mit der Beobachtung der eingeschrinkten Fihigkeiten zur
Ordnungsbildung der verantwortungsethischen Leitidee, so kann als

246 Lepsius 20093, S. 35.
247 Diese Annahme vertritt auch Schwinn (vgl. 2001, S.200) in Bezug auf das
Rechtssystem.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

vorldufiges Fazit festgehalten werden, dass zivilgesellschafiliches Handeln
im weberianischen Bezugsrahmen als prekires, weil institutionell ungebun-
denes Handeln aufzufassen ist, das unter normativ-ethischen Gesichtspunkten
auf institutionelle Verinderungen abzielt.

5.2.3.3 Die empirischen Geltungschancen
sozialmoralischer Sinnkriterien

Doch welche theoretischen und praktischen Schlussfolgerungen miis-
sen aus dieser Bestimmung zivilgesellschaftlichen Handelns gezogen
werden? Ist die Charakterisierung zivilgesellschaftlichen Handelns als
institutionell ungebundenes Handeln gleichzusetzen mit der Diagnose
einer eingeschrinkten Handlungsrelevanz? Markiert die mangelnde
Ordnungsfihigkeit zugleich die soziale Insignifikanz der Zivilgesell-
schaft? Tatsdchlich sind in der Praxis direkte Zusammenhinge zwischen
dem Institutionalisierungspotential von Leitideen und deren sozialer
Relevanz, Weber wiirde sagen, deren »Kulturbedeutsamkeit«,*®
beobachten. Der moderne Kapitalismus ist nicht zuletzt deshalb eine

Schicksalsmacht, weil er in hohem MafSe institutionalisiert ist. Webers
249

zu

berithmtes Bild vom »stahlharte[n] Gehiuse«**® versinnbildlicht, dass
sich institutionalisierte Leitideen im Extremfall auch iiber die Kopfe
der Individuen hinweg Geltung verschaffen kénnen. Fiir institutionell
ungebundenes Handeln gilt dies nicht.

Ubertrigt man diese Zusammenhinge auf die Zivilgesellschaft,
dann muss man zu dem Schluss gelangen, dass es um die gesellschaft-
liche Relevanz sozialmoralischer Rationalititskriterien (wie sie z.B.
durch die Verantwortungsethik expliziert werden kénnen) womaglich
nicht so gut bestellt sein kann, wie beispielsweise Jeffrey C. Alexander
annimmt. Sozialmoralische Normen sind aufgrund ihres geringen In-

stitutionalisierungspotentials womoglich weit weniger kulturbedeutsam

248 Weber1985a [1922], S. 506.
249 Weber1986a [1920], S. 205.

), 08:28:33. Access - I m—

23


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

als z.B. wirtschaftliche oder politische Rationalititskriterien, welche
ein weitaus hoheres Institutionalisierungspotential aufweisen.**

Die Einsicht in das eingeschrinkte Institutionalisierungspotential
der zivilgesellschaftlichen Leitidee muss jedoch nicht zwangsliufig in
eine Marginalisierung des Demos iiberfithrt werden. Zwar ist durchaus
angezeigt festzuhalten, dass die Konstanz der Wertverwirklichung sowie
deren Reichweite in direkter Abhingigkeit zum Institutionalisierungs-
grad einer Leitidee stehen. Verhaltenserwartungen fiir eine Vielzahl an
Personen kénnen nur itber Prozesse der Institutionalisierung auf Dauer
gestellt werden. Demgegeniiber erscheint die Geltung sozialmoralischer
Rationalititskriterien andauernd prekdr, und zwar deshalb, weil hier
die »Befolgung ihrer Rationalitatskriterien« nicht iiber die Kopfe der
Individuen hinweg durchgesetzt werden kann, sondern »weitgehend
auf individueller Konformitatsbereitschaft und dem Glauben an die
Legitimitit der ihr zugrundeliegenden Wertbeziehungen«** beruht.

Dies bedeutet aber im Umbkehrschluss nicht, dass eine Leitidee
ohne Institutionalisierung keinerlei Handlungsrelevanz entfalten kann.
Der prekire Status ist nicht zwangsliufig auch mit sozialer Irrelevanz
gleichzusetzen, denn »Werte wirken neben Prozessen der Institutio-
nalisierung auch tber Internalisierung verhaltensprigend [...]. Bei der
Orientierung an den Werten sind mehr oder weniger institutionell nicht

252 Dabei kann institu-

gebundene Handlungen méglich und gegeben.«
tionell ungebundenen Handlungszusammenhingen unter Umstinden
ein sehr groes Einflusspotential zukommen. Zwar gibt es im Gegensatz
zu institutionell gebundenen Handlungen keine Garantien mehr fir die

Direktionsmacht der Leitidee und auch die Vorhersagbarkeit nicht nur

250 In der Einsicht in das eingeschrankte Ordnungspotential sozialmoralischer
Normen liegt womoglich auch der theoriesystematische Grund fiir Webers pes-
simistische Einschdtzung hinsichtlich der Realisierungschancen der Ideale des
klassischen Liberalismus und der naturrechtlich-ethisch begriindeten Demo-
kratie sowie der damit verbundenen Marginalisierung des Demos, vgl. Schmidt
2019, S.166.

251 Lepsius 2013, S.17, hier in Bezug auf die Geltung des Wissenschaftsprinzips.

252  Schwinn 2009, S. 47.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

253 an sich

der Erfolgschancen, sondern auch der Handlungsdynamiken
nimmt ab, dennoch kann und sollte fehlende institutionelle Bindung
nicht per se mit fehlender Durchsetzungskraft gleichgesetzt werden.
Wie grof$ das Einflusspotential institutionell ungebundener Hand-
lungen sein kann, lisst sich am Beispiel der Kunst ablesen. Dass dort
die Grenzen »zwischen Kunst und profanen Aktivititen«*** nicht selten
umstritten sind, hingt im Wesentlichen damit zusammen, dass sie zu
den spezifikationsschwachen Wertsphiren gerechnet werden muss.
Im Bereich kiinstlerischer Handlungen sind die Moglichkeiten der
»Verhaltensnormierung durch Formulierung klarer Handlungsorien-

tierungen«**

eingeschrinkt. Kriterien kiinstlerischer Handlungen sind
kaum intersubjektiv festschreibbar. Des Weiteren haben »die Eliten
[...] eine geringe Definitionsmacht und kein Sanktionspotential, um die
Vielzahl von Aktivititen, die sich als Kunst verstehen, die dilettantischen
und profanen ab- und auszugrenzen.«*>® Dass die hier zum Ausdruck
kommende Spezifikationsschwiche der kiinstlerischen Leitidee nicht
mit mangelnder Direktionsmacht einhergeht, zeigt sich schlieflich
daran, dass »die >grofen< Kunstwerke der Moderne nicht selten aufler-
halb der Akademien von Einzelfiguren geschaffen wurden«.*” Fehlende

»institutionelle Definitions- und Sanktionsmacht«*®

geht also nicht
zwangslaufig mit fehlender gesellschaftlicher Direktionsmacht einher.

Mitunter ist sogar das Gegenteil der Fall:

»In der Moderne sind symbolische Innovationen nicht mehran institu-
tionelle Geltung gebunden. Insbesondere der moderne Kulturbetrieb
pramiert das Neue, Innovative, unerwartete Sichtweisen auf Phdno-
mene. Die kulturell-symbolische Dynamik kann nicht durch Institutio-

253 Dies gilt deshalb, weil hier seltenerals in institutionalisierten Settings »Verfah-
ren und Standards«entwickelt werden»die das Handeln intersubjektiv kontrol-
lierbar machen« (Schwinn 2009, S. 48).

254 Schwinn 2009, S. 47.

255  Schwinn 2009, S. 46.

256 Schwinn 2009, S. 47.

257 Schwinn 2009, S. 47.

258 Schwinn 2009, S. 47.

), 08:28:33. Access - I m—

215


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

nen gezdhmt und véllig kontrolliert werden. Daraus entsteht ein we-
sentliches Moment des modernen beschleunigten Wandels. Der Legi-
timationspool der Wertspharen verschafft abweichenden Interpreta-
tionen und Handlungen immer wieder Geltung, die sich dann even-
tuell gegen institutionelle Routinen durchzusetzen vermégen und in
neue oder modifizierte institutionelle Formen miinden.«***

Diese Beobachtungen zur Kunst und deren Beziehungen zum modernen
beschleunigten Wandel konnen im nichsten Schritt verallgemeinert bzw.
auf die Zivilgesellschaft iibertragen werden. Auch die zivilgesellschaftli-
che >Wertsphire« (wenn man sie so nennen mag) erwies sich, unter an-
derem aufgrund eingeschrankter Moglichkeiten der Verhaltensnormie-
rung und fehlenden Sanktionspotentials, als spezifikationsschwach. Den-
noch ist auch die zivilgesellschaftliche Wertsphire als potentielle Agen-
tin sozialen Wandels aufzufassen. Wie das innovativ kiinstlerische Han-
deln ist auch das zivilgesellschaftliche Handeln als Teil einer kulturell-
symbolischen Dynamik zu betrachten, die nicht durch Institutionen gezihmt
werden und die auch unabhingig von der Frage der institutionellen Gel-
tung symbolische Innovationen erwirken kann. Im Unterschied zur Kunst
sind hier jedoch nicht dsthetische, sondern sozialmoralische Sinnkrite-
rien leitend.

Zivilgesellschaftliches Handeln reagiert dabei, zumindest potenti-
ell, auf einen Innovationsdruck, der sich aus den Spannungen des Insti-
tutionengefiiges ergibt. Zwei »Folgeprobleme«*® der Institutionalisie-
rung von Leitideen sind in Bezug auf die Emergenz dieser Spannungen
entscheidend. Das Erste ist mit Lepsius auf die Externalisierung von Kon-
tingenzen zuriickzufithren:

»lst eine Leitidee durch die Ausbildung von Rationalitdtskriterien,
die Ausdifferenzierung ihres sozialen Geltungskontextes und die
verfiigbaren eigenen Sanktionsmittel institutionalisiert, so wird sie
eine hohe Verhaltensrelevanz beanspruchen kénnen. Die sich darauf

259 Schwinn 2009, S. 47—48.
260 Lepsius 2013, S.17.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

beziehenden Handlungen werden sich an den geltenden Rationali-
tatskriterien orientieren und die im Handlungskontext auftretenden
Probleme in deren Sinn bearbeiten. Probleme, die sich diesen Kriteri-
en entziehen, werden externalisiert. Die mit der Institutionalisierung
verbundene Homogenisierung der Handlungsorientierungen engt
Problemdefinitionen und Problembearbeitungen ein. Die Diffusitit
des Handlungskontextes wird vermindert, spezifische Wertorien-
tierungen und Handlungsstrukturierungen werden dominant. Mit
einer solchen Fokussierung der Handlungsorientierung entstehen
zahlreiche beabsichtigte und unbeabsichtigte Folgewirkungen, die
im Rahmen der Institution nicht bearbeitet und aus ihrem Cel-
tungskontext ausgeschieden werden. Finden sich keine anderen
Institutionen, denen diese Folgeprobleme liberwiesen werden kon-
nen, so verbleiben sie in der Diffusitat der >Lebenswelt« und werden
in nichtinstitutionellen Verhaltensstrukturen aufgefangen.<**'

Das zweite Folgeproblem ergibt sich aus der Uberschneidung von Gel-
tungsanspriichen verschiedener institutionalisierter gesellschaftlicher
Leitideen:

»Zwischen Institutionen besteht ein erhebliches Konfliktpotential.
Die in ihnen ausgebildeten Rationalitdtskriterien stehen zueinander
in Opposition, die von ihnen beanspruchten Geltungsbereiche iiber-
schneiden sich. Die Wertvorstellungen und Leitideen, auf die sie sich
beziehen, sind inkompatibel, sonst wiirden sie nicht differenziert
sein.«*?

Diese Arten verschiedener institutioneller Spannungen bilden die
zentralen Referenzpunkte des im Sinne eines »sekundiren Vergesell-

26 qufgefassten zivilgesellschaftlichen Handlungs-

schaftungsmodus«
modells. Das Kerngeschift der Zivilgesellschaft ist eine als Institutio-
nenpolitik verstandene Gesellschaftspolitik. Es geht um nichts anderes,

als um Kontingenzmanagement einerseits und die Koordination und

261 Lepsius 1997, S. 60.
262 Lepsius 1997, S. 61.
263 Schwinn 2001, S. 201.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Vermittlung des Institutionenkonflikts andererseits.*** Will man Zivil-
gesellschaft als eigenstindige Entitit fassen, so wire diese zu begreifen
als gesellschaftlicher Resonanzraum, in welchem sich bestimmte Triger-
gruppen (keineswegs zwangsliufig, aber doch potentiell) spezifischer
Spannungen und Problemlagen annehmen koénnen, welche in und
zwischen institutionalisierten Teilordnungen entstehen.

Diese abstrakte Bestimmung des zivilgesellschaftlichen Handlungs-
modells und seine Verortung im Institutionengefiige lisst sich anhand
eines klassischen Beispiels, der historischen Sequenz: Manchesterkapi-
talismus - soziale Frage — Arbeiterbewegung — Sozialstaat, skizzenhaft
illustrieren. Als Manchesterkapitalismus wird im deutschsprachigen
Raum eine Entwicklungsstufe des Kapitalismus in der ersten Hilfte
des 19. Jahrhunderts beschrieben, in der die Unternehmer iiber eine
nahezu vollstindige Dispositionsfreiheit iber die Produktionsmittel
verfiigten. In Abwesenheit staatlicher Regulierung war wirtschaftli-
ches Handeln in einem vermutlich historisch einmaligen Ausmaf? rein
kapitalistischen Kriterien unterworfen. Unternehmerisches Handeln
orientierte sich im Hochstmafd an »Aufwand- und Ertragsrechnung [...]
nach Maf3gabe der Rentabilitit«.?®® Mit den modernen Fabriken war der
soziale Geltungskontext der Wirtschaftlichkeitsprinzipien auflerdem
klar abgegrenzt, wodurch die betriebliche Arbeitsordnung exklusiv
»auf die Erfiillung von Wirtschaftlichkeitskriterien ausgerichtet«*
werden konnte. In dieser Hochphase der Institutionalisierung war die
oben beschriebene Verengung der Problemverarbeitung innerhalb des
kapitalistischen Handlungskontextes extrem ausgeprigt. Simtliche
Probleme, die sich der Bearbeitung nach Maf3gabe der Rentabilitits-
kriterien entzogen, wurden externalisiert, was unter anderem zu einer
volligen Vernachlissigung der sozialen Frage fiihrte.

264 Freilich muss darauf hingewiesen werden, dass die Zivilgesellschaft nicht die
einzige gesellschaftspolitische Vermittlungsstruktur zwischen Institutionen
darstellt. Das Recht als zweiter zentraler sekundarer Vergesellschaftungsmodus
spielt dabei eine mindestens ebenso grofe Rolle, vgl. Lepsius 1997, S. 61.

265 Lepsius 2013, S.18.

266 Lepsius1997, S. 60.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

»Dersich entwickelnde Kapitalismus beruhte auf dem Grundsatz»frei-
er Arbeits, fithrte aber auch zur Kommodifizierung und Kommerzia-
lisierung aller sozialen Beziehungen. Nicht nur die Ware Arbeit, son-
dern auch die Ware Arbeiterin beziehungsweise Arbeiter wurde somit
in ihrem Wert am Markt entwickelt, und da es einen groen Uber-
schuss an>freier Arbeitc gab, waren viele Arbeiter dem sozialen Elend
preisgegeben. Sie verloren weitgehend die Kontrolle iiber Arbeitspro-
zesse und mussten sich oftmals rigiden Fabrikordnungen unterwer-
fen.«257

Der steigende Problemdruck: ausbeuterische Arbeitsbedingungen,
Pauperismus, Wohnungsnot, Kinderarbeit, wurde zunichst individuell
aufgefangen, in der Folge dann aber doch von verschiedenen Triger-

gruppen der Arbeiterbewegung®®®

unter MafRgabe sozialmoralischer
Sinnkriterien konstruktiv aufgegriffen und verarbeitet.*® Individuelle
Anpassungsstrategien wurden durch kollektive Ermdchtigungsstrategien”®

erganzt.

»In dem MafSe, in dem sich mit der Ausbreitung des Kapitalismus die
Zahl der Lohnarbeiter/-innen vermehrte, wuchsen auch deren Bem{i-
hungen, sich zu organisieren, um gemeinsam fiir eine Verbesserung
ihrer Lebens- und Arbeitsbedingungen zu kimpfen. Trotz enormer

267 Berger2013,S.12.

268 Dazu gehoren Parteien, Gewerkschaften und Genossenschaften unterschied-
licher Couleur. Vgl. Kocka und Schmidt 2017. Fir eine systematisierte und
regelmafiig aktualisierte umfassende Literatursammlung zur Geschichte der
Arbeiterbewegung vgl. die online zugingliche Bibliographie zur Geschichte
der deutschen Arbeiterbewegung der Friedrich-Ebert-Stiftung (https://www.f
es.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deu
tschen-arbeiterbewegung/).

269 Vgl. hierzuauch Koller (2012, S. 60), der die Forderungen der Arbeiterbewegung
mit der Idee der sozialen Gerechtigkeit in Beziehung setzt, ein interessanter
Versuch, »die historische Entwicklung der Idee der sozialen Cerechtigkeit samt
ihren einzelnen Forderungen aus dem Prinzip der sozialen Gleichheit im Wech-
selspiel der sich verindernden sozialen Interessen, Ideen und Institutionen zu
skizzierenc.

270 Zur Geschichte der Maschinenstiirmer vgl. z.B. Mueller 2022.

), 08:28:33. Access - I m—

219


https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/
https://www.fes.de/bibliothek/themen-und-projekte/bibliographie-zur-geschichte-der-deutschen-arbeiterbewegung/

220

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

polizeilicher Repression und trotz des Koalitions- und Streikverbots
schlossen sich immer mehr Arbeiter zu Arbeitervereinen, Cewerk-
schaften und schlieRlich auch zu politischen Parteien zusammen.<*”'

Diese gegen institutionelle Routinen gerichteten Bemithungen miinde-
ten ihrerseits wieder in institutionellen Modifikationen. Die Folge war
eine umfassende Transformation der Institutionenordnung.*”* Unter
dem Einfluss der Arbeiterbewegung setzten in den entwickelten kapita-
listischen Gesellschaften tiefgreifende soziale Reformprozesse ein, die
staatliche, rechtliche und gesellschaftliche Strukturen nachhaltig ver-
inderten. Bereits in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts wurden in
vielen Lindern MafSnahmen zur Verbesserung der Arbeitsbedingungen
ergriffen — darunter das Verbot von Kinderarbeit, die Legalisierung von
Streiks und Gewerkschaften sowie die Gewihrleistung von Vereins- und
Versammlungsfreiheit. Auch die Einfithrung von Arbeitszeitbeschran-
kungen und erste Schritte in Richtung sozialer Absicherung wurden
unternommen. Mit der rechtlichen Anerkennung von Kollektivver-
tragen starkten die Arbeitervertretungen ihre Position gegeniiber den
Unternehmern deutlich. Zugleich fithrte die Ausweitung des Wahlrechts
dazu, dass Arbeiterparteien zunehmend in politische Entscheidungs-
prozesse eingebunden wurden. Mit der Einfithrung des allgemeinen
und gleichen Wahlrechts entwickelten sich diese schliellich zu einfluss-
reichen parlamentarischen Kriften, die auch Regierungsverantwortung
iibernahmen.””

Diese Erfolgsgeschichte der Arbeiterbewegung sollte jedoch nicht
tiber die in der mangelnden Ordnungsfihigkeit wurzelnde relative
Machtlosigkeit und Unzuverlissigkeit der Zivilgesellschaft hinwegtiu-
schen. Nicht zuletzt aufgrund fehlender Sanktionsmacht gehen bei
weitem nicht alle Forderungen der Arbeiterbewegung auch in der So-

271 Koller 2012, S. 58.

272 Zur Genese des Sozialstaates vgl. z.B. Ayaf3, Rudloff und Tennstedt 2021; Ritter
1998; Ritter et al. 1994.

273 Vgl. Koller 2012, S. 59-60.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

zialgesetzgebung auf.’* Die Arbeiterbewegung tritt nicht selbst als
institutionell verfestigte Vermittlungsagentur institutioneller Span-
nungen auf, sondern bedarf immer einer wertegeleiteten und aktiven
Tragerschaft. Die Verhaltensprigung tiber Prozesse der Internalisie-
rung ist gegeniiber derjenigen iiber Prozesse der Institutionalisierung
immer schwierig. Ein Versickern spezifischer institutioneller Problem-

% stellt daher vermutlich eher

lagen in der »Diffusitit« der Lebenswelt«
die Regel als die Ausnahme dar. Dieses Phinomen einer schweigsamen
und gleichsam gelihmten Zivilgesellschaft lisst sich am Beispiel der
Persistenz sozialer Ungleichheiten im Bildungssystem veranschauli-
chen.

276 kommt die wis-

Der andauernden Bildungsexpansion zum Trotz
senschaftliche Bildungsberichterstattung in (nur scheinbar) alarmie-
render Regelmifiigkeit zu dem Ergebnis, dass die Bildungschancen von
Kindern verschiedener sozialer Herkunft unterschiedlich verteilt sind.
Ausgeprigte Bildungsungleichheiten nach sozialer Herkunft sind, ent-
gegen dem Gerechtigkeitsverstindnis der meritokratischen Leitidee,*”’
tiber alle einzelnen Bildungsbereiche, von der Vorschule bis zur Univer-

278

sitit, wissenschaftlich dokumentiert.””® Der jiingste Chancenmonitor

des ifo Instituts beispielsweise »misst [...] die Wahrscheinlichkeit, ein

274 So wird bis heute regelmaflig danach gefragt, wie sozial der Sozialstaat iiber-
haupt ist. Fiir eine zeitdiagnostische Analyse zunehmender sozialstaatlicher
Exklusionsrisiken vgl. z.B. Kronauer 2009; fiir praktisches Anschauungsmate-
rial zu den Harten des zeitgenossischen Sozialstaates vgl. Koktirk 2023.

275 Lepsius 1997, S. 60.

276 Vgl. Drewek 2001.

277 Vgl. Solga 2009.

278 Vgl. fiir einen Uberblick Maaz 2020. Vgl. zum Vorschulbereich z.B. Autoren-
gruppe Bildungsberichterstattung 2020, S. 80; Fuchs-Rechlin und Bergmann
2014; fiir die Grundschule z.B. HufSmann, Stubbe und Kasper 2017; fiir die Se-
kundarstufe | z.B. Autorengruppe Bildungsberichterstattung 2016, S.174; fiir
die Sekundarstufe Il z.B. Schnabel und Schwippert 2000; fiir die berufliche Aus-
bildung z.B. Baethge, Maaz und Seeber 2016; fir den Hochschulbereich z.B.
Miiller und Pollak 2004.

), 08:28:33. Access - I m—

221


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Gymnasium zu besuchen, in Abhingigkeit vom familidren Hinter-
grund.«*” Die Autoren stellen im Ergebnis ein »frappierendes Ausmaf}
der Ungleichheiten der Bildungschancen in Deutschland« fest:

»Von Kindern, die mit zwei Eltern ohne Abitur und Migrationshin-
tergrund aus dem untersten Viertel der Haushaltseinkommen (unter
2600 Euro) aufwachsen, besuchen nur rund ein Fiinftel (21,1 %) ein
Cymnasium [...]. Demgegeniber sind es mehrals vier von fiinf Kindern
(80,6 %), deren Eltern beide Abitur haben, in das oberste Einkom-
mensviertel (iber 5500 Euro) fallen und einen Migrationshintergrund
haben [..]. Bei Chancengerechtigkeit sollte die Wahrscheinlichkeit,
dass ein Kind ein Gymnasium besucht, nicht von seiner sozialen Her-
kunft abhdngen, sondern im Durchschnitt fiir alle sozialen Gruppen
gleich sein. Demgegeniiber liegt der Unterschied zwischen der nied-
rigsten und hochsten Wahrscheinlichkeit des Gymnasialbesuchs bei
den so gebildeten Gruppen bei 59,4 Prozentpunkten.«**°

Weil Bildungsprozesse »wichtige Lebensbereiche (insbesondere Er-
werbstitigkeit) betreffen, [..] deutliche Unterschiede produzieren
und/oder [..] eine soziale Breitenwirkung entfaltens, ist Bildung ein

»klarer Kandidat fiir einen Mechanismus mit breiten sozialen Inklusi-
onswirkungen«.” Bildung ist in diesem Sinne in erheblichem Mafie
(mit)verantwortlich fiir die Vermittlung sozialer und politischer Teilha-

be.

»Schul- und Hochschulabschliisse sind in einer modernen Bildungs-
und Wissensgesellschaft eine zentrale Ressource fiir Lebenschancen.
Es ist vielfach empirisch belegt, dass die Chancen auf beruflichen
Erfolg, auf Lebensstandard, soziale Sicherheit, gesellschaftliches
Ansehen und Gesundbheit, auf politische, gesellschaftliche und kultu-
relle Teilnahme sowie auf Selbstbestimmung und Freiheit mit dem
Niveau der Bildungsabschliisse zusammenhingen. Das erworbe-
ne >Bildungskapital< — der franzésische Soziologe Pierre Bourdieu

279 Wofimann etal. 2023, S. 33.
280 Wofimann et al. 2023, S. 35.

281

Hillmert 2009, S. 85.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

nennt die Bildungsabschliisse zu Recht >capital scolairec— minimiert
soziale Risiken wie Arbeitslosigkeit, Armut, Krankheit oder Straffal-
ligkeit bzw. Kriminalisierung. Gleiche Bildungschancen — d.h. gleiche
Chancen fiir alle, eine Bildung und Ausbildung zu erhalten, die den
individuellen Fahigkeiten und Leistungen entspricht —sind daher ein
Gebot der sozialen Gerechtigkeit.«*%?

Das Thema Chancengleichheit im Bildungssystem ist aufgrund der
engen Kopplung von Bildung und Lebenschancen und der tatsichlich
beobachteten Chancenungleichheiten nicht nur sozialmoralisch rele-
vant, sondern auch sozialpolitisch brisant. Bildungswissenschaftler
dokumentieren dann auch nicht nur die Ungerechtigkeit der Bildungs-
chancen, sondern unterbreiten auf Basis der Ergebnisse regelmiflig
konkrete Vorschlige zu institutionellen Reformen des Bildungssys-
tems. In der ifo-Studie werden beispielsweise sechs Ansatzpunkte
empfohlen, um die Chancengerechtigkeit zu erhéhen:

»1. frithkindliche Bildungsangebote fiir benachteiligte Kinder ausbau-
en, 2. Familien benachteiligter Kinder bei der Erziehung unterstiitzen,
3.die besten Lehrkrafte an Schulen mitvielen benachteiligten Kindern
bringen, 4. Nachhilfeprogramme fiir benachteiligte Kinder frith und
kostenfrei anbieten, 5. die Aufteilung auf unterschiedliche weiterfiih-
rende Schulen verschieben und 6. Mentoring-Programme fiir benach-
teiligte Kinder fordern.«*®

Von oberflichlichen medialen Strohfeuern abgesehen, ist bislang jedoch
keine zivilgesellschaftliche Problemverarbeitung zu beobachten.?®* Es
ist nicht zu erkennen, dass die Ergebnisse und Empfehlungen der Wis-
senschaftler von einer breiten zivilgesellschaftlichen Trigergruppe an
die entsprechenden Schaltstellen bildungspolitischer Entscheidungs-
trager vermittelt werden. Die Persistenz sozialer Ungleichheiten im

282 Ceifdler und Weber-Menges 2010, S. 155.
283 Woflmann etal. 2023, S.33.
284 Vgl. Lergetporer, Werner und Woessmann 2020.

), 08:28:33. Access - I m—

223


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Bildungssystem verdeutlicht, dass tiefgreifende (institutionen)politi-
sche Konsequenzen im Sinne der Bekimpfung der Chancenungleichheit
bislang nicht gezogen werden.?®> Als (un)beabsichtigtes Folgeproblem
der meritokratischen Ordnung wird das Problem mangelnder Chancen-
gleichheit iiberwiegend in nicht institutionellen Verhaltensstrukturen
aufgefangen. Dort vorherrschend sind nicht kollektive Ermichtigungs-,
sondern individuelle Bewdltigungsstrategien. Die Problemlage wird tenden-
ziell nicht in zivilgesellschaftlichen Handlungsstrukturen bearbeitet,
sondern im individuellen und privaten Umfeld mehr oder weniger
erfolgreich >bewiltigt«.?®¢ Das Scheitern wird, genauso wie im Ubrigen

287 struktu-

der Erfolg, iiber eine Begabungsideologie individualisiert,
rell-askriptive Einflussfaktoren auf Bildungserfolg werden dadurch
systematisch verschleiert.?®® In Bezug auf die von der meritokratischen
Leitidee produzierten Bildungsungleichheiten lisst sich folglich beob-
achten, dass die Externalisierung von Kontingenzen im institutionellen
Feld der Bildung seit Jahrzehnten durch ganz andere als zivilgesellschaftliche

Verhaltensstrukturen aufgefangen werden.

Um den Blick auf die Fragilitit der empirischen Geltungschancen so-
zialmoralischer Sinnkriterien weiter zu schirfen, soll abschlieRend
die spezifische soziale Einbettung zivilgesellschaftlicher Handlungs-
zusammenhinge diskutiert werden. In diesem Kontext ist zu kliren,
welche Rolle die Zivilgesellschaft in der Institutionenordnung spielt, ob
sich ein spezifischer Modus Operandi zivilgesellschaftlicher Ermich-
tigungsstrategien explizieren lisst. Die weitere Klirung der Frage, wie
sich sozialmoralische Sinnkriterien Geltung verschaffen kénnen, stellt

285 Normativ-theoretische Ansatze dazu sind formuliert, aber nur ansatzweise in
die Praxis umgesetzt. Vgl. z.B. Prengels (2018, 2019) Vorschldge zur Pidagogik
der Vielfalt.

286 Zum Phanomen der Bildungsarmut vgl. insbesondere Allmendinger 1999.

287 Vgl. Bourdieu 2001, S.147.

288 Die dahinterstehenden Ursachen und Mechanismen sind seit langem gut
erforscht, fiir kultursoziologische Erklarungsansitze vgl. klassisch Bourdieu
2004; Bourdieu und Passeron 1971; Solga 2009; fiir eine Rational-Choice-Per-
spektive vgl. klassisch Boudon 1974.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

zugleich ein vertieftes Verstindnis fiir die spezifische Fragilitit dieses
Prozesses in Aussicht.

Diese Klarung kann ihren Ausgangspunkt erstens in der bereits oben
etablierten Erkenntnis nehmen, dass sich sozialmoralische Sinnkri-
terien tendenziell nicht iber Institutionalisierungs-, sondern (wenn
tiberhaupt) iiber Interpretationsprozesse Geltung verschaffen. Zivilge-
sellschaftliche Ermichtigungen sind als symbolisch-kulturelle Dyna-
miken aufzufassen, die »nicht durch Institutionen gezihmt und vollig
kontrolliert werden«** kénnen. Zweitens ist auch der Referenzpunkt die-
ser Interpretationsprozesse bereits erdrtert worden. Das institutionell
ungebundene zivilgesellschaftliche Handeln ist demnach als Reaktion
auf einen Innovationsdruck zu interpretieren, der sich aus den Span-
nungen des Institutionengefiiges selbst ergibt. Diese Spannungen sind
zum einen auf die Externalisierung von Kontingenzen zuriickzufithren
(verengte Problemdefinition und -bearbeitung), zum anderen auf die
potentielle Uberschneidung von Geltungsanspriichen verschiedener
institutionalisierter gesellschaftlicher Leitideen. Drittens ist auch der
Fluchtpunkt zivilgesellschaftlicher Ermichtigungsstrategien bereits
erdrtert worden. Zivilgesellschaftliches Handeln zielt demnach auf
Grundlage des Geltungsanspruchs sozialmoralischer Sinnkriterien auf
die Modifikation institutioneller Formen.

Dieser dreifache Ausgangspunkt zur Bestimmung des Modus Ope-
randi zivilgesellschaftlicher Ermichtigungsstrategien lasst sich in An-
lehnung an das von Rainer Lepsius eingefiihrte Konzept der inkompeten-

° Diese fiir zivilgesellschaft-

ten, aber legitimen Kritik weiter ausbauen.
liche Zusammenhinge typische Kritikform®” ist zunichst von der kom-
petenten Kritikform zu unterscheiden, die Lepsius als institutionell ge-

bundene Kritikform rekonstruiert.

289 Schwinn 2009, S. 48.

290 Vgl. Lepsius 2009b.

291 Lepsius (vgl. 2009b) entwirft seine Konzeption der inkompetenten Kritik nicht
im Rahmen einer Soziologie der Zivilgesellschaft, sondern im Rahmen einer
Soziologie der Intellektuellen. Die folgende Adaption geht entsprechend mit
Modifikationen einher, die vor allem die normative Komponente betreffen.

), 08:28:33. Access - I m—

225


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Kompetente Kritik ist der zentrale Modus der Problemdefinition
und -bearbeitung innerhalb der Grenzen des institutionellen Geltungs-
kontextes einer Leitidee nach Maf3gabe interner Leitmafistibe. Kompe-
tente Kritik ist damit mafgeblich orientiert an den Rationalititskri-
terien eines institutionellen Feldes. Die in diesem Handlungskontext
auftretenden Spannungen werden gemif} dieser Rationalititskriterien
bearbeitet. Lepsius verdeutlicht dies am Beispiel der Professionen:

»Kritik setzt die Anerkennung eines maéglichen Dissenses liber die
Interpretation einer allgemeinen Verhaltenserwartung voraus; sie
impliziert die prinzipielle Anerkennung einer Verhaltensalternative.
Soziale Situationen, in denen eine Debatte lber die Verhaltens-
normen zugelassen ist, sind natiirlich prekire soziale Situationen,
die besonderer struktureller Einrichtungen bediirfen, um die Kon-
fliktaustragung zu regeln. So wird die Kritik in zahlreichen sozialen
Gebilden ausdriicklich eingebaut; etwa in der Wissenschaft, die durch
und von Kritik lebt. Aber so ist auch in jedem Beruf Kritik notwendig,
in dem die Anwendbarkeit spezialisierter Normen von der nicht ein-
deutigen Interpretation einer regelmifig sehr komplexen Situation
abhangt oder die Normen sich von ambivalenten Wertvorstellungen
hoherer Allgemeinheit ableiten und immer wieder neu bestimmt
werden missen. Solche Berufe werden professionalisiert, das heifdt
mit bestimmten sozialen Schutzmechanismen ausgestattet, die Kri-
tik ermoglichen, indem sie sie auf bestimmte Normen und auf einen
bestimmten Personenkreis beschranken. Nur diejenigen diirfen Kri-
tik tiben, die durch den Filter der Zugangsmechanismen gegangen
und damit zu Berufsangehdrigen geworden sind, und nur das darf
kritisiert werden, was zum spezialisierten Berufsverhalten gehort. [...]
Kritik von einem Angehdrigen der Profession im Rahmen der Professi-
on ist kompetente Kritik. Soweit sie sich in den vorgesehenen Bahnen
hilt, geniefien sie und der Kritiker den Schutz der Profession.«**>

Kompetente Kritik ist folglich immer auch institutionell geschiitzte Kri-
tik. Die soziale Direktionsmacht kompetenter Kritik ist, soweit sie sich

292 Lepsius 2009b, S. 278.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

ausschlieRlich an den Rationalititskriterien des betreffenden institutio-
nellen Feldes orientiert (d.h. >sachlich<bleibt), als hoch einzustufen, weil
die Kritiker fiir die Kritik keine Sanktionen befiirchten miissen, eine so-
zial strukturierte, qua Zustindigkeit zustande kommende Kompetenzsi-
cherung vorliegt und die Konfliktaustragung strukturell geregelt ist. Die
kompetente Kritik kann daher unmittelbar und direkt institutionelle In-
novationen anstofRen.

Inkompetente Kritik ist der (duferst fragile) Versuch einer Pro-
blemdefinition und Problembearbeitung jenseits der Grenzen des in-
stitutionellen Geltungskontextes einer Leitidee nach Mafigabe externer
Leitmafistibe. Aus der Perspektive der institutionalisierten Ordnung
beruft sich diese Form der Kritik, obzwar gerichtet auf einen institu-
tionellen Handlungskontext, nicht auf interne, sondern auf externe
Rationalititskriterien. Greift eine Person auf dieser Grundlage »ein —
wie auch immer geartetes — konkretes, institutionalisiertes Verhalten
an, so wird [ihr] die Kompetenz in der Beurteilung der fir dieses Ver-
halten malgebenden speziellen Normen bestritten«.?** Gegeniiber der
kompetenten Kritik zeichnet sich die inkompetente Kritik unter ande-
rem dadurch aus, dass sie eine andere normative Grundlage hat. Sie
beruht nicht auf institutionalisierten Professionsnormen, sondern auf
»unspezialisierten Normenc, die »auf der Ebene hochster Abstraktheit

294 zu finden sind. Damit ist die weiter oben

und Allgemeingiiltigkeit«
herausgearbeitete spezifische Dignitit ethischer Eigenwerte angespro-
chen. In der Tradition Kants zeichnen sich vor allem ethische Werte
durch prinzipielle, unbedingte und allgemeine Geltungsanspriiche aus.
So beruft sich die inkompetente Kritik beispielsweise auf Konzepte »der
Menschenwiirde und der politischen Freiheit« und damit, im Vergleich
zur normativen Grundlage kompetenter Kritik, auf eine »hohere und
allgemeinere Ebene der kulturellen Werte«.>*

Formelle Unterschiede zwischen inkompetenter und kompetenter

Kritik sind in Bezug nicht nur auf die normative Grundlage, sondern

293 Lepsius 2009b, S. 281.
294 Lepsius 2009b, S. 281.
295 Lepsius 2009b, S. 281.

), 08:28:33. Access - I m—

227


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

auch auf den Wirkungsradius und die Befugnisse bzw. Berechtigun-
gen zu beobachten. Der Geltungsbereich inkompetenter Kritik ist,
nicht zuletzt aufgrund der Abstraktheit und Allgemeingiiltigkeit der
Wertgrundlage, nicht an einen spezifischen institutionellen Handlungs-
kontext gebunden. Strukturell bedingt eignet dieser Kritikform daher
ein vergleichsweise grofier Wirkungsradius: »[E]r umfasst alles Verhal-
ten, das nicht spezialisierten Normen, die von sozialen Institutionen
oder Professionen monopolisiert werden, unterliegt«.*®

Tabelle 4: Komponenten institutioneller und zivilgesellschaftlicher Problemdefi-

nition und Problembearbeitung

kompetente Kritik
(institutionelle Problem-
definition und -bearbeitung)

inkompetente Kritik
(zivilgesellschaftliche
Problemdefinition und
-bearbeitung)

Form der Kritik

normative
Grundlage

Geltungsbereich

Befugnis/
Berechtigung

Kritik an institutioneller
Ordnung nach MafRgabe
interner Leitmafistabe

spezialisierte (»professionali-
sierte«) Normen

beschrinkter Geltungsbereich
(z.B. der Berufsautonomie)

beschrankter Personenkreis

296 Lepsius 2009b, S. 282.

Kritik an institutioneller
Ordnung nach MafRgabe
externer Leitmafistibe

ethische Eigenwerte
unbeschrinkter Geltungs-
bereich

unbeschrankter Personen-
kreis

), 08:28:33.

Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

kompetente Kritik inkompetente Kritik

(institutionelle Problem- (zivilgesellschaftliche

definition und -bearbeitung) Problemdefinition und
-bearbeitung)

Direktions- direkt héchstens indirekt

macht (aufgrund prinzipieller Sank- (fehlende direkte Zustan-
tionsfreiheit und sozial struk- digkeit, strukturelle Hiir-
turierter Kompetenzsiche- den, Vorwurf der Inkom-

rung und Konfliktaustragung)  petenz, Infragestellung
der Wertloyalitit, Kampf
um Legitimitat)

Differenzen sind auch beziiglich der Berechtigungen bzw. Befugnis-
se zu beobachten. Die inkompetente Kritik selbst sowie die Beurteilung
derselben sind nicht, wie im Fall der kompetenten Kritik, einem be-
stimmten Personenkreis vorbehalten, sondern prinzipiell demokratisch
und egalitir zuginglich. Die Moglichkeit der Kritik an institutionellen
Ordnungen nach Mafigabe allgemeiner und abstrakter Werte steht
prinzipiell allen offen. Gleichwohl ist die inkompetente Kritik nicht
voraussetzungslos moglich. Sie unterscheidet sich von der bloflen Em-
pérung durch die Geltendmachung spezifisch sinnhafter Argumente.
Inkompetente Kritik resultiert mithin aus der Fahigkeit, »Grundwerte
zu interpretieren und daraus Urteile zu fillen«, Lepsius beschreibt die
Tatigkeit des inkompetenten Kritisierens daher auch als Beschiftigung
mit »der sozialen Vermittlung abstrakter Wertvorstellungen«.*”

Obwohl sich die inkompetente Kritik im Vergleich zur kompeten-
ten Kritik durch einen gréoferen Wirkungsradius und einen gréfleren
Kreis prinzipiell Kritikbefugter auszeichnet (vgl. zum Uberblick Tabel-
le 4), kann nicht davon ausgegangen werden, dass damit zugleich auch
eine grofRere Direktionsmacht der Kritik einhergeht. Die inkompetente

297 Lepsius 2009b, S. 283.

), 08:28:33. Access - I m—

229


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Kritik ist eine institutionell ungeschiitzte Kritik, im Gegensatz zur insti-
tutionell geschiitzten (kompetenten) Kritik muss sie ohne soziale Kom-
petenzsicherung und strukturierte Konfliktregelung auskommen. Da-
her eignet ihr eine besondere Fragilitit. Wenn namlich die soziale Kom-
petenzsicherung fehlt, wird die Frage der Legitimitit der Kritik proble-
matisch.

»Istdie kompetente Kritik in der Regel auch legitime Kritik, da die Ver-
letzung der professionellen Wertloyalitdt mit dem Ausschluf von der
Profession geahndet wird, so kann inkompetente Kritik legitim wie
illegitim sein. Die prekire Stellung der inkompetenten Kritik ergibt
sich gerade aus diesem dauernden Kampfum ihre Legitimitat. Da die-
se namlich nicht wie bei der kompetenten Kritik zundchst unterstellt
wird, hat sie der Kritiker selbst nachzuweisen. Da ferner die Urteils-
basis sehr abstrakte und allgemeine Werte sind, ist dieser Nachweis
hochstschwieriganzutreten, zumal, wenn man die materielle Beweis-
last zu tragen hat und sich dem Angriff von Vertretern professiona-
lisierter und quasi-professionalisierter Sozialgebilde gegeniibersieht,
deren Wertloyalitat ritualisiert und durch die Autoritat der Institutio-
nen gesichert ist.®%

Genau betrachtet lasst sich dieser Kampf um Legitimitit in zwei Kom-
ponenten aufspalten.? In deskriptiver Hinsicht kann die inkompetente
Kritik dann als legitim gelten, wenn sie »sich auf Werte bezieht, iiber de-
ren Giiltigkeit als Leitbilder sozialen Verhaltens Konsensus besteht. Ille-
gitim hingegen ist jene Kritik, deren Urteilsbasis von Werten oder Wert-
kombinationen gebildet wird, iiber die kein Konsensus besteht und de-
ren Giiltigkeit daher bestritten wird«.>*° In dieser deskriptiven Verwen-
dungist der Begriff der Legitimitit normativ abhingig. Je nach sozialem
Kontext kann qua Deutungshoheit iiber alle méglichen, mitunter mo-
ralisch zweifelhaften, normativen Ordnungen ein Konsensus hergestellt

298 Lepsius 2009b, S. 282.
299 Vgl. dazu auch Forst 2014, S.138-139.
300 Lepsius 2009b, S. 282.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

werden.**" Die Legitimitit normativer zivilgesellschaftlicher Kritik soll-
te folglich nicht lediglich an der Frage der Deutungshoheit festgemacht
werden, der Begriff der Legitimitit muss entsprechend normativ qua-
lifiziert werden.>** Die normative Fundierung erhilt die hier zugrun-
de gelegte Legitimitatskonzeption durch den Riickbezug auf das weiter
oben entfaltete dialogische und kritizistische Verfahren des verantwor-
tungsethischen Handlungsmodells. Als Resultat vernunftgeleiteter ra-
tionaler Abwigung kann die inkompetente Kritik in normativer Hinsicht
dann als legitim gelten, wenn sie gleichermafien als technische (die Zu-
rechnungsproblematik betreffende) und sozialphilosophische (die Sinn-
problematik betreffende) Kritik in Erscheinung tritt.

Aufgrund der beschriebenen Fragilitit ist die Direktionsmacht in-
kompetenter Kritik vergleichsweise gering. Der faktische Radius und
die faktische Wirkungsmdoglichkeit inkompetenter Kritik sind abhin-
gig vom schwierigen Nachweis ihrer Legitimitit. Und selbst wenn der
Kampfum Legitimitit gewonnen ist, sind allenfalls indirekte Wirkungen

301 So weist Forst (2014, S.139-140) beispielsweise darauf hin, dass sich in dieser
deskriptiven Perspektive »historische Legitimitdtsvorstellungen verstehen und
unterscheiden [lassen]: derslegitime«Monarch und seinslegitimer<Nachfolger,
die >legitime< harmonische Ordnung nach konfuzianischen oder platonischen
Ideen der geordneten Polis usw. Stets gibt es dabei einen begrifflichen Kern,
der diese Vorstellungen zusammenhalt — Legitimitat nennen wir generell die
Eigenschaft einer normativen Ordnung, die ihre allgemeine Verbindlichkeit fiir
die ihr Unterworfenen erklart und begriindet«.

302 Diese normative Dimension legitimer Kritik wird von Lepsius nicht explizit dis-
kutiert. Dies ist vor allem darauf zuriickzufiihren, dass er sein Modell der Kom-
petenzformen der Kritik nicht im Rahmen einer Theorie der Zivilgesellschaft,
sondern im Rahmen einer Soziologie der Intellektuellen entwickelt. Bezieht
man sich auf die Intellektuellen, so muss freilich eine normative Abhangigkeit
explizit gewahrleistet sein. Die Tatsache, dass bislang noch jede Autokratie, je-
de Tyrannei ihre Intellektuellen hervorgebracht hat, verdeutlicht dies — exem-
plarisch sei hierauf Hans F. K. Glinther, bekannt als>Rassenglinther, verwiesen.
Als Intellektueller trug er maRgeblich zur swissenschaftlichen« Legitimierung
der nationalsozialistischen Rassenideologie bei. Zur Problematik des Absolut-
heitsanspruchs der Intellektuellen vgl. Vobruba 2011.

), 08:28:33. Access - I m—

231


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

zu erwarten. Institutioneller Wandel kann in der Regel von auflerhalb
allenfalls angestof3en, nicht aber durch- und umgesetzt werden.

Auf Grundlage dieser Uberlegungen lisst sich die vorgelegte Bestim-
mung zivilgesellschaftlichen Handelns abschliefend folgendermafien
prazisieren: Zivilgesellschaftliches Handeln ist ein in geltungstheoretischer
Hinsicht prekires, weil institutionell ungebundenes Handeln, das auf Grundlage
des Geltungsanspruchs reflexiver sozialmoralischer Sinnkriterien im Modus der
inkompetenten, aber legitimen Kritik auf die indirekte Modifikation institutio-
neller Formen abzielt.

5.3 Handlungs- vs. Ordnungslogik: die weberianische
Konzeption ziviler Vergesellschaftung im Verhaltnis
zu Alexanders civil sphere

Zum Abschluss kann zusammengefasst werden, in welchem Verhilt-
nis die hier entwickelte weberianische Konzeption ziviler Vergesell-
schaftung zu Alexanders civil sphere steht. Dabei wird insbesondere zu
tiberlegen sein, welche Folgen sich jeweils fiir die kritische Frage der
Handlungsrelevanz reflexiver sozialmoralischer Sinnkriterien erge-
ben. Hierbei ist in konzeptioneller Hinsicht von einem Spannungsfeld
zwischen der normativen und der deskriptiven Dimension der Pro-
blematik auszugehen. Sobald eine Dimension auf Kosten der anderen
vernachlissigt wird, bewegt man sich auf die beiden »schlechten Al-
ternativen eines bodenlosen Normativismus und eines normfreien

393 zu. Schlecht sind diese beiden Alternativen vor allem

Soziologismus«
in Hinblick auf gesellschaftspolitische Konsequenzen. Der bodenlose
Normativismus kann leicht zur Wurzel ideologischer Radikalisierung
werden. Aber auch die andere Seite (normfreier Soziologismus), bei der
Handlungsrelevanz auf Kosten der normativen Integritit erkauft wird,

kann in gesellschaftspolitischer Hinsicht folgenreich sein.*** Wenn (die

303 Honneth 2013, S.306.
304 Eine ideologische Verzerrung entsteht in diesem Fall genau dadurch, dass die
Normfreiheit nicht explizit gemacht wird.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

Zuschreibung von) Zivilitit (Freiheit, Solidaritit, Gerechtigkeit etc.) in
normativ anspruchslosem Sinn nurmehr als Ausfluss bzw. Manifesta-
tion eines gewonnenen Kampfs um kulturelle Deutungshoheit gefasst
wird, dann steht das Tocqueville'sche Schreckgespenst einer Tyrannei der
Mehrheit schon um die Ecke. Moralisch richtig ist nurmehr das, was die
Mehrheit dafir hilt. Eine lebendige Zivilgesellschaft dirfte dann aber
nicht mehr als freiheitssichernder Schutzwall gefihrdeter Demokratien
ins Feld gefiihrt werden, sondern miisste vielmehr selbst zur Wurzel
des Ubels erklirt werden.

Alexanders Konzeption der Zivilgesellschaft folgt einer Ordnungs-
logik. Zivilgesellschaftliches Handeln wird als weitestgehend institutio-
nell gebundenes (und eben nicht, wie im weberianischen Modell, institu-
tionell ungebundenes) Handeln aufgefasst. So geht Alexander davon aus,
dass die zivilgesellschaftliche Leitidee, gefasst als ziviler Code, analog zu
Okonomie und Politik in institutionelle Formen gegossen ist.>*> Es gehe
ihm darum, die kulturellen und dann vor allem auch die institutionel-
len Wurzeln der Zivilgesellschaft herauszuarbeiten und ihre »Interrela-
tion«**® mit den nicht zivilen Sphiren zu untersuchen. Die Zivilgesell-
schaft soll dabei dem Anspruch nach als analytisch unabhingig, empi-
risch ausdifferenziert und im Verhiltnis zu den anderen Ordnungen als
»morally more universalistic«®*”’ rekonstruiert werden.

»In terms of the normative mandates established by democratic soci-
eties, itis the civil sphere of justice that trumps every other. The univer-
sality thatis the ambition of this sphere, its demands to be inclusive, to
fulfil collective obligations while at the same time protecting individ-
ual autonomy—these qualities have persistently made the civil sphere
the court of last resort in modern, modernizing, and postmodernizing
societies. For the last two centuries explicitly, and implicitly for many
centuries before, it has been the immanent and subjunctive demands
of the civil sphere that have provided possibilities for justice.«*°®

305 Vgl. Alexander 2006, 24.
306 Alexander 2006, S. 558.
307 Alexander 2006, S.31.
308 Alexander 2006, S. 34.

), 08:28:33. Access - I m—

233


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

Legt man Alexanders Konzeption zugrunde, kann die Handlungsrele-
vanz sozialmoralischer Sinnkriterien als hoch eingestuft werden. Die-
se optimistische Einschitzung ist darauf zuriickzufithren, dass sich die
Zivilgesellschaft, sobald sie als institutionalisierte gesellschaftliche Teil-
ordnung verstanden und rekonstruiert wird, sich von individuellen Mo-
tiv- und Interessenlagen l6sen kann. Dieser Gedanke der Abkopplung
konnte ein Grund dafiir sein, dass Alexander meint, auf die handlungs-
bzw. interaktionstheoretische Perspektive verzichten zu kénnen.>*® An
ihrer statt geht er von der Existenz eines binir strukturierten kulturel-
len Codes der Zivilgesellschaft aus, der sich, gleichsam iiber die Kopfe
der Individuen hinweg, vermittels der Institutionen (die in der Mehrheit
recht eigentlich Organisationen sind) Geltung verschafft.

Allerdings muss betont werden, dass Alexander die gesteigerte
Handlungsrelevanz stillschweigend mit einem normativen Relativis-
mus erkauft. Seinem Selbstanspruch der Vermittlung von normativer
und deskriptiver Ebene der Zivilgesellschaft vermag er damit nicht
gerecht zu werden. Alexander kann die Handlungsrelevanz der zivil-
gesellschaftlichen Leitidee nur deshalb so hoch veranschlagen, weil er
die normative Dimension aufweicht und vernachlissigt. Abzulesen ist
dies unter anderem an der Tatsache, dass in seiner Konzeption nicht
die Kultur (etwa tber reflektierte dialogische Interpretationsprozesse)
Eingang in die normative Konzeption erhilt, sondern stattdessen Nor-
mativitit kurzerhand kulturalisiert wird: Ethische Eigenwerte verlieren
ihre spezifische Dignitit, indem sie zu blof3en Kulturwerten degradiert
werden. Dies manifestiert sich unter anderem im fehlenden Vernunft-
bezug von Alexanders normativer Konzeption. Der zivile Standpunkt ist
in diesem Modell nicht Resultat einer vernunftgeleiteten dialogischen
Auseinandersetzung, sondern einer kulturellen Zuschreibung, eines
gewonnenen Kampfes um kulturelle Deutungshoheit. Diese Ambi-
guitit des Sollens konnte schliefflich auch mit Blick auf Alexanders
Institutionenanalysen nachgewiesen werden. Der fiir kommunikative
Institutionen (beispielsweise Massenmedien) reservierte Begrift' der

309 Vgl. Alexander 2006, S. 558.

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

»persuasion«®™® wird einerseits, durchaus normativ anspruchsvoll, als
Konzept aufgeklirter Uberzeugungsarbeit eingefiihrt, andererseits aber
lediglich als Modus (potentiell) manipulativer Beeinflussung. Derselbe
normative Relativismus war im Umfeld des Begriffs der »civil power«**
in Bezug auf die Analyse der regulativen Institutionen zu beobachten:
Auf der einen Seite spricht Alexander dem Recht eine iiberhistorische
normative Geltung zu, da es »unabhingig vom jeweiligen kulturel-
len Kristallisationszustand der zivilen Sphire [..] die Aufgabe einer
zunehmenden Sicherung der diskursiven oder demokratischen Wil-
lensbildung besitzt.«*** Auf der anderen Seite hilt Alexander dann aber
fest, dass letztendlich nur jenes Recht gilt, dass innerhalb der Sphire
der zivilen Gesellschaft interpretiert worden ist.*” In dieser Bestim-
mung trigt das Rechtssystem dann — man fithlt sich tatsichlich an
Tocquevilles Tyrannei der Mehrheit erinnert — nur zur »Durchsetzung der
je gegebenen Mehrheitsstimmung«*** bei.

Wie ist das Verhiltnis von normativer und deskriptiver Dimen-
sion im weberianischen Modell zu beurteilen? Fest steht, dass dieses
im Vergleich zu Alexanders in normativer Hinsicht ungleich stabiler
sitzt. Beide Ansitze eint noch ein gegen die Weltfremdheit rationalis-
tischer Moraltheorien gewandter vernunftkritischer Ausgangspunke.
Auf dem Weg zu einer realistischen Theorie der Moral, die der »ethischen
Irrationalitit der Welt« (Weber) angemessen Rechnung trigt, miisse die
Frage der Normativitit stirker an kulturelle Faktoren riickgebunden
werden. Diese kulturellen Faktoren kommen bei beiden Autoren iiber
den Sinnbegriff in den Fokus. Gekoppelt an das Konzept bewusster
Lebensfithrung wird Webers normativer Sinnbegriff aber, im Gegensatz
zu Alexanders, nicht mit dem auf die Einheit des Erlebens gerichteten
erfahrungswissenschaftlichen Sinnbegriff kurzgeschlossen.*” Dadurch

310 Alexander 2006, S. 83.

311 Alexander 2006, S.110.

312 Honneth 2013, S. 299.

313 Vgl. Alexander 2006, S.185.

314 Honneth 2013, S. 300.

315 Vgl. dazu weiter oben Kapitel 5.1.3.

), 08:28:33. Access - I m—

235


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Daniel Vetter: Die Grenzen der Zivilgesellschaft

behalten ethische Eigenwerte gegeniiber historischen Kulturwerten
ihren Sonderstatus, so dass letztendlich ein normativer Relativismus
vermieden werden kann.

Was die deskriptive Dimension des Modells angeht, so konnte,
Webers methodologischem Individualismus entsprechend, zunichst
ein verantwortungsethisches Handlungsmodell ausgearbeitet werden.
Hier stand die Differenzierung von Zurechnungs- und Sinnproblematik
einerseits, deren dialogische Vermittlung im Rahmen des Konzeptes
der Wertdiskussion andererseits im Fokus. Neben dem dialogischen
Charakter ist das verantwortungsethische Handlungsmodell kriti-
zistisch ausgerichtet. Der kritizistische Charakter ist Ausdruck von
Webers vernunftkritischer Haltung, die nicht in einen normativen Re-
lativismus, sondern in einen regulativen Universalismus iberfithrt wird:
Moralische Urteile lassen sich demnach zwar nicht mit Vernunft be-
griinden, wohl aber mit Vernunft kritisieren.”® Im Anschluss an die
handlungstheoretische Prizisierung wurde das Koordinationspotential
verantwortungsethischen Handelns untersucht. Im Zentrum stand
hier die Frage nach den Méglichkeiten der Ordnungsbildung, die im
weberianischen Modell iiber die Analyse des Institutionalisierungs-
potentials der verantwortungsethischen Leitidee eingefangen wird.
Der zentrale Befund war dabei die Feststellung einer eingeschrinkten
Ordnungsfihigkeit, die sich anhand von drei Dimensionen ausweisen
lieR: erstens in eingeschrinkter Rationalisierungsfihigkeit, zweitens in
eingeschrinkten Sanktionsmaglichkeiten und drittens in der fehlenden
Moglichkeit der Ausweisung eines exklusiven Geltungsbereichs der
zivilgesellschaftlichen (bzw. verantwortungsethischen) Leitidee.

Der handlungstheoretischen Ausarbeitung zum Trotz muss die
Handlungsrelevanz der zivilgesellschaftlichen Leitidee auf Basis des
weberianischen Modells als vergleichsweise gering eingeschitzt wer-
den. Diese pessimistische Einschitzung ist darauf zuriickzufiihren,
dass hier die handlungslogische Bestimmung ziviler Vergesellschaftung auf-
grund des fehlenden Institutionalisierungspotentials nicht umstandslos
in eine ordnungslogische Bestimmung der Zivilgesellschaft als eigenstindigen

316 Vgl. dazu Schluchter1988a, S. 260, sowie weiter oben Kapitel 4.4).

), 08:28:33. Access - I m—


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Idee und Realitat der Zivilgesellschaft

und ausdifferenzierten gesellschaftlichen Teilbereich tiberfithrt werden kann.
Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhingen haben daher eine
spezifische Fragilitit. Die Wertverwirklichung ist bestindig und zwin-
gend auf die Motivation individueller Wertverwirklicher angewiesen.>”
Sozialmoralische Problemlagen bediirfen, um als solche anerkannt und
entsprechend (institutionell) bearbeitet zu werden, einer Trigerschicht,
auf die nicht ohne weiteres Verlass ist.

Zugleich darf aber, so wurde ebenfalls festgestellt, die eingeschrink-
te Ordnungsfiihigkeit nicht mit fehlender Ordnungsrelevanz gleichge-
setzt werden. Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhinge sind als
potentiell einflussreiche sekundire Vergesellschaftungsmodi aufzufas-
sen, die auf die (indirekte) Modifikation institutioneller Formen zielen.
In ihnen werden (bestenfalls) verschiedene institutionelle Spannungen,
vor allem solche, die in und zwischen institutionalisierten Teilordnun-
gen entstehen, aufgegriffen und im Modus der inkompetenten Kritik*®

bearbeitet.

317 Vgl. dazu en détail weiter oben Kapitel 5.2.3.3.
318 Vgl. dazu en détail weiter oben Kapitel 5.2.3.3.

), 08:28:33. Access - I m—

237


https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - I m—



https://doi.org/10.14361/9783839401774-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

