
Politische und literarische Positionen türkischer 
Schriftstellerinnen in historischer Sicht* 

Die ersten türkischen Frauen, denen es gelang, mit kreativem Schreiben aus der 
traditionellen Abgeschlossenheit des osmanischen Harems in die literarische Öf-
fentlichkeit vorzudringen, hatten das ihren durch die Tanzimat-Reformen im 19. 
Jahrhundert „aufgeklärten“ Vätern zu verdanken. Diese meist schon in westlich 
orientierten Institutionen erzogenen und durch moderne Ideen inspirierten Be-
amten und Offiziere engagierten für ihre kleinen Töchter prominente Hauslehrer 
und europäische Gouvernanten, um ihnen gute Bildung angedeihen zu lassen. Zu 
dem Unterrichtsprogramm gehörten auch Fremdsprachen, vor allem Französisch, 
und Musik. Das Klavier wurde zum Statussymbol dieser verwestlichten Schicht. 
Ein bei den osmanischen Gebildeten sehr populärer westlicher Import war die li-
terarische Gattung des Romans. Französische Romane wurden ins Osmanisch-
Türkische übersetzt, und bald entstand nach deren Vorbild auch eine reiche türki-
sche Romanliteratur. Die Romane erschienen zunächst in Zeitschriften als Fortset-
zungsserien und wurden von der Damenwelt verschlungen. In der osmanischen 
Hauptstadt eröffnete man Ende des 19. Jahrhunderts die ersten höheren Schulen 
für Mädchen (1858) und eine Lehrerinnen-Bildungsanstalt (1870). Doch es war 
ein langer Weg für die türkischen Frauen aus dem bedrückenden Haremsmilieu in 
die freie Konsumgesellschaft unserer zeitgenössischen globalen Welt. Ein Rück-
blick auf einige Stationen und Tendenzen dieser Entwicklung soll zeigen, in wel-
cher Kontinuität die türkischen Literatinnen heute stehen. Wir wollen aus den 
verschiedenen Generationen hervorragende Frauenpersönlichkeiten, die der Ent-
wicklung durch ihr literarisches Wirken Impulse gegeben haben, im jeweiligen hi-
storischen Kontext vorstellen. 

Die erste türkische Romanautorin, Fatma Aliye (1862-1934), scheint uns bei-
spielhaft zu sein für die Anfangsphase der Frauenemanzipation, und sie war wohl 
die erste selbstbewusste schreibende türkische Frau. Ihr leiblicher Vater, der 
Staatsmann, Gelehrte und Historiker Ahmet Cevdet Paşa (1822-1895), der aus 
Lofça/Bulgarien stammte, ließ Fatma Aliye von den besten Hauslehrern in ver-
schiedenen Fächern unterrichten. Dazu gehörte der berühmte osmanische Polyhi-
stor, Journalist und Romancier Ahmet Mithat (1844-1912), der sie als seine geisti-
ge Tochter betrachtete. Schon im Jahr 1893 veröffentlichte er eine Biographie über 
seine Schülerin, um sie den Frauen als leuchtendes Vorbild zu präsentieren. Ihre 
Wissbegier und geistige Beweglichkeit waren für eine Frau jener Zeit ungewöhn-
lich. Sie bewältigte einen immensen Lesestoff aus allen Wissensbereichen. Auch 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2006. Politische und literarische Positionen tür-
kischer Schriftstellerinnen in historischer Sicht. In: Dragana Tomašević u.a. (Hrsg.). Frauen
schreiben: Positionen aus Südosteuropa. Graz: Leyham, 174-186.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 342 

ihr gelehrter Vater akzeptierte sie als aufgeschlossene Gesprächspartnerin für so 
verschiedene Themen wie Darwins Entwicklungslehre und Ibn Khalduns ge-
schichtsphilosophische Abhandlung (Mukaddima). Doch sie war auch eine begie-
rige Romanleserin. Obwohl ihr Ehemann ihr die Romanlektüre, die er als sitten-
verderbliche Zerstreuung fürchtete, zunächst untersagte, konnte sie ihn bekehren. 
Sie begann ihre literarische Karriere mit der Übersetzung eines französischen Ro-
mans. Ihr erster eigener Roman „Muhazerat“ (Erörterungen) erschien 1892. Er 
behandelt das tragische Schicksal einer Frau, die den geliebten Nachbarssohn 
nicht heiraten darf und aus den Fesseln einer arrangierten Ehe ausbricht. Fatma 
Aliye wandelt das damals in der osmanischen Romanliteratur so beliebte Sklavin-
nen-Thema auf paradoxe Weise ab. Die freigeborene Heldin lässt sich als Sklavin 
verkaufen, um selbstbestimmt leben zu können. Fatma Aliye zeigte durch ihre 
Schriften, dass eine gebildete Frau fähig war, in allen Themen, die unter den re-
formfreudigen Intellektuellen damals diskutiert wurden (arrangierte Heiraten, 
Mehrehe, Konkubinat, Sklaverei, die ökonomische Abhängigkeit der Frau, Schick-
salsfügung und Willensentscheidung u. a.) ihre eigenen gut fundierten Positionen 
zu verteidigen. Sie stand auf dem Boden des Islam und war nicht bereit, unkri-
tisch die westlichen Werte zu übernehmen. 

Mit Halide Edip Adıvar (1884-1964) begegnen wir einer Autorin von hohem 
Rang, die sich auch in der Politik zu Wort meldete. Auch sie hat ihrem Vater, ei-
nem Sekretär im Sultanspalast, ihre gute Ausbildung zu verdanken. Zunächst 
wurde sie von Hauslehrern unterrichtet, dann am Amerikanischen Mädchen-
College in Üsküdar, wo sie früh fließend Englisch lernte. Der angesehene Wissen-
schaftler Salih Zeki erteilte ihr Nachhilfeunterricht in Mathematik und heiratete 
dann seine gelehrige Schülerin, die auch als aparte Schönheit galt. Wie sie selbst 
in ihren Memoiren bemerkt, hat die intensive Romanlektüre schon als Kind ihre 
Einbildungskraft angeregt, als junge Frau beschreibt Halide dann in ihren eigenen 
Romanen die psychischen Probleme der Geschlechterbeziehungen. Der Briefro-
man „Handan“ (1912) gilt als Psychogramm ihrer Ehe mit Salih Zeki, die bald in 
die Brüche ging. Wie viele autobiographische Äußerungen von Frauen bezeugen, 
wurde „Handan“ zum Kultbuch der vorrepublikanischen Frauengeneration. Die 
diffizile Beschreibung der weiblichen Seelenzustände bereitete die jungen Mäd-
chen auf die Emanzipation und die freien Geschlechterbeziehungen vor. 

Aber Halide Edip hat in ihrem langen Leben nicht nur ein vielfältiges literari-
sches Werk hinterlassen, sondern auch in der politischen Öffentlichkeit gewirkt, 
als Erzieherin, Rednerin, Unteroffizierin im Befreiungskrieg an der Seite Mustafa 
Kemals, später nach ihrer Emigration (1924-1939) zusammen mit ihrem zweiten 
Mann, dem Arzt Adnan Adıvar, als Universitätsprofessorin und Parlamentsabge-
ordnete. Halide Edips literarisches Werk umfasst alle Gattungen, die auch heute 
von den schreibenden Frauen gepflegt werden. Dazu gehören außer den frühen 
Liebesromanen historisch-politische Romane, wie der utopische Roman „Das 
neue Turan“ (Yeni Turan) von 1912, das Hohelied auf den Unabhängigkeitskrieg, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE UND LITERARISCHE POSITIONEN  343 

„Das Flammenhemd“ (Ateşten Gömlek) von 1922 und der gesellschaftskritische 
Roman über östliche und westliche Identitäten „Die Fliegenkrämergasse“ (zuerst 
auf Englisch „The Clown and his Daughter“ 1935). In keinem dieser Romane 
fehlt die Liebesgeschichte. Ganz besonders berühmt wurden ihre beiden autobio-
graphischen Schriften, in denen sie ihre Kindheit, Jugend und den Befreiungskrieg 
behandelt (beide zuerst auf Englisch erschienen: Memoirs 1926, The Turkish Or-
deal 1928). Halide Edip blieb bis an ihr Lebensende (1964) auf der literarischen 
Bühne präsent. In ihren letzten, zunächst in Zeitschriften veröffentlichten Roma-
nen beklagt sie den Werteverfall und die Amerikanisierung in der modernen tür-
kischen Gesellschaft. 

Die ersten Auftritte phantasievoll verhüllter Frauen in öffentlichen Veranstal-
tungen vor einem gemischten Publikum fanden im nationalistischen Türkenklub 
(Türk Ocağı, gegr. 1912) in Istanbul statt. Dort las Halide Edip aus ihren Werken, 
und auch andere Frauen, die sich zum Schreiben berufen fühlten, wagten sich 
hervor, rezitierten Gedichte oder hielten Vorträge. Eine der regsamsten Frauen 
aus dieser Zeit war Nezihe Muhittin (gestorben 1958). Sie hat in einer lebendigen 
Abhandlung („Die türkische Frau“, Türk Kadını, 1931) die frühen Aktivitäten der 
türkischen Frauenbewegung resümiert. Auch sie schrieb Romane. Denn der Ro-
man bot nicht nur Unterhaltung, sondern wurde auch immer als sozialpädagogi-
sches Medium verstanden. 

Halide Edip erfüllte also eine Pionierfunktion. Sie versorgte die Frauen nicht 
nur mit Lesefutter, sondern sie spornte sie auch zum eigenen Schreiben an. Be-
eindruckend groß ist die Anzahl der Autorinnen von sentimentalen Liebesroma-
nen, die in ihrer Jugend „Handan“ gelesen haben. Viele dieser Romane, die zu-
nächst als Fortsetzungsserien in Zeitungen erschienen, wurden immer wieder 
aufgelegt. Manche der Autorinnen haben eine gewisse Berühmtheit erlangt, z. B. 
Muazzez Tahsin Berkand, Mebrure Sami Koray, Kerime Nadir, Mükerrem Kamil 
Su, Cahit Uçuk, Peride Celal. Die meisten ihrer damals überaus populären Ro-
mane sind heute zu Recht vergessen. Besonders die männlichen Kritiker haben 
ihnen nie literarische Qualitäten zugesprochen. Doch da diese Liebesromane, die 
seit den 1930er Jahren erschienen, den Zeitgeist der frühen Republikjahre wider-
spiegeln, können sie mentalitätshistorischen Studien als Quelle dienen. Die tür-
kischen Frauen waren durch die kemalistischen Reformen auf einmal gleichbe-
rechtigt. Sie sollten sich im öffentlichen Raum unverschleiert neben den Män-
nern bewegen. Arrangierte Ehen kamen langsam aus der Mode, man wollte sei-
nen Partner selbst wählen. Die Liebe auf den ersten Blick barg aber auch Gefah-
ren. Die Männer waren ja an die von den Müttern arrangierten Ehen gewöhnt, 
sie liebten das Nachtleben in Beyoğlu, und ihre Flirts mit levantinischen Mätres-
sen oder europäischen Gouvernanten waren kurzfristig. Sie mussten die Liebe zu 
einer freien muslimischen Frau und die Treue in der Beziehung erst lernen. Die-
ser Wandel in den Geschlechterbeziehungen wird in den Romanen thematisiert. 
Die Leserinnen fanden sich mit ihren eigenen Problemen konfrontiert. Sehr auf-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 344 

schlussreich scheint mir ein heute ganz vergessener Roman von Efzayiş Suat: 
„Nach der Liebe“ (Aşktan Sonra) aus dem Jahre 1939. Sie beschreibt das Leben 
einer Gruppe junger Türkinnen der Generation nach dem Ersten Weltkrieg, ihre 
Gespräche und Aktivitäten als Feministinnen. Sie erlitten einen psychischen Zu-
sammenbruch, wenn eine leidenschaftliche Liebe von dem geliebten Mann 
abrupt beendet wurde. Die Autorin diagnostiziert mit dem „Nach der Liebe“-
Syndrom eine Art Zeitkrankheit, die damals Frauen häufig in den Selbstmord 
trieb. Die Autorinnen stammten in der Mehrzahl aus dem städtisch-bürgerlichen 
Milieu, und der Schauplatz der Romane war meistens Istanbul. Doch in der frü-
hen Republikzeit, als nach dem siegreichen Unabhängigkeitskampf ein nationa-
les Selbstbewusstsein kultiviert wurde, geriet auch Anatolien ins Blickfeld und 
wurde zum kontrastreichen Nebenschauplatz. Autorinnen und Leserinnen waren 
wohl von echtem Nationalgefühl beseelt, und sie verehrten Mustafa Kemal Ata-
türk kritiklos, weil er ihnen die neuen Freiheiten geschenkt hatte. 

Wie schon angedeutet, haben die Literaturkritiker die Vielzahl der schreiben-
den Frauen lange Zeit nicht ernst genommen. Halide Edip bildete eine absolute 
Ausnahme. Der Begriff „kadın yazar“ (schreibende Frau, Schriftstellerin) hatte ei-
ne herabsetzende Konnotation. Das führte dazu, dass begabte Autorinnen sich 
schwer in der von Männern dominierten Literaturszene durchsetzen konnten. 
Manchmal hatte es wohl auch ideologische Gründe. Suat Derviş (1905-1975) z. B. 
bekannte sich offen zum Sozialismus. Seit 1921 schrieb sie sozialkritische Roma-
ne und befasste sich in Zeitungsreportagen mit der prekären Lage der armen Be-
völkerungsschichten. Sie wurde in der Literaturgeschichte lange Zeit nicht gebüh-
rend gewürdigt. Doch es waren vor allem religiös orientierte Autorinnen, die ein 
Schattendasein im Literaturbetrieb fuhren mussten. Das ist aber nicht verwunder-
lich. In der frühen Republik war das säkulare, meist koedukative Schulsystem ein-
geführt worden. Der islamische Religionsunterricht wurde abgeschafft, und die 
Sufiorden, die für die Religiosität der türkischen Gesellschaft eine große Rolle ge-
spielt hatten, wurden verboten. In dieser säkularen Atmosphäre war eine neue 
Generation herangewachsen, die kaum noch eine Beziehung zur Religion hatte. 
Die offiziellen nationalistischen und oppositionellen sozialistischen Weltbilder 
prägten die Literatur. Das änderte sich mit dem Wahlsieg der Demokratischen Par-
tei im Jahre 1950. Der Umgang mit der Religion wurde wieder unbefangener. Das 
lässt sich an einem Ereignis zeigen. Im November 1951 stellten vier junge, mo-
dern gekleidete Damen auf einer Veranstaltung in Istanbul-Fatih ein gemeinsames 
Buch vor. Sie bekannten sich darin zu ihrem Lehrer, dem modernen Sufischeich 
Kenan Rifâî, der eine zeitgemäße Form der islamisch-mystischen Religiosität ver-
trat. Diese Veranstaltung fand breites Echo in der Istanbuler Presse und wurde als 
Ende der rein materialistischen Phase der Republik gefeiert. Drei dieser Frauen 
waren produktive Autorinnen, die aber, wohl wegen ihrer mystisch geprägten 
Weltanschauung, erst spät breitere Anerkennung gefunden haben. Es handelt sich 
um Samiha Ayverdi (1905-1993), die in ihren Romanen und Essays die osmani-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE UND LITERARISCHE POSITIONEN  345 

sche Gesellschaft verklärte; die Philosophin Safiye Erol (1900-1964), die einige 
tiefgründige Gesellschaftsromane hinterlassen hat, und Nezihe Araz (geb. 1923), 
deren Bühnenstücke in den 1990er Jahren häufig aufgeführt wurden. 

Diese aus der anatolischen bzw. osmanischen Tradition genährte mystische Re-
ligiosität, der eine tolerante Geisteshaltung immanent ist, hat übrigens nichts zu 
tun mit dem islamischen Fundamentalismus, dessen weibliche Anhängerinnen ja 
schon beim Beharren auf die Verhüllung einen gewissen Fanatismus und Drang 
nach Abgrenzung erkennen lassen. Doch eine islamische Weltanschauung, wel-
cher Art auch immer, hatte in den 1950er Jahren keine Chance, sich in der litera-
rischen Öffentlichkeit durchzusetzen. Vielmehr war es die Dorfliteratur, die nach 
dem spektakulären Augenzeugenbericht „Unser Dorf“ (Bizim Köy, 1950) des 
Dorflehrers Mahmut Makal, der die verheerenden Zustände in Anatolien schil-
dert, aufkam. Die schreibenden Frauen, die ja meist aus dem städtischen Milieu 
stammten, beteiligten sich daran nur am Rande. Mit der Dorfliteratur wurde der 
soziale Realismus zur vorherrschenden Strömung, und damit überwucherten 
mehr und mehr linke Ideen den von oben verordneten Nationalismus, denn die 
realistische Beschreibung der Lebensumstände in den Dörfern und der rückstän-
digen Mentalität der Landbevölkerung implizierte eine Kritik am kemalistischen 
System, dem es nicht gelungen war, mit den Reformen die Menschen in Anatoli-
en zu erreichen. 

Auch die schreibenden Frauen artikulierten nun ihre Kritik an dem herrschen-
den System, vor allem ihre Enttäuschung über die Hartnäckigkeit der alten patri-
archalischen Gesellschaftsstrukturen, die den Atatürk’schen Reformen trotzten. 
Doch die Frauen beschreiben weniger die soziale Wirklichkeit in ihrer äußeren 
Ausprägung, sondern sie analysieren die Auswirkungen der Zustände in der mo-
dernen Arbeitswelt, in der Ehe und Familie auf die Psyche. Es geht in ihren Ge-
schichten und Romanen um die Krisen des Individuums, um Einsamkeit, Kon-
taktlosigkeit, Isolation, innere Leere, Unfähigkeit zur Kommunikation. Die psy-
chischen Vorgänge werden differenziert beschrieben. Dafür bedient man sich 
nun auch neuer literarischer Mittel. Der lineare Erzählstrang wird zugunsten as-
soziativer Sprünge aufgegeben, die Erzählinstanzen wechseln. Man verwendet 
den inneren Monolog als Bewusstseinsstrom, Rückblenden im Erinnern, Tage-
buch- und Briefauszüge oder Dokumente als montageartige Einschübe, Traum-
sequenzen u. a. Die Sprachebenen wechseln zwischen literarischer und alltägli-
cher Sprache, selbst poetische Metaphorik wird in der Erzählprosa verwendet. 
Die gebildeten Frauen hatten durch Rezeption der internationalen literarischen 
und philosophischen Trends ihren Horizont erweitert. Es sind Einflüsse des Exi-
stenzialismus, Surrealismus und des Nouveau Roman zu erkennen, die sich ne-
ben dem sozialen Realismus oder in Verbindung mit ihm in der türkischen Lite-
ratur seit den 1950er Jahren zeigen. 

Es mag kein Zufall sein, dass die Autorinnen, die in den 50er, 60er und beson-
ders den 70er Jahren von der Literaturkritik beachtet wurden, sich gerne in ihren 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 346 

Erstlingswerken des Ausdrucksmittels der Kurzgeschichte bedienten. Neben Sabah- 
attin Ali war damals besonders Sait Faik mit seinen meisterhaften Kurzgeschich-
ten das große Vorbild. Zu den ersten Frauen dieser Generation, die mit Erzählun-
gen und Romanen vor den Augen der Kritiker Gnade fanden und sich inzwischen 
einen festen Platz in der türkischen Literaturgeschichte der Moderne erschrieben 
haben, gehören Nezihe Meriç, Sevgi Soysal, Leyla Erbil, Füruzan, Adalet Ağaoğ-
lu, Tomris Uyar, Aysel Özakın, Tezer Özlü, Ayla Kutlu, Nazlı Eray, Pınar Kür u. a. 
Sie haben alle mehr oder weniger internationales Ansehen erlangt, und einige ih-
rer Werke wurden auch ins Deutsche übersetzt. 

Alle diese Frauen waren politisch interessierte Persönlichkeiten. Das brachten 
die turbulenten innenpolitischen Ereignisse dieser Jahrzehnte mit sich. Die Mili-
tärputsche vom 27. Mai 1960 und vom 12. März 1971 waren Kulminationspunkte 
dieser Entwicklungen. Nach der Einführung einer neuen demokratischen Verfas-
sung im Jahre 1961 kam es zunächst zu einem offiziell geduldeten Import neuer 
Ideen und Theorien, allmählich zu einer Radikalisierung der studentischen Jugend 
und schließlich zu blutigen Auseinandersetzungen rechter und linker Gruppen. 
Die gesetzlichen Restriktionen wurden wieder verschärft. Viele der Intellektuellen 
standen politisch links und mussten mit Überwachung durch den Geheimdienst, 
Verbot ihrer Bücher, Inhaftierung und Gefängnisstrafen rechnen. Manche retteten 
sich durch die Emigration. Seit 1970 formierte sich eine Sammelbewegung kon-
servativer Persönlichkeiten im „Intellektuellenklub“ (Aydınlar Ocağı). In dieser 
Gruppe wurde auch die Doktrin von der „türkisch-islamischen Synthese“ formu-
liert, die dem Chaos der Ideen einen neuen, integrativen türkischen Nationalis-
mus, erweitert durch die starke Bindung an den Islam, entgegensetzen wollte. In 
diesem konservativen Intellektuellenzirkel begegnen wir auch Samiha Ayverdi 
und ihren Freunden wieder. Die politischen Parteien des rechten Spektrums wur-
den koalitionsfähig, was aber nicht zur Stabilität des Regierungssystems beitrug. 
Die türkische Geschichte erlebte einen spürbaren Rechtsruck. Die Rechten wollten 
dem angeblichen moralischen Vakuum in der türkischen Gesellschaft durch die 
Ausrichtung der Erziehung im Einklang mit der „türkisch-islamischen Synthese“ 
entgegenwirken. Die erneute Intervention des Militärs am 12. September 1980 ge-
schah ganz im Sinne dieser konservativen Kräfte. Die unmittelbaren Folgen des 
Putsches für alle aktiven politischen Gruppierungen, besonders aber für die lin-
ken, waren Repressalien durch das Militärregime. Die politischen Parteien wurden 
verboten. 

Die Autorinnen aus der Generation, die diese Turbulenzen miterlebten, hatten 
vorwiegend systemkritische bzw. linke Positionen bezogen. Ihre Erzählungen und 
Romane, die in den siebziger und achtziger Jahren publiziert wurden, nehmen 
deutlich auf die politischen Ereignisse Bezug. Aber sie sind keine dogmatischen 
Parteigängerinnen, beklagen vielmehr die Volksferne der intellektuellen linken 
Funktionäre. Sie schreiben keine Thesenromane, sondern es sind die sozialen und 
psychischen Auswirkungen der Ereignisse auf die Individuen, die sie in unter-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE UND LITERARISCHE POSITIONEN  347 

schiedlicher Weise mit den oben skizzierten, raffinierten Erzähltechniken den Le-
sern nahe bringen wollen. Drei repräsentative Beispiele solcher Romane seien ge-
nannt: „Eine seltsame Frau“ (Tuhaf bir Kadın, 1971) von Leyla Erbil. Das Buch ist 
2005 in deutscher Übersetzung im Unionsverlag Zürich im Rahmen der „Türki-
schen Bibliothek“ erschienen; „Sich hinlegen und sterben“ (Ölmeye Yatmak, 
1973) von Adalet Ağaoğlu und „Die Morgenröte“ (Şafak, 1975) von Sevgi Soysal. 

Die Militärintervention vom 12. September 1980 wird rückblickend als Zäsur in 
der türkischen Literaturgeschichte empfunden. Dafür ist die geistige Atmosphäre 
verantwortlich, die durch die politischen Ereignisse geschaffen wurde. Grob skiz-
ziert geht es darum, dass in der Regierungszeit Turgut Özals (ab 1982) die türkische 
Wirtschaft durch Liberalisierung, vermehrten Export und Orientierung an den 
globalen Märkten eine ungewöhnliche Dynamik entwickeln konnte. Der Devisen-
überschuss erlaubte den türkischen Bürgern wieder Auslandsreisen, und in der 
Türkei entstand allmählich eine Konsumgesellschaft nach westlichem Muster. Die 
weltpolitische Konstellation (Islamische Revolution im Iran, Golfkrieg zwischen 
dem Irak und Iran, Einmarsch der Sowjets in Afghanistan) verhalf der Türkei zu 
strategischer Bedeutung und neuem Selbstbewusstsein. Trotz vieler Rückschläge 
durch terroristische Operationen kurdischer Rebellen und das grausame Vorgehen 
des türkischen Militärs dagegen wurden den Kurden in den neunziger Jahren erst-
mals einige kulturelle Rechte eingeräumt. Auch die Meinungsfreiheit wurde vor-
sichtig den westlichen Maßstäben angepasst. Von diesen neuen Freiheiten, moch-
ten sie auch häufig auf groteske Weise in Frage gestellt werden, profitierten alle po-
litischen, religiösen und ethnischen Gruppen. Nach der siegreichen islamischen 
Revolution im Iran wurde die Reislamisierung auch in der Türkei beschleunigt. Es 
entstanden islamistische Gruppierungen, auch unter den Frauen, deren Weltbild 
keineswegs mit dem der Anhänger der „türkisch-islamischen Synthese“ identisch 
war. Die islamistischen Frauen haben ihre eigene Literaturszene kreiert, die kaum 
von der offiziellen Kritik beachtet wird. Wenigen dieser religiösen Autorinnen ist 
es gelungen, sich über diese Szene hinaus durchzusetzen. Dazu gehört jedenfalls 
Cihan Aktaş), deren Erzählbände inzwischen auch in Buchhandlungen in Beyoğlu 
auftauchen. Durch die Auflösung des Ostblocks seit 1989 gerieten auch in der Tür-
kei – wie überall auf der Welt – die Linken ins Abseits. Man hat nach 1980, beson-
ders im literarischen Bereich, eine weitgehende Entpolitisierung der Intellektuellen 
beobachtet. Aber es scheint, dass sich, ebenso wie die türkische Wirtschaft in den 
achtziger Jahren Anschluss an die globalen Märkte gefunden hat, die türkischen In-
tellektuellen für die internationalen Trends weit geöffnet haben. Auch die Frauen 
reisen allein in alle Welt, sprechen Fremdsprachen und haben die nationalen 
Scheuklappen abgelegt. Die türkischen Frauenrechtlerinnen haben sich nach 1982 
ganz an der westlichen feministischen Bewegung orientiert. 1990 wurde in Istanbul 
eine Frauenbibliothek gegründet, die internationale Kontakte pflegt. 

Die Globalisierung der Konsumgesellschaft führte zu einem radikalen Indivi-
dualismus. Denn die traditionellen nationalen Wertmaßstäbe und kollektiven 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 348 

Identitätskonstrukte wurden relativiert und die Grenzen auch in den geistigen Be-
reichen verwischt. In der Postmoderne spielt die „Spaßgesellschaft“ der Konsu-
menten auch gerne mit literarischen Formen und Themen. Das führt folgerichtig 
zu allen Arten der Parodie, Satire und Groteske. Ja, die Autoren treiben in ihren 
Texten das Spiel mit dem eigenen Ich durch Metafiktion und Selbstreflexivität. 
Die Einführung narrativer Neuerungen geht schon zurück in die sechziger Jahre, 
als in den westlichen Literaturen die Erschöpfung der Erzählparadigmen des Rea-
lismus diagnostiziert wurde. In der Postmoderne wird das spielerische Experimen-
tieren mit Formen und Texten nun ganz ausgereizt. Wie wir angedeutet haben, 
hatten die türkischen Erzählerinnen schon in den sechziger und siebziger Jahren 
mit verschiedenen Erzählpraktiken experimentiert und die Widerspiegelungspra-
xis des sozialistischen Realismus unterlaufen. Daher konnte der Übergang von der 
literarischen Moderne zur Postmoderne fließend verlaufen. Merkmale der Post-
moderne, wie die Verbindung realistischer und irrealer Darstellungsmodi und die 
Synthese traditioneller und experimenteller Erzählteile, lassen sich in fiktionalen 
Werken türkischer Frauen früh nachweisen. Etwa bei Nazlı Eray (geb. 1945), die 
in ihren Erzähltexten schon in den siebziger Jahren durch Traumsequenzen, Pho-
tomontagen und surreale Handlungsmomente eine phantastische Realität erzeug-
te. Latife Tekin (geb. 1957) wird als Vertreterin eines türkischen phantastischen 
Realismus gefeiert, weil sie märchenhafte Elemente aus der dörflichen anatoli-
schen Tradition in ihre Migranten- und Gecekondu-Wirklichkeit einschmilzt. In 
ihrem Roman „Nachtlektionen“ (Gece Dersleri, 1986) setzt sie sich mit ihrer lin-
ken Vergangenheit auseinander, die sie als Selbstentfremdung in komplexen, 
kaum zu entwirrenden Textkonglomeraten darstellt. Inci Aral (geb. 1944) bietet in 
ihrem Roman „Bilder eines Massakers“ (Kıran Resimleri, 1983) ein Beispiel dafür, 
dass es in den post-achtziger Jahren möglich war, nicht nur die sexuellen Tabus zu 
brechen, sondern sogar ein Tabuthema aus dem religiösen Minderheitenbereich 
literarisch zu verarbeiten. Sie behandelt die Massaker an den Aleviten in Kahra-
manmaraş in einem vielschichtigen Text ohne eindeutige Schuldzuweisung. 

Allerdings scheinen mir in einer Zeit, in der kollektive Identitätskonstrukte ih-
re Leitfunktion verloren haben und dieser Verlust eines verbindlichen Sinns an-
archisch bejaht wird, die unerschöpflichen literarischen Mittel der Postmoderne 
für die türkischen Autorinnen auch immer im Dienst einer individuellen, exzes-
siven, fast lustvollen Identitätssuche zu stehen. Denn will das Individuum in ei-
ner globalen Gesellschaft, in der alles erlaubt ist, bestehen, muss es sogar im 
Spiel mit Zufall und Schicksal und in der Begegnung mit dem Tod noch einen 
Sinn für die Selbstbehauptung schöpfen. In diesen Zusammenhang möchte ich 
schließlich zwei Autorinnen stellen, die erst in den neunziger Jahren zu schrei-
ben begonnen haben. Sie repräsentieren eine neue Generation türkischer Frauen, 
die nicht von vornherein ihr Leben der Literatur weihen wollten, sondern erst 
ein Studium abgeschlossen haben. Aslı Erdoğan (geb. 1967) hat Informatik, und 
Elif Şafak (geb. 1971) hat an der Fakultät für Internationale Beziehungen studiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITISCHE UND LITERARISCHE POSITIONEN  349 

Aslı Erdoğan hat mit ihrem Roman „Die Stadt mit der roten Pelerine“ (Kırmızı 
Pelerinli Kent) 1998 in der literarischen Öffentlichkeit Furore gemacht. Die Hel-
din, eine junge türkische Wissenschaftlerin, macht sich aus Abenteuerlust auf 
nach Brasilien und endet in den labyrinthischen, chaotischen Straßen der schön-
sten und gefährlichsten Stadt der Welt, Rio de Janeiro, als Vagabundin. Sie ist ge-
trieben von geistiger Neugier, und das Schreiben wird ihr zur Sucht. Die Bezüge 
zwischen Authentizität und Fiktion bleiben verworren und werden auf verschie-
denen Ebenen reflektiert. Rio ist das Symbol der grenzenlosen, globalen, „teufli-
schen“ Freiheit, und hier möchte sich das mutige, willensstarke, weibliche Indivi-
duum bewähren. 

Elif Şafak hat sich mit dem mystischen Denken von Mevlânâ und Haci Bektaş, 
die in Anatolien gewirkt haben, in einer Examensarbeit befasst. Ihr Interesse gilt 
auch der Religion und Geschichte anderer Kulturen. Sie gehört zu den postmo-
dernen Autorinnen, die ihre Imagination mit historischem Wissen füttern, um es 
spielerisch in ihren Texten zu verwenden. Ihr Roman „Der Läusepalast“ (Bit Palas) 
von 2002 fasziniert den Leser durch eine ausgeklügelte Erzählstruktur, die angeb-
lich von dem kreisenden Glücksrad eines Mülleimerdeckels gesteuert wird. Die 
Einzelschicksale der Bewohner eines Istanbuler Appartementhauses namens 
„Bonbon Palast“ bilden den Erzählstoff, der in fragmentarischer, an Filmschnitte 
gemahnender Erzähltechnik, auch in historische Dimensionen ihrer Familienge-
schichten rückblendet. Da manche der Bewohner aus Familien von Minderheiten 
oder Emigranten stammen, lassen sich farbige, spannende Geschichten erfinden. 
Denn dem Leser wird immer wieder bewusst gemacht, dass der Text keine Wirk-
lichkeit abbilden will, sondern dass er ohne Authentizität und ein Produkt der 
Imagination ist. Die imaginierte Erzählinstanz wird schließlich auch demaskiert. 
Elif Şafaks kreative Einbildungskraft aber fesselt den Leser. 

Die türkische Postmoderne hat einige sehr begabte weibliche Erzähltalente her-
vorgebracht. Doch wer außer Aslı Erdoğan und Elif Şafak in die Literaturgeschich-
te eingehen wird, kann erst die Zukunft zeigen. Man mag sich wundern, dass von 
Lyrikerinnen gar nicht die Rede war, aber es ist nur wenigen Frauen gelungen, sich 
in dem von Männern dominierten Genre der Poesie durchzusetzen. Auf die rei-
che autobiographische Literatur von Frauen einzugehen wäre ein Kapitel für sich. 

Weiterführende Literatur 

Furrer, Priska: Das erzählerische Werk der türkischen Autorin Sevgi Soysal. Berlin 
1992. 

Dies.: Propaganda in Geschichtenform – Erzählstrategien und Handlungsanwei-
sungen in islamischen Frauenromanen aus der Türkei. In: Die Welt des Islam 37 
(1997), S. 88-111. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 350 

Göbenli, Mediha: Zeitgenössische türkische Frauenliteratur: Eine vergleichende 
Literaturanalyse ausgewählter Werke von Leylâ Erbil, Füruzan, Pınar Kür und 
Aysel Özakın. Berlin 2003. 

Kaner, Nazlı: Sâmiha Ayverdi (1905-1993) und die osmanische Gesellschaft. Zur 
Soziogenese eines ideologischen Begriffs: osmanlı. Würzburg 1998. 

Sagaster, Börte: Tendenzen in der zeitgenössischen türkischen Prosaliteratur. In: 
Zeitschrift für Türkeistudien 15 (2002), S. 7-27. 

Schweißgut, Karin: Wahrnehmungen Lateinamerikas: Der Roman Kırmızı Pelerin-
li Kent (Die Stadt mit der roten Pelerine) der türkischen Autorin Aslı Erdoğan. 
In: I. Hauenschild u.a. (Hrsg.): Scripta Ottomanica et Res Altaicae. Festschrift für 
Barbara Kellner-Heinkele zu ihrem 60. Geburtstag. Wiesbaden 2002, S. 277-296. 

Dies.: Fremdheitserfahrungen. Untersuchungen zur Prosa türkischer Schriftstelle-
rinnen von 1980-2000. Wiesbaden 2006. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341 - am 22.01.2026, 04:12:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-341
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

