
1. Einleitung 

»Was ist Konfessionalismus?« Diese Frage stellte Moderator Aḥmad al-Bašīr 2014 in 
der ersten Sendung seiner »Al-Basheer Show«, einer humoristisch-kritischen Sen

dung im Stil einer Late-Night-Show. Mit »Konfession« wird im Irak auf die bei

den islamischen Konfessionen Schia und Sunna verwiesen. Nach dem Sturz des 
Regimes von Saddam Hussein 2003 wurde im Irak ein parlamentarisches System 
eingerichtet, welches die politische Macht unter den verschiedenen Bevölkerungs

gruppen (insbesondre Schia, Sunna und die kurdische Bevölkerung) aufteilen soll

te. Dieses System wird seither in Teilen der irakischen Öffentlichkeit negativ kon

notiert als »Konfessionalismus« (ṭāʾifīya) bezeichnet, bzw. als System konfessionel

ler »Quoten« (muḥāṣaṣa). Die mit diesem System verbundenen Hoffnungen auf ei

ne friedliche Machtteilung zwischen den Bevölkerungsgruppen, wie sie nicht nur 
von der US-amerikanischen Verwaltung, sondern auch von Teilen der irakischen Öf

fentlichkeit gehegt worden war, sollten sich nicht bewahrheiten. Nicht nur, weil die 
konkrete Ausgestaltung der Machtteilung umstritten blieb; das System an sich, wo

nach die politische Partizipation anhand konfessioneller Zugehörigkeit organisiert 
wurde, stiess in Teilen der irakischen Öffentlichkeit auf grundsätzliche Ablehnung, 
welche sich während der Jahre nach 2003 weiter akzentuierte. 

Bašīr definiert Konfessionalismus analog zu Rassismus als Diskriminierung 
aufgrund der konfessionellen Zugehörigkeit. Diese Antwort wäre nicht weiter 
bemerkenswert, der Vergleich von Konfessionalismus und Rassismus wird im Irak 
oft angeführt. Was an der Basheer-Show auffällt, ist Bašīrs Staunen. So schüttelt 
er z.B. den Kopf über aggressive antischiitische und antisunnitische Rhetorik und 
macht sich über den Umstand lustig, dass im Irak selbst »Hühner eine Konfession« 
hätten, weil Aufsichtsgremien bei ihrer Schlachtung konfessionell organisiert sei

en. Er witzelt über Politikerinnen und Politiker, die über die prozentualen Anteile 
von Schia und Sunna im Irak debattieren und auf diese Weise Machtansprüche 
begründen. Freudig applaudiert er dem Anfang eines eingespielten Videoclips, in 
dem sich ein »Mann auf der Strasse« gegen die Orientierung an konfessioneller 
Zugehörigkeit ausspricht – nur um über den Fortgang des Clips enttäuscht fest

zustellen, dass auch dieser Mann seiner Mahnung anfügt, dass, sollte es zu einem 
konfessionellen Konflikt kommen, die Schia ja doch eine Mehrheit stelle und damit 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

klar sei, wer gewinnen würde. In einer Mischung aus Verzweiflung und Resignation 
kommentiert Bašīr einen weiteren eingespielten Videoclip, in dem der damalige 
Parlamentspräsident an-Nuǧaifī den Mehrheitsstatus der schiitischen Bevölkerung 
in Zweifel zieht und gar fordert, bei künftigen Bevölkerungszählungen auch die 
Konfession zu erfassen. 

Bašīr staunt. Nicht darüber, dass es Uneinigkeit zwischen Konfessionen gibt, 
sondern darüber, dass man sich im Irak – vom »einfachen Mann auf der Strasse« 
über Geistliche bis in die höchsten politischen Kreise – überhaupt an Konfessionen 
orientiert. Immer wieder fragt er danach, warum das so sei, ohne eine Antwort zu 
finden. All diesen Überlegungen zur Verteilung der Konfessionen in der Bevölke

rung, symbolisiert durch bunt eingefärbte Flächen auf irakischen Landkarten, hält 
Bašīr schliesslich seine eigene Sichtweise entgegen: Eine irakische Karte in nur ei

ner Farbe und mit der Aufschrift versehen: »100 % Iraker«.1 
Was ist Konfessionalismus? Diese Frage steht am Anfang dieser Untersuchung. 

Dabei soll es nicht um ihre Beantwortung, sondern um die Frage selbst gehen, 
d.h. die Tatsache, dass sie gestellt wird. Es ist eine oft gehörte Frage im Irak 
nach 2003, sie wird in der irakischen Öffentlichkeit immer wieder aufgegriffen, 
in der irakischen Tagespresse finden sich seitenweise Definitionsversuche (mit 
unterschiedlichsten Ergebnissen) und historische Abhandlungen. Die Frage und 
die Erklärungsversuche illustrieren: Der Begriff Konfessionalismus ist in seiner 
Bedeutung nicht gefestigt, sondern Gegenstand von konkreten Debatten und 
gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen. 

Man spricht im Irak über Konfessionalismus, man diskutiert ihn – aber nicht auf 
neutrale Art und Weise. Der Begriff ist ebenso dicht und dabei negativ evaluierend 
wie Rassismus im deutschen Sprachraum. Und trotzdem besteht dieser Diskussi

onsbedarf. Bašīr erachtet es als notwendig, in seiner Sendung eine solche Definition 
zu liefern. Offensichtlich ist er der Meinung, dieses Wissen sei nicht oder zu wenig 
vorhanden. 

1 Al-Bašīr: Daǧāǧ ṭāʾifī, Albasheer Show 2014. Die Sendung wurde ab 2014 während zwei Jahren 
aus privaten Mitteln in Amman produziert und über Social Media ausgestrahlt, bis Fernseh

stationen es wagten, sie in ihr Programm aufzunehmen. Aufgrund der kritisch-satirischen 
Ausrichtung der Sendung, die weder IS-Kämpfer noch Politikerinnen und Politiker oder An

führer paramilitärischer Verbände mit ihrer Kritik verschont, sah sich al-Bašīr wiederholt 
Drohungen ausgesetzt. Die Sendung gilt mit ihrem Millionenpublikum als wichtige Stimme 
in der irakischen Öffentlichkeit und soll auch für die Protestbewegungen ab 2019 einfluss

reich gewesen sein. Vgl. Backhaus, Andrea: Ahmed al-Basheer: Der Mann, der den IS aus

lacht, in: Die Zeit, 06.07.2016; Greenberg, Maurice R., 2019 World Fellow Ahmed al-Basheer, 
New Haven 2019, https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-bash 
eer, Stand: 05.05.2022; Rosenberg, Tina: ›You Are Killing Us? We Will Make You a Joke.‹ Meet 
Ahmed Albasheer, in: The New York Times, 26.12.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer


1. Einleitung 13 

Auch Barack Obama müsste eigentlich staunen angesichts der Frage nach dem 
Konfessionalismus. Als Präsident der USA (die zu diesem Zeitpunkt den Krieg gegen 
den IS im Irak massiv unterstützten) verwies er 2016 mit Blick auf den Irak darauf, 
dass im Nahen Osten Konflikte ausgetragen würden, die »Jahrtausende« zurück

reichten.2 Wenn diese Konflikte derart bestimmend und seit so langer Zeit etabliert 
sind, woher kommt dann diese Unklarheit im Umgang mit ihnen? 

Erstaunlich ist diese Unklarheit aber auch angesichts der Erkenntnisse in der 
Forschungsliteratur, die Konfessionalismus als Produkt der Moderne verortet hat – 
und nicht, wie Barack Obama glaubte, als Ausdruck tausendjähriger Feindschaften. 
Doch auch hier stellt sich die Frage: Wenn Konfessionalismus ein Phänomen der 
Moderne ist, warum ist er für die irakische Öffentlichkeit zu Beginn des 21. Jahrhun

derts so umstritten und nicht längst etabliert? Diese Frage stellt sich umso deutli

cher, wenn die irakische Geschichte als konstanter Kampf von Schia und Sunna um 
die Vorherrschaft im Land beschrieben wird, wie das in weiten Teilen der Literatur 
zum Irak der Fall ist.3 

Überzeugend wurde in der Forschung zudem dargelegt, dass der Begriff Kon

fessionalismus nur wenig Potenzial hat, um die irakische Wirklichkeit nach 2003 
sachgerecht zu erklären. Aber woher stammt dann die Omnipräsenz des Begriffs 
und der damit verbundenen Debatten in der irakischen Bevölkerung? Auch wenn in 
der Analyse Konfessionalismus als Erklärung der irakischen Wirklichkeit abgelehnt 
wird, bedeutet das noch nicht, dass die Diskussion über Konfession und Konfessio

nalismus im Irak ignoriert werden kann.4 
Ich möchte dieses Staunen ernst nehmen, mehr noch, ich teile es. Ich staune mit 

Bašīr und den Menschen im Irak angesichts des Leids, von dem sie seit 2003 heim

gesucht worden sind. Zwischen 2006 und 2008 (eine oft als »konfessioneller Bür

gerkrieg« bezeichnete Zeitspanne) und erneut zwischen 2014 und 2017 kam es zu 
extremen Formen innerirakischer Gewalt bis hin zum Genozid an der jesidischen 
Bevölkerung durch den sogenannten »Islamischen Staat«.5 Es sind Dimensionen 

2 Time: Read the Full Transcript of Obama’s Final State of the Union, in: Time, 13.01.2016. 
3 Diese Deutung wird selbst in grundlegenden Werken der Irakforschung vertreten, beispiels

weise bei Yitzhak Nakash und Ferhad Ibrahim. Vgl. Nakash, Yitzhak: Reaching for power. The 
shiʿa in the modern Arab world, Princeton, New Jersey 2006, S. 161; Ibrahim, Ferhad: Konfes

sionalismus und Politik in der arabischen Welt. Die Schiiten im Irak, Münster 1997 (Konfron

tation und Kooperation im Vorderen Orient 2), S. 8. 
4 Die entsprechenden Positionen werden in Kapitel 2.1 genauer untersucht. 
5 Die Gewalt gegen die jesidische Bevölkerung wurde von verschiedenen Staaten und Institu

tionen als Genozid anerkannt, darunter die UNO, das Europaparlament, der Deutsche Bun

destag und der Schweizer Nationalrat. 
Die Gewalt gegen die jesidische Bevölkerung wurde ausführlich durch die die UN-Organisa

tion UNITAD (United Nations Investigative Team to Promote Accountability for Crimes Com

mitted by Da’esh/ISIL) untersucht. Zur Bewertung der Gewalt als Genozid siehe insbesondere 
United Nations Investigative Team to Promote Accountability for Crimes Committed by ISIL 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

von Massengewalt, die eine Untersuchung der beiden Jahrzehnte nach 2003 allein 
unter diesem Konfliktaspekt rechtfertigen würden und die Frage nach den Dyna

miken innerhalb einer solchen »extrem gewalttätigen Gesellschaft« aufwerfen.6 Ge

walt und Gegengewalt haben sich als eine Form der »gewalttätigen Kommunikati

on« im Irak etabliert.7 Da die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit aber 
nicht nur in diesen Gewaltsituationen relevant war, sondern in der irakischen Öf

fentlichkeit allgegenwärtig war, stehen in meiner Untersuchung nicht die Konflik

te im Vordergrund, sondern der Umgang mit Konfessionalismus und Konfession in 
der irakischen Öffentlichkeit. Statt nach einer an Konfession orientierten Erklärung 
der Gewalt oder einer Definition von Konfessionalismus zu suchen, sollen folgende 
Fragen betrachtet werden: Worüber sprechen die Menschen im Irak, wenn sie über 
Konfessionalismus (und über die beiden Konfessionen Schia und Sunna) sprechen? 
Welche Themen werden anhand dieses Begriffs verhandelt? Anhand dieser Fragen 
soll die Diskussion über Konfession erfasst und damit eine Aussage über die Gesell

schaft ermöglicht werden, die diese Diskussion hervorbringt. Anders gesagt: Statt 
die irakische Gesellschaft anhand des Begriffs Konfessionalismus zu erklären, soll 
umgekehrt die Gesellschaft auf das in ihr verhandelte Verständnis von Konfession 
hin befragt werden. 

Diesen Überlegungen liegt die Hypothese zugrunde, dass im Irak nach 2003 ei

ne Konfessionalisierung stattgefunden hat. Weder in der wissenschaftlichen Debat

te noch in der irakischen Öffentlichkeit wird angezweifelt, dass die Orientierung 
an den Konfessionen (oder die Ablehnung dieser Orientierung) nach 2003 zum do

minierenden Merkmal im Irak geworden ist und dass zweitens die Bedeutung die

ser Orientierung nach 2003 zugenommen hat. Der Prozess-Begriff Konfessionali

sierung bildet dabei einen Kontrast zum statischen Begriff Konfessionalismus. Wie 
noch genauer auszuführen sein wird, bezieht er sich erstens auf die Strukturierung 
von Konfessionen, die sich überhaupt als Gruppen, als Konfessionen, konstituieren, 
und zweitens auf die Gesellschaft, die sich an Konfessionen orientiert. »Herausbil

dung« der Konfessionen und »Durchdringung« der Gesellschaft wird dieser Prozess 
mit Bezug auf die Forschung zur europäischen Konfessionalisierung genannt.8 Die 
postulierte Konfessionalisierung wird in dieser Untersuchung nicht geprüft oder 
belegt, sie liefert vielmehr den Zugang, um die Untersuchung zu strukturieren. Da 

(Da’esh) UNITAD: The ISIL Attack on Sinjar in August 2014 and Subsequent Acts Committed 
Against the Yazidi Community in Iraq, https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org 
/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf, Stand: 28.01.2025. 

6 Vgl. Gerlach, Christian: Extrem gewalttätige Gesellschaften. Massengewalt im 20. Jahrhun

dert, München 2011. 
7 Tripp, Charles: Violent communication in Iraq: intended and unintended consequences, Sin

gapore Middle East Papers SMEP, 11/1. 
8 Vgl. Kapitel 2.1 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf


1. Einleitung 15 

es sich hierbei um einen ergebnisoffenen Prozess handelt, muss Konfessionalisie

rung auch nicht Konfessionalismus bzw. eine konfessionalistische Gesellschaft oder 
ein konfessionalistisches politisches System zum Ergebnis haben. Die beiden Be

griffe müssen analytisch getrennt werden.9 
Konfessionalismus entfällt somit als analytische Kategorie. Daher dient »Kon

fessionalismus« in dieser Arbeit ausschliesslich als Übersetzung des arabischen Be

griffs ṭāʾifīya. 
Aus dem bisher Gesagten geht hervor, dass die Konfessionalismus-Debatte (d.h. 

die ṭāʾifīya-Debatte) als gesellschaftliche Diskussion in der irakischen Gegenwart zu 
kontextualisieren sein wird und nicht in einer allgemeinen Geschichte der Bezie

hungen zwischen Schia und Sunna. Die Verortung von Konfessionalismus in der 
Moderne wird dadurch nicht hinterfragt; sie reicht aber nicht mehr aus, um die ge

genwärtigen Debatten im Irak über Konfessionalismus zu deuten. 
Die Aushandlung von Konfessionalität zu untersuchen, widerspricht der Sicht

weise, wonach Akteure in Zeiten von Staatskrisen auf prä- oder substaatliche Iden

titäten zurückfielen. Zwar mag die Feststellung, dass in Krisensituationen alterna

tive Bezugsgrössen zum Tragen kommen können, ihre Berechtigung haben. Aber 
die Vorstellung ist falsch, dass solche Identitätsangebote in einer stabilen Form zur 
Verfügung stünden und wie ein Hut auf- und abgesetzt werden könnten, je nach

dem, welche gesellschaftspolitische Wetterlage gerade herrscht. Der »Hut« selbst 
verändert sich permanent. Darüber hinaus wird die Frage zu stellen sein, warum 
überhaupt alternative Identifikationsangebote als Lösung für gesellschaftliche Her

ausforderungen herangezogen werden. 
Entscheidend bei dieser Herangehensweise ist, dass nicht nur Positionen in 

die Untersuchung einbezogen werden, die an konfessioneller Zugehörigkeit ori

entiert sind, sondern auch die Kritik an dieser Orientierung. Solche ablehnenden 
Positionierungen (beispielsweise die erwähnte Basheer-Show) sind konstitutiver 
Bestandteil der Diskussion über die Rolle der konfessionellen Zugehörigkeit in 
der Gesellschaft. Erst diese Erweiterung erlaubt es, die Verortung konfessioneller 
Bezüge durch die Akteure zu erfassen. Darüber hinaus dient dieser Ansatz dazu, 
die Gegenkonzepte, insbesondere die oft geforderte Überwindung konfessioneller 
Zugehörigkeiten, zu historisieren und damit in die irakische Aushandlung von 
Konfessionalität zu integrieren. 

Bašīrs Frage, was Konfessionalismus sei, leitet durch diesen Text, ohne dass sie 
beantwortet werden wird. Vielleicht ist diese Untersuchung als Ganzes eine Art Ant

wort. Die Arbeit umfasst drei Formen, diese Frage zu betrachten. Auf einer ersten, 
theoretischen und methodischen Ebene, stellt sich die Frage: Wonach wird gefragt 
und wie wurde bisher mit der Frage umgegangen? Wie kann sie untersucht wer

den? Anhand der Antworten auf diese Fragen wird die eigentliche Forschungsfrage 

9 Vgl. Kapitel 2.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

entwickelt. Ergänzt um Erläuterungen zum methodischen Vorgehen, bilden diese 
Überlegungen den Inhalt von Kapitel 1. 

Auf einer zweiten, empirischen Ebene lautet die Frage: Wie konstituieren die 
untersuchten Akteure Konfessionalität in einem bestimmten Raum (dem arabisch

sprachigen Irak), während eines bestimmten Zeitraums (zwischen 2003 und 2016) 
und zu einem bestimmten Zeitpunkt der irakischen Geschichte (im Zuge der Neu

strukturierung der politischen Landschaft nach dem Sturz des Baʿṯ-Regimes) kon

kret? Diese Rekonstruktion der historisch kontingenten Ausformung von Konfes

sionalität erfolgt in den Kapiteln 3, 4 und 5. Diese Kapitel sind chronologisch struk

turiert, um die Entwicklung konfessioneller Bezüge im Kontext der Ereignisse im 
Irak und damit in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen. 

Auf einer dritten Ebene wird es darum gehen, das Reden über Konfession zu 
deuten. In Kapitel 6 der Arbeit wird versucht, die Diskussion von Konfessionalität 
im Irak in einer Synthese zusammenzuführen. Anhand des so rekonstruierten »Re

dens über Konfession« soll die gesellschaftlichen Entwicklungen erfasst werden, 
die in der irakischen Öffentlichkeit anhand des Bezugs auf Konfession verhandelt 
werden. Die Aushandlung von Konfessionalität wird in ihrer jeweiligen, nicht auf 
den Irak beschränkten Gegenwart verortet. Diese Untersuchung betrachtet damit 
die Aushandlung von Konfessionalität als Teil einer (potentiell globalen) Gegen

wart und nicht nur als Geschichte der Beziehungen zwischen Schia und Sunna. 
Darüber hinaus soll anhand der Eingliederung des Iraks in eine zeitgenössische 
Gegenwart dazu beigetragen werden, die Annahme eines nahöstlichen Exzeptio

nalismus – oder ein Exzeptionalismus muslimisch geprägter Gesellschaften – zu 
überwinden.10 Denn der Irak ist Teil einer globalisierten Gegenwart, eingebunden 
in globale Wirtschafts- und Kommunikationssysteme und Migrationsbewegungen. 
Die Annahme, dass sich im Irak Debatten erkennen lassen, die sich auch in anderen 
zeitgenössischen Gesellschaften ausserhalb des Nahen Ostens finden, bedarf daher 
keiner weiteren Begründung. Hingegen wird ein isolierender Blick auf nahöstliche 
Gesellschaften künftig vermehrt der Rechtfertigung bedürfen. 

Die Auseinandersetzung mit dem Irak wird auf diese Weise zu einem Blick in 
eine globale zeitgenössische Gegenwart. Die Untersuchung anhand der Konfessio

nalisierung zu organisieren, lenkt den Blick auf das Werden und den Wandel sozia

ler Gruppen. Diese Dynamik in der Untersuchung von Konfessionalität zu berück

sichtigen, ist für den Irak nach 2003 entscheidend. In ihr trifft der grundlegende 
soziale Wandel, der im Nahen Osten festzustellen ist, mit dem gesellschaftlichen 

10 Zu diesem Punkt vgl. Zemmin, Florian: Wider die islamische Exzeptionalität: Zur (Inter-)Dis

ziplinarität der Islamwissenschaft am Beispiel des Salafismus, in: Zemmin, Florian; Stephan, 
Johannes; Corrado, Monica u.a. (Hg.): Islam in der Moderne, Moderne im Islam: Eine Fest

schrift für Reinhard Schulze zum 65. Geburtstag, Leiden, Boston 2018, S. 159 – 186, S. 160 – 
161. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17 

Umbruch zusammen, der durch den Sturz des Baʿṯ-Regimes und der Neugestal

tung des politischen Systems einsetzte.11 Es handelte sich um einen Moment tief

greifender Unsicherheit – in Bezug auf die physische Sicherheit der Bevölkerung, 
aber auch der in Bewegung geratenen sozialen und gesellschaftlichen Strukturen. 
Wenn hier von »Aushandlung« und »Diskussion« gesprochen wird, ist also nicht der 
Allgemeinplatz gemeint, wonach Identitäten und soziale Strukturen einem steten 
Wandel unterworfen sind. Vielmehr ist von einer konkreten Neugestaltung auszu

gehen – wie bei einem Spiel, bei dem es nicht um ein Ringen zwischen zwei Parteien 
geht (Schia und Sunna), sondern bei dem weder Einigkeit über die Spielregeln noch 
die beteiligten Parteien oder das Spielfeld besteht. 

Aus diesem Grund wird in dieser Arbeit auch eine Genealogie der Beziehungen 
zwischen Schia und Sunna verzichtet. Eine solche Genealogie stellt für sich genom

men zweifellos ein lohnendes Projekt dar.12 Allerdings würden durch ein solches 
Vorgehen die beiden Konfessionen und die Orientierung an den entsprechenden 
konfessionellen Zugehörigkeiten als stabil dargestellt und dadurch den Blick auf die 
Aushandlungsprozesse, die im Irak während des Untersuchungszeitraums festzu

stellen sind, verhindern. Die Aushandlung, die im Irak aktiv geführt wird, verdrängt 
im Forschungsinteresse damit die Annahme und das Benennen von Schia, Sunna 
oder Konfessionalismus als stabile soziale Kategorien. Die Neugestaltung und der 
Umgang mit sozialen Kategorien treten dadurch ins Blickfeld und werden ihrer

seits historisiert. Dass die Orientierung an Schia und Sunna im Irak erfolgt, in wel

cher Form dies geschieht und welche Gegenkonzepte dazu aufgebaut werden – diese 
Punkte müssen also untersucht werden. 

Ein Aspekt, der in dieser Untersuchung unberücksichtigt bleiben muss, ist 
die Bezugnahme auf soziale Klassen. Soziale und ökonomische Ungleichgewichte 
standen am Ursprung verschiedener Umbrüche in der irakischen Geschichte.13 
Hanna Batatus für die Irakforschung grundlegende Werk »The Old Social Classes 
and the Revolutionary Movements of Iraq« bedürfte allerdings einer Aktualisierung 

11 Vgl. Schulze, Reinhard: Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900 bis zur Gegenwart, Mün

chen 2016, S. 580 – 581. 
12 Zumindest dann, wenn darauf verzichtet wird, die heutigen Konfessionen auf weiter zurück

liegende historische Kontexte zu projizieren. Ein Negativbeispiel in dieser Hinsicht ist Vali 
Reza Nasrs leider einflussreiche Darstellung eines sunnitisch-schiitischen Konflikts, der die 
gesamte islamische Geschichte präge und die in Formulierungen zur islamischen Frühzeit 
gipfelt, wonach die Sunniten »Abu Bakr gewählt« hätten – lange bevor Sunna und Schia als 
Konfessionen existierten. Vgl. Naṣr, Walī Riḍā: The Shia revival. How conflicts within Islam 
will shape the future, New York 2007, S. 21. Vgl. dazu auch die Kritik an Nasr in Bishara, Az

mi: Sectarianism Without Sects, La Vergne 2021, S. 105 – 106. 
13 Vgl. Farouk-Sluglett, Marion; Sluglett, Peter: The Social Classes and the Origins of the Revolu

tion, in: Fernea, Robert A.; Louis, Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social 
classes revisited, London 1991, S. 118 – 141, S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

mit Blick auf die heute relevanten sozialen Gruppen.14 Dabei wäre insbesondere 
die massive Fluchtmigration nach 2003 zu berücksichtigen, die laut Joseph Sasso

on zum weitgehenden Verlust der irakischen Mittelklasse geführt hat.15 Darüber 
hinaus kann angesichts der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Verheerungen, 
die den Irak seit den 1980er Jahren heimgesucht haben, über heute tatsächlich 
bestehende soziale Gruppen oder sozialmoralische Milieus und deren Reichweite 
nur spekuliert werden. Der eingeschränkte Zugang für Forschende vor 2003 zu 
entsprechenden Unterlagen und Möglichkeiten zur Feldforschung sowie die ab 
2003 folgende schwierige Sicherheitslage haben entsprechende Untersuchungen 
zusätzlich erschwert bzw. verhindert. 

Eine weitere grosse Lücke stellen kurdischsprachige Quellen dar. Dies ist 
bedauerlich, weil es gerade eine Erkenntnis dieser Untersuchung ist, dass die 
Zugehörigkeitsorientierung weitgehend ungeachtet der konkreten Differenzen 
zwischen einzelnen Bevölkerungsgruppen funktioniert. Es spielt so gesehen in 
zahlreichen Kontexten keine Rolle, dass es sich bei der Unterscheidung zwischen 
Schia und Sunna um eine konfessionelle Differenz handelt, während die Bezeich

nung »kurdisch« in der Regel als ethnische Differenzkonstruktion verstanden wird. 
Für das Fehlen kurdischer Quellen gibt es zwei Gründe. Erstens spreche ich weder 
Kurdisch noch eine andere im Irak verbreitete Sprache ausser Arabisch, wodurch 
ich auf die Nutzung arabischsprachiger Quellen beschränkt bin. Zweitens sind die 
arabischsprachige und die kurdischsprachige Öffentlichkeit im Irak weitgehend 
getrennt. Medien und Webseiten von Akteuren mit überregionalem Anspruch 
verfügen zwar oft über arabische und kurdische Unterseiten. Die Inhalte dieser 
jeweiligen Sprachseiten sind aber keineswegs identisch. In der Regel werden einzel

ne Texte in der jeweils anderen Sprache veröffentlicht, das Gros der Publikationen 
bleibt aber ausschliesslich in der jeweiligen Hauptsprache zugänglich. Thematisch 
lassen sich grosse Unterschiede zwischen den Sprachregionen feststellen. So bleibt 
die konfessionelle Spaltung in der kurdischsprachigen Öffentlichkeit weitgehend 
unthematisiert. Militärische Aktionen der Türkei im Irak sowie innerkurdische 
Spannungen und Konflikte werden in der kurdischen Öffentlichkeit ausgiebig, in 
der arabischsprachigen Öffentlichkeit dagegen nur marginal behandelt. Durch die

se Ausführungen soll keineswegs behauptet werden, dass kein Austausch zwischen 
den beiden Regionen stattfinden würde. Doch die öffentlichen Debatten werden 
weitgehend getrennt geführt. Es wäre zwar durchaus interessant und relevant, die 

14 Batatu, Hanna: The Old Social Classes and the Revolutionary Movements of Iraq. A Study of 
Iraq’s Old Landed and Commercial Classes and of its Communists, Ba’thists, and Free Officers, 
Princeton, New Jersey 1978. 

15 Vgl. Sassoon, Joseph: The Brain Drain in Iraq after the 2003 Invasion, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): 
Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, 
New Jersey 2012, S. 379 – 389, S. 386 – 388. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19 

kurdische Debatte über die Neugestaltung des Iraks nach 2003 in die Untersuchung 
zu integrieren; der Verzicht darauf stellt aber eine inhaltlich wie quellentechnisch 
vertretbare Beschränkung dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275-002 - am 12.02.2026, 16:49:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

