global | local Islam

SIGRID NOKEL

Die Tochter

der Gastarbeiter

und der Islam

Zur Soziologie

alltagsweltlicher

Anerkennungspolitiken

Eine Fallstudie

[transcript]



https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigrid Nokel
Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Sigrid Nokel arbeitet als Forscherin an der Fakultit fiir Soziologie der Uni-
versitit Bielefeld.

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

S1GRID NOKEL

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM
Zur Soziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken
Eine Fallstudie

[transcript]

14,02.2026, 08:36:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

@ @@@ This work is licensed under a Creative Commons
AANTBNH Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Die Deutsche Bibliothek — CIP-Einheitsaufnahme

Nokel, Sigrid:

Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam : zur Soziologie

alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken ; eine Fallstudie /

Sigrid Nokel. - Bielefeld : Transcript, 2002

(Global, local islam)
Zugl.: Bielefeld, Univ., Diss., 2001

ISBN: 3-933127-44-0

© 2002 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung & Innenlayout: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: Stefan Schmitt, Bielefeld

Druck: Digital Print, Witten

ISBN 3-933127-44-0

14,02,2026, 08:38:11, el


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

VORWORT ..ot 9
EINLEITUNG ..ocooviiiiiiiicc s 1
Die Grundlagen der Untersuchung .........ccooeeceennccvncccucrnencnee 16
Zur biographischen Methode ........ocoiicniniccciivceeceeerenenen 21
Die einzelnen Untersuchungsfelder.......ccoooviiivcveeceeennnnen 25
I. IstAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND

I1.

WEIBLICHER NEO-ISLAM ..., 31

Lokale Eckdaten: Muslimische Bevélkerung und

Organisationen in Frankfurt und Bielefeld ... 31
Organisation und Geschlecht ..o, 37
Midchengruppen in den MosScheen ...oovvvvvvenenncncncnencncnccence 45
Exkurs: Die Frauen und der Imam .....c.ccccoeveeeeereeerenneinnennne 50
In den Middchengruppen:
Auf der Suche nach Form und Inhalt ..o 52
Organisationen auflerhalb der Moscheen .....cccccceceeeeieciennnnnne 62
ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN
ETHIK UND ASTHETIK ...oovviriiriireeeeeeseeeeeseeeeetseses s senesseees 67
Religiose Praxis und Selbsttechnologie ........cccceveeeeveeiennnnns 67
Religiose PHECHEEN .o 71
Selbstaffirmierung und Abgrenzung: Das Essen im
Fadenkreuz symbolischer Auseinandersetzungen ........cc........ 75
Exkurs: Das SChEchten ... 83
Die weibliche islamische Kleidung:
Die dsthetische DimMension ......oovveereniceeeeeeeeeeeeeeeenenes 84
5

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST ............ 101

Iv.

Der erste Schritt in die Islamisierung und das Motiv

der eigenen Wahl ..o 102
Selbstbestimmung und Verteidigung im

innerislamischen Kontext

Selbstbestimmung im nichtislamischen Kontext................. 121
Zur institutionellen Erzeugung des Selbst ....ccccoecccuvencncnne. 126
Schule und Identititsproduktion .......ccceevvvvvnnennncncnenccenes 131

Di1E ARBEITSWELT — EIN FELD
DER BEWAHRUNG UND DER SELBSTFINDUNG......c.ccuveennnnn.. 145

Verschiedene Konzepte zur Verbindung von islamischer
weiblicher Lebensfithrung und Berufstitigkeit ........c.c......... 147
Serpil: Konkurrenz der emanzipatorischen Bilder

oder: Wer ist denn die Moderne? .......ccceceeeeeeeeerernenrennenennns I51
Birzel: »Du muflt denen zeigen, dafl du es

160
Ilknur: Der Triumph der Kanakin .......cccoovvvnncnnncncncncnccncnee 165
Arbeit Und JiMad ..o 170

als Muslima wirklich kannst.«

DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN —
MUTTER UND TOCHTER IM ZEICHEN MODERNER
KULTURELLER KONSTRUKTON ....ccoovviiiiiiiiicccccces 189

Zur Thematisierung der Mutter in den

biographischen Erzihlungen .......ccccoeeevvnvnnnnnnnnnennne 191
Hatice: »Gegentiiber dieser Gesellschaft war

meine Mutter NIChES. « e 194
Sevim: »Die Frauen sind selber schuld.« .....cccccccocvicnac 201

Amina: »Zuhause hatte ich sie eigentlich auch
SO AlS MULLET .o« cuiiiiiiicirieierr e 207

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. DiE ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG ....... 213

Praktiken der Ehestiftung — Ein Spiegel der
Umordnung der Beziehungen zwischen den

Generationen und den Geschlechter......ccooeeeiinvvnnnnnne 214
Neue Formen der Ehestiftung .......ccocccocevcccnniccnnccnneaen 225
Der ideale Ehemann: Ein >wahrer< Muslim .....c.c.ooevevveenne. 232
Der Kampf um eine islamische Definition

des WeibliChen . 237
Die Feminisierung islamischer Regeln ......cccceoevvrrnvnnnnnne 241

Aushandlungen zwischen den Geschlechtern
in der AIItagSPraxis .ccoeeeeeereireeieieieeeieirrieesesests e eeaes 251

VII. IstAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT —

EINE THEORETISCHE EINBETTUNG .....ccoccoviniiiiccicccicnenes 263

Islamisierung und soziale Klasse .....ccocovvevenerienccccccenenne 266

Geschlecht, Multikausalititsdiskurs und

Bediirfnisdefinition ... 270

Selbstkonstituierung zwischen Islam und

BUrgerlichKeit ..o 279
ANHANG

Methodische Erlauterungen ........vevccceeecenenenen 287

Die Befragten im UberblicK ....ccccooeururrrrerererreereirsiseereessennenes 288
ANMERKUNGEN ...cotiiiiiiieieieietetenetetesesetesesesesesesesesssesesssssesessesesseseseaes 295
LITERATUR ..o 317

7

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VORWORT

Vorangehend méchte ich allen danken, die durch ihre vielfiltige Unterstiit-
zung und eine Fiille von nicht immer sich niederschlagenden Anregungen
an dieser Studie, die als Dissertation an der Fakultit fiir Soziologie der Uni-
versitit Bielefeld entstanden ist, mitgewirkt haben. Dazu gehéren unter
anderem Hansjiirgen Daheim, Niliifer Gole, Juliane Jacobi, Ruth Klein-
Hessling, Gudrun Lachenmann, Joanna Pfaff-Czarnecka und Karin Wer-
ner. Mein besonderer Dank gilt Georg Stauth. Er hat diese Arbeit tiber die
Jahre hinweg konstruktiv mit nimmermiider Diskussionsbereitschaft und
einem schier unerschépflichen Potential an Anregungen begleitet, dabei
zielgenau auf Schwichen gewiesen, ohne jemals seine Aufgeschlossenheit
gegeniiber dem Bediirfnis nach kreativer Arbeit zu verlieren.

Ohne die Volkswagen-Stiftung wire diese Studie vielleicht nicht, auf
jeden Fall nicht in dieser Form entstanden. Aus der Mitarbeit in dem von
ihr geférderten Forschungsprojekt »Fremde in Deutschland: Untersu-
chungen zu den Grenzen und Mdoglichkeiten der Integration muslimischer
Minderheiten« heraus erfolgte der Anstof} zur gezielten Auseinanderset-
zung mit dem Thema.

Dank gebiihrt auch denjenigen, die mir als Probanden oder Informan-
ten Geduld entgegengebracht und mir ihre Zeit geopfert haben. Das gilt
insbesondere flir die jungen Frauen, die, zum Teil mit betrichtlicher Of-
fenheit, ihre Lebensgeschichten, Teile ihres Lebens, vor mir ausgebreitet
haben. Thnen danke ich fiir ihr Vertrauen ebenso wie fiir die Freundlich-
keit, mit der sie mich in ihrer Mitte aufgenommen haben und die diese
Arbeit oft zu einer vergniiglichen Angelegenheit machten.

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Die vorliegende Studie hat die Strategien junger Frauen der zweiten Immi-
grantengeneration, ihre kulturelle Identitit als Musliminnen in Deutsch-
land zu finden, zum Gegenstand. Es handelt sich also um Frauen, die den
Islam zur Grundlage dessen machen, was man heute Identititspolitik
nennt. Sie treten damit in einen Prozef der islamischen Selbstfindung ein
und folgen in unterschiedlichen Formen und mit den unterschiedlichsten
inhaltlichen Vorstellungen einem kulturellen Bild, das Stauth vielleicht mit
uberpointierter Abstraktheit »Idee Islam« genannt hat (Stauth 2000: 14).
Dieser Prozef des sich islamisierenden Selbst schlief3t nicht nur den affir-
mativen Akt des sich in einer AufSenseiterlage findenden kulturellen Indi-
viduums ein, sondern auch die Tatsache, dafl dieses Selbst nicht isoliert
gefunden wird, sondern daR Identitit in jenem breiten Feld erzeugt wird,
das man erst einmal vage als bestimmt durch den alltagspraktischen Dialog
und durch Aushandlungsprozesse mit kulturell Anderen zu betrachten hat.

Erstmals in Deutschland ins 6ffentliche Blickfeld geraten sind weibli-
che islamische Identititspolitiken durch eine Reihe von »Kopftuch-Affai-
ren« und Kopftuchdebatten, von denen vor allem die franzésischen Schul-
midchenproteste seit 1989 breite Aufmerksamkeit erregt haben (Kepel
1993; 1996: 321f,; Leggewie 1990; Schiffauer 1993). Damit hat sich, zusam-
men mit anderen Ereignissen wie der britischen Rushdie-Affire, der fran-
zosischen Beurs-Bewegung und verschiedenen lokalen Auseinanderset-
zungen um Bau und Betrieb von Moscheen (Leggewie 1993), der Diskurs-
radius tiber den Islam in Europa bzw. in Deutschland erweitert.

Nicht mehr allein die Frage islamischer Organisationen steht — wie
etwa noch bei Binswanger/Sipahioglu (1988), Gerholm/Lithman (1988),
Giir (1993), Metcalf (1996), Mihciyazgan (1993) und der Studien des Zen-
trums fiir Tlrkeistudien (1995b, 1995¢) — im Vordergrund, sondern die
von Kepel in aller Deutlichkeit eingefiihrte Perspektive nach dem Umgang
mit einer »Forderung nach islamischer Identitit mit kommunitaristischen
Zigen ..., die ihre Anerkennung durch die Behorden kollektiv verhandeln
will« (Kepel 1996: 342). Der Blick richtet sich damit auf die Erzeugung
neuer gesellschaftlicher Spannungen und die politische Regulierung der
gesellschaftlichen und kulturellen Anspriiche von Minderheiten (Barot
1993; Vertovec/Peach 1997).

Doch erfahren in dieser Perspektive der ersten Konzentration auf kol-
lektive Identitits- und Anerkennungspolitiken die Protagonistinnen der
Kopftuch-Affairen lediglich Beachtung als folgsame »Adepten der Reisla-

11

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

misierungsbewegungen« (Kepel 1996: 325) und ihrer Ideologien. Andere
Arbeiten wiederum stellen dezidiert weibliche individuelle Identititspoliti-
ken in den Vordergrund. Bei ihnen ist zumeist die Neigung zu einer recht
einseitigen Individualisierungsthese festzustellen. Komplexere Zusam-
menhinge, wie das Zusammenspiel von Fremd- und Selbstzwingen, auf-
gezeigt in den Studien von Norbert Elias oder der von Michel Foucault her-
ausgestellten Entfaltung einer Maschinerie von Macht und Wissen, die auf
die Erzeugung des Individuums bzw. auf die Beschreibung des Selbst wir-
ken, finden noch wenig Beriicksichtigung (vgl. Gaspard/Khosrokhavar
1995; Jacobson 1998; Lacoste-Dujardin 1994; Klinkhammer 1999, 2000;
Riesner 1990; Swietlik 1994; Venel 1999).

Die vorliegende Studie zielt darauf, solche gleichwohl in der subjekti-
ven Perspektiven verhafteten, sozusagen subjektiv geerdeten, dennoch von
spezifischen strukturellen und dialogischen Produktionsbedingungen von
Identitit durchdrungenen Prozesse der Suche und Definition des Selbst
aufzuzeigen. Uber narrativ-biographische Erzihlungen werden konkrete
soziale Handlungsfelder und kulturelle Bezugsfelder der einzelnen Ak-
teurinnen nachvollziehbar; insofern geht es hier nicht um Einzelschicksa-
le, um auf einzelne Personen begrenzte Modi der Entwicklung von Identi-
tit und Integration, sondern um die Rekonstruktion und Prisentation der
sich aus dem weiblichen Islamdiskurs ergebenden Handlungs- und Dia-
logfelder.

DaR in Deutschland relativ unbemerkt, ohne Aufsehen erregende
Kopftuch-Affairen und umgreifende Schiilerinnenproteste’, eine Islamisie-
rungsbewegung unter den Vorzeichen individueller Identititspolitiken im
Verlauf der 199oer Jahre in Gang gekommen ist, wird bislang weniger
deutlich in wissenschaftlichen Diskursen registriert als von Vertretern ei-
ner Medienoffentlichkeit, die unbeschwert vom >Auslinderdiskurs«< oder
>Integrationsdiskurs«< einen Blick auf Ausdifferenzierung und praktische
Multikulturalitit werfen. So stellt zum Beispiel der Spiegel Special (1/1998)
islamische Frauen und ihre Biographien unter der Frage »Einwanderer.
Deutsch unterm Kopftuch?« vor. In einem Artikel der ZeitPunkte (2/1999:
41) findet sich die Formulierung, daf$ »innerhalb der wachsenden Gemein-
de der Kopftuchtrigerinnen ... fir viele das Kopftuch eher selbstbewufites
Bekenntnis zur eigenen Identitit« sei denn Ausdruck fundamentalisti-
scher Religiositit.

In diesen Artikeln wird bereits ein neuer Typ von Muslimen skizziert:
Das sind Midchen bzw. junge Frauen, die in Deutschland geboren bzw.
aufgewachsen sind, die nicht selten das Gymnasium besuchen und auf der
Selbstverstindlichkeit bestehen, das Kopftuch als Bestandteil der religis-

I2

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

sen Pflicht zu tragen; sie kombinieren selbstbewuf3t religiose Zeichen mit
denen der Massenkultur und Glaubigkeit mit Modernitit. Wire da nicht
das Kopftuch, so wiren sie durch die »Attribute in ihrer Sprache (>cool<)
und ihrer Kleidung (Jeans, bedrucktes Shirt) ... von deutschstimmigen Ju-
gendlichen nicht unterscheidbar« (Frankfurter Rundschau, 5.2.1994).

Diese Charakterisierung steht in einem bemerkenswerten Kontrast zu
der vor zwanzig Jahren getroffenen Beobachtung von Lutz Hoffmann, wo-
nach »der Wanderer ... nicht das souverdne Subjekt ... ist ..., sondern das
hilflose Objekt einer sich nach ihren eigenen Gesetzen abwickelnden Ver-
dnderung« (Hoffmann 1981: 143). Demgegentiber erscheinen die jungen
Frauen der zweiten oder dritten Generation als souverane Subjekte, die kei-
neswegs hilflos reagieren, sondern interkulturell agieren.

Diese Studie setzt sich mit diesen, in den genannten Artikeln als hybri-
disierend bzw. multikulturell charakterisierten T6chtern der Gastarbeiter
auseinander, die nicht das Kopftuch tragen miissen, weil die Eltern es wol-
len, die sich nicht in den Nischen einer Parallelgesellschaft (Heitmeyer et
al. 1997; Spuler-Stegmann 1998) einrichten, die nicht Reproduzentinnen
traditionalistischer »Heimatkulturenc< sind, die nicht dem nahezu habituali-
sierten »Opferkonstrukt ... der Fremden« entweder als »zwischen zwei
Kulturen zerrissenes« Wesen« oder als »religios determiniertes Wesen«
(Nestvogel 1996) entsprechen. Diese Studie stellt vielmehr junge Frauen
vor, die iiber subjektive Strategien, Lebensentwiirfe und Selbstbeschrei-
bungen verfiigen, die sich mit dem begrifflichen Apparat der bestehenden
Immigranten- bzw. Minderheitenforschung kaum angemessen erfassen
lassen. Dieser ist tendenziell charakterisiert durch eine Essentialisierung
erzeugende Selbstbeschrinkung auf ein dichotomes und redundantes Tra-
ditionalismus-Modernismus-Konzept, auf dessen Basis Ethnien, nicht In-
dividuen, konstruiert und ethnisch bedingter Habitus und Sozialstatus de-
finiert werden. Erzeugt wird eine Differenz, die nicht neutral ist, sondern
die »in der Form einer self-fulfilling-prophecy im Vollzug ihrer Unterstel-
lung erst hervorgebracht« wird (Bukow 1996: 123) und eine Figur des dis-
kriminierten Auslidnders erzeugt. Wolf-Dietrich Bukow verweist in diesem
Zusammenhang auf die Methode einer »operativen Schliefung« (1996:
122), mit der »auslidndische« Jugendliche und ihr Handeln vornehmlich auf
den Erklirungsfaktor von als dominant geltenden ethnisch-familiiren
Strukturen reduziert werden, wihrend die Identititsbildungskraft der vor-
handenen multikulturellen Erfahrungs- und Aktionsriume unterschitzt
werde. Auch Versuche, mit als postmodern bzw. posttraditional bezeichne-
ten Kategorien zu arbeiten, erweisen sich nicht zwangsliufig als Ausbruch
aus dem Zirkel der Fehleinschitzung und Verkennung. So etwa konstatiert

13

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Bukow im Riickgriff auf 6konomische, politische und soziale Benachteili-
gung die systematische Verweigerung »einer eigenen Biographizitit«
(ebd.: 112), jener postmodernen Inklusionsform auf der Basis der Inan-
spruchnahme »biographische(r) Muster ..., die im Gesellschaftssystem
veranker(t)« sind (ebd.: 108) und individuell ausgekleidet werden. Hier
wird nicht ein ethnischer Habitus als Hemmnis fiir individuelle Lebens-
entwiirfe diagnostiziert, sondern systematische Ungleichheit, die zuste-
hende Inklusionsmuster entzieht. Hier ist die Person nicht Opfer ihrer fa-
milidren Bindung, sondern von sozialer Exklusion, getrieben in die
Entwicklung einer »neo-ethnischen Identitit« (ebd.: 113), die die Exklusion
annimmt. Dieser Befund trifft aber, wie diese Arbeit zeigt, nicht auf die
jungen Frauen dieser Untersuchung zu, die zwar Identitit tiber den Islam
produzieren, aber nicht im Kontext einer neo-ethnischen Konstruktion. Sie
trennen vielmehr sorgfiltig Islam und Ethnos und entziehen sich einer auf
Ethnizitit basierenden Kategorisierung. Der Islam erweist sich in ihrem
Fall im Gegenteil als Instrument einer vertieften Inklusion, in der erleiden-
de Subjekte den Opferstatus abstreifen und sich zu Akteuren machen, die
in den von den Multikulturalititsdebatten gebildeten »hegemonialen Deu-
tungsdiskurs« — der »immer wieder dazu genutzt (wird), die Distinktion
zwischen beiden Gruppen (Einwanderern und Eingesessenen, S.N.) zu
konstruieren« (Dangschat 1999: 542f.) — intervenieren. Sie entwickeln als
individuelle Akteure lokale Alltagspolitiken der Selbstbehauptung und se-
hen sich auch nicht als Opfer, die darauf angewiesen sind, daf} ihnen regu-
lierende Verwaltungsinstitutionen zu ihrem Recht verhelfen.

Analysiert man die Motive und Effekte der Islamisierung soweit sie die
jungen Frauen betrifft, so gelangt man zu dem Ergebnis, daf$ die Akteure
mehr beanspruchen als die Diskurse, die sie konstituieren, ihnen zugeste-
hen. Verdeutlichen 14t sich das tiber Hannah Arendts Unterscheidung
zwischen Gleichartigkeit und Gleichheit (Arendt 1960: 208f.): Im Falle der
Gleichartigkeit oder des Konformismus agiert und fiihlt der einzelne in ei-
ner »Arbeits- und Konsumgesellschaft ... wie das Glied eines Ganzen«. Er
hat im funktionellen Bereich keine individuelle Identitit, sondern es er-
folgt eine »Verschmelzung der Vielen in ein Kollektiv«. »Antipolitisch« ist
daran ist die »Aufhebung der Pluralitit« zugunsten des reibungslosen
Funktionierens des Arbeits- und Konsumprozesses. Das aber ist Arendt
zufolge »der genaue Gegensatz jeglicher Gemeinschaft«, denn eine Ge-
meinschaft bildet sich erst durch Austausch, durch den Zusammenschlufy
Verschiedener, einander Ungleicher. Politische Gleichheit »kann nur von
Ungleichen realisiert werden, die sich dann einander in gewissen, von
vornherein festgelegten Hinsichten und fur sie bestimmte feststehende

14

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Ziele »angleichen«« (ebd.: 209), sich von ihren verschiedenen Perspektiven
und Lebenslagen her anndhern, sich austauschen: »Eine gemeinsame Welt
existiert itberhaupt nur in der Vielfalt ihrer Perspektiven« (ebd.: 57). Gleich-
artigkeit und Gleichheit kénnen als zwei verschiedene, stufenartig angeleg-
te Integrationsformen bzw. nationalstaatliche Vergemeinschaftungstypen
betrachtet werden. Das der Okonomie entstammende Prinzip der Gleichar-
tigkeit beherrscht einen grofen Teil der Migrationsforschung mit threm
Fokus auf soziale Ungleichheit und systeminterne Mechanismen von In-
klusion und Exklusion. Der zentrale Gedanke ist das >Funktionieren«< von
Subjekten, ihr Zuschnitt und ihre Chance auf Substituierbarkeit. Was die
islamischen oder sich im Prozefl der Islamisierung befindlichen Frauen
dieser Studie auszeichnet, ist, daf sie nicht diese blofle entindividualisie-
rende Substituierung anstreben. Aus ihrer jeweiligen Perspektive erbrin-
gen sie die Leistungen, die sie substituierbar machen, und sie finden auch
weitgehend inklusive Strukturen bzw. erkimpfen sich als einzelne Subjek-
te Inklusion. In den biographischen Erzihlungen finden sich nur wenige
Ausfithrungen tiber erlebten Rassismus, wohl aber tiber einen alltiglichen
>Distinktionismus«. Als Midchen und Frauen sind sie in besonderem
Mafe sowohl kulturellen Pauschalisierungen wie auch faktisch divergie-
renden kulturellen Werten und der entsprechenden praktischen Prozedua-
lisierungen ausgesetzt. Sie sind somit nicht nur sensibel fiir Differenz,
sondern sie haben durch ihre Biographien einen Sinn fiir die »Entwertung
aller Werte« (ebd. 1960: 299), fiir die Relativitit von Werten entwickelt.
Dieses Wissen iiber Distinktion und Relativitit sowie ihre sozial integrier-
ten Biographien fiihren sie dazu, iiber Gleichartigkeit hinaus Gleichheit zu
beanspruchen (vgl. auch Yuval-Davis 1997). Dieser Anspruch fordert in er-
ster Linie das Selbst und nicht, oder nur flankierend, institutionelle Organi-
sation, die Gleichartigkeit, aber nicht Gleichheit sichern kann.

In der aus verschiedenen Perspektiven konstituierten gemeinsamen
Welt oder, um es mit Bourdieu soziologisch zu wenden, in der distinktions-
geladenen Gesellschaft zeigt sich politische Gleichheit in der Auseinander-
setzung um Klassifizierung und in Akteuren, die Distinktion handhaben.
Uber die Islamisierung schalten sich die jungen Frauen in diesen Prozef
als soziale Akteure ein. Der Islam erweist sich als Medium einer tiber funk-
tionale Inklusion hinausgehenden Hyper-Integration, als Medium einer
Vergesellschaftung, die die Position des Gleichen durch Differenz und
Substituierbarkeit gleichermaflen erzeugt. Identitit und Differenz und das
Operieren mit Differenz wird somit in die eigenen Hinde genommen und
in »kreatives Handeln« (Joas 1992) tiberfithrt. Erzeugt werden islamische
Akteure, die sich Essentialisierungen widersetzen und die sich weder auf

5

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

einen riickwirts gewandten Traditionalismus noch auf ein neo-patrimonia-
les Zugestindnis einer simplen funktionalen Gleichartigkeit reduzieren
lassen und die schon gar nicht auf Segmentierung zielen, sondern radikale
Gleichheit auf der Basis allgegenwirtiger dialogischer Distinktionsspiele
beanspruchen. Das ist die Grundthese dieser Arbeit, der in verschiedenen
analytischen Feldern nachgegangen wird.

Die Grundlagen der Untersuchung

Die Basis dieser Studie bildet eine schwerpunktmifig zwischen 1994 und
1996 durchgefithrte Untersuchung im Bielefelder Raum sowie im hessi-
schen Frankfurter Grofiraum. Der Anstofs erfolgte wihrend der Mitarbeit
in dem von der Volkswagen-Stiftung geférderten Forschungsprojekt
»Fremde in Deutschland: Untersuchungen zu den Grenzen und Méglich-
keiten der Integration muslimischer Minderheiten«. Dieses Projekt erfor-
derte einen Aufenthalt von sechs Monaten in Frankfurt am Main. Fur diese
Zeit von Bielefeld nach Frankfurt umgesiedelt, gehérte zu meinen ersten
Eindriicken ein mir bis dahin nicht ins Auge gefallener, urban wirkender
und durch seinen Kleidungs- und Verhaltensstil im 6ffentlichen Raum auf-
fallender Typ islamischer Midchen und junger Frauen. Durch das Kopf-
tuch eindeutig zu identifizieren, unterschieden sie sich allerdings ihrem
gesamten Auftreten nach sichtlich von den Kopftuch tragenden Migrantin-
nen, die gemeinhin als typisch charakterisiert werden. Abgesehen von den
sorgfiltig arrangierten Kopftiichern und locker sitzender, aber uniiberseh-
bar an Modestromungen und jugendlichen Lebensstilen orientierter Klei-
dung bewegten sie sich im StraRenleben nicht anders als andere Gleichalt-
rige, die nichts mit dem Islam zu tun haben. Mittlerweile, man braucht
sich nur in der zweiten Tageshilfte in der innerstidtischen Einkaufszone
und an stark frequentierten Haltestellen 6ffentlicher Verkehrsmitteln nach
Schulschlufl umzusehen, gehért dieser Typ heute auch zum Bielefelder
Straenbild. Im Verlauf der Studie istimmer deutlicher geworden, daf die-
ser Typ, der auf einen Wandel bzw. eine Ausdifferenzierung innerhalb des
in Deutschland lokalisierten Islam und auf ein selbstbewufdtes Verstindnis
als Muslima setzt, sich hier seit Mitte der 199oer Jahre mit steigender Ten-
denz herausgebildet hat. Man kann somit von einer allgemeinen Tendenz
ausgehen, die im grof3stidtischen Bereich ihren Vorlauf genommen hat
und parallel-versetzt, ohne daf} es Verbindungen gibe, sich jeweils lokal
entwickelt.

Sicherlich gibt es lokale Unterschiede, die sich bereits aus dem Ange-

16

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

bot verfiigbarer lokaler Stimuli ergeben. So ist die Anzahl der Muslime ver-
schiedener Nationalititen, islamischer Orientierungen und islamischer In-
itiativen im Rhein-Main-Gebiet wesentlich grofer als im 6stlichen Westfa-
len. Hier gibt es auch keine etablierte Einrichtung wie das nahe Frankfurt
gelegene Haus des Islam, das mit seinem Seminarangebot fiir einen Teil
der jungen Frauen zu Beginn ihrer Islamisierung ein wichtiges Relais bil-
det und einen Austausch Gleichgesinnter, die im Raum verstreut sind, er-
moglicht. Das wird allerdings teilweise ausgeglichen durch Mobilitit, in-
dem weiter entfernte Veranstaltungen aufgesucht werden, sowie durch
lokale Initiativen in bescheidenerem Mafdstab, die zum Beispiel eine kleine
Gruppe von Frauen in Bielefeld entwickelt haben. Andererseits belegen die
biographischen Erzihlungen, und das hebt den Unterschied partiell wieder
auf, eine vielfach ausgeprigte, den Lebensumstinden entsprechende indi-
vidualistische Tendenz, die mit sporadischen Solidarisierung- sgelegenhei-
ten auskommt. Hier wie da sind Frauen zu finden, die lokale Netzwerke
anregen und tragen, in denen sie ihre spezifischen Interessen vertreten.
Zum Beispiel bilden sie Schwimmvereine, um als islamische Frauen 6f-
fentliche Schwimmbider zu den entsprechenden Bedingungen (Aus-
schluf} von Mannern, weibliche Bademeister) nutzen zu kénnen. Oder sie
bilden Kindergarten-Initiativen, um das Bediirfnis nach einer islamischen
Erziehung zu befriedigen. Solche Initiativen stehen allerdings nicht im
Fokus der vorliegenden Arbeit. Diese beschiftigt sich mit personlich-bio-
graphischen Islamisierungsprozessen und ihrer Verankerung im sozialen
Raum.

Im Rahmen des angefiihrten Forschungsprojektes besuchte ich Frank-
furter Moscheen und fiihrte Leitfadeninterviews mit Vertretern des Vor-
standes der Kulturvereine, den Trigern von Moscheen sowie auch mit Be-
suchern dieser Moscheen.? Dabei stieR ich in einigen Fillen auf die
Existenz von Midchengruppen in den Moscheen und wurde eingeladen,
diese aufzusuchen. Eine Analyse der Moscheenlandschaft und der weibli-
chen Partizipation in ihr stelle ich im ersten Kapitel dieser Arbeit vor. In
den Moscheen bzw. Midchengruppen lernte ich einen Teil der Kopftuch-
trigerinnen der zweiten Generation kennen. Einige von ihnen fanden sich
dazu Dbereit, in biographischen Erzihlungen iiber ihren Werdegang — es
wurde im Verlauf der Untersuchung schnell klar, daf es sich um persénli-
che Entwicklungsprozesse handelt und nicht um bloRe Tradierungen — als
Muslima und ihre Erfahrungen zu sprechen. Ein anderer Zugang erfolgte
tiber den Verein islamischer Studentinnen, der sich entgegen seines Namens
nicht nur auf studentische Angelegenheiten beschrinkt, und erbrachte in
der Folge nach dem Schneeballsystem weitere Kontakte. Wieder andere

17

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Frauen habe ich buchstiblich auf der Strafle kennengelernt, woraus sich
wiederum Bekanntschaften mit weiteren Frauen sowie teilweise lingerfri-
stige Beziehungen ergeben haben.

Das Sample dieser Untersuchung ist somit zufillig zusammengesetzt.
Teilweise kennen sich die Frauen untereinander recht gut, was aber nicht
bedeuten muf3, dafd sie durch engere und kontinuierliche Interaktionsbe-
ziehungen miteinander verbunden sind. Die rdumliche Streuung und die
jeweils personlichen Alltagsanforderungen erzeugen eine gewisse Isolati-
on der einzelnen Personen. Man kann nicht von Beziehungsgebilden, die
Jugendcliquen dhneln, sprechen. Es handelt sich eher um Netzwerke. Man
kennt und sucht sich bei Bedarf als Gleichgesinnte im lokalen Rahmen. Als
Muslima kann man auch im tiberlokalen Rahmen auf Solidarititsleistun-
gen anderer Muslimas hoffen.’ Die gleiche Gesinnung schlief3t enge Kon-
takte und intimere Freundschaften nicht aus, aber erzeugt sie nicht auto-
matisch und schliefdst keineswegs solche mit Nichtmuslimen aus.

Als von der Universitit kommende Forscherin auf der Suche nach isla-
mischen Biographien wurde ich innerhalb des Netzwerkes sozusagen wei-
tergereicht an Personen, die im doppelten Sinn gut sprechen, das heifit, die
»fest im Glauben« sind (eine hiufig gebrauchte Formulierung), also tiber-
zeugt davon, dafd sie das Richtige tun und auch wissen, warum sie es tun
und die es auch sprachlich darstellen kénnen und wollen. Offensichtlich ist
bei dieser Konstellation die dem Forscher zugedachte Rolle die des Kanals
einer Selbstreprisentation, die fiir eine Offentlichkeit gedacht ist. Es wire
naiv davon auszugehen, Interviews mit islamischen Frauen unter Aus-
klammerung des Motivs einer politischen Reprisentation fithren zu kon-
nen. Ihre Islamisierung steht von Beginn an, noch bevor sie tiberhaupt ein-
setzt, im Kontext einer Polarisierung. Sie ist, das wird im Verlauf der
weiteren Arbeit deutlich, nie eine neutrale und nie eine nur private Angele-
genheit, auch wenn sie individuell und persénlich ist, sondern sie steht im
Zeichen alltagsweltlicher politischer Auseinandersetzungen und ihrer
Sprache. Das fiithrt zuweilen zu einer Vermischung von politischer und
personlicher Argumentation, so daf in einigen Erzihlsequenzen nur
schwer zu unterscheiden ist, wer jetzt spricht, die Politikerin oder das Sub-
jekt. Aber die Referenz auf die personliche Biographie und Lebenswelt
schafft Beziige, die auch eine eher ideologisch gestaltete Rede immer wie-
der durchbrechen. Zudem war es mir méglich, biographische Erzihlerin-
nen ohne Ubung in der Rede der Selbstbehauptung auszuwihlen. Bei ih-
nen, wie streckenweise auch bei den explizit politisch motivierten, besteht
nicht allein die Tendenz, sich zu erkliren, sondern die eigene Biographie
und die Wahl des Islam einer Rede zu reflektieren und dabei auch eine ge-

18

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

nealogische Spurensuche vorzunehmen. Das betrifft insbesondere jene
Frauen, die ohne familidre Anstofle und zufillig zum Islam finden. Die
einzelnen Erzihlungen unterscheiden sich nach dem Anteil, den beide
Tendenzen jeweils in ihnen einnehmen.

Trotz der Zufallsauswahl sind die biographischen Eckdaten aller acht-
zehn hier versammelten Erzihlerinnen sehr homogen. Alle haben »den Is-
lam fiir sich entdeckt, so eine hiufige Formulierung, und zwar unabhin-
gig vom religiésen Hintergrund der Familie. Als systematisch religios
erzogen betrachten sich die meisten nicht. Zum Teil haben die Eltern keine
oder kaum explizite Berithrungspunkte zum Islam, zum Teil war oder ist
der Islam »irgendwie da«, ohne greifbar zu sein. Von einer nachhaltigen
religiésen Erziehung berichten lediglich fiinf der Frauen und nur drei von
ihnen beschreiben sie als gelungen in dem Sinne, dafl ihnen profundes
Wissen vermittelt wurde. Bei diesen dreien haben die Viter eine akademi-
sche Ausbildung (Ingenieure, Lehrer) und die Miitter verfiigen iiber einen
hoheren Schulabschlu8. Die beiden anderen hingegen beschreiben einen
allmihlichen ProzeR der Enttraditionalisierung, der begleitet ist von wach-
senden Ressentiments gegentiiber »allem Tiirkischen« und allen Personen,
die dieses Tirkische reprisentieren und sie zu seiner Reproduktion zwin-
gen wollen. Die Eltern der jungen Frauen stammen aus der Tiirkei, aus
Marokko und aus verschiedenen Teilen der arabischen Region, die aus
Griinden der Anonymitit nicht einzeln aufgefiithrt werden.+ Die Frauen
sind zwischen 18 und 28 Jahren alt und damit bereits in einem Alter, in
dem sie, wie erfahrene Biographieforscher feststellen, ziemlich kritisch
ihre soziale Position, ihren Akteur-Spielraum und ihr Selbst im Verhiltnis
zu anderen reflektieren (Rosenthal 1995: 104f£., 135f.). Dieser Aspekt ist in-
sofern bedeutend, als die spit- oder postadoleszenten Erzihlerinnen — im
Gegensatz zu jiingeren, die von der kognitiven Reife her (vgl. z.B. Kegan
19806) nicht sehr viel anderes mitteilen kénnen, als daf sie »den Islam toll
finden, dafl sie »nach dem Islam leben« wollen — relativ genau und um-
fassend ihre Motive, Intentionen und subjektiven Kontextualisierungen
darlegen konnen. Alle Erzihlerinnen stehen in der Ausbildung oder stre-
ben nach einer Unterbrechung einen beruflichen Abschluf bzw. eine wei-
tere berufliche Titigkeit an. SchwerpunktmiRig handelt es sich um Schii-
lerinnen oder Studentinnen, einige verfiigen iiber berufliche Abschliisse.
Von den Verheirateten sind einige, weil sie kleine Kinder haben, voriiber-
gehend Hausfrauen. Bis auf einige Ausnahmen sind sie in Deutschland
geboren bzw. seit frithester Kindheit aufgewachsen. Thre erfolgreichen bio-
graphischen Verliufe weisen sie, im Terminus der Diskurse der »Auslin-
derforschungs, als hochgradig integriert aus. Sie gehoren zu jenem schma-

19

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

len Teil der zweiten Immigrantengeneration, die als sogenannte »Bil-
dungsaufsteiger« im >deutschen System« Karriere gemacht haben (Lederer
1997: 1071f.; Zentrum fiir Tiirkeistudien 1995: 13), diese Karriere aber, dem
Verstindnis von Integrationsexperten wie auch Teilen der Immigranten
selbst nach, mit ihrer Islamisierung, ihrem Riickfall ins Traditionelle oder
ihren Schritt in die Radikalitit des religiésen Fundamentalismus, gefihr-
den.

Erklingt einerseits der Vorwurf, daf? sie sich als Tkonen des Fortschritts,
die sie fiir die marginalisierten Migranten bilden, entziehen, so wird ande-
rerseits Enttduschung oder Verwunderung dartiber breit, dafs sie einen, vor
allem tiber die Schule forcierten emanzipatorischen Wandel der Reversion
unterziehen (Bukow/Ottersbach 1999). Die sich islamisierenden Frauen
und Madchen selber verstehen ihre Islamisierung nicht als Regression,
sondern als Transgression, nicht als Minus, sondern als Plus. Aus ihrer
Perspektive bildet sie als eine logische Antwort auf Diskurse und Praktiken
der Ethnisierung, >Genderisierung< und Selbstkonstituierung. Aus ihrer
Sicht steht nicht die Frage der Integration zur Debatte. Wiederholt stellen
einzelne Frauen in einem Tonfall der Verwunderung dariiber, dafl diese
Frage iiberhaupt aufgeworfen wird, fest: »Ich bin doch integriert!«. Sie
wehren sich vehement dagegen, zur Zeit der Untersuchung in der breiten
Offentlichkeit zirkulierende Begriffe wie Ausgrenzung und Selbstausgren-
zung auf das zu beziehen, was sie tun und denken. Sie sehen keinen Zu-
sammenhang. Zentral ist fiir sie vielmehr die Frage der Anerkennung als
Subjekt, das willens und fihig ist, sich als authentisches Selbst zu gestalten
und als solches zu handeln. Wenn, so lautet im Gegenzug ihre Frage, sie
die Verantwortung tibernehmen, sich zu einem authentischen Selbst zu
bekennen, zu dem zufilligerweise islamo-kulturelle Wurzeln gehéren, und
sie den Mut aufbringen, sich dieser Tatsache, die auch eine Belastung ist,
zu stellen, wieso ist es dann so schwierig, dieses anzuerkennen? Wo bleibt
die praktische Toleranz des ebenfalls zu dieser Zeit viel beschworenen
Multikulturalismus, der kulturelle Dezentrierung vorgibt? Wieso erfolgt
tiber Verkennungsstrategien, die den jungen Frauen licherlich und absurd
erscheinen, wie die Unterstellung, es als Fundamentalisten auf die Stérung
der deutschen sozialen und politischen Ordnung abzusehen, oder person-
liche, aus der Bikulturalitit resultierende Identititsschwichen ausgleichen
zu miissen, eine Verweigerung der Anerkennung als weibliche Subjekte,
die fiir diese Region zwar ungewohnliche, aber durch ihre kontingente,
nicht gewihlte soziale Position logische eigene Wege der Selbstkonstituie-
rung gehen?

Mit solchen Fragen, die in den biographischen Erzdhlungen in ver-

20

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

schiedenen Zusammenhingen auftauchen und eine Sensibilitit fiir 6ffent-
lich zirkulierende Diskurse zeigen, deuten die jungen Frauen auf die Isla-
misierung als Strategie einer Hyper-Integration. Und sie treffen damit ins
Zentrum strukturell vorhandener, gesellschaftlich verankerter Widersprii-
che. Sie weisen darauf, dafé nicht die bevélkerungspolitische Frage der In-
tegration relevant ist, die bestimmte Bevélkerungsteile ins bio-politische
Visier nimmt, sondern eine machtpolitische, sich auf vielfiltige Weise in
verschiedenen lokalen Beziehungen umschlagende und in den »moleku-
larsten Elementen der Gesellschaft« (Foucault 1978: 83) residierende Frage
von Anerkennung und Verkennung (Bourdieu 1991). Jeder ist stets in eine
als nationalstaatliche Einheit gedachte Gesellschaft integriert, die Frage ist
nur in welcher Position. Als Widerspruch moderner Klassengesellschaften
143t sich konstatieren, dafs sie einerseits ein differenziertes Geflige vertikal
und horizontal angelegter Klassenfraktionen mit verschiedenen Schlie-
Rungs- und Offnungsmechanismen, mit unterschiedlicher Verteilung von
Ressourcen (Bourdieu 1982; Eder 1989) bilden, daR sie also ein System
sozialer Ungleichheit darstellen und andererseits ein historisch gewachse-
nen »Phantasma der Gleichheit« (Fuchs 1996) mit sich fithren, dessen
phantasmatischer Gehalt darin liegt, daf er angesichts der Prinzipien von
Knappheit und Konkurrenz praktisch nicht umzusetzen ist. Das Paradoxon
von Gleichheit und Differenz bzw. Universalismus und Partikularismus,
dem Verhiltnis vom Allgemeinen und Besonderen kennzeichnet sowohl
den feministischen wie den multikulturellen Diskurs.s Der Islam bildet in
diesem Feld einen spezifischen Fall. Wie auf globaler Ebene die alte symbo-
lische Ordnung der Kulturen in der Umordnung begriffen ist (Huntington
1990), so erfolgt mit der zu beobachtenden islamischen Mobilisierung der
Einwanderer eine Verschiebung auf der nationalstaatlichen Ebene.

Zur biographischen Methode

Charakteristisch fiir die deutsche Rezeption des Islam ist eine Dichotomi-
sierung, bei der sich ein fundamentalistischer Islam und eine private Reli-
giositit gegeniiberstehen, einhergehend mit der Bewertung des Islam als
Produzent gesellschaftlicher Konflikte oder als unpolitisches Phinomen
ohne soziale Relevanz (z.B. Hippler/Lueg 1993; Heitmeyer et al. 1997 so-
wie die Repliken in Bukow/Ottersbach 1999). Oder aber der Islam wird
generalisiert hinsichtlich der Spannung zwischen universalen Werten und
partikularen Werten, die sich am islamischen Recht und im Spezifischen
an der Frauenfrage und der Frage des Geschlechterverhiltnisses festma-

21

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

chen, kritisch betrachtet — und zumeist verworfen (Pinn/Wehner 1995;
Joseph 1998). In beiden Fillen werden Gegensitze, Spannungsverhiltnis-
se und Bewertungskategorien aufgeworfen, die ideeller und ideologischer
Natur sind und kaum mehr neutrale Auseinandersetzungen zulassen (Jas-
ser 1999; Pasha/Samatar 1996). Zudem verstellen sie den Blick auf mikro-
soziale alltagsweltliche Konfigurationen und Dynamiken, die weitaus kom-
plexer sind.

Biographische Erzihlungen vermitteln, auch wenn sie nicht frei sind
von wissenschaftslogischen und ideologischen Denk- und Bewertungsope-
rationen, die in unmittelbar wirksame alltagspraktischen Zusammenhin-
ge und lokale Wissens- und Bewertungsstrukturen einflieflen, subjektiv-le-
bensweltliche Relevanzen und Bedeutungen, die einzelne Personen mit
dem Islam sowie mit Ethnisierung und Multikulturalismus verbinden.
Den Vorstellungen der »grounded theory« (Glaser/Strauss 1967; Strauss
1994) folgend, kénnen narrativ-biographische Erzihlungen als empirische
Quellen verstanden werden, aus denen heraus theoretische Uberlegungen
formuliert bzw. iiberdacht werden kénnen (vgl. Riemann 1991). Sie sind
nicht nur subjektive und subjektiv giiltige Betrachtungen der Welt und
Mitteilungen iiber subjektive Erfolge oder MifRerfolge, sondern sie vermit-
teln Interferenzen und Transaktionen zwischen Subjekt und >Systems-.
Narrativ-biographische Interviews basieren darauf, dafl die Erzihlenden
moglichst ohne Unterbrechungen und ohne Gesprichsleitung durch den
Interviewer den »narrativen Zugzwingen« (Schiitze 1981) folgend lebens-
geschichtliche Daten darlegen, nach eigenen Schwerpunktsetzungen kom-
ponieren und kommentieren. Damit erstellen sie ganz persénliche Trajek-
te der eigenen Biographie. Damit setzen sie stets Selbst und Umwelt in
einen Zusammenhang. Die vorliegenden biographischen Erzihlungen, de-
ren Leitthema die personliche Islamisierung ist, verbindet trotz personli-
cher partikularer Ziige die Standardisierung und Institutionalisierung des
Lebenslaufs durch vorgegebene schulische und berufliche Karrieremuster
(Kohli 1985, 1988). Aber auch die soziale Position erzeugt, wie Bourdieu
(1982) dargelegt hat, dhnliche Lebenseinstellungen. Daher sind die vorlie-
genden Erzihlungen relativ homogen hinsichtlich ihrer Erzihlschwer-
punkte.

Narrativ-biographische Erzihlungen teilen stets vom Subjekt ausge-
hend Erlebnisse und Bewertungen mit. Sie sind, in welcher Form auch
immer und an wen auch immer sich richtend, gleichermafien Bekenntnis-
se wie Strategien der Selbstdarstellung (Gutman 1993). Sie sind zugleich
ein Medium und eine Technik, die eigene Identitit, die eigene Geschichte
und ihre Konstruktionsbedingungen in der Dichte miteinander verschlun-

22

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

gener Ereignisse und in der Verstrickung mit anderen Geschichten sich
darzustellen, zu ergriinden, sie sich im inneren Dialog als Lebenszusam-
menhang anzueignen (Bude 1984; Habermas 1968: 197f.; Hoerning 1995;
Ricceur 1996: 194f.). Ricceur, die Konstruktionsbedingungen von literari-
scher Geschichte und Lebensgeschichte parallelisierend, hebt hervor, dafl
die »narrative Einheit des Lebens« stets »als ein unbestindiges Gemisch
von Phantasiegebilden und lebendiger Erfahrung zu sehen« ist. Denn

»gerade wegen des fliichtigen Charakters des wirklichen Lebens bediirfen wir der
Hilfe der Fiktion, um letzteres riickblickend nachtriglich zu verstehen — auch auf die
Gefahr hin, dafl man jede Figur der Fabelkomposition, die der Fiktion oder der Ge-
schichte entlehnt wurde, fiir revisionsbediirftig und provisorisch hilt« (Ricceur

1996: 199).

Biographische Erzihlungen sind somit zu verstehen als begrenzt flexible
und relative Kompositionen, die das Selbst im Fluf fixieren, begrenzen, es
mit anderen Personen, mit Vorschriften und Regulierungen arrangieren
(Bourdieu 1991). Sie sind nicht beliebig gestaltbar und auch nicht blofse
Abbilder des personlich Ge- und Erlebten, sondern weisen stets dartiber
hinaus: »one cannot reflect upon Self (radically or otherwise) without an
accompanying reflection on the nature of the world in which one exists«
(Bruner 1995: 165). Sie teilen stets soziale Konstruktionen der Selbstrepri-
sentation mit und sind somit nicht nur »narrative(s) expressing >inner dy-
namicss, but ... can be read ... as a cultural product as well« (ebd.: 162). Ent-
sprechend stellt sich die Frage nach den Mechanismen und Formen der
Islamisierung im Geflecht der kulturellen Produktion. In dieser Arbeit ste-
hen zwei Fragen im Vordergrund: Die eine ist die nach der Selbstbeschrei-
bung als islamischer Akteur, wie sie aus den Erzihlungen hervorgeht. Die
andere ist die nach den subjektiven Bedingungen, die spezifische islami-
sche Akteure und »Interpretationsgemeinschaften« (Rabinow 1993: 183),
die die Frauen hinsichtlich ihrer Einstellung sowohl in bezug auf den Islam
wie in bezug auf ihre sozialen Situierung bilden, erzeugen.

Die vorliegende Arbeit folgt nicht den klassischen Bahnen der biogra-
phischen Analyse. Weder werden Einzelfille detailliert aufgeschliisselt
noch erfolgt eine Klassifizierung nach Typen. Der gegenwirtige Stand der
Forschung, der kaum Ankniipfungen an Vorarbeiten bietet und die spezifi-
schen Fragen, von denen diese Studie sich leiten 14f3t, lassen es sinnvoll
erscheinen, den Schwerpunkt anders zu setzen und die Dimension der
Selbstbeschreibung und Interpretation zu erginzen durch die handlungs-
praktische Ebene. Hier stellen sich andere Fragen: Durch welche prakti-

23

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

schen Formen und Techniken ist die zunichst noch abstrakt entdeckte
»Idee Islam« (Stauth 2000) bei den jungen Frauen charakterisiert und wie
sind sie als islamische Akteure zu beschreiben bzw. was macht sie zu spezi-
fischen lokalen islamischen Akteuren? Dieser praktische Aspekt ist nicht
identisch mit Selbstbeschreibungen und Interpretationen, aber er ist ein
ganz wesentlicher Bestandteil der Selbstkonstituierung. Meines Erachtens
ist es in diesem Fall nicht fruchtbar, von einem Gegensatz zwischen Idea-
len oder Ideologie und lebensweltlicher Kultur auszugehen (Balibar 1993:
130f.), ein Gegensatz der dazu verleitet, heteropraktische Formen an einem
orthodox-normativen Islam zu messen, sondern von einer reflektierten Er-
zeugung alltagsweltlicher Kultur, bei der, wie bei anderen Kulturproduktio-
nen auch, eine Ankntipfung an Lebenswelt als »Ressource moderner Bild-
produktion« (Stauth 2000: 54; vgl. auch Salvatore 1998) erfolgt. Der Islam
ist in diesem Kontext zu sehen als »culture in action ... in a contested cul-
tural arena« (Swidler 1986: 2779). Er kann jenseits seiner Beurteilung als
bloRes kulturelles Artefakt in einer sozialen Umwelt ohne gewachsene und
fest verankerte Tradition und jenseits seiner Einschitzung als festgeschrie-
benes, durch Mimesis iibertragenes Regime mit Ann Swidler als »Werk-
zeugkasten« (tool kit) oder Repertoire betrachtet werden, welches Akteure
ihrer Lebenslage und ihren Bediirfnissen entsprechend nutzen und dem
sie Bedeutung durch ihre Lebenslage und Bediirfnisse geben. Demzufolge
erschlieflen sich die jungen Frauen den Islam als »tool kit ... from which
actors select differing pieces for constructing lines of actions« (ebd.: 2777).
Es geht somit nicht um die Frage eines richtig verstandenen oder prakti-
zierten Islam, sondern um die Frage, welche »pieces« gewihlt werden, wel-
che Handlungsspielrdume tiber sie erschlossen und welche Handlungs-
strategien entwickelt werden.

Einen Zugang, um sich diesen Fragen anzunihern, bietet der biogra-
phische Text durch seine Reflexion verschiedener Lebensbereiche, die
zueinander in Beziehung gesetzt werden. Einen anderen bieten teilneh-
mende Beobachtungen, bei denen die intersubjektive Kommunikation zwi-
schen islamischen Frauen zusitzliche Aspekte aufwerfen, die in den er-
zihlten Lebensgeschichten nicht oder nur am Rande zur Sprache
kommen, wie zum Beispiel technische Details hinsichtlich der korrekten
islamischen Bekleidung oder des Essens. Zudem erlauben sie zuweilen
Uberpriifungen und Ergiinzungen des in der Rede vermittelten Selbstbil-
des und lassen die erzihlende Person als Akteur im islamischen »Bezugs-
gewebe« (Arendt 1960) erscheinen. Beobachtungsfelder sind Veranstal-
tungen verschiedener Art und Gréfle. Dazu zihlen eine Kopftuchdemon-
stration quer durch die Frankfurter Innenstadt, Teilnahme an im jihrli-

24

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

chen Rhythmus stattfindenden Treffen deutschsprachiger Muslime (TDM),
Tafsir-Treffen (Koranexegese) und Feste in verschiedenen Moscheen, Tref-
fen in zwei sogenannten Miadchengruppen in Moscheen, informelle Zu-
sammenkiinfte von jungen Frauen in privaten Wohnungen. Mit einigen
Frauen habe ich mich zu gemeinsamen Freizeitaktivititen wie Spaziergan-
gen, Ausfliigen, Besuchen von Eiscafés, Kneipen, Kabarett- und Kirmesver-
anstaltungen getroffen. Auf diese Weise ist ein empirisches Material ent-
standen, das sich aus biographischen Darstellungen, informellen Gespra-
chen aus der Situation heraus und Gruppendiskussionen zusammensetzt und
soziale Akteure in verschiedenen lebensweltlichen Kontexten beschreibt.

Methodisch ist diese Arbeit so angelegt, dafé nicht allein die Analyse der
»Fabelkomposition« (Ricceur) der personlichen Biographie zentral ist. Es
erfolgt keine detaillierte Prisentation einzelner Biographien und einzelner
Personen, sondern aus den verschiedenen Entwiirfen werden, unter Er-
ganzung der Ergebnisse aus den Interaktionssituationen, verschiedene Le-
bensbereiche extrahiert, die sich als fundamental erweisen fiir die Islami-
sierung als individuelle und weibliche Identititsstrategie.

Die einzelnen Untersuchungsfelder

Der Aufbau dieser Arbeit richtet sich stark an Schwerpunkten aus, die in
den biographischen Erzihlungen hervorstechen und bringt auf diese Wei-
se verschiedene thematische Felder zusammen, die aus der Sicht >ethni-
scher< islamischer Frauen die symbolische soziale Ordnung und ihre Wir-
kungen auf die einzelne und deren Handlungsvermégen als einzelne, als
Individuen beschreiben. Jedes der einzelnen Kapitel dieser Arbeit unter-
sucht ein spezifisches Untersuchungsfeld der weiblichen Identititsstrate-
gien, die sich mit der Islamisierung verbinden.

Das Kapitel I zeigt im Rahmen einer Skizzierung der lokalen islami-
schen Landschaft die Verortung der jungen Frauen in diesem Feld. Es geht
der Frage nach, in welchem Verhiltnis ihr Projekt des Neo-Islam bzw. ihre
zunichst abstrakt aufgegriffene »moderne Idee des Islam« (Stauth 2000:
14) zu den anderen lokalen Formen steht.® Ersichtlich wird dabei eine Aus-
differenzierung und eine Distinguierung von >traditionellen< Organisati-
onsformen, zu denen auch die Kulturvereine gehéren, die vor allem seit
den 1970er Jahren entstanden sind und von »traditionellen< Deutungen. In
ersten Umrissen wird aus dem Kontrast heraus und auf der Grundlage von
Diskussionen in zwei sogenannten Midchengruppen das spezifische Is-
lam-Verstindnis der Neo-Muslimas aufgezeigt.

25

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Das Kapitel II konzentriert sich auf das Untersuchungsfeld der Selbst-
konstituierung als ethisches islamisches Subjekt. Der Fokus richtet sich
auf die verschiedenen Bestandteile der religiosen Praxis. Diese orientiert
sich zum einen am rituell Vorgeschriebenen, iiberschreitet es aber durch
eine vom »>Traditionellen« (d.h., was die jungen Frauen als traditionell iden-
tifizieren) unterschiedene Rationalitit und durch die Verbindung mit spe-
zifischen Anerkennungspolitiken. Essen und Kleidung bilden dabei
Hauptkomponenten, iiber die sich nachvollziehen lifdt, wie eine prakti-
sche islamische Lebensfithrung handlungsstrategisch aus dem sozialen
»Bezugsgewebe menschlicher Angelegenheiten« (Arendt 1960: 173) her-
aus entwickelt und wie Akteure sich im Zusammenwirken von Kultur,
Ideologie und Handlung reifizieren. Die ersten beiden Kapitel fokussieren
somit Selbstbearbeitung zum islamischen Subjekt und Selbstverstindnis
als islamisches Subjekt.

Die nachfolgenden Kapitel III bis IV beziehen sich hingegen auf nicht-
islamische Konstitutionsbedingungen eines islamischen Akteurs und auf
seine Strategien der Selbstaffirmation im sozialen Raum. Sie fokussieren
die Auseinandersetzung mit dem und im 6ffentlichen Raum, wihrend das
fuinfte und sechste Kapitel sich auf den familiiren Raum beziehen. Schule
(I11), Beruf (IV), Beziehungen zu den Eltern (V) und zum (zukiinftigen)
Ehemann (VI) — das sind in den narrativen Erzihlungen die zentralen Fel-
der, die beschrieben und reflektiert werden, die »biographische Arbeit«
(Apitzsch 1999) oder biographische »Fabelkomposition« (Ricceur 1996)
erfordern, die zu Selbstbeschreibung und Analyse der Position des Selbst
in je verschiedenen Beziehungsgeflechten und Machtordnungen anleiten
(vgl. auch Arendt 1960: 174).

Von hochster Bedeutung sind in den narrativen Erzihlungen die
»Integrationsmaschine(n)« (Kepel 1996: 335) Schule und Arbeit. Die Schu-
le erscheint dabei als die zentrale Institution der Essentialisierung als >Aus-
lindermidchen< und der Einschreibung der symbolischen sozialen Ord-
nung in die einzelnen Akteure (vgl. Bourdieu/Passeron 1973). Zugleich
aber nutzen die jungen Frauen sie als produktive Kraft, um ihre eigene
Position innerhalb der sozialen Ordnung zu verschieben.

Wie die Schule so ist auch die Arbeitswelt in den biographischen Bezii-
gen der jungen Frauen ein eminent wichtiges Feld der Selbstaffirmation
als leistungsstarke >ethnische<und islamische Frau. Wie dort entfalten sich
auch hier Spiele um Anerkennung und Essentialisierung — Spiele, die
nichtimmer angenehm, aber unvermeidbar und von durchaus produktiver
Wirkung sind fiir den Prozef der Selbstkonstituierung als moderner weib-
licher islamischer und im 6ffentlichen Raum, im Austausch mit Anderen

26

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

Anerkennung akkumulierender Akteur. Dieses wird im vierten Kapitel de-
tailliert aufgezeigt.

Mit den folgenden Kapiteln V und VI wendet sich die Perspektive von
den Auseinandersetzungen mit den anderen in systemisch gestifteten Zu-
sammenhingen in den Bereich der sogenannten privaten Beziehungen.
Dabei wird offensichtlich, daf beide Bereiche nicht separat koexistieren,
sondern dafl die Frage von Identitit und Anerkennung auch und gerade
auf die private Sphire und auf Primarbeziehungen zugreift, diese model-
liert und zugleich hier ihre Ressourcen fiir die Produktion von Identitit
und Selbst-Anerkennung findet. In Anlehnung an Hannah Arendt laft
sich meines Erachtens aus den biographischen Erzihlungen heraus bele-
gen, daf} das Private in einem auf weitere Universalitit zielenden gesell-
schaftlichen Prozefl keinen »privaten >Gebrauchswert«, der an einen be-
stimmten Ort gebunden ist, besitzt, sondern einen »gesellschaftlichen
Wert, der sich nach seiner jeweiligen Austauschbarkeit richtet« (1960: 66).
Das Private, mit anderen Worten, ist keine eigenstindige oder randstindi-
ge Domiine, es ist nichts Verborgenes, sondern hat 6ffentlichen Charakter.
Es erzeugt nicht eine abgeschlossene privat-subjektive Identitit, die mit ei-
nem bestimmten Personenkreis geteilt wird. Sondern, weil sie einen ge-
sellschaftlichen und 6ffentlichen Wert hat und in das Spiel von Anerken-
nung und Verkennung eingebunden ist, erzeugt und bezeugt sie 6ffentlich
Identitit. Ebenso ist das Private aus dem Offentlichen heraus durch Akteu-
re modifizierbar. Das Private — die Familie und die Geschlechterbeziehun-
gen, ihre internen Machtbeziehungen und habituellen Ordnungsmuster —
erfihrt durch die jungen Frauen eine Beschreibung und Bewertung vor
dem Hintergrund dominierender, tiber schulische und berufliche Karriere
und Geschlechtergleichheit vermittelte Entwiirfe. Geprigt von der Idee ei-
ner modernen weiblichen Identitit, kimpfend mit divergierenden habitu-
ell verankerten traditionellen Bestinden, eingezwingt in Assimilationszu-
mutungen von beiden Seiten, entziehen sie sich mit der Islamisierung
beiden Polen, aber bedienen sie sozusagen gleichzeitig und bedienen sich
ihrer zugleich (Flucht wire die Alternative). Wie die jungen Frauen auf der
einen Seite — im 6ffentlichen Raum — praktische Zeichen islamischer Au-
thentizitit setzen (z.B. durch das Kopftuch), so setzen sie auf der anderen
Seite praktische Zeichen einer modernen Biirgerlichkeit. Uber ihre Idee
eines modernen Islam entwerten sie ein traditionelles Ordnungssystem
und zielen auf eine verstirkte Absorption des Privaten. Dariiber verwalten
sie ihr Projekt einer modernen, aber »authentischen«< weiblichen Identitit
und der individuellen Selbstbehauptung.

Aufzeigen 1aft sich dieser Prozef {iber eine Analyse der biographi-

27

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

schen Erzihlungen hinsichtlich der Beschreibung der Miitter bzw. der
Frauen der ersten Immigrantengeneration, mit der sich das fiinfte Kapitel
dieser Arbeit auseinandersetzt. Hierin wird nicht nur ersichtlich, wie 6f-
fentliche Institutionen den Blick auf soziale Beziehungen und die Bewer-
tung von sozialen Beziehungen absorbieren, sondern auch, daf eine De-
konstruktion dieser Absorbierung kaum etwas entgegenstellen kann. Das
zeigt sich kaum deutlicher als an der untiberbriickbaren Kluft zwischen ei-
ner als traditionell bezeichneten, von den jungen Frauen abgelehnten
Weiblichkeit und einem mit dem Neo-Islam verbundenen Projekt eines
modernen weiblichen und islamischen Akteurs im Prozefl einer Hyper-
Integration.

Das Kapitel VI fokussiert die Ideen und Praktiken in Hinsicht auf die
Gestaltung der Geschlechterbeziehungen. In Kohirenz mit der biogra-
phisch erkdmpften Identitit als moderne, gleiche Frau und der Idee eines
egalitiren Islam zielen die jungen Frauen auf eine Enttraditionalisierung
und Enthierarchisierung der ehelichen Beziehung. Uber das Konzept einer
auf islamischem Wissen beruhenden ehelichen Gemeinschaft gerieren sie
sich als soziale Akteure, die die Geschlechterbeziehungen im Licht der isla-
mischen Ethik modifizieren und aus der islamischen Ethik und aus dem
islamischen Wissen heraus ihre Leistung als Miitter und Ehefrauen ratio-
nalisieren und sichtbar machen. Damit legitimieren sie Anspriiche gegen-
tiber den Eheminnern wie auch den Eltern. Daraus errichten sie Grenzen
gegeniiber traditionellen, auf Machthierarchien basierenden Ausprigun-
gen der Geschlechterbeziehungen und sichern ihre weiblichen individuel-
len Interessen ab. Von Frauen initiierte Ehescheidungen mit der Begriin-
dung, der Mann habe nicht im Sinne des Islam gehandelt, zeugen davon.
Die Frauen treten somit als soziale Akteure auf, die {iber den Islam parallel
sowohl im Privaten wie im Offentlichen durch ihre Weigerung der Repro-
duktion traditioneller wie sozialer, iiber Geschlecht und Kultur vermittelter
Ungleichheiten darauf hinarbeiten, ihre marginalisierte Position verbes-
sern. Uber den Islam entwickeln sie Strategien der Selbstsouverinitit und
der Anerkennung.

Im Kapitel VII erfolgt abschlieRend eine theoretische Einbettung der
empirischen Ergebnisse. Die subjektiven Reflexionen des »inneren Selbst«
in der Auseinandersetzung mit »Identititszwinge(n) auf verschiedenen
Ebenen« (Knapp 1997: 509), wie sie in bezug auf diverse »signifikante An-
dere« (Berger/Luckmann 1969), »signifikante anders Andere« (Berger
1970), in diesem Fall Nichtmuslime, und Institutionen beschrieben wer-
den und die in den vorangegangenen Kapiteln an den alltagsweltlichen
Details aufgezeigt und analysiert worden sind, werden in einer generalisie-

28

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG

renden Perspektive gebiindelt. Aufgespannt wird der groflere »Aktionsrah-
men« des iiber die Steuerungskapazititen alltagsweltlicher Akteure hin-
ausreichenden sozialen »Spiels« (Bateson 1984: 173), in dem die weibli-
chen neo-islamischen Mikropolitiken verankert sind. Ausgehend von den
vorliegenden biographischen Erzihlungen und Interpretationen wird je-
nen sozialen Mechanismen nachgespiirt, die den Islam in Identitits- und
Differenzpolitiken einbinden und inklusionsfihig machen und auf die Ak-
teure reagieren. Im Unterschied zu Gilles Kepels Feststellung von einer
trotz spezifischer »kommunitaristischer Zielsetzungen ... kulturelle(n) An-
gleichung der islamischen Mobilisierung« (1996: 325f.), wie sie aus der
Nutzung politischen Taktiken, derer sich bereits vorangegangene Protest-
bewegungen bedient haben, ersichtlich wird, stehen hier Angleichungsme-
chanismen im Vordergrund, die im Vorfeld, vor der Anwendung politi-
scher Taktiken relevant werden. Es sind Mechanismen, die dem einzelnen
Subjekt Identitit geben und es auffordern, Identitit zu produzieren. Wie
die narrativen Erzihlungen zeigen, sind es vier Kategorien, iiber die Dis-
kurse und Praktiken auf die Bildung von personlicher Identitit zielen und
Schnittstellen zwischen dem Personlichen und dem Offentlichen bilden:
Klasse, Ethnie, Geschlecht und Selbst. Diese werden in Beziehung zur Isla-
misierung gesetzt.

29

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IsSLAMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND
WEIBLICHER NEO-IsiAM

In Deutschland hat sich seit den 1970er Jahren, mit zunehmender Ge-
schwindigkeit wihrend der 8oer und goer Jahre, eine diversifizierte isla-
mische Landschaft entfaltet. Das schligt sich unter anderem nieder in der
Griindung einer Vielzahl von Kulturvereinen, die eine Moschee betreiben
oder Interessenassoziationen unabhingig vom Ritus bilden. Sie sind hin-
langlich beschrieben worden (z.B. Abdallah 1987; Heine 1997; Nirumand
1990; Spuler-Stegemann 1998; Zentrum fiir Tiirkeistudien 1995b, 1995¢).
Im folgenden wird die islamische Landschaft, wie sie sich in Frankfurt am
Main und in Bielefeld ausschnitthaft zeigt, vorgestellt. Im Fokus steht da-
bei die Frage nach der weiblichen Prisenz innerhalb der organisatorischen
Strukturen und innerhalb der lokalen islamischen Landschaften. Aus dem
lokalen innerislamischen Kontext heraus lassen sich in einem ersten
Schritt bereits spezifische Charakteristika der jungen Frauen, die hier als
Neo-Muslimas bezeichnet werden, im Vergleich zu anderen islamischen
Einstellungen erschlieflen.

Lokale Eckdaten: Muslimische Bevilkerung und Organisationen
in Frankfurt und Bielefeld

Der Hauptansatzpunkt zur Feststellung der Zahl der Muslime sind die
kommunalen Statistiken, in denen die Einwohner nach Staatsangehorig-
keit, aber nicht nach Religionszugehdrigkeit differenziert werden. Das
Frankfurter Amt fiir Wahlen und Statistik weist fiir das Jahr 1993 unter den
sechs grofiten Minderheitengruppen einen Anteil von Tiirken auf, der,
abgerundet, 35.400 Personen umfaflt. Dazu kommen 9.500 Marokkaner.
Zu diesen knapp 45.000 vermutlichen Muslimen, die weniger als ein
Viertel der gesamten auslindischen Einwohnerschaft Frankfurts (rund
191.000 oder 26 %) ausmachen, kommen noch iiber 4.000 Iraner sowie
eine noch geringere Anzahl an Afghanen und Pakistanis (Schmid 1992: 10,
47). Ferner zihlen noch Agypter, Iraker, Bangladeshis, Senegalesen, Suda-
nesen dazu, wobei diese Gruppe sich durch einen sehr geringen weibli-
chen Anteil (von 7,5 % bei den Sudanesen bis 25 % bei den Agyptern; vgl.
Schmid 1992: 31) auszeichnet. Grob geschitzt, diirften in Frankfurt insge-
samt ca. 70 bis 80.000 Menschen, einschliellich der Kinder, aus vorwie-
gend muslimischen Lindern leben. Wieviel davon praktizierend sind, ist

31

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nicht abzuschitzen. Ausgehend von Stichproben in acht Moscheen, darun-
ter die finf grofiten, fiir die jeweils die nach Augenmafl geschitzte Zahl
von durchschnittlich ungefihr 500 Personen als BesucherInnen des Frei-
tagsgebetes angegeben wurden, sind es noch nicht einmal ein Zehntel. Ein
etwas anderes Bild ergibt sich, wenn man nur die iiberschaubare Gruppe
der marokkanischen Frankfurter heranzieht. Von den ca. 9.500 statistisch
erfafiten, amtlich gemeldeten Marokkanern sind etwa 3.000 jiinger als 15
Jahre, also, abgesehen von den ca. 300 Kindern, die am muttersprachlichen
Unterricht an den Wochenenden teilnehmen, keine Moscheebesucher.
Von den verbleibenden 6.500 pflegen etwa 8oo—1.000 Minner und um
die 100 Frauen, also etwa ein Sechstel, dem Freitagsgebet beizuwohnen.
Abgesehen davon, dafd die Schitzungen sehr vage sind, ist es fraglich, ob
alle Praktizierenden regelmiflig das Freitagsgebet aufsuchen. Gerade die
Frauen tun es hiufig nicht. Auch ist die Teilnahme am Freitagsgebet kein
zuverlissiger Indikator fiir eine intensivere islamische Praxis. Letztlich
kann auf solchen Grundlagen nicht unterschieden werden zwischen prak-
tizierenden und gebiirtigen Muslimen. Laut einer globalen Schitzung des
Islamischen Zentralarchivs in Soest, die auf der Mitgliederanzahl in islami-
schen Vereinen beruht, sind von den insgesamt 2,7 Millionen vermutli-
chen Muslimen, die Mitte der 19g9oer Jahre in Deutschland gelebt haben,
etwa 120.000 als praktizierend einzustufen — das sind gerade mal 5 % ge-
geniiber 95 % »Kulturmuslimen« (Heine 1997: 116), d.h. gebiirtigen Mus-
limen (vgl. auch Spuler-Stegemann 1998: 39f.). Letztlich muf die Frage
nach einer prizisen Verteilung zwischen gebiirtigen und tatsdchlich prakti-
zierenden Muslimen somit offen bleiben, aber es wird deutlich, wo der
Schwerpunkt liegt.

Der Anteil der Bielefelder ohne deutsche Staatsangehorigkeit lag im
Jahre 1995 mit tiber 40.000 bei ca. 12,5 %. Etwa die Hilfte von ihnen
stammt aus islamischen Kernlindern, darunter tiber 8o % (rund 18.000)
aus der Tiirkei. Die zweitgrofite Gruppe sind mit ca. 1.9oo Personen Bosni-
er. Die drittgrofite Gruppe stammt mit knapp 6oo aus Marokko, gefolgt
von 255 Iranern, jeweils um die 100 Personen aus Afghanistan, Pakistan,
Tunesien und Syrien sowie ferner jeweils um die 50 aus Agypten, Algerien,
Irak, Indonesien.’

Lokale muslimische Institutionen in Frankfurt und Bielefeld®

Die starke tiirkische Dominanz unter den Migranten aus muslimische
Herkunftsgebieten spiegelt sich auch in der Moscheen-Landschaft wider.
Die Dichte der Moscheen im Verhiltnis zu den muslimischen Einwohnern
ist in beiden Stidten etwa gleich. Allerdings weist Frankfurt durch die gro-

32

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

Rere Anzahl nicht-tiirkischer Muslime eine grofere Anzahl an Gebetsriu-
men auf, die nicht tiirkisch-hanefitisch sind. Von den elf Moscheen bzw.
islamischen Vereinen im Bielefelder Raum sind allein acht tiirkisch-isla-
misch. Bosnier und arabisch-maghrebinische Muslime haben jeweils ei-
nen Verein. Dazu kommt eine kleine lokale Gruppe, die zum Naqsbandi-
Orden gehort und sich aus Tiirken, Arabern und Deutschen zusammen-
setzt.

In Frankfurt existierten um die Jahreswende 1994/1995 um die 25
Moscheen bzw. Gebetsraume. Sie griinden sich auf Vereine, die, wie auch
in Belgien und den Niederlanden, in der rechtlichen Form als gemeinniit-
zige Kulturvereine in das Vereinsregister eingetragen sind (Doomernik
1993). Im normalen Sprachgebrauch werden die einzelnen Einrichtungen
in der Regel nach den Moscheen oder nach den Straflen benannt. Zum
Beispiel lautet der offizielle Name der Taqwa-Moschee Marokkanischer Ver-
ein fiir die Forderung des geistigen und kulturellen Gutes e.V.; die zum Verein
der guten Sitten gehorende Fatih-Hamidiye-Moschee wird im alltiglichen
Sprachgebrauch nach der Strafe, in der sie liegt, als Moschee Hinter der
schonen Aussicht bezeichnet. Mehr als die Hilfte der Frankfurter Mo-
scheen bzw. religiosen Vereine sind tiirkische. Vier bis fiinf haben eine ara-
bisch-maghrebinische Klientel, wobei Marokkaner als die zweitgrofte
Gruppe unter den muslimischen Gastarbeitern die Mehrheit bilden. Dazu
kommen jeweils eine afghanische, eine jugoslawische, eine iranische, eine
pakistanische Vereinigung sowie ein Bangladesh Islamisches Zentrum und
die aus Pakistan stammende Ahmadiyya-Muslim-Gemeinde, welche durch
ihre Griindung in Frankfurt im Jahre 1959 die dlteste Gemeinde Frank-
furts ist und mit gegenwirtig fiinf Zentren im Frankfurter Groffraum und
etwa 2.500 Mitgliedern (einschlieflich Kinder) zu den gréferen zihlt. Im
Vergleich zu allen anderen Gruppen findet sich hier die gréfte Beteiligung
deutscher Muslime; sie verfiigen iiber wichtige Positionen in Management
und Auflenreprisentation. Thre spezifische Synthese islamischer, hindui-
stischer und christlicher Dogmen, in der zum Beispiel die Bedeutung Jesus
weitaus stirker betont wird als im Sunni- oder Shia-Islam, die Verehrung
des Griinders Ghulam Ahmad (1839-1908) als Prophet hat der Ahmadiyya-
Bewegung den Hiresie-Vorwurf durch die Orthodoxie eingebracht. Auf
der lokalen stidtischen Ebene spielen solche theologischen Differenzen
keine Rolle. Die offiziellen Vertreter anderer islamischer Vereine wissen
bestenfalls, daf}, was schon fiir sich als positiv gewertet wird, eine relativ
grofle pakistanische islamische Gemeinde existiert; ansonsten hat man,
aufler vielleicht hier und da auf der Ebene des zufilligen, rein personlichen,
informellen Kontaktes, keine Berithrungspunkte und sucht auch keine.

33

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Es besteht eine muslimische interethnische Koexistenz auf der Basis,
daf jeder Verein sich auf seine Belange und seine Klientel konzentriert.
Die Organisation der jihrlichen stattfindenden Islam-Woche in der Frank-
furter Innenstadt sowie die Beobachtung des Mondes in der Sternwarte,
um den exakten Beginn des Ramadan ankiindigen zu kénnen, werden in
der Mitte der 199oer Jahre als die einzigen Kooperationsgelegenheiten be-
nannt. In den letzten Jahren ist als eine weitere Plattform einer begrenzten
Zusammenarbeit der kommunale Auslinderbeirat hinzugekommen, zu
dessen Wahlen Vertreter einzelner Vereine antreten. Hier kann es in Ein-
zelfillen zu Anndherungen von Vertretern verschiedener Vereine kommen
durch gemeinsame Interessensartikulierung wie die Regulierung von ritu-
ellen Angelegenheiten im 6ffentlichen Raum (z.B. Begribnisfelder). Von
Allianzbildungen zu reden, wire {ibertrieben; fiir Abgrenzungspolitiken
gibt es wenig Anlaf. Der geringe Grad der institutionellen Einbindung und
der politischen Wirksamkeit macht beides nicht erforderlich. Auch inner-
halb der gleichen Landsmannschaft besteht eine Binnenorientierung auf
die eigene >Gemeinde<®. Auf der anderen Seite nehmen Personen, die zah-
lende Mitglieder des einen Vereins sind, durchaus andere Moscheen zum
Beten in Anspruch. Die Griinde kénnen vielfiltig sein: die rhetorische und
rezitatorische Qualitit eines bestimmten Imams, giinstige Parkplatzver-
hiltnisse, die Nihe zum Arbeitsplatz. Bezogen auf interethnische religicse
Kontakte diirfte die Einschitzung von Heine zutreffen:

»In der Regel nehmen Araber oder Iraner nicht an Gottesdiensten teil, die in einer
der zahlreichen »tiirkischen< Moscheen stattfinden. ... Nach meinen Beobachtungen
beruhen die vorhandenen sozialen Kontakte zwischen Muslimen unterschiedlicher
Nationalititen vor allem auf der Tatsache eines gemeinsamen Arbeitsplatzes oder
anderer gemeinsamer Erfahrungen. Aus religiésen Griinden wird der Kontakt dage-
gen nicht gesucht« (Heine 1990: 95f.).

Die tiirkischen Moscheevereine sind nahezu alle in den bestehenden Dach-
verbinden organisiert (vgl. Binswanger 1990; Binswanger/Sipahioglu
1988; Heine 1990; Spuler-Stegemann 1998). Grob kénnen sie eingeteilt
werden in Moscheen, die dem tiirkischen Religionsministerium unterste-
hen, die einer mystischen Richtung angehéren oder politisch-ideologisch
orientiert sind (etwa in der Zugehoérigkeit zur umgangssprachlich kurz
Milli Goriis genannten Vereinigung der Neuen Weltsicht in Europa e.V., abge-
kiirzt AMGT).

Von den arabisch-maghrebinischen Vereinen in Frankfurt steht einer,
der 1990 offiziell gegriindete Marokkanische Verein fiir die Forderung des gei-

34

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

stigen und kulturellen Gutes e.V., in enger Beziehung zur marokkanischen
Regierung und erhilt auch, in als bescheiden angedeutetem Umfang, staat-
liche finanzielle Unterstiitzung. Hervorgegangen ist dieser Verein aus dem
in den 1970er Jahren gegriindeten Freundschafisverein Marokkanischer Ar-
beiter, der eine Artlokale informelle Zweigstelle des Konsulats in Bonn war.
Heute dient er zur Kanalisierung von Informationen, die Rechtsangelegen-
heiten der Frankfurter Marokkaner in Marokko, Anderungen in der marok-
kanischen Verwaltung, zum Beispiel hinsichtlich Zollangelegenheiten, Be-
ratung in Richtung Firmengriindung oder Studienméglichkeiten in
Marokko betreffen. In den 198oer Jahren, so lokale Informanten, habe sich
im Freundschaftsverein eine religiose Fraktion herausgebildet, die schlief3-
lich 1994 ein ehemaliges Fabrikgebidude erwarb. Die gegenwirtige Zahl
der Vereinsmitglieder benennt eine im Biiro hinter dem Schreibtisch auf-
gehingte Liste, die die Beitragszahlungen erfalt, mit exakt 635, aber, so
wird revidiert, faktisch liege die Zahl irgendwo zwischen 300 und 400. Die-
se Liste spiegelt wider, daf es sich bei den eingetragenen Mitgliedern in
der Regel um Familienviter handelt; jeder Name steht somit fiir eine Fami-
lie. Nur in wenigen Fillen sind die Mitglieder weiblich; vermutlich handelt
es sich um Witwen. Die Aufgaben und Funktionen des Vereins werden fol-
gendermaflen umrissen: An den Samstagen und Sonntagen findet ein je-
weils vierstiindiger Arabisch- und Koranunterricht statt. Zum Ende des
Jahres 1994 waren 250 Kinder und Jugendliche, darunter 8o Midchen und
170 Jungen, nach Geschlechtern getrennt eingeteilt in 7 Gruppen, ange-
meldet. Pro Jahr und Kind entrichten die Eltern einen Beitrag von bis zu
100 DM, ausgenommen sind Sozialhilfeempfinger. Es gibt eine Fufiball-
gruppe, jeweils eine Theatergruppe fiir Jungen und Midchen. Laut Pla-
nung soll in dem neuen Gebiude, dessen Renovierung zur Zeit der Erhe-
bung noch nicht abgeschlossen war, ein Jugendcafé eingerichtet werden,
um »die Jugendlichen von der Strale wegzuholen«. Ebenso sollen ein
Computerraum zur Fortbildung sowie, fiir die Maddchen, ein Ndhraum ein-
gerichtet werden. Der Imam ist die einzige Person, die hauptamtlich titig
ist und ein Gehalt bezieht. Zu seinen Aufgaben zidhlen: die Durchfiihrung
der funf tiglichen Gebete und des Freitagsgebetes; die Durchfithrung von
Arabisch- und Koranunterricht einmal in der Woche fiir Analphabeten; das
Besuchen von Kranken und Gefingnisinsassen; das Abhalten von soge-
nannten »Fragestunden« beziiglich religioser Angelegenheiten — zum Bei-
spiel wie man richtig betet — an den Samstagen und Sonntagen; die Beglei-
tung und Vorbereitung der jihrlichen Pilgerfahrt nach Mekka, wozu nicht
nur das Uben von Verhaltensregeln und die Erlduterung des Ablaufes ge-
hort, sondern auch ein Konditionstraining, das Waldliufe/Jogging ein-

35

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

schlielt, um die kérperlich anstrengende Hadsch unbeschadet zu tiberste-
hen. Diese Aufgabenstruktur, wozu auch noch die Funktion der Moscheen
als Ort fiir Hochzeits- und religiése Feste gehort, findet sich im wesentli-
chen auch in den anderen gréferen Vereinen bzw. Moscheen. Umfang
und Ausfithrung sind abhingig vom Engagement der Mitglieder.

Ein anderer, seit Anfang der 198cer Jahre in Frankfurt ansissiger Ver-
ein, der Unterstiitzung aus Saudi-Arabien bezieht, woriiber unter anderem
das Angebot an Biichern Auskunft gibt, gehért zur Islamischen Gemein-
schaft in Deutschland e.V., dessen Zentrale in Miinchen ist, von wo auch die
Unterhaltungskosten fiir die Miete des Hauses und das Gehalt fiir den
Imam kommen. Von diesem abgespalten hat sich nach internen Auseinan-
dersetzungen 1993 ein autonomer Verein (Arabisches Kulturzentrum e.V.,
Tariq Ibn Ziad-Moschee), der wie die zuerst genannte Tagwa-Moschee vor
allem marokkanische Mitglieder und Besucher umfafit, aber weder staatli-
che Anbindung noch Zuwendung hat (allerdings das staatliche Augen-
merk auf sich richtet; man spricht von Spionen aus dem Konsulat). Der
Verein trigt sich aus den Mitgliedsbeitrigen, die wie iiberall Spenden ge-
nannt werden; dazu kommen, wie bei vielen anderen auch, wahrscheinlich
— aber selten bestitigt — Einkiinfte, die aus angegliederten Lebensmittells-
den oder Friseurstuben® flieRen. Hinzuzufiigen sind noch die vielen un-
entgeltlich geleisteten Arbeitsstunden und Sachspenden (z.B. Wandflie-
sen, die aus dem Urlaub mitgebracht werden), die in die Renovierung der
Gebdude fliefRen. Augenfillig spiegeln die arabisch-maghrebinischen Ver-
eine eine Verteilung nach sozio6konomischen Merkmalen wider. So kann
man beide marokkanischen Vereine als >Gastarbeiter- Vereine« bezeich-
nen, das heiflt, die Mitglieder und Besucher setzen sich vor allem aus Ar-
beitsmigranten zusammen, erginzt durch Studenten der jiingeren Gene-
ration. Den Vorstand bilden die Alteren der ersten Generation. Sie leben
seit den 196o0er Jahren in Deutschland; viele von ihnen sind infolge der An-
werbemafinahmen der Deutschen Bundespost und der Deutschen Bun-
desbahn migriert. Die Islamische Gemeinschaft dagegen stiitzt sich nach der
Spaltung vor allem auf Studenten bzw. ehemalige Studenten aus diversen,
vorwiegend arabischen Lindern.

In Bielefeld wiederum besteht seit den 198oer Jahren eine marokkani-
sche Moschee, das heifit eine islamische Gemeinde, die sich zum gréf3ten
Teil aus Marokkanern, die die grofite arabisch-maghrebinische muslimi-
sche Gruppe in der Region bilden, zusammensetzt und in einer Etage eines
ehemaligen Fabrik- und Biirogebiudes untergebracht ist. Eine neu gebilde-
te arabische, vorwiegend dgyptische Gruppierung hatte sich zu Beginn der
199oer Jahre gebildet und auch eigene Riume nicht weit entfernt angemie-

36

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

tet. Finanzielle Probleme zwangen beide Gruppen zur Fusionierung. Die
arabische Fraktion, darunter tiberwiegend Akademiker, hat die Fithrung
ibernommen. Da, im Gegensatz zu den Frankfurter Vereinen, die jeweils
iiber einen festangestellten Vollzeit-Imam verfiigen, kein fest angestellter
Imam bezahlt werden kann, tibernimmt einer von ihnen die Rolle des Vor-
beters. Fuir die Dauer der Ramadan-Zeit wird ein Gast-Imam aus einem
arabischen Land eingeladen. Die drei Frankfurter Vereine verfiigen tiber
relativ groflztigige Rdumlichkeiten, die in einen gréferen miannlichen und
einen kleineren weiblichen Teil, jeweils erreichbar iiber separate Zuginge,
aufgeteilt sind. Die bescheidenen Raumverhiltnisse in Bielefeld erlauben
diese Ausstattung nicht. Folglich halten sich hier keine Frauen auf. Dieser
Zustand soll sich jedoch bald dndern; geplant ist der Kauf eines Hauses,
das zur Moschee umgestaltet werden soll.”

Organisation und Geschlecht

Vergleicht man die soziale Struktur einzelner Vereine und die Leistungen,
die sie fiir ihre Klientel erbringen, so kann man zunichst eine Unterschei-
dung treffen zwischen Familienmoscheen und Mannermoscheen. Die Mit-
gliederlisten allein geben dariiber wenig Aufschluf3; sie verzeichnen fast
ausschlief}lich mannliche Mitglieder. Zuweilen werden aber auch weibli-
che Mitglieder auf eigenen Wunsch nicht in Listen, die von anderen ein-
sehbar sind, eingetragen. In der Regel ist der minnliche Haushalts-
vorstand als offizielles Mitglied eingetragen und reprisentiert die gesamte
Familie.”? Die Mdnnermoscheen werden gar nicht von Frauen frequentiert,
auch nicht zu Ramadan. Hiufig ist noch nicht einmal ein Raum fiir Frauen
vorgesehen. Zuweilen gibt es in groReren Gebiuden separat gelegene
Riumlichkeiten, manchmal eine ganze Etage, die als Frauenrdume be-
zeichnet werden, aber keine Frauen, die ihn, vielleicht abgesehen von
Hochzeitsveranstaltungen, nutzen. Frauen, so eine abgegebene Erklirung
vor allem in den tiirkischen Vereinen, gehen iiblicherweise nicht in die
Moschee. Ebenso gibt es kein Angebot an religioser Unterweisung fiir Kin-
der. Die Familienmoscheen hingegen bieten regelmifiigen Koranunter-
richt anB sowie religiése Unterweisung fiir Frauen (Tafsir, Fragestunden
mit dem Imam), zuweilen auch Kurse mit weltlichen Inhalten wie Basket-
ball, Nihen, Erndhrung und Hygiene fir Kleinkinder (AMGT). In ihren
Riumlichkeiten werden religiése Familienfeste (z.B. Hochzeiten, Geburts-
feste) abgehalten. Sie haben einen Gebetsraum fiir Frauen, an den stets ein
eigener Waschraum, hiufig auch eine eigene Kiiche angegliedert ist und

37

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

der idealerweise einen separaten Eingang hat. Immer ist der minnliche
Gebetsraum der reprisentative heilige Raum, ersichtlich an der Ausstat-
tung mit Gebetsnische (tiirkisch: Mihrap) und Kanzel (tiirkisch: Minber)
und an der zentralen Lage. Der fast regelmifig kleinere Gebetsraum fiir
die Frauen befindet sich haufig im dunklen Souterrain oder im Dachge-
schofl. Wo in groflen Gebdudekomplexen eine Kantine bzw. eine Cafeteria
existiert, ist diese allemal zentraler lokalisiert als der abseits liegende weib-
liche Gebetsraum. Seine marginale Position ergibt sich, aufler aus der
Etiquette, die vorsieht, dafs Frauen von minnlichen Blicken méglichst un-
behelligt bleiben, auch daraus, daf} die Teilnahme von Frauen am Freitags-
gebet in den tiirkischen Moscheen nicht iiblich bzw. sehr gering ist. Auch
in den Einrichtungen des VIKZ (Verein Islamischer Kulturzentren e.V., all-
tagssprachlich Siileymancilar genannt), der sich durch vergleichsweise
rege religiose Aktivititen auszeichnet und in dem es regelmifig einmal
pro Woche eine abendliche Frauenveranstaltung gibt, besuchen die Frauen
nicht das Freitagsgebet. Hingegen weisen die arabisch-maghrebinischen
Familienmoscheen eine regelmifige Frauenbeteiligung auf, die allerdings
im Vergleich zur minnlichen Prisenz wesentlich geringer ist. So werden
in zwei Fillen die minnlichen Besucher des Freitagsgebetes auf um die
400 bzw. 600 geschitzt, wihrend die Anzahl der weiblichen Besucher sich
zwischen 50 und 100 bewege.

Der organisierte Islam ist nicht nur durch eine minnliche Dominanz
geprigt, sondern auch durch eine Altershierarchie, die sich darin aus-
driickt, dal die Minner der ersten Migrantengeneration zumeist Funktio-
nirspositionen innehaben (vgl. auch Waardenburg 1988; Bastenier 1988).
Allerdings ist zu differenzieren: Wahrend in den Moscheen ilteren Griin-
dungsdatums die Minner der ersten Generation dominieren, treten in de-
nen jiingeren Griindungsdatums die Minner der zweiten Generation in
Leitungspositionen hervor. Letzteres zeigt sich deutlich in einigen Mo-
scheen, die zur AMGT gehéren. Zum Organisationsmuster der gréfleren
Vereine gehoren zunehmend auch méinnliche Jugendgruppen. Wenn die
Riumlichkeiten es erlauben, ist ein Jugendcafé fiir miannliche Jugendliche,
zuweilen ausgestattet mit Billardtischen und Fuflballkicker, vorhanden.
Diese Ausstattung ist insbesondere in Vereinen der AMGT zu finden. Hier
werden Jugendliche auch als individuelle Mitglieder mit monatlichen Bei-
tragszahlungen registriert. Quer durch die Moscheen und ethnischen Zu-
gehorigkeiten, von tiirkisch tiber marokkanisch bis hin zu pakistanisch,
werden auch sportliche Aktivititen angeboten. Fufiball-, manchmal auch
Basketballmannschaften oder Kampfsportgruppen sind hiufig zu finden.
Auch da, wo religiése Formen sich mit einem Seniorititsprinzip verbin-

38

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

den, mogen die >Alten« der ersten Generation die Leitung haben, aber die
Bedeutung der Jungen und damit auch Effekte, die aus ihrer spezifischen
Lebenslage resultieren, gewinnen zunehmend an Raum. Das zeigt sich in
zwei jungen Funktionen: in der Auflenreprisentation, die Auftritte in den
Medien oder regelmifige, 6ffentlich angekiindigte Fithrungen durch die
Moschee einschliefit, und in laienhaften sozialarbeiterischen Ansitzen im
Umgang mit Jugendlichen, ausgehend von sozialen (statt religiésen) Be-
diirfnissen und den eigenen Erfahrungen intergenerationeller Konflikte.
Hier finden sich somit Anzeichen einer Umorganisierung traditionell-
hierarchischer Strukturen. In bezug auf die Frauen und Midchen ist zu
bemerken, daf Freizeitangebote in Moscheen bzw. Moscheevereinen fiir
sie wesentlich seltener zu finden sind. Andererseits zeugt die Angliede-
rung jener neuen, nicht rituell besetzten Funktionen von Spalten im Orga-
nisationsgebdude des Religiosen, die den Frauen der zweiten Generation
iiber den Weg der Reprisentation Zugang zu ihnen verschaffen kénnen
(vgl. auch Jonker 1999).

Generalisierend lif3t sich trotz Verinderungstendenzen diagnostizie-
ren, dafy Frauen im organisierten Islam weitgehend eine marginale Positi-
on einnehmen (vgl. auch Heine/Heine 1993). Der weibliche Islam, das
heilt der von den Frauen praktizierte Islam, ist vor allem abseits der Orga-
nisationen im privaten Rahmen und in den Haushalten situiert (z.B. Ande-
zian 1988; Bastenier 1988). In den Moscheen sind Frauen zumeist nur zu
bestimmten Gelegenheiten, sozusagen auferalltiglich, prisent. Eine die-
ser Gelegenheiten sind die Koranrezitationen, zuweilen Ringlesung ge-
nannt, wihrend der Ramadanabende. In manchen Sufi-Gemeinschaften
(tariqat) erfolgen in den Moscheen dhikr-Treffen fiir Frauen, die zu den
Techniken der islamischen Mystik gehoéren (manchmal als Meditation
umschrieben). Hierbei wird im rhythmischen Rezitieren von Koransuren
und der Aufzihlung der Namen und Attribute Gottes eine Verbindung
zwischen Gott und Selbst hergestellt, die in einen Trance-Zustand miinden
kann. Vom orthodoxen Islam werden diese Praktiken abgelehnt. Das hilt
aber auch Muslime, die sich selbst nicht als Sufis bezeichnen, jedoch auch
nicht einer streng rationalen Richtung folgen, nicht davon ab, dhikr-Ver-
sammlungen zu besuchen oder sogar selbst zu veranstalten. Ein berithm-
ter Sufi-Scheich, der eine Versammlung abhilt, zieht Muslime aller Rich-
tungen an.

Eine solche partielle rituelle Integration der Frauen in Verbindung mit
Strukturen der Geschlechtersegregation fithrt zuweilen zu spezifischen
weiblichen Positionen. Im Falle des Vereins Islamischer Kulturzentren
(VIKZ) werden intern weibliche Hocas ausgebildet. Informellen Informa-

39

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

tionen zufolge werden Midchen, die sich im Koranunterricht als besonders
motiviert erweisen und die lingere Zeit dabeibleiben, was in der Regel vor-
aussetze, daf$ sie in >tiefgehend« religiésen Elternhiusern aufwachsen, in
internen Seminaren, zunichst durch den Hoca des lokalen Vereins, zu Ex-
pertinnen ausgebildet. Spiter lehren sie selbst, manchmal erst fiinfzehn-
jahrig, beginnend bei den Anfingerinnen und zunichst noch unter Anlei-
tung, Madchen im Grundschulalter wie auch iltere Frauen das arabische
Alphabet, das Rezitieren des Korans und die Grundfragen des Glaubens
(im Interview bezeichnet als Katechismus), einschlieilich »islamische Kul-
tur<, wozu insbesondere die Bedeckungspflicht (lange Armel, weite Récke,
blickdichte Striimpfe, Kopftuch) ab dem 12. Lebensjahr gehért. Der Koran-
unterricht wird regelmiflig an Samstag- und Sonntagvormittagen erteilt
sowie tiglich in den Schulferien.”* Zumindest der lokale Verein, den ich
kennengelernt habe, rekrutiert seine Schiilerinnen aus dem gesamten
Stadtgebiet. Selbst Mddchen und Frauen, deren Viter bzw. Eheminner be-
kanntermafien mit anderen Vereinen, zum Beispiel dem AMGT assoziiert
sind, nehmen am Unterricht teil, der sich durch eine zuverlissige Konti-
nuitit, die auf einen festen Stamm von Mitarbeiterinnen zuriickgeht, aus-
zeichnet. Ein anderer Aufgabenbereich der weiblichen Hocas, die im Hin-
blick auf die unangefochtene Autoritit des leitenden Hocas einer Moschee
als Hilfshocas bezeichnet werden kénnen, erstreckt sich auf die meist an
Wochenenden stattfindenden Zeremonien in Privathaushalten anlaflich
von Geburten, Hochzeiten und Todesfillen, wo sie religiésen Gesang und
Koranrezitationen bieten. Manche, die tiber sehr schéne Stimmen verfii-
gen, werden fast jedes Wochenende geordert. Eine von ihnen merkt im Ge-
sprich an, daf die meisten Leute die Zeremonien aus Gewohnheit durch-
fithren lieffen und nicht aus innerlichen Motiven. Sie resiimiert: »Es ist wie
bei Thnen, den Christen. Die meisten sind nicht richtig gldubig.« Frauen
fitllen somit bestimmte religiése und rituelle Funktionen aus und sind an-
erkannte Experten; von Entscheidungen, die den lokalen Verein betreffen,
sind sie jedoch ausgeschlossen. Generell jedoch ist hier, wie auch in ande-
ren Vereinen bzw. Moscheen, die Autoritit an der Spitze ménnlich.

Ein weiteres Muster weiblicher Partizipation ist bei der Ahmadiyya-
Muslim-Jamaat, einer anderen modernen, im Jahre 1889 von Ghulam
Ahmad in Indien gegriindeten islamischen Richtung — die Encyclopedia of
Islam bezeichnet sie als »a late Indian sufi version of Islam activated by
modern-Western infiltrations« —, gekennzeichnet durch christliche wie
hinduistische Einfliisse (1960: 301). Ahmadis sind vor allem in Pakistan zu
finden, aber infolge Vertreibung und reger missionarischer Tatigkeit quer
tiber den gesamten Globus verstreut. Seit 1922 gibt es, auf Anregung des

40

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

damaligen zweiten Kalifen, dem Oberhaupt der Bewegung, eine Frauenor-
ganisation. An der Spitze dieser Frauenorganisation sind die nationalen
Frauenverbinde, deren Prisidentinnen dem in England lebenden Kalifen
unterstehen. Den Boden bilden die lokalen Frauenverbinde. Die lokale
Frankfurter Prisidentin verfiigt iitber einen Mitarbeiterstab, bestehend aus
etwa acht »Sekretirinnen« mit verschiedenen voneinander abgesteckten
Aufgabenbereichen. Diese erstrecken sich von der Kanalisierung von In-
formationen, der Kontrolle der Finanzen tiber die Produktion von Beitri-
gen fiir die Gemeindezeitung und ihren Vertrieb bis hin zu Wohlfahrt, Kin-
derarbeit, Erziehungswesen und Bildung. Letzteres schlieft die Organi-
sation von Korankursen, die Betreuung von Konvertiten, die Vermittlung
religiosen Wissens wie auch der richtigen islamischen Lebensweise ein —
die Informantin, auf die diese Ausfithrungen zurtickgehen, hebt an dieser
Stelle insbesondere die Ramadanzeit mit erhéhten Anspriichen an die
Selbstkontrolle hervor. Fiir Madchen werden Freizeiten — auch ins Ausland
— organisiert. Die Absicht, unentgeltliche Arbeit in personell knapp besetz-
ten Wohlfahrtseinrichtungen, zum Beispiel Altenheimen, zu leisten, sei
zum Leidwesen der pakistanischen Fliichtlingsfrauen, die sich auf diese
Weise gerne fiir die erhaltene Unterstiitzung der Deutschen und des deut-
schen Staates bedanken wiirden, bisher an den Trigern solcher Einrichtun-
gen gescheitert, so daR die karitative Arbeit sich vornehmlich auf die Unter-
stiitzung internationaler Projekte, wie etwa der Fluichtlinge aus Bosnien,
oder Solidarititsleistungen innerhalb der eigenen Gemeinde beziehe.

Fiir die Ahmadis wie fiir die Stileymancis gilt, daR die Spitze der Orga-
nisation minnlich ist. Der Hoca bzw. Imam als héchste lokale Autoritit
wendet sich gegebenenfalls an die Frauen, aber umgekehrt nehmen die
Frauen keine geschlechteriibergreifenden Funktionen wahr. Dieses asym-
metrische Verhiltnis spiegelt sich auch horizontal, im Geschehen inner-
halb der anderen Gemeinden wider. So i3t sich beobachten, dafl bei Fe-
sten — ich beziehe mich hier auf solche nicht ritueller Art, die man als
Gemeindefeste bezeichnen kann, mit Spielen fiir die Kinder, manchmal
kombiniert mit Basaren, deren Erlose fiir karitative Zwecke wie die Unter-
stiitzung von bosnischen oder tschetschenischen Muslimen gedacht sind —
die anfingliche riumliche Geschlechtersegregation, die spontan in freien
Riumen wie dem Hof errichtet wird, sich zugunsten der Minner ver-
schiebt. Je linger ein Fest dauert, um so hiufiger wird von ménnlicher Sei-
te dieses Prinzip durchbrochen. Auch einzelne Minnergruppen, die plau-
dernd irgendwo am Ende des Hofes stehen, schieben sich nach einer
Weile, ohne ersichtlichen Grund, langsam aber sicher immer niher heran,
so als ob sie signalisieren wollten, dal die Veranstaltung nun lange genug

41

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

gedauert habe. Die meisten Frauen storen sich nicht daran, zumindest las-
sen sie es sich nicht anmerken, aber es wird allmahlich eine Aufbruchstim-
mung produziert. Und wenn, wie zum Beispiel wihrend der Darbietung
einer minnlichen, auf militirische Klinge spezialisierten Musikgruppe in
malerischen Uniformen aus osmanischer Zeit, die bei solchen Gelegenhei-
ten einen Auftritt hat, die gréfere minnliche Zuhorerschaft allmihlich,
langsam aber unaufhaltsam wie eine Welle immer niher an das weibliche
Areal heranebbt, weichen die Frauen automatisch zuriick, so dafl ihr Raum
sich zunehmend verschiebt und verkleinert und sie immer dichter zusam-
menriicken, sich auch bedringt fiihlen, bis sie schliellich das Terrain auf-
geben. Eine interessante Beobachtung war bei einem dieser Feste, das in
einem Verein mit sufitischer Ausrichtung stattfand und sich vom Hof auf
die angrenzende (vorher von der Polizei ordnungsgemaf gesperrten) Stra-
Re erstreckte, zu machen: Zu vorgeriickter Stunde am spiten Nachmittag
erschienen auch einige wenige junge Familien bzw. Ehepaare neo-islami-
scher Ausrichtung, die sonst zu dieser >Gemeinde« kaum Kontakt haben.
Sie hatten sich nicht in die Geschlechter-Raumordnung eingefiigt, sondern
blieben in einer riumlichen Randposition, distanziert das Geschehen be-
trachtend, und zwar als Paare. In solchen Szenen reprisentieren sich Aus-
differenzierungs- und Wandlungstendenzen, die an der alltagsweltlichen
symbolischen Ordnung ansetzen. Hinsichtlich des minnlichen Privilegs
der Uberschreitung von Grenzen scheint es iiblich zu sein, daR der eine
oder andere Mann unter dem Vorwand unaufschiebbarer Ordnungsaufga-
ben den Frauenraum betritt und zuweilen unverbliimt den Blick schweifen
14Rt. In der Regel scheinen sich die Frauen nicht daran zu stdren, sie be-
nehmen sich ohnehin kontrolliert >6ffentlich« oder sie lassen es sich nicht
anmerken. Lediglich den zu Besuch weilenden jungen Frauen neo-islami-
scher Ausrichtung entschliipfen leise Bemerkungen wie »Was hat der
denn hier zu suchen?«. Umgekehrt sind solche weiblichen Interventions-
akte nicht denkbar.

An der Spitze lokaler islamischer Organisationen in deutschen Rechts-
formen stehen zwei Autorititen. Das ist zum einen der Imam als rituelle
Autoritit, eine Position, die, je nach finanziellen Moglichkeiten einer >Ge-
meindes, von einem Professionellen mit akademischem Abschlufd haupt-
amtlich oder nebenamtlich, eventuell auch von einem Autodidakten mit
Wissensvorsprung vor den anderen, ausgefiihrt werden kann. Die andere
Autoritit ist der Vereinsvorstand (faktisch konnen das ein oder zwei aktive
Personen sein), der als Reprisentant nach auflen fungiert und interne Or-
ganisationsangelegenheiten regelt. Auch der Vorstand wird fast immer von
Minnern besetzt. Aber es gibt Ausnahmen. Im Rahmen dieser Untersu-

42

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

chung war das in zwei Vereinen der Fall. In dem einen, einer Neugriin-
dung, handelt sich dabei um zwei Ehefrauen, deren Minner ebenfalls im
Vorstand sind. Zwei Motive liegen zugrunde. Das eine ist unmittelbar
praktischer Art und reflektiert die Streuung der langfristig ansissigen und
sozial etablierten Araber in Deutschland, vor allem aufserhalb der Ballungs-
zentren. Der Kreis der befreundeten, allesamt akademisch gebildeten
Griindungsmitglieder im begrenzten lokalen Rahmen ist zu klein, um die
rechtlich erforderliche Anzahl von Vorstandsmitglieder zu rekrutieren.
Also wird sozusagen mit den Frauen >aufgefiillt«. Das andere und in die-
sem Fall gewichtigere Motiv ist die symbolische Gleichstellung der Frauen,
indem Frauen mit gleichem Bildungsniveau und islamischem Engage-
ment gleiche offizielle Positionen innehaben. Dieses ist durchaus als Zei-
chen einer internen islamischen Auseinandersetzung um die symbolische
Ordnung zu sehen. Neo-islamische Intellektuelle reifizieren damit ihr
Konzept einer moralisch begriindeten Geschlechtersegregation, das sich
nicht auf Hierarchie, Exklusion und rdumliche wie >habituelle< Trennung
griindet, sondern auf Konsens und Kooperation. Zwischengeschlechtliche
offentliche Kommunikation (zwischen Nichtverwandten beiderlei Ge-
schlechts) wird mdéglich im institutionellen Rahmen, im Engagement fiir
allgemeine Interessen (fiir die Muslime) und durch die Technik der indivi-
duellen Selbstdisziplinierung als Voraussetzung fiir die gegenseitige, vom
Geschlecht unabhingige Anerkennung als islamische Person. Unter der
Voraussetzung dieser »Geschlechterverhiltnisse im Rationalisierungspro-
zefl« (Reese et al. 1993) finden hin und wieder von dieser Gruppe (und dhn-
lichen) initiierte 6ffentliche und private Diskussionsrunden statt, an denen
beide Geschlechter teilnehmen. An vereinzelten weiblichen Kommentaren
1Rt sich ablesen, daR solche Ubungen moderner islamischer Interaktion,
die eine praktische Arbeit der symbolischen Umordnung sind (vgl. Bour-
dieu 1997), durchaus nicht einfach zu bewiltigen sind, weil immer wieder
die Grenzen ausgelotet und Konsensverfahren hergestellt werden miissen.
Moralische und habituelle Probleme tauchen auf, die sich den Frauen nicht
in anderen Feldern, wie zum Beispiel in der koedukativen Schulklasse, stel-
len.

Als Zwischenresiimee 143t sich hinsichtlich der weiblichen Partizipati-
on in den Moscheen festhalten: Lediglich in konservativ-traditionellen,
stark zentralisierten und organisierten Gemeinschaften wie den Siiley-
mancilar, in denen wochentliche Frauenversammlungen stattfinden und
Koranlehrerinnen bzw. »kleine Hocas« (in der eigenen Formulierung) aus-
gebildet werden, oder den, freilich anders orientierten, Ahmadis sind auf-
grund einer klaren ideologischen Geschlechterordnung und einer riumli-

43

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

chen Geschlechtertrennung Strukturen einer kontinuierlichen weiblichen
Einbindung — bei einer gleichzeitigen Hierarchie — vorhanden. In den Or-
ganisationen moderner, universal orientierter Muslime findet sich die Ten-
denz, eine Moral der Geschlechterbeziehungen, die Distanz einschliefit,
mit einer rationalisierten zwischengeschlechtlichen Kommunikation zu
verbinden. Ansonsten sind Frauen in den organisatorischen Strukturen
der westlichen islamischen Landschaft kaum vorhanden und von Entschei-
dungen und Politiken in den Moscheen ausgeschlossen. Die Strukturen
der Geschlechtertrennung schliefen einen formellen Fluf8 von Informatio-
nen von der minnlichen zur weiblichen Seite der Moschee, so es diese gibt,
aus.’® Vergleicht man die einzelnen Moscheen, so haben Frauen in den
uiberwiegenden Fille keine kontinuierliche Prasenz. Sie sind in den grofe-
ren Vereinen nicht von religiosen Dienstleistungen ausgeschlossen: Sie
nehmen teil an der gemeinsam vollzogenen Pilgerfahrt nach Mekka und
deren sich tiber Wochen hinziehenden Vorbereitung. Der Imam bietet ih-
nen Beratungsstunden beziiglich religioser Fragen an. Sie veranstalten
wiahrend der Ramadanzeit abendliche Ringlesungen, in denen der gesamte
Koran auf dreifdig Abende verteilt rezitiert wird. Aber sie haben in der Regel
keinen regelmiRigen alltiglichen Anschlufl an die Moschee, wie ihn Min-
ner durch die Arbeit in der Organisation oder durch das angebundene Café
haben kénnen.

Allerdings sind auch die Méglichkeiten zur Verinderung dieser Situati-
on nicht ausgeschlossen, wenn eine entsprechende Interessenformulie-
rung stattfindet. So haben Ende 1995/Anfang 1996 in einer Moschee jiin-
gere, teilweise deutschstimmige Muslimas mit tiirkischstimmigen
Frauen der ersten Generation durch ihr gemeinsames Interesse an einer
regelmifigen Teilnahme am Freitagsgebet zusammengefunden. In die-
ser, seit Anfang der 199oer Jahre in einem schrittweise umgebauten Fa-
brikgebiude lokalisierten Moschee gab es zwar einen Raum fiir die Frauen,
der aber aufgrund des starken méinnlichen Andrangs an den Freitagen von
den Minnern gefiillt wurde, weil Frauen nicht regelmifig teilnahmen.
Nur war ihnen jetzt der Zugang unmdoglich. Nachdem die Frauen ihr Inter-
esse angezeigt hatten, wurde ein weiterer, ebenfalls separat zuginglicher
Raum ausgebaut. Die groRziigigen Riumlichkeiten und, wie zu vermuten
ist, eine Intervention des Hocas zugunsten der Frauen ermdéglichten diese
Losung. Hiufiger scheint es allerdings zuzutreffen, daf Frauen sich den
Gegebenheiten fligen, weil sie die Moschee nicht als fiir sie zentrale Insti-
tution betrachten.

In diesem Beispiel haben wir den eher seltenen Fall einer intergenera-
tionellen weiblichen Interessensbiindelung, wihrend dagegen eine inter-

44

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

generationelle Separierung die Regel zu sein scheint. Die oben angefiihr-
ten Dienste werden von den jungen Frauen nicht oder nur selten in An-
spruch genommen. »Unter Frauen« so fiihrt eine der jungen unverheirate-
ten Frauen an, »macht das echt keinen Spafd«, und es macht keinen Spafs,
weil die Alteren sich anmaRen, das Verhalten der Jiingeren zu kontrollie-
ren, es auch recht indiskret allen Ohren zuginglich kritisieren, weil sie auf
Formlichkeiten und auf das Respektieren der bloflen, von jeglichen indivi-
duellen Verdiensten ledigen Altershierarchie Wert legen. Sie selber, wie
viele andere auch, sieht fiir sich keinen Anlaf} fiir einen Moscheebesuch.

Allerdings zeichnen sich Verdnderungen ab. So sind wahrend der er-
sten Hilfte der 199oer Jahre Frauen- bzw. Midchengruppen entstanden.
Das sind zum einen relativ feste Gruppen, die sich zu festgesetzten Zeiten
in der Moschee (in der Regel eine jingeren Griindungsdatums) treffen
oder auch in privaten Rdumen. Zum anderen handelt es sich um Organisa-
tionen, die auflerhalb der Moscheen angesiedelt sind. Im folgenden Ab-
schnitt werden vor allem die Gruppen der ersten Form vorgestellt.

Midchengruppen in den Moscheen

In den Gemeinschaften, die, wie bei den Sitileymanli und der Ahmadi, eine
inkorporierte Prisenz von Frauen aufweisen, ist eine bestimmte Gruppe
von jungen Muslimas?, die ich hier zu Zwecken der Abgrenzung als Neo-
Muslimas bezeichne, kaum zu finden. Abgesehen von den ethnischen Affi-
liationen dieser Gruppen sind es die relativ starken organisatorischen Re-
gulierungen, die Bindung an ein Oberhaupt (Hoca, Scheich, Khalif) und
die eindeutig konservativ-hierarchischen Geschlechterbeziehungen, die ih-
rer individuumsorientierten Attitiide entgegenstehen.

Ein eher uneindeutiges Bild bieten die einzelnen lokalen Organisatio-
nen der AMGT. Der Weiblichkeitsdiskurs, der zum Bestandteil des moder-
nen Islam geworden ist und von islamischer Seite aus zu Inklusionsse-
mantiken und -praktiken gefiihrt hat, zeigt sich, bezogen auf die tiirkische
Moscheenlandschaft, am deutlichsten bei der AMGT. Im Vergleich von
vier Zweigstellen ergibt sich folgendes Bild: Ein grofer Frankfurter Verein
hat eine Art Frauenprogramm, das an Volkshochschulangebote erinnert:
neben Kursen zur Koranrezitation und -exegese stehen Nihen, Seidenma-
lerei, Sduglingspflege, Basketball, Calanetics zur Auswahl. Zur Zeit meines
Besuches lag dieses Angebot allerdings, aufgrund geringer Nachfrage und
fehlender Kursleiterinnen, weitgehend brach. Ein anderer kleiner Verein
mit nur wenigen, zumeist miteinander verwandten Mitgliedern im Frank-

45

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

furter AuRenbezirk wurde regelmiflig am Wochenende von Frauen ge-
mischten Alters aufgesucht; Bemithungen der Jiingeren, Gleichaltrige zu
werben, blieben weitgehend erfolglos. Ein weiterer kleiner Verein wird,
abgesehen von Koranschiilerinnen, iiberhaupt nicht von Midchen und
jungen Frauen aufgesucht. Zwar haben die jungen Minner eigene Riume
(ein separat zugingliches sogenanntes Jugendcafé), nicht aber sie. Ein
Frauenraum ist zwar vorhanden, aber der Zugang zu ihm fiithrt mitten
durch die sogenannte — von Minnern besetzte — Kantine, und dort von
minnlichen Blicken begleitet hindurch zu defilieren, wird als duflerst pein-
lich empfunden.

Aber nicht nur die rdumliche minnliche Kontrolle hilt die jungen
Frauen vom Besuch der Moschee ab. Auch das, woriiber sie sprechen wol-
len, Themen, die, wie zum Beispiel AIDS, durch ihre Verbindung mit Se-
xualitdt nicht gerade dem Ort angemessen erscheinen, fiihrt sie aus der
Moschee heraus. Als Alternative initiierten junge Frauen einen rotieren-
den »Midchentreff«, der im mehrwéchigen Abstand reihum in den priva-
ten Wohnzimmern stattfindet, immer gerade dort, wo der Vater Spit-
schicht hat und die restlichen Familienmitglieder woanders hingeschickt
werden konnen. Aus den Informationen einer der Initiatorinnen ergibt
sich folgendes Bild dieser Zusammenkiinfte: Hiufig werden Video-Filme,
die aus der Schule, der Bibliothek oder der Videothek stammen, gemein-
sam angesehen und diskutiert. Das kann ein Bericht tiber AIDS sein, an-
hand dessen man — Gesundheit, Wissenschaft und islamische Weisheit
verbindend - diskutieren kann, »warum man vor der Heirat keinen Ge-
schlechtsverkehr haben sollte«, oder ein Beitrag iiber Brustkrebs und MaR-
nahmen fir Frauen, »auf sich aufzupassen«. Auch »islamische Filme«
bzw. Filme, die den Islam thematisieren wie »Nicht ohne meine Tochter,
wo der Iran der 198oer Jahre aus der Sicht einer Amerikanerin dargestellt
wird, geben AnlaR zu Diskussionen.® Nur einige, die zu diesen Treffen
kommen, sind Kopftuchtrigerinnen, wihrend die anderen jene sind, die
»auch mal ein bifchen vom Islam mitkriegen sollen«. Aus den Informatio-
nen iiber diesen von Wohnzimmer zu Wohnzimmer wandernden Maid-
chentreff geht hervor, daf hier formale Vermittlungsformen abgelegt und
Hierarchieformen umgangen werden. Das Verstindnis vom Islam zeigt
eine Entgrenzung: In Beziehung gesetzt zu AIDS und Wissenschaft wie zu
lokalen Traditionen und Entwicklungen deutet sich eine alltagsweltliche
ZusammenschlieRung von Islam und Universalismus an, die unter den il-
teren Frauen kaum zu finden sein diirfte, aber den Jiingeren erst Zugang
schafft.

Im vierten Fall, ebenfalls einer grofleren >Gemeindes, trafen sich vor

46

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

einiger Zeit junge Frauen an den Wochenenden. Geleitet wurde dieses
Treffen von einer deutschen Muslima. Aus nicht nachvollziehbaren Griin-
den hat sich dieser Kreis aufgelost. Seitdem, so die Aussage einer jungen
Frau, die diesem Kreis ihre islamische Sekundirsozialisation und Trans-
formation vom rigiden tiirkischen Verstindnis (ihrer Ansicht nach) zu ei-
nem mehr globalen, individuell-reflektivem verdankt, passiere dort fiir
Frauen tiberhaupt nichts mehr. Diese vier Fille zeigen, daf bereits in ver-
schiedenen Zweigstellen der gleichen Organisation verschiedene Auspra-
gungen weiblicher Partizipation zu finden sind. Thre Gemeinsambkeiten
sind die schwache Institutionalisierung und die Abhingigkeit vom Engage-
ment einzelner Personen.

Dafs die Einrichtung sogenannter Madchengruppen, die durchaus
auch bereits verehelichte Frauen einschlieflen, nicht des Anstofies durch
Organisationen bedarf, sondern aus den Bediirfnissen der Frauen und
Midchen selbst resultiert, zeigt sich am Beispiel einer Gruppe, die sich in
einer marokkanischen Moschee zusammengefunden hat. Bedingt durch
die groRe Streuung von relativ wenigen marokkanischen Familien besteht
bei den jungen Frauen eine Situation der Individualisierung. Insbesondere
in den Schulen und erst recht in den Betrieben sind sie in der Regel die ein-
zigen muslimischen >Auslinderinnen< und die einzigen marokkanischer
Abstammung. Spiirbar ist ein Bediirfnis nach Kommunikation mit gleich-
gesinnten Frauen der gleichen Lebenslage. Wie wichtig die Kultur der Her-
kunft trotz der Einbettung in eine durch institutionalisierte Lebensverldufe
gestaltete Universalkultur und in interethnische Freundschaftsbeziehun-
gen ist, zeigt sich im doppelten Umgang mit Elementen der ethnischen
Kultur in Situationen, die nicht durch Abruf geprigt sind, sondern durch
spontanes Zusammenspiel: Beispielsweise stiirmte wihrend des Wartens
im Hausflur einer Moschee vor der Tiir des Frauengebetsraumes, wo eine
Gruppe von Midchen und jungen Frauen das Ende des Freitagsgebetes
(khutba) erwartete, um den Raum fiir die Versammlung ihrer Midchen-
gruppe in Beschlag zu nehmen?®, eine junge Frau zu ihren Bekannten und
fragte, die Pose des anpreisenden Hindlers annehmend, ob jemand heira-
ten wolle. Sie kénne ihren Bruder anbieten, der sich entschlossen habe,
daR es an der Zeit sei zu heiraten. Er habe, so begann sie fiir ihn zu werben,
sehr schéne Augen. Dafiir fehle es ihm leider ein wenig an Hirn, aber er-
stens sehe man das nicht und zweitens hitten das ja alle hier angesproche-
nen Frauen selber, so dafl man darauf verzichten kénne. Denjenigen, die
trotzdem Wert auf Hirn legten, konne sie allerdings einen anderen Bruder
empfehlen, nur hitte der leider keine schénen Augen. Sie selber, wieder
auf den ersten Bruder zuriickkommend, wiirde die schénen Augen prife-

47

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

rieren. Die anderen, den Einsatz aufgreifend und Interessentinnen mi-
mend, spielten amiisiert mit und fithrten die Geschichte fort. Man kann
sich diese Situation und ihre Komik in einem Kreis, der sich tiberwiegend
aus Deutschen zusammensetzt, kaum vorstellen. Eigene Traditionen, die
fiir die anderen ein Tabu sind, und die selber ambivalent als Gefahr, zu-
mindest Unannehmlichkeit empfunden, aber zugleich auch in modifizier-
ter Form affirmiert werden, weil als Angehérige einer versprengten Min-
derheit und als Muslima die alleinige Partnersuche schwierig ist (vgl.
Kapitel 6), werden auf diese Weise und nur in diesem Kreis zu einem Ge-
genstand von Kommunikation, den man weder erldutern noch rechtferti-
gen mufd gegentiber einer anderen ethischen und moralischen Orientie-
rung.

Im Falle dieser Madchengruppe, die mit 10 bis circa 30 Teilnehmerin-
nen, manchmal auch mebhr, relativ grof ist, sind private Riumlichkeiten
nicht mehr ausreichend. Die Nutzung bestehender 6ffentlicher sozialpi-
dagogischer Einrichtungen fiir Midchen ist, wie Tuchfithlungen einzelner
muslimischer Frauen gezeigt haben, wegen der dort vorherrschenden Be-
fiirchtung von kontraproduktiven Effekten auf ihre Emanzipationsarbeit
an benachteiligten Migrantenfrauen nahezu ausgeschlossen. Moscheen
mit einem separaten Zugang zum weiblichen Raum zu nutzen, ist deshalb
naheliegend. Die Beziehung der jungen muslimischen Frauen zur Mo-
schee ist und bleibt, wie ich aus teilnehmenden Beobachtungen in zwei
verschiedenen Einrichtungen, einer tiirkischen und einer marokkani-
schen, rekonstruieren kann, allerdings schwierig. Einerseits fiihlen sie sich
durchaus im Recht, die Moschee in Anspruch zu nehmen; schlieRlich sind
sie Gldubige wie die Minner auch. Andererseits fithlen sie sich wie Ein-
dringliche in einem Terrain, dessen Ausgestaltung andere vollziehen. Von
seiten der Imame, in beiden Fillen jiingere, erst seit wenigen Jahren in
Deutschland lebende studierte Theologen, die vorher um Erlaubnis gefragt
wurden, die Moschee benutzen zu diirfen und zwar unter der Hinzufii-
gung, daf man nicht nur iiber religiése Dinge im engen Rahmen reden
werde, ist die Initiative begriifit worden. Der Imam ist aber nicht die einzi-
ge Autoritit, und die Geschlechtersegregation verhindert den Austausch
mit den Mitgliedern des minnlichen, altersmifRig der Vitergeneration an-
gehorenden und eher traditional eingeschitzten Vereinsvorstandes. Die
Haltung derjenigen, die iiber die organisatorische Seite bestimmen, ist so-
mit unbekannt. In einem Fall fand sich neben der von den jungen Frauen
am Schwarzen Brett im Frauenraum ausgehingten Einladung zur Teilnah-
me an der Midchengruppe eine nicht mit Namen gekennzeichnete Notiz
von »den Minnern« — vermutlich ein Angehériger des Vorstands —, dafl

48

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

man diese Gruppe begriifle und ihr Erfolg wiinsche. Die jungen Frauen
waren einerseits erleichtert, weil ihr Tun somit im Nachhinein legitimiert
war. Andererseits ist durch diese anonyme Form der Anerkennung nicht
klar, von wem die Mitteilung stammt, so daf sie ist trotz des wohlmeinen-
den Inhalts ein uniibersehbares Zeichen vorhandener, nicht durchschau-
barer Kontrolle ist.

Das Bestreben der jungen Muslimas nach Eigenkontrolle und das Ver-
stindnis der Islamisierung als Akt der personlichen Selbstsouverinitit bei
der gleichzeitigen Suche nach einer angemessenen, Traditionalismus tran-
szendierenden islamischen Form, fiir die die Middchengruppe ein Forum
bildet, 143t sich mit diesem Ungleichgewicht nur schwer vereinbaren. Das
Vermissen eines eigenen abschliefbaren Raumes oder wenigstens eines
abschliefbaren Schrankes zur Aufbewahrung von Unterlagen, die nicht
jeder einsehen kann, das Angewiesensein auf den Hausmeister, der den
Schliissel besitzt und um Zugang gebeten werden muf, die stindige Be-
fiirchtung, dafl die Zusammenkunft plétzlich durch unvorhersehbare
minnliche Prisenz gestort werden kann, weil Minner freiziigigen Zugang
zum gesamten Gebiude haben und den Frauenraum bei Bedarf kurzer-
hand mitbenutzen, aber nicht bekannt ist, wann sie ihn beanspruchen,
wihrend die Frauen sich peinlich genau auf den Frauenbereich beschrin-
ken — all dieses demonstriert deutlich ihren Status als Giste oder Bittstel-
ler. Sie verhandeln nicht auf der Ebene des Rechts, innerhalb formaler
Strukturen, die Anspriiche regeln, sondern sind abhingig von der Akzep-
tanz, der Riicksicht und Sensibilitit der Minner und deren Verstindnis
vom Einhalten der Geschlechtersegregation. Es sind in diesem Kreis insbe-
sondere die traditional eingestellten bzw. sich traditional gebenden Méin-
ner, denen gegentiiber der Vorwurf mangelnden Taktgefiihls fillt und de-
ren >unzivilisiertess, auf Bildungsliicken zurtickgefiihrtes Verhalten weder
durch Konsens, formale Organisation noch durch den Imam kontrolliert
werden kann.

Auffillig ist ein Kontrast zwischen der durchaus auch nach auflen de-
monstrierten Affirmation als selbstbewufdte, eigenverantwortliche islami-
sche Frau und der Scheu, sich in offene Auseinandersetzung mit traditio-
nalen muslimischen Minnern, die auf dezente Hinweise nicht reagieren,
zu begeben. Hier entstehen Spannungen zwischen einem sich mithsam
angeeigneten islamischen »modesty code« (Antoun 1968), der kleinliche
Streitereien um Ressourcen ausschlieft und auf Reziprozitit angewiesen
ist und der eingetibten Attitiide offensiver Selbstbehauptung im nichtisla-
mischen Bereich. Beispielsweise kann man — eigentlich kein adiquates
Verhalten fiir eine Muslima, aber bei Verteidigungsbedarf verzeihbar — ei-

49

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nem Lehrer gegeniiber »ausrasten« und ihn anschreien, wenn man sich
grob unwiirdig behandelt fiihlt, etwa wenn er eine Kopftuchtrigerin zu-
rechtweist, daf der Sportunterricht kein Raum fiir Modeschauen sei. Ge-
geniiber einem, der sich als Muslim versteht und gar in der Moschee ist
dieses Verhalten einfach undenkbar. Der Anspruch auf Anerkennung, der
sich in den 6ffentlichen Institutionen normativ und mit einer grofien indi-
viduellen Durchsetzungsfihigkeit hiufig auch praktisch einfordern lafdt,
istim strategischen Raum der Moschee mit seinem eigenen Ordnungsrah-
men nicht mit den gleichen Mitteln wie aufSerhalb durchsetzbar. Die jun-
gen Frauen wiederum, deren Selbstkonstruktion universalistisch geformt
ist und die das traditionell-partikulare Regime als Randbedingung verorten
und keine Kontrolle tiber es haben, wenn es im organisatorischen Rahmen
auftritt, verfiigen in diesem Raum {iber keine strategischen Potentiale. Die
daraus resultierende Spannung ist ihnen bewuft. Die einzige konsequente
Losung, die sie sehen, liegt in der Abkoppelung. Diese zeigt sich in diesem
speziellen Fall in dem Plan, demnichst einen eigenen Verein zu griinden
und eigene Riumlichkeiten zu mieten.

Exkurs: Die Frauen und der Imam

Interessant ist, um es an dieser Stelle einzuflechten, das Verhiltnis zwi-
schen dem Imam und den Frauen. Der Imam ist zumeist formal entweder
ein Angestellter des Vereins, von dem er entlohnt wird, oder er ist, falls sein
Arbeitsplatz zu einem Verein gehort, der dem tiirkischen Ministerium fiir
religiése Angelegenheiten untersteht, ein Staatsangestellter. In beiden Fil-
len ist er abhingig von den Organisatoren dieses Vereins; zumindest ist er
Gleicher unter Gleichen und hat durch seine Position keinen herausgeho-
benen Einfluf} auf Entscheidungen in organisatorischen Angelegenheiten.
Die Kontakte zu den Frauen >seiner Gemeinde< erschopfen sich weitge-
hend in den sogenannten Fragestunden, in denen es um religise Regulie-
rungen geht; hiufig sind es Fragen zu Gebetsritual und Reinheit oder dhn-
lichen Angelegenheiten, die, wie ein Imam im Gesprich deutlich unzu-
frieden anmerkt, jeder halbwegs gewissenhafte und gebildete Muslim ei-
gentlich beherrschen sollte, sowie einfachere rechtliche Fragen. Aber auch
auflerhalb festgelegter Fragestunden kann der Imam jederzeit von jedem,
auch jedem, der >seine Moschee« nicht aufsucht, telefonisch konsultiert
werden. Zuweilen auch wird ein Imam, vor allem wenn er sich fiir soziale
Belange >seiner Gemeindemitglieder< interessiert, mit Fragen konfron-
tiert, die den religiosen Bereich iiberschreiten und ihn zu einer Konfliktbe-

50

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

ratungsinstanz machen, etwa wenn es bei einem Ehepaar darum geht, wie
oft eine Ehefrau ihre Eltern besuchen darf*.

Die jungen modernen islamischen Frauen stehen, soweit es aus den
Interviews ersichtlich wird, in eher distanzierter Position zum Imam bzw.
Hoca. Sie halten es fiir iiberfliissig, sich an ihn mit Fragen zu wenden, die
die personliche islamische Lebensfithrung betreffen. Texte — Koran und
sunna (Uberlieferungen aus dem Leben des Propheten), Exegesen — und
eigene Vernunft sind ihrer Meinung nach ausreichende Mittel zur Selbst-
vergewisserung. Autodidaktischer Erwerb von Wissen und Eigenverant-
wortung sind fiir sie die Grundkomponenten zur Erzeugung einer indivi-
duellen islamischen Lebensweise. Fiir Fragen des tiglichen Lebens, die
jeder selber beantworten kann, wenn er sich damit auseinandersetzt, einen
Experten in Anspruch nehmen zu miissen, erscheint ihnen peinlich; zeigt
das doch an, da es dem Fragenden an Bildung, Wissen und Eigenverant-
wortung fehlt. Einen Experten fragen zu miissen gilt, auer wenn es sich
um kompliziertere Rechtsfragen handelt, als Zeichen von persénlicher
Schwiche und Abhingigkeit von Autorititen. Es bezeugt tibermifiige Be-
quemlichkeit und das Unvermdégen, mit den einschligigen Texten — allen
voran mit dem Koran, in dem »alles steht« — umzugehen und selbst nach-
zudenken, iiber Analogieschliisse zu angemessenen Losungen zu kom-
men. Sie selber schlagen, wenn sich plotzlich Fragen ergeben, die mit dem
aktuell vorhandenen Wissen nicht zu beantworten sind, in entsprechenden
Biichern nach, diskutieren gegebenenfalls auch mit Freunden. Da das in
der Regel reicht, konsultieren sie den Imam selten. Andere Griinde, Kon-
takt mit ihm zu suchen, gibt es kaum.

In besonderen Fillen, wenn es notig ist, Angelegenheiten mit der Mo-
scheeleitung abzukliren, dient der Imam als Mediator. Wenn zum Beispiel
junge Frauen auf die Idee kommen, ein Kinder- bzw. ein Familienfest zu
veranstalten, fragen sie zunichst den Hoca um Erlaubnis, die Moschee zu
nutzen. Dieser gibt diesen Vorschlag weiter (oder auch nicht) und fragt, wie
in einem Falle, auch nach, ob alles wie vereinbart gelaufen ist. Das war es in
diesem Falle nicht, denn der Ladenbesitzer, von dem fuir das Fest einige
Waren abgeholt worden waren, bestand entgegen vorheriger Absprachen
auf Bezahlung, die die Frauen nun aus eigener Tasche leisten mufSten. Der
Hoca intervenierte und brachte ihnen das Geld zuriick. Sie selber hitten
die Angelegenheit von sich aus nicht zur Sprache gebracht, obwohl sie
deutlich unzufrieden mit der gebrochenen Vereinbarung waren. In Fillen
wie diesen deuten sich Allianzen zwischen den jungen Frauen und dem
Imam an.

In dieser Funktion als Mediator und Vermittler von weiblichen Interes-

51

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

sen Uiberschreitet er seine engen, aufs Religiose bezogenen und unbestreit-
baren Kompetenzen und erhebt konkurrierende Anspriiche auf vorhande-
ne Ressourcen und Handlungsspielriume. Moglicherweise disqualifiziert
er seine Autorititsposition, indem er von den traditionellen Ordnungsvor-
stellungen derjenigen, die im Verein das Sagen haben, abweicht. Schlief3-
lich ist auch er nur ein Mann, der sich von Frauen und Madchen zu distan-
zieren hat. Andererseits kann ihm an Initiativen, die mehr Leute als ge-
wohnlich in die Moschee bringen, gelegen sein. Das prekire Verhiltnis
zwischen Amtsperson und Geschlecht kann abgefedert werden durch die
Vermittlung der eigenen Ehefrau. So hilt zum Beispiel eine ohne Gesten
der Herablassung Kopftiicher bereit fiir die jungen Midchen, die sich, eher
zufillig und unvorbereitet und anscheinend auch sonst weitgehend religi-
onsabstinent, zuweilen in der Moschee einfinden. Daf3 sie neben religic-
sem Wissen ein abgeschlossenes Wirtschaftsstudium hat, wirkt auf die
Besucherinnen durchaus beeindruckend. In anderen Fillen fungiert die
Frau des Imam als Vermittlerin vor allem fiir dltere Frauen, die sich scheu-
en, sich an den Imam mit Fragen zu wenden, die Kérper und Sexualitit
betreffen.

Es scheint somit insgesamt, sehr dezent und in Ansitzen, zuweilen ei-
ne punktuelle Allianz oder zumindest eine Solidarititsbeziehung zwischen
dem Imam und den jungen islamischen Frauen zu geben. In den symboli-
schen Auseinandersetzungen um die Machtbalancen der Geschlechter
und der Generationen kann er auf der Basis der Auslegung des Textes
durchaus Schiedsfunktionen zugunsten der jungen Frauen erfiillen.

In den Midchengruppen: Auf der Suche nach Form und Inhalt

Die Formierung von Midchengruppen, ob innerhalb oder auRerhalb der
Moschee, ist ein uniibersehbares Zeichen fiir die Ausdifferenzierung nach
Altersklassen und Lebenslagen. Das Treffen in altersgleichen Gruppen
durchbricht als Forum des Wissenserwerbs und des Austausches nicht nur
die Situation der Vereinzelung, sondern ist produktiv hinsichtlich der Son-
dierung und Erzeugung eines >praktischen weiblichen Islam«. Die Schrif-
ten geben in normativen Regeln und empirischen historisch gebundenen
Beispielen zwar Anhaltspunkte fiir das Allgemeine, aber nicht fir die un-
mittelbare praktische Umsetzung in einzelnen aktuell relevanten Situatio-
nen und sozialen Feldern. Daher haben die Akteure eine Arbeit der prakti-
schen Islamisierung zu leisten. Die folgenden Ausfithrungen gehen auf
Diskussionen in zwei verschiedenen Midchengruppen zuriick, deren Tref-

52

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

fen ich wiederholt beiwohnte, sowie auf Schilderungen in den biographi-
schen Erzdhlungen.

Aufgesucht werden die Madchengruppen von Mddchen und Frauen im
Alter zwischen etwa 15 bis Mitte 20; die meisten sind nicht verheiratet, aber
trotz der Bezeichnung ist nicht der Familienstand ausschlaggebend, son-
dern das personliche Interesse. Es gibt einen kleinen Kern von Frauen, die
bereits, wie eine wiederholte Formulierung lautet, »fest im Glauben sind«
und die als Leiterinnen oder Lehrerinnen fungieren. Sie bereiten Themen
vor, delegieren einzelne Aufgaben, zum Beispiel Referate. Sie sind diejeni-
gen, an die sich die >Islam-Anfingerinnen< mit Fragen wenden, die tiber
umfangreiche Nachschlagewerke verfiigen. Ein Hauptmotiv der Besuche-
rinnen, von denen ein Teil regelmiflig, ein anderer nur gelegentlich
kommt, ist das Aufarbeiten von Wissensdefiziten {iber den Islam. Es be-
steht ein dringenden Bediirfnis zu erfahren, was »meine Religion« eigent-
lich ist. Vielfach sind die Anfangskenntnisse nicht viel gréfer als bei durch-
schnittlichen Deutschen und das Auge der Leiterin erkennt bei neu
Hinzukommenden, noch bevor diese sich inhaltlich duern, an Details,
zum Beispiel an der Unbeholfenheit, ein Kopftuch so zu positionieren, dafl
es tatsdchlich und einigermaflen dauerhaft die Haare bedeckt, sofort, dafl
zu Hause der Islam tiberhaupt keine Rolle spielt, dafl elementare Handlun-
gen dort nicht in urspriinglicher Weise gelernt werden konnen. Die vor-
sichtigen Fragen, die sie an sie richten, basieren auf Erfahrungen, daf}
selbst Grundlagenwissen als nicht vorhanden vorausgesetzt werden kann.
Hin und wieder haben in den >Gastarbeiter<-Haushalten die Eltern den
Kindern Koransuren beigebracht, aber der Wissensbestand beschrinkt
sich auf mechanische Instruktionen und Repetition. Von den Midchen tiir-
kischer Abstammung haben einige mehr oder weniger lange den Koranun-
terricht besucht, die maghrebinischer und arabischer Abstammung haben
hiufig aus Mangel an Gelegenheit am Wohnort keinen besucht. Der Ko-
ranunterricht ist nahezu die einzige Quelle fiir elementaren religiésen Un-
terricht, so dafl er die Angelegenheit von Fachleuten und nur in Ausnah-
mefillen von Eltern ist.

Regelmifige religiose Praxis scheint {iberdies in vielen Fillen an den
Alterszyklus gebunden zu sein. Werner Schiffauer (1988) und Paul Geiers-
bach (1990) beschreiben in diesem Zusammenhang eine Okonomie der
Akkumulation und Tilgung von Siinden, nach deren Logik erst im spiteren
Alter eine intensivere Auseinandersetzung mit Religion nétig wird, um
den angehiuften Berg der Siinden abzuarbeiten. In diesem Sinne berich-
ten einige Frauen, dafl die Viter, manchmal auch die Miitter, erst kurz vor
ihnen begannen, sich mit religiésen Prinzipien auseinanderzusetzen und

53

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

einen fiir sie giiltigen Lebenswandel, der zum Beispiel regelmifRiges Be-
ten, gelegentliches Koranlesen sowie den Verzicht auf Alkoholgenufl und
Kartenspiel einschliefit, zu entwickeln, den sie nicht unbedingt auf die Fa-
milie zu tibertragen suchen. Ausschlaggebend an diesem Muster ist fiir die
Kinder, daf} sie Religion nicht als frithzeitig inkorporiertes Kapital kennen-
lernen. Sie konnen sich davon als >Vaters Angelegenheit< oder >Mutters
Angelegenheit« distanzieren oder, wenn sie ebenfalls beginnen, sich damit
auseinanderzusetzen, mag nun das Vorbild der Eltern eine Rolle spielen
oder nicht, dann findet das statt unter der Bedingung der Reflexion, die
durch bereits, vor allem durch das Bildungssystem und alltagsweltliche
Orient-Okzident-Imaginationen, eingepflanzte universale Rationalitits-
prinzipien gepragt ist.

Anstéfle zum Aufsuchen einer Middchengruppe bilden nicht selten Si-
tuationen, in denen sie zum Islam als ihre Kultur befragt werden, wie zum
Beispiel im Schulunterricht, und feststellen, daf sie nichts dazu sagen kon-
nen. Neben dem Aufarbeiten von Wissensdefiziten geht es ihnen auch dar-
um, die Wahrheit zu finden zwischen der traditionellen Imagination des
Islam (soweit sie aus der alltagweltlichen Praxis der ilteren Generation
oder von Urlaubsaufenthalten im Herkunftsland bekannt ist), den Split-
tern der modernen islamischen Imagination des Islam (bekannt durch die
mediale Vermittlung iiber &stliche wie auch westliche Islamisierung wie
Kopftuch-Affairen sowie durch zufillige persénliche Kontakte zu Mid-
chen, die sich verschleiern) und der anti-islamischen Imagination (spiirbar
zum Beispiel in der Herabsetzung der eigenen Kultur durch die Gleichset-
zung mit Terrorismus in den Medien oder mit Geschlechterdiskriminie-
rung in der Alltagskommunikation).

Betrachtet man die Midchen in der Moschee, so ist auf den ersten Blick
nicht ersichtlich, welche sich als gliubige Muslima begreifen. Alle tragen,
dem Ort angemessen, Kopftuch, viele lange Récke. Das heif3t aber nicht,
dafl diese Kleider auch auRerhalb der Moschee, auf der Strafle und am Ar-
beitsplatz getragen werden. Viele wissen nicht, wie man betet und beiugen
Betende mit groflem Interesse. Eine fiir sie, auch wenn sie sich als gliubig
bezeichnen, brennende Frage ist die nach dem Wahrheitsgehalt der Schop-
fungsgeschichte, wenn es andererseits in der Schule heifdt, der Mensch
stamme vom Affen ab. Die Glaubwiirdigkeit der Schopfungsgeschichte
wird aus der konkurrierenden Sicht der Evolutionstheorie iiberpriift. Der
stindige Vergleich von Wissenssystemen, der sich auch auf andere Fragen
bezieht, und von Verhaltenssystemen zieht sich wie ein roter Faden durch
die Diskussionen und verlangt von der Leiterin und den fortgeschrittene-
ren Muslimas, permanent religiose Sitze mit wissenschaftsrationalen Er-

54

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

klarungen zu fiillen und sie im stetigen Vergleich zu reflektieren, sie in ein
plausibles Verhiltnis zum sikularen Schulwissen und zum >normalenc
Verhalten zu bringen. Es ist somit nicht damit getan, mechanische Wis-
sensbestinde zu akkumulieren, sondern sie miissen sich in bestehenden,
vorformulierten Sinnzusammenhingen legitimieren und mit ihnen kon-
kurrieren kénnen. Selbst tiberzeugte Frauen kommen somit immer wieder
in die Pflicht der Argumentation und Reflexion. Dieses, so bemerkt eine
der Leiterinnen einer Miadchengruppe, sei ein Merkmal der Midchen in
Deutschland. Sie selber, die iiberwiegend im islamischen Heimatland auf-
wuchs, sich dort kurz nach Beginn des Studiums islamisiert und einer stu-
dentischen Gruppierung angeschlossen hatte und somit eine vergleichen-
de Perspektive hat, stellt fest, daft dort dieser stindige Vergleich eindeutig
nicht prisent sei; entweder man sei gliubig oder nicht und wenn ja, bemii-
he man sich um Wissen darum, was richtiger, von der Tradition zu schei-
dender Islam sei, aber man befinde sich nicht stindig im Kampf mit ande-
ren Weltanschauungen.

Neben den >Anfingerinnen< finden sich in den Midchengruppen
>Fortgeschrittenes, fiir die es keine Frage ist, dafl sie gliubige Muslimas
sind. Thr Wissensbestand ist bereits grofer. Eines ihrer Hauptprobleme ist
das Umsetzen religioser Praktiken in den Alltag und ihre Begriindung ge-
geniiber den anderen. So wurde kurz vor Ramadan in einer Gruppe das
Problem aufgeworfen, welches die adiquate Antwort auf die unausweich-
lich kommende Frage nach dem Grund fiir den Fastenmonat sei. Die An-
deren, nichtmuslimische Mitschiiler oder Arbeitskollegen, wiirden nach
dem Anlaf als Erklirung fragen, analog zu ihrem christlichen Horizont,
nach dem das Weihnachtsfest auf die Geburt Christi zurtickgefiihrt wird.
Da in der spontanen Diskussion kein vergleichbarer Anlafl gefunden wur-
de und auch keine eingingige Begriindung fiir das spirituelle Erlebnis,
wurde schlieflich als Lésung die kurze, aber bestimmte Antwort, das Fa-
sten gehdre zu den fiinf Siulen des Islam und sei Pflicht fiir jeden Muslim,
vorgeschlagen. Mit einer solchen Losung wird eine Abkopplung von einer
durch die anderen auferlegten Erklirungsverpflichtung vollzogen und von
ihnen verlangt, das Gegebene zu nehmen wie es ist, ohne Kommunikati-
onszwang. Diese pragmatische und selbstbewufdte Losung, die im Hori-
zont die Absage trigt, sich, sein Handeln, iiberhaupt seine Existenz in
Deutschland stindig rechtfertigen zu miissen, stammt von der oben er-
wihnten Madchengruppenleiterin und verbliiffte durch die selbstbewufte
Rigorositit offensichtlich die Mddchen und Frauen mit den deutsch durch-
gefirbten Biographien, die den Erklirungszwang verinnerlicht haben. In
diesem Vorschlag deutet sich ein moglicher Akt der Selbst-Souverinitit an.

55

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Die Erklirung des Islamwissenschaftlers Louis Gardet zum Fasten ist rela-
tiv einfach. So heif3t es unter anderem:

»Durch die Wahl des Monats Ramadan wird der religiése Charakter unterstrichen,
denn es ist der Monat, >in welchem der Qur’an herabgesandt ward, eine Weisung an
die Menschheit« [2, 185]. Es wird also gleichsam das Fest des Koran begangen, die 28
Fastentage sind eine einzige Gedenkfeier fiir die Herabkunft« des Buches.« (1968:
108)

Ein klar umrissener historischer Anlaf} ist damit gegeben. Warum er in der
Gesprichsrunde nicht auftaucht, 1i8t zwei Vermutungen zu: Er ist in die-
ser spontan entstandenen Gesprichssituation schlichtweg keinem einge-
fallen; er ist fiir Muslime selber grundsitzlich unwichtig und deshalb nicht
prasent. Dieses Beispiel zeigt eine wesentliche Komponente des Rahmens
auf, in dem junge Muslime im Westen den Islam rekonstruieren: Es ist die
Logik der nichtmuslimischen Anderen bzw. eine Rationalitit, die, ein
Aspekt der Idee der Wahl, nach plausibler Erklarung fiir bestimmte Hand-
lungen und ihre Ausformung verlangt. Plausibilitit bedeutet dabei Mef3-
barkeit an den Kriterien einer dominanten Kultur, die im multikulturellen
Kontext durch ihren institutionellen Verbreitungsradius (Kindergarten,
Schule) zur universalen, den Diskurs bestimmenden wird. Nicht ohne Iro-
nie verweisen etliche der jungen Frauen darauf, dafl sie lange Zeit im Chri-
stentum besser bewandert gewesen seien als im Islam. Aber das institutio-
nalisierte, das universale Andere hat einen zeitlichen Vorsprung und damit
einen Vorsprung in der habituellen Verankerung. Das bedeutet fiir die jun-
gen Frauen, daR das, was als eigene, essentiell gedachte Kultur eher vage
und schattenhaft umrissen wird, in reflexiver Gestalt an die universale Kul-
tur angehingt bzw. im Vergleich zu ihr, die die Bedingungen diktiert, kon-
trastiert werden muf. Die Regeln der Anerkennung, »where transparancy
is techné« (Bhabha 1994: 110), umklammern sie und zeigen sich im alltags-
weltlichen Rahmen als das Beugen unter Erklirungszwinge und im Riick-
griff auf bestimmte Erklirungsmuster. Die multikulturelle Einbeziehung
des Anderen stellt sich somit dar als Kooperationsverpflichtung des Ande-
ren, Differenz in den bestehenden Semantiken darzulegen und zu gestal-
ten, Differenz in Diversitit umzulagern.

Zu den zentralen inhaltlichen Programmpunkten der Madchengruppe
gehdren tafsir (iibersetzt als >Erklirungs, zuweilen auch >Interpretations;
Koranexegese), Auseinandersetzung mit den ahadith und Gespriche tiber
ein jeweils interessierendes Thema aus aktuellen Lebenszusammenhin-
gen. Tafsirwissenschaft und Hadithwissenschaft (letzteres klassisch eher

56

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

im Sinne der Rekonstruktion der Uberlieferungskette) haben sich, bereits
einige Jahrzehnte nach der Hidschra (der Auszug aus Mekka im Jahre 622,
Beginn der islamischen Zeitrechnung) beginnend, iiber die Jahrhunderte
bis in die Gegenwart entwickelt (Gardet 1968: 139 ff.; Murata/Chittick
1994: xxxvii). Beides sind Arbeitsgebiete hochqualifizierter Spezialisten.
Rezitation und Memorieren hingegen gelten als Qualifikation der Glaubi-
gen. Dazu bemerken Murata und Chittick:

»In the modern West, most people think of scripture as something one reads for edi-
fication, for learning about God and right living. In the Islamic context, the Koran
was much more than that. Learning the Koran was the primary goal of traditional
education, and it normally began early in life. No one thougt it important for children
to understand the meaning of the Koran — after all, even adults, even great theologi-
ans, understand only snippets of its total significance. What was important in educa-
tion was memorization of the Word of God« (ebd.).

Dieser Gegensatz ist sicherlich holzschnittartig, aber an dieser Stelle geht
es nur um das Argument der Aufspaltung zwischen Experten- und Laien-
wissen und Experten- und Laienumgang mit der Religion. Offensichtlich
ist eine zunehmende Verschiebung vom Experten zum Laien bis — im Ge-
folge der Islamisierungsbewegung in den letzten Jahren und Jahrzehnten
— hin zum Alltagssubjekt.> In den Moscheen »Tafsir zu machen, sich die
Bedeutung der ahadith zu erarbeiten, ist ein Ausdruck fiir den Eintritt eines
intellektuell-reflektierenden Alltagssubjekts in die vormals exklusive Inter-
pretationsmaschine und, wie zu vermuten ist, ein Ausdruck fiir den Eintritt
sozial differenter Positionierungen innerhalb der Muslime. Nicht die
Kunst der Rezitation steht im Vordergrund, sondern der Inhalt, das Erar-
beiten von eigenen Interpretationen, vom eigenen Verstindnis des Textes.
Betont wird, dafl es sich nicht um ein starres Regelsystem handele, dem
sich die Gldubigen entgegen dem eigenen Verstindnis unterordnen miif3-
ten (oder dem die weniger Gldubigen sich lieber entziehen, weil sie es nicht
verstehen); vielmehr komme es darauf an, sich (ich beziehe mich auf ein
Gedichtnisprotokoll eines Treffens)

»gemifl dem zu verhalten, was man verstanden hat und stets in bezug auf die Aus-
sagen des Propheten, dabei Freiriume auszunutzen. Diese Freiriume haben auch
zu den verschiedenen Rechtsschulen mit diversen Interpretationen auf dem Boden

der gleichen Prinzipien gefiihrt«.

Fiir den alltagsweltlichen Umgang gilt als Prinzip, daf alles, was nicht aus-

57

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

driicklich verboten ist, erlaubt sei. Zum Beispiel sei hinsichtlich der weibli-
chen Bekleidung festgelegt, welche Korperteile bedeckt werden sollen, aber
nicht womit, zum Beispiel ob mit Rock oder Hose oder mit Kopftuch oder
Hut. Letztlich besteht eine Idee vom Islam und islamischen Regulierungen
als dichter Kern, der umgeben ist von einem weniger dichten, wandelbaren
und deshalb von verniinftiger individueller Gestaltung und Organisierung
abhingigen Auflenring. Dieser Auflenring bildet die Arena fiir die Kon-
struktion des modernen islamischen Individuums nach den Prinzipien
von Wahl, Effizienz und persénlichem Fortschritt. Diese Einstellung setzt
eine moglichst fleiffige Auseinandersetzung mit dem Text voraus; der selb-
stindige Erwerb von Wissen und die eigenstindige Interpretation auf der
Basis der eigenen Logik stehen im Vordergrund. Expertenwissen der Ge-
lehrten, Theoretiker oder derjenigen im lokalen Kontext, die mehr wissen,
dient als Anregung; aber es bezieht seine Validitit aus der eigenen Uber-
priifung und der eigenen intellektuellen Durchdringung. In diesem Sinne
gibt es keine konkrete personelle intellektuelle Fiihrerschaft, auf die sich
die einzelnen berufen, sondern lediglich geachtete Autorititen, deren An-
sichten verglichen werden. Es gibt auch keine Verpflichtung auf die lokal
gltige Rechtsschule, in die man zufillig hineingeboren ist. Bieten andere
Rechtsschulen plausiblere, das heifft dann zumeist praktikablere Losungen
fiir bestimmte aktuell anstehende Probleme an, so werden sie im Hinblick
auf ihre grofere Effizienz genutzt. Diese Technik ist nicht ungewéhnlich,
aber nicht unbedingt im Alltagssubjekt verankert und auch nicht Bestand-
teil eines Lebensstils. Was zihlt, sind der eigene Intellekt, der freilich isla-
misch, in eigener Verantwortlichkeit, geschult werden muf, und die isla-
mischen Quellen, mit denen man sich sukzessiv in einem lingeren Pro-
zefl vertraut machen muR. Eine solchermaflen individualistische Ausrich-
tung vertrigt sich nicht mit der Idee von Gefolgschaft oder blindem Ver-
trauen. Entsprechend finden sich unter den Neo-Muslimas keine Bezie-
hungen zur um einen Scheich bzw. Meister zentrierten islamischen
Mystik.>

Die Diskussionen in den Maddchengruppen und die biographischen Er-
zdhlungen zeigen, dafl die jeweils persénlichen Auseinandersetzungen
mit islamischen Prinzipien und Vorstellungen je nach bestehendem Wis-
sens- und Interessensstand weit auseinandergehen. Wihrend die einen
z.B. Biicher lesen tiber die Frage, was mit der Seele kurz nach dem Tod
geschieht, sind andere noch mit der Aneignung elementarer Regeln wie
den Abliufen von Gebetsritual und ritueller Waschung (wudu), — sensible
Angelegenheiten mit vielen Fehlerquellen, die ein Gebet ungiiltig, das
heiflt von Gott nicht als gute Tat anerkannt machen kénnen —, der Bedek-

58

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

kung des Korpers oder mit Fragen wie Polygamie und weiblichen Rechten
beschiftigt. Ein Thema von zentraler Bedeutung, das sie alle verbindet, ist
in den Midchengruppen die Konstruktion islamischer Weiblichkeit. Au-
thentisch islamisch zu sein bedingt das Wissen um den islamischen Weib-
lichkeitscode und seine mdoglichst perfekte Umsetzung im Selbst ebenso
wie durch das Selbst in der Alltagspraxis und den spezifischen Interakti-
onsfeldern. Es stellt sich eine doppelte Aufgabe, nimlich einen authenti-
schen Weiblichkeitscode zu erarbeiten und ihn fiir sich, in den eigenen
spezifischen Interaktionskontexten und in Kohirenz mit den Universali-
sierungsbedingungen in die Praxis umzusetzen.

Die Produktion eines authentischen islamischen Weiblichkeitscodes
bildet fiir die jungen Frauen ein Kernstiick des islamischen Lebensstils.
Dieser Code rekurriert einerseits auf die als ungefiltert geltende, auf Koran
und Sunna basierende Tradition und andererseits auf die modernen Ratio-
nalititsprinzipien und deren Dynamiken. Vollbracht werden muf die Ver-
kntipfung divergenter historischer Weiblichkeitsimaginationen und Ge-
schlechterbeziehungen zu einer kohirenten, konkurrenzfihigen Einheit
mit faktischer, alltagsrelevanter Giiltigkeit. Relevant ist aber nicht die ko-
gnitive Herstellung einer Verbindung zwischen Ungleichzeitigem, die
Umsetzung einer Utopie (al-Azmeh 1996: 7f.), sondern der Eintritt in all-
tagspraktische soziale Felder als kreative Akteure, die sich ins Spiel bringen
und Effekte erzeugen, um ihre spezifischen Interessenslagen und Positio-
nen im Spiel zu optimieren. Die Idee einer authentischen und zugleich
modernen islamischen Weiblichkeit, die verstanden wird als dem Selbst
gemifle eigene Wahl, die sich interaktionsbedingt in alltagsweltlichen Er-
zeugungsakten reifiziert, tiberlagert drei Positionen, integriert sie. Diese
drei Positionen sind eine, in welchen Schattierungen sich auch immer pri-
sentierende, traditionelle Ordnung, eine als universal definierte Ordnung
(orientiert am ordnungsliebenden Biirger der deutschen Mittelschicht), als
deren Reproduzentinnen sie gleichermaflen auftreten sollen und schlief3-
lich eine vergangene ideale, aber unwiderruflich verlorene >original islami-
sche<« Ordnung.

Die Rekonstruktion der >richtigen« islamischen Weiblichkeit wirft Pro-
bleme auf. Koran, ahadith sowie zahlreiche Kommentare offerieren einen
Korpus an Normen, teils in der Form von nicht immer eindeutigen Regeln,
die hiufig an bestimmte Bedingungen gebunden sind, teils in der Form
von, manchmal sehr knappen, Situationsbeschreibungen und Anekdoten,
die sich auf den Propheten und die Frauen um ihn beziehen. Zum Teil be-
trachtliche Interpretationsspielriume, Widerspriiche im einzelnen sowie
die Divergenz moderner Lebenswelten, die nicht umfassend aus diesem

59

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Korpus heraus regulierbar und rationalisierbar sind, lassen keine mechani-
sche Ubertragung zu. Es obliegt dem einzelnen Akteur, sein Handeln im
Einklang mit islamischen Regeln gemif des jeweiligen Wissensstandes,
der eigenen Intention und des jeweiligen situativen Kontextes zu definie-
ren. Bemerkbar ist ein vorsichtiges Abwigen, wie weit man gehen kann,
um das Ziel der Selbstkonstitution, ndmlich Muslima zu sein und soziale
Anerkennung — vor allem im Feld der beruflichen Ambitionen — zu errei-
chen. Das setzt ein hohes Maf3 an Reflexivitit der eigenen Position voraus.
Es betrifft zum Beispiel Fragen des Gebetes am Arbeitsplatz bzw. in der
Schule oder den Bekleidungsmodus.

Ein Problem besteht aber auch, wie die Diskussionen in den Madchen-
gruppen zeigen, hinsichtlich des persénlichen islamischen Habitus. Hier
offenbaren sich Defizite, die mit der Disziplinierung des eigenen Selbst
zusammenhingen. Sozialisiert im Habitus der deutschen Jugendlichen
fehlen die Vorbilder oder Selbstverstindlichkeiten. Eine Ahnung ungebro-
chen islamischen Verhaltens bekommen die Mddchen und jungen Frauen
in den Urlaubsaufenthalten in der sHeimat< und da in erster Linie in Form
negativer Sanktionierungen, zum Beispiel wenn ihnen die anderen zeigen,
dafl es fur Frauen ungehorig ist, sich auf der Strafe laut zu unterhalten,
dort andere Frauen zur BegriiRung zu kiissen, oder die Schuhe im 6ffent-
lichen Raum zu schniiren, ohne in die Hocke zu gehen, erst recht sie aus-
zuziehen und barfuf$ zu gehen, wenn sie driicken, oder zu lange und zu
sichtbar am Fenster zu stehen und das Geschehen auf der Strafle zu be-
trachten. Auch die Miitter konnen als Vorbilder oder Ratgeberinnen nicht
weiterhelfen, weil sie, zumeist Hausfrauen, nicht in dhnlichen kompetiti-
ven sozialen Zusammenhingen stehen. Hier setzt die Bedeutung der spit
migrierten, bereits im islamischen Land islamisierten Frauen ein. Sie wir-
ken als Erzieherinnen, indem sie, wohldosiert und wohlabwigend, wie
eine Frau im Interview erwihnt, »nicht alles auf einmal verlangenc, son-
dern nach und nach in einer Politik der kleinen Schritte unter Hinweis auf
rationale Begriindungen als dezente Disziplinierungsagenten daran arbei-
ten, Verhalten zu reflektieren und zu veridndern. Sie sind es auch, die eine
sichere Unterscheidung zwischen positiven islamischen und negativen tra-
ditionalen Verhaltensanforderungen zu treffen vermogen.

Deutlich wird in den Diskussionen immer wieder die Rekonstruktion
eines Islam in Konnotation mit der Konstruktion des Selbst, und zwar im
Gegensatz zu einer als traditional-patriarchalisch deklarierten Deutung des
Islam. So kam wihrend eines Treffens einer Madchengruppe das Gesprich
auf Minner, die ihre Frauen und T6chter zur Verschleierung zwingen und
zwar nicht wegen Gott (allein das erscheint schon als Widerspruch), son-

6o

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

dern wegen der Nachbarn, um ihre Hausmacht zu demonstrieren und sich
als guter, respektierlicher Mann zu prisentieren. Geradezu blasphemisch
sei ein Satz wie »Sonst kannst du gehen, wie du willst, aber zusammen mit
mir gehst du mit Kopftuch«. Auch die umgekehrte Einstellung, dafl nam-
lich Viter von ihren gebildeten T6chtern verlangen, sich mit ihnen zusam-
men auf der Strafle ohne Kopftuch zu zeigen, werden kritisiert. In solchen
AuRerungen kommt die Frontstellung zwischen individueller tiefer ethi-
scher Lebensfithrung und einer situationsorientierten Instrumentalisie-
rung des Islam zum Ausdruck.

Andere wichtige Stiitzen in den Midchengruppen sind die deutsch-
stimmigen Muslimas, die fiir ihre Konsequenz, sich als kulturell Abtriin-
nige den islamischen Regeln zu unterwerfen und sich aus véllig freier
Wahl heraus als Muslima zu behaupten, bewundert werden, vor allem von
jenen, die, wie sie formulieren, »den Islam in sich haben, aber sich scheu-
en oder scheuten, »ihn auch zu leben«, ihn mit allen Konsequenzen prak-
tisch umzusetzen aus Angst vor den negativen Sanktionen der Anderen.
Als wichtige Ressource bringen die deutschstimmigen Muslimas ein auf
ihre Indigenitit, ihre alternativlose Lokalitit griindendes Rechtsverstind-
nis auf Differenz und Gleichbehandlung, das in offensive Anerkennungs-
strategien und Identititspolitiken gegentiber Institutionen, einschlieflich
der Moscheen miindet, ein. Sie stecken vorbildhaft den Rahmen ab fiir das
Forderbare, fiir persénliche Rechtsanspriiche, und sie sind als unbestritte-
ne deutsche Biirger selbstbewuf3t im Umgang mit Autorititen und Institu-
tionen. Im Effekt wirken beide, die >eigentlich originire Muslima<und die
aus der anderen Kultur konvertierte Muslima zusammen. Sie sind mobili-
sierende lokale weibliche Autorititen und Reprisentantinnen verschiede-
ner islamischer Felder — des >originalen< Islam oder, wenn man es mit
Baudrillard (1991) formulieren will, der Simulation des originalen Islam
und eines jungen kreativen, lokalisierungsbediirftigen Islam -, die sich
aufgrund ihrer unterschiedlichen Biographien und Ressourcen erginzen.

Die Bedeutung von islamischen Midchen- und Frauengruppen, ob in
den Moscheen oder auferhalb, liegt darin, dafd sie Arenen fiir Diskurse, fiir
Wissenserwerb, fiir Erfahrungsaustausch und Reflexion, fiir das Erkennen
der eigenen personlichen Situierung sind. Aber sie sind zugleich Arenen
einer Habitualisierung, einer priverbalen praktischen Vermittlung von Is-
lamizitit, in der jede anwesende Frau mit ihrem Kérper, mit ihrem Verhal-
ten ein Spiegel fiir die anderen ist, mit Hilfe dessen das personliche Projekt
des islamischen Selbst iberpriift und korrigiert werden kann. Mit anderen
Worten: es werden Richtlinien des Islamischen gesucht und in den Mid-
chengruppen gefunden, aber sie werden ins Personliche tibersetzt.

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Organisationen auflerhalb der Moscheen

Typisch fur die Konstellationen der Madchengruppen in den Moscheen ist
das Vorhandensein eines gréfleren Teils derjenigen, die sich iiber den Is-
lam als definierbaren Bestandteil der eigenen Kultur informieren wollen.
Einige, deren Interesse anhilt, arbeiten ihn zum kulturellen Kapital aus. In
der Regel gibt es einen kleinen, festen Kern, der regelmiflig zu den Treffen
kommt, auch Teilaufgaben wie das Referieren iiber vorher abgesprochene
Themenbereiche oder spezielle organisatorische Aufgaben (z.B. als Kas-
senwart) tibernimmt, wihrend die meisten als Konsumentinnen mehr
oder weniger unregelmiflig erscheinen. Insgesamt weisen diese Gruppen
eine hohe Fluktuation und durch die Abhingigkeit vom Engagement ein-
zelner eine eher labile Gestalt auf. Aus der Definition der Moschee als ei-
nerseits mannlich kontrolliertem Raum durch méinnlich dominierte Ver-
einsstrukturen und andererseits als heiliger Raum, in dem die Beschifti-
gung mit profanen, weltlichen Angelegenheiten nicht angemessen ist, re-
sultiert ein unsicherer Status der Mddchengruppen. Diese Statusunsicher-
heit ist ein Motiv, die Moschee zu verlassen und sich auRerhalb organisato-
risch zu formieren. Ein anderes Motiv hingt mit der individuellen islami-
schen Biographie zusammen: Im Laufe der Zeit ist die Phase des Grundin-
formationsbedarfes abgeschlossen. Ein islamischer Habitus ist insoweit in-
korporiert, daf er in seinen Grundprinzipien nicht mehr auseinanderset-
zungsbediirftig ist. Die islamischen Frauenfragen sind abgeklirt, ein
Instrumentarium strategischer Argumentationen ist aufgebaut, die weitere
Ausfiihrung ist die Angelegenheit der einzelnen. Sind keine pidagogi-
schen Intentionen vorhanden, macht die Anwesenheit in der Midchen-
gruppe mit den >Anfingerinnens, die zumeist jiinger sind, keinen Sinn,
»bringt nichts mehr« und man geht nicht mehr hin. Eventuell sieht man
sich nach anderen Gruppen bzw. Aktivititen um. Der Besuch von Mid-
chengruppen ist in der Regel eine voriibergehende Angelegenheit, die an
einen kurzen bestimmten personlichen Lebensabschnitt gebunden ist.
Erkennbar ist in den letzten Jahren eine Tendenz der Institutionalisie-
rung, deren Kennzeichen nicht mehr private Identititspolitiken sind, son-
dern offentliche, nach aulen gerichtete, die sich an die 6ffentlichen Dis-
kurse und Ressourcenkanile anschliefen. Ein Beispiel sind die von den
Mitgliederzahlen her gering bestiickten >Standesorganisationen« der (zu-
kiinftigen) Akademiker, wie diverse Islamische Gruppen an den Universi-
titen, die Arbeitsgruppe islamischer Pidagogen (AGIP), die Arbeitsgruppe isla-
mischer Wirtschafiswissenschafiler (AGIW), beide in der Muslim Studenten-
vereinigung in Deutschland e.V., oder der mit dem AMGT verbundene Inter-

62

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

nationale Akademikerbund Hessen e.V. (IABH e.V.). Fachvortrige und Ar-
beitsgruppen, die sich mit der islamischen Variante einzelner wissen-
schaftlicher Bereiche wie Padagogik, Psychologie, Medizin, Jura, Wirt-
schaft auseinandersetzen, zeigen das Projekt der Herausbildung einer in-
tellektuellen islamischen Elite an. Kennzeichnend fiir diese Gruppen ist
eine Transformation der geschlechtlichen Segregation, die in gemeinsa-
men Diskussionen zum Zuge kommt. Zum einen ist die Anzahl der Mit-
glieder jeweils zu gering, um parallele Organisationen auf die Beine zu stel-
len. Zum anderen schligt hier, im Raum der Funktionalitit und des
Intellekts, das Prinzip der Geschlechtergleichheit durch.

Ein Beispiel fiir eine reine, bildungs- und sozialpddagogisch orientierte
und nach Aussagen der Initiatorinnen autonome, d.h. nicht an andere Or-
ganisationen gebundene islamische Frauenorganisation, die 6ffentliche
Ressourcen in Anspruch nimmt, ist das Kolner Begegnungs- und Fortbil-
dungszentrum Muslimischer Frauen e.V. (BFMF), das im Herbst 1996 seine
Eroffnungsfeier hatte. Zum Angebot des BFMF gehoren unter Beratung
einer islamischen Gynikologin und Hebamme durchgefiithrte Gesund-
heitskurse wie Geburtsvorbereitung, Schwangerschafts- und Riickbil-
dungsgymnastik (die Kosten tragen die Krankenkassen), die Vermittlung
von sechs Sprachen, Nihkurse, Stillgruppen, Nachhilfe fiir Schiiler, islami-
sche Kindergruppen und Freizeitgestaltung fiir Midchen, Koran-Unter-
richt etc. sowie ein Frauen-Café. Der Verein trigt sich durch Fordermitglie-
der und hofft, wie eine Broschiire Auskunft gibt, auf die Unterstiitzung
»offentlicher Institutionen bzw. islamischer Botschaften«. Der religiose
Radius wird eindeutig tiberschritten. Die Moschee als Organisationsprin-
zip ist tiberfliissig geworden. Im Mittelpunkt steht eine kollektive weibliche
Interessenspolitik mit eigenen Expertinnen, die eigene Organisations-
strukturen im kompetitiven Raum der instititutionellen, universalen Land-
schaft entwickeln. An die Stelle der ethnisch-selbstgeniigsamen Orientie-
rung, die noch in den islamischen Kulturvereinen rund um die Moschee
dominant ist, tritt die universalistische, auf die Legitimitit der Partialinter-
essen insistierende Orientierung. Mit dem Eintritt in 6ffentliche Reprisen-
tationspolitiken als kollektive Interessensgruppe einher geht die Selbstkon-
figurierung als Staatsbiirgerin, die ihre Interessen kennt, sie im universa-
len Rahmen zu formulieren und durchzusetzen weifl. Die Konstruktion
des weiblichen islamischen Selbst findet iiber die 6ffentliche Anerkennung
und in der Auseinandersetzung um offentliche Anerkennung ihre Kom-
plettierung.

Zusammenfassend kann festgestellt werden, daf} die muslimische Land-

63

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

schaft in der Bundesrepublik Deutschland sich nicht nur erweitert, son-
dern auch ausdifferenziert hat. Einerseits ist, gebunden an die erste Mi-
grantengeneration, eine Etablierung eingetreten. Moscheen und islami-
sche Kulturvereine sind zum Bestandteil der lokalen Institutionenwelt ge-
worden. Andererseits hat in den 199oer Jahren Gestalt angenommen, was
Waardenburg (1988) als kiinftige Entwicklung angekiindigt hat, namlich
die intellektuell gepriagte Anniherung der Folgegeneration an den Islam
iiber eine starke Orientierung am Koran. Ein wesentlicher, von Waarden-
burg nicht ins Auge gefafdter Teil dieser Entwicklung ist die aktive Involvie-
rung von Frauen der jiingeren Generation. Die Erweiterung und Ausdiffe-
renzierung der muslimischen Landschaft sowie die verstirkte Auenrepra-
sentation des Islam wie sie sich in 6ffentlichen Veranstaltungen, darunter
auch in Kopftuchdemonstrationen im Jahre 1994 in Mainz und Frankfurt,
der Beanspruchung 6ffentlicher Ressourcen wie Schwimmbadzeiten fiir
muslimische Frauen und im islamischen Habitus der jiingeren Generati-
on widerspiegelt, steht im Kontext des Prozesses der sozialen und zivilge-
sellschaftlichen Etablierung der >Gastarbeiter< im nationalstaatlich defi-
nierten Einwanderungsland. Die Islamisierung der jungen Frauen voll-
zieht sich nur zum Teil innerhalb der bestehenden Moscheestrukturen.
Diese werden, wenn moglich, genutzt, aber ihr Konzept Islam, das von
dem in den Moscheen gepflegten Konzept abweicht und sich mit ihrer per-
sonlichen sozialen Situierung gemiRen Identititspolitiken verbindet, die
in einem Spannungsverhiltnis zur dortigen Machthierarchie stehen, iiber-
schreiten diese Strukturen. Greift man das Hybrisierungskonzept, wie es
von Homi Bhabha formuliert wird, auf, so kann man von einer doppelten
Hybridisierung sprechen. Verdoppelung durch Ubersetzung erfolgt in
zwei Richtungen. Sie bezieht sich auf die >deutsche Kultur<, in deren Struk-
turen und Ideengefiige die jungen Frauen agieren und die sie in den Islam
tibersetzen. Und sie bezieht sich auf eine ethnische Kultur, in die sie den
>wahren« Islam tibersetzen — allerdings fiir sich und unter Vermeidung
von offenen Konflikten. Autoritit und Autorititssymbole werden nicht auf-
geldst, sondern in einer »metonomy of presence« (Bhabha 1994: 115) ent-
stellt. Als weibliche soziale Akteure finden die jungen Frauen in der Regel,
abhingig von den bestehenden mikrosozialen Bedingungen, nur begrenz-
te Entfaltungsmoglichkeiten. Die durch Geschlechtersegregation gekenn-
zeichnete soziale Formation Moschee erfihrt keine offene Kritik. Thre pid-
agogische Bedeutung als Ort der islamischen Gemeinschaft bleibt
unangefochten. Ersichtlich sind drei Wege einer weiblichen Zusatzstrate-
gie: innerhalb der Moscheen die Ausdehnung im weiblichen Bereich, zum
Beispiel durch sogenannte da'wa-Aktivititen, islamische Aufklirung bzw.

64

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I. IstaMISCHE ORGANISATIONSFORMEN UND WEIBLICHER NEO-ISLAM

Missionierung in Madchengruppen oder temporiren Veranstaltungen und
die Ubernahme sozialarbeiterischer Funktionen, zum Beispiel durch die
Veranstaltung von Kinderfesten oder muttersprachlichen bzw. Nachhilfe-
unterricht fiir SchiilerInnen; zweitens neben der Moscheen durch die Ver-
lagerung in den privaten Bereich; und drittens, abgekoppelt von der Mo-
schee, durch zivilgesellschaftliche Organisierung.

65

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN
ETHIK UND ASTHETIK

Die Moschee ist, auch wenn sie im Rahmen der Diaspora und der multikul-
turellen Reprisentation zum bedeutenden Zeichen und zur gewichtigen
Institution wird, kein zentraler Bestandteil der religisen Praxis. Der gute
islamische Mensch ist aus der Sicht der jungen Frauen ohnehin nicht der,
der sich oft in der Moschee aufhilt, sondern der, der die Regeln des Islam
wirklich kennt und gewissenhaft befolgt. >Richtig«islamisch zu sein bedeu-
tet eine personliche Lebensart, eine personliche methodische Lebensfiih-
rung zu haben, die sich um islamische Prinzipien und Zeichen entfaltet
und alle Bereiche des Alltagsleben zu einer ethischen Einheit zusammen-
fafit. Einige der wichtigsten Elemente einer alltagspraktischen islamischen
Lebensfithrung werden im folgenden vorgestellt.

Religiose Praxis und Selbsttechnologie

>Richtig« islamisch zu sein, den Islam als Operationsbasis fiir die Heraus-
bildung einer Ethik des Selbst zu begreifen, bedeutet zunichst in erster Li-
nie, sich an den in den Texten dargelegten Regulierungen zu orientieren,
seinen Alltag und seine Alltagshandlungen moglichst konsistent zu islami-
sieren. Die personliche Islamisierung ist zunichst ein Prozefl der Erarbei-
tung des Wissens tiber diese Regulierungen. Sie ist sodann ein Prozef der
reflektierten Umsetzung dieses Wissens in den Alltag insoweit dieser All-
tag kontrollierbar ist, das heiflt in erster Linie in den Transformationen
dessen, was man selber tut und denkt. Sie ist fiir die jungen Frauen vor al-
lem auch ein Prozef der Reflexion, indem Dinge, die man bisher getan hat,
die sich als Gewohnheiten eingeschliffen haben, daraufhin observiert wer-
den, ob sie islamkonform oder akkomodationsbediirfig sind und wie sie
gegebenenfalls akkomodiert werden kénnen. Die Regulierungen erfassen
eine ganze Reihe von Alltagshandlungen — einschliellich Details aus den
Bereichen Essen, Trinken, Kleidung, Wohnungseinrichtung, Sexualitit,
Familie, Freizeit, Gestaltung der Beziehungen zu anderen —, in denen das
islamische Subjekt die Gelegenheit der Bewihrung und der Selbstpriifung
und -uiberpriifung hat.

Eine Richtschnur bildet dabei eine Ordnung, in der »die >Beurteilung«
und Zurechnung einer Tat zu einer der fiinf Kategorien (nutem), nach de-
nen die Rechtstraktate eine Handlung oder das Ziel einer Handlung ein-

67

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

stufen« (Gardet 1968: 120), moglich ist. Demnach gibt es die Gruppe der
»verdienstvollen Handlungen, in denen eine Handlung Pflicht ist (wajib)
oder »15blich und empfehlenswert« (mahmud, fadil). Zu den negativen
Handlungen gehort das, was tadelnswert (makruh) oder verboten (haram)
ist. Zwischen beiden Gruppen steht die erlaubte oder neutrale Handlung
(halal, mubah). Hayrettin Karaman fiihrt in einer im Auftrag des tiirkischen
Ministeriums fiir religiése Angelegenheiten erstellten Zusammenfassung,
die sich an der hanefitischen Rechtsschule ausrichtet, weitere Differenzie-
rungen der einzelnen Kategorien an (Karaman 1993: 9). Jusuf al-Qaradawi
hingegen, dessen Schrift »Erlaubtes und Verbotenes im Islam« im Auftrag
der al-Azhar-Universitit mit dem Ziel, ein tbersichtliches, praktisches
Handbuch fiir Muslime und am Islam Interessierte im Westen zu schaf-
fen, entstand, bezieht sich in seinen Ausfithrungen unter Beriicksichti-
gung aller Rechtsschulen auf die drei Hauptkategorien: al-halal, das unbe-
schriankt Erlaubte, al-haram, das Verbotene und Strafbare, al-makruh, das
Verabscheute und geringer Bestrafte (1989: 17). Damit deutet sich die
Spannbreite an, in denen ein Umgang mit diesen Kategorien erfolgen
kann. In den biographischen Erzihlungen und Gesprichen ist diese Ord-
nung nie Gegenstand ausfiihrlicher Erérterungen geworden. Aber im Zu-
sammenhang mit konkreten Handlungen und Situationen und im alltigli-
chen Sprachgebrauch kommt zum Vorschein, dal die Frauen sich an
einem Schema von fiinf Kategorien orientieren. In der alltagssprachlichen
Formulierung gibt es demnach Handlungen, die man a) machen muf (un-
abhingig von der personlichen Einstellung), die man b) zusitzlich, freiwil-
lig und gerne tut, die man c) machen darf (beides, b und c verstanden als
Spielrdume von Kreativitit, aber nicht Artifizialitit), die man d) nicht ma-
chen sollte (hiufig verbunden mit der Suche nach einem akzeptablen Kom-
promif) und schlielich jene, die e) kompromiflos verboten sind.

Fiinf Handlungskategorien:
verpflichtend — empfehlenswert — neutral — tadelnswert — verboten
wajib mahmud halal makruh haram

Diese Ordnung bildet ein Feld der Entfaltung von Selbsttechniken und
Selbstreflektion. Die beiden dufleren Pflichtkategorien sind relativ klar
umrissen und pochen auf Pflichterfiillung. Die drei inneren Kategorien
sind in einem gewissen Rahmen »>Spielkategorien<, produktive mimetische
Kategorien (Lukacs 1963: 363f., 582f.), die sich aus der Ubersetzung in den
modernen Alltag und der persénlichen Positionierung im Alltag ergeben.
Hinweise auf Autoren fallen nur selten. Das muf aber nicht heilen, dafl

68

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

sie den einzelnen Frauen nicht bekannt sind, aber ihre Ausfithrungen bil-
den nur Hilfsmittel, wihrend ein persénlich erarbeitetes alltagspraktisches
Wissen, dessen Tiefe von den persénlichen Anspriichen abhingig ist, im
Anwendungsbereich dieser Kategorien zentral ist. Dieses Wissen ist zu-
nichst vor allem Buchwissen. Es begriindet sich auf Koran (qur’an) und
Sunna. Sunna bezeichnet die Tradition, die »Texte, in denen die vom Pro-
pheten ausgesprochenen Worte aufgezeichnet sind oder den Bericht iiber
sein ganzes Tun und Lassen« (Gardet 1968: 14; vgl. auch Gibb 1986 sowie,
eher historisch-anthropologisch gewichtet, Arkoun 1994 und fiir eine aus-
fithrliche Darstellung Goldziher 1971). Der Koran ist heilig, seine Anwei-
sungen und Aussagen miissen befolgt werden. Aber sie sind nicht immer
klar zu erkennen und dann iibertragungs- und entschliisselungsbediirf-
tig® und damit bis zu einem gewissen Grad offen fiir Deutung bzw. Inter-
pretation. Die Uberlieferung des Lebens des Propheten, {ibermittelt in Ha-
dith-Sammlungen, geht auf Berichte von Augenzeugen oder solchen, die
sich auf Leute berufen, die etwas gehort oder gesehen haben, das heifdt, auf
ganz konkrete Situationen zurtick. Der gesamte Korpus ist aufgeteilt in
wahre und falsche bzw. starke und schwache ahadith bzw., eingedeutscht,
Hadithe. Das heifdt mit anderen Worten, Koran und Sunna haben fiir den
Muslim bindenden Charakter, aber die Regeln und Anweisungen im Ko-
ran sind oft vage und knapp, »elliptic or allusive« (Lewis 1994: 2), wihrend
die Authentizitit von Teilen der Sunna umstritten ist, so dafé sich »a need
for interpretation and an opportunity for creative ingenuity« (ebd.) ergibt.
Die jungen Frauen im Islamisierungsprozefl kénnen — mit Ausnahme
der wenigen, die Eltern mit einem hohen Bildungsgrad haben und die
nicht selten im Verlauf der Migration und damit in der interkulturellen
Konfrontation ein eher intellektuelles Verstindnis des Islam ausgebildet
haben — zumeist nicht auf ansozialisiertem religiésen Wissen aufbauen. Ist
es dennoch vorhanden, halten sie es in den tiberwiegenden Anteilen fiir
falsch und unbrauchbar. Sie sind somit aufgefordert, sich religiéses Wis-
sen und Transformationsformen des religivsen Wissens anzueignen. In
diesem Aneignungsprozef bildet Alltagswissen, lokales, aus der eigenen
sozialen Situierung resultierendes Wissen die tragende Komponente. Thr
religioses Wissen ist zugleich Buchwissen und miindlich vermitteltes Wis-
sen. In den Gesprichen der jungen Frauen untereinander zeigt sich das in
gegenseitig gestellten Fragen danach, wie man denn dieses oder jenes
handhabe. Ein Beispiel war im letzten Kapitel die Frage, wie man den
Nichtmuslimen erklirt, warum man Ramadan begeht. Ein anderes ist, dafl
fiir eine Frau im Zuge der Auseinandersetzung mit der islamischen Le-
bensfithrung das Problem auftauchen kann, daf} sie einem Mann nicht

69

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

mehr die Hand zur BegriiRung geben will, aber nicht weif3, wie sie in der
entsprechenden Situation am besten reagiert. Dann beobachtet sie andere,
wie sie diese Situation handhaben oder fragt sie danach. An solchen Punk-
ten setzen hiufig spontane Diskussionen ein, in denen verschiedene Mog-
lichkeiten, wie sie aus den Texten ableitbar sind oder wie man sie von ande-
ren Frauen her kennt, erortert werden. Nicht selten enden solche Dis-
kussionen damit, dafd mehrere Varianten nebeneinander bestehen, auch
als gleichwertige, wenn es nicht gelingt, sie in eine Hierarchie zu bringen,
oder daf offene Fragen stehenbleiben.

Viele Diskussionen werfen wieder neue Fragen und Unsicherheiten
iiber die Grenzen auf, insbesondere im Zusammenhang mit der Uberset-
zung in die Alltagspraxis. Einen Halt bieten die schon langer islamisierten
Frauen, die Text- und Erfahrungswissen, die Text- in Erfahrungswissen
vermitteln und die durch zahlreiche Kommunikationskontexte Erfahrun-
gen und Deutungen biindeln. Zentral ist weniger das blofle Textwissen,
sondern die plausible Riickbindung von Handlung an Text. Nicht selten
findet man in einer Runde, auch einer, deren Zusammensetzung gerade
zufillig ist, mehrere Expertinnen mit offensichtlich verschiedenen Ansich-
ten in den Nuancen, die sich aus unterschiedlichen persénlichen Anschau-
ungen (>strenger< oder >lockerer<) und biographischen Einbettungen (zum
Beispiel als Hausfrau, als Berufstitige, als Ehefrau eines Konvertierten, als
Ehefrau in einer gescheiterten Ehe) ergeben. Zutage tretende Differenzen,
auch Kontroversen* 6ffnen dann, den neu islamisierten Frauen ebenso
wie den bereits seit lingerem islamisierten, ihren Praxisbestand reflektie-
renden Frauen, sozusagen einen islamischen Raum gerade durch das Zu-
sammenklinken von Text- und Alltagswissen. Der Islam steht in einem
Spiel von Kalibrierung und Riickkoppelung, indem seine Formen an verin-
derte Interaktionskonstellationen anpaflbar sind (Bateson 1984: 242). Die
im letzten Kapitel angefiithrten Madchengruppen und die lokalen informel-
len Mikrogemeinschaften, die zumeist einen kleinen Kern haben, um den
sich eine wechselnde Besetzung formiert, sind wichtig fiir die Zirkulation
des islamischen Wissens. Hier lassen die jungen Frauen sich auch korri-
gieren und anleiten durch die, die mehr Wissen haben, aber die Befolgung
der Regeln, die praktische Umsetzung zielt nicht nur auf das Subjekt, son-
dern geht von ihm aus. Im praktischen Handeln der Alltagswelt auf sich
gestellt — als einzige Muslima in der Klasse oder in der Schule, im Betrieb,
in der niherem Umgebung des Wohnortes* — obliegt der einzelnen Per-
son die Arbeit an der islamischen Authentizitit und der Aushandlung in
den unmittelbaren interaktiven Kontexten. Nur die einzelne Person kann
die Moglichkeiten der Umsetzung und die daraus resultierenden Folgen

70

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

fiir sie einschitzen; gebunden ist sie dabei an ihr Gewissen und ihr takti-
sches Kalkiil. Die Kategorien des Handelns bilden das Geriist fiir eine »As-
thetik der Existenz« (Foucault 1989a: 122), welche auf einer Technologie
des Selbst beruht,

»die es dem einzelnen erméglich(t), aus eigener Kraft oder mit Hilfe anderer eine
Reihe von Operationen an seinem Kérper und seiner Existenzweise vorzunehmen,
mit dem Ziel sich so zu veridndern, dafl er einen gewissen Zustand des Gliicks, der
Reinheit, der Weisheit, der Vollkommenheit ... erlangt« (Foucault 1993: 26).

Im Rahmen dieser Kategorien findet eine Selbstbearbeitung (Hutton 1993)
statt, wobei gleichzeitig auch diese Kategorien bearbeitet, das heifdt in den
modernen Alltag, in Alltagsverstindnis und damit auch in die Mechanis-
men des durch Distinktionsspiele gepriagten Alltags einschlieflen, trans-
portiert werden. Im folgenden zeige ich dieses an verschiedenen Beispie-
len der religiésen Praxis auf. Ich beginne mit den allgemeinen Pflichten
und gehe dann tiber zu dem, was als weibliche Pflicht im Zuge der Islami-
sierung begriffen wird.

Religiose Pflichten

Die religiose Alltagspraxis bezieht sich auf die sogenannten fiinf Siulen
des Islam, die als Pflicht eines Muslims gelten. Darunter fallen shahada
(das Glaubensbekenntnis), hadj (die Pilgerfahrt nach Mekka, die jeder
Muslim nach Mdglichkeit einmal in seinen Leben vollziehen sollte), die
taglichen fiinf Gebete, das Ramadan-Fasten und zakat (Almosen). Die Pil-
gerfahrt — manche Midchen nennen es unter sich »hidschen«/»hidschen
gehen« — spielt fiir die Frauen in ihrer derzeitigen biographischen Phase,
in der sie zumeist mit ihrer Ausbildung beschiftigt sind, offensichtlich kei-
ne Rolle. Auch zakat ist aufgrund der zumeist bescheidenen Einkommens-
verhiltnisse nicht zentral. Diejenigen, die iiber eigenes Einkommen verfii-
gen oder deren Ehemann einen regelmifligen Verdienst hat, fithren
einmal jihrlich einen festgelegten Teil des persoénlichen Einkommens
bzw. Vermogens (genannt werden 2,5 %) an Wohltitigkeitsorganisationen
oder die Moschee ab, die Sammlungen fiir bestimmte Zwecke durchfiihrt,
oder sie unterstiitzen einkommensschwache Familienmitglieder. Dabei
gibt es keinerlei Kontrolle, sondern jeder hat selbst nachzurechnen, was er
an zakat zu leisten hat. Zinsen gelten als unislamisch, aber weil es vor Ort
kein alternatives Banksystem gibt, als unvermeidbar. Diejenigen, die in der

71

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Lage sind, Geld anzulegen, aber das sind in dieser Studie nur ganz wenige,
suchen Anlageformen, die nicht Zinsen, sondern Gewinne erbringen (in
einem Falle werden Aktienoptionen genannt).

Das jahrliche Fasten gilt, und darin unterscheiden sich die jungen
Frauen nicht von den traditionellen Muslimen, als Selbstverstindlichkeit.
Die vermifdte Feststimmung wird hergestellt iiber gegenseitige abendliche
Einladungen zum Fastenbrechen, bei denen Frauen zusammengefiihrt
werden, die nicht nur zum engeren Freundschaftskern geh6ren. Hin und
wieder werden auch Parties am Ende des Ramadan organisiert. Eine sol-
che, in den Riumen einer Tanzschule organisierte Party fithrte einen gro-
Ren Kreis Frauen verschiedener Nationalititen, islamischer Orientierun-
gen und verschiedenen Alters aus der niheren Region zusammen, die sich
sonst kaum sehen und die in ihrer Verschiedenheit kaum durch einen an-
deren Anlafl zusammengefiihrt wiirden. Das Fest fungiert, wenn man es
mit Bhabha (1994: 139ft.) formulieren will, als pidagogischer Akt der mul-
tikulturellen islamischen Gemeinschaft in der >Diaspora«.

Das Fasten hat fiir Frauen besondere Schwierigkeiten, da Schwanger-
schaft, Stillen und Menstruation Griinde sind, mit dem Fasten auszuset-
zen. Das bedeutet allerdings, daf die fehlenden Tage nachgefastet werden
miissen. »Aufderhalb Ramadan allein, als die einzige in der Familie zu fa-
sten ... ist sehr schwierig«, wie eine Frau berichtet, aber es gebe nach einer
Rechtsschule die Moglichkeit der Kompensation, wenn man wihrend der
gesamten Phase schwanger sei oder stille (»das ist etwas, wonach sogar ich
einen Imam gefragt hab«, kommentiert sie belustigt). Dann kénne man
»einem Fastenden ein Essen spendieren« oder in Bargeld auf deutsche
Verhiltnisse umgerechnet zehn Mark pro Tag als Ersatzleistung spenden.
Das Geld, 300 DM fiir die gesamte Zeit, so fiihrt sie aus, gehe normalerwei-
se an die islamische Staatskasse. Da es die hier nicht gibt, werde es fiir ei-
nen guten Zweck gespendet, zum Beispiel »Muslime helfen« (eine Hilfsor-
ganisation) oder man lasse es direkt Bediirftigen, die man kennt, zukom-
men.

Das Fasten ist allerdings keine Angelegenheit, die die islamisierten
Frauen von den anderen Muslimen unterscheidet. Es ist ein religioser Ri-
tus, der Unterschiede einebnet. Viele fasten und feiern vor allem, auch die,
die es sonst mit ihren religiésen Pflichten nicht so ernst nehmen. Yvonne
Yazbeck-Haddad und Aidar Lummis (1987) haben aus diesem Umstand
heraus den Begriff »'Id-Muslime«, Feiertags-Muslime geprigt. Gravieren-
de Unterschiede sind hingegen bei der Handhabung eines anderer religis-
sen Rituals, des Gebetes, sichtbar. Das Gebet markiert deutlich den Unter-
schied zwischen den Neo-Muslimas und den 'Id-Muslimen. Es hebt einen

72

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

wesentlichen Aspekt des Unterschiedes hervor: die ununterbrochene Sy-
stematisierung religioser Praxis. Nach islamischem Ritus sollen iiber den
Tag verteilt finf Gebete, beginnend mit dem Morgengebet bei Sonnenauf-
gang, welchem Mittags-, Nachmittags-, Abend- und Nachtgebet folgen, ver-
richtet werden. Abhidngig vom Sonnenstand dndern sich im Laufe des Jah-
res die Zeiten und die Zwischenrdume zwischen den einzelnen Gebeten.
In den Moscheen sind Fotokopien erhiltlich, in denen bis auf die Minute
(z.B. 12.53 h fiir das Mittagsgebet an einem bestimmten Tag; einige Tage
spiter fillt der Beginn dieses Gebetes auf 13.02 h) die Zeiten fiir die nich-
sten Monate festgelegt sind. Jedes Gebet dauert etwa 10 Minuten. Thm vor-
an geht das Reinigungsritual (wudu), bei dem in festgelegter Reihenfolge —
ein Problem fiir Ungeiibte, denn ein Fehler kann das Gebet »ungiiltig« ma-
chen - eine symbolische Reinigung von Kopf bis Fufl mit Wasser erfolgt.
Die meisten Frauen wissen ungefihr, wann der Zeitpunkt des Gebetes da
ist. Alle beten ihren Angaben zufolge regelmifiig. Allerdings fithren nur
die ganz Eifrigen ungefihr zum festgelegten Zeitpunkt — eine zeitliche To-
leranz ist dabei erlaubt — jedes einzelne Gebet durch. Andere hingegen, un-
ter Verweis auf das sogenannte Reisegebet, einem vom Propheten formu-
lierten Sonderfall, ziehen, wie sie es formulieren, die fiinf Gebete zu dreien
zusammen. Dann wird zum Beispiel das Mittagsgebet mit dem Nachmit-
tagsgebet oder beides mit dem Abendgebet kombiniert. Welcher Modus
auch immer gewiahlt wird — das hingt nicht zuletzt auch vom individuellen
Tagesablauf ab —, es wird ziemlich strikt darauf geachtet, dafl die Summe
von fiinf Gebeten pro Tag eingehalten wird.

Unterschiedlich gehandhabt wird das Beten am Arbeitsplatz bzw. in
der Schule. Einige wenige hetzen, wenn die Strecke zwischen Arbeitsplatz
und Haus nicht zu grof und die Pausenzeit lang genug ist, um die Mittags-
zeit nach Hause. Die meisten verschieben das Mittagsgebet auf einen spi-
teren Zeitpunkt. Sie ziehen es vor, am Arbeitsplatz nicht zu beten, auch
wenn ihnen Vorgesetzte von sich aus einen Platz dafiir vorschlagen. Neben
dem Argument, dafl man die Pausenzeit brauche, um sich auszuruhen,
um »abzuhingen, ist es ihnen, die sozusagen auf weiter Flur jeweils der
einzige islamische und tiberhaupt religiése Mensch sind, auch peinlich,
sich vor den Arbeitskollegen oder Schulkameraden mit ihrer Weltanschau-
ung, die nichts mit dem 6konomischen System und ihrer Position darin zu
tun hat, zu exponieren. Der Grund liegt nicht allein darin, daf} das Beten
nicht unbemerkt von den Kollegen vollzogen werden kann, woméglich un-
ter Autorititsverlust, sondern auch in der subjektiven Trennung zwischen
dem Selbstbild als moderne leistungsstarke Frau in der Arbeitswelt und
dem unterwiirfigen Menschen in der religiésen privaten Beziehung zu

73

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Gott.>® Ein anderes Bild ergibt sich in 6ffentlichen Riumen wie zum Bei-
spiel Universititen oder Schulen, in denen Multikulturalitit und kollektive
Interessenspolitiken sich in Konkurrenz um Ressourcen und Anerken-
nungssymbole formieren und institutionalisieren. Hier steht der kollektiv
formulierte Anspruch auf regelmifiiges Beten und einen entsprechend
ausgestatteten Gebetsraum, der fiir andere zumindest zu den benétigten
Zeiten absolut tabu ist, innerhalb der Mechanismen kollektiver Anerken-
nung.*”

Im Punkte der Systematisierung und Disziplinierung unterscheiden
sich die jungen Frauen ihrer Selbstbeschreibung nach von den ilteren der
Gastarbeitergeneration. Hier verbindet sich Ritus mit Lebensstil. Das Be-
ten, so zeigt sich in biographischen Erzahlungen und vor allem in den Ge-
sprachen untereinander, bildet den Markierungspunkt. Den »traditionel-
len, aus der Sicht der jungen Frauen, faulen, degenerierten, ihren
Glauben nicht (mehr) ernstnehmenden Muslimen der Elterngeneration
wird vorgeworfen, dafl ihnen Selbstdisziplin und Wissen fehlten. Das
kommt fiir sie deutlich in der Praxis des Betens zum Vorschein: Die mei-
sten, so bemerken sie kritisch, beteten nur unregelmafig, wenn sie daran
dichten oder wenn es ihnen gerade passe. Sie verbinden das Beten mit
strategischen Bedeutungen, die den Glauben unterminieren. Eine junge
Frau erzihlt in diesem Zusammenhang von der Gewohnheit ihrer Mutter,
in Phasen des Streits mit dem Fhemann das Beten so lange zu unterlassen,
bis er einlenke, ihn also mit der Verletzung religioser Pflicht zu erpressen.
Die meisten der Frauen monieren, daf}, weniger die Viter, aber besonders
die Miitter nicht nur nicht regelmifig, sondern kaum beten. Bemingelt
wird ebenfalls die Oberflichlichkeit des Betens; statt sich vollig dem Beten
hinzugeben, werde etwa beobachtet, wer gerade zur Tiir hereintrete und
was er mache.

Deutlich wird das Absetzen von einem unsystematischen Volksislam
und seinen Trigern, den Faulen und den Ungebildeten, die, wenn sie iiber-
haupt eine nennenswerte religiése Praxis haben, nicht in der Lage sind, sie
konsequent einzuhalten, sondern sich vom Eigentlichen, vom Wichtigen
durch banale Alltagsdinge und oberflichliche Befindlichkeiten abhalten
lassen. Als ihr Kennzeichen gilt das Nichtwissen, der bloRe Glauben und
die naive unreflektierte GewifSheit, richtig zu handeln und sich nicht auf
Fehler und Korrekturmoglichkeiten hin zu tiberpriifen. Sie sind die reinen
Alltagsmenschen, nur an ihren eigenen >kleinen< Bediirfnissen interessier-
te Nicht-Biirger, die Agnes Heller (1984) charakterisiert hat, keine indivi-
duellen Selbste, sondern die von Foucault beschriebenen »Stultus-Indivi-
duen« (1985: 41), die sich treiben lassen, ohne Intention, sich zu kultivieren

74

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

und sich in den Griff zu nehmen. Damit sind sie nicht nur aus der religis-
sen Perspektive Stinder oder schlechte Muslime, die sich aus Unwissenheit
und Bequemlichkeit selbstverschuldet den Pfad zum Paradies verschlie-
Ren, sondern sie weigern sich, der Logik der Linearitit folgend, sich durch
umsichtiges Handeln und Planen zu entwickeln und zu verbessern. Die
sozialen Effekte liegen fiir die jungen Frauen auf der Hand. In Marokko
zum Beispiel sind es die schlechten Strafen, der Schmutz auf den Strafen,
der symptomatisch sei fiir den Verfall der Gesellschaft durch die Disziplin-
losigkeit der Menschen. Der richtige, konsequente Islam hitte somit die
Bedeutung einer bis in den Habitus wirkenden Entwicklungsstrategie. In
Deutschland ist fiir sie das Gastarbeiterstigma der Effekt dieser Haltung.
Der systematisch praktizierte Islam erscheint in der Funktion der Pidago-
gisierung mit dem Ziel habitueller Verinderung, nicht in der Form blofer
mimetischer Assimilation, sondern der Vertiefung ins Eigene, und somit
als Strategie der Anerkennung als Gleicher. Diese Beschreibung, die Glau-
ben und Wissen, Gliick bzw. Zufall und Methodisierung, Auferlichkeit
und Innerlichkeit kontrastiert, und die nicht nur am Gegenstand des Be-
tens hervortritt, sondern sich fortsetzt und sich fiir die jungen Frauen an
anderen Gegenstinden und in verschiedenen Situationen bestitigt, trans-
portiert eine hierarchisch gesetzte Distinktion.

Selbstaffirmation und Abgrenzung:
Das Essen im Fadenkreuz symbolischer Auseinandersetzungen

Ein Gegenstand der Regulierung in den Kategorien zwischen Erlaubtem
und Nichterlaubten ist das Essen und Trinken. Schweinefleisch und Alko-
hol sind eindeutig verboten. Das Rauchen, ein neuzeitliches Phinomen,
wird in Verbindung mit Verschwendung und Gesundheitsschidlichkeit als
haram oder mindestens als makruh gekennzeichnet. Karaman (1993: 46f.)
und al-Qaradawi (1989: 74) plidieren jeweils nach einer Erérterung, die
die gesundheitlichen Schaden und Verschwendung hervorhebt, fiir die Be-
wertung als haram. In der Praxis ist unter gliubigen Marokkanern das Rau-
chen eher verpont, wihrend tiirkische Muslime kein Problem damit haben,
sich im Biiro der Moschee Zigaretten anzuziinden. Unter den tiirkisch-
stimmigen Muslimas gibt es einige, die rauchen. Meistens waren sie Rau-
cherinnen vor ihrer Islamisierung. Mit der Islamisierung versuchen einige
mehr oder weniger erfolgreich, sich das Rauchen abzugewohnen, wihrend
andere auch kein Problem damit haben, in der Offentlichkeit zur Zigarette
zu greifen. So etwa zlindete sich eine Frau am Rande einer Menge, die sich

75

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

zu einer Kopftuchdemonstration durch die Frankfurter Innenstadt versam-
melt hatte und auf das Startzeichen wartete, eine Zigarette an, vollig unge-
rithrt von den erstaunten bis mifbilligenden Blicken oder dem Getuschel
anderer Muslime. Eine andere raucht gelegentlich in den Schulpausen —
eine Handlung, die ihre Bedeutung im Kontext der Anerkennung durch
die nichtislamischen Mitschiiler, denen sie erst beibringen mufite, daf3 >ihr
Islam« kein Verzicht-Islam ist, erhilt. Bei grofen Treffen der Muslime
kann man die eine oder andere Frau sehen, die sich fiir eine Zigarettenlan-
ge auf dem Parkplatz neben ihrem Auto sozusagen aus der islamischen
Offentlichkeit zuriickzieht. Man soll nicht rauchen, es ist fiir viele ein Zei-
chen mangelnder Selbstkontrolle, aber es ist auch nicht eindeutig verboten,
weil die lange vor dem Tabakgenuf} entstandenen Quellen nichts dazu sa-
gen. Dieser Schwebezustand ist paradigmatisch fiir viele andere Handlun-
gen, die aufgrund von Analogieschliissen, die zwar logisch, aber eben nicht
richtig authentisch sind und daher dem Individuum Spielraume geben.
Beispielhaft ist ebenfalls die Anlagerung mit wissenschaftlichen Griinden,
die zur Entscheidung und Bewertung von Handlungen herangezogen wer-
den.

Eindeutig haram, verboten, ist neben Alkohol der Genuf} von Schwei-
nefleisch. Daf} dieses Verbot eine islamische Weisheit ist, ergibt sich fiir
die jungen Frauen aus medizinischen Begriindungen: Aus homdéopathi-
scher Sicht ist Schweinefleisch ein »bedeutsames Homotoxin (Menschen-
gift)«*®, das den Korper auf verschiedene Weise belastet. Die Neo-Muslime
zeichnen sich aufier durch die Verfuigbarkeit tiber wissenschaftliche Argu-
mente noch durch eine weitergehende praktische Griindlichkeit aus. Auch
Nahrungsmittel, die Gelatine oder den hiufig verwendeten Emulgator
Mono- und Diglycerid enthalten, werden abgelehnt, da Gelatine zermahle-
ne Schweineknochen und Mono- und Diglycerid nicht im einzelnen dekla-
rierte tierische Bestandteile, darunter auch Schweineschmalz oder schwei-
nefleischihnliche Substanzen, enthalten kann. Als Konsequenz verwen-
den viele Neo-Muslimas erhebliche Sorgfalt auf den Einkauf und selektie-
ren das Warensortiment mit groffer Wachsambkeit. Statt wie bisher einfach
in die Regale des Supermarktes zu greifen, werden die Inhaltsdeklaratio-
nen auf den Verpackungen sorgfiltig studiert. Ehemalige Passionen wie
zum Beispiel priferierte Eis- und Schokoladensorten oder auch Gummi-
birchen werden bedauernd abgelegt. Dafl nur der eigenen Kontrolle zu
trauen ist, zeigen gescheiterte Versuche, Efigewohnheiten durch das Aus-
weichen auf Apothekenware, die sich nach eingehender Beschiftigung mit
den Inhaltsstoffen auch nicht als gesiinder erwies, aufrechtzuerhalten.

Die unverheirateten, im elterlichen Haushalt lebenden Frauen wirken

76

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

auf die Miitter ein, die Kiiche umzuriisten. Birzel zum Beispiel sortierte,
als sie von der Gefahr durch die Emulgatoren erfuhr, kurzerhand die gan-
zen Vorrite durch und fiillte den Abfalleimer mit den Waren, die die ent-
sprechenden Bestandteile enthielten. Thre Mutter hielt das fiir Verschwen-
dung, fugte sich aber und erledigte die folgenden Einkdufe nach der
Zulassigkeitsliste, die ihre Tochter fiir sie erstellt hat. Giilay stiefs auf mehr
Widerstand; in ithrem Fall wurde das Essen zum Anlaf fiir einen Macht-
kampf, der zumindest partiell zu ihren Gunsten ausschlug. Sie erzihlt:»

»Meine Eltern konnten das nicht verstehen. Die kamen da mit Argumenten *, ja wir
essen das schon seit 20 Jahren, das kann ja nicht falsch sein (lachend). / Was wir
schon so lange machen, kann ja nicht falsch sein. Das essen wir schon so lange und
*, ich hitte jetzt neue Sachen eingefiihrt und ich wiirde immer nur tibertreiben und
*, die kann ja wohl nicht verhungern und die leben in einer Gesellschaft und so Sa-
chen eben, ja. Die haben das also ziemlich dramatisiert. Und ich achte jetzt unheim-
lich auch darauf, z.B. mit dem Fleisch ist es ein Problem, es muf ja nach dem islami-
schen Recht geschlachtet worden sein, und wenn das Tier betdubt worden ist, also
richtig betdubt, dann darf man das Fleisch nicht essen ...3°... Meine Eltern, die ach-
ten weniger darauf. Die gehen zum Tiirken, kaufen dort das Fleisch ein, essen das
und das mache ich nicht. Die Tiirken machen das nidmlich auch so. Die kaufen ent-
weder von den Schlachthéfen oder von den Deutschen ein, oder wenn sie schlach-
ten, dann eben auch mit *, mit dem Elektroschock erstmal, nur durch Betiubung. Ja,
das ist so eine Sache, * da gab es eben Probleme mit meinen Eltern, daf} ich eben
dies nicht esse, jenes nicht esse, das war denen einfach zuviel. ... Also ich habe mich
meinen Eltern nicht angepaf3t, mufl ich sagen, also ich war ziemlich stur, * weil ich
eben der Meinung war, das ist eben das Richtigere, wenn man wirklich Moslem ist,
wenn man sich * zum Islam bekennt. Wenn man, (4) * sich zu etwas entschlossen
hat, wirklich etwas zu praktizieren, dann sollte man es auch richtig machen. ... Und,
die mufiten einfach einsehen, daf sie bestimmte Sachen falsch gemacht haben, daf}
sie auf bestimmte Sachen achten miissen. Auf Gliick, von wegen, ja, es kann Schwei-
neschmalz sein oder Rindertalg, * also das geht einfach nicht auf Gliick. Man muf
einfach sicher gehen, so ist es im Islam, also, wenn man Bedenken hat, wo es wirk-
lich nicht fest steht, was es ist, dann mufl man einfach darauf verzichten, weil es
eben sein kann, daf} da eben Stoffe drin sind, die man wirklich nicht essen kann.
Und ¥, naja, meine Mutter hat es dann irgendwie eingesehen, die hat sich dann mir
angepaft. ... Also die hat dann auch immer gefragt, ob ich das esse und ob da wirk-
lich was drin ist. ... Der Vater ist ein bifichen eigensinnig gewesen, * ist er immer
noch (lachend). Der hilt das immer noch fiir einen Unsinn so was. Das kann man ja
gar nicht feststellen, das ist deren Meinung. Oder feststellen schon, aber dann woll-
ten die von mir, das war ja der Witz der ganzen Sachen, die wollten von mir dann

77

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

'was tiber Lebensmittelchemie wissen. Ich sollte ihnen sagen, wie das hergestellt
wird, ja, wie das dazu kommt, ja. Ich konnte es natiirlich nicht (lachend), ich studiere
kein Chemie oder ich kenne mich damit auch nicht so gut aus. Aber, ich meine, das
wurde eben von *, Leuten, herausgefunden, die sich damit auseinandergesetzt ha-
ben und Lebensmittelchemie kennen oder andere Wissenschaftler, Erndhrungswis-
senschaftler oder so. Und auch, wenn ich zum Beispiel die Mdglichkeit gehabt hitte,
das zu erkliren, die hitten es ja gar nicht verstanden, wenn ich da angekommen
wire mit Molekiilen und Atomen und chemischen Reaktionen, die hitten es ja gar
nicht begriffen, ja. Das ist also vélliger Unsinn gewesen, was die von mir verlangt
haben, nur um sich eben zu rechtfertigen.«

Deutlich kommt die Frontstellung zwischen einer konsequenten Systema-
tisierung, die mit Hilfe der Wissenschaft bis ins unsichtbare Innere, sozu-
sagen bis in die molekularen Details dringt, als »das Richtigere ..., wenn
man sich entschlossen hat, wirklich zu praktizieren« und dem >Auf-gut-
Gliick-Islams, der sich am AuReren, am Augenschein, am Konkreten, Ge-
wohnten orientiert, statt sich mit dem Moglichen, mit Zweifel und Verzicht
herumzuplagen, zum Vorschein. Zugleich manifestieren sich die tiber Bil-
dung und Habitus entstandenen Differenzen zwischen den Generationen,
wie sich Giberhaupt das Habituelle, das personlich Habituelle, in Verkniip-
fung mit wissenschaftlich-rationalen Argumenten als Mittel der Auseinan-
dersetzung in den Vordergrund schiebt.

Offensichtlich findet keine Anbindung an bestehende »Formen mo-
derner >Effbewegungen«« statt, in denen »ausgehend von der Ernihrung ...
ein Modell der Zivilisationskritik entworfen ... wird«, um eine »Utopie der
Einheit zwischen individueller und kollektiver Identitit in Harmonie mit
der Natur« (Mann 1991: 6f.) herzustellen, wenngleich Argumente aus der
Okologie und dem Tierschutz fallen. Zwar bestehen ideologische Uberein-
stimmungen mit der Okologie (vgl. z.B. von Denffer 1993), aber zur 8kolo-
gischen Bewegung besteht eine grofle Distanz. So werden keine Bio-Liden
oder Reformhiuser aufgesucht, sondern man bleibt im Supermarkt.s* Al-
lerdings gibt es auch Uberschneidungen. So hat die oben zitierte Giilay im
elterlichen Haushalt den tiirkischen Tee durch chinesischen ersetzt wegen
der radioaktiven Bodenbelastung seit dem Reaktorunfall im sowjetischen
Tschernobyl.

Die vom Islam abgeleitete >positive« Diitetik, eine »Praktik der Diit als
Lebenskunst« (Foucault 1989a: 140), die, orientiert an der eigenen ideellen
Konstitution und ihrer Beziehung zu Elementen der Aulenwelt, in ein
Netz von Vorschriften und MaRnahmen miindet, konzentriert sich auf ihre
eigenen Gegenstinde. Sie steckt, nicht ohne Anleihen zu machen, ihren

78

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

eigenen Rahmen ab. Auf den ersten Blick besteht die Intention darin, die
Regeln des Islam mdoglichst perfekt zu befolgen, das praktisch umzuset-
zen, an dessen Weisheit man glaubt und das fiir einen selbst nur gut sein
kann. Die Konsequenz und die besondere Vorsicht, die die jungen Frauen
an den Tag legen, bezeugen, daf} die Regeln um das Essen ein praktisches
Feld bilden, aus dem heraus gleichermaflen die Konstitution des Selbst als
ethisches Selbst und als distinguiertes Selbst Form annehmen. Die selbst-
affirmative Distinktion geht in zwei Richtungen: als Abgrenzung im inner-
muslimischen Bereich und als selbst vollzogene Abgrenzung von den Stra-
tegien der Entwertung und kulturellen Okkupation der nicht islamischen
Anderen. Beiden wird gleichermaflen demonstriert, dafé, im Gegensatz zur
ersten Migrantengeneration, die Verfiigung tiber Wissen, Willen und Dis-
ziplin besteht, selbst die verborgenen Details — Gelatine, Mono- und Di-
glyceride — aufzuspiiren und zu kontrollieren. Giilays Ausfithrungen iiber
die Auseinandersetzungen bei Tisch bringen deutlich zum Ausdruck, dafl
es um die Verinderung von Machtkonstellationen und der eigenen Positi-
on in ihnen geht. Ihre Mutter paft sich an sie an, ob aus Einsicht in die tiefe
Logik oder nur, weil sie sich Szenen und tiberfliissige Arbeit ersparen will —
denn die anderen ebenfalls erwachsenen Kinder, die die Religiositit der
Schwester zwar fiir einen Tick halten, aber ebenfalls das Essen verweigern,
wenn der Verdacht aufkommt, daf »da was Gesundheitsschidliches drin
ist« —, bleibt dahingestellt. Mit dem Vater hingegen, der sich als Muslim
versteht, kommt es zu einer harten Frontstellung. Hier verkehren sich die
Rollen, indem die Tochter Verbote setzt und zwar wissenschaftlich begriin-
dete, die, wie sie ihm zu verstehen gibt, er zu begreifen nicht die Vorausset-
zungen hat. Mit abstraktem Wissen erwirbt sie Selbstsouverinitit gegen-
tiber seit langem wirkender Autoritit. Die Geschwister wiederum, mit
denen sie nicht mehr iiber Religion redet, weil diese Gespriche immer in
Streitereien endeten, islamisiert sie in gewisser Weise auf praktischem
Wege.

Das Essen als Bestandteil symbolischer Auseinandersetzungen im
Hinblick auf Selbstsouverinitit und kulturelle Okkupation durch die nicht-
muslimischen anderen kommt in einem anderen Fall klar zum Ausdruck.
Dabei handelt es sich um eine junge Frau, Hamida, die seit dem Siuglings-
alter in deutschen Kinderbetreuungseinrichtungen aufwuchs, weil die
Mutter arbeitete, und zum Schuleintritt Verwandten in Marokko tiberge-
ben wurde, bei denen sie bis zum Beginn ihres Studiums lebte, denn der
Vater war ziemlich plétzlich zu dem Entschlufl gekommen, dafl es besser
sei, dafé »seine Kinder als Marokkaner aufwachsen«:

79

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

»Die Leute, die hier aufwachsen, die meisten Kinder leben in zwei Welten, also sie
wissen nicht, ob sie {iberhaupt Marokkaner sind oder Deutsche. Also diese Probleme
hatten mehrere Eltern, die ihre Kinder hier gelassen haben. Weil, Kinder, die kon-
nen Freiheit bekommen hier in Deutschland zu machen was sie wollen und bei uns
ist es nicht gut, irgendwie. Ich weif nicht, also. Nun, ich bin auch der Meinung, daf}
viel Freiheit fiir kleine Kinder nicht gut ist, weil ein Kind weif nicht, was richtig und
was falsch ist. Aber wenn man diese Freiheit von Anfang an bekommt, dann ist die-
ses Kind irgendwie verloren, weil Freiheit bekommt man erst, wenn man richtig
weif3, das sind die Regeln und das sind die Gegen- irgendwie, die Gegensitze sozusa-
gen oder was weif ich. Und wenn man diesen Boden iiberhaupt nicht hat, dann geht
man hier, geht man dort, man weif} tiberhaupt nicht mehr, was man ist irgendwie.
Was bin ich tiberhaupt, ein Marokkaner oder ein Deutscher oder ein Moslem oder
was weifd ich. Und besonders war es bei mir schwer, weil *, ich war total kraf3, weifd
ich nur, total bescheuert. Erst als ich nach Marokko gegangen bin, hab ich mich total
verdndert, muf3 ich sagen, bin ich ein braves Midchen geworden. Weil ich war stin-
dig mit, mit zwei Monaten bin ich schon in der Kinderkrippe, also ich sehe meine
Mutter nur selten und sofort nach der Kinderkrippe bin ich zum Kindergarten ge-
gangen, also die meiste Zeit bin ich mit Deutschen, also in eine deutsche Umgebung
und natiirlich die Deutschen, die geben mir, was die haben, die lesen mir Geschichte
usw. und das ist normal, weil eine Deutsche wird nicht sagen, okay, du bist jetzt
Moslem und wir werden fiir dich alleine einen Kurs machen, das geht nicht. Also,
alle Kinder sind gleich behandelt in einem Kindergarten und deshalb bekommen wir
auch Sachen, die total nicht zu unserer Kultur gehéren, zum Beispiel Geschichten,
man i3t alles und meistens ist auch Schwein da gekocht, verstehen Sie, solche Sa-
chen, solche Kleinigkeiten eben. Aber zum Beispiel, wenn ich mich daran gewéhne,
alles zu essen, alles zu horen und alles zu akzeptieren, dann hab ich eben keine Per-
sonlichkeit mehr irgendwie als Marokkanerin und als Muslim. Aber als Mensch na-
tuirlich, ich hab alles bekommen, was man braucht eigentlich. Also vom deutschen
Denken jetzt her.«

Paradigmatisch ist die multikulturelle bzw. kulturrelativistische Haltung,
die bei Hamida, die durch ihre mehrfach translokale Biographie — erst auf-
gewachsen in Deutschland, dann in Marokko, dann zum Studium nach
Deutschland — und ihre pidagogische Arbeit als Leiterin einer Midchen-
gruppe, durch die sie einen Blick fiir die Schnittstellen von islamischer und
>westlicher« Lebensfithrung hat, besonders sensibel ist fiir Unterschiede
und die Arbeit des Subjekts zur Ordnung dieser Unterschiede, zum Vor-
schein kommt. Keine strikten Contra-Positionen werden aufgestellt — etwa
»the sUmmac contra the >West« oder »»Muslims< contra Christians«, wie
Karin Werner (1997: 223f.) bei altersgleichen dgyptischen islamisierten

8o

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

Frauen feststellt —, sondern die Frage der Einbettung, einer >gerechtenc<
Einbettung und der Nuancen, der »Kleinigkeiten« ist wesentlich. Diese
Kleinigkeiten sind es, die Identitidt machen und dazu zihlt ganz wesentlich
das Essen. Im Netz der Einkreisung durch symbolische Akte und Gegen-
stinde wie Bilder, die unterschlagen werden, zum Beispiel die Kopftiicher
oder Moscheen in den Bilderbiichern, mit denen sie im deutschen Kinder-
garten aufgewachsen ist und die sich unbemerkt einschleichen, kulturelle
Identitit formen bzw. kolonisieren, wird das Schweinefleisch zu einem der
wenigen ganz deutlichen Markierer der Differenz und der Anerkennung
von Differenz. Es zeigt einem, wer man ist. Freiheit wird gegen Identitit,
die iiber Selbstkontrolle, Selbstautoritit, Selbstbearbeitung erfolgt, gesetzt.
Freiheit im Sinne von Nichtregulierung ist dabei nicht generell negativ,
aber sie niitzt der Person nichts, die sich dadurch nicht erkennen kann. Sie
niitzt dem Anderen, der sich tiber ein Regelsystem erkennt und hilt,
nichts. Es ist, an Marcel Mauss (1984) ankniipfend, eine schlechte Gabe,
die den Annehmenden moralisch erniedrigt, weil er sie nicht adiquat erwi-
dern kann. Er kann sie nicht nutzen fiir seine Personlichkeitsentwicklung.
Sie macht ihn »bescheuerts, verriickt, sie dezentriert ihn, weil sie nur ein
spirlicher Ersatz ist fiir das, was ihm statt dessen vorenthalten wird, was
ihm im gegebenen institutionellen Rahmen nicht gegeben werden kann.
Kultur, Moral und Institution stehen nicht in einem homologen Verhilt-
nis, miissen also zwangslaufig zu Konflikten fiihren, die der einzelne aus-
zustehen hat (Douglas 1991). Der Andere kann sich nur selbst konstituie-
ren. Dazu braucht er die »Kleinigkeiten« der Alltagspraktiken wie die
Regulierung des Essens. Hamida argumentiert hier nicht von der Religion
her, sondern stellt die Personlichkeitsbildung — ein Code-Wort fiir das Reli-
giose —in den Zentrum des Gedankens. Nicht »alles zu essen« hat den glei-
chen Stellenwert wie nicht »alles zu horen und alles zu akzeptieren«. Die
bewuflte Beschrinkung auf die Essenz, auf das Partikulare ist das Grund-
thema. Hamida zeigt hier eine Klarheit und eine Radikalitit, die sie von
den anderen Frauen, die in Deutschland aufgewachsen und fester darin
verankert sind, unterscheidet. Sie ist nicht nur eine sehr genaue, zeichen-
bewufite Beobachterin, sondern sie erfiillt zudem als >Original-Muslimac
mit Entwicklungshelferfunktion eine sich selbst auferlegte pidagogische
Pflicht, klare Zeichen, Wege und Ziele zu setzen.

Aber auch bei anderen kommt zum Vorschein, dafl das Essen nicht
rein religiosen Charakter hat — eine Bedeutung, die aus ethnologischer und
distinktionstheoretischer Sicht nie alleine steht (Bourdieu 1982; Douglas
1985) —, sondern ins Spiel von Selbstaffirmation und Abgrenzung einge-
bunden ist. Die Selektion des Essens steht symbolisch dafiir, nicht mehr

81

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

alles dieser Kultur, die einen und die eigene Identitit zu okkupieren sucht,
zu schlucken, sondern nach eigenen Kriterien, nach einer eigenen Ord-
nungslogik zu priifen und fiir sich fiir gut zu befinden. Die Frauen fithren
das Essen als Gegenstand der symbolischen Auseinandersetzung nicht ein,
sondern es ist als solcher vorgingig vorhanden und erfahren worden als
Entwertungsstrategie der Anderen. So fiihrt etwa die bereits oben zitierte
Giilay im Rahmen ihrer Erzihlung an, daf lange vor ihrer Islamisierung,
als sie noch gefirbte Haarstrahnen hatte und die Kleidung trug, die alle tru-
gen, so dafl sie sich ihrer Ansicht nach von ihnen nicht unterschied, sie in
der Klasse unter Tiirkenwitzen zu leiden hatte, Witze, die nicht direkt ge-
gen sie gerichtet waren, aber ihr ihren Status deutlich vor Augen fiihrten.
Dazu gehoérte der Witz >Frither standen die Tiirken vor Wien; jetzt stehen
sie vor Aldi< — eine deutliche Anspielung auf eine Kultur der Notwendigkeit
(Bourdieu 1982) iiber geschmacklosen Billigkonsum, zudem noch durch
die historische Verbindung konnotiert mit Degenerierung und einer quasi
wesensmifligen Unfihigkeit, in Europa Fufl zu fassen. Auch eine andere
Frau erwihnt das Traktiertwerden mit Tiirkenwitzen; sie bezieht sich auf
eine Szene, die mindestens zehn Jahre zurtickliegt:

»Ich hab mir nie daraus was gemacht. Nie. Das hat mich doch nie bewegt gehabt.
Heute, im Nachhinein, tut mir das dermaflen weh, ja. Der (ein guter Freund, S.N.)
hat gesagt, >wie, du willst nicht beiffen gute Schweinewurst?<. >Nee, hab ich gesagt,
»da ist kein Knoblauch drin, das ef$ ich nicht.< Das ging an mir einfach runter. Das
prallte ab, aber, heute sogar, im Nachhinein, tut mir das weh.«

Zu dieser Zeit bestand fiir sie noch lingst kein Gedanke daran, sich zu isla-
misieren. Sie wufite, wie fast alle Kinder aus islamischen Familien, dafl
Schweinefleisch nicht gut ist und daf sie es nicht essen sollte. Im Nachhin-
ein, als sich ihr das Verbot als mehr als eine blofle Marotte erschliefit, die
im Zusammenhang mit mangelnder Aufklirung und Bildung steht, son-
dern als Bestandteil eines ethischen Systems, als Teil einer »kulturellen
Vernunfts, die sich in Essensgewohnheiten niederschligt (Sahlins 1981:
242) sieht sie eine Entwiirdigung. Vor allem auch sieht sie, die sich frither
in der politisch linken Szene ihrer Heimatstadt engagierte und sich als »gut
integriert« verstand, worin sie hiufig bestitigt wurde durch die Mitteilung,
sie sei eine »andere Tiirkin« — ein Satz, den sie heute so versteht, daf sie
keine Tiirkin sein durfte und sich das Pridikat des Besseren nur tiber An-
passung und Verleugnung wesentlicher Elemente, die ihre Identitit aus-
machten, erkaufte — sich in der Retrospektive als partikulare Person von
ihrem eigenen Freundeskreis, dem sie vertraute, nicht mehr ernst genom-

82

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

men. Auch als die »andere Tiirkin« wird sie tiber solche zudem in unzu-
langlichem Deutsch vorgebrachten Bemerkungen wie die mit der »Schwei-
newurst« {iber ein Kollektiv oder die Imagination eines Kollektivs identifi-
ziert, dem sie sich selbst durch ihr Denken und Handeln nicht zugehorig
fithlt. Ttirkische oder marokkanische Eltern zu haben, die als Gastarbeiter
gekommen sind, kann somit, das ist die Lehre, die sie mit anderen Erzihle-
rinnen teilt, jederzeit in interaktiven Situationen als Strategie der individu-
ellen Deklassifizierung eingesetzt werden und die persénliche Arbeit der
Biographie- und Selbstkonstitution entwerten, ja zunichte machen.

Das Essen ist ein Markierungspunkt, der die Frauen bzw. die Kinder
aus muslimischen Familien mit einer Ordnungspraxis konfrontiert, die
uiber ihren Kopfen besteht. Sie bemerken die doppelte Ebene, das heifdt,
dafl das Essen nicht nur eine persénliche Angelegenheit ist, die man wih-
len oder abwiahlen kann, sondern ein Zeichen symbolischer Auseinander-
setzungen, in die man als Person ohne eigenes Zutun, ohne Kontrolle in-
volviert ist. Mit der Islamisierung werden sie zu Zeichenexperten. Sie
werden sich der Klassifizierung durch Zeichen bewufit, ergreifen sie und
drehen sie um, kodieren sie neu. Religiése Regulierungen wie das Verbot
des Genusses von Schweinefleisch und das Schichten geben den normati-
ven Rahmen, aber die Subjekte setzen das Normative um in eine Alltags-
praxis, die durch ihre biographisch bestimmte Position in den Feldern der
sozialen Auseinandersetzung geformt ist. Der Ritus flie3t ein in die Selbst-
konstitution; er korsettiert und macht dadurch unmittelbar leiblich fiihl-
bar, wer man ist. Er erzeugt Distanz, aus der heraus Identitit in einem
Spiel zwischen dem religiésen Ritus und dem Alltagshandeln erzeugbar
ist. Durch »kulinarisches Handeln« (Neumann 1993: 421) und seine spezi-
fische Einbettung in eine eigen-sinnige Bedeutungsorganisation treten die
jungen Frauen als taktierende Subjekte in die symbolischen Auseinander-
setzungen ein.

Exkurs: Das Schichten

Distinktionsbestrebungen bzw. Differenztendenzen zeigen sich, wie in der
oben angefithrten Erzihlsequenz Giilays hervortritt, auch im Punkt der
Schlachtung. Threr Ansicht nach ist die Schichtung erforderlich. Deutlich
wird bei ihr, daf Islamisierung und Ethnisierung nicht gleichzusetzen
sind. »Zum Tirken« zu gehen, 16st nicht das Problem der Ethik. Das trifft
vielleicht fiir die dltere Generation zu, die vertraut, aber nicht weifl. Die auf
Systematik trainierten Jiingeren zeigen sich hingegen kompromiflos.
»Der Tirke«, der tiirkische Hindler oder Schlachter unterliegt den glei-

83

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

chen Auswahlkriterien, den Regeln einer Universalisierung, die das Ethni-
sche kontextualisiert.

Hinsichtlich des Schlachtens gibt es verschiedene Einschitzungen. So
halten einige Gelehrte es fiir unentbehrlich, daf wihrend dieses Aktes der
Name Allahs ausgesprochen wird. Andere halten das Fleisch fiir genief2-
bar, wenn keine Nennung, vor allem nicht die eines anderen Gottes erfolgt.
Verbreitet ist mit dem Hinweis auf die Aussage des Propheten, daf} die
Speisen und Zubereitungsarten der Leute der Buchreligionen (Juden,
Christen, je nach Auslegung auch Buddhisten, Brahmanen, Parsen) halal
sind (mit Ausnahme des Schweinefleischs) auch die Auffassung, daf auch
andere Schlachtmethoden wie das Einsetzen von Elektroschock erlaubt
sind. Die beiden bereits zitierten zeitgendssischen Gelehrten, al-Qaradawi
und Karaman legen dies dar, priferieren aber das >ur-islamische«< Schich-
ten letztlich durch ein eher technisches Argument, indem sie auf die relativ
qualfreie Tétung durch diese Methode hinweisen (Karaman 1993: 38f.; al-
Qaradawi 1989: 52f.). Das Schichten ist also nicht Voraussetzung fiir den
Genuf von Fleisch, aber es ist eindeutig >richtig« islamisch. Der einzelne
kann hier wiederum entscheiden, wie er sich zu dieser Frage verhilt. In der
islamischen Praxis in Deutschland gibt es verschiedene Alternativen: Ein
Laden, der zu einer Siileymancilar-Gemeinde gehort, bietet, allerdings zu
einem hoheren Preis, Fleisch an, das von einem speziellen Schlachthof aus
einer weiter entfernten Stadt kommt. Die Ahmadiyya-Gemeinde hingegen
hat nicht solche Méglichkeiten (oder sucht sie nicht), sondern arrangiert
sich mit den gegebenen Bedingungen. Eine junge Frau verweist vage auf
>Moglichkeitens, wie sich Muslime zu helfen wiiten und deutet auf ge-
heim betriebene Schlachtungen. Andere schrinken ihren Fleischgenufd
drastisch ein oder essen kein Fleisch, wenn sie nicht sicher sind, daf3 das
Tier nach islamischer Methode geschlachtet wurde. Wieder andere greifen
zu einer Art Selbsthilfe, indem sie den Hinweis einer Frau, einer Deut-
schen, die sich der sufitischen Lehre angeschlossen hat, folgen: Demnach
wird zum Beispiel ein konventionell geschlachtetes Huhn genufitauglich
gemacht, indem man vor der Zubereitung dreimal bismillah spricht. Die
Alltagspraxis weist somit verschiedene Umgangsformen auf.

Die weibliche islamische Kleidung: Die isthetische Dimension
Das Eingreifen in die Ordnungspraxis symbolischer Auseinandersetzun-

gen erfolgt auch in bezug auf die angemessene weibliche Bekleidung. Mit
ihr tritt das Interkulturelle als Konstitutionsbedingung stirker in den Vor-

84

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

dergrund. Essen und Beten sind vornehmlich selbstbezogene Handlun-
gen. Das Beten nach islamischem Ritus befindet sich an der Grenze nach
auflen, wird aber von den jungen Frauen in der Regel nach innen verscho-
ben, der Offentlichkeit entzogen. Mit der Kleidung hingegen, die zugleich
eine Technik der Selbstkonstitution wie der Selbstreprisentation ist, findet
Kommunikation mit den anderen statt, steht Selbstaffirmation im Aus-
tausch mit den anderen. Insbesondere die Kleidung ist ein Zeichen der
Grenzginge. Sie ist weniger durch den Ritus vereinnahmt, aber hinrei-
chend an ihn gebunden, um als auch von anderen intuitiv so verstandenes
Instrument der »Souverdnitit tiber sich selbst« (Foucault 1989b: 116) zu
fungieren. Im Gegensatz zum festgelegten Rituellen, dessen Mittel die Re-
petition ist und dessen positive individuelle Ausdrucksform nur in die Hy-
perkorrektheit miinden kann, 6ffnet sie ein Spiel der kreativen Moglichkei-
ten, »sich als Subjekt seiner eigenen Handlung zu konstituieren und zu
erkennen« (ebd.). Deutlicher als beim Essen zeigt sich bei ihr die Bezie-
hung zwischen »body hexis and discourse« (Starrett 1995), die Konfigurati-
on von koérperlicher Ordnung, Selbstaffirmation und sozialer kompetitiver
Ordnung.

Im Zusammenhang mit dem Essen ist vornehmlich der ethische
Aspekt im Sinne des Entwurfes einer ethischen Lebensfithrung zur Spra-
che gekommen. Mit der Kleidung riickt der 4sthetische Aspekt in den Vor-
dergrund. Einerseits besteht bei den jungen Frauen die unmittelbare In-
tention, Inhalt und Form, Innen und Auflen als sich widerspiegelnd zu
reprisentieren. Uber korperliche Asthetik vermittelt sich zudem die parti-
kulare Ethik sinnlich evokativ in einen universalen Kontext, iibersetzt kom-
plexe Inhalte und Zusammenhinge, die im alltagsweltlich spontanen Rah-
men nicht erklirbar sind und auch nicht erklirbar zu sein brauchen, in
sinnlich-praktische Erfahrungen und reprisentative Zeichen und Bilder
(Jameson 1991; Lukacs 1963, 1962: 578f.). Insofern spielt die Kleidung —
durch die Vermittlung ins Universale, wohingegen Essen und Beten weit-
gehend partikular, selbstbezogen bleiben — als Bestandteil der Islamisie-
rung in den Erzihlungen, wenn man die quantitativen Anteile zugrunde
legt, eine wesentlich groflere Rolle als das Essen.

Ein Blick auf den normativen Diskurs zeigt, daf} eine der umstritten-
sten Fragen, die weibliche Kleiderordnung, in den Quellen relativ knapp
abgehandelt ist. Das zeigen drei Autoren, die jeweils bestimmte islamische
Bevolkerungssegmente erfassen: Yusuf al-Qaradawi (1989: 133f.), Hayret-
tin Karaman (1993: 52f.) sowie Rabia Yalniz (1993) in dem von der Ahmadi-
yya-Gemeinde vertriebenen Heft mit dem Titel »Uber den Schleier«. Als
Grundlage dienen ihnen jeweils ein Hadith (al-Qaradawi und Karaman)

85

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

und zwei Koranverse (Yalniz). In dem Hadith sind Frauen erwihnt, »die
nackt sind, obwohl sie bekleidet sind, die verfithren und verfiihrt werden,
deren Haare wie die geneigten Kamelhocker frisiert sind« (al-Qaradawi
1989:793?), womit sie sich den Weg ins Paradies versperren.3 Daraus wird
abgeleitet, dafl enganliegende und durchsichtige Kleidung haram ist. In
Sure 24 Vers 32 heifit es, dafl Frauen

»ihre Reize nicht zur Schau tragen sollen, bis auf das, was davon sichtbar sein muf,
und dafR sie ihre Tiicher iiber ihren Busen ziehen sollen und ihre Reize vor nieman-
dem enthiillen sollen als vor ihren Gatten, oder ihren Vitern ...« (usw.). In Vers 6o
der Sure 33 » ...sollen ... die Frauen der Gldubigen ... ihre Tiicher tief {iber sich zie-
hen ... Das ist besser, damit sie erkannt und nicht belistigt werdenx.

Rabia Yalniz leitet daraus ein Verschleierungsgebot ab und fiihrt tiberdies
an, dafl der Schleier »uns hilft, héchste moralische und spirituelle Eigen-
schaften zu entwickeln (1993: 14).3¢ An anderer Stelle, in Huda, einer
deutschsprachigen islamischen Frauenzeitschrift, in der Fragen einer isla-
mischen Alltagspraxis breit thematisiert werden, finden sich bezugneh-
mend auf Diskussionen mit dem Theologen Qaradawi in Miinchen im Jah-
re 1996 folgende Aussagen:

»[Es] sei vollig egal, womit der Korper bedeckt ist, wichtig ist doch nur was bedeckt
ist. Ob eine Frau einen Djilbab, eine Manto, eine Abaye oder sonstwas trigt, ist un-
wichtig ... Auflerdem wollte er (Qaradawi) sich nicht darauf festlegen, bestimmte

erlaubte Farben zu nennen.«

Es gebe von Kultur zu Kultur unterschiedliche Priferenzen und Bedeutun-
gen. Angesichts der Situation »einer multikulturell-islamischen Gesell-
schaft, wie wir sie in Deutschland vorfinden« sei es miilig, verbindliche
Definitionen fiir eine islamische Kleidung zu suchen, insbesondere was
die Bestimmung als minnliche und weibliche Kleidung betrifft, sondern
»wir (sollten) uns den kulturellen Gegebenheiten anpassen ..., wenn wir
uns in einer kulturell relativ homogenen Gesellschaft befinden« (Huda
1996: 13). Diese Aussagen markieren zusammen mit der Feststellung, dafl
die Verschleierung in der Frithzeit das Statuszeichen eines freien Men-
schen gewesen sei, und der Definition, daf Gesicht, Fiile und Hinde als
das, was aus funktionalen Griinden sichtbar sein miisse, in etwa den deut-
schen bzw. deutschsprachigen islamischen Diskurs um die duflere Er-
scheinung der islamischen Frau in der Offentlichkeit.

Im alltagspraktischen Kontext wird auf die oben genannten Quellenver-

86

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

weise Bezug genommen. Sie werden nicht in Frage gestellt, aber sie wer-
den als ein Rahmen begriffen, dessen Fiillung in den Details von den ein-
zelnen selber vollzogen wird. Das zeigt sich etwa an der fiir den Sommer
relevanten Frage nach dem passenden Schuhwerk. Wihrend die einen blo-
e Sandalen fiir angemessen halten, bestehen die anderen auf Striimpfen
und festen Schuhen. Diskussionen iber diese oder dhnliche Fragen verlau-
fen in der Regel so, daf die verschiedenen Positionen nebeneinander be-
stehen bleiben, ohne daf? ein Anspruch auf Regelverbindlichkeit formuliert
wird. Es gibt keine Autoritit, die hier entscheiden konnte.

Die Hose — Ein Zeichen der Selbstsouverinitit

Ein umstrittenes Kleidungsstiick unter islamischen Frauen ist die
Hose. Aus traditioneller Sicht ist sie eindeutig ein mannliches Kleidungs-
stiick. In den Stileymancilar-Gemeinden trifft man keine Frau an, die Ho-
sen trigt. Aus orthodoxer Sicht ist sie ein problematisches weibliches Klei-
dungsstiick. Mit dem Hinweis darauf, dafl der Prophet das Nachahmen
von Kleidung und Verhalten des anderen Geschlechts verdammt habe,
sieht al-Qaradawi (1989: 80) in solchen Handlungen, allerdings ohne das
Tragen von Hosen zu erwihnen, eine Zerstérung der natiirlichen Ord-
nung, wihrend Karaman (1993: 52f.) von »seelischer Stérung und sittlicher
Verirrung« spricht. Ob diese Zustinde bereits mit dem blofen Tragen von
Hosen beginnen, bleibt unerwihnt. In der Alltagspraxis findet man glei-
chermaflen Frauen, die nur Rock oder nur Hose tragen oder alternieren.
Aus dem Untersuchungssample gehen keine eindeutigen Kriterien hervor,
warum sich welche Frau generell fiir oder gegen das Tragen von Hosen
entscheidet. Einige priferieren Rocke als weiblicher, vor allem mit steigen-
dem Alter, das heifdt etwa ab 18, 20, als angemessener. Sie finden Hosen
aber gleichwohl »praktischer« und »besser«, weil sie den Kérper vollstindi-
ger bedecken und weniger Korperkontrolle erfordern, und auch »schéner«.
Sie verpdnen das Tragen von Hosen keineswegs, sondern betrachten sie als
individuelle Wahl. Manche Spitislamisierten bevorzugen jetzt Rocke, auch
wenn sie sie vorher haflten, als ein Manifest ihrer eigenen Wandlung fiir
sich. Die Wahl, wann was getragen wird, kann aber auch strategische Griin-
de haben. So ist es sicherlich keineswegs ein Zufall, wenn eine junge, du-
Rerst zeichen-bewufite Frau in der Schule, in der fast alle Gleichaltrigen
Hosen tragen, Rocke priferiert, aber ausgerechnet auf dem Fest einer Mo-
schee, an dem mehrheitlich traditionell eingestellte Frauen aller Alters-
gruppen teilnehmen, in Hosen erscheint. Fiir manche ist es weniger eine
Frage des Prinzips, ob das Hosentragen mit einem islamischen weiblichen
Lebensstil kompatibel ist oder nicht, sondern sie relativieren und machen

87

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

es von der Figur der Trigerin abhingig: Sie miisse schlank genug sein, um
die Unauffilligkeit des weibliches Korpers zu gewihrleisten. Man mufd »es
sich leisten kénnen« Hosen zu tragen und es gilt offensichtlich als Makel,
es sich nicht leisten zu kénnen. Davon zeugen die vielen Gespriche um das
Thema Gewichtsreduktion. Einige der Frauen benutzen Heimtrainer oder
besuchen regelmifiig FitnefR-Studios. Ersichtlich ist, ob das Tragen von
Hosen das Ziel ist oder nicht, eine starke Orientierung an der vorherr-
schenden Kérperkultur.

Fiir einige der Frauen gehort das Hosentragen zur Selbstaffirmation
als moderne, selbstbewuf3te Muslima. Es markiert das Ende der Nicht-Sou-
verdnitit. Das ist zum Beispiel der Fall bei Serpil. Sehr traditionell erzogen
— im Elternhaus sowie durch mehrjahrigen Aufenthalt in einem ttirkischen
islamischen Midcheninternat — begann sie im Alter von neunzehn Jahren
Hosen zu tragen. Fiir sie war das ein Akt der Befreiung von traditionell-isla-
mischen Normen, die ihr bisher als zu eng und nicht richtig erschienen wa-
ren, von der starken elterlichen Kontrolle und von der Tortur, sich in der
Schulklasse nicht dazugehdérig zu fithlen, »mit dir selbst nicht zufrieden«
zu sein, »weil die anderen immer so gucken, ... weil alle auf das Aufere
achten«. Sie begibt sich durch die Auseinandersetzung um ihre Kleidung
in einen Machtkampf mit den Eltern und beginnt, ein festes Machtgefiige
aufzubrechen. Kleidung, in diesem Fall die Hose, bildet einen konkreten
Gegenstand, iiber den Machtbeziehungen etabliert, aber auch in Frage ge-
stellt werden. Bereits in ihrer Kindheit war sie Gegenstand von Auseinan-
dersetzungen: Der auf Haltbarkeit und Zweckdienlichkeit Wert legende
Vater pflegte ihr »potthiRliche Oma-Schuhe« zu kaufen, die sie zu Récken
tragen mufite. Hosen waren nur in Verbindung mit Récken erlaubt und
unter diesen Bedingungen fiir sie nicht tragbar. R6cke sind fiir sie, ebenso
wie spiter Mintel, zu einem Zeichen von Macht und Unterdriickung ge-
worden. Nach mehrjihrigem Aufenthalt in einem tiirkischen islamischen
Midcheninternat, in dem sie sich sehr wohl fiihlte und das sie zu ihrem
Bedauern verlassen mufite, weil die finanzielle Lage der Eltern sich dra-
stisch verschlechtert hatte, pflegte sie zwei Jahre in »tiirkischen Klamot-
ten, »so wie es iiblich ist fiir Frauen, sich anzuziehen«, nimlich mit knie-
bedeckendem Rock, Feinstrumpthosen, in den Rock gezogener Bluse,
Grtel und »klar, weil das alles so eng sitzt und so kurz, da sieht man alles,
dann muf} man ja auch einen Mantel driiber tragen«, im Klassenzimmer
zu sitzen. Dann beschlof sie dieser »Qual« ein Ende zu machen, begin-
nend mit weiteren und lingeren Récken und Blusen, um den Mantel able-
gen zu kénnen. Heute trigt sie prinzipiell keine Mintel mehr, aber auch
keine Rocke. Das Tragen von Hosen allerdings hat sie sich erkimpfen miis-

88

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

sen. Uberhaupt sieht sie, wie die anderen Frauen auch, das Erkdmpfen, das
Ringen um das Erkennen und Durchsetzen der eigenen Bediirfnisse so-
wohl zu Hause wie auch auflerhalb, als ein Leitmotiv ihrer Biographie. Ei-
nen Wendepunkt markiert dabei ihr Kampf um das Tragen von Hosen, der
auf die bereits eingeschlagenen Veranderungen folgt. Im Alter von neun-
zehn, kurz nach dem Abitur und kurz nachdem sie erstmals junge Frauen,
darunter vor allem eine Muslima deutscher Abstammung kennengelernt
hatte, deren Einstellung zum Islam nicht von lokalen Traditionen geprigt
war, die »anders gedacht haben ... so wie ich das oft tue« und die ihr gezeigt
haben, »das ist doch kein falscher Gedanke, den du da im Kopf hast«, fithlte
sie sich »ermutigt« und »reif dazu, endlich mal meine Meinung zu sagen,
offen dariiber reden zu kénnenc, das heifit, die Eltern damit zu konfrontie-
ren, dafd sie beschlossen habe, Hosen anzuziehen. Folglich kaufte sie sich
eine Hose, zog sie an und wartete auf die Reaktionen. Prompt kamen »bose
Blicke: nein, darfst du nicht«. Daraufhin erfolgte ein Schlagabtausch isla-
misch legitimierter Argumente, den sie wie folgt schildert:

»Ich sagte, nee, das steht mir zu, und ich lie nicht nach. Ich mufite ja mich aus is-
lamischer Sicht verteidigen, weil, ich tu’s ja auch, ich mein, ich achte ja selbst darauf.
Aber nein, Frauen diirfen das nicht, das ist Mannerbekleidung. Hab ich gesagt, wo
steht das? Zeig mir das, ich zieh das nicht an. Also, mit meinem Vater hab’ ich ganz
normal gesprochen. Zeig mir, wo das steht und ich werd das nicht anziehen. Er
konnte mir das natiirlich nicht zeigen, weil das nirgendwo steht. Es steht nur, Frau-
en sollen nicht Minnerbekleidung tragen. Das ist wahr, aber, wer sagt denn, dafy
Hose Mannerbekleidung ist. Ich mein, was ist ne Hose {iberhaupt, wie will man das
definieren, ne. Und er konnte nicht mehr. Da kann er ja nicht mithalten (lacht). Da
mufite er das auch runterschlucken. Also, sie haben mich sehr oft gewarnt, wirklich
sehr oft. Also, sie haben auch nicht sonderlich aufgegeben, immer wieder gesagt,
was du machst, ist nicht gut. Du wirst verdammt von Gott und du wirst so und so.
Also, als ob ich 'ne Hure wire oder so, weifdt du, so verdammt von Gott und wegen
ner Hose. Und, sehr oft haben sie mir das gesagt, aber ich war knallhart, also ich bin
auch knallhart, also nicht immer so, aber wenn ich was im Kopf habe und ich bin
tiberzeugt, dafl es richtig ist, daf ich’s durchzieh’, egal wer vor mir ist (lacht), ob’s
mein Mann ist oder meine Eltern oder sonst irgendwas, sonst irgendwer. Naja, dann
hab ich das auch so durchbekommen. Also meine Mutter hat heute noch Probleme
damit, mit meiner Hose. Aber, sie sagt nichts mehr, sie schluckt es, also ignoriert

€8.«

Das Hosentragen markiert fiir Serpil den Wendepunkt zur persénlichen
Metamorphose vom eingeschiichterten, dem normativen Druck anderer

89

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

ausgelieferten Objekt zum souverinen, optierenden Subjekt. Klar ersicht-
lich ist die Verschiebung der Machtbalancen zwischen den Generationen
im Rahmen der islamischen Semantik. Der argumentative Austausch be-
wegt sich exakt im Rahmen der oben aufgezeigten koranischen und Hadith-
uiberlieferungen. Serpil hat »meine Quellen und so«, sie operiert mit ratio-
nal und logisch begriindbaren Details (wie ist eine Hose definiert?), sie
fragt nach dem Wesen der Dinge und zieht Vergleiche (andere islamische
Regionen, in denen auch Frauen Hosen tragen), sie argumentiert, wenn
man es so formulieren will, universal und bringt die beschrinkte traditio-
nelle Rede, die sich nur auf die Wiederholung beziehen kann, die den Text
nicht deutet, um die Méglichkeit der Widerlegung. Gleichzeitig schligt sie
diesen Diskurs, indem sie seine Ausgangsposition, den Islam aufgreift, ihn
iibertrumpft, statt ihn blo zu negieren. Uber die islamische Semantik ver-
14Rt Serpil ihren Platz als gehorsame Tochter, die sich dem Zwang der Au-
toritit beugt und prisentiert sich als Ebenbiirtige und sogar Uberlegene.
Gegen Auflenkontrolle setzt sie Selbstkontrolle und sucht dariiber das Be-
ziehungsgeflecht zu verindern und sich dabei Anerkennung zu sichern. So
steht sie nicht als schlechte Tochter dar, sondern im Gegenteil als eine sou-
verine Beherrscherin islamischer Regulation, die nicht nur weif}, was ver-
boten ist, sondern ebenso, was ihr zusteht (vgl. auch Nokel 2000). Dieses
unterstreicht sie, indem sie zusitzlich einen Fachmann einbezieht, einen
»wirklich guten Hocax, der nicht nur nicht traditionelle Machtsstrukturen
verteidigt, sondern zudem ein Freund des Vaters ist und dessen Stimme
als solcher zusitzliches Gewicht erhilt. Sie braucht ihn nicht als Verteidi-
ger, denn all ihre Argumente kann er nur bestitigen und nichts hinzufi-
gen, sondern als Vermittler. Auf diese Weise stellt sich ein Biindnis her, in
dem Wissen und Anspriiche zihlen und nicht Geschlecht. Auf die gleiche
Weise verfihrt sie auch wenig spiter, als sie sich entschlieft, ein Fahrrad
zur Fortbewegung zu benutzen. Fahrradfahren gehdort sich aus traditionel-
ler Sicht nicht fiir Frauen. Auch jlingere islamische Frauen setzen sich
diesbeziiglich mit der Frage der Schicklichkeit und der Technik auseinan-
der: Rocke und Kopftiicher kénnten verrutschen; iiberhaupt die ganze Bewe-
gung konnte der wiirdigen und geordneten Erscheinung widersprechen.
Mit der Auseinandersetzung um die Hose etabliert Serpil ein moder-
nes, dem Individualismustheorem entgegenkommendes islamisches Pro-
gramm. Auf die Frage, warum die Eltern so streng seien, erklirt sie:

»Ja, die haben es traditionell alles gelernt. Nicht *, so von den Quellen, wie wir das

heute machen. Also wir erforschen auch sehr viel. Wir lesen auch sehr viel andere

Meinungen, von anderen Gelehrten und wir sind nicht abhingig von einem einzel-

90

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

nen Gelehrten. Und die sind so. Die sind sehr abhingig. Also die haben nur so eine
schmale Linie, die sie gehen, aber wir haben drei von denen jetzt. Also, X. [der Ehe-
mann] und ich, wir achten beide darauf. Dafl wir jetzt nicht alles so sehen, sondern
mehr weitsichtig und, deshalb kénnen wir uns auch mehr erlauben, als manche an-
dere Muslime. Weil wir auch andere Meinungen akzeptieren und die auch befolgen.
(2) Weil das wir ja auch schade, wenn wirklich Islam so eng wire, also daf8 man so
wenig Freiheit hat. Das wire sehr schade.«

Wahl, Differenzierung und kritische Distanz zur Autoritit zeichnen sich
als Grundziige der Selbstaffirmation der modernen Muslima ab. »Weit-
sichtig« zu sein, den Text genau zu studieren, ihn daraufhin zu untersu-
chen, welche Optionen er bietet, und sich durch die Verbindung von eige-
nem Wissen und kontrollierbarem Expertenwissen »mehr erlauben« zu
konnen, erzeugt das »freie<islamische Individuum, dessen Freiheit im sou-
verdnen Umgang mit den Regeln, nicht in deren blofRer Aufhebung be-
steht, und verleiht ihm moderne gesellschaftliche und diskursive Kompe-
tenz. Darauf weisen auch Serpils Uberlegungen, ab wann die Geschlech-
tergrenzen tibertreten werden oder konkret, ob die Hose, wie ihr Vater ar-
gumentiert, ein minnliches Kleidungsstiick ist:

»... Und es gibt ein hadith, auch ein Ausspruch des Propheten, der sagt, Frauen, die
so aussehen wie Manner und Minner, die aussehen wie Frauen, also méchten gerne
so aussehen wie Minner zum Beispiel oder, Minner, die mochten gerne so ausse-
hen wie Frauen, die werden *, verflucht von Allah. Also, okay, kann ich mir gut vor-
stellen, aber fiir mich heifét es, dafR man sich total wie ein Mann gibt, also das ist
nicht wegen der Hose oder deswegen, dafl man ein Hemd angezogen hat, sondern,
dafd man so tut, als ob man ein Mann wire. Oder diese, wie sagt man, die Transvesti-
ten, ne. Das sind ja Manner, die sich als Frauen bekleiden und ich denke immer, daf}
solche Personen damit gemeint sind, die sich wirklich als Frau geben, auch so mit
Make-up und so Klamotten und wie man geht, wie man sich benimmt. Und *, da
kann ich mir nicht vorstellen, daf3, einfach, wenn ein Mann zum Beispiel ein Kleid
anzieht, aber benimmt sich wie ein Mann und spricht auch so und steht auch zu sei-
ner Miannlichkeit, ich wiirde nicht sagen, daf8 so ein Mann von Allah verflucht wird,
nur weil er mal heute ein Kleid angezogen hat. Weil, er beabsichtigt ja auch nicht,
wie eine Frau auszusehen, sondern einfach nur, dafl es bequem ist fiir ihn, kann er
sagen, oder wie er das begriindet eben ...«

Abgesehen davon, dafl Serpil hier die Geschlechterfrage verschiebt — be-

merkenswerterweise bezieht sie sich auf die Transgression des Minnli-
chen und nicht, wie in der Regel, des Weiblichen — zeigt sich hier eine Ten-

o1

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

denz der Differenzierung. Ausschlaggebend ist das innere Motiv des Han-
delnden, nicht die dufere Konformitit. So lange Geschlechtsidentitit und
biologisches Geschlecht nicht vollig divergieren und damit das islamische
Geschlechterkonzept sprengen, sind Abweichungen tolerabel. Der einzel-
ne mufl damit selber sehen, wo die Grenze ist, wie er seine Intentionen
begriinden kann, wie er Grenzen und Intentionen integriert. Ersichtlich ist
der Aufbau einer Doppelkonstruktion in der Anerkennung einer essentiel-
len Wahrheit durch den Glauben an die Offenbarung und subjektiven Par-
tikularismen. Das transzendierende Individuum im Sinne Hellers (1984)
vermittelt zwischen beidem und damit zwischen Pflicht und Recht, zwi-
schen Gehorsam und Spiel. Der unentscheidbare Diskurs um das Tragen
der Hose ist ein konkreter Punkt, an dem sich diese Haltung zeigt. Die
Auseinandersetzung um die Frage, ob Frauen Hosen tragen sollten, ist so-
mit, wie Serpil in anderen Erzihlsequenzen andeutet, nicht nur im Kontext
eines Prozesses der Aneignung von Selbstsouverinitit und Anerkennung
zu sehen. Der subjektive Umgang mit dem heiligen Text, die Konfrontati-
on mit den Eltern als Vertreter von Tradition und die Auseinandersetzung
um das Hosentragen reprisentieren Wandlungstendenzen, die aufRerhalb
des Subjekts und seiner Kontrolle liegen. Sie betreffen die generellere Fra-
ge der Geschlechterabgrenzung und der Modifizierung der Grenzen. Fati-
ma Mernissi hat, neben anderen, diagnostiziert, da moderne Gesellschaf-
ten im islamischen Raum gekennzeichnet sind durch eine soziale Anomie,
eine Konfusion, die auf der spannungsgeladenen Koexistenz verschiedener
Regelsysteme zur Geschlechterordnung beruht (z.B. Mernissi 1987). Der
Islam als patriarchalische Bewegung (Riesebrodt 199o) erscheint in die-
sem Rahmen als ein Gegengewicht. Aus den Erzihlungen der jungen
Frauen, deren Biographien durch ebensolche Spannungen charakterisiert
sind, geht hervor, dal dieses Gegengewicht nicht als abgeschlossene Ein-
heit zu betrachten ist. Vielmehr flieRen offentliche Diskurse ein und wir-
ken auf eine Reinterpretation. Ausgehend von subjektiven alltagsweltli-
chen Uberlegungen lassen sich folgende Annahmen formulieren: Moder-
ne 6ffentliche Diskurse tiber Sexualitit und Geschlecht, {iber Transvestis-
mus, Homosexualitit, Geschlechtsumwandlung in Verbindung mit Aner-
kennung sowie die Diversitit von Geschlechterrollen auch in den Ge-
schlechtergrenzen zeigen an, dafl die Geschlechterzuordnung bzw. die
Definition von Minnlichem und Weiblichem uneindeutig geworden ist.
Biographische Umstinde wie Abgrenzung zum traditionellen Modell, An-
erkennungspolitiken, Bildungskarrieren, wissenschaftlich orientiertes
Denken erfordern eine Auseinandersetzung mit diesen Diskursen. Diese
zwingen Wissen auf, das mit islamischem Wissen arrangiert werden mufl

92

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

und das islamische Wissen in bestimmte Reflexionszusammenhinge fiigt.
Oder anders formuliert: Hinsichtlich der Geschlechterfrage erweist sich
der Islam als ein hochproblematisches Feld. Einerseits ist die Ordnung
ganz eindeutig, andererseits gibt es Grenzfille und es gibt ein Selbst, ein
wertvolles, mit dem Recht auf persénliche Authentizitit, auf die Realisie-
rung seiner partikularen Bedtirfnisse, die sich im Grenzbereich dieser kla-
ren Ordnung befinden. 3

Die Kopftuch-Technik des Selbst

Im Gegensatz zu den kontroversen Einstellungen und Praktiken hin-
sichtlich des Tragens von Hosen besteht ein Konsens dariiber, dafy das
Haar zu bedecken sei, daf} es zu den Teilen des Korpers gehore, die nicht
sichtbar sein sollen. Diese Einstellung wird auch vehement verteidigt ge-
geniiber einzelnen Ansichten minnlicher, hiufig, aber nicht ausschlief:-
lich, deutschstimmiger Muslime, die das Kopftuch im Westen fiir tiber-
fliissig befinden, da das Haar dort nicht als erotischer Reiz definiert sei, wie
uiberhaupt die Reizschwelle hoher liege. Serpil, die, stets auf der Suche
nach einer praktischen Logik, sich argumentativ nicht allein auf die korani-
sche Vorgabe und auf den normativen Aspekt stiitzen will und auch das
hiufig geduflerte Argument vom Beurteiltwerdenwollen aufgrund der in-
neren Werte und nicht aufgrund des AuReren nicht bloR repetitieren will,
hatte sich eingehend mit diesen Einwinden auseinandergesetzt. Systema-
tisch hat sie Modells, die Verkérperung weiblicher Schonheitsideale, be-
trachtet und dabei festgestellt, daf sie in der Regel eine lange Haarpracht
aufweisen. Das sieht sie als Beweis, dafl das Haupthaar eindeutig ein Be-
standteil weiblicher Erotik ist und daf seine Bedeckung durch die islami-
sche Ethik gerechtfertigt ist.

Eindeutig steht das Kopftuch im Kontext der Selbstaffirmation gegen-
tiber der dominanten Kultur. Dabei entsprechen totale und uniformieren-
de Verschleierungsformen wie der Tschador, das groRe schwarze Korper-
tuch, der tiirkische Tscharschaf, in der modernen Form ein gleichfarbiger
Zweiteiler von Mantel und einem sehr groflen, iiber den gesamten Ober-
korper fallenden Tuch, das nur das Gesichtsoval freilift, oder der Gesichts-
schleier (nigab) nur dem Geschmack einer winzigen Minderheit. Die jun-
gen Frauen bestitigen solche Formen als »das Hochste«, die »hochste
Stufe«, lehnen sie aber gleichzeitig fiir sich als unpraktikabel ab: Sie seien
den anderen zu fremd; diese konnten nicht damit umgehen und man gera-
te in die Isolation. Soziale Exklusion wiederum steht kontrir zum Projekt
des aufstiegsorientierten und diskursfihigen Selbst. Mit dem funktionalen
Argument verkniipfen sich auch Bedenken, die die Formierung als morali-

93

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

sches Subjekt betreffen. In diesem Sinne etwa erklirt die Studentin Hami-
da, wenn sie, was ebenfalls zur Vollverschleierung gehort, im Horsaal stin-
dig darauf achten miisse, dafl die Hinde bedeckt seien, konne sie nicht
mehr richtig mitschreiben. Zudem entwickele sich eine hohe Schamgren-
ze, die den Umgang mit anderen Menschen und vor allem mit dem ande-
ren Geschlecht erschwere und einen selbst in seiner Entwicklung blockie-
re. Die Vollverschleierung steht fiir sie somit im Kontext einer Sorge um
sich, die in einen reinen, austauscharmen Selbstbezug miindet. Zugleich
wird als Tatsache akzeptiert, dafs die Arbeitswelt ein Raum der Kooperation
und Konkurrenz der Geschlechter ist, in dem die tibermiflige Betonung
der Geschlechterdifferenz Nachteile bringt (vgl. auch Kapitel IV).

Eine der jungen Frauen hebt ihre Abneigung gegeniiber dem Typ
»Mullah-Frau« hervor. Zur Illustration verweist sie auf ein Bild vom irani-
schen Parlament, das sie kiirzlich im Fernseher sah und auf dem die Parla-
mentarierinnen einheitlich einen schwarzen Tschador tragen. Das erinne-
re sie an karafatma, schwarze Kifer in der Art von Kellerasseln oder Kaker-
laken. Sie findet diese Kleidungsart angsteinfloend und ist der Meinung,
daf »man sich schon ein bifichen schén machen sollte«, und »wenn die
Minner sich nicht verstecken, warum soll ich mich dann verstecken?«. Sie
legt nicht nur Wert darauf, sich von politisch-religiésem Rigorismus und
Puritanismus abzugrenzen, den sie mit Entpersénlichung und Einschrin-
kung assoziiert. Sie betont tiber den 4sthetischen Aspekt die weibliche sub-
jektive Perspektive. Sie selber kauft zu jedem neuen Kleidungsstiick gleich
ein passendes Kopftuch, verfiigt also tiber eine grofle Auswahl. Der 4stheti-
sche Aspekt ist fiir sie, wie auch fiir die anderen Frauen, von grofRer Bedeu-
tung. Er bildet einen Teil ihrer Selbstidentitit, ihrer personlichen, sich im
Prinzip der Wahl ausdriickenden Souverinitit, die sich nicht iiber Unifor-
mierung prisentieren 14f3t. DaR diese Haltung keine persénliche ist, zeigt
sich an der Beliebtheit von Modeschauen islamischer Kleidung, die unter
anderem von diversen in Deutschland lebenden Designerinnen entworfen
wird.3¢ Kleidung ist als praktisch wirksames Zeichen der Organisation von
Handlung und des Arrangements der Beziehung zu den anderen zu sehen.
Uber die Kleidung manifestieren sich soziale Machtbeziehungen und In-
tentionen, Kleidung zu steuern, um dariiber als Handelnder in diese Bezie-
hungen einzutreten. Das Kopftuch ist ebenfalls ein Medium in diesem
Machtspiel. Der Tschador wird von den jungen Frauen synonym gesetzt
mit Versteck, Scham, Exklusion. Er ist fiir sie eine Technik des Partikularis-
mus, der sich nicht transzendieren kann. Das Kopftuch hingegen erlaubt,
im doppelten Sinne, die offene Stirn zu bieten. Es bildet eine Art kompro-
miflbereite Minimalkonstruktion, eine wohldosierte Synthese zwischen

94

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

partikularer Ethik und dominierenden Kérperbildern bzw. isthetischen
Vorstellungen. Auffillig ist dabei, daf} diese Minimalkonstruktion im Kreis
der neo-islamischen Frauen kompromiflos in bezug auf die Bedeckung
des Haares ist. Ein eminent hoher Wert wird darauf gelegt, dafd nicht ein
Hirchen sichtbar ist. In der Konsequenz erfolgt eine, bei manchen fast
schon manisch erscheinende, stindige Selbstiiberpriifung und Riickversi-
cherung durch andere Frauen und zwar auch dann, wenn Frauen unter
sich sind. Dabei geht es keineswegs um die Aufrechterhaltung der Ord-
nung durch die Eliminierung erotischer Zeichen. Wie Hamida meint,
»wird kein Mann umfallen, wenn er ein Stiick meiner Haare sieht. Das hat
nichts zu tun mit Weiblichkeit oder Sexualitit, sondern damit, dafy man
strengglaubig ist und alles beachten will, was Allah gesagt hat«. Der Anflug
plétzlicher Nervositit, der, wie sie formuliert, bei den »wirklich Glaubigen«
die Information, man konne ein Hirchen sehen, hervorruft, resultiert ihrer
Meinung nach weniger aus der Furcht vor dem personlichen Autorititsver-
lust durch mangelnde Auflenreprisentation, sondern betrifft die Selbstaf-
firmation als gewissenhaftes, selbstdiszipliniertes, um die perfekte Erfiil-
lung einer selbstauferlegten Leistung besorgtes Individuum. Insofern
bildet das perfekt sitzende Kopftuch, das aller Sorgfalt zum Trotz zum Ver-
rutschen neigt und dem sich vor allem die kleinen Hiarchen am Haaransatz
nicht bereitwillig unterordnen, ein leibgebundenes Memorial individueller
Perfektion und Selbstdisziplinierung — fiir sich und fiir die Anderen, die
muslimischen Anderen mit ihrem unreflektierten und unsystematischen
Volksislam und die nichtmuslimischen Anderen mit ihren diversen Orien-
talisierungsphantasien.”

Kleidung und Verhalten bzw. Leibordnung und Moral stiitzen sich ge-
genseitig ab oder, wie Hamida es formuliert: »Islam ist eine Religion, die
Innerlichkeit mit AuRerlichkeit verbindet. Das geht nicht anders, sonst
steht man nur auf einem Fuf.« Insbesondere das Tuch fungiert wesentlich
auch fiir die Trigerin selber als Erinnerung an die Prinzipien der Selbst-
zucht bzw. Selbstfithrung, als Stiitze der Selbstkontrolle, um sich in Ge-
genwart anderer nicht gehen zu lassen, eine wiirdige Haltung zu bewah-
ren, insbesondere Minnern gegeniiber nicht zu vertraulich zu werden. Das
Tuch demonstriert, dafl man weif3, was man tut und selbstbewuf3t als Per-
son gleichen Ranges oder Wertes bzw. gleicher Kompetenz auftreten kann.

Die Leibordnung unter islamischen Vorzeichen, und dabei insbeson-
dere das Kopftuch, gilt als die Manifestation einer »totalen Personlichkeits-
entwicklung« (Hamida), die jede sich persénlich und kontinuierlich erar-
beiten muf. Das schlieft auch eine ganze Reihe von Verhaltensweisen ein.
Dazu gehéren ruhige, konzentrierte Ausdrucksformen, die mit dem Not-

95

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

wendigen auskommen, mit sparsam eingesetzter Mimik und Gestik. Es
sei, so erklirt Hamida, einer islamischen Frau nicht angemessen, sich wie
ein »Zappelphilipp« zu verhalten; beispielsweise reiche es, einfach zu sa-
gen, dafl man etwas vergessen habe, anstatt seine Vergeflichkeit mit ge-
spielter Panik laut herauszusprudeln und sich dramatisch mit einem lau-
ten »aah« mit der Handfliche an die Stirn zu schlagen. Solche Reaktionen
sieht sie als typisch fiir die Mddchen der zweiten Immigrantengeneration,
und sie versucht diese Generation, die im Zeichen der anarchischen Pippi
Langstrumpf, »die Minir6cke trigt«, aufgewachsen ist, in diese Richtung
zu sensibilisieren:

»Das Schleiertragen ist irgendwie ein Entwicklungsprozef, das Schritt fiir Schritt
kommt. Das kann nicht so, auf einmal, gut und in Ordnung und perfekt sein, aber es
kommt mit der Zeit. Zum Beispiel ohne Schleier war ich ein biRchen ein Zappelphi-
lipp sozusagen, ich <unverstindlich> und ich rede mit Minner, ganz locker, aber
wenn man islamisch wird, dann muf} man, wie soll ich das sagen, so ein bifRchen
Ruhe und ruhig sein, also ruhig verhalten, nicht so immer mit Hinden reden und
mit Fiifen und wie viele Frauen, zum Beispiel wenn man Kaugummi jetzt kaut,
mufl man es nicht mpfmpf, so machen. Also eine Frau, die Schleier trigt, mufl eben
respektvoll irgendwie aussehen. Wie zum Beispiel in koniglichen Familien jetzt,
zum Beispiel Diana, die kann jetzt nicht, was weif} ich, in eine Diskothek gehen und
dann tanzen oder so. Es gibt bestimmte Benehmensart und -weisen, die eine ver-
schleierte Frau *, also * haben muf, also bestimmtes Benehmen muf sie haben,
nicht so wie kleine Kinder oder so. Das bestimmte Benehmen, ich weif3 nicht, ob Sie
mich verstanden haben, das ist genauso wie mit alten Gesellschaften, auch so wie
hier in Europa zum Beispiel, also ich hab auch viele Biicher so gelesen von alten
Zeiten, diese also, um ein Gentleman zu sein oder um eine richtige Lady zu sein, das
mufl man richtig, so jetzt so Kaffee normal trinken, also so bestimmte Benehmen
gibt’s, nicht so wie in Amerika auorrm, irgendwie keine so <unverstindlich>. Man

mufl eben sehen, dafl man sich verindert hat.«

Bemerkenswerterweise greift Hamida zur Erklirung auf den Adel und sei-
ne Techniken der Selbstdisziplinierung und Distinguierung zuriick. Isla-
misierung bedeutet fiir sie Aristokratisierung. Es liegt nahe, ihre sehr per-
sonliche anglophile Tendenz und ihren Faible fiir eine standesbewufite,
selbstdisziplinierte Oberschicht aus dem Kontext des Gastarbeiterstigmas
heraus zu erkliren. Mit der Projektion eines >Oberschicht-Habitusc« tritt sie
einem (klein-)biirgerlichen Regime, das sich entweder in der Attitiide
selbstgefilliger Xenophobie oder der der Scheinfreiheit und -toleranz ge-
fillt und je eigene Varianten des Gastarbeiterstigmas erzeugt, entgegen.

96

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

Uberraschend an ihrer Erklirung ist, wenn man sie im Kontext der
Kulturrelativititsthese, die sie zuvor vertreten hat, liest, daf8 sie sich nicht
auf die Sunna bezieht, sondern auf einen exklusiven Bestandteil eines eu-
ropéisches Standesgefiiges. Das legt das gleichzeitige Vorhandensein einer
Universalititsthese nahe, einer Idee der auf Mimesis beruhenden sozialen
Konkurrenz. Sie bezieht sich nicht auf Charisma, sondern, gemifs der Ent-
wicklungsidee, die bei ihr eine grofle Rolle spielt, auf Selbstdisziplinie-
rung. Andere Muslimas hingegen verweisen im Zusammenhang mit isla-
mischer Selbsttransformation auf die Sunna, auf das Vorbild des Prophe-
ten, den sie als tolerant, grofziigig, gerecht, fiirsorglich empfinden, und
bemiihen sich um Héflichkeit, Hilfsbereitschaft, Verzicht auf die Herab-
setzung anderer und auf Tratsch. Sie versuchen alltidgliche Handlungen zu
islamisieren, wie zum Beispiel beim Servieren von Getrinken von rechts
nach links vorzugehen. Es scheint eine Art vagen Grundkonsens zu geben,
was adidquates islamisches weibliches Verhalten ist, aber keinen verbindli-
chen Katalog, der in Richtung einer ausgefeilten Etiquette, wie sie Hamida
anspricht, geht® Als zentral und beide Orientierungen verbindend er-
scheint ein Bestreben, eine, um eine gingige Formulierung aus dem Be-
reich der Selbsttherapie aufzugreifen, islamische positive Ausstrahlung zu
konstituieren, eine Selbstsouveranitit auszustrahlen und auch zu haben,
die sich abhebt von den Mangel- und Unterlegenheitsattributen, die das
Gastarbeiterstigma bestimmen, wie mangelnde Bildung, mangelnde bzw.
biuerliche Umgangsformen. Sie dient aber auch als Schutzschild gegen
Krankungen und Verlust der Contenance, indem sie einen davor bewahren
kann, auf Provokationen so negativ zu reagieren, »wie die es haben wol-
len«. Das beinhaltet allerdings nicht den Verzicht auf Wehrhaftigkeit,
wenn man sich angegriffen fiihlt. So schildert eine junge Frau eine Szene,
in der einige Zeit nach ihrem Entschluf, das Kopftuch zu tragen, der Sport-
lehrer dufRerte, er schitze es nicht, dal in seiner Stunde Modevorfithrun-
gen veranstaltet wiirden, woraufhin sie »ausgerastet« sei und ihn ange-
schrieen habe.

Entsprechend hat sich ein respektabler islamischer Habitus nicht nur
nach innen, in der Erzeugung von Selbst-Identitit, sondern auch nach au-
Ren in der Erzeugung von Anerkennung zu manifestieren. Das zeigt sich
in dem hohen Wert, den viele der jungen Frauen, jenseits der islamischen
Regulierungen und unabhingig von den persénlichen Priferenzen des Is-
lamischen, auf das sorgfiltige Arrangieren der duferen Kérperordnung le-
gen. Die Asthetik der Erscheinung, die sich in geschmackvoller Abstim-
mung von Farben und Dessins sowie in der Handhabung der Verbindung
des Modischen mit dem Islamischen zeigt, ist bewufdte Korperpolitik. Ilk-

97

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nur etwa, die groflen Wert darauf legt, tiglich in von Kopf bis Fuf anderer
Kleidung zu erscheinen und Wiederholungen nur im Abstand von zwei
Wochen zulifit, betreibt ganz bewufdt Korperpolitik:

»Ich mag es, schén angezogen zu sein, wenn ich Kopftuch trage. Weil, es fillt ja in
der Gesellschaft sowieso auf, wenn ich kunterbunt angezogen wire. Es gibt ja sowie-
so diese negativen Bilder von den Medien halt. Ne, also das wird ja immer ver-
schlechtert und wir werden als Fundis bezeichnet und ich mag es, wenn ich schon
angezogen bin und daf die Leute eigentlich sehen, daf§ es auch andersrum geht, daf
wir auch normale Menschen sind, die sich auch schén kleiden kénnen ja, als Kopf-
tuchtrigerin. Und, daft wir auch irgendwo 'nen, Geschmack haben und 4h, die Leute
kapieren das nicht. Die denken, Kopftuchtriger und was weif ich noch, diese gan-
zen Vorurteile kommen dann richtig durch die Medien wieder hoch und so. Ich
mochte dagegen auch mit, mit meiner Kleidung kimpfen halt, ne, daf wir nicht naiv
sind. Das ist dann wichtig fiir mich. Das ist ein Stiick Beweis auch fiir einige Leute,
dafl man auch ein bifchen anders ist. Und zwar aber, dafl man ein normaler
Mensch ist wie die anderen auch.«

Ilknur, die sehr leistungsorientiert ist, weil es, wie sie meint »flir mein
Image ... auch wichtig (ist), als Kopftuchtragerin nicht irgendwie naiv zu
sein oder bléde im Kopf halt, wie viele gedacht haben an der Schule«, will
nicht nur durch ihr individuelles Beispiel fiir das Kollektiv der Muslime
den Beweis antreten, daf »wir« wie »normale Menschen« auch »uns schén
kleiden kénnen«, Sinn fiir Asthetik haben. Daf sie ihre Kleidung als
Kampfmittel zur Selbstbehauptung einsetzt, illustriert sie eindringlich in
einer langen Erzihlsequenz, in der sie detailliert ihr erstes Auftreten, oder
treffender, ihren ersten bewuflt inszenierten Aufiritt am ersten Tag in ei-
ner weiterfithrenden Schule, der sie sozusagen zu einem geschichtstrichti-
gen Datum verhilft, da sie dort als erste Muslima einzieht, schildert. Gro-
Ren Wert legt sie auf die Beschreibung der Schuhe in einer ausgefallenen,
seinerzeit modischen Farbe samt der dazugehorigen Handtasche, die per-
fekt zur Kleidung pafsten. Eingehend schildert sie die beeindruckten Reak-
tionen der anderen auf ihre Demonstration der Verbindung von Religion
und Mode bzw. Modernitit. Sie dokumentiert mit der sorgfiltigen Wahl
der Kleidung ebenso ganz selbstbezogen ihre individuelle Autonomie:

»Die ist doof im Kopf. Die tragt ihr Tuch, weil ihr Vater es so will. Ja, so haben viele
gedacht. Nachher haben sie durch meine Kleidung, also in der Schule bin ich sehr
aufgefallen durch meine Kleidung, und dann haben sie sich tiberlegt, wenn sie mit
Zwang das machen wiirde, wiirde sie sich so erstmal nicht kleiden und ihre Tiicher

98

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I1. ISLAMISCHE LEBENSFUHRUNG ZWISCHEN ETHIK UND ASTHETIK

so wihlen, daf die zu ihrer Kleidung passen. Das wiirde man schon sehen, haben sie
gesagt.«

Der isthetisch organisierte Kleidungsmodus der Neo-Muslimas hat einge-
standenermaflen die Funktion der Distinguierung vom Gastarbeiter-Mi-
lieu und vom Bild des »>Aldi-Tiirken<. Den Nichtmuslimen wird iiber das
Zeichensystem Korper sinnlich erfahrbar zu verstehen gegeben, daf sie es
nicht linger und nicht ausschliefRlich mit naiven oder unzivilisierten Ori-
entalen zu tun haben, sondern mit Individuen, die sich auf die Transzen-
denz sozialer Ordnungskategorien verstehen, die ihren eigenen Stil entwik-
keln. Thnen wird bewiesen, dafs auch Muslime Disziplin und Geschmack
haben, daR sie in der Lage sind, Ethik und Asthetik ausgewogen zu verbin-
den. Thnen wird tiber Mode und Kleidung symbolisch die Beherrschung
des sozialen Regelwerkes und das hohe, tiber die Erwartung der blofien
Anpassung hinausgehende soziale Integrationsniveau demonstriert. Mit
dem Ineinandergreifen der Formen einer partikularen Ethik und einer uni-
versalen Asthetik iiberbieten die jungen Frauen die Erwartung der bloRen
Assimilation und werden damit zu Handlungssubjekten. Massenkultur
und Islam werden gleichermaflen Techniken zur Selbstkonstitution ent-
nommen. Ausgewihlte und wohlgesetzte Elemente und Zeichen der Mas-
senkultur sind nicht nur Bestandteile der Fabrikation eines partikularen
islamischen Lebensstils, der verschiedene Ankniipfungspunkte hat, son-
dern haben in der multikulturellen Gesellschaft und ihrem Spiel zwischen
Partikularismus und Universalismus geradezu {iberlebenstechnische
Funktionen im Hinblick auf die Aushandlung von Anerkennung. Sie sind
die Zeichen einer neuen Klassenfraktion, zeigen tiber das sie verwendende
Subjekt tiberhaupt an, daf} es eine gibt. Die sorgfiltige Ordnung des Kor-
pers ist ein intendierter Verweis auf die kultivierte innere Ordnung, auf Is-
lamischsein als individuelles Projekt und nicht als Effekt von Fremdkon-
trolle. Hier erfolgt »>Korperpraxis¢, die nach innen wirkt als eine auf
Selbstzucht basierende »Autoformation« (Foucault 1985: 10), die zugleich
abhingig ist von der Anerkennung anderer als Bestitigung des eigenen
Identititsprojekts. Auf der Alltagsebene schalten sich die jungen Frauen
via >Kérperdiskurs<, in dem die Asthetik des Kérpers die ethische Tiefe der
Person fiir sich wie fiir andere evozieren soll, in Diskurse um (>orientali-
sche<) Frauen-Korper und weibliche Identitit ein.?® Uber Zeichen von Me-
thodik und Systematik argumentieren sie gegen die Korper-Natur-Beset-
zung, machen sie sich ihren Kérper als sprechendes Objekt zu eigen und
reifizieren sich dariiber als handelnde, selbstaffirmierende Subjekte.

99

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Gegenstand des letzten Kapitels war die Konstituierung als islamisches
Subjekt durch die disziplinierte Aneignung einer persénlich erarbeiteten
islamischen Ethik und Asthetik. Threm Verstindnis nach finden die jun-
gen Frauen zu sich selbst, werden sie sich ihrer authentischen Identitit
bewufit; sie wissen oder nihern sich suchend dem an, was sie als ihr >Inne-
res<, ihr >Eigentliches« eruieren kénnen, das nur zu einer sinnvollen Exi-
stenz gebracht werden kann durch die Affirmation der Wurzeln, der Her-
kunft. Thre Islamisierung erscheint als ein Akt der Selbstbestimmung, der
von innen her, aus einem tiefen Selbst heraus motiviert und auf sich selbst
gerichtet ist. Als eher zweitrangig, als Folgewirkung auf die Transforma-
tion des Selbst und der eigenen Lebensfithrung tritt fiir sie der Aufenbe-
zug in der Form eines Kampfes um Anerkennung auf. Das Kopftuch er-
scheint dabei als eine Grenzlinie zwischen Selbst und Gesellschaft, seine
Verteidigung als notwendige Verteidigung des Selbst gegen partikularis-
musunsensible eigenkulturzentrierte Andere (Mihciyazgan 1993; Waltz
1990). In der eigenen Interpretation liegt der Fokus im Verstindnis der
Islamisierung als »biographisches Handeln« (Geissler/Oechsle 1996), des-
sen Logik sich aus dem bisherigen Lebensverlauf ergibt. Biographisches
Handeln und biographische Selbstthematisierung sind nie rein subjektiv
im Sinne einer freien Wahl, sondern sie vermitteln stets Einwirkungen von
und Aushandlungen mit makrosozialen und institutionellen Kontexten
(Gerhardt 1996; Weymann/Heinz 1996; Alheit 1997). Damit stellt sich die
Frage, welche Kontexte an der Islamisierung von Frauen der zweiten Im-
migrantengeneration, von denen alle in Deutschland geboren bzw. seit frii-
her Kindheit aufgewachsen sind und von denen lange Zeit nicht wenige so
gut wie keinen Bezug zum Islam hatten, beteiligt sind.

Im folgenden wird auf der Basis der These von der Institutionalisie-
rung des Selbst untersucht, inwieweit institutionelle Mechanismen der Er-
zeugung von Identitit in den biographischen Erzihlungen auszumachen
sind. Im ersten Teil werden anhand verschiedener Situationsschilderun-
gen und -reflektionen zum ersten 6ffentlichen Auftritt als Kopftuchtrige-
rin die Deutungen und Argumente analysiert, die allesamt darauf hinaus-
laufen, die Islamisierung als eigene Wahl zu begriinden. Diese Texte
werden anschliefend in einen theoretischen Rahmen der institutionellen
Erzeugung des Selbst gestellt. Von da aus wenden wir uns in einem dritten
Teil der in den Erzihlsequenzen herausgehobenen Zentralinstitution, der
Schule, zu, die nachhaltig die Thematisierung des Selbst formt. Die Erzih-

I0I

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

lungen weisen eine gerade Verbindungslinie auf zwischen dort geiibter
(Selbst-)Essentialisierung und Islamisierung.

Der erste Schritt in die Islamisierung und
das Motiv der eigenen Wahl

Deutlich zeigen die beiden letzten Erzihlsequenzen im vorangegangenen
Kapitel, dafs die sorgfiltige korperliche Ordnung ein Verweis auf eine kulti-
vierte innere Ordnung ist, dafl Islamischsein ein individuelles Projekt ist
und nicht blofRer Effekt von Fremdkontrolle. Auch wenn die anderen, wie
Ilknur meint, nicht wissen und nur schwer verstehen kénnen, was diese
kultivierte innere Ordnung ist, denn schliefllich ist es nicht ihre Kultur —
diesen Eindruck hat sie aus zahlreichen Gesprichen mit MitschiilerInnen,
in denen sie als Aufklirerin tiber den Islam und das Kopftuchtragen ge-
scheitert ist, weil »die begreifen das nicht und fragen immer wieder dassel-
be, auch wenn ich ihnen das schon zehnmal erklirt habe« —, so wird ihnen
zumindest eine Ahnung vermittelt, daf es eine Ordnungslogik gibt, dem
sich ein systematisch und diszipliniert denkendes und handelndes Subjekt
verpflichtet fithlt. Und diese Ahnung erfolgt in erster Linie nicht iiber den
verbalen Diskurs, sondern {iber den Kérper und seinen Gebrauch.

Ilknur verweist auf eine ganz wesentliche Bedingung, die die Islamisie-
rung zum ethischen und &sthetischen Projekt der Selbstkonstitution macht:
die eigene Wahl (vgl. auch Klinkhammer 1999; Watson 1994; Weiss 1994;
Werner 1997). Unter den Erzidhlerinnen kann man zwei Gruppen unter-
scheiden: diejenigen, die aus, wie auch immer ausgepragten, religiésen El-
ternhidusern stammen und frith damit konfrontiert wurden, ein Kopftuch
zu tragen, und diejenigen ohne religiose Sozialisation, die von sich aus,
teils gegen den Willen der Eltern erst spat, etwa um das achtzehnte Lebens-
jahr herum oder noch spiter, begannen, das Kopftuch zu tragen. Die mei-
sten aus der ersten Gruppe wurden zu Kopftuchtrigerinnen um den Zeit-
punkt der Mensis herum, manche auch frither. Der frithere Zeitpunkt
scheint ihnen allerdings nicht gerechtfertigt. Das geht zum Beispiel aus
den folgenden Ausfithrungen Serpils hervor:

»Als wir (meine Schwester und ich, S.N.) dann im Grundschulalter waren, mufiten
wir manchmal Kopftuch tragen, drauflen, also an den Wochenenden, in der Schule
nicht, so in der Woche nicht, aber am Wochenende. Da hat mein Vater sehr viel Wert
drauf gelegt, damit wir uns frithzeitig daran gewShnen konnen, damit es fiir uns

nicht fremd ist, wenn wir soweit sind. Und muften wir dann immer tragen. Das

I02

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

haben wir nicht so gerne gemacht. Wir wollten auch nicht von den Mitschiilern gese-
hen werden auf der Strae, so am Wochenende wollten wir sie iiberhaupt nicht tref-
fen. Und wir haben dafiir gebetet, hoffentlich sehen wir keinen (lacht). Das war nim-
lich fiir uns nicht so toll, daf man die Bekannten trifft. Die Fremden, die war'n mir
eigentlich egal so ... Spiter dann, als ich 12 war, da mufite ich ja richtig Kopftuch tra-
gen, weil ich schon meine Periode hatte und das hab ich damals auch, okay gerne
hab ich das nicht gemacht, aber, ich hab’s gemacht, ich mufite’s einfach. Ich hab
immer alles gemacht, was meine Eltern mir gesagt haben. Deshalb hab ich das auch
gemacht, unter anderem.

... Ich weif8 gar nicht mehr genau ... Ich hab das glaub ich sogar vor der Periode
schon gemacht. Weil, ich wollte auch etwas frither damit anfangen ... In der sechsten
Klasse hab ich im zweiten Halbjahr, da war ich zw6lf, da hab ich angefangen und hab
nur drauflen, also auf dem Schulweg hab ich’s nur getragen, in der Klasse nicht, weil
ich nicht wufte, ob ich das tiberhaupt darf in der Klasse, weil einige Schulen und
Lehrer gab es, die das nicht erlaubt haben, wie heute auch, ne. Und * ich hab dann
einfach auf dem Schulweg getragen. ... In der sechsten Klasse da hab ich mit mei-
nem Klassenlehrer gesprochen, ob ich das Kopftuch nach den Schulferien in der
Klasse anziehen darf und er wollte mit dem Rektor reden. Dann war ich in der sieb-
ten, und die ganze Zeit hat er mir nie was gesagt. Und * in der siebten bin ich einfach
mit dem Kopftuch in die Klasse 'reingegangen. Also ich bin auch mit dem Kopftuch
dageblieben, normalerweise miifit ich das abnehmen. Und, alle waren auch sehr er-
staunt, meine Kameraden auch. Jemand hat die ganze Zeit so Zeichen gemacht,
»Ziehst du das nicht aus?< und so wihrend des Unterrichts. Und hab ich gesagt,
nein, zieh ich nicht aus. Und dann hab ich meinen Lehrer gefragt, ich will jetzt so
mit Kopftuch immer im Unterricht bleiben. Ja, hat er gesagt, ist gut. Er hat also
nichts dagegen gesagt. ... Ich mufdte ja, wenn dann iiberhaupt, ganz mit Kopftuch
sein. Weil, da sind ja auch Jungs in der Klasse und dann muf} man sich bedecken,
normalerweise. Und so, so war das ja geplant. Nur in der sechsten, da hab ich zu frith
angefangen. Das war noch vor meiner Periode. Da konnt’ ich es noch in der Klasse
abnehmen. Es war nur, daf8 die Leute sich mal langsam daran gewdhnen, ich wiirde
das machen, in Zukunft. Es war nur so als Vorstufe (lacht), fiir die anderen und fiir
mich auch eigentlich, daf ich mich selbst daran gewdhne.

Ist eigentlich alles unsinnig und unislamisch, also find ich heute. Heute find ich
das nicht so schon. Heute wiird ich’s nur machen, wenn das Kind in dem Alter ist.
Wenn es Pflicht ist, dann macht sie das eben. Punkt, fertig. Also keine Vorstufen,
und nicht so als kleines Kind, so wie wir. Wir muften auch, als wir zwei, drei Jahre
alt waren, muften wir wohl auch Kopftuch anziehen, hat meine Mutter uns erzihlt,
ich kann mich nicht daran erinnern. Sie hat erzihlt, mein Vater hat sehr groflen
Wert darauf gelegt, die Mddchen mufdten immer ein Kopftuch anhaben. So kleine
Kinder, ... beim Spazierengehen, bei Besuchen und so, zu Hause nicht. Find ich

103

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

nicht so schén. Weil, das ist keine Pflicht, warum soll man die Kinder damit bela-

sten.«

Der Gedanke der Gewthnung ist verbreitet — auch der eine oder andere
Imam befiirwortet dieses Vorgehen —, aber keine generelle Praxis. Unter
den jungen Frauen herrscht einheitlich die Ansicht vom Kopftuchtragen
als Pflicht, die an eine bestimmte Bedingung gebunden ist und erst dann,
exakt mit Eintritt dieser Bedingung, einzuldsen ist. Erst dann macht es
Sinn als religiose Pflicht; sonst ist es, weil der Sinn fehlt, nur Willkiir, reine
Form, personliche Belastung. Fiir Serpil steht die Pflicht der Bedeckung
mit Einsetzen der Menstruation nicht in Frage. Dem Alter entsprechend ist
sie vor allem an elterliche Weisung gebunden. Gehorsam und abstraktes
Wissen mischen sich. Allerdings hat sie keine Wahl; das ist ihr am Beispiel
der offen rebellierenden ilteren Schwester deutlich geworden, denn fiir
diesen Fall »haben sie (die Eltern) eine Losung gefunden, wie sie ironisch
formuliert, »die haben sie in die Tiirkei auf ein Internat geschickt, haben
gesagt, da wird sie schon richtig erzogen und wir, die wollten ja sowieso
nach, meine Eltern«. Sie empfindet diese »Losung« als »hart«, beim Reden
wird sie von Emotionen tibermannt, die sie nur schwer ziigeln kann und
die auf diese Angelegenheit als Drama verweisen, aber sie enthilt sich der
Beurteilung. Sie ist mit diesem gewaltsamen Vorgehen nicht einverstan-
den, empfindet aber die Anforderung als legitim. Damit spricht sie einen
Konflikt an, fiir den es unter den gegebenen Umstinden keine echte Lo-
sung gibt. Einzig Pidagogik als Konfliktvermeidungsstrategie kann grei-
fen. Sie selber fiigt sich in das Unvermeidliche, aber sie versucht den Pro-
zef fiir sich zu steuern durch eine Politik der kleinen Schritte, indem sie
einen voriibergehenden Zwischenraum fiir sich und die anderen schaftt.
Sie tastet sich langsam vor, um herauszufinden, was erlaubt ist, was die
anderen ihr erlauben — eine zdgerliche und Schwiche andeutende Taktik,
die sie im Nachhinein verurteilt und als tiberfliissig empfindet. Der Schritt
zur Kopftuchtrigerin ist hart, er ist eine psychische Belastung, die sowieso
von der betreffenden Person gemeistert werden mufl und nur allein gemei-
stert werden kann. Da ist nichts abzufedern. Diese Belastung muf} aber
nicht frither als notwendig, vor der biologischen Reife erfolgen. Aus der re-
ligiosen Perspektive ist das Kopftuchtragen vor diesem Zeitpunkt fiir Serpil
wie fuir alle anderen Frauen durch nichts zu rechtfertigen.

Diese Position zeigt sich auch in alltagspraktischen Handlungsakten.
So brachte eine der Frauen, Jehan, zum Treffen einer Middchengruppe im
Frauenraum der Moschee ausnahmsweise einmal ihre Tochter im vorpu-
bertiren Alter mit. Wahrend traditionelle Muslimas es fiir selbstverstind-

104

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

lich halten, daf§ Frauen und Miadchen in der Moschee und vor allem im Ge-
betsraum ihr Haar aus Respekt vor dem Ort bedecken, machte diese Frau,
unbeeindruckt von skeptischen Blicken, keinerlei Anstalten, ihre Tochter
entsprechend zu kleiden. Es wire in ihren Augen reine Frommelei, ein Akt
der Ungldubigkeit, kein gesetzestreuer Akt, sondern ein Zugestindnis an
die Traditionalisten gewesen.

Afaf, die ebenfalls aus einer religiésen Familie stammt, deren Eltern
allerdings tiber hohe Bildungsabschliisse verfiigen (der Vater ist Akademi-
ker; die Mutter hitte studieren kénnen, wenn sie nicht geheiratet hitte und
ihrem Mann nach Deutschland gefolgt wire) und die sie, im Kontrast zu
Serpils Eltern, als aufgeschlossen und keineswegs traditionell, wenngleich
ein wenig altmodisch charakterisiert, begann ebenfalls im Alter von drei-
zehn das Kopftuch zu tragen. Die Mensis war fiir sie der Punkt, der, wie sie
durch die dlteren Schwestern wufdte, die alsbaldige Verinderung einleitet.
Sie spielte zunichst aber noch mit dem Zeitpunkt, indem sie sich und den
Eltern, die danach fragten, das Ende der nichsten Ferien, dann den Beginn
des neuen Schuljahres, dann wieder die nichsten Ferien als Termin setzte,
bis sie sich endlich zum faktischen Handeln entschloR. Eine der Schwe-
stern, so fiihrt sie an, habe es noch linger, nimlich bis zu ihrem fiinfzehn-
ten Lebensjahr, hinausgezdgert, weil sie Schwierigkeiten in der Schule er-
wartete. Afaf gibt als Griinde fur ihre Verzdgerungstaktik an, dafl sie
gewartet habe, bis sie sich zutraute den Fragen der MitschiilerInnen und
LehrerInnen nach den Griinden plausible Argumente entgegenzusetzen.
Sie beschreibt ihre Einfithrung als Kopftuchtrigerin folgendermaflen:

»... In der 6. Klasse kam ich dann nach den Sommerferien pl6tzlich mit Kopftuch in
die Schule. Ja, da kam natiirlich die Reaktion. Natiirlich waren erst mal alle erstaunt,
das ist immer so, wenn man was Neues macht. Haben sie mich gefragt, warum ich
das mache. Ging schon im Bus los. Dann hief3 es natiirlich, du Arme, deine Eltern. Ja
dann wird man erst mal bemitleidet, als ob das ein Zwang wir, dann tu ich denen
leid. Dafl meine Eltern mich gezwungen haben, denken die Leute. Das ist immer
dieses Vorurteil, was sie meisten haben, daf3, wenn die einen sehen, immer gleich
denken, dafl man das zwanghaft tragt. Ja am Anfang, das war wie ‘ne Bombe, weil
man von allen Leuten so auf einmal gefragt wird und bemitleidet wird. Da bin auf
einmal nur in Trénen ausgebrochen. Und erst einen Tag spiter, ich hab immer nur
so grob gesagt, ja, das ist wegen der Religion und so, und meine Eltern haben mir da
freie Entscheidung gelassen. Ich hab’ dann irgendwie doch geweint, weil, das war
mir dann zuviel, weil, da hatte auch ein Mitschiiler mir einmal das Kopftuch vom
Kopf gezogen und das war mir dann so peinlich. Da stand ich da so vor allen. Dann
hab ich auch irgendwie geweint. Aber am zweiten, dritten Tag hab ich denen das al-

105

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

les erklirt, warum ich das Kopftuch trage, aus religiésen Griinden, weil ich mochte,
daR man auf meine inneren Werte achtet und nicht auf mein Auferes. >Ja, du hast
doch frither auch keins getragen, warum denn jetzt auf einmal?<>Ja, weil ich jetzt, ab
der Pubertit, ich entwickele mich zu einer Frau, und da will ich halt, dafd man auf
meine inneren Werte achtet. Das trigt man nur vor fremden Minnernc. ... Und dann
hab ich denen erklirt, dafl ich das natiirlich aus freien Stiicken tue, weil ich davon
iiberzeugt bin. Und dann war das fiir die Leute kein Problem. >Ob du jetzt ein Tuch
aufhast oder nicht, solang’ du die alte bleibst, ist das kein Problemx«. Ja und das haben
die dann auch gemerkt. Und das war eigentlich immer ein gutes Verhiltnis. Gott sei
Dank nicht 'mal ein Lehrer, was heifdt unterstiitzt, die haben da kein Wort driiber
verloren. Keiner hat gefragt. Es war, als wiirde ich es nicht tragen. Da hat sich nichts
verdndert. Gar keine Reaktion. Das hat mich wiederum auch gewundert, weil ich,
okay, ich hab jetzt nicht damit gerechnet, dafd man mich dadurch benachteiligt, aber
ich dachte, wenigstens fragen sie >Ja, warum machst du das denn jetzt auf einmal?<
Aber das war total die Gleichgtiltigkeit. Ja, zuerst fand ich das ein biRchen komisch,
kam ich mir ein biflchen bléd vor: Juckt die das nicht, was ich mache? Aber dann
fand ich das auch gut. Hab ich gesagt, naja, vielleicht ist das fiir sie auch, daf3 sie mir
nicht zeigen, daf ich jetzt anders bin. Vielleicht ist es fiir sie 'ne Hilfe, daf$ die mich
jetzt nicht bedringen. Weil, viele Lehrer trauen sich nicht so, die denken dann im-
mer: Privatsphire und das Kind, wollen nicht so an die Psyche. Dabei ist es eine ganz
normale Frage. Also ich find es normal, wenn einer jetzt plétzlich mit Irokesen-
schnitt ankommt, dann wiird ich sagen, wie kommst du auf einmal dazu oder, weil
man irgendwie einen anderen Lebenswandel bekommt. Aber da hat keiner irgend-
wie ein Wort driiber verloren, was mir spiter eigentlich auch ganz recht war. Ja, und
nach einem Jahr oder so war das dann fiir die normal, dann kannten die mich mit
dem Kopftuch.«

Wie fuir Serpil ist es auch fiir Afaf einsichtig und unstrittig, daf$ sie als gldu-
biges Midchen sich an religioses Gesetz hilt. Wie bei ihr gestaltet sich der
Ubergang als Krise in bezug auf das Verhiltnis zwischen dem Selbst und
den anderen. Ein Problem ist aus der psychosozialen Perspektive Robert
Kegans (1986) in beiden Fillen eine Ungleichzeitigkeit in der Organisation
des Selbst. Das Kopftuch ist die Technik, die den Auftakt fiir eine Neuorga-
nisation des Selbst setzt, die innerlich noch nicht richtig in Gang gekom-
men ist, aber gegeniiber den anderen vertreten werden mufl. Hierfiir
braucht es sozialvertrigliche Plausibilisierungsmuster, die Afaf von jhren
Eltern und ilteren Schwestern erhilt, wihrend Serpil, im traditionellen
Milieu auf sich allein gestellt, auf die Gewshnungstaktik ausweicht. Afafs
Argumente wirken wie Bedienungsanleitungen, was nicht heiflen muf,
daf sie sie nicht fiir wahr hilt, aber sie entsprechen kaum der Reife einer

106

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Dreizehnjihrigen und sie bleiben zunichst Teil einer abstrakten Rede.
Anscheinend iiberzeugt die anderen, die den Sinn dieser Technik nicht se-
hen, weniger das Argument der »inneren Werte«, sondern das der Freiwil-
ligkeit dieses Aktes, der aus persénlicher Uberzeugung vollzogen wird. Das
ist auch der Grund dafiir, dafl die ganze Angelegenheit nicht schamvoll
verschwiegen werden muf3, sondern dafs man sich miteinander dariiber
auseinandersetzen kann. Dartiber zu reden: Die Stimme ist neben der Kor-
per- und Kleidersprache, der sich Afaf, die im Alltag Jeans und weitere Pull-
over bevorzugt, nicht in ausgefeilter Asthetisierung (vgl. Kapitel II) bedient,
fiir sie die wichtigste Plattform der Reprasentation des Selbst. Dartiber ver-
mittelt sie, dafd sie ein eigenstindiges Selbst und eine persénliche Motivati-
on hat. Das wiederum fithrt dazu, daf} das Kopftuch wie die ethische isla-
mische Praxis einerseits dem religiésen Gesetz folgen und andererseits
neben dem Irokesenschnitt und »irgendwie einem anderen Lebenswan-
del« eine gleichberechtigte verweltlichte Stellung im Wirbel der »postmo-
dernen< Zeichen und Subjektlagen einnehmen. Die gleiche Parallelitit
zeigt sich auch im Bestreben der damals dreizehnjihrigen und jetzt tiber
zwanzigjihrigen Afaf in einer Person »die alte zu bleiben« und sich doch
zu verdndern.+

»Die alte zu bleiben, die »kein Problem« macht oder ist, die nicht den
Status quo der bestehenden Klassengemeinschaft anriihrt, 143t sich hier
sowohl als Taktik der Fortfithrung der bestehenden sozialen Integration
verstehen wie auch als subjektive Strategie der Herstellung einer Synthese
von islamischer Kultivierung des Selbst und personlicher Mentalitdt, die
wiederum unter Umstinden zu subversiven Akten hinsichtlich eines Islam
als allumfassendes System der Methodisierung des Selbst fiihrt. So schil-
dert sie mit sichtlichem Vergniigen, wie sie trotz der Verschleierung in den
Schulpausen mit den Jungen Billard spielte und ihrer Mutter, die sich beim
Heimkommen von der Schule danach zu erkundigen pflegte, wie der Tag
gewesen sei, auch ausfiihrlich, geradezu gentillich dariiber berichtete, und
zwar wohlbewuft, daf sie sie damit aufforderte, sie zu tadeln und darauf
hinzuweisen, daf} es schicklicher sei, sich in den Pausen »mit den Mid-
chen zu unterhalten«. Subversiv heiflt hier nicht, dafl sie heimlich und ge-
zielt gegen ein System arbeitet, sondern sie fiillt die Liicke, die zwischen is-
lamischer Regulierung und von dieser nicht dezidiert abgedeckter Alltags-
praxis liegt. Und sie legt, wo es um die Markierung ihrer subjektiven Deu-
tung des angemessenen Handelns geht, eine dezidierte Offenheit an den
Tag. Im Falle des Billardspielens mit den Jungen bedeutet das, daR sie, da
sie damit keine erotische Intention verfolgt, auch keine Veranlassung sieht,
sich eines harmlosen Vergniigens zu enthalten. Threr Ansicht nach ver-

107

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

stolt sie gegen traditionelle, eher ritualistische Vorstellungen des zwi-
schengeschlechtlichen Umgangs, aber nicht gegen moderne bzw. >wirk-
lich<islamische, die die subjektive Absicht als Mafstab setzen.

Zugleich bemiiht sie, die sich in der Retrospektive als »Chaot der Klas-
se« und »Witzbold« beschreibt, sich um die Herstellung einer der islami-
schen Ethik gerechten Weiblichkeit. Das kommt in der folgenden Erzihlse-
quenz zum Ausdruck:

»... Und dann haben wir auch Theaterstiicke gespielt. Dann hatte ich meistens auch
‘ne Hauptrolle, weil ich immer so gut schauspielerisch einiges darstellen konnte.
Was ich damit eigentlich sagen will: daf ich eigentlich gut aufgenommen wurde. Ich
war immer noch der Witzbold, der Chaot der Klasse und immer ganz lustig ... Da hat
ich auch immer meine Bedenken, jetzt geben die mir keine Rollen mehr oder nur
noch 'ne kleine. Hat mich mal 'ne Lehrerin gefragt, ob ich iiberhaupt noch bereit
bin, das zu machen, weil ich mich ja jetzt verschleiere, wie sie gesagt hat, und ob ich
dann noch bereit bin, so auf der Bithne den Kasper zu machen. Ja, das war ja ein nor-
males Stiick. Ich hab ja nicht da ‘rumgetanzt oder so. Das wiirde dann auch wieder ...
meiner Kleidungsvorschrift (belustigt) widersprechen, wenn ich mich vorschrifts-
mifig verhalte und dann den Kasper spiele. Man soll dann ja auch die ganzen Bewe-
gungen, ja aber war ganz normal in dem Stiick, hab ich gesagt, nee, das mach ich ...
Ja und da war ich eigentlich froh, dafl sie—, also sie sagte, ja ich glaub’ nicht, daf$ es
die Leute stort. Ob du jetzt ein Tuch anhast oder nicht, Hauptsache, du stellst es
schauspielerisch gut dar. Ja, da war ich auch ganz froh.«

Afaf verbannt den tanzenden Kasper aus ihren Bewegungen, die in eine
neue weibliche Ordnung des Korpers und der Seele zu tiberfithren sie be-
strebt ist. Sie wechselt, was zugleich ein Motto ihrer Lebensfithrung ist, ins
seriosere Genre, aber sie verlifit die Bithne nicht.+* Sie tilgt den tanzenden
Kasper, der Ziige des Hofnarren hat, nicht ginzlich. Sie bejaht das islami-
sche Ordnungssystem einschlieflich der Geschlechteridee, aber sie ist zu-
gleich bestrebt, es mit eigenen Wiinschen und Handlungen zu durchset-
zen. Wo andere Gegensitze definieren, formt sie Kombinationen. DaR sie
sich islamischen Regulierungen unterwirft, ist fiir sie keine Frage, aber sie
nimmt sich das Recht heraus, das Andere, daf nicht offensichtlich unisla-
misch ist, in ihr persénliches Handlungssystem zu integrieren, sich an die
Gesetze haltend, aber selbst abwigend, zu synkreieren. Der offene Raum,
der zwischen den Ordnungssystemen klafft, ist der Raum, der ihr ermdég-
licht, zwischen Alternativen zu wihlen und der die Chance zu einer subjek-
tiven Aneigung des Islam und einer Transformierung des Subjekts zum
Islamischen hin ermdglicht, indem sie ihn, nicht beliebig, sondern im Rah-

108

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

men der Verbindlichkeiten in ihre subjektiven Begehren eingliedert und
diese, umgekehrt, mit seinen Normen und Werten abgleicht.

In Serpils wie in Afafs Argumentation ist eine Ambivalenz spiirbar. Ei-
nerseits sind es, wenn auch in verschiedenen Formen, die Eltern, die auf
das Kopftuch und damit auf Verinderungen von Selbstidentitit insistieren;
die Fiihrung liegt eindeutig bei ihnen. Serpil zum Beispiel restimiert, daf3
sie gehorcht habe wie immer. Dann findet jedoch eine Verlagerung statt:
Das Kopftuch und damit der Ubergang in die Islamisierung wird ange-
nommen und zur eigenen Sache gemacht. Die Middchen iibernehmen die
Initiative und vertreten es in ihren sozialen Kontexten als Angelegenheit
des Selbst und binden sich somit als Muslima sozial neu ein. Das tiefe
Selbst als Begriindung vermittelt nicht nur Selbstanerkennung, sondern
auch die Anerkennung durch andere. Es ist eine Taktik, die der modernen
Idee des Individualismus und jener prekiren Balance zwischen Selbstbe-
hauptung und Universalismus entspringt (Heller 1984: 14). Dazu bemerkt
Dumont:

»Zundchst einmal impliziert die Auffassung vom Menschen als Individuum die
Anerkennung einer ausgedehnten Entscheidungsfreiheit. Bestimmte Werte wer-
den, anstatt dem sozialen Konnex zu entspringen, vom Individuum zu seinem eige-
nen Nutzen gesetzt. Mit anderen Worten, das Individuum als (sozialer) Wert ver-
langt, dafl die Gesellschaft ihm einen Teil ihrer Befugnis zur Festsetzung der Werte
abtritt. Die Gewissensfreiheit ist das charakteristische Beispiel. Das Fehlen einer
zwingenden Vorgabe, das die Entscheidung mdglich macht, ist folglich in Wirklich-
keit durch eine hohere Vorschrift verordnet« (1991: 278).

Bezogen auf die jungen Frauen und Madchen heifdt das, dafl sie intuitiv auf
eine »hohere Vorschrift«, eine soziale Idee reagieren, die einen Entwurf
von Identitit und Techniken der Selbstkonstitution enthilt. Mit dem Kopf-
tuch werden sie somit in ein bestehendes soziales Spiel gedrangt, in dem
die anderen entsprechend antworten, nachdem sie sich iiber Gestindnisse,
Gespriche und Zeichen (wie die Kleidung) vergewissert haben, dafl die
betreffende Person es will. In Afafs und Serpils Schilderungen kann man
den Umschlag vom »sozialen Konnex« (Dumont) zum optierenden Indivi-
duum erkennen. Thre biographischen Erzihlungen zeigen dariiber hinaus,
daR sie sich in den folgenden Jahren in diese Richtung vervollkommnen.
Sie verquicken zunehmend islamische Ideen und Regulierungen mit nicht
islamischen oder setzen sie zumindest in eine Beziehung des Vergleichens
und des Abgleichens zueinander. Sie islamisieren sich zunehmend und
offnen sich gleichzeitig zunehmend dem Nichtislamischen, aber keines-

109

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

wegs, wie sie betonen, dem Unislamischen, das das Islamische unterliuft.
Das Selbst in der Idee des Individualismus bildet ein zentripetales Feld, in
dem die eigene Urteilskraft residiert und Umorganisationen in Gang ge-
bracht werden.

Im Falle der Frauen, die sich im spiteren Alter islamisieren, bildet der
Aspekt der Wahl als Bestandteil der Konstituierung zum souveranen Selbst
von vornherein eine Rolle. Nachdem sie begonnen haben, sich mit dem
Islam auseinanderzusetzen — teilweise zum ersten Mal in ihrem Leben,
wobei die Betonung in den Erzihlungen immer darauf liegt, daff man sich
Wissen iiber den Islam als logisches Ordnungssystem angeeignet hat, also
iiber Kopfarbeit, und daraufhin feststellten, dafé sie an Gott und eine gottli-
che Gesetzgebung glauben - setzte die Frage des Kopftuchtragens ein. Mit
der inneren Uberzeugung gliubig zu sein, ist fiir sie der Zeitpunkt gekom-
men, ein Kopftuch aufzusetzen, um den Identititsprozef iiber die Technik
fortzuschreiben wie auch den anderen sich als Individuum zu prisentie-
ren. War in den obigen Fillen die biologische Reife der Ausgangspunkt, so
sind hier Wissen und Uberzeugung bzw. »Motivation«, wie eine Frau es
formuliert, ausschlaggebend. In der folgenden, langen und komplexen Er-
zihlpassage, die ich weitgehend ungekiirzt wiedergebe, um das Prozef$haf-
te und Interaktive, das die Entwicklung zur Muslima charakterisiert, deut-
lich werden zu lassen, finden wir das Beispiel fiir den Schritt in die
Islamisierung durch eine junge Frau, Amina, deren Eltern aus Marokko
kommen:

»... Mitte der zwolften Klasse war ich mal zum Spaf ja, in einer Moschee. Ich wurde
mitgenommen von einem Madchen, >ja komm doch mit in die Moschee«. Es war
Ramadan. Und ich, >da gehen nur Méinner hin und wieso<, und all so, war sowieso
halt deutsch, ich wufdte nicht, da8 auch eine Deutsche—, dafl auch eine Frau oder
eine, also eine weibliche Person in die Moschee gehen konnte und hatte bis dahin
auch so sehr wenig iiber den Islam gewufdt. Vor allem, weil ich kein arabisch konnte,
also, die Biicher, ich hatte {iberhaupt keine Biicher tiber den Islam, ich hatte, ja gut,
ich meine, es war halt islamisch und, das war es dann auch schon. Und dieses Mad-
chen hat mich dann halt *, mit in die Moschee genommen und ich hab dann halt so,
so dieses Kopftuch und Jeans und, also ganz enge Jeans und also, man hat schon ge-
sehen, daf} ich nicht eine bin, die jetzt auch praktiziert. Habe ich mir alles angeguckt,
ja, »mmh, mmh, okay, gut, ja<. Dann war da ein Midchen, ein * zwanzigjihriges
Midchen, die hatte ihr Abi gemacht und ist hier aufgewachsen, hat die deutsche
Staatsangehdrigkeit und ihre Eltern auch, und * sie hat sich dann sehr fiir mich in-
teressiert. Sie hat sich mit mir unterhalten, und mich hat das gewundert, weil ich bin
ja eigentlich eine, die jetzt auch nicht zu ihr pafit, weil sie *, sie war eine praktizieren-

110

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

de Muslima und hat Jura studiert oder so was. Und *, gut, dann, dann war lange Zeit
nichts und dann kam, hat dieses Midchen wieder, >ja kommst du mit in die Mo-
schee?< und ich »ja, ja, mache ich mal<. Weil das waren halt Mddchen, * da habe ich
gespiirt, mit denen habe ich irgendwas zu tun, ja. Also irgendwie so vom—, viel-
leicht jetzt marokkanisch oder arabisch oder wie auch immer, und mir ging es ei-
gentlich um die Midchen, ja. Und, naja gut, dann war ich halt da und * dann kamen
halt auch so elementare Sachen, wurde halt unterhalten ja, * wie ist das jetzt mit dem
und dem und islamisch und sollte man dies oder jenes und da habe ich halt erst so
angefangen, mich mit dem Islam auseinanderzusetzen. Weil es ja meine Religion
sein sollte eigentlich, und ich habe dann einen deutschen Koran gekauft, also, auf
deutsch tibersetzt, weil die arabische Sprache mir ja nichts sagte und * hat mir sehr
gut gefallen, ich bin dann &fter mal hingegangen und * auch unterhalten, hat mich
angesprochen in irgendeiner Weise, obwohl, anfangs fand ich viele Sachen, also, stand
ich denen ablehnend gegeniiber, hab das auch geiufert. Und es waren auch viele
dabei, die auch kein Kopftuch trugen, also auch nicht praktizierend waren, und spi-
ter habe ich halt auch mit dem Gebet angefangen und habe mit dem Midchen auch
ofter so Ausfliige und so, Unternehmungen gemacht und habe mich irgendwie zu
denen *, ja ich konnte so sein, wie ich wollte, ja so, Ich sein, einfach Ich sein, und das
war okay, also das hat mir ganz gut gefallen, mit den Madchen, weil das war so wie
ich. Also das waren Midchen wie ich, halt, einige mehr oder wenige praktizierend. ...

Wir hatten dann halt mehrere Ausfliige gemacht. Mir hat das ganz toll gefallen,
und, meine Eltern waren einverstanden, also die waren nur dagegen, daf ich in die
Moschee gehe am Anfang, »ja warum denn, und tiberhaupt, kiimmer’ dich um deine
Schule< und so. Und ich, »ja das ist ja auch wichtig< und also, ich hab das irgendwie
durchgesetzt. Also mein Vater war am Anfang sehr dagegen. Weil er dachte, das
wire Ablenkung und das miifite nicht sein, eigentlich, ne. Ich bin dann halt trotz-
dem immer hingegangen und dann im Sommer, von der zwélften Klasse auf die
dreizehnte Klasse, waren wir im X-Park und *, da habe ich halt, und ich habe mich
aber vorher schon unwohl gefiihlt, in meiner Haut ja. Irgendwie, in der Schule, ich,
ich hab mich halt ganz normal frisiert wie jedes andere Madchen auch, ja und, ir-
gendwie kam dann immer mehr dieses Unwohlfiihlen und Sichunwohlfiihlen ja.
Also * auch auf der Strafle, wenn mir irgendwelche Minner begegnet sind, also
nicht Deutsche, sondern unsere marokkanischen Minner, ich hab mich unwohl in
meiner Haut gefiihlt. Also so wie ich aussah. Ich, es war halt ohne Kopftuch und
normal frisiert einfach. Und das hat sich dann Mitte—, nach der zwélften Klasse im-
mer mehr verstirkt und, und dann habe ich mir {iberlegt, >ja, fithlst du dich dann
wohl, wenn du das Kopftuch trigst?«. Da habe ich gemeint, nee, das kann ich auf kei-
nen Fall machen. Was soll denn das, die Schule, die kennen dich doch anders, also
das mache ich nicht, ne, auf keinen Fall und, das ist ausgeschlossen, das mache ich
tiberhaupt nicht. ... Aber es war halt etwas in mir ausgelost worden, so dieses Interes-

III

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER Is1AM

se an der Religion und *, naja. Und ich habe dann halt gefiihlt, also selbst wenn ich
jetzt nicht in die Moschee gehe, es wird nie so wie vorher, also es wire ein Betrug,
wenn ich jetzt dem einfach, wenn ich sage, ach, Zweifel beiseite, mach deine Schule
und laf es einfach. Ich bin den Zweifeln nachgegangen und habe gemerkt, also ich
habe eine tolle Religion eigentlich. ... Ich habe dann, also Fragen auf meine Antwor-
ten auch gesucht, weil, das Leben bestand ja nicht nur aus der Schule, ja. Also es gab
ja auch ein Privatleben, wo man sich auch mit Sachen auseinandergesetzt hat, ja, wie
ist das mit dem Tod und wie ist das mit dem und dem, und dem Sinn des Lebens
und ich hatte auf der Schule auch ein Philosophiekurs besucht, und ich fand das so
was von an-den-Haaren-herbeigezogen. Diesen Unterricht hatte ich von einem
Atheisten bekommen, also ein tiberzeugter Atheist, also das war dann auch auf der
einen Seite die Moschee und auf der anderen Seite dieser Philosophieunterricht. Das
war dann immer so, ich muf mich einfach damit auseinandersetzen. Weil er meinte
hier, gut, es gibt keinen Gott und der Beweis ist so und so. Fiir mich war das kein
Beweis, den er mir erbrachte und, naja und dann gab es ein Hin-und-Her und ich
erzihlte ihm auch, daf ich in der Moschee war und das und jenes und tiberhaupt
und, also eine lange Auseinandersetzung, ein halbes Jahr. In die Moschee bin ich
immer hingegangen, habe ich mich wohlgefiihlt mit dem Kopftuch und, ich habe
mir gedacht, ja das mufl doch, die ganzen Probleme miifsten auf einen Schlag weg-
gehen, wenn ich ein Kopftuch anziehe, ja. Dann, dann fiihle ich mich vielleicht woh-
ler und *, weil, ich hab dann auch mit dem Gebet, das war dann auch nicht so richtig,
je nachdem, wie ich Lust und Laune hatte, aber ich habe halt gemerkt, das war nicht
richtig, also, hatte auch so ein schlechtes Gewissen mir gegeniiber.

Und, und von all dem haben meine Eltern nichts mitbekommen. Das war halt
ein Prozef’ gewesen, der sich in mir abgespielt hat. Auch die Leute um mich, ich hab
nicht mit den Freundinnen dariiber gesprochen, weil, né also, das war fiir mich zu
privat einfach. Und * dann, kurz vor Ende der Ferien, da kam ich praktisch in die
dreizehnte Klasse, war so ein Ausflug angesetzt mit den Midchen, wieder X-Park
und fotografieren und Picknick und wie auch immer. Da hab ich halt zufillig ein
Gesprich gehdrt, von zwei Madchen, die vor mir gingen, jiingere, also so dreizehn,
vierzehn oder so und ich war dann, irgendwas mit achtzehn glaube ich. Und die eine
meinte, >du hattest doch heute Premiere, wie war es denn? Wie wurde es aufgenom-
men?< Die andere meinte, >ja so normal, och das war nichts, das war nicht der Rede
wert, das war okay<«. Und dann habe ich halt gedacht, wahrscheinlich hat die heute
das erste Mal das Kopftuch getragen, und dann habe ich zuriickgefragt und, irgend-
wie war dann in mir so dieser Stachel darin gesessen, also das war fiir mich so dieser
Anlaf3. Das war bestimmt nicht die Ursache, ja. Die Ursache liegt wahrscheinlich
ganz woanders. Am nichsten Tag ziehe ich mich an, um in die Schule zu gehen. *
Ich ziehe mich ganz normal an, unbemerkt, also ohne zu merken, daR ich da mein
Kopftuch anziehe ja, also. Das war dann ganz komisch, ja, daR ich so ein Kopftuch

112

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

einfach ganz normal anziehe und dann gehe ich da langsam in die Schule, so wie in
Trance einfach, ja. Und, vor der Schule denke ich, ja, das kannst du ja noch auszie-
hen, machst du das vielleicht. Wie sieht das noch aus und iiberhaupt, also, wer
zwingt dich denn tiberhaupt? Es verlangt doch keiner was von dir und wie auch im-
mer. Aber, habe ich halt gemeint, du gehst einfach durch und so. Gut, ziehe ich das
durch und das war fiir mich ganz schlimm, weil das die dreizehnte Klasse war, * also
eine andere Stimme in mir sagte, warte halt doch ab, bis du mit den Leuten nichts
mehr zu tun hast und, du hast praktisch mit denen die ganze Zeit, von der fiinften
bis zur dreizehnten, und die kennen dich anders und du sollst jetzt auf einmal so
auftreten, ja, wie soll denn das gehen? Die wiirden dich bestimmt nicht akzeptieren
und du wiirdest Schwierigkeiten in der Schule bekommen und die Lehrer wiirden
dich, eine, zwei, drei, vier, fiinf Noten niedriger setzen.

Dann bin ich halt in diese gewohnte Gruppe gegangen, wo ich immer stehe, so
mit meinem Kopftuch. Also es war ein unbeholfenes Kopftuch auch, diese normale
Kleidung wie bisher und dann das Kopftuch. Also es pafdte auch nicht so ganz zu-
sammen. Ja hallo, hallo, ja ganz normal. Ich wurde gar nicht bestaunt, das war das
Komische. Ich wurde tiberhaupt nicht bestaunt, nur, ja hallo, also es wurde gar
nichts gesagt, also irgendwie iiberhaupt nicht. Ich habe darauf gewartet, dafl irgend-
wie was kommt. Hitte auch die Antwort sofort parat gehabt oder patzig geantwortet.
Nichts. Ja und dann ging es weiter zu den Lehrern. Lehrer ist ja so, <unverstind-
lich>. Ja einige auch, >ja, was soll denn diese Tracht?>, oder — also, spafleshalber.
Also es war nie bosartig. >Ja was soll, was ist denn das?< Tracht, * das Trachtdings,
also es wurde als Tracht ausgelegt und, >ja was ist das?< und >warum denn neuer-
dings?<und so. Ja gut und dann eben zwei Wochen spiter, sagt mir dann so ein Mit-
schiiler »Ja sag mal, was, was soll denn das? Warum ziehst du jetzt ein Kopftuch an?<
(lachend) und so. Und dann hat halt der gemeint, »ja, wir haben erwartet, daf8 du das
eine Woche spiter vielleicht ausziehst, daf es vielleicht nur so eine Macke ist, so eine
kurze, weil du doch in die Moschee gehst neuerdings<. Ich meine >nee, das habe ich
fiir den Rest meines Lebens jetzt so bestimmit, ja<. Ja und dann war der halt ganz
bestiirzt, ja warum denn und so. Weil, es war in deren Képfen auch dieses — unter-
driickt, Kopftuchunterdriickung und ich werde unterdriickt und man wollte das
nicht so. Also man—, ich habe es aber nicht so ausgelegt, als, als wiirde das gegen
mich gerichtet sein, sondern, man wollte das nicht fiir mich, also, ich sollte nicht so
sein, also so nach deren <unverstindlich>. Na ja gut und * so mit dem Kopftuch, dafy
irgendein Lehrer, wie ich von anderen Leuten jetzt gehért habe, gesagt hat, die unter-
richte ich nicht oder daf irgendein Lehrer mich auch mit den Noten, also wegen
meinem Kopftuch, ng, tiberhaupt nicht. Obwohl, ich habe das erwartet, also es gab,
also das war wirklich bei uns so, der Lehrer konnte die Note machen, die er wollte
und man konnte sich wenig dagegen wehren. Also, ich, ich hitte da echt keine Chan-
ce gehabt, wenn. Es gab da Lehrer, die konnten das durchsetzen. Und das war aber

113

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

nie so gewesen. Das hat mich gewundert. Dann hab ich halt mit diesem Kopftuch
auch mein ganzes Abi durchgezogen. Und *, ich habe mich dann wohler gefiihlt.
Also es war fiir mich wirklich eine Befreiung. Es war fiir mich echt gut. Ich habe
dann auch diese Gebete, also mit dem Kopftuch, du betest auch regelmiflig und *
auch in deinem Reden und wie auch immer, versuchst du mal etwas, halt, islami-
scher zu sein, weil *, ich meine, auch so an den Tod denkend, daf ich ja irgendwann
mal, auch wenn ich noch jung bin, daf ich irgendwann mal sterben werde und daf}
ich dann auch Verantwortung, also, praktisch rechtfertigen mich muf. Einfach
rechtfertigen, dafl wir das noch nicht getan haben.«

Aminas Leben verliuft zunichst ausschlieflich zwischen der Schule und
dem Elternhaus. Sie fiihlt sich offensichtlich, wie ihr anfangs entschliipft,
als deutsche Frau. In der Schule, einem gutbiirgerlichen Gymnasium, das
auch von Ministerkindern besucht wird, und das héchstens eine Handvoll
>Auslinderkinder< aufzuweisen hat, dem Zentrum ihres Lebens, ist sie
sehr leistungsstark, hat da ihre Freundinnen. Mit achtzehn besucht sie
zum ersten Mal eine Moschee und ist zundchst nicht besonders angetan
davon. Ausschlaggebender ist, dafd sie islamische Midchen kennenlernt,
die die gleichen Biographien haben wie sie, die »so sind wie ich« und bei
denen sie »einfach ich sein« kann trotz ihrer anfinglichen Skepsis und ih-
rer, im Vergleich zu ihnen, gravierenden Méngel. Sie trifft sich mit ihnen
und bekommt iiber die Gespriche iiber das »Islamische«, das an Alltags-
handeln ankniipft, Interesse, sich mit dem Islam, der bisher tiberhaupt
nicht zu ihrer Welt gehorte, auseinanderzusetzen, »weil es ja meine Religi-
on sein sollte eigentlich«. Sie deutet ihren Schritt in die Islamisierung als
ein Uberrolltwerden von ihren innersten Bediirfnissen: Wie in Trance
macht sie sich entgegen jeglichen rationalen Einwinden zur Kopftuchtri-
gerin. Der Islam taucht aus dem Hintergrund als zweite innere Stimme
auf, die die erste, seit Jahren dominierende zur Seite schiebt und den seit
mindestens einem halben Jahr wihrenden Kampf fiir sich entscheidet. Sie
ist in eine Entwicklung hineingeraten, die sie nicht mehr stoppen und erst
recht nicht riickgingig machen kann und fiihlt sich verantwortlich, keinen
»Betrug« zu begehen, sie anzunehmen. Die ganze Sache ist ihr so privat,
daf’ sie weder ihren Freundinnen noch ihren Eltern davon erzihlt. Thre
Entwicklung hat sich vollig unbemerkt von anderen abgespielt. Sie ist ent-
tiuscht, daf} diese ihre innere Revolution nicht sehen, sondern nur das
Kopftuch, das sie fiir eine voriibergehende »Macke« halten, fiir eine
»Tracht«, die sie mechanisch ibernimmt. Dabei hat sie, was ihnen vollig
entgangen ist, eine schwerwiegende Entscheidung getroffen, die nicht nur
ihre Lebensfiihrung und damit ihre Personlichkeit, sondern den »Rest ih-

114

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

res Lebens« betrifft; sie hat ihr weiteres »Leben bestimmt«. Ausnahmslos
alle ihre Argumentationen sind subjektzentriert, auch wenn sie sich auf
religiose Vorginge beziehen: Das Kopftuch setzt sie in erster Linie in Be-
ziehung zu ihrer Befindlichkeit (sie fithlt sich nicht mehr wohl); wegen des
anfinglichen unregelmifligen Betens hat sie bald ein schlechtes Gewissen,
ihrer Formulierung nach nicht gegeniiber Gott, sondern sich selbst gegen-
iiber, weil sie unentschieden ist, weil sie nicht die perfekte Leistung, den
vollen Einsatz erbringt, wie sie es in der Schule tut. Die Sprache, die unbe-
wufdte Referenz ist ein Indiz fiir den verinnerlichten sozialen Wert des In-
dividuums, der sozusagen vorgingig ist und das Reden tiber Religiositit
bestimmt und den Kontext abgibt fiir das religiése Empfinden. In dieser
Sequenz tritt ebenfalls hervor, daft das Kopftuchtragen nicht ein Ziel, nicht
nur ein Zeichen ist, sondern Bestandteil einer Selbsttechnologie, die auf
Selbststeuerung zielt und methodisches Handeln, regelmifiges Beten,
»islamischeres« Reden und Verhalten, bewirkt. Damit tibernimmt sie die
Verantwortung und Kontrolle fiir ihr Leben.

Ein Insistieren der Eltern ist in Aminas Fall nicht gegeben; im Gegen-
teil, die Eltern, die sie als sehr traditionell, traditioneller als die anderen
Marokkaner, die sie kennt, beschreibt, versuchen zunichst, sie davon abzu-
halten, die Moschee zu besuchen. Als sie beginnt, das Kopftuch zu tragen,
weigert ihr Vater sich zunichst, mit ihr unter diesen Umstinden zusam-
men auf die Strale zu gehen. Er besucht selber die Moschee, ist aber der
Ansicht, daR das Kopftuch zu einem erfolgreichen Midchen wie Amina,
stets eine der Klassenbesten, nicht paft. Er hat, wie aus Aminas Erzihlung
herauszuhéren ist, Angst um ihre weitere Karriere — ein Motiv, das er auch
mit den Eltern der anderen Frauen teilt. Was er iiber ihre innere Entwick-
lung denkt, ist nicht zu erfahren. Uber so etwas wird in der Familie nicht
geredet und Amina spricht an anderer Stelle seinem pragmatischen Den-
ken Transzendenzideen zur Ginze ab. IThre Mutter, die selber ein traditio-
nelles Kopftuch trigt, so berichtet sie, hat sich damit abgefunden, weil sie
gesehen hat, daf es ihr besser geht. Mit ihrer Islamisierung nabelt Amina
sich von ihrem Vater ab. Thre Beziehung war jahrelang dominiert durch
ihre sehr guten Leistungen in der Schule und ihre Angst vor schlechteren
Schulnoten. Zunehmend weigert sie sich, sich nur als Leistungsmaschine
anerkennen zu lassen. Dafd sie als heranwachsende Frau starken Kontrol-
len ausgesetzt ist, dafl sie »als Marokkanerin« vielen Einschrinkungen un-
terliegt, scheint sie zu akzeptieren, aber sie schafft sich als selbstdiszipli-
nierte Marokkanerin einen Raum, »ich zu sein, den sie verteidigt. Auch in
diesem Fall erfolgt keine eigentliche Gegenhandlung, sondern eine verbes-

115

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

serte Selbstkalibrierung. Die Selbstdefinition als Leistungsmaschine wird
nicht aufgegeben, sondern auf den anderen Bereich iibertragen.

Alle drei Frauen — Serpil, Afaf, Amina — reflektieren ihre Islamisierung
als zentralen Bestandteil fiir ein individuelles Projekt der Selbstkonstituti-
on. Das Kopftuch — nicht als isoliertes Element verstanden, sondern als
eine Art praktische und alltagspraktische »Technik der Verwendung von
Zeichen« (Foucault 1984: 35, 1993: 26f.) im Hinblick auf eine noch zu ge-
staltende Technik des Selbst — bildet den Auftakt fiir einen Prozefl der
Transformation des Selbst, der, sehr entfernt von Foucaults antikem Ideal,
in diesem konkreten Fall zu einem »biographischen Handeln« (Geissler/
Oechsle 19906) fithrt. Mit der Pubertit bzw. Spit-Adoleszenz stellt sich fur
die jungen Frauen aus islamischen Elternhdusern die Frage nach dem
Umgang mit dem kulturellen Erbe. Was einerseits ursichlich als Zwang
erscheinen mag — Serpil hatte kaum eine Wahl, Afaf konnte eine Wahl in-
nerhalb eines begrenzten Zeitrahmens setzen, Amina argumentiert mit
einem inneren Zwang, einem biographischen Schicksal — wird integriert in
die »reflexive Struktur biographischer Entscheidungen, in der es, wie Bir-
git Geissler und Mechthild Oechsle (1996: 246) in anderem Zusammen-
hang als Charakteristikum moderner Lebensverliufe herausstellen, gilt,
»bewufdt eine Entscheidung zu treffen, die eigenen Motive zu benennen
und die Verantwortung fiir die getroffenen Entscheidungen zu tiberneh-
men«. Das Tragen des Kopftuches wird als biographisches Handeln gedeu-
tet, indem die Legitimierung der Entscheidung als eigene Entscheidung
mit der personlichen Verantwortung fiir die Folgen dieser Entscheidung
verkniipft wird. Die gelungene Reprisentation dieser Entscheidung, von
der die Midchen und Frauen vorher nicht wissen, ob sie es dauerhaft
»schaffen«, macht sie, trotz aller Belastung und Exklusionsingste zu Indi-
viduen im modernen Sinne, die sich selbst vertreten kénnen. Daran ist al-
lerdings eine Bedingung gekniipft: Diese Entscheidung mufl integriert
werden in die davor bestehenden biographischen Entscheidungen, in den
bisherigen Lebenslauf, das heifit in die Bildungs- und Berufsoption und in
die damit verbundenen sozialen Kontexte. Die alte zu bleiben bei der
gleichzeitigen Herausbildung einer neuen Lebensfithrung, ein Projekt, das
wie alle drei Frauen bestitigen, mdoglich ist, ist nur vorstellbar, wenn beide
Prinzipien nicht durchgehend im Widerspruch zueinander stehen oder
nicht als widerspruchsvoll gedeutet werden und wenn sie durch das Sub-
jekt, durch seine reflektierte Wahl plausibel zusammengefiihrt werden.
Diese Bedingung wiederum stellt das Subjekt mit der Aufgabe der Integra-
tion in den Mittelpunkt, macht den Midchen und Frauen sich selbst als
entscheidendes Subjekt spiirbar.

116

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Selbstbestimmung und Verteidigung im innerislamischen Kontext

Die Wahl als biographisches Handeln in einem Prozefd der Lebensplanung
(Geissler/Oechsle 1996: 37) und die Verantwortung fiir die Folgen in ei-
nem Terrain der Individuen schliefst den Aspekt der geordneten Entwick-
lung in der Form einer »biographischen Selbststeuerung« (ebd.: 42) an.
Elterliche Zwinge als Form des »sozialen Konnex« (Dumont) gelten den
islamisierten Frauen als unmoralisch: Threr Ansicht nach ist kein wahrer
Glaube vorhanden, wenn Zwang im Spiel ist, wenn das Kopftuchtragen auf
reiner Anordnung beruht. Die Verwendung elterlicher Autoritit fiir die
Produktion von Konflikten gilt als Mifbrauch. Damit verbindet sich eine
Kritik an einer autoritiren Padagogik, die nur auf Hierarchie, auf blofer
Reproduktion, die noch nicht mal in einer Tradition zu verorten sind, son-
dern in einer Hypertraditionalisierung im fremden Raum beruht in Ver-
bindung mit mangelndem Wissen. Hingegen kann nur jede Frau, jedes
Midchen selbst entscheiden, ob sie bzw. es ein Kopftuch trigt. Die einzel-
ne Person ist die Entscheidungsinstanz. Nur sie allein kennt ihre Bezie-
hung zu Gott. Es gibt, worauf alle Frauen, den Koran zitierend, hinweisen,
»keinen Zwang im Glauben«. Nur die einzelne allein kann entscheiden,
wann der soziale Zeitpunkt da ist, an dem sie, wie eine hiufige Formulie-
rung lautet, »sich stark genug« wihnt, um in die Auseinandersetzung mit
den anderen zu treten, um ihre Fragen, ihre ironischen, demiitigenden
oder wie auch immer verkennenden Bemerkungen (»Vorher sahst du viel
besser aus«; »Hast du Liuse?«) zu parieren. Nur die einzelne, in den Insti-
tutionen vereinzelte Person kann die Folgewirkungen, die zu tragenden
Kosten (Verschlechterung der sozialen Position oder der Schulnoten, Kiin-
digung des Arbeitgebers) und ihre Wirkungen auf die eigene biographi-
sche Entwicklung einschitzen. Damit liegt eine Ermichtigung des Sub-
jekts zur Selbststeuerung vor.

In der Praxis kénnen paradoxe Situationen entstehen. So etwa erwihnt
eine der biographischen Erzihlerinnen, die aus einem religiésen Eltern-
haus kommt, in dem sie allerdings, bedingt durch den hoheren Bildungs-
grad der Eltern, einen intellektuell-reflexiven und liberalen Zugang zur
Religion bekommen hat, eine Jugendfreundin, »deren Familiensituation
ganz anders war« als ihre, die von ihren Eltern »unter Druck gesetzt« wur-
de und der sie geraten hatte, »diese Liigen zu lassen«, das heifdt, »den
Schleier zu Hause aufzusetzen, dann in der nichsten U-Bahnstation weg-
zumachenc, denn es ist eine »Situation, mit der sie selbst auch nicht fertig
wird, weil, wenn ihre Eltern sie dann irgendwann unverschleiert auf der
Strafe sehen, dann gibt es den nichsten groflen Krach«. Statt dessen, so

117

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

ihr Rat, solle sie sich »nicht verstellen, sondern offen mit ihren Eltern re-
den«. Die Freundin hatte, trotzdem sie diesen Weg wihlte, »viele Probleme
und ist dann irgendwann von zu Hause weggelaufen«. Die Erzihlerin hebt
hervor, daf} es fiir sie problematisch war, ihr diesen Rat zu erteilen, denn
im Prinzip »war ich schon dafiir, fiir das Tragen des Kopftuches, und sie
hatte auf der anderen Seite, wenn Leute sie fragten, warum ihre Mutter ei-
nen Schleier (sie ist die einzige, die diese Bezeichnung gebraucht) trigt, es
stets als deren freie Entscheidung verteidigt, ohne allerdings — trotz ihrer
religiosen Einstellung — selbst so zu handeln. Die Erzihlerin teilt hier wi-
derspriichliche Konstellationen mit: In der einen verteidigt sie das Tragen
des Kopftuches als subjektive Entscheidung, aber sie selber vermag diese
Entscheidung nicht zu treffen. Auf der anderen Seite spricht sie sich gegen
das Kopftuchtragen aus, insofern es auf Gewalt, Liige und Verstellung be-
ruht. Diese Widerspriiche 16sen sich durch die Referenz auf die personen-
spezifische Situation auf. Wie es in dem einem Fall falsch ist, kein Kopf-
tuch zu tragen, so ist es in dem anderen falsch, eines zu tragen. Es gibt
keine normative Regel.

Entscheidend ist, daf nicht die religiése oder traditionale Norm als ent-
scheidende Regulation betrachtet wird. Im Falle der Freundin werden so-
ziale interessengebundene und damit willkiirliche elterliche Strategien der
Verweiblichung gesehen. Wahrhaft religiose Eltern wie die der Erzihlerin
hingegen akzeptieren die individuelle Disposition und Entscheidung. Sie
sehen es zwar als ihre Erziehungspflicht an, den heranwachsenden Téch-
tern zu vermitteln, daR ein Leben ohne regelmifige Discobesuche méglich
ist und dafl das abendliche Ausgehen auf wenige Stunden begrenzbar ist,
und sie tibertreiben auch aus Unkenntnis und fehlender eigener Anschau-
ung, aber sie machen keine Vorschriften hinsichtlich der religiosen Le-
bensfithrung, weil sie diese als Konsequenz der inneren persénlichen
Einstellung verstehen. Diese innere personliche Einstellung ist das einzige
Kriterium. Alles andere ist Liige und Verstellung, fithrt zu Anomie und
Konflikten, die sich spiter nur um so heftiger entladen. Statt Gewalt und
Unterordnung ist nur die offene Diskussion iiber Bediirfnisse und Ansprii-
che von Individuen die Lésung. Das ist eine Losung, die, soweit aus dem
gesamten Korpus der vorliegenden Erzihlungen heraus feststellbar ist,
weitgehend nicht zur Gepflogenheit der Familien der jungen Frauen ge-
hort. Dagegen ist fiir die jungen Frauen die Reflexion der eigenen Bediirf-
nisse und Anspriiche zum Arrangement mit den anderen zentral. Die el-
terliche Autoritit wiederum kann sich nur legitimieren durch die Beriick-
sichtigung der Bediirfnisse und Anspriiche der Kinder, nicht durch eine
Tradition. Religiése Lebensfithrung ist eine hochgradig persénliche Ange-

118

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

legenheit und als solche nicht befehlbar. Das Subjekt wihlt sie aus Uber-
zeugung, inneren Bediirfnissen folgend; oder aber, die einzige Alternative,
es wihlt den anderen Weg. Ein Dazwischen gibt nur in der Form von Liige,
Verstellung und, wie eine weitere Frau im folgenden Abschnitt darstellt,
personlicher Anomie. Sie erklirt dies anhand einer tiirkischen Mitschiile-
rin, dem einzigen etwa gleichaltrigen Madchen mit muslimischem Hinter-
grund, das mit ihr das Gymnasium besuchte:

»Die ging mit dem Kopftuch von zu Hause weg, dann wurde alles ausgezogen. In
der Schule kam sie dann ziemlich vulgir angezogen, also richtig auffillig, also genau
ins Gegenteil geschlagen. Die war also wirklich, schon ganz krankhaft. Ich war bei
ihr zu Hause einmal ... Die Eltern waren ganz komisch, die mufdte auch zu Hause
sogar im Kopftuch rumlaufen. Zu den Gebeten wurde immer barsch gerufen und
der Bruder kurvte den ganzen Tag mit dem Motorrad in der Stadt 'rum, und die
Midchen salen den ganzen Tag zu Hause.«

Auch in diesem Fall flichtete das Madchen nach dem Abitur aus dem El-
ternhaus. Auch hier verurteilt die Erzdhlerin, deren Vater ebenfalls einen
Hochschulabschluf hat, die selber seit dem frithen Jugendalter das Kopf-
tuch tragt und auch keine Anlaufschwierigkeiten erwihnt, die Einschnii-
rung des weiblichen Individuums durch die Religion. Wie jene ist sie der
Ansicht, dafy, wenn man den Islam als riicksichtsloses und ungerechtes
Zwangsregime kennenlernt, nur die Flucht vor ihm bleibt und eine Aver-
sion, jemals »ein Buch iiber den Islam in die Hand zu nehmen«. Die Eltern
machen sich schuldig, den Zugang zum Islam durch ihr Fehlverhalten zu
verschiitten. Sie verursachen Gewissensqualen und »krankhafte« Person-
lichkeitszustinde. Sie schneiden das Subjekt ab von einer geordneten Ent-
wicklung, von seiner Selbstwerdung. Die Zentralitit des Selbst beinhaltet
auch die Anerkennung einer geordneten Entwicklung ohne Religion, falls
der personliche Glaube nicht vorhanden ist. Kennzeichnend fiir sie wie
auch jene zuvor erwihnte Erzihlerin ist eine strikte Kontraposition zu ei-
nem traditionellen Islam und seinen hierarchischen Strukturen, die das
weibliche Subjekt und ihr Projekt der weiblichen Souverinitit tiber den Is-
lam negieren.

Jehan fiihrt, bezugnehmend auf eine andere Freundin, noch einen an-
deren, bereits zuvor angesprochenen Fall von Anomie an, der nicht dem
elterlichen Regime anzulasten ist, sondern dem schwachen Selbst: Dieser
tritt dann ein, wenn eine Frau trotz klarer religioser Einstellung kein Kopf-
tuch trigt. Obwohl diese Freundin, die sie sehr gut und sehr lange kennt,
»mit Sicherheit genauso fromm ist wie ich — und da will ich auch gar kei-

119

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

nen Unterschied machen, weil das ja so viele fiir das Wichtigste halten« —,
die »ein ganz reines Gewissen hat ..., betet und fastet und wirklich auch ein
Gewissen hat fiir viele Kleinigkeiten«, die »ein ganz ganz toller Mensch
ist«, die ihrer Einschitzung nach »wirklich gliubig« ist, kann »sie sich
nicht {iberwinden, in der Offentlichkeit ein Kopftuch anzuziehen« aus der
Furcht vor persénlichen Krinkungen. Nach Jehans Diagnose ist sie »ein-
fach nicht selbstbewufit genug« und weil sie »sehr verunsichert« ist, »pas-
sieren ihr lauter blode Dinge, auch wenn sie kein Kopftuch trigt«, wie, dafl
ihr die Tiir vom Kaufhaus vor der Nase zugeschlagen wird, dafl sie »fertig-
gemacht wird wegen ihres auslindischen Nachnamens« und vieles andere
mehr —, alles Dinge, mit denen sie, die Erzahlerin, mit ihrem selbstbewuf3-
ten Auftreten nie konfrontiert wurde. Im Gegenteil, sie zahlt eine Reihe
von Alltagssituationen auf, die ihr unmiffverstindlich zeigen, daff man sie
respektiert. Anerkennung resultiert ihrer Meinung nach aus sicherem Auf-
treten, das heift, aus der Position als Gleiche in einem Dialog:

»Ich glaub, daR ist auch etwas, wo die Leute—, weil die schieben dich ja irgendwo,
wenn die dich sehen, sofort in 'ne Schublade, ja unterdriickt, versteht nix, kann nix,
Dummchen *, vielleicht kann sie gut kochen und putzen, aber das war’s dann auch
schon. Und sobald man dann ganz normal mit den Leuten redet und sicher auftritt,
sind die Leute nicht nur irritiert, sondern auch, dann akzeptieren die Leute einen

auch oder respektieren einen.«

Mittlerweile, nach fruchtlosen Diskussionen, die ihre Freundin sich schlief2-
lich verbat, geht sie davon aus, daf sie »immer so eine bleiben wird, daf sie
immer ein schlechtes Gewissen deswegen hat, aber es nie schaffen wird«.
Das ist fiir sie eindeutig eine charakterliche Schwiche, an der man arbeiten
muf, die man tiberwinden muf, aber sie hilt ihr zugute, daf sie wenig-
stens »mutig genug« ist zu sagen, »eigentlich miiflte man, aber ich trau
mich nicht«. Dagegen gefallen ihr die Leute, »die sagen »ja:, eigentlich steht
das so gar nicht im Koran«« tiberhaupt nicht. Threr Meinung nach geht die
Bedeckungspflicht aus »Koran und Sunna ganz klar hervor« und sie wirft
den Leuten, die es nicht sehen, vor, »viel Phantasie« zu haben sowie die
Neigung, »sich dem Leben zu sehr anzupassen, iiberdies »den Islam so
mehr vom Kopf und nicht vom Herzen« zu verstehen. AuRerdem »kann
man jetzt nicht im dreizehnten oder vierzehnten oder fiinfzehnten Jahr-
hundert des Islam kommen und sagen, das haben bis jetzt alle falsch ver-
standen. Ich verstehe den Qur’an jetzt richtig und da muf3 gar kein Kopf-
tuch, das ist Quatsch.« Sie kommen ihr nicht »ehrlich« vor, diese »Leute,
die meinen, man miiflte ja gar nicht und so«. Uberhaupt weif sie nicht,

120

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

»was die tiberhaupt damit fiir Probleme haben. Das sind sowieso Minner. ... Aber
irgendwie steckt auch 'ne Logik in der Sache. Der Islam geht von einer bestimmten
Gesellschaftsform aus. Und das Aufere der Frau ist nun mal nicht egal.«

Hier findet sich eine verbreitete Haltung, nicht den einfachen Weg zu wih-
len und sich aufliberalere Interpretationen einzulassen. Diese letzte AuRe-
rung mufl im Kontext der vorangehenden gesehen werden: Das Kopftuch-
tragen erscheint als weibliche, auf Selbstdisziplinierung basierende Tech-
nik einer Selbstbehauptung, die nach innen als Zuchtordnung fiir den Auf-
bau einer souveranen Personlichkeit wirkt, die sich gegen das Schubladen-
denken der anderen etabliert. Das Zeichen >Kopftuch< und seine Umkeh-
rung schafft einen Aktionsrahmen, das Frauen zu zentralen Akteuren
werden laft, die sich, fiir sich und fiir die anderen, durch alltagspraktische
Anerkennungs- und Abgrenzungspolitiken wie sicheres Auftreten und
»normales Reden mit den Leuten« reifizieren.

Selbstbestimmung im nichtislamischen Kontext

Eine Subjektzentrierung in dem Sinne, dafl das Subjekt vorgegebene,
durch andere verwaltete Bahnen zu transzendieren sucht und nach Selbst-
steuerung strebt, findet sich nicht nur im innerislamischen Kontext. Sich
als »autonomes< Subjekt zu begreifen, erstreckt sich auch auf andere Fel-
der. Das zeigt sich im folgenden bei Giilay. Sie hatte als Kind und im Ju-
gendalter den Koranunterricht besucht und auch spiter welchen gegeben —
ohne auferhalb der Moschee jemals ein Kopftuch zu tragen. Sie beherrsch-
te die religiose Technik, ohne aber, wie sie meint, richtig religiés gewesen
zu sein, das heiflt Religion im Sinne der Selbstkonstitution zu verstehen.
Irgendwann verlor sie das Interesse daran. Sie wurde mehr und mehr ab-
sorbiert von den Anforderungen der Schule, die sie sehr wichtig nahm,
weil ihr angezieltes Studienfach einen guten Notendurchschnitt voraus-
setzte, sowie von ihren Bemiithungen um persénliche Integration in den
Kreis der Mitschiiler. Den Zeitraum zwischen Abitur und Studienbeginn
fiillte sie mit einem Biirojob bei einer Firma, bei der sie bereits wihrend
der Schulzeit stundenweise beschiftigt war. Nicht mehr von der Schule in
Anspruch genommen, begann sie, sich wihrend dieser Phase mehr mit
sich selbst und wieder mit der Religion auseinanderzusetzen. Angesichts
eines gewaltigen Gewitters wihrend eines Aufenthalts im Pariser Disney-
land, das die gesamte Besucherschaft in Angst und Panik versetzte, sie ein-
geschlossen, fafite sie den Entschlufl, zur Kopftuchtrigerin zu werden:

I21

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER Is1AM

»Also ich mufite das einfach machen, ich hatte keine andere Moglichkeit. Ich habe
das immer hinausgezogert, wegen, *der Firma. Ich dachte, wahrscheinlich kann ich
dann in der Firma nicht mehr arbeiten. Ich mufl dann raus.* Dann habe ich tiber-
haupt keine Beschiftigung mehr. Was, was willst du dann machen? habe ich zu mir
gesagt. * Ich bin dann auch finanziell von meinen Eltern abhingig automatisch. Das
wollte ich auch nicht. Das bin ich ndmlich nicht gewohnt. Ich mufite immer finanzi-
ell unabhingig sein. Das waren die Fragen, die mich eben immer beschiftigt haben,
deshalb fiel es mir schwer, diesen Anfang zu machen mit dem Kopftuch. Aber, ir-
gendwann habe ich eben eingesehen, je mehr ich das hinauszégere, um so schlim-
mer wird es. Also,* ich habe mich nicht erholen kénnen von dem Ganzen. Das hat
mich stindig beschiftigt und, * ich mufite das einfach durchziehen. Jetzt oder nie
habe ich mir gesagt, und das mufdt du einfach in Kauf nehmen, daf} du dann da dei-
nen Job verlierst. Das habe ich dann auch in Kauf genommen. Ich bin dann zu mei-
nem stellvertretenden Abteilungsleiter, habe ihm die Sache erzihlt. Ich habe gesagt,
dafl ich mich eben dazu entschlossen habe, mich zu verschleiern, * und, daf ich
eventuell dann auch kiindigen mufl. Und *, er hat mich aber mif3verstanden, er
dachte, ich will kiindigen, weil ich eben mich verschleiere. Er dachte, meine Religion
verbietet es mir zu arbeiten. Das war eigentlich gar nicht gemeint. Und er hat gesagt,
daf? es ihm egal ist, ob ich da nun mit oder ohne Kopftuch arbeite, Hauptsache, ich
leiste was (lachend). / * Ja, das hat mich natiirlich gefreut, damit habe ich nicht ge-
rechnet. Ich war unheimlich froh dariiber, daf} er so tolerant war, daf} er so dariiber
gedacht hat, und * er hatte eben nur gesagt, dafl er in Urlaub fihrt und ich solle eben
warten, bis er zuriick ist, dann will er es auch meinen Arbeitskollegen sagen, daf} ich
demnichst halt so herumlaufen werde, und der Abteilungsleiter wufdte von tiber-
haupt nichts. Ich habe mich erstmal einverstanden gegeben, ich war iiberhaupt froh,
daf} er einverstanden war, also, daf er das akzeptiert hat, und wie er in Urlaub war, ja
und dann habe ich mir Gedanken gemacht, naja hier, (lachend) jetzt *, jetzt muft du
praktisch warten, damit er dir die Genehmigung gibt, Kopftuch zu tragen. Das hat
mich dann auch wieder gedrgert, weil ich mache das ja eigentlich aus religiosen
Griinden. Und nicht *, weil mal ein Mensch von mir das verlangt oder oder mir die
Genehmigung geben kann oder darf oder soll, und dann habe ich gesagt, * wenn du
dich jetzt wirklich dazu entschlossen hast, aus religiésen Griinden, weshalb muf3t
du dann jetzt darauf warten, daf er dir die Genehmigung gibt * Kopftuch zu tragen?
Ich habe das nicht eingesehen, und dann eines Tages ging ich dann eben mit Kopf-
tuch hin, einfach so (lachend). Keiner wufdte was davon, der Abteilungsleiter auch
nicht und die anderen auch nicht. Die haben natiirlich erstmal so komisch geguckt,
ja * aber keiner hat sich getraut, irgendwas zu sagen. Also, die haben mich auch ganz
normal gegriifit und da habe ich mich eben in meinen Raum gesetzt, war da mit
meiner Arbeit beschiftigt ... Erst einen Tag spiter haben sie mich darauthin ange-
sprochen. Einige haben mich bis jetzt, also noch nie daraufhin angesprochen. Einige

122

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

kamen mit *, ja sie fanden mich vorher besser und die anderen kamen mit *, ob ich
denn geheiratet hitte oder ob meine Eltern mich denn dazu gezwungen hitten. / Ich
wurde mit diesen Fragen konfrontiert und *, naja, ich habe dann eben gesagt, daf}
ich mich so viel wohler fiihle, daf ich * mich einfach dazu entschlossen habe, daf
mein Entschluf auch feststeht, daf ich auch weiterhin so leben werde und *, dafl ich
mich in meiner Haut so viel, viel besser fiihle. Das haben sie dann eben auch tole-
riert, die waren eigentlich auch ganz okay, meine Arbeitskollegen. ... (Der Abtei-
lungsleiter hat mir spiter) seinen Raum zur Verfiigung gestellt, daf ich dann dort
also beten konnte. Er hat mir das angeboten, ich habe es aber abgelehnt, weil es nim-
lich eine Glastiir war (lachend). Jeder konnte reinschauen, das war mir dann unange-
nehm. ... Ich habe dann immer, * das in Kauf genommen, daf ich nach Hause kom-
men mufite, um zu beten. ... Was ich auch sehr *, eindrucksvoll fand von dem
Abteilungsleiter, war, beispielsweise, daf§ er mich gefragt hat, ob ich an einem Semi-
nar teilnehmen kann, also, ob das mit den Gebetszeiten vereinbar ist. / Er wollte un-
bedingt, daf3 ich da teilnehme und *, er hat also sehr viel Wert darauf gelegt und hat
mich eben gefragt, ob das bei mir ging.«

Giilays Befiirchtungen, den Job zu verlieren, zumal sie die Anweisungen
des unmittelbaren Vorgesetzten iibergangen hatte, erwiesen sich als véllig
unbegriindet. Im Gegenteil, sie kann sogar Gesten des Entgegenkommens
beztiglich ihrer religiésen Attitiide verbuchen. Im wesentlichen fiihrt sie
diese positive Aufnahme auf ihre Leistungsfihigkeit und ihre Funktionali-
tat fiir den Betrieb zuriick. Interessant sind an dieser Stelle auch Giilays
Begriindungen gegeniiber den Kollegen. Diese konfrontieren sie mit den
Motiven hochgradiger personlicher Abhidngigkeit in der Vermutung, ein
Ehemann oder die Eltern seien die Anstifter der Verschleierung. Oder ein-
zelne, in der Regel Frauen, argumentieren auf der dsthetischen Ebene, ver-
binden mit dem Kopftuch bzw. der islamischen, wenngleich modischen,
aber eben ausgewihlten Kleidung einen isthetischen Riickschritt, tiber den
die betroffene Person aufzukliren sie sich verpflichtet fithlen. Demgegen-
uiber argumentiert Giilay nicht etwa mit religidsen Motiven, wie der Not-
wendigkeit, héheren Werten oder verniinftigeren Regeln zu folgen. Auch
das auf die Beschrinktheit des individuellen Lebens weisende Konversi-
onserlebnis, bei dem ein Unwetter den vergniiglichen Tag im Disneyland
plotzlich zu einem macht, »als als wir’s der Tag meines Todes« und eine
vorsorgende Lebensfithrung nahelegt, spielt keine Rolle. Vielmehr setzt sie
ihre psychische Befindlichkeit dagegen, verweist auf das Optionale, auf die
eigene Wahl und den eigenen Entschluf, sie selbst zu sein, auf ihre innere
Stimme. Sie versiumt dabei nicht (wie zuvor auch Amina) klarzustellen,
dafl es sich um eine selbstbestimmte Planung des weiteren Lebens han-

123

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

delt, die bewufdtermaflen Einschrinkungen und Selbstbeschrinkungen in
Kauf nimmt, die nicht populir sind. Im Gegenteil, fiir Giilay ist es gerade
der Entschluf fiir das Unpopulire, der ihre Energien mobilisiert, ihr tiber-
haupt erst Personlichkeit und ein zentriertes Selbst verleiht. Vorher, wih-
rend der Schulzeit, als sie, dem Modetrend folgend, noch aussah wie alle,
aber stets darauf hingewiesen wurde, daf$ sie nicht ist wie alle anderen ist,
daf} die anderen sie nicht in ihre Mitte aufnehmen, ist ihr Bestreben, sich
zu assimilieren, fehlgeschlagen. Andere Frauen, dabei auch solche, die fest
in einer Jugendclique verankert waren und hinreichend Anzeichen der
Anerkennung ihrer Person hatten, argumentieren ganz dhnlich, etwa mit
den Worten »Du kannst dir die Haare rot firben und mit zerrissener Jeans
‘rumlaufen, du bleibst doch immer die Marokkanerin« fiir die anderen.
Zeichen, so ist die Schluf3folgerung, funktionieren nicht universal, son-
dern ihre Annahme besteht in Referenz zur sozialen Position. Die Anwen-
dung der selben Zeichen sichert daher nicht automatisch Anerkennung.
Giilays Formulierung, »daf ich mich so viel wohler fiihle, ... daf ich mich
einfach dazu entschlossen habe, dafl mein Entschlufl auch feststeht, daft
ich auch weiterhin so leben werde und daf} ich mich in meiner Haut so viel,
viel besser fithle, folgt eindeutig einer modernen, in der Selbsthilfethera-
pie angewandten Semantik von individueller, innerlich-authentischer Iden-
titit und wird so auch von den anderen angenommen. Fiir Giilay ist die
Islamisierung zum Mittel geworden, sich zu einer selbstbewufiten, zu ei-
ner souverinen Person zu entwickeln. Sie bestimmt selbst den Zeitpunkt,
an dem sie das Kopftuch anlegt; sie wartet nicht mehr auf eine Erlaubnis,
sondern konfrontiert die anderen mit ihrer Entscheidung. Sie ist nicht
mebhr diejenige, die sich bemiithen muf, den anderen gewachsen zu sein,
sondern, im Gegenteil, sie kategorisiert jetzt die anderen in die, die sie
ignoriert und in die, die zur Verlingerung ihres Selbst werden, indem sie
ihr entgegenkommen, sogar Zuvorkommendheit zeigen, und ihr damit
Anerkennung zollen.

Deutlich wird die Koexistenz von Partikularismus und Universalismus,
einem Wechselspiel zwischen dem Eigenen, dem Individuellen und dem
Allgemeinen. Giilays Konzept der Selbstsouverinitit, des Selbstseins stiitzt
sich auf zwei Pfeiler, die auf den ersten Blick nicht viel miteinander zu tun
haben: den Islam, mit dem sie ihre Personlichkeit ausstattet, sozusagen
ihre private Ethik, die die eine Matrix fur ihre Identitit bildet, und ihre
funktionale Leistung und Effizienz im System, die Leistungsethik, die an-
dere Matrix ihrer Identitit. Beides »muf« sie »machenc, auch die Arbeit,
die moglichst perfekte Leistung, in ihrem Fall eine voriibergehende Biiroti-
tigkeit, die sie ziemlich stupide findet, die sie aber finanziell unabhingig

124

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

macht, ihr Anerkennung einbringt und durch deren perfekte Erledigung
sie ihre Transzendenz ins Universale zunichst als Tiurkin und spiter als
Muslima bezeugt. Daf} sie sich dabei nicht als religiose, sondern soziale
Sendbotin versteht, wird sichtbar in der Erwdhnung, daf sie als erste in
der, wie sie betont, internationalen Firma beschaftigte Tiirkin andere mit
»>Gastarbeiter«-Hintergrund nachgezogen hat, also durch ihr persénliches
Beispiel Exklusionsregeln aufgebrochen hat. Damit ist sie, ist ihre Person
der Beweis fiir die individuelle Befihigung zur sozialen Aufwirtsmobilitit,
zur sozialen Transzendierung der unteren Kategorie durch die Handha-
bung funktional relevanter Ressourcen. Thre Selbstschitzung erhilt enor-
men Aufwind durch solche kontextbezogenen Situationen wie die, dafl sie
unintendiert bewirkt hat, dafl noch andere >Ausldnders, also Tiirken, einge-
stellt werden oder dafs sie als Muslima (wider Erwarten noch) gebeten wird,
an einem Seminar teilzunehmen. Letzteres bedeutet, daf sie auch als Mus-
lima fiir wert befunden wird, in sie nach betrieblichem Kalkulationsdenken
zu investieren, daf} sie also gut ist fiir die Firma. Und es bedeutet, wenn
man annimmt, daf} dieses Seminar kein firmen- oder firmabteilungsinter-
nes ist, daf sie als Muslima als Reprisentantin dieser Firma nach auflen
agiert. Fiir sie bedeutet das im Riickbezug, daf ihr Weg, »das Selbst fiir
schitzenswert (zu) eracht(en)« (Ricceur 1996: 220), und ihr Entschluf,
diesen Weg »durchzuziehen« (Giilay), richtig war. Sie weif3, bezeugt durch
diese Situationen, in den Worten Paul Ricceurs endgiiltig: »Ich bin jenes
Wesen, das seine Handlungen bewerten kann und das dadurch, daR es die
Ziele seiner Handlungen fiir gut befindet, sich selbst zu bewerten, sich als
gut zu schitzen vermag« (ebd.: 221) und damit Anerkennung findet.
Ricceurs ethisch-moralisch ausgerichtete Definition der Selbstschit-
zung beinhaltet, daf nicht »in erster Linie ... Leistungen, sondern grund-
sitzlich ... Fihigkeiten« (ebd.: 220) die Basis ausmachen. Er bleibt auf einer
anthropologischen und moralischen Ebene, mit der er zwar das Selbst und
das Andere in einer reziproken Beziehung gegenseitiger Anerkennung, ei-
nem Dialog, vornehmlich iiber sprachliche Aushandlung zusammenbrin-
gen kann (ebd.: 227f.). Davon ausgehend weist er offentlichen Institutio-
nen die Pflicht zu, Verteilungsasymmetrien, die durch einseitige Kontextu-
alisierung entstehen, zu bereinigen (ebd.: 331f.). Auf diese Weise sucht er
ein der (multikulturellen) Gesellschaft adidquates Konzept, basierend auf
der Partikularitit des einzelnen, aufzuspannen. Auf der alltagsweltlichen
Ebene zeigen sich hingegen Praktiken, Handlungsakte und Taktiken als
die primiren Auseinandersetzungsebenen. Dazu kommen, und diese Per-
spektive bleibt bei Ricceur ausgeblendet, Formen einer Universalisierung,
die die Lebenswelt und die Moral der Lebenswelt durchdrungen haben. In

125

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

der zuletzt aufgefithrten Erzihlsequenz (wie auch in vorher angefiithrten
und in den noch folgenden) spielt die von Ricceur als zweitrangig einge-
stufte Leistung, die mit Konkurrenz und Fremddisziplinierung verbunde-
ne Arbeitsethik, der meflbare Erfolg, der den einzelnen in sichtbarer Weise
in Beziehung zu den anderen setzt, eine enorm grof3e Rolle fiir die Selbst-
schitzung. Austauschbarkeit und Konkurrenz sind, in Referenz zu den
symbolischen Auseinandersetzungen, Bezeugungen des Selbstwertes (vgl.
Kapitel IV). Offen bleibt auch die Frage der konstitutiven Kraft von Macht
und Wissen. Dieser Frage wird im nichsten Abschnitt nachgegangen unter
dem Blickwinkel des Einfliefens dieser konstitutiven Kraft in die alltags-
weltlichen Narrationen und Selbstbeschreibungen.

Zur institutionellen Erzeugung des Selbst

Bisher ist anhand der biographischen Erzihlungen deutlich geworden, dafy
sich mit der Islamisierung die Idee des sich selbst steuernden Selbst ver-
bindet. Deutlich tritt aber auch hervor, daf diese Idee in und mit den insti-
tutionellen Kontexten und ihren Wertsetzungen erfolgt, in die die jungen
Frauen als alltagsweltliche Akteure eingebunden sind und eingebunden
sein wollen, die geradezu konstitutiv sind fiir ihr Projekt des Selbst. Die
Frage ist, wie sie zu dieser Konstitution beitragen. Bevor wir uns wieder
den Biographien zuwenden, erfolgt ein Blick auf theoretische Uberlegun-
gen, die dazu beitragen kénnen, die narrativ-biographischen Reflexionen
in dieser Hinsicht zu erhellen.

Die Leistungsidee, wie sie bei Giilay als alltagspraktisch relevantes Ele-
ment hervortritt, verbindet zwei Pfeiler der Selbstkonstitution: nach auRen
als Verlingerung des Selbst, als Hinausstreben iiber den Partikularismus
und als seine Vertiefung (Lukics 1963, Bd. 2: 6oof.). Das Subjekt, Giilay,
arbeitet daran, beides synchron herzustellen. Nur beides zusammen ergibt
eine ethisch-isthetische Einheit. Beides gibt ihr Praktiken zur Hand, sich
als handelndes ethisches Subjekt zu verobjektivieren und als solches, und
nicht lediglich als gut angepafite dressierte Person, Anerkennung zu fin-
den. Diese Technik der Produktion von Identitit ist aber, mit Blick auf die
ilteren Arbeiten Foucaults, nicht das Ergebnis >autonomenc selbstgesteu-
erten Handelns, sondern Effekt eines seit langem angelegten, immer eng-
maschiger werdenden Netzes von rechtlichen, medizinischen, pidagogi-
schen und psychologischen Macht- und Wissensstrategien, die Identitit
und soziale Effektivitit, Mechanismen zur Herstellung von Identitit und
Leistung produzieren und denen keiner entkommt, weil die »panoptische

126

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Gesellschaft ... kein Auflen ... hat« (Foucault 19777: 388). In seinen verschie-
denen Studien beschreibt Foucault Institutionen und in bzw. von ihnen
gesteuerte Prozesse, in denen Partikularitit hergestellt und als Summe der
Partikularititen zu einem allgemeinen System »haushailterisch ..., (um)
auch den nicht zu verlieren, den es (das Kerkernetz) disqualifiziert hat«
(ebd.) wieder zusammengefiigt wird.

Institutionen und ihre ausgehend von bestimmten Objekten und Prak-
tiken erzeugten Erkenntnis- und Herstellungsweisen von Subjektivitit und
Subjekten, die die realen Subjekte absorbieren, sind Teil eines »Kerkernet-
zes«, das nicht nur diszipliniert im Sinne von Einengung, sondern eben
dariiber Formen, Strukturen und Diskurse produziert, die Wachstum er-
zeugen, Krifte hervorbringen, ordnen und kontrollieren (Foucault 1978:
81; 1983: 163). Foucault erkennt eine, den christlichen Institutionen ent-
stammende Machttechnik, die »>Pastoralmachts, (die der moderne abend-
lindische Staat) in eine neue politische Form integriert hat« (1999: 168)
und die sich auf das Individuum und sein Seelenheil bezieht:

»Sie erstreckt sich tiber das gesamte Leben und begleitet es ununterbrochen; sie ist
mit einer Produktion von Wahrheit verbunden, der Wahrheit des Individuums
selbst. ... (Sie) wird unmittelbar im Alltagsleben sptirbar, welches das Individuum in
Kategorien einteilt, ihm seine Individualitit aufprigt, es an seine Individualitit fes-
selt, ihm ein Gesetz der Wahrheit auferlegt, das es anerkennen muf$ und das Andere
in ihm anerkennen miissen. ... Das Wort Subjekt hat einen zweifachen Sinn: vermit-
tels Kontrolle und Abhingigkeit jemandem unterworfen sein und durch Bewufdtsein
und Selbsterkenntnis seiner eigenen Identitit verhaftet sein. Beide Bedeutungen
unterstellen eine Form von Macht, die unterwirft und zu jemandes Subjekt macht«
(ebd.: 169).

Subjekte werden somit im Rahmen von Wissensregimen und Alltagspra-
xen gemacht und erkennen sich durch sie im Hinblick auf Referenzen, die
sie bilden. »Institutionelle Lebenslaufmuster« (Beck 1986: 211; Beck/Beck-
Gernsheim 1993), mehr oder weniger standardisierte Normalbiographien
(Geissler/Oechsle 1996; Kohli 1985, 1991; Levy 1996; Heinz 1991) und
Karrieren (Luhmann 1993: 231f.) bilden Muster und Vergleichsmafistibe
fiir die (Selbst-)Definition von Subjekten und ihrer sozialen Position. Die
Gestaltungsmacht offentlicher Institutionen hinsichtlich der einzelnen
geht so weit, daf sie als »cultural rules of society itself« bezeichnet werden
(Meyer et al. 1987: 21). Das Leben, Denken, Urteilen des einzelnen und 6f-
fentliche, nationalstaatliche Institutionen sind untrennbar miteinander
verbunden und finden ihren Niederschlag in einer »public institutionaliza-

127

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

tion of the individual life course« und einer »public celebration of what is
called the >private« or subjective individual« (ebd.: 243f.) sowie im rezipro-
ken Reflex des einzelnen, »als Individuum zu posieren« (ebd.: 26) und sich
wie seine Handlungen hinsichtlich der institutionellen Ordnungsregime
und ihren ontologischen Konstruktionen zu kontextualisieren. Meyer kon-
statiert eine Integration, das heiflt vor allem eine Homogenisierung der
individuellen Lebensverldufe von der Geburt bis zum Tod bei gleichzeitiger
offentlicher Zelebrierung des Individuellen. Auch das Selbst ist institutio-
nalisiert iiber Motive der eigenen Wahl und tiber wiederum institutionali-
sierte Motive:

»The modern self is free and is expected to relativize its stance to the institutional
context. It seeks to find meaning and value in comparison to the referential struc-
tures set by the rationalized environment. Much doctrine, therapy, and advice is offe-
red to this end. ... Modern systems are organized so that individuals must choose, and
must often give reasons for their choice in terms of the motives of the self« (ebd.:

253).

Dafl die Logik der institutionellen Rationalitit zentraler Bestandteil der
kulturellen Regel geworden ist, zeigt sich darin, daf sie in Handlungen
und ihre Reflektionen eingehen, die formal nicht ihrer Steuerung unter-
stellt sind, sondern als Residuen des Personlichen, Affektiven gelten (z.B.

Taylor 1993):

»Even love and marriage must be presented by the human actor as a matter of choice.
Now, individuals come under increasing pressure to explain to themselves and
others why they remain in marriage, something once requiring no explanation. ... Of
course, the institutionalization of the self is accompanied not only by required
choices but by available lists of reasons, motives and aspirations that are equally insti-
tutionalizing. Elaborate structures for organizing the personal, leisure, and recreatio-
nal aspects of the self evolve, thus providing outlets for the free experience of the pro-
per self« (Meyer 1987: 249).

Das Konzept des freien, weil optierenden Selbst verbindet sich nicht nur
mit einer starken institutionellen Einbindung des Selbst, sondern mit der
Institutionalisierung des Selbst durch das Selbst, indem individuelle Iden-
titdtspolitiken auf einem Rationalititskonzept basieren, das nach 6konomi-
schen Mittel-Ziel-Relationen und dem Prinzip der Wahl modelliert ist. Kri-
terien wie Effizienz, Fortschritt, Gerechtigkeit und Gleichheit liefern
sozialen Akteuren die strukturelle Basis dafiir, ihre Handlungen, ihre

128

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

situationalen Verstrickungen und Statuspositionen zu ordnen, zu bewer-
ten, zu kommunizieren, wie sie auch daran von anderen gemessen werden
(Meyer et al. 1987). Eben diese Prinzipien sind es, die erst den Maf3stab lie-
fern, um Kultur 1 und Kultur 2 bzw. Handlung A und Handlung B bzw.
Wert X oder Wert Y, die ansonsten beziehungslos nebeneinander stiinden,
erst in eine Beziehung zueinander zu setzen, vergleichbar zu machen und
damit hierarchisch anzuordnen (Deleuze 1989: 195f.).

Die Motive der Wahl und der Entwicklung des Selbst sind, wie die bis-
herigen Ausfithrungen zeigen, Prinzipien, die die jungen Frauen mit der
Islamisierung verbinden und die ihr Verstindnis vom Islam und seiner
subjektiven Aneignung prigt und tiberhaupt erst erméglicht im Rahmen
einer annehmbaren Spannungsbalance. Thre Institutionalisierung zeigt
sich nicht zuletzt auch darin, daf} es diese Prinzipien sind, die ihnen Aner-
kennung sichern, freilich unter gewissen Bedingungen: die Reflexion und
Selektion islamischer Praktiken, die Panoptisierung islamischer Regeln
insbesondere da, wo sie sich mit dem Nichtislamischen verbinden. Die Dif-
ferenzierung des Islam in diverse »Ideen Islam« (Stauth 2000) verschiede-
ner Triger und Effizienzen wirkt auf die Produktion von islamischem Wis-
sen und »islamischer Identitit«. Das in 6ffentlichen Institutionen und mit
institutionalisierten Werten und Riten aufgewachsene Subjekt deutet den
Islam aus dieser Perspektive heraus und wird zum produktiven Zentrum
von Austausch und Transformierung. Wenn zum Beispiel die jugendliche,
seit kurzem Kopftuch tragende und sich mit dem islamischen Weiblich-
keitscode auseinandersetzende Afaf mit den Jungen in der Schulpause Bil-
lard spielt und ihre Mutter mit diesem islamungeméifien Verhalten kon-
frontiert, so zeigen sich in dieser Situation {iber die blole persénliche
Auseinandersetzung von Mutter und Tochter um Weiblichkeitsimaginatio-
nen hinausgehend die Offnungen und Anschlufstellen >ihres Islams, die
sie als Middchen im gegebenen institutionellen Rahmen und den dort herr-
schenden materiellen wie ideellen Reproduktionsprozessen findet und die
sie als gestaltendes Subjekt in ihren unmittelbaren sozialen Umwelten ar-
rangiert. Als mit den Jungen Billard spielendes islamisches Midchen, das
sich andererseits sehr wohl einem islamischen Geschlechterdiskurs ver-
pflichtet fithlt, tiberschreitet sie bewuf3t ein Normensystem. Indem sie ihre
Handlung mit der Intention begriindet, keine »schlechten Absichten, also
erotische Intentionen zu haben, prisentiert sie sich als Selbst einer hohe-
ren Stufe, als »eigene Autoritit, als sich, seine Gefiihle, seine Handlungen
und seine Beziehungen zu anderen kontrollierender, ordnender »Verwal-
tungsbeamter« (Kegan 1986: 142), der iiberdies die »Vorschriften und Ab-
sichten des psychischen Verwaltungsapparates ... reflektieren ..., thn als

129

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

Objekt begreifen«, ihn damit handhaben kann (Kegan ebd.: 145). Die Per-
son ist fihig, wechselseitige Beziehungen zu steuern, und dariiber hinaus
zeigt es Moralitit und Selbstsouverdnitit im Umgang mit anderen.

Dieses sind Charakterisierungen, die eine reife Personlichkeit kenn-
zeichnen. Kegans entwicklungspsychologisches Modell der Ich-Stufen,
von denen jede eine Form der Organisation des Selbst in Beziehung zu
anderen bildet, und das zum Grundlagenwissen von Piddagogen zihlt (und
dessen Spuren uniibersehbar in Lifestyle- und Frauenmagazinen zu finden
sind), kann als eine Richtschnur zum Messen von Selbstsouveranitit be-
griffen werden sowie als eine Matrix der Institutionalisierung des Selbst. Es
gibt dem einzelnen die Moglichkeit, sich selbst in seinem Verhiltnis zu
anderen zu uberpriifen wie auch seine Reife anhand seiner interaktiven
Handlungen von anderen beurteilt wird. Dieses Modell ordnet Personen
hierarchisch an durch ihre Handlungen in Interaktionen. Es beinhaltet
Wertungen durch die Organisation vom Selbst und Anderen. Die Ich-Stu-
fen-Konstruktion kann als eine ko-institutionelle Technik gelesen werden,
das Selbst in der Hierarchie zu verorten. Dem einzelnen gibt sie ein Instru-
mentarium der Selbsterkenntnis, des Messens seiner psychosozialen Si-
tuation und seines Souverinititsstandes im Bereich des >Zwischenmensch-
lichen«< an die Hand. Das »Zwischenmenschliche« wird, wie die Reflexion
ihrer Lebensverliufe durch die jungen Frauen zeigt, vornehmlich geordnet
durch offentliche Institutionen, wobei die Schule, das Erziehungssystem
einen prominenten Platz hilt. Bezogen auf die Islamisierung 1iflt sich
schlufifolgern, daf die Idee des >starken Ichs, das Beziehungen zu kontrol-
lieren sucht, statt sich von ihnen beherrschen zu lassen, das sich selbst
kontrolliert und auf Wachstum angelegt ist, ein grundlegendes Prinzip ist.
Fiir die jungen Frauen ergibt sich damit die Gelegenheit, das Individuelle
zu ermitteln, ohne allein auf das Ethnische oder das Kollektive zuriickzufal-
len, es dominierend werden zu lassen. Die biographischen Erzihlungen
zeigen eine Parallelitit zu diesem in der Pidagogik mafigeblichen, Seelen-
heil und Sozialitit zusammenbringenden Persénlichkeitsmodell: Stufen,
Wachstum, Perfektionierung, die zunehmende Unabhingigkeit von ande-
ren, egal welcher Seite, spielen eine grofle Rolle in der Beschreibung isla-
mischer >Zustinde«. Die Ausfiihrungsintensitit von Praktiken wird auf
Stufen angeordnet. Die Entwicklung einer Person zur Muslima wird als re-
flektiver Prozef, der sich iiber mehrere Stufen der Vervollkommnung er-
streckt, die man nach und nach erklimmen muf, beschrieben. Die einzel-
ne Person untersucht mit jedem Schritt ihre Abhingigkeiten. Die Idee des
Fortschritts und der Effizienz, die dem souverdnen Selbst verbunden ist,
steht diametral zur Idee des Verharrens, die den gebiirtigen bzw. traditio-

130

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

nellen Muslimen angelastet wird. Sie erzeugt Abgrenzung und Erhéhung
zu dieser Seite hin. Sie erzeugt Abgrenzung und Gleichheit zur anderen
Seite hin, indem sie Souverinitit, Selbststeuerung und Kontrolle des sozia-
len Spiels — Kennzeichen der hoheren Entwicklungsstufen — beinhaltet.

Schule und Identititsproduktion

Aus den zahlreichen Beispielen, die Robert Kegan anfithrt (zum Beispiel
1986: 108ft.), 1afdt sich ersehen, daf} Institution bzw. Agenten der Instituti-
on und Subjekt sich tiber dieses Stufenmodell ineinander vermitteln. Da-
bei ist insbesondere die Schule als eine der am nachhaltigsten wirkenden
Institutionen zu nennen, zu deren Aufgaben Bildung nicht nur in bezug
auf Vermittlung von (qua Definition universalem) Wissen, sondern auch
die Bildung von Personlichkeit, von Individuen, die sich zur Gesellschaft
hin transzendieren, gehéren. In den vorliegenden biographischen Erzih-
lungen steht die Schule unangefochten im Vordergrund als ein das Leben
durchdringender Ordnungsraum, der nicht nur eine Schliisselposition in
der Verteilung sozialer Chancen hat und damit die soziale Position festlegt,
sondern als der nachhaltig wirksame Raum, in dem Mechanismen von
Wissen und Macht, Homogenisierung und Hierarchisierung sowie Diffe-
renz und Essentialisierung arbeiten und in spezifischer Weise Immigran-
tenkinder bearbeiten (Borgogno 1990; Cohn-Bendit 1990; Gomolla 1997;
Hauff 1993). Hier begreifen diese anhand einer Vielzahl von Situationen
und Kriterien, die in einer Technologie des Vergleichs und der Standardi-
sierung zusammenlaufen, daR sie >Auslinderkinder< sind, kulturelle Ei-
genheiten aufweisen oder aufzuweisen haben.

In den biographischen Erzihlungen ist die Schule zentral fiir die Be-
schreibung der Kindheitsphase und fiir die Selbsterkenntnis als Subjekt.
Dabei sind es nicht einseitig Abwertungs- oder Marginalisierungserfah-
rungen, die ausschlaggebend sind. Die meisten der Frauen sind Bildungs-
aufsteigerinnen. In ihren Augen hat die »Integrationsmaschine« Schule
nicht versagt (Kepel 1996: 335), noch fiihlen sie sich bei der Verteilung von
Bildungs- und sozialen Chancen benachteiligt, sondern sie haben ihre
Chancen bekommen bzw. sich genommen, sie sich erkimpft. Aus den Er-
zihlungen gehen Ordnungsleistungen der Schule hinsichtlich der Erzeu-
gung des Subjekts hervor, die von den Subjekten gleichermaflen affirmiert
und radikalisiert werden, indem sie in eine Auseinandersetzung um Sub-
jektivitit eingebracht werden. Sie weisen auf Auseinandersetzungen mit
Subjektivierungsformen, die im und durch den Institutionalisierungspro-

131

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

zefl des Selbst entstehen und in der biographischen Rekonstruktion be-
deutsam fiir die Morphologie des islamischen Subjekts sind.

Individuierung

Vergleicht man die einzelnen Erzihlungen, so hebt sich eine bestimm-
te Konfiguration des Lebenslaufes hervor: Es erfolgt eine Rekonstruktion
einer jeweils individuellen Fortschrittslinie entlang einer Reihe aufsteigen-
der Sequenzen. Sie beginnt mit dem akzidentiellen Ereignis der Einwande-
rung bzw. der institutionellen Eingliederung in Kindergarten oder Schule
als >Ausldnderkinds, setzt sich fort in der zumeist erfolgreichen, aus eige-
nen Leistungen heraus gemeisterten schulischen Integration und erhilt
ihren Hohepunkt schliefllich in der persénlichen Islamisierung, in der
Selbstprasentation und Verteidigung als Muslima, als dem wichtigsten Akt
in der Entwicklung zur Biirgerin bzw. zum souverdnen selbststeuernden
Subjekt, das eigene und gesellschaftliche Bediirfnisse zur Deckung bringt.
Das ist die Verlaufskurve, die fast alle Erzihlungen in dieser Untersuchung
teilen. Aufschlufreich sind die Eingangssequenzen, in denen die Einfiih-
rung der eigenen Person erfolgt, und zwar auffillig hiufig als Objekt zwi-
schen Institution und familidrem Patriarchalismus. Folgende recht typi-
sche Eingangssequenz von Aynur, mit 26 eine der ilteren Frauen im
Sample, seit einem Jahr glaubige Muslima, zeigt dies an:

»Also ich bin mit fiinf Jahren hier hergekommen, * und zwar * mit meiner Mutter
und mit meinem Bruder. * Mein Vater war schon sechs Jahre—, also hier. Also er ist
in den Goer Jahren hier hergekommen. ... Ich bin also 1971 hier hergekommen. ...
Die Schwestern sind hier zu Welt gekommen. ... Und dann *, ich war ein Jahr lang
zu Hause, habe Koranunterricht von meinem Vater erteilt bekommen und *, dann
hat er mich in die erste Klasse angemeldet. ... Ich habe halt, natirlich am Anfang
sehr viele Schwierigkeiten gehabt, weil ich habe kein —%*, keine Deutschkenntnisse
gehabt und —* auch kein Kindergartenbesuch, also gar nichts. Ich kam halt in die
Schule und mufte haltlernen, und sehen, wie ich zurecht kam. Natiirlich *, hatte ich
Schwierigkeiten im Unterricht, also Deutschunterricht und so, da habe ich * keine
tollen Noten erzielt. Das ist klar und *, mit der Zeit hat sich das auch ergeben, also,
ich habe dann deutsch gelernt und wir sind dann * 1975 hierher gezogen. * Wegen
meinem Bruder eigentlich. Mein Vater wollte, dafé er hier einen Tiirkischunterricht
besucht. Damals gab es das in Y. nicht, diese Méglichkeit. Er hatte vor, * zuriickzu-
kehren, also in ein paar Jahren, deshalb. Also, er hat ihn dann angemeldet in so ei-
nem tiirkischen Unterricht. Das ging drei Jahre und dann mufite er sich entschei-
den, das ging ja nicht weiter. Dann mufte er ihn halt in die vierte Klasse, in die
deutsche Schule einfach 'rein, damit er weiter hier zur Schule gehen konnte. * Das

132

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

hat halt nicht geklappt mit der Riickkehr und so. Und, na ich habe— der war dann—
*, hab dann abgeschlossen die Grundschule hier in X., die A-Schule und * kam auf
die Forderstufe. ... Dort habe ich dann auch *, zwei Jahre die Schule besucht, die For-
derstufe ging ja zwei Jahre und *, dann schligt mich halt, von den Lehrern aus, vor
fiir die * Realschule, damit ich da auf der Realschule weiter machen konnte. Meine
Noten waren halt * geeignet fiir die Realschule. * Damals hatten die Eltern nicht so
viel * mitzureden, also die Lehrer entschieden, wo das Kind dann —, auf welche wei-
terfiihrende Schule kam. Und, ich ging ... auf die B-Realschule bis zur 1o. Klasse und
dann *, waren meine Noten eigentlich ganz gut und, * habe mich dann, ich hab dann
weiter gemacht. Wollte das Abitur machen. Ich wollte, bei mir, ich hatte immer das
Ziel zu studieren und dann habe ich hier mich, bei der C-Schule angemeldet, habe
dort dann das Abitur gemacht.«

Auffallend ist die Definierung familidrer Beziehungen im institutionellen
Nexus: Die Konkurrenz zum Bruder, der ansonsten in der gesamten Erzih-
lung keine Erwdhnung findet, wird ebenso in diesem Bezug formuliert wie
auch die patriarchalische Allmacht des Vaters, dessen Pline ausschlieflich
und von Beginn an die Karriere des Sohnes umfassen, wahrend die iltere
Tochter sich allein durchschlagen mufl und er keinen Gedanken an ihre
Zukunft verschwendet. Allerdings findet eine Entmachtung des Vaters, der
zunichst der, wenn auch in ihrem Falle nachlissige, Mediator zur Instituti-
on und damit der Distributeur von Bildungs- und Karrierechancen ist, statt:
Er diskreditiert sich selber, weil er seine Remigrationspline nicht umset-
zen kann und den Sohn schlieflich doch dem deutschen Schulsystem un-
ter erschwerten Bedingungen aussetzen muf}, wihrend die Tochter auf-
grund ihrer eigenen Zielstrebigkeit und Leistungsfihigkeit »an ihnen
vorbeizieht« und aus eigenem Antrieb den akademischen Abschlufl macht
im Gegensatz zum Bruder, der spiter zusammenbricht und vom Vater
durch das Studium gedringt werden muf. Es stellt sich ein auf individu-
eller mef3barer Leistung basierendes Biindnis zwischen Tochter und Agen-
ten der Institution her, die nicht nur die Schwestern bzw. Téchter gegen-
iiber den Briidern bzw. Sohnen erhoht, sondern auch den Eltern die
Entscheidungsbefugnisse aus der Hand nimmt. Uber die durch die Institu-
tion anerkannte Leistung wird ein Stiick Selbstsouverinitit und Verfii-
gungsgewalt iiber die eigene Biographie gewonnen. Anhand der angefiihr-
ten Erzihlsequenz 143t sich nachvollziehen, wie der Objektstatus, die
Reaktion auf die Entscheidungen, die andere fillen, sich zunehmend wan-
delt: vom Objekt des Vaters, zum Objekt der Schule erfolgt die Prisentation
als Subjekt, indem das Ich entscheidet, die Ausbildung in diese oder jene
Richtung weiterzufithren. Gute Noten sind ebenso ein Mittel der Selbstbe-

133

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

hauptung gegeniiber Briidern um die Anerkennung durch die Viter. Dafs
dieses ein probates Mittel ist, zeigt sich in einem Fall, in dem alle &lteren
Midchen das Gymnasium besuchen, wihrend die Briider »irgendwo arbei-
ten« und sich beschweren, daff der Vater seine ohnehin knappe Zeit und
Aufmerksamkeit mehr den Schwestern widme als ihnen. Frauen, die die
jungsten Midchen in der Familie sind und erheblich iltere Schwestern
haben, die lediglich die Pflichtschuljahre absolviert, frith geheiratet haben
und deren Lebensverhiltnisse, insbesondere auch die Ehebeziehungen, sie
sehr kritisch beobachten, weisen darauf hin, daf ihre Bildungskarriere ih-
nen nicht nur die viterliche Anerkennung sichert, sondern auch einen gré-
Reren Entscheidungsspielraum hinsichtlich der weiteren Lebensplanung.
Der Aspekt des Versorgtwerdens durch die Ehe wird zunichst in den Hin-
tergrund verschoben. Leistung erscheint als eine Priventionsmafinahme
vor frithen Ehen (vgl. auch Kapitel IV).

Schulische Leistung wird immer als ganz eigene Leistung, erbracht aus
einer schlechten Ausgangsposition heraus und nur auf der eigenen Kraft
basierend, verstanden, fiir die man keinem etwas schuldig ist. Schulische
Leistung wird als Instrument zur Steigerung von persdnlicher Unabhin-
gigkeit bzw. als Instrument der Gestaltung von Beziehungen zu anderen
begriffen. Sie verschiebt Machtbalancen zugunsten der Téchter, deren Sta-
tus mit dem geringsten Grad an Selbstsouverinitit ausgestattet ist. Sie ist,
wenn man den biographischen Erzihlungen folgt, {iber Jahre und alterna-
tivlos das einzige verfligbare Mittel zur Sicherung von personlicher Aner-
kennung und Selbstsouverinitit.

Der biographische Verlauf wird erzeugt aus der Partizipation am pid-
agogischen Leistungssystem, und zwar oftmals in einem Maf, das tiber die
Schule als Kernbestandteil einer Normalbiographie hinausgeht. Jeder ein-
zelne schulische Abschnitt wird als Folge der individuellen Leistung be-
griindet. Manche Erzihlungen orientieren sich ganz an der Chronologie
der aufeinanderfolgenden Klassen. Sie ordnen geschilderte Ereignisse stets
dem Schuljahr zu, in dem sie gerade waren, oder strukturieren ihren Le-
benslauf anhand der Schuljahre wie zum Beispiel »Dann kam ich in die
sechste Klasse« und da passierte dies und jenes; » In der siebten Klasse war
eigentlich nichts und in der achten Klasse ...«. Einige der Erzihlerinnen
schildern detailliert die seelischen Tiefen, die mit vortibergehenden No-
tenabfillen verbunden sind. Die ganze Person wird nahezu vollig von der
Schule und ihren Leistungsanforderungen absorbiert. Es sind die Lehrer,
die Agenten der Institution, die Entscheidungen tiber die weitere Karriere
treffen, die sich durchaus wohlwollend als Vermittler oder Helfer anbieten
zur Kompensation struktureller Ungleichheit, welche das >begabte Gastar-

134

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

beiterkind« in der Entfaltung seiner Lebenschancen behindert. Damit ge-
ben sie den Werten des Universalismus in der Beziehung zwischen Indivi-
duum und neutralisierten Regimetechniken eine lebendige Gestalt und
kehren sie zugleich gegen eigenwillig-partikularistische >Traditionen< oder
Visionen davon (zum Beispiel verkérpert im patriarchalischen Vater, dem
die Bildung seiner Tochter gleichgiiltig ist) hervor. Es ist die Kombination
von Migrantenstatus und guten, stets neu zu erarbeitenden Leistungen, die
die institutionelle Unterstiitzung sichert und zu einem Biindnis mit den
die Karrierechancen distribuierenden Institutionen fithrt. Das Gastarbei-
terstigma (Tochter von Arbeiter und Putzfrau) wird durch personliche Lei-
stungen revidiert, entzieht sich jedoch der Aufhebung. Sogar positiv ge-
meinte Bemerkungen haben ihre negative Riickkoppelung, wie der folgen-
de Ausschnitt aus einem anderen, von der Struktur her sehr dhnlichem
Interview verdeutlicht:

»Ich war dann so ein Alleinkdmpfer und mufdte das machen. Also das sagte mir der
Lehrer immer, ja. Also ich meine, fiir mich war das nie, fiir mich war das ganz natiir-
lich, daf ich das so mache und es war ja immer so und, ja, er hat mir das halt zum
Bewufitsein gebracht. ... In Deutsch war ich sehr gut gewesen, ... wir hatten verschie-
dene, so Klassiker gemacht und da fand er, daf ich sehr gut war. Und er hat am An-
fang, also hat er halt gemeint, >ja das kann nicht sein, daf8 Sie die Interpretation ganz
alleine gemacht haben und ohne Eltern< und, und >ja, hat IThnen denn keiner gehol-
fen?< Dann hat er halt gesehen, daf3 mache ich schon alleine, das geht schon und *,
hat dann halt, wie gesagt da, drauf, immer drauf, also auch vor den Schiilern und
Mitschiilern, das war auch peinlich manchmal, weil *, wenn ein Lehrer einen lobt,
das war dann irgendwie schon peinlich. Und *, also dieser Lehrer forderte mich sehr
und hat mich auch tiberall verteidigt, * wo immer irgendwer irgendwas gegen mich

sagte.«

Das Lob des Lehrers wird von Amina, einem von nur wenigen >Gastarbei-
terkindern«< an einem >gutbiirgerlichen< Gymnasium und ausgestattet mit
mebhr als einem halben Dutzend Geschwistern sowie mit Eltern, die weder
personliche Kontakte zur Schule suchen noch iiber ein, in Relation zum
schulischen Leistungssystem, nennenswertes kulturelles Kapital verfiigen
— alles Attribute, die sie von den anderen in ihrer Umgebung unterschei-
den (praktizierende Muslima war sie zu diesem Zeitpunkt noch nicht, trug
auch kein Tuch) - als zutiefst ambivalent erfahren. Die Bestitigung ebenso
gut und noch besser zu sein als die anderen Schiiler und das noch aus eige-
ner Kraft und tiberdies prisentiert am nationalen Kulturerbe, das nicht das
ihre sein kann, wird iiberschattet durch das Zuweisen einer exponierten

135

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

Stellung, die wiederum einer Exklusion gleichkommt. Die eigene Macht
zur Selbstkonstruktion als >Gleiche< auf der Basis von Leistung findet in
der Bewertung, die immer den sozialen Hintergrund und seine hierarchi-
sche Einordnung mit einschlieft, zugleich die Bestitigung des Unerreich-
baren und des Ungebiihrlichen. Leistung als Identititsmedium ist somit
ambivalent. Sie ist ein wesentlicher Bestandteil der Selbstidentitit, die in
Konkurrenz zu anderen erworben wird. Uber sie 148t sich Anerkennung
erwerben, aber nur in Verbindung mit steter Uberpriifung und Reproduk-
tion der Leistung. Leistung ordnet die Individuen in Hierarchien und 143t
sie sich selbst tiberpriifen und in Beziehung zu anderen setzen. Sie indivi-
dualisiert und erzeugt ein persénliches Ethos, das aber nicht der eigenen
Leitung unterliegt, sondern stets der Riickversicherung bedarf. »Ich war
objektiv gut«, wie Amina reflektiert, »aber zitterte dauernd um meine Lei-
stungen, auch wenn meine Leistungen gut waren, auch wenn ich mich
immer riickversichert hab, es ist gut.«

Ethnisierung

Leistung, oder in der Sprache von Thomas Faist »Humankapital« (Faist
2000) ent-ethnisiert, aber sie neutralisiert nicht. Amina stellt ihre Angst zu
versagen in den Kontext einer sozialen Unsicherheit:

»... Gut, dann habe ich die elfte Klasse gemacht und die zwoélfte Klasse und es war
halt auch immer dieses, daf die Lehrer mich auch sehr gelobt hatten, vor allem, *
weil ich ja aus einer auslindischen Familie kam und ich war auf der Oberstufe, auf
dem X-Gymnasium das einzig *, arabisch-marokkanische Kind. * Wurde auch im-
mer halt grofigeschrieben, also, es wurde einem halt gesagt, ja, man kann damit
machen, was man will. Es wird mir immer so gesagt, als miifite ich stolz drauf sein,
weil ich ja auf der Schule bin und tiberhaupt. Und komischerweise hat sich das fort-
gesetzt, dafl bestimmte Lehrer sich dazu pradestiniert fithlten, mich zu férdern, ja.
Ich weif3 nicht warum, und in dem Fall war das jetzt ein Deutschlehrer. Der hat halt*
gemeint, ja ich wiirde Grof3artiges leisten, er miifdte mich férdern, weil, wir brau-
chen solche Leute wie dich und tiberhaupt und er hat mich halt auch immer sehr
gefragt, * iiber zu Hause und ich hab ihm halt erzihlt. Er hat gemeint, ich hab es
sehr schwer zu Hause, weil meine Eltern auch viele Kinder haben, weil ich keine—,
also das, was ein normales deutsches Kind hat, z.B. daf8 die Eltern mit ihm, was weif
ich, ins Museum gehen, also auch so was fiir die Bildung tun, ja, das mufdte ich mir
alles irgendwie selbst holen, weil meine Eltern keine Zeit dazu hatten, und auch,
wenn ich Fragen hatte, ich konnte nicht zu meinen Eltern gehen, also, bestimmte
Fragen, weil die Eltern waren ja, von den Deutschen waren ja praktisch in der Schule
und konnten irgendwie, was weif ich, Mathe oder irgendwas.«

136

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Thr Aufenthalt auf dem Gymnasium wird, so restimiert Amina, nicht als
selbstverstindlich betrachtet. Sie hat fiir die gebotene Chance dankbar zu
sein. Threm Leistungskapital wird ihr soziales und kulturelles Kapital ge-
gentiibergestellt. Beides wird miteinander verrechnet und ihr Leistungska-
pital, das was sie aus eigener Kraft erbringen kann, wird reduziert. Es zahlt
nicht allein, es kompensiert nicht vollstindig das fehlende soziale und kul-
turelle Kapital. Es besteht eine fragile Balance, die zufillig oder bei der
kleinsten Unachtsambkeit ausschligt und die nur durch sie selbst gehalten
werden kann. Bei einem Verlust ihrer Leistung, die jederzeit durch einen
Zufall oder durch Nachlassen der eigenen, mit jedem Schuljahr zu stei-
gernden Disziplin (»immer lernen, lernen, lernen«) eintreten kann, gehért
sie nicht mehr zu den »Leuten, die wir — ein anonym bleibendes Wir —
brauchenc, sondern fillt zuriick zu jenen, die nichts wissen, die nichts lei-
sten, die in keiner Reziprozititsbeziehung zur Biirgergesellschaft stehen.
Der Lehrer interessiert sich fiir ihren familidren Hintergrund, verob-
jektiviert ihn in der Beziehung zur Institution Schule. Heraus kommen
nur Defizite, und er bietet sich als eine Art funktionsspezifischen Vor-
mund an — eine Geste, die Amina wahrscheinlich nutzt, aber die ihr nicht
angenehm ist. Ihre Beziehung zu den Eltern ist von emotionaler Intensitit,
wenn sich auch daneben ein isoliertes Eigenleben entwickelt hat. Die Ab-
wertung ihres sozialen Hintergrundes muf sie treffen; er ist fiir sie eben
nicht nur Ballast, sondern ein Teil ihres Selbst, Bestandteil ihres Ich, der
eine systematische Negation erfihrt. Er bestimmt »das Marokkanische in
mir, ein sich nur teilweise durch Reflexion, die immer den Vergleich mit
dem Nichtmarokkanischen einschlieft, zu Erkennen gebendes habituelles
Kapital. Trotz der eigenen Leistung ist sie auf dem Gymnasium ein Gastar-
beiter. Der andere Teil ihrer Personlichkeit wird, so er nicht unter den Zei-
chen des Defizits abhandelbar ist, ignoriert, neutralisiert. Sie fiihlt sich nie
als »Auslinderkindchen« behandelt, weil andere und sie selbst ihr Lei-
stungs-Ich nach vorne schieben und sie selbst sich sozial zuriickhilt, in-
dem sie sich als »Einzelginger« auf Freundschaften mit »einer oder weni-
gen Personen, und dann den richtigen Kontakt« beschrinkt und »nicht mit
allen wollte«, wobei es nie an Freundinnen mangelte. Offensichtlich geht
sie aber davon aus, daf die anderen sie als »Auslidnderkindchen« bewerten,
auch wenn sie es ihr, vielleicht aus dem Bewufitsein des eigenen sicheren
Standesbewufitseins heraus, nicht zeigen, und sie selber sieht sich als An-
gehorige niedriger Herkunft in einem Raum, wo der biirgerliche Habitus
regiert und wo sie an allen Ecken und Kanten die dezente Macht der sozia-
len habituellen Distinktion verspiiren muf3, der sie neben ihrer Leistungs-
fihigkeit auch mit ihrer »grofien Klappe« (Amina) und ihrer Art, die Dinge

137

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

offensiv anzupacken, nicht beikommen kann. Die Schule ist der Raum, in
dem sie ein zwangsneutralisiertes Ich unter Verschlufl halten muf3. Aller-
dings weif? sie, bis sie den Kontakt zu den islamischen arabisch- und ma-
rokkanischstimmigen Midchen bekommt und bei denen sie iiberra-
schend einfach »Ich sein kann, weil die so sind wie ich«, auch nicht, was
dieses Ich ist. Das Marokkanische zu Hause, das in ihr »wie eingeimpft ist«
und das sie nicht anders als im Kontrast zu einem ebenso nebul6sen, aber
trotzdem konkreteren Deutschen definieren kann — Tradition, Ehre, Ge-
schlechterbeziehungen, stindige interaktive Eingebundenheit sind Stich-
worte, die in diesem Zusammenhang fallen — darf nicht zum Vorschein
kommen. Und sie muf} es durch ihre Situation der Vereinzelung allein be-
arbeiten, ohne jegliche Unterstiitzung. Amina definiert ihr Problem in den
Worten, daf »ich zu deutsch bin von meinem Denken her, von meiner Ein-
stellung«. Denken und Einstellung sind nicht unwesentlich Produkte der
Schule, denn von ihrem siebten Lebensjahr an bis zu ihrem achtzehnten,
neunzehnten Lebensjahr, bis sie die islamischen Midchen kennenlernt,
gibt es ihrer biographischen Schilderung nach nur Familie und Schule.
Freundschaften sind ebenso durch die Schule determiniert. Aber sie ist
keine »reinrassige Deutsche, auch wenn sie nach ihrer Islamisierung die
deutsche Staatsbiirgerschaft »gemacht hat«, wie sie formuliert, und sie will
ihren persénlichen Partikularismus, dem sie durch die Islamisierung eine
Form gegeben hat, beibehalten. Dieser Partikularismus erscheint bei ihr
als Ergebnis eines Kampfes, in dem sie sich dem Zugriff zweier sie prigen-
der Autorititen entzogen hat: den Eltern, die traditionale Beschrinktheit
reprisentieren, und den Lehrern, die »deutsche Offenheit« bei gleichzeiti-
ger Beschrinktheit, auch Arroganz gegeniiber abweichenden Kulturen ver-
kérpern. Auf ihre Islamisierung haben beide keinen Zugriff. Zugleich
kann sie die Anforderungen beider Seiten, die trotz aller Verschiedenheit
in punkto Selbstdisziplinierung und Leistung konvergieren, zusammen-
schniiren und fiir die Entfaltung ihres wahren oder ganzen Ich unter eige-
ner Regie lenken.

Man kann einwenden, daf} »der Fall Aminac, fiir den die Vereinzelung,
bedingt durch die Zugehorigkeit zu einer kleinen Minderheit, spezifisch
ist, nicht vergleichbar ist mit Frauen tiirkischer Abstammung. Dagegen ist
zu sehen, daf auch die um 1970 herum geborenen Frauen tiirkischer Ab-
stammung mit gleichem Bildungsweg die gleiche Erfahrung machen.
Auch sie waren auf Gymnasium oder Realschule in ihren Klassen die einzi-
gen Midchen aus tiirkischen Familien. Ein etwas anderes Bild bieten die
jungen Frauen, die in >Tiirkenvierteln< aufgewachsen, in tiirkischen Schul-
klassen zusammengefiihrt, die Hauptschule besucht und weiterfithrende

138

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Bildungswege beschritten haben. Aber auch bei ihnen erscheint nicht oder
nicht ohne gravierende Ambivalenzen ein ethnisches Gemeinschaftsbe-
wufltsein. Vielmehr ist aus ihren biographischen Reflexionen ein Kampf
gegen eine Zwangskollektivierung, eine Distinktion von einem Kollektiv
zu ersehen. Mit Amina teilen sie das Schicksal, dafl ihnen ethnische Diffe-
renz in Konnotation mit Unzulidnglichkeit zu Schulbeginn ziemlich brutal
iiber die Sprache, jenem exzellenten Instrument, das soziale Klassifizie-
rung zu naturalisieren vermag (Bourdieu 1991: 221f.) bewufst wird. Dieses
Defizit und die Kanalisierung in >Tiirkenklassen< oder Forderklassen, be-
stehend aus Kindern verschiedener Sprachgruppen, erweckt bei ihnen frith
ein Bewufdtsein von Zweiklassengesellschaft und persénlicher Zweitran-
gigkeit. Der Aufenthalt in tlirkischen Klassen wird aus der Retrospektive
als negativ bewertet. Es sind voriibergehende, nutzlose Schonrdume, in de-
nen man sich vielleicht wohlfiihlt und Freunde hat, aber was zihlt, ist die
Bewihrung in den Regelklassen, in der Konkurrenz. Von Beginn an wird
eine negative Selbstbewertung erzeugt. »Die Deutschen«, so restimiert
eine der Erzihlerinnen, »waren irgendwie besser als wir. Ich kann das
nicht erkliren, aber das hab ich irgendwie mitgekriegt.« An anderer Stelle
verschiebt sie ihre Aussage dahingehend, dafl die »deutschen Freunde
denken, daf sie besser sind, ... weil sie keine Auslinder sind«.

Auch Lehrern wird vorgeworfen, Unterschiede zwischen deutschen
und tiirkischen SchiilerInnen zu machen, aber das macht sich nur in »Klei-
nigkeiten« in verschiedenen Situationen, an weniger Geduld, an schneller
erfolgenden Mahnungen, an spontanen Reaktionen bemerkbar und ist
kaum verifizierbar und kaum kommunizierbar. Ein anhaltendes und sich
im Laufe der Zeit verstirkendes Gefiihl der pers6nlichen Zweitrangigkeit
und der systematischen Verkennung wird durch die Schule produziert. Es
gibt nur ein Mittel, Anerkennung von seiten der LehrerIn, jener zentralen
Figur der Distribution von Anerkennung, zu erkimpfen und das sind gute
Schulnoten und stindige Fortschritte, das ersichtliche Bestreben, zu den
Klassenbesten zu gehoren. Die eigene Person erwirbt damit einen univer-
sal gliltigen Status, wihrend der soziale Klassenhintergrund formal in den
Hintergrund riickt. Seine Koprisenz lif3t sich positiv fiir die Person wer-
ten, der Aufstieg aus eigener Kraft und der eigene Wert erscheinen um so
deutlicher. Der AufRenseiterstatus, als Streber dazustehen und anstelle von
Freunden nunmehr Konkurrenten und Neider um sich zu haben, wird
kompensiert durch die Protektion des Lehrers und dessen kleine Zeichen
des Wohlwollens.

Diese Beziehung mufl nicht nur stindig aufs Neue im Rahmen nie ab-
reiffender Priifungen reproduziert werden, ihr Bestand ist auch noch, wie

139

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

eine der Frauen, Ilknur, erfahren hat, in einer anderen Hinsicht gefihrdet.
Als sie vierzehn ist, wird ihr Vater wortbriichig und ist, entgegen vorheri-
gen Abmachungen, die sie mit ihm zu haben glaubte, der Meinung, sie
miisse ein Kopftuch tragen. Sie weifd nichts iiber den Islam, aber sie be-
schlieflt, wenn sie Kopftuch trigt, dann ganz, das heif3t auch in der Klasse.
Mit diesem Akt ist das positive Verhiltnis zu ihrer Quelle der Anerken-
nung, einer Lehrerin schlagartig beendet — nicht auf der Leistungsebene,
auf der personlichen Ebene. Hier ist plétzlich eine Spaltung eingetreten.
Mit diesem Tuch ist sie nicht mehr das unterstiitzungswiirdige, atypische
tiirkische Madchen, das anders als die anderen eine zielbewufdte Energie
aufweist, das sich gegentiber den Jungen selbstbewufst durchzusetzen
weif}, das seine eigene Meinung hat und zu vertreten weif3, das so dhnlich
ist wie ihre eigene Tochter, sondern sie fillt fiir sie zuriick in ethnische
Weiblichkeitsmuster. Sie ist ein pidagogischer Verlust. Ilknur hat ihre Lei-
tung verloren. Sie reduziert auf den Rat der Lehrerin das Kopftuchtragen
auf den Schulweg, um dem Risiko schlechterer Benotungen durch andere
Lehrer zu entgehen. Sie hat sich verschitzt, weil sie annahm, daf sie die
gleiche Akzeptanz wie ein anderes Kopftuch tragendes Midchen in der
Parallelklasse erhalten wiirde. Fiir lknur war das offensichtlich ein Schliis-
selerlebnis. Wie oben Amina hat sie verstanden, dafy Anerkennung und
»universale< Selbstprisentation eng miteinander verbunden sind, daft Ich-
Sein in bestimmten Formen nicht anerkennenswiirdig ist. Ausgehend von
dieser Erkenntnis beginnt sie, sich mit dem Islam auseinanderzusetzen
und sich Wissen anzueignen, Wissen, das sich in Diskurse und Selbstre-
prisentation umsetzen 1i3t. Der Islam steht bei ihr somit zentral im Kon-
text der Selbstbehauptung und der diskursiven Auseinandersetzung um
Anerkennung. Thre Islamisierung ist die Vervollkommnung ihres vorange-
henden Kampfes um soziale Anerkennung. Als sie die Schule wechselt,
tritt sie hier vom ersten Tag an als Kopftuchtrigerin auf. Mit einem wohl-
vorbereiteten spektakuliren Auftritt, der nicht zu tibersehen ist, fiihrt sie
sich von vornherein als selbstbewufite Frau ein, die souverin eine eigene
differente Identitit zu behaupten weil. Weiterhin spielt die disziplinierte
Leistung eine grofie Rolle, die sich nun verbindet mit einer ebenso diszipli-
nierten Identititspolitik.

Als Restimee kann festgestellt werden, dafé die Islamisierung der Migran-
tentochter im Zeichen der Institutionalisierung des Selbst steht. Sie ist Teil
eines Regimes der Selbstthematisierung, die ihren Ausgangspunkt nicht
im Islam selbst hat, sondern in Lebensbereichen und Ideen, die anderswo
liegen und die im individuellen Lebenslauf vorgingig auftreten. Die jun-

140

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

gen Frauen deuten ihre Islamisierung entlang einer Logik der institutiona-
lisierten Identititskonstruktion, die sie die Bedeutung des Islam fiir sich
und fiir andere erklaren 14f3t. Zentral ist dabei die Funktion des Islam fiir
die Ausstattung eines erfolgreichen disziplinierten Selbst. Die Islamisie-
rung erscheint als Hohepunkt einer erfolgreichen Biographisierung und
Selbstreflexion, weil sie die institutionalisierten Ordnungskriterien —
Wachstum, Effizienz, Wahl, Gleichheit, Gerechtigkeit als Kriterien, die das
»aufrichtige« Selbst erzeugen, es aber zugleich mit seinen Grenzen und
Ambivalenzen konfrontieren und als »Auslinderkindchen« abwerten —
nicht nur aufweist, sondern spezifiziert und perfektioniert durch die multi-
kulturelle Variante. Das »aufrichtige< Selbst braucht unter diesen Bedin-
gungen die Wurzeln, auch wenn sie deklassifiziert werden, auch wenn sie
bearbeitet und in Form gebracht werden miissen, fiir seine Entwicklung.
Man kann mit Baudrillard (1991) von Simulation reden, mit Foucault
(1987) von Identititsmasken — das Subjekt, in seiner Bewiltigung der All-
tagswelt angewiesen auf angemessene erfolgreiche Identititspolitiken,
braucht es nicht zu kiimmern. Und wer auch will oder kann bestimmen,
was die richtigen Wurzeln, die richtigen Urspriinge sind, was der unbe-
streitbar originire Islam ist, und in welchen Formen er modern, historisch,
ewig ist?

Fiir die jungen Frauen ist der Islam von Anfang an eine Idee des Fort-
schritts. In diesem Zusammenhang wird hiufig auch verwiesen auf frithis-
lamische Reformen wie das Verbot der Aussetzung neugeborener Mid-
chen, der Transformierung des Rechts zugunsten der Frauen, der
Befiirwortung weiblicher Bildung. Zentral aber ist die lebensweltliche und
alltagspraktische Komponente der persoénlichen und sozialen Rekonstruk-
tion, die sie, nicht ohne Kampf um Anerkennung, aber auch mit einer
Chance auf Anerkennung, sofern die Konstruktion des Islam in Verbin-
dung mit der Idee des Selbst erfolgt, zu Akteuren mit Selbstschitzung
macht. Mit anderen Worten, die biographischen Reflexionen zeigen durch
die enorme Bedeutung, die die Schule und ihre Agenten — und nicht ab-
strakte andere — fur die Definition des Selbst im Spiel von Ethnisierung
und Universalisierung haben, daf} die Islamisierung der jungen Frauen im
Regime einer modernen, iiber Institutionen transformierten Technologie
und Ideologie des Selbst steht. Thre Islamisierung ist somit eine Antwort
auf die soziale Klassifizierung und auf die Individuierung, die den alltags-
weltlichen Bedingungen ihrer spezifischen Position Rechnung trigt. Sie ist
ein Produkt ihres Alltagswissens iiber die soziale Funktionsweise von In-
klusion im Zeichen globaler und multikultureller oder >postmoderner«
Diskurse und Praktiken, die nicht Anerkennung auf der Basis von simpler

141

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DI1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER IsLAM

Assimilation nach dem Motto »conformance to dominant values brings the
highest approval and reward« (Kluckhohn 1967: 415) sichert, sondern im
verwickelten sozialen Spiel von Anerkennung und Hierarchisierung, in
den widerspriichlichen Diskursen von ethnischem Kollektivismus und
»postmoderner« individueller Identitit (Robertson 1992: 41, 114) kompetiti-
ve Strategien entfalten mufl. Das jedenfalls wire eine soziologische Erkla-
rung, die die individual- und sozialpsychologische Deutung, die die jungen
Frauen selber verwenden, in einen gesellschaftlichen Kontext einbindet
und den Blick fiir komplexe Zusammenhinge 6ffnet, statt die Islamisie-
rung junger Frauen blof als idiosynkratische Erscheinung oder Retraditio-
nalisierung im Sinne eines Sichfiigens unter den Druck der kulturellen
Reproduktion abzutun.

Das wire auch eine Deutung, die die unauflésliche Dichotomie von is-
lamischem und/oder ethnischem Partikularismus und einem Universalis-
mus, der unter dem ethnischen Paradigma zwangslidufig etwas ist, was mit
deutscher oder westlicher Kultur bzw. kulturellen Regeln zu tun hat, ver-
meidet. Wie die Reflexionen der jungen Frauen zeigen, ist diese Dichoto-
mie in jhrem Falle nicht gegeben. Vielmehr erscheint es fruchtbarer, in
Anlehnung an Ricceur (1996: 331ff.) von einer Kontextualisierung zu re-
den, indem - freilich nicht auf der moralphilosophischen, sondern auf der
alltagspraktischen Ebene — sozialer Akteure spezifische moralische und ha-
bituelle Elemente einer »eigenenc, einer islamischen Kultur, wie immer sie
diese auch definieren und anwenden, in bezug zu einem Universalismus,
der sich ihnen in alltagsweltlichen Riumen und Formen zeigt, setzen. Al-
lerdings, wo Ricceur zwei gleichgewichtige Elemente gegeniiberstellt, zeigt
sich in diesem lebensweltlichen Kontext, daf von vornherein und unauf-
holbar ein Ungleichgewicht besteht zugunsten der bereits einverleibten
staatlichen Institutionen, die »cultural rules« (Meyer) prigen, die selber
dazu beitragen, Kontextualisierung anzuregen wie anzuleiten.

Die Ideen von (post-ymodernem Selbst und Anerkennung bringen da-
Dbei die Subjekte als moralische und strategische Akteure und, im vorliegen-
den Fall, den Islam als ideelle und praxisrelevante Ressource ins Spiel. Es
ist eine Frage der theoretischen Perspektive, ob man das Individuum als
staatlich und universalistisch organisierten Mythos begreift wie Meyer oder
Foucault oder als ein mit praktischer Weisheit begabtes Selbst wie Ricceur.
Auf der alltagsweltlichen Ebene mit ihren symbolischen Auseinanderset-
zungen um Anerkennung und Selbstbehauptung setzt der Mythos, wie die
islamisierten Frauen zeigen, eine Maschinerie von praktischen, ethisch ori-
entierten Handlungen, die Subjekte und Auseinandersetzung um Subjek-
tivitit produzieren, frei. Aufjeden Fall aber kann der Islam, kénnen seine

142

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

III. KONTEXTUALISIERUNG DES ISLAMISIERTEN SELBST

Triger in diesem ideellen wie lokalen Kontext nicht als etwas anderes bzw.
die anderen bezeichnet werden. Erkennbar wird vielmehr, wie soziale Ak-
teure in ihren alltagspraktischen und institutionellen Einbettungen auf der
Suche nach identititsrelevanten Wurzeln das auf Differenz fixierte »Kul-
turinstrument« Authentizitit (Stauth 1999: 28) aufgreifen und sich vom
erleidenden Selbst zum titigen Selbst, das seine eigene Authentizitit be-
stimmt, transformieren. Zentral ist dabei, dafl diese Transformierung
schrittweise und im Austausch in offentlichen, differenzsensiblen Riu-
men erfolgt. Die Schule ist dabei ein markanter Raum der individuellen
weiblichen Selbstfindung im Dialog, und zwar um so mebhr, je exklusiver
das von ihr gewihrte kulturelle Kapital ist. Ein anderer markanter Raum
der Selbsttransformation ist das berufliche Feld. Diesem wenden wir uns
im folgenden Kapitel zu.

143

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. DiE ARBEITSWELT — EIN FELD DER BEWAHRUNG
UND DER SELBSTFINDUNG

Die »doppelte Lebensfithrung«, bei der Beruf und Familie fiir junge Frau-
en keine sich ausschliefenden Alternativen bilden, hat sich in Europa »als
neues Leitbild der weiblichen Biographie ... durchgesetzt« (Geissler/
Oechsle 1996: 29). Insbesondere weiterfithrende Schulen vermitteln das
»Leitbild der Vereinbarung von Familie und Beruf« und »lenken« Mad-
chen »in Richtung Berufsausbildung« (ebd.: 22). Dieser Befund trifft,
wenn man die vorliegenden biographischen Erzdhlungen zugrunde legt,
ebenso auf Madchen aus islamischen Elternhdusern beziehungsweise auf
Midchen und Frauen zu, die sich islamisiert haben. Von ihnen entwickeln
nur wenige die biographische Perspektive eines reinen Hausfrauenlebens.
Die es tun, sind Hauptschulabsolventinnen mit schlechten Berufsaussich-
ten, von denen zwei, zum Zeitpunkt der Erhebung achtzehnjihrig und erst
seit wenigen Wochen Kopftuchtriigerinnen, noch nicht den Ubergang von
der Schule ins Berufsleben gefunden haben. Allerdings entwerfen auch
diese zwei, die eine gerade verheiratet, die andere ledig, berufliche Pline
fiir die nichsten Jahre, das heiflt konkret bis zum Zeitpunkt der Geburt ei-
nes Kindes. Auch wenn die Umsetzung fraglich ist, so zeigt das immerhin,
dafl sie mit der Islamisierung nicht automatisch eine Hausfrauenehe bzw.
geschlechtliche Segregation verbinden. Im gesamten Untersuchungssam-
ple ist lediglich eine Frau vorhanden, die mit ihrer Islamisierung ein sol-
ches Geschlechtermodell verbindet, es aber selber in den nichsten Jahren
nicht umsetzen kann, weil absehbar ist, dafé ihr frisch angetrauter, dem-
nichst aus der Tiirkei zuziehender Ehemann zunichst kaum ein festes
Einkommen haben wird. In der Tiirkei hat er ein paar Semester studiert
und sie ist gerade dabei, sich nach einer praktischen beruflichen Ausbil-
dung fiir ihn umzusehen. Das bedeutet, dafl das Paar in den nichsten Jah-
ren von ihrem Einkommen leben mufl. Im Widerspruch zu ihrer Ge-
schlechterideologie steht auch, daf sie ihren erlernten Beruf gerne ausiibt
und es nicht schitzt, »zu Hause 'rumzusitzen«. Abgesehen von diesem ei-
nen Fall sehen die Neo-Muslimas keineswegs eine Unvereinbarkeit von is-
lamischer weiblicher Lebensfithrung und beruflichen Ambitionen, son-
dern sie streben berufliche Karrieren an, die sie nur zwischenzeitlich fiir
die Kindererziehung unterbrechen wollen.

Berufliche Arbeit gilt somit nicht pauschal als unislamisch. Dafiir sind
zwei Griinde anzufithren: Die Frauen sind, um es mit Max Weber zu for-
mulieren, keine Mystikerinnen, die »unter Ausschaltung der Alltagsinter-

145

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

essen« eine »weltablehnende Askese« (1981: 325) mit einer »Minimierung
des Handelns« (ebd.: 329) befiirworten, sondern sie sind »Rationalistenx,
denen innerweltliches Handeln in allen Lebensbereichen von der Erotik bis
zur Arbeit, die allesamt »Feld(er) der aktiven Bewdhrung« (1995: 363f.) bil-
den, als Transformationsrahmen der eigenen Lebensfiithrung und als Teil-
habe an der Schopfung gilt.# Berufliche Qualifikation ist fiir die jungen
Frauen im Kontext einer »doppelten Lebensfithrung« Bestandteil einer is-
lamischen Ethik wie auch ein Mittel der Selbstaffirmation als Muslima. Sie
ist tiberdies Bestandteil des Selbstverstindnisses als moderne Frau, die
durch berufliche Qualifikation zugleich eine traditionelle wie auch migrati-
onsspezifische Geschlechterordnung, die die Frauen abwertet durch die
Festlegung auf Familie und niedrige Arbeiten (Putzfrau) ablehnt. Berufli-
che Qualifikation ist nicht nur eine ethnisch neutrale Ressource zur Erzeu-
gung von individuellem sozialen Aufstieg und sozialer Anerkennung, son-
dern das berufliche Feld ist eine alltagsweltlich relevante Arena, die
Moéglichkeiten der 6ffentlichen Reprisentation als Muslima und der prakti-
schen Selbstkonstitution als Muslima im Austausch mit den anderen er6ff-
net.

Im Rahmen dieser Studie kénnen keine markanten beruflichen Karrie-
ren vorgestellt werden. Viele der Frauen sind noch mitten im Studium oder
erst kurz davor, haben jedoch Nebenjobs. Andere haben wegen frither Ehe-
schlieRung die Familienphase der Ausbildungsphase vorgezogen bzw. be-
finden sich im Erziehungsurlaub. Vier der Frauen haben oder machen ge-
rade eine berufliche Ausbildung.

Im Fokus der Betrachtung stehen in den folgenden Ausfithrungen Er-
fahrungen als Kopftuchtrigerinnen in den Betrieben und vor allem die
subjektiven Strategien einzelner auf sich allein gestellter Akteure in der
Auseinandersetzungen mit anderen. Weit vielschichtiger und schirfer als
in dem Feld Schule, bestehen in dem Feld Arbeitsmarkt, zumal im Ange-
stelltenbereich, Bedingungen von Konkurrenz, Homogenisierung und In-
teraktivitit, die demonstrativen Zeichen kultureller oder religioser Affirma-
tion kaum Raum geben. Zentral ist hier einerseits die Frage nach den Re-
prisentationsformen als Muslima am Arbeitsplatz und ihre Einbettung in
die gegebenen Strukturen und andererseits die nach der subjektiven Be-
deutungsorganisation des Islam, wie sie aus der Verbindung mit Arbeit
und Beruf hervortritt. Der Auseinandersetzung mit den biographischen
Daten stelle ich zunichst eine kurze Darlegung verschiedener islamischer
Positionen zur weiblichen Berufstitigkeit wie sie aus den Feldbeobachtun-
gen hervorgehen voran. Sie ist als grobe Skizze unterschiedlicher islami-
scher koexistierender Positionen zu sehen, von denen die neo-islamische

146

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

eine, sich von ithnen distinguierende ist, wie im Kontrast deutlicher heraus-
tritt.

Verschiedene Konzepte zur Verbindung von islamischer
weiblicher Lebensfithrung und Berufstitigkeit

Ausgehend von Beobachtungen in verschiedenen islamischen >Gemein-
den< und Gesprichen ihren Mitgliedern sind mindestens drei Positionen
ersichtlich: In der ersten ist weibliche Berufstitigkeit keine addquate Opti-
on, in der zweiten ist sie eine begrenzt giiltige Option unter bestimmten
Bedingungen, in der dritten, die ich als die neo-islamische bezeichne, ist
sie, verbunden mit qualifizierter Ausbildung, eine priferierte Option.

Zu den Vertretern der ersten Position zihlen Mitglieder der Stileyman-
cilar, zumindest jene, die zum engeren Kern gehtren. Ausgehend von tra-
ditionellen Geschlechterbeziehungen, bei denen der Mann der Ernihrer
der Familie ist und die Frau sich um die Familie zu kiitmmern hat, gilt
weibliche Berufstitigkeit als blofe Notlgsung fiir den Fall, dafl der Mann
seiner Aufgabe nicht gerecht werden kann. Entsprechend scheint sich die
Ausbildung von Midchen weitgehend auf die Absolvierung der Pflicht-
schuljahre zu beschrinken und berufliche Ausbildungen sind iiberfliis-
sig.# Bildungskarrieren finden innerhalb der >~Gemeinde« statt. So besteht
fiir Madchen, die im Koranunterricht durch konstanten Eifer und Fort-
schritt auffallen, die Méglichkeit, an internen Weiterbildungsveranstaltun-
gen teilzunehmen und spiter als kleine »Hocas« sozusagen das weibliche
Fachpersonal unter der Leitung des Hocas dieser Gemeinde zu bilden und
religiéses Wissen an Madchen und Frauen zu vermitteln. Das gilt als Beru-
fung, nicht als Beruf. Generell, so heifdt es im Hinblick auf Berufstitigkeit,
habe man mit Haushalt und Kindern doch schon genug zu tun; warum
sollte man sich noch zusitzlich abquilen. Andererseits kontrastiert mit die-
ser sehr traditionellen Geschlechterordnung, dafl im neuen weitldufigen
»Supermarket« im Hof des Gebiudekomplexes, der zu einer dieser >Ge-
meinden« gehort, zuweilen eine junge Frau die Kasse bedient. Da der Pich-
ter dieses Ladens selber ein Siileymanci ist und mit den in dieser Runde vor-
herrschenden Moralvorstellungen bestens vertraut sein diirfte, kann man,
selbst wenn sie nur aushilfsweise und zu Zeiten geringer minnlicher Pra-
senz anwesend ist, von einer gewissen Koexistenz von Idealvorstellung und
Alltagspraxis ausgehen. Zwar widerspricht dieses Beispiel nicht einer Grund-
tendenz, wonach das Weiblichkeitsideal offiziell nicht mit Beruf und 6ffentli-
cher Bildung konnotiert ist, aber es deutet auf eine gewisse Flexibilitit.

147

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Zu den Vertretern der begrenzten Option zihlen die Mitglieder der
Ahmadiyya-Gruppen. Die lokale organisatorische, weitgehend von Min-
nern, die selber {iber ein hohes Bildungsniveau verfiigen, besetzte Spitze
betont Bildung und berufliche Leistung als islamische Pflicht. Entspre-
chend wird der Besuch von hoheren Schulen favorisiert und mit Stolz auf
die Midchen verwiesen, die die Oberstufe absolvieren und sich tiberdies in
der >Gemeindearbeit< zum Beispiel als Referentinnen engagieren. Gute
und gesellschaftlich niitzliche Ausbildung und Arbeit gelten als soziale
Pflicht. Diese Pflicht weist in zwei Richtungen. Das ist zum einen die Inve-
stition von Expertenwissen in die religiose Gemeinschaft. So weifd zum
Beispiel eine sprachbegabte sechzehnjihrige Gymnasiastin, daf} sie daftir
vorgesehen ist, die >Gemeindes, die sich durch eine hohe schriftliche Pro-
duktion auszeichnet, publizistisch zu vertreten. Also geht ihr Berufs-
wunsch dahin, Journalistik zu studieren. Zum anderen besteht ein Rezi-
prozititsmotiv. So erklirt zum Beispiel eine fuinfzehnjihrige Real-
schiilerin, sie habe vor, eine Ausbildung im padagogischen oder medizini-
schen Bereich zu absolvieren und bis zur Heirat irgendwann um Anfang
zwanzig in diesem Beruf arbeiten und auf diese Weise ihren Dank dafiir
bekunden, dafl ihre in Pakistan verfolgte Familie vor Jahren in der deut-
schen Gesellschaft Aufnahme gefunden hat. In beiden Fillen wird klar ge-
dufert, daf die Erziehung der Kinder Vorrang vor der Berufstitigkeit hat,
so daf} eine lingere berufliche Pause einkalkuliert wird. Weibliche berufli-
che Arbeit wird sorgfiltig getrennt von als individualistisch geltenden Mo-
tiven wie Selbstverwirklichung und Unabhingigkeit; sie soll im Dienst der
religisen Gemeinschaft stehen und dariiber im Dienst der nationalstaatli-
chen Gesellschaft.

In diesem Zusammenhang wird in den eigenen Reihen ein hiufig
niedriges Bildungsniveau und ein damit einhergehendes niedriges Inte-
grations- und Niitzlichkeitsniveau der Frauen der ersten, der Fliichtlings-
generation, moniert. Den Kontrast zu ihnen und das Vorbild fiir die zweite
Generation bilden die sehr rithrigen deutschstimmigen Ahmadiyya-Frau-
en, die in der Frauensektion der Gemeinde aktiv sind und sie nach aufRen
durch das Verfassen von thematischen Schriften und Teilnahme an Infor-
mationsstinden auf der Strafle reprisentieren. Einige von ihnen sind au-
Rerhalb der Religionsgemeinschaft berufstitig, vereinzelt auch, woriiber
sie offen sprechen, ohne die Haare zu bedecken, weil sie ansonsten ge-
schiftliche Einbuflen befiirchten.

Ein wesentlicher Aspekt ist die ehrenamtliche, gemeinniitzige Arbeit,
in der sich die Verantwortungspflicht des Muslims fiir das Gemeinwesen
dokumentiert. Eine Initiative in diese Richtung war zum Beispiel das An-

148

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

bieten von ehrenamtlicher Mitarbeit in der Altenpflege durch die ilteren
Ahmadiyya-Frauen. Die Idee war, Aufgaben zu erledigen, fiir das angestell-
te Pflegepersonal keine Zeit hat, wie etwa die Begleitung bei Spaziergin-
gen. Diese Idee stief} bei den Trigern allerdings nicht auf Gegenliebe. Es
wurde argumentiert, dafs >Auslinderinnen< mit mangelnden Sprachkennt-
nissen von den alten Leuten nicht akzeptiert wiirden und tiberdies eine
unlautere Konkurrenz zum Pflegepersonal bilden. Somit ergibt sich das
Dilemma, daf die karitative Ambition auf kein Objekt trifft, an dem sie sich
entfalten kann. Damit kann auch der Makel, derzeitiger oder ehemaliger,
d.h. inzwischen eingebiirgerter und arbeitender, Asylbewerber zu sein —
eine Zuordnung, die in den letzten Jahren anhand der Debatten tiber Wirt-
schaftsfliichtlinge und Ausnutzer des Systems der sozialen Sicherung zu-
nehmend negativ besetzt ist —, nicht getilgt werden. Von der Tendenz her
besteht die Favorisierung eines wohlgeordneten biirgerlichen Lebens, das
sich wesentlich auf die eigene Strebsamkeit, die zugleich im Dienste der
Offentlichkeit und der géttlichen Ordnung steht, griindet. Wie bei den Sii-
leymancilar besteht ein stringentes familienorientiertes, in eine rigide
Geschlechterordnung eingepafites Weiblichkeitskonzept. Es bezieht sich
jedoch nur auf eine bestimmte Phase im Lebenszyklus, wihrend die ande-
ren Phasen einem Ethos der sozialen Niitzlichkeit zugeordnet sind.

Von diesen beiden Positionen, die den Radius weiblicher Berufstitig-
keit im Zusammenhang mit klaren, iiber biologische Unterschiede diffe-
renzierten Geschlechterrollen und mit spezifischen Vorstellungen eines
Gemeinschafts-Nexus definiert, sticht die Position der neo-islamischen
Frauen ab. Bei ihnen besteht nicht diese gemeinschaftliche Einbindung,
die sie als Frauen zur Reproduktion der gemeinschaftlichen Ordnung in
die Pflicht nimmt (vgl. auch Kapitel I). In ihrem Horizont existiert eine
eher abstrakte globale islamische umma mit kritisch betrachteten lokalen
Ausprigungen und eine unmittelbare Alltagswelt, die das Islamische kon-
textualisiert und in der die Umsetzung islamischer Vorstellungen abhin-
gig von den eigenen Kapazititen ist. Bildung und Berufstitigkeit steht bei
ihnen im Kontext eines stetigen Prozesses der Selbstkonstitution und der
sozialen Anerkennung. Das, was im vorhergehenden Kapitel von vielen als
>Kampf« um Bildung, um Anerkennung im und tiber das Bildungssystem
beschrieben wurde, muf sich fiir sie fortsetzen und darf nicht durch fami-
lienzentrierte Geschlechterrollen abgebrochen werden. Dann wire der
Kampf verloren. Bildung, auch Bildung durch den Beruf, Selbstkonstituie-
rung im steten Dialog mit einem Auflen, ist, wie eine der jungen Frauen
bemerkt

149

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

»wie wenn man gegen den Strom schwimmt, wenn du gegen die Wellen
schwimmst. Wenn du dich einmal losldft, dann bist du ganz hinten. Man muf3, man
darf nie aufhéren eigentlich. Man muf$ sich immer weiterbilden.«

Gleichwohl weisen auch sie unter bezug auf Koran und Sunna auf ein isla-
misches Prinzip hin, wonach es die Pflicht des Mannes sei, fiir die Familie
zu sorgen. Berufliche Arbeit hat damit nicht in erster Linie die Bedeutung
bloRen Gelderwerbs, im Gegenteil, die Planungen orientieren sich nie am
Faktor Verdienst, sondern zentral ist die gesellschaftlich niitzliche Arbeit
(z.B. im medizinischen oder pidagogischen Bereich), die sie als Frau zur
Staatsbiirgerin macht, das Wissen, wie Gesellschaft auch in Bereichen wie
Recht, Wirtschaft, Technik funktioniert. Das blofe Hausfrauendasein wird
als Vergeudung der individuellen Ressourcen gesehen. Zwar gilt eine ge-
ordnete Kindererziehung als zweifellos hochwertige Tatigkeit, deren Effizi-
enz ebenfalls Bildung voraussetzt, aber Hausarbeit, so sieht die Planung
mancher Frau vor, werde man von einer Putzfrau erledigen lassen. Als ge-
rechtfertigt gilt das Hausfrauendasein nur als voriibergehender Zustand,
wenn kleine Kinder erzogen werden miissen. Selbst Frauen, die mit zwei
oder drei Kindern, ehrenamtlicher Arbeit, zum Beispiel im lokalen Auslin-
derbeirat, und zeitweiliger Mitarbeit im Familienbetrieb schon ziemlich
belastet sind, du8ern ein schlechtes Gewissen, weil sie nur Hausfrau sind
und nicht einer geregelten Berufsausbildung nachgehen oder nach einer
Erziehungspause noch nicht ein Studium beginnen bzw. weiterfithren —
und sie miissen sich dafiir in ihrem neo-islamischen Umfeld auch rechtfer-
tigen.

Qualifizierte berufliche Arbeit ist ganz klar Bestandteil einer Idee eines
sich kontinuierlich entwickelnden dialogischen Selbst, wie auch seinen
Anerkennungsstrategien im Spannungsfeld von Partikularismus (Ge-
schlecht, Islam) und Universalismus (Gleichheit, Individualismus). Fiir
die jungen Frauen ist die berufliche Arena der hauptsichliche alltagsweltli-
che offentliche Bereich sowohl der Selbstkonstitution und der Anerken-
nung als Muslima wie auch des Kampfes um sozialen und, den morali-
schen Argumenten zum Trotz, 6konomischen Aufstieg. Dieses wird an
den folgenden Fallbeispielen deutlich.

150

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

Serpil: Konkurrenz der emanzipatorischen Bilder oder:
Wer ist denn die Moderne?

Serpil hat sich nach wenigen Semestern Studium der Mathematik, Physik
und Islamwissenschaft wegen der ungewissen beruflichen Zukunftschan-
cen und der unzureichenden finanziellen Abdeckung in einem renom-
mierten Institut zur Computerfachfrau ausbilden lassen. Wihrend der er-
sten Hailfte der 199oer Jahre hatte sie, wie andere in dieser Branche auch,
infolge von Marktsittigungstendenzen berufliche Einstiegsprobleme im
Anschlufd an die Ausbildung. Die Geburt des ersten Kindes verringerte zu-
dem ihre rdumliche Mobilitit. Uber private Kontakte erfuhr sie, dak ein
gemeinniitziges Fortbildungsinstitut eine befristete Vertretung fiir einen
Computerkurs fiir Frauen suchte. Auler einer kurzen Vertretung in einer
kleinen Firma war dies ihr erster Arbeitsplatz als Computerfachfrau. In der
folgenden Passage schildert sie die Auseinandersetzungen, die sich anla3-
lich des Kopftuches entziindeten. Sie beginnt mit dem Betreten des Gebiu-
des anliRlich des Vorstellungsgesprichs:

»... Dann war ich Freitag da. Das war so lustig, erst war so'n * Gehilfe von ihr, von der
Organisatorin <unverstindliches Wort> oder was weif ich was. Und, die hat mich
auf dem Flur gesehen, meinte sie >wollen Sie sich wegen dem Deutschkurs beraten
lassen?« (aufmerksam-besorgte Stimme) >Neins, hab ich gesagt, »>ich hab einen Ter-
min mit Frau So-und-so«. >Ach so, ja, na gut<. Bin ich reingegangen, weifdt du, so, im
ersten Moment Kopftuch, Analphabet, nix deutsch (lacht). Und dann bin ich ’reinge-
gangen und sie war sehr erstaunt, als sie mich sah. Am Telefon merkt man das ja
nicht, wie du so bist. Wenn du akzentfrei deutsch sprichst, dann denken die »ah su-
permodern und so, hat EDV gemacht, hat Fiihrerschein«< — das wufite sie auch, daf}
ich mit eigenem PKW komm. Na ja, und dann als sie mich sah >und dann noch das
Kind« (entsetzt-gefliisterte Stimmlage). Da war sie sehr erstaunt, erstmal (lacht). >Ich
muf Sie mal fiinf Minuten alleine lassen< und dann geht sie weg zum Institutsleiter
und nachher kam sie wieder und dann »Ja, ich muf Thnen personliche Fragen stel-
len, ja Thr Kopftuch< und und und. Dann hab ich ihr das erzihlt und sie meinte >Ja,
die Teilnehmerinnen, die bei uns in den Kursen sind, sind selbstbewufdte emanzi-
pierte Frauen und * sie haben sowieso Probleme, dafl sie, also sie kommen mit der
Minnerwelt nicht klar und sie miissen sich behaupten<und so was und ja, ich muR-
te das auch verstirken bei denen, dieses Selbstbewufstsein und dann kamen effektiv
wieder die Vorurteile, daf} man unterdriickt wird und und und. Und ob ich denn
nicht wihrend des Unterrichts mein Kopftuch abnehmen kénnte. Dann hab ich,
also, »ich seh das nicht als * Unterdriickung< und so weiter. >Fiir die Teilnehmerin-
nen ist es doch besser, wenn ich da mit Kopftuch auftrete und sage, sehen Sie, ich

151

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

hab’s auch so weit geschafft trotz—, also ich bin 'ne Frau und ich trage auch ein
Kopftuch. Sie wiirden das, sie miifiten das auch schaffen<. Na ja, sie ist dann wieder
zum Leiter gegangen. ... Dann meinte er, »ja, das ist ja ein Frauenkurs. Sie kénnen ja
ruhig Thr Kopftuch abmachen. Da hab ich gesagt, >ja theoretisch schon, aber warum
sollte ich?«>Ja, wenn wir dann Probleme kriegen< und und und, die Teilnehmerin-
nen. Hab ich gesagt, »ja, ich mufd mir das tiberlegen<. Dann hab ich ihn angerufen,
einen Tag spiter, habe ich gesagt, dafl ich erst mit den Teilnehmerinnen driiber
sprechen mochte. Wenn es erwiinscht ist, von deren Seite, dafl ich mein Kopftuch
abmache, dann (2) *, was ja total * irrsinnig wire, ne, dann— ich weif jetzt nicht,
was ich davor gesagt habe, naja auf jeden Fall, * hat er gesagt, >dann reden Sie erst-
mal mit den Teilnehmerinnen«. Das hab ich dann gemacht. Also ich stand dann da-
vor und hab gefragt, >hat jemand was dagegen, wenn ich jetzt mit Kopftuch unter-
richte?< Dann *, hat keiner was gesagt, auch warum und so. Ich meine, ist ja auch
gleichgiiltig, ne, ob der Mensch jetzt mit Kopftuch oder ohne Kopftuch da steht.
Wird ja das gleiche erzihlt.

Ja, und dann hab ich angefangen mit dem Unterricht, ganz normal und am Ende
hab ich auch 'ne Befragung gemacht, aber nicht wegen meinem Kopftuch, sondern,
ich wollte, dafl die Teilnehmerinnen mich beurteilen, also wie ich den Unterricht
gestaltet hab. Ich wollt’s im Grunde genommen fiir mich wissen und ich kann sa-
gen, die meisten waren (2) sehr zufrieden und *den Aufbaukurs wollten sie auch
gerne bei mir machen, also im nichsten Semester. Sie haben auch extra danach ge-
fragt. Aber dann haben die gesagt, 'ne, wir stellen eine neue Dozentin ein, also eine
andere wird das machen«. Also mich haben Sie nicht noch mal gefragt, also >wollen
Sie denn weitermachen?« ... Das war ja wohl, ganz klar zu verstehen, warum, wes-
halb. Sie hat zwar mir gesagt, Sie waren ja nur fiir ein Semester als Vertretung, aber,
trotzdem man kann ja so was machen. Man kann ja noch einen Kurs zusitzlich auf-
bauen, wenn Bedarf da ist. (2) So 'was zeigt mir dann doch, daf8 die Leute noch nicht
so weit sind, dafd sie seinen so akzeptieren kénnen, wie man ist. Und die Teilnehme-
rinnen, denen hab ich das zum Schluf auch erzihlt, daf ich Probleme mit der Orga-
nisatorin hatte am Anfang mit dem Kopftuch und sie meinten >So "was will 'ne Dok-
tor sein?< Also so einfache Frauen, die kénnen damit viel besser umgehen, als so
eine ausgebildete, emanzipierte, selbstbewufte (lacht) Frau. ... Sie konnte damit
tiberhaupt gar nicht umgehen und daf} merkte man ja auch, direkt am Ton, als sie
mich sah, also erstmal so grofle Augen und sehr verwundert, auch die Stimme. Inso-
fern auch, wenn du 'reinkommst und du hast einen Termin und méchtest dich vor-
stellen und dann rennt derjenige, mit dem du sprechen mdéchtest direkt aus dem
Raum, das ist schon komisch, ne, wenn du gerade 'rein mochtest, du setzt dich hin
und sie sagt, >Fiinf Minuten, ich komm sofort wieder«. Rennt sofort zu dem, zum
Leiter und * sagt, >Was— was haben Sie mir da vorschlagen, ne, was haben Sie mir
da vorgeschlagen, mit Kopftuch?« Das zeigt es doch, dafl *, daf} sie Probleme damit

152

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

hat. Daf sie das unbedingt sofort mit ihm besprechen mufite. Ich mein, dafl hitte
sie doch spiter besprechen koénnen.«

Wihrend der auf die Erzdhlung folgende Nachfrage, ob es ihr v6llig unum-
ganglich erschien, einen garantiert reinen Frauenkurs barhiuptig abzuhal-
ten, spitzt Serpil das Kopftuch-Problem auf seinen Kern zu:

»Ja sicher konnt ich das. Das ist ja nicht das Problem gewesen. Nur, daf sie das von
mir erwarten, das find ich unverschimt. Weifdt du, als ob es was ausmachen wiirde,
ob ich da mit Kopftuch antrete oder ohne Kopftuch. Weiflt du, ich bin der gleiche
Mensch. Und das find ich noch peinlicher, da ’rein zu kommen, Kopftuch abzuma-
chen und wieder aufzusetzen und dann nach Hause zu gehen. Find ich viel peinli-
cher, als wenn man mit Kopftuch da unterrichtet. Weil, das zeigt gerade nicht mein
Selbstbewufitsein, daf ich das vor den Leuten abmachen mufl. Was soll das iiber-
haupt. Ich mein, daf ist ja nicht so eine Feierlichkeit wo man sich so schon gibt.
Dann wiird ich mein Kopftuch abmachen unter Frauen, auf jeden Fall, aber das ist ja
nur so ein Kurs. Da mach ich meinen Unterricht und fertig ist die Sache. Ob das mit
Tuch oder ohne Tuch, echt, das fand ich unverschimt, daf} die einem so 'was zumu-
ten. Das verletzt mich auch in meiner Wiirde. Diirfen oder Nichtdiirfen, das war
nicht die Frage. Ich durfte auf jeden Fall, nach meiner Ansicht. (I.: Aber von dir sel-
ber her, hittest du dir halt iiberlegen kénnen, ob du es absetzt oder nicht?) Ja genau.
Hitt’ ich machen kénnen. Aber ich wollte nicht, daft sie mir das vorschreiben, weifst
du. Sonst, hitt ich das gemacht. Wenn ich zum Beispiel so 'ne Tatigkeit unbedingt
haben wollte, hitt’ ich das gemacht.«

Serpil schildert in dieser Episode einen Machtkampf, der sich am Kopftuch
entziindet. Sie erlebt ihren ersten und bis dahin wie auch in der Folgezeit
einzigen personlichen Kopftuchstreit.+® Offensichtlich geht es aber weder
allein um das Bekleidungsstiick noch um Religion. Serpil ist, trotz eines
islamisch-autoritiren Elternhauses, eine seit langem iiberzeugte Muslima,
die sich in einem jahrelangen Prozef freigemacht hat von einer als been-
gend empfundenen traditionellen Religiositit, an der sie vor allem eine ar-
tifizielle, in der Religion selbst nicht vorhandene Geschlechterasymmetrie
kritisiert. Sie kennt die religiésen Regulationen wie auch die Machtspiele,
die sich damit verbinden, sehr gut. Sie hegt eine gewisse Verachtung und
starke Abneigung gegen Frommelei, religiose Autorititshorigkeit und be-
tontes pedantisches religiéses Pflichtbewufitsein. Die fiir sie wichtigen ko-
ranischen Regelungen hat sie intensiv auf ihre Bedeutung abgeklopft und
wendet sie nach strenger Gewissenspriifung in der ihr adiquat erscheinen-
den Form an. Dabei ist sie sehr korrekt, gleichzeitig jedoch darauf bedacht,

153

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

sich keine iiberfliissigen Einschrinkungen, die ihr nur das Leben schwerer
machen wiirden, aufzuerlegen. Zu den wesentlichsten Errungenschaften
ihres Umschwunges vom traditionellen Islam des Elternhauses zum ratio-
nalen und selbstreflexiven Neo-Islam gehort fiir sie die Befreiung von nicht
originir islamischen, aber islamisch legitimierten Regulationen, wie das
Zuriickweisen eines beengenden weiblichen Habitus, der u.a. das Tragen
von Hosen und das Benutzen des Fahrrades verbietet. Sie sucht dabei nicht
prinzipiell nach dem Minimum, sondern ist darauf bedacht, ihren korrek-
ten Pflichtanteil an religiéser Unterwerfung zu liefern. Manchmal unter-
lauft sie diesen, wenn ein vortibergehendes Auflehnen gegen starre Regeln
in Gestalt einer, wie sie es nennt, »inneren Stimme« die Oberhand ge-
winnt. Dann geht sie an den Rand der Stinde, zum Beispiel als Kundin ei-
ner Mitfahrzentrale, als sie am spiten Abend eine mehrstiindige Fahrt mit
einem ihr fremden Mann unternahm - trotz der von ihr fiir richtig befun-
denen Ansicht, daf%, wenn ein Mann und eine Frau alleine seien, immer
der Teufel als Dritter anwesend sei. Sie hitte zwar, wie sie in diesem Zu-
sammenhang ausfiihrt, alternativ den Zug nehmen konnen, sagte sich
aber andererseits, dafl sie das »selber entscheiden kann«. Sie verstoRt be-
wufdt gegen die tiirkischen Vorstellungen eines angemessenen weiblichen
Habitus, so etwa wenn sie sich auf einem o6ffentlichen Spielplatz, der in
ihrem Wohnviertel liegt, mit ihrem Kind auf einer Wippe vergniigt, ohne
sich von den mifbilligenden Blicken eines vorbeikommenden &lteren Had-
schis, der offenbar mit Weiblichkeit und Kopftuch ein anderes Benehmen
assoziiert, irritieren zu lassen. Kurz zusammengefalt, Serpils Religiositit
basiert nicht auf einem unhinterfragbaren Glauben an eherne Gesetze,
sondern auf einer sehr personlichen Aneignung und Priifung, auf einem
Ausbalancieren zwischen religiéser Pflichterfiillung und spontanen Wiin-
schen das zu tun, was Freude macht, wobei freilich je nach Situation das
Pendel mal mehr auf der einen oder anderen Seite ruht. Sie absolviert sehr
gewissenhaft die religiésen Pflichten, die fester Bestandteil ihres alltigli-
chen Lebens und ihrer Moral sind, aber sie will sie nicht als Korsett fiir die
anderen Anteile des Lebens. Zuweilen ist sie hin- und hergerissen in der
Beurteilung, ob etwas richtig oder falsch zu bewerten sei oder in der Wahl
zwischen Gehorsam und eigener Entscheidung. Gehorsam und reflektier-
te Entscheidung stehen in einem fragilen, nicht immer klaren und span-
nungsarmen Verhiltnis.

Um so schirfer sind dann fiir sie die Konturen, wenn weltliche Autori-
titen Gehorsamsanspriiche stellen. Serpils Erzihlung zeigt, dal nicht ein
Konflikt zwischen weltlichen und géttlichen Autorititsanspriiche zentral
sind. Das zeigt sich in den angefithrten Sequenzen, in denen sie ohne jeg-

154

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

lichen Bezug aufs Religiose auskommt. Sie spiegeln vielmehr Motive ganz
innerweltlicher Auseinandersetzungen um Anerkennung wider:

Das ist erstens die Abgrenzung der eigenen Person von der abwerten-
den Identifizierung mit der Analphabetin, der >Nix-deutsch-Frau«. Die Epi-
sode von der ersten Begegnung beim Eintritt ins Gebdude spiegelt in fast
schon mustergiiltiger Weise eine symbolische Reversion von Machtbezie-
hungen wider: Die automatische Ansiedlung durch den >Gehilfen« (in an-
deren Fillen z.B. eines Angestellten am Fahrkartenschalter) am unteren
Ende der sozialen Hierarchie wird widerlegt durch die wider Erwarten im
akzentfreien Deutsch prazise artikulierten Wiinsche (manche Frauen im
hessischen Raum erhshen den Kontrast noch durch den Wechsel vom
Hochdeutschen in den lokalen Dialekt, was in Kombination mit dem Kopf-
tuch einen noch gréReren Effekt erzielt), oder, wie hier, durch das Uberge-
hen des Gehilfen und die Gleichsetzung mit der Position der héherrangi-
gen Person.

Zweitens zeigt sich die formale Qualifikation als Kriterium fiir das
Selbstverstindnis als universales und gleiches Individuum. Uberpriifbares
und mefbares Wissen, etwa wie man mit dem Computer oder mit dem
Auto umgeht, zeugt, neben der selbstverstindlichen Beherrschung der
Sprache, von der Fihigkeit, relevante moderne Techniken zu beherrschen
sowie die Beziehung zwischen dem Selbst und der sozialen Umwelt zu
kontrollieren. Auch in einigen anderen Erzihlungen fillt eine Betonung
des Autofahrens auf. Es ist ein Attribut der modernen selbstbewuf3ten isla-
mischen Frau, die nicht darauf angewiesen ist, sich von einem Mann fah-
ren zu lassen, sondern die ihren eigenen Kurs bestimmt. Die Technik un-
terstreicht die Modernitit der Verschleierung. Das Auto symbolisiert die
eigene Mobilitit, das Vermogen, Ort und sozialen Raum aus eigenem An-
trieb zu wechseln und zu wihlen, sich nicht von den bestehenden Verhilt-
nissen einfangen zu lassen. In der Beherrschung von Technik besteht eine
deutliche universalistische Referenz. Sie bildet den Boden fiir die Bean-
spruchung partikularistischer Rechte. Ein doppeltes Spiel ist im Gange:
Die meflbare Gleichheit in der universalistischen Referenz minimiert die
Differenz auf ein nebensichliches Quadratmeter Tuch. Oder, in Serpils
Worten: »Der Inhalt, das was unterrichtet wird, ist wichtig, nicht die
Form.« Dazu gehort auch ihre Feststellung »ich bin eine Frau und ich trage
auch ein Kopftuch.«

Drittens tritt in der Erzihlsequenz deutlich die Konkurrenz von Vor-
stellungen moderner Weiblichkeit zutage. Es ist fraglich, ob Serpil tatsich-
lich, wie sie kundtut, einen Arbeitsplatz, der attraktiv genug fiir sie ist, so
daf sie ihn »unbedingt haben will«, tatsichlich ohne Kopftuch antreten

I55

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

wiirde. Es geht aus dem Kontext nicht klar hervor, ob sich diese Aussage
auf eine dhnliche Konstellation, d.h. eine klar abgegrenzte Titigkeit nur
mit Frauen bezieht oder generell eine Stelle. Ihrer Ausbildung nach ist die
Wirtschaft ihre hauptsichliche berufliche Domine und ein hoher mannli-
cher Kollegenanteil ist die Regel. Einerseits stand sie zum Zeitpunkt der
Erzihlung unter dem Druck, iiberhaupt einen Arbeitsplatz zu finden. Zu-
dem war ihr Ehemann nicht beruflich abgesichert. Uberdies bahnte sich
das Ende der Ehe an. Bereits einige Monate spiter zog sie aus der gemein-
samen Wohnung aus. Thre Aussage vom Kopftuchverzicht, die sie spiter
vielleicht nicht mehr wiederholen wiirde, ist somit im Zusammenhang mit
der Einsicht, dafd sie auf eigenen Fiiflen stehen muf3 und will, zu sehen.
Wie auch immer, in der vorliegenden Erzihlsequenz ist die Verweige-
rung der eigenen Entscheidung fiir Serpil der relevante Punkt. Es ist die
Forderung, auf eine bestimmte Weise zu handeln, die Selbstverstindlich-
keit der Erwartung, dafl sie ihre Prinzipien aufgibt und sich denen anderer
unterordnet. Ersichtlich ist eine Auseinandersetzung um die Definition
moderner Weiblichkeit. Serpil steht einer hochgewachsenen Frau von etwa
Mitte dreifig im Business-Kostiim gegeniiber, die den Doktortitel hat, eine
der wenigen Leitungspositionen in einer etablierten Fortbildungseinrich-
tung besetzt und es als ihre Aufgabe betrachet, weniger privilegierten Frau-
en zu mehr Selbstbewufitsein und Durchsetzungsfihigkeit in einer minn-
lich dominierten Welt zu verhelfen. Den Kursleiterinnen werden dabei Re-
prisentationsfunktionen zugeordnet. Serpil hingegen erscheint ihr in
dieser Beziehung véllig kontraproduktiv. Das wiederum trifft Serpil zentral
in ihrem Selbstverstindnis. Sie hat unter groRem Arbeitseinsatz eine an-
spruchsvolle Ausbildung in einem angesehen privaten Institut absolviert
und sich in einer minnlich dominierten Doméne qualifiziert. Seit ihrem
achtzehnten Lebensjahr hat sie, sich vom schiichternen ins Normenkorsett
eingezwingten Midchen, das sie war, abwendend, die Organisation ihres
Selbst in die eigenen Hinde genommen und sich in einen Kampf gegen
tuirkisch-traditionale und pseudoislamische Zwinge und Doppelmoral be-
geben. Das bedeutete eine Serie von Kimpfen mit den Agenten sozialer
Kontrolle wie den Eltern, dem Verlobten, dem Ehemann und auch Freun-
den und Freundinnen. Diese Kimpfe hat sie mit grofler Zdhigkeit gefithrt
hat, um sich ein Stiick individuelle Autonomie zu sichern und die sie auch
mit einer Entfremdung von >den Tiirken< und >dem Tiirkischen«< zu bezah-
len hat. Und jetzt kommt diese »Frau Doktor«, die diesen ganzen Hinter-
grund nicht kennt und kurzschliissig generalisierend ohne Riicksicht auf
die Person und ihr Inneres das Kopftuch als Zeichen von Unterwiirfigkeit
interpretiert und als Geste der Unterwerfung und Verleugnung der indivi-

156

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

duellen Authentizitit seine Entfernung verlangt. Dabei griindet sich Ser-
pils Stolz auf ihre eigene Entwicklungsgeschichte auch betrichtlich darauf,
dafl sie den Aufstieg trotz ungiinstiger Umstinde, trotz Kopftuch und trotz
ungiinstiger Startposition als Tochter einer konservativen, ungebildeten
Auslanderfamilie geschafft hat. Das Argument von der anderen Seite fas-
send und ausgehend von ihrer subjektiven Situierung versteht sie gerade
das Kopftuch als Zeichen fiir personlichen Erfolg und als Fanal weiblicher
Selbstbehauptung. Allerdings, so ihr Resiimee, »sind die Leute noch nicht
so weit, dafd sie das akzeptieren konnen«.

Offensichtlich prallen verschiedene Vorstellungen und Praxen emanzi-
pierter weiblicher Identitit aufeinander. Dabei handelt es sich allerdings
nicht zum Gegensitze. Dafl hiufig verwendete kulturalistische binare Paa-
re, wie islamisch versus westlich oder tiirkisch versus deutsch nicht grei-
fen, zeigt sich schon allein in der Konstellation der Personen, die Serpil in
der Erzihlsequenz anfiihrt. Sie ist verbiindet mit den Kursteilnehmerin-
nen, die sich allesamt nicht um das Kopftuch scheren, sondern sich véllig
aufihren Lernstoff konzentrieren und sie als Autoritit, die ihre Funktionen
wahrnimmt, fraglos anerkennen. Sie sind die in der sozialen Hierarchie
niedrig stehenden und unideologischen Frauen, die sie durch ihre Qualifi-
kation tiberragt. Die Konfrontationsstellung besteht nur zur ranghdheren,
auf Reprisentationspolitiken bedachten und entscheidungsbefugten Frau
Doktor, die in Serpils Augen nicht die Souverinitit aufbringt, abweichende
weibliche Identititskonstruktionen zu akzeptieren und die, kaum dafl sie
ihrer ansichtig wird, sozusagen die Flucht in Richtung ihres Vorgesetzten
ergreift und auch spiter ihre Haltung nicht dndern kann. Trotz der forma-
len Argumente, die ausgetauscht werden, wird dieser eigentliche Konflikt
priverbal ausgetragen. Auf dieser Ebene ist kein Austausch vorhanden. Es
wirken lediglich die Bilder, die vagen Vorstellungen vom Anderen zu dem
in diesem konkreten Moment eine Situierung erfolgen mufl. Fiir Serpil
wiederum ist der Unterschied zur Frau Doktor gar nicht so grof. Beide
haben ihre beruflichen Qualifikation, fur beide ist Berufstitigkeit wichtig,
beide haben ein dhnliches Verstindnis von weiblicher Autonomie und
Identitit. Nur hat Serpil noch einen Zusatz, ihre islamische Orientierung,
die von der anderen als kulturelles Manko begriffen wird und die Hauptsa-
che, die soziale Rangverschiebung, auflést.

Im weiteren Verlauf der biographischen Erzihlung stellt Serpil heraus,
daf} es sich bei dieser Auseinandersetzung um eine einmalige Episode ge-
handelt habe. Bei spiteren abgelehnten Bewerbungen hat sie nie den
Grund erfahren. Zu ihrem eigenen Erstaunen wurde sie, trotz des der Be-
werbung beigefiigten Lichtbildes, das sie eindeutig als Kopftuchtrigerin

157

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

zeigt, zu einem Bewerbungsgesprich bei einem Groflunternehmen
eingeladen. Sie bekam die zeitlich befristete Stelle, die sie als anspruchslos
und unter ihrer Qualifikation liegend bezeichnet, durch ihre Einwilligung,
notfalls auch Samstags zu arbeiten sowie durch die Vermittlung des Ein-
drucks, die Fahigkeit zu einem unerschiitterlich geduldigen, freundlichen
und beherrschten Umgang mit telefonisch zu betreuenden, teilweise
schwierigen Kunden zu haben. Als ausschlaggebend hat sich damit ihr per-
sonliches Wesen, ihre innere Persénlichkeit unabhangig vom Kopftuch er-
wiesen. Allerdings, so merkt sie an, habe sie auch nur telefonischen Kon-
takt mit Kunden gehabt, so daf sich die Frage der angemessenen Firmen-
reprasentation im Zusammenhang mit dem Kopftuch nicht stellte. Erneut
arbeitslos begann sie sofort eine Weiterbildungsmafinahme, die sie wie-
derum als eine der Besten abschlofs. Mittlerweile ist die Frage, ob sie Kopf-
tuchtrigerin ist oder nicht, zur Nebensichlichkeit geworden. Durch Um-
stellungen auf die Jahrtausendwende den Euro und hat die EDV-Branche
Aufwind bekommen und die Nachfrage nach qualifizierten Arbeitskriften
iiberfliigelt das Angebot, so dafl Serpil zwischen mehreren Stellenangebo-
ten wihlen konnte.

Der weiter oben aufgezeigte Widerspruch, ob fiir sie die Vereinbarkeit
von Kopftuch und Arbeitsplatz bindend ist oder ob dieses Prinzip durch-
brochen werden kann, hat sich dank giinstiger Umstinde zunichst von al-
lein aufgeldst. Nicht iibersehbar sind noch andere Widerspriiche zwischen
Normen und Fakten. So hebt sie in der Erzihlung hervor, sie wiirde, auch
wenn es 6konomisch sinnvoll sei, nie mit einem minnlichen Kollegen ge-
meinsam im Auto den Weg zur Arbeit antreten. Kurze Zeit spiter jedoch
streikte ihr bejahrter Wagen und sie fuhr iiber einen lingeren Zeitraum
mit einem Kollegen mit. Als notwendige Bedingung fiir eine adiquate Ar-
beitsstelle nennt sie das Groraumbiiro, in dem durch anwesende andere
die erforderliche soziale Kontrolle gegeben sei, die die Zusammenarbeit
mit Minnern legitimiert. Ihr Argument ist, daf es unislamisch sei, weil
aus unkontrollierten zwischengeschlechtlichen Interaktionen sich allzu
vertrauliche Beziehungen entwickeln kénnten. Trotzdem hindert sie das
nicht daran, einige Zeit spiter eine Stelle bei einem kleinen Software-Haus
anzutreten, wo sie die einzige Frau unter ansonsten minnlichen Arbeits-
kollegen ist und sich mit einem ein Zimmer teilen mufS. Ihre biographi-
sche Erzihlung fithrt eine ganze Reihe hnlicher Begebenheiten auf, in
denen das Pragmatische schliellich iiber das Normative siegt. Es sind
nicht immer allein praktische Erwigungen, die ausschlaggebend sind,
auch wenn sie den Anstofs bilden. Manchmal meldet sich eine »innere

158

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

Stimmes, die etwas anderes, wenn auch nicht grundlegend anderes will, als
die islamische Normativitit, die sie sehr gut kennt, vorschreibt.

Zwei Schluf¥folgerungen lassen sich ziehen: Das Segregationsprinzip
weist offensichtlich ein grofles Spiel auf, wobei sich die Idee vom wiin-
schenswerten Zustand neben dem faktischen Zustand einrichten kann.
Widerspriichlichkeiten lassen sich in einer Balance miteinander arrangie-
ren. Erst wenn diese Balance ihre Ausgewogenheit verliert, treten sie in den
Vordergrund. Eine wesentliche Basis dieses Arrangements ist die Verschie-
bung von der dufleren Form zum inneren Wesen. Nicht die Konstellation,
hier eine Frau zwischen minnlichen Mitarbeitern ohne kontrollierende
Personen oder Strukturen, die das Offentliche, das Sicht- und Kontrollier-
bare herstellen, ist das Kriterium der Ehrenhaftigkeit, sondern die Hal-
tung, die Art der Beziehung zu ihnen. Das Motiv der Vereinbarkeit mit
dem eigenen Gewissen, das, insbesondere im Hinblick auf Frauen als Ein-
zug eines modernen Individualisierungsprinzips in die Religion und damit
als Kennzeichen auch fur die Modernisierung des Islam gilt (vgl. z.B.
Klinkhammer 1999; Pitzer-Reyl 1996; Swietlik 1994), mag ein Grundstein
der Legitimierung sein. Anhand des konkreten Falles 1af3t sich zeigen, daf§
bestimmte Felder, wie das der beruflichen Arbeit, handlungspraktische
Riume bilden, die dem weiblichen islamischen Subjekt Syntheseleistun-
gen abfordern, um Differenz zu minimieren. Handlungspraxis und Ideolo-
gie konnen dabei Widerspriiche bilden. Wie sie gel6st werden, hingt nicht
unwesentlich von der eigenen Biographie ab. Fiir Serpil bildet die Berufsti-
tigkeit ein Korrektiv zum ethnischen Traditionellen, das sie seit Jahren zu-
nehmend bekidmpft. Die Reibungen und Spannungen, die sich im Kon-
trast zum Islamischen in den Details immer wieder ergeben, sind zugleich
produktiv, weil sie eine Vorstellung von und einen Zwang zur Selbststeue-
rung vermitteln. Das Subjekt steht im Zentrum von Aushandlungen, die es
nur selbst betreffen. Diese Aushandlungen geschehen um bestimmte Ge-
genstinde und Situationen herum. Der Arbeitsplatz bildet somit einen
subjektiv bedeutsamen Raum der Bewihrung zwischen den Polen der Dif-
ferenz und der universalen Austauschbarkeit. In einzelnen Bewihrungs-
proben formt sich in einem Prozefl das moderne islamische Subjekt her-
aus. Es ist somit nicht als fertiges Produkt vorhanden oder nach einer Form
modellierbar, sondern entsteht im Flufl eines stindigen Interaktionspro-
zesses und verdndert sich auch.

159

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Birzel: »Du muflt denen zeigen, daf du es als Muslima
wirklich kannst.«

Serpil vermittelt insgesamt das Bild einer individuierten Person und einer
Einzelkimpferin. Sie hat nur gelegentliche Kontakte zu ihrer Familie, die
als eine Ansammlung von Einzelpersonen erscheint, welche lediglich spo-
radischen Kontakt miteinander haben, ihre Angelegenheiten weitgehend
selber regeln, sich aber bei Bedarf unterstiitzen bzw. wechselseitig Unter-
stiitzung anfordern, sich manchmal auch aufdringen oder gegenseitig in
die Schranken zu weisen suchen; spitestens seit der von ihr verlangten
Ehescheidung (der zihe Verhandlungen vorausgingen, weil sie am Ort kei-
ne islamische Autoritit fand, die ihren einseitigen Scheidungswunsch for-
malrechtlich durchsetzen konnte) hat sie, jedenfalls zum Zeitpunkt der
Untersuchung, am Wohnort einen reduzierten Freundeskreis. Birzel hin-
gegen ist fest mit ihrer Familie verbunden. Sie wohnt im Elternhaus und
wird dort auch nach ihrer demnichst anstehenden Hochzeit eine Woh-
nung im extra dafiir ausgebauten Dachgeschofl beziehen. Im Alter von
achtzehn Jahren hat sie angefangen, sich mit dem Islam zu beschiftigen.
Der Ausloser war der Bruder, der Schriften der AMGT mitbrachte und
nach und nach eine systematische islamische Lebensweise in der Familie
einfiihrte. So beten jetzt in der Familie alle regelmifig. Einer Andeutung
zufolge fiihlt er sich als Hiiter der neuen Ordnung, indem er darauf achtet,
dafl jeder dieser Pflicht méglichst nachkommt, aber, wie sie ausfiihrt,
»mich dann zwingen und irgendwie drohen und machen oder so, das kann
dann keiner, weil das dann wiederum meine Entscheidung ist«. Zuvor, so
sagt sie, »war die Religion zwar da, aber keiner hat es ernst genommen.
Die Mutter betete hin und wieder, der Vater nicht. Die Mutter trug Kopf-
tuch, aber mit jener Unbekiimmertheit, die sich mit sichtbaren Haaren ar-
rangiert. Ramadan wurde gemacht, »weil die Tiirken das eben machen«.
Birzels Zugang zum Islam war nicht intellektuell, sondern erfolgte auf der
Basis von Sentiment. Sie las Romane vom Typ >Entwicklungsgeschichten
mit jugendlichen Heldinnen, die zum Islam gefunden habenc. Sie erklirt:
»Ich wollte erst mal wissen, wie die anderen, das sind fast auch Jugendliche
so wie ich, was fiir Leben die hatten, wie sie mit der Religion umgegangen
sind und die einzelnen Reaktionen auch«. Anhand von Romanen und Ro-
manverfilmungen, die sie noch besser findet, »weil die Bilder einen noch
mehr beeinflussenc, hat sie sich auf die Umstellung auf ein islamisches
Leben vorbereitet, es sich nach und nach einverleibt. Sie hat sich eingefiihlt
in das, was ein islamisches Leben ist, wie es zu bewerkstelligen sei, hat sei-
nen Wert fiir sich im Vergleich mit fiktiven Personen erkannt. Sie hilt es

160

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

fiir wichtig, »das Seelische erst mal auf(zu)bauen; erst das Aufere, das See-
lische, dann kommt es halt langsam zum Gehirn.« Im Anschluf an diese
Phase des Einfiihlens hat sie sich »mit stirkeren Biichern befafit, wo mehr,
also von dem Beten, von dem Alltag halt, wie man sein Leben fithren sollte,
was man machen kénnte, was man fiir die Menschheit machen kann und
alles Mogliche« zu finden war.

Im Alter von neunzehn, zwanzig Jahren fafite sie den Entschlufl das
Kopftuch in ihren normalen Alltag, das heif3t vor allem ins Arbeitsleben zu
integrieren. Uber personale Entscheidungshilfen, zum Beispiel seitens des
Bruders, gibt sie keine Auskunft. Méglicherweise hat er, wie im Falle des
Betens, Kritik angebracht und damit den Anstof gegeben, dafl sie die Ent-
scheidung trifft. Der mediale Faktor diirfte ebenfalls ein entscheidungswei-
sendes Element gewesen sein. Immerhin hebt Birzel bei der Beschreibung
eines sie besonders beeindruckenden Filmes hervor, wie die jugendliche,
in der Tiirkei lebende Heldin allen Widerstinden, auch institutionellen
Widerstinden zum Trotz, die »innere Stirke« — ein Schliisselwort in Bir-
zels Erzahlung — aufgebracht hat, »ihre Uberzeugung zu lebenc.

Wihrend Serpils Erzihlung eine stark individualistische und anti-eth-
nische Orientierung enthilt, in der die islamische Identitit eine grofe Rol-
le spielt, nicht aber die tiirkische, liegt in Birzels Erzihlung der Schwer-
punkt auf einer ethnisch-kollektiven plus individuellen, aber stets ins
Kollektive riickgebundenen Reprisentation, so wie iiberhaupt ihre Biogra-
phie eine wesentlich stirkere soziale Eingebundenheit aufweist. Das be-
trifft auch ihren Beruf. Sie ist Arzthelferin und steht damit in einer klaren,
>traditionellen< Hierarchie in untergeordneter Position, aus der heraus sich
kein Selbstverstindnis als Expertin herausbilden kann, dhnlich wie bei Ser-
pil, die eine moderne Technik besser beherrscht als die meisten Menschen
und die dadurch >Meisterin« ist und nicht >Gehilfin<. Zudem verfiigt Serpil
durch die Eltern und einen mehrjihrigen Aufenthalt in einem islamischen
Internat in der Tiirkei tiber fundiertes religioses Wissen, mit dem sie spie-
len kann in dem Sinne, daf sie verschiedene Positionen reflektiert aufein-
ander bezieht und mit ihrer Personlichkeitsstruktur, ihrer »inneren Stim-
mex, die sie durchaus zu islamisch bedenklichen, aber nie unislamischen
Handlungen verleiten kann, arrangiert. Birzel, die sich erst spiter islami-
siert hat und sich islamisches Wissen und einen islamischen Habitus mit
Hilfe organisationspadagogischer duferer Quellen her aneignet, mufs ge-
wohnte Orte, Handlungen und Beziehungsformen im Nachhinein isla-
misch ausfittern. Anders als Serpil hat sie ein Leben vor dem Islam und
ein Leben mit dem Islam. Beides zusammen, ihre subalterne berufliche
Position und ihre relativ neue weltanschauliche Umorientierung wirkt da-

161

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

hin, daR eine ihrer wesentlichen Sorgen ist, als Kopftuchtrigerin noch ak-
zeptiert zu werden.

Birzel war bereits Muslima, trug aber noch kein Kopftuch, als sie sich
bei ihrem derzeitigen Arbeitgeber beworben hatte. Erst kurz vor Antritt der
neuen Stelle fafdte sie den Entschluf3, Kopftuchtragerin zu werden. Dieser
Entschlufl war fiir sie von existentieller Tragweite, weil der nicht mehr
riickgingig zum machen ist, »entweder du machst es oder du machst es
nicht. Ich kann jetzt nicht sagen, wenn die Leute mich bléd angucken,
dann mach ich mein Kopftuch wieder weg«. Sie trostet sich mit der géttli-
chen Belohnung, die sie erwartet, auch wenn sie unter den anderen leiden
mufl. Faktisch bedeutet dieser Entschlufs zu dieser Zeit, daf sie ihren er-
sten Arbeitstag im neuen Betrieb mit dem Kopftuch antritt, obwohl beim
Bewerbungsgesprach nicht die Rede davon war. Sie ist sich unsicher, ob
der abgeschlossene Arbeitsvertrag unter diesen Bedingungen noch giiltig
ist, das heift, ob der neue Arbeitgeber die einseitig beschlossene Anderung
akzeptiert. Den Vorschlag ihrer Mutter, mit dem Kopftuchtragen zu warten
bis sie heiratet, weist sie emport zuriick, denn »ich mach das doch nicht
wegen eines Mannes«. Da ihre Entscheidung im Urlaub, den sie bei Ver-
wandten in der Tiirkei, die in einer Kleinstadt leben, »in der es auch nicht
mehr Kopftiicher gibt als hier, fillt, erkundigt sie sich per Telefon sorgen-
voll bei einer zukiinftigen Kollegin, »ob er (der Arbeitgeber) mich auch
nehmen wiirde, wenn ich dann Kopftuch trage«. Diese teilt ihr ihre positive
Einschitzung mit, die sich dann spiter auch bestitigt. Sie teilt es auch dem
Arbeitgeber vorbereitend mit, worauf er »ein biffchen bléd geguckt« hitte.
Als Birzel schlieflich mit dem Kopftuch ihre Stelle antritt, fragt er sie »ob
ich mit der Hygiene meines Kopftuches klarkommen wiirde«, was sie fiir
eine »blode Bemerkung« hilt. Auch spiter 1if3t er immer mal wieder »ko-
mische Bemerkungen« oder ironische AuRerungen fallen, die sie nicht
einordnen kann oder es kommen Diskussionen in Gang, die ihrer Mei-
nung nach zu nichts fithren. Sie bewertet das als Spiele eines Atheisten, der
nichts von Religiositit versteht und als Attitiide eines Arbeitgebers, der sich
das Recht herausnehmen kann, seinen Angestellten gegeniiber Téne der
Uberlegenheit anzuschlagen. Sie fiihlt sich auch in seiner Schuld, weil er
sie trotz des Kopftuches »genommen hat« und nicht eine negative Ein-
schitzung teilt, die als allgemein verbreitet angenommen wird und die Ser-
pil mit folgenden Worten formuliert: »Wenn du direkten Kontakt hast mit
Kunden, dann vermeiden die immer eine Frau mit Kopftuch. Das schadet
auch dem Image der Firma«. Immerhin hat auch sie von seiten neuer Pati-
enten manchmal den Eindruck, als wiirden sie denken »Wer sitzt den da;
Frau mit Kopftuch, wie kann man nur so eine einstellen?« Er nimmt sie

162

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

also in Kauf, bezahlt ihr iiberdies auch noch das Kopftuch als Bestandteil
der Berufskleidung. Birzel hebt die Bedeutung dieser Geste hervor, indem
sie ihren fritheren Arbeitgeber dagegen stellt, der seinen Angestellten nicht
die Freiheit lief}, die Kleidung auszuwihlen, sondern bewufit kérperbeto-
nende Modelle fiir sie aussuchte, um »Patienten anzulocken«. Dieses wie-
derum schien ihr derzeit nicht allzuviel auszumachen, pflegte sie doch sel-
ber sich »schon« zu kleiden mit engen Jeans und offenen Haaren. Jetzt
aber ist sie dank eines gliicklichen Zufalles, dem toleranten Chef, bei dem
sie nicht sicher ist, ob er sie tatsdchlich ernst nimmt und der ihre Religiosi-
tat eher als Tick denn verntinftige Konsequenz begreift — einen Mangel,
den sie dadurch ausgleicht, daf sie ihm kein Argument schuldig bleibt und
ihm wenigstens beweisen kann, daf »ich ein innerlich sehr starker Typ bin
..., daf ich wirklich machen will, was ich in Angriff genommen habe, daf}
ich das durchmache, auch wenn die Patienten mich blod angucken oder
was weif ich« —, nicht mehr auf solche Formen abhingiger Kérperpoliti-
ken angewiesen, sondern kann ihre eigene Form durchsetzen. Ihre subal-
terne Position, die sie austauschbarer macht als Serpil, die {iber hochspe-
zialisiertes Fachwissen verfiigt, und die in alten festgefiigten hierarchi-
schen Zusammenhingen verankert ist, bringt sie zu der Ansicht, da es
»schon« ist, »dafl man Menschen wie mir die Chance gibt, irgendwo zu
arbeiten«. Wie bei Serpil ist die Kombination von Kopftuch und Arbeitseffi-
zienz die Grundlage, auf der die Auseinandersetzung um Selbstbehaup-
tung und Anerkennung erfolgt:

»Ich find es schon, den Menschen hier zu zeigen, daf ich wirklich auch was machen
kann. Zum Beispiel wenn ich am Computer sitze, dann gucken die auch immer so
blod. Kann ich denn auch tiberhaupt wirklich was tippen, weil es nur die Buchstaben
sind, ja (lacht). Und dann gucken die wirklich auffillig und dann find ich es sehr
schon, wenn ich es den Menschen zeigen kann, was ich alles machen kann, ja. Und
wenn die mich dann auch noch sprechen héren. Ich sprech ja total hessisch, >uh, Sie
sprechen ja total hessisch, woher haben Sie das< und so. Ja, dann sag ich, ich leb
schon seit 20 Jahren hier, wie Sie auch (lacht).«

Deutlich tritt hervor, daf sie als Frau im Kraftfeld der hierarchischen inter-
ethnischen Konfiguration sowie der Uberfremdungsdiskurse steht. Sie ver-
steht sich als positive Reprisentantin einer ethnischen Klasse. Die Mittel
sind wiederum die Beherrschung von Technik und Sprache. Als islamische
Tiirkin wird sie zum Objekt der Aufmerksamkeit und der Phantasie. Aus
ihrer persénlichen vor-islamischen Zeit berichtet sie nichts Ahnliches, son-
dern beschreibt sich als »ganz normals, in nichts unterscheidbar von ihren

163

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Altersgenossinnen, abgesehen von einer restriktiven Haltung der Eltern
gegeniiber Klassenfahrten. Ganz in ihrer islamischen Selbstkonstruktion
aufgehend, ist ihre Schilderung tiber diese Zeit sehr spirlich. Threr Erzihl-
figur nach leidet sie an einer Abwertung des Kollektivs, dessen Re-
habilitation sie zu ihrer personlichen Angelegenheit macht. Der Islam ist
der Anlafl weiterer Abwertung, wodurch sie ihre eigene Position ver-
schlechtert, aber er ist zugleich das Instrument der Selbstbehauptung. Die-
se Spannung bezieht sich nicht nur auf das berufliche, sondern auf das
weitere 6ffentliche Feld. Das zeigt sich an der direkt anschliefenden Passa-

ge:

»Aber das gefillt mir wirklich. Ich arbeite da sehr gerne ... Ich denke mir, du mufdtes
denen zeigen, dafl du’s wirklich machen kannst. Auch wie bei der Fahrschule. Da
haben mich zwar nicht so angeguckt. Da waren glaub ich schon mehrere vor mir
drin gewesen mit Kopftuch, aber, ich denk dann, ich hab gleich die Einstellung,
wenn ich die Tiir reinkomm, in der Fahrschule zum Beispiel, die denken jetzt, Frau
mit Kopftuch, die kann auch jetzt Fahrschule machen und so. Es kommt mir so vor,
als ob ich gleich weif3, was die Leute da denken. Ich tu mir das vorher schon irgend-
wie planen. Ich weiff auch nicht warum. Das passiert automatisch. Wenn ich die Tiir
reingeh, die gucken mich an und dann kann ich mir so ungefihr denken, was die
tiber mich denken. Das hat man so drin. Ich weif8 nicht, das kommt automatisch. Im
Unterbewufitsein wahrscheinlich. Oder wenn ich spreche, wenn ich mich irgendwie
gemeldet hab und was sagen mochte, dann weif} ich auch sehr genau, da mich
wirklich jetzt alle angucken und mir wirklich auch zuhéren, ob die auch wirklich
richtig deutsch sprechen kann oder so. Und dann wundern sie sich dann auch, dann
gucken sie mich auch so 'ne Zeitlang dann an. Also wie gesagt, mich stort’s absolut
nicht. Sie kénnen gucken solange sie wollen (lacht). Mir gefillt das schon, wenn ich
das den Leuten wirklich zeigen kann. Also bin absolut kein Typ, der sagt, die Frauen
miissen zu Hause irgendwie gesperrt sein. Im Gegenteil, die Frauen mit Kopftuch,
die miissen sich zeigen. Die miissen zeigen, daf es sie auch gibt. ... Ich mein, an den
Minnern erkennt man es ja nicht, dafl sie Moslems sind oder nicht. Aber bei uns
Frauen, wir haben ja dieses Symbol schon an uns dran ... Aber ich find es schon, dafs
man wirklich von seinem Glauben sein Symbol zeigen kann, was man ist. Wenn ich
jetzt mit Kopftuch rumlaufe, die wissen dann alle, sie gehort dem Islam an ... Ich
find das schon, wenn ich das den Leuten zeigen kann, also das ganz offen und ehr-
lich. Wieso soll ich mich da verstecken?«

Birzel antizipiert eine Abwertung ihrer Person allein durch das Kopftuch —

»das hat man so drin ... im Unterbewufitsein.« Der einzige Orientie-
rungspunkt sind Blicke, nicht Konflikte. Sie erwihnt lediglich einen Zu-

164

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

sammenstofl mit zwei Jugendlichen, die sie auf der Strafle anpébeln woll-
ten und die bereits die Flucht ergriffen als sie feststellten, daf sie sich
sprachlich — mit miihelosem akzentfreien Deutsch und einer kriftigen,
Autoritit beanspruchenden Stimme — zur Wehr setzen konnte. Ansonsten
scheint es, als wiirde sie eher ignoriert. Sichtbar ist das Spiel zwischen Vor-
urteilen und den Bemithungen sie zu widerlegen. Diese Vorurteilskon-
struktionen, ob sie sich nun konkret umsetzen oder antizipiert werden,
sind sozusagen die Biithne, auf denen die islamische Szenerie aufgebaut ist
und sich entfalten kann. Als alternative Kraft ist sie wiederum nur glaub-
haft, wenn die Opferrolle nicht zu ausgeprigt ist, denn der Hauptakt ist die
Befreiung, die Dezentrierung. Die weibliche Rolle ist dabei die Hauptbeset-
zung. In ihr, die von den Schwichsten ausgefiillt wird, manifestiert sich die
Kehrtwende vom Opfer zum Widerstindler, vom Essentialisierten zur
selbstsouverdnen Personlichkeit, die eine eigene Identitit hat. Daf es vor
allem im beruflichen Feld Wettbewerbsnachteile fiir islamische Frauen
gibt und spezifische listige Konfrontationssituationen (wie im Gesund-
heitsbereich die Frage, ob das Kopftuch sich mit den Hygieneanforderun-
gen vertrage), soll nicht in Abrede gestellt werden, aber festzustellen ist
ebenso, dafl das Arbeitsfeld eine groRe Bedeutung hat fiir die symboli-
schen Auseinandersetzungen um Anerkennung und Rangverschiebung,
weil sich hier das >Private< und das »>Offentliche« iiberschneiden. Soziale
Anerkennung kann nicht im Riickzug auf das Private, von unspezifischen
anderen erworben werden, sondern braucht funktionale Zusammenhéin-
ge, in denen ein Spiel vom Partikularen und Universalen, vom Spezifi-
schen und Allgemeinen, Austauschbaren aufspannbar ist. Das scheint ei-
ner der Hauptaspekte zu sein, der Berufstitigkeit zum Bestandteil weib-
licher islamischer Identitit macht.

Ilknur: Der Triumph der Kanakin

Birzel und Serpil beschrinken sich weitgehend darauf, sich in der jeweili-
gen funktionalen Sphire als Kopftuchtrigerinnen zu bewihren, indem sie
gemif den dort gegebenen Bedingungen funktionieren. Serpil leistet da-
Dbei eine schrittweise Enthabitualisierung. Nach und nach entledigt sie sich
den verinnerlichten Regulierungen einer engen traditionellen Weiblich-
keitsreproduktion. Zentral ist bei ihr die Transzendierung des Traditionel-
len. Selbstbehauptung ist fiir sie Inklusion aufgrund Leistung plus Kopf-
tuch, aber sie vermeidet einen demonstrativen religiésen Habitus. Birzel
funktioniert im Groflen und Ganzen weiter wie vorher, nur eben mit dem

165

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Kopftuch dabei. Beide sind froh »genommen zu werden«; beide sind auch
existentiell darauf angewiesen und minimieren Konfliktlinien. Die berufli-
chen Pline der anderen Frauen in dieser Studie zeigen insgesamt vorsich-
tige Integrationsstrategien. Tendenziell neigen die neo-islamischen Frau-
en, vor allem die studierenden, zu beruflichen Planungen, in denen sie als
Person unsichtbar im Hintergrund bleiben oder als Selbstindige arbeiten,
da sie sich keine Chancen ausrechnen eingestellt zu werden, wenn es um
die Akquisition und Pflege von Kunden, um die Reprisentation eines Be-
triebes geht. Eine junge Frau, die Fremdsprachenkorrespondentin werden
mochte, witzelt, sie sdhe sich schon im dunklen Hinterzimmer eines
Handlungsunternehmens. Betriebswirtschaftsstudentinnen etwa wollen
sich als Steuerberaterinnen etablieren oder Jurastudentinnen fassen sozia-
le Organisationen als mogliche Arbeitgeber ins Auge. Alle Frauen, ob die
Eltern aus der Tiirkei oder aus Marokko stammen, schitzen ihre berufli-
chen Chancen als Kopftuchtrigerin im Herkunftsland nicht besser, son-
dern eher schlechter ein.

Im Untersuchungssample sind zwei Frauen, deren Arbeit bei pri-
vatwirtschaftlichen Unternehmen hauptsichlich im Kontakt mit Kunden
besteht, jedoch unter der Bedingung der Entkorperlichung. Sie existieren
nach auflen nur durch die Stimme. Es ist nur ihre Stimme am Telefon, die
nach aufden dringt. Beide duflern sich ironisch tiber diese véllige Neutrali-
sierung als Person. In dieser Unsichtbarkeit sind sie vollig gleichgestellt,
als andere nicht identifizierbar. Solange man sie nicht sieht, stehen sie au-
Rerhalb der interethnischen Machtspiele. Das ist fiir sie zugleich der Be-
weis der Befihigung zur vélligen funktionalen Austauschbarkeit. In beiden
Fillen handelt es sich Stellen im Kundenservice von Grofunternehmen,
von denen die eine eine zeitlich befriststete Vollzeitstelle, die andere eine
Teilzeitstelle ist, die neben dem Studium ausgefiillt wird.

Ilknur, die diese Teilzeitstelle hat, von der ihre Existenz nicht abhingt
und die offensiver als Birzel oder Serpil auf eine Kontrolle ihrer sozialen
Umwelt zielt, wozu auch die Durchsetzung von Bestandteilen eines islami-
schen Habitus gehort, auf die andere Frauen bedacht verzichten, zeigt
deutlicher Konfliktlinien auf. Als Hintergrund mufl man wissen, dafl den
folgenden Erzihlpassagen eine Kette von Ereignissen vorangeht, die Ilknur
als diskriminierend kennzeichnet. Immer geht es dabei um das Kopftuch.
Diese Kette beginnt damit, da in der Schule die Lieblingslehrerin, die sie
als Midchen »sehr geférdert« hatte, sowohl hinsichtlich ihrer Leistungen
wie auch ihres feministischen Verstindnisses, sich von ihr ziemlich abrupt
abwendet als sie beginnt, das Kopftuch zu tragen. Spiter verliert sie Neben-
jobs wegen des Tuches. In einer Nahrungsmittelfabrik will man sie zwin-

166

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

gen, das als unhygienisch deklarierte Kopftuch durch ein werkeigenes
Haarnetz zu ersetzen. In einem kleinen Lebensmittelgeschift, in dem sie
als Aushilfe im Verkauf beschiftigt ist, muf sie der Seniorchefin weichen,
die der Meinung ist, eine Kopftuchtrigerin vergraule die Kunden. Diesem
Szenario personlicher Niederlagen setzt sie in ihrer Erzihlung erstens den
Hinweis auf Jobs, die sie optimal und zur vollsten Zufriedenheit der Ar-
beitgeber erledigt hat, entgegen. Zweitens betont sie, direkt einsetzend mit
der Eingangserzahlung, in der sie ihre Kindheit ab Schulbeginn schildert,
ihr kampferisches Wesen und ihre Durchsetzungskraft. Sie hat offenbar
einen weit offensiveren Begriff von »innerer Stirke<als Birzel. Das spiegelt
sich auch in der folgenden Passage ihrer Erzihlung wider, in der sie von
einem aktuellen Arbeitsverhiltnis berichtet:

»... Telefondienst und Ubersetzung mach ich da in dieser Firma. Denen ist das Kopf-
tuch egal. Ich hab meinem Chef mal am Anfang gesagt, es kommt doch auf die Lei-
stung an und nicht auf das Aussehen. Ich hab gesagt, mit dem Aussehen hab ich
sowieso keine Probleme. Das kannst du jetzt nicht wissen, aber das wirst du spiter
merken. ... Ich hab’ immer mit den obersten Bossen von der Firma zu tun gehabt
und wenn Schiitzenfest war oder so, ich bin mitgefahren einfach halt. Und ich hab
da die Leute kennengelernt. Viele wufiten, ich war da die einzige Tiirkin. Ich war die
einzige Tiirkin mit Kopftuch vor allen Dingen. Es war sehr interessant. Und ich geb
kein Kontakt, ich geb keine Hand den Miannern, das mach ich nicht. ... Hab ich ge-
sagt, >tut mir leid, nehmen Sie’s nicht personlich, aber * ich mag es nicht und * ich
mochte es nicht. Es ist sehr freundlich von Thnen gemeint. Ich weif3, es ist bei euch *
*, dafd es sowas gibt und so, das ist aus Hoflichkeit, aber ich mé6chte nicht unhoflich
sein< und dann hab ich’s begriindet. Sie haben gesagt, »ist in Ordnung<. Und der
grofite Chef von uns, der wufdte das auch, ich weif8 nicht woher. Und dann sagte er
mir, »ach Frau A, ja, ich weif}, Sie nehmen keine Hand, aber trotzdem herzlich will-
kommenc. Ich hab gesagt, >Danke schon, nehmen Sie’s aber nicht tibel<. >N6, n6, ich
weif3 das schon. Ich kenn das schong, sagter ... Die unterstiitzen mich halt* heute im
Biiro. Wie gesagt, es kommt auf meine Leistung an. Ich bin nicht schlecht. ... Je
mehr Termine ich mache, da haben sie ein hoheres Einkommen, also Gewinn. Und
deswegen sagt da niemand was. Da hab ich keine Bedenken. Sobald ich fehle oder
s0, da wird bei mir angerufen, wo bleiben Sie, wo bleibst du. Also die Leute sind auch
total freundlich zu mir im Biiro. Und * mittlerweile, ich bin da fast vier Jahre. Das
kommt wie gesagt, auch auf die Leistung an. (Mein Chef) sagt immer, ja, mir ist das
scheiflegal, sagt er, ob du hier betest und im Keller gibt’s einen Raum, da kannst du
sowieso beten. Mir kommt'’s auf deine Leistung an und ob du jetzt fiinf Minuten lang
weg bist oder so, das spielt keine Rolle fiir mich. Da kannst du’s machen. Da hab ich

echt keine Probleme mit meinem Chef, der ist so was von tolerant. ...«

167

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Mefbare Leistung, Selbstbewufitsein und der Wille, die eigene Lebens-
form in den Gebirden des Alltags zu dokumentieren und diskursiv-ratio-
nal zu verteidigen sind Ilknurs Mittel der Selbstbehauptung. Besondere
Souverinitit und Virtuositit erlangt sie dadurch, daf sie nicht nur zuriick-
weist und sich zuriickzieht, sondern Elemente der anderen annimmt, wie
»halt einfach mitfahrt zum Schiitzenfest«, wo sie beruflich relevante Kon-
takte auch mit den »obersten Bossen« der Firma kniipft. Statt solche Ver-
anstaltungen, die ihr kaum gefallen kénnen und ihrer islamischen Moral
widersprechen diirften allein schon wegen des Alkoholkonsums, abzuleh-
nen, nutzt sie sie als Bithne der Selbstdarstellung. Sie stellt eine geradezu
grandiose Verbindung her in der modern-offenen Kopftuchtiirkin auf dem
Schiitzenfest, einem Inbegriff deutsch-méinnlicher Volkstiimelei, wo sie
auflerdem noch der beruflich ranghéchsten Minnlichkeit freundlich-sou-
verin die islamischen Regeln nahebringt. Selbst der »grofite Chef« akzep-
tiert ihre Regeln wie selbstverstandlich; er »kennt das schon« noch bevor er
sie kennengelernt hat. Thr guter Rufist ihr offenbar schon vorausgeeilt. Die
Verweigerung des Handschlages — ein Akt, der im islamischen Lager un-
terschiedlich gehandhabt wird, und der von vielen als nicht gerade ange-
nehme, jedoch unverbindliche, weil nicht erotisch konnotierte Hoflich-
keitsgeste, die zum kulturellen Bestandteil der anderen gehort, akzeptiert
wird — gerit bei Ilknur nicht zum Zeichen des Mangels (an kulturellem
Wissen, an Hoéflichkeit, an Respekt), sondern der Gleichheit zweier Kultu-
ren und des individuellen Selbstbewuftseins, diese einzufordern.

Jedoch nicht immer gelingt es ihr, die Kontrolle zu behalten. Aber sie
versteht es, Anfechtungen durch Allianzbildung, verbale Gegenwehr und
symbolische Reversion zu widerstehen:

»... Irgendwann kam der stellvertretende Leiter von der Zentrale zu uns. >Hallos, sagt
er, >wie geht’s? Gut?<. Ich sagte auch >hallo, ganz freundlich wie immer. Also er war
schockiert. Er guckte mich so an, was sucht sie denn hier? Die Blicke téteten schon.
Als der weg war, bin ich zu meinem Chef gegangen: >Wer war das, warum hat er
mich so angeguckt?< Ich hab schon verstanden. Er sagte, >ja, er wird es sechs Monate
lang nicht verdauen kénnen, dafl wir hier eine Kopftuchtragerin angestellt haben ...
obwohl er zu 75 % tiirkische Landsleute als Kunden hat und jeden Tag mit denen zu
tun hat. Und dann nicht haben kann, wenn man bei ihm arbeitet<. Und da hat er
gesagt, >ich hab einfach die Tiir aufgemacht, als du telefoniert hast. Da hat er zuge-
hort. Und da war er erschlagen. Er konnte nichts mehr sagen nachher.< Mein Chef
hitte zu ihm gesagt: >Keiner weifl doch, daf sie 'ne Tiirkin ist. Keiner sieht sie doch
mit dem Kopftuch.< ... Und nachher hitte er gesagt: >Haben Sie gehort, sie hat kei-

168

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

nen Akzent. Woher sollen die Leute wissen, daf$ sie 'ne Tiirkin ist. Kein Akzent. Und
mit dem Nachnamen, ach heutzutage, viele Deutsche haben auch einen komischen
Nachnamen. Darauf kommt keiner, dak sie 'ne Tiirkin ist.< Viele Kunden von mir
wissen nicht, da ich 'ne Tirkin bin. Sogar einer hat gesagt: »Die Kanaken, und die
Polacken ... haben das Geld« und so. ... >Die Ziige wiirden fiir die Leute nicht aus-
reichenc; das war ein Nazi. ... Da hab ich gesagt: »Horen Sie, ich bin auch einer von
den Kanaken« (belustigt). >Also was und so was angestellt< und so. Ich hab gesagt,
»Sie brauchen sich gar nicht so aufzuregen; kommen Sie doch mal bei uns vorbei.
Wir kénnen 'ne Tasse Kaffee trinken miteinander< und so, ne. >Ja, ich werd mit Ih-
rem Chef ein Wortchen sprechen.«< Ich hab gesagt, »ja gernes, >gerne, hab ich gesagt,
»kommen Sie einfach 'rein und da wird Thnen aber mein Chef die Meinung sagen.<
Ich hab ihm meine Meinung gesagt. Ich hab immer ironisch mit ihm gesprochen,
aber der Kerl war aufler Band und Rand als er gehort hat, daf ich auch 'ne Kanakin
wire (belustigt).«

Wie in der Episode zuvor spielt Ilknur den Ball der ranghéheren Macht zu.
Thr Chef, den sie infolge der Zusammenarbeit bereits davon tiberzeugt hat,
daf} sie, obwohl Kopftuchtrigerin, nicht schlechter als die anderen ist,
iibernimmt die Rolle der Verteidigung. Er spricht aus, was sie denkt (bzw.
sie 1af3t ihn sprechen was sie denkt und erhilt so die Aura der Autoritit)
und kritisiert die bornierte und doppelte Moral der Diskriminierer, die ihre
Existenz auf die Tiirken griinden, aber den Gewinn nicht mit ihnen teilen
wollen, indem sie sie einstellen. Sie wird zwar in Schutz genommen, aber
nicht voll rehabilitiert. Sie arbeitet gut, sie spricht gut; an dem, was sie tut,
ist nichts auszusetzen, wohl aber an dem, was sie ist. Daher ist es vorteil-
haft, daf8 sie nicht sichtbar ist. Diesen Wermutstropfen, der ihre Anfillig-
keit gegeniiber willkiirlichen Urteilen dokumentiert, ibergeht sie aber
durch die Gewiftheit, dafk sie im Verborgenen, wenn der Blick die Wahr-
nehmung des Wesentlichen nicht tiberlagert, so perfekt ist, daf sie ihre
ethnische Abstammung selbst enthiillen mufl. Das wiederum zeigt ihr,
dafl sie ein Hauptinstrument der Abgrenzung, die Sprache, die ihre Bio-
graphie und ihren Selbstwert jahrelang, seit dem Eintritt in die Schule, der
in der »Ttirkenklasse« begann, beeintrichtigt hat, inzwischen kontrollieren
kann bis zur Akzentlosigkeit. Wenn sie aber das Wesentliche (Sprache und
Arbeitsleistung) beherrscht, erscheint es kleinlich, diimmlich und unmora-
lisch, sie wegen der »Nebensache Kopftuch« (so eine der Frauen) herabzu-
setzen. An diesem kleinen Punkt zeigt sich die symbolische Ebene eines
Kampfes um Anerkennung. Die Bedingungen funktionaler Inklusion als
Bestandteil einer dominanten Kultur werden nicht in Frage gestellt. Der
Kérper und integrierbare Elemente der Lebensfithrung (wie z.B. fiinf Mi-

169

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nuten Beten) sind die Gegenstinde der Auseinandersetzung um Anerken-
nung und eine nunmehr symbolische Differenz. Der groben Beleidigung
weifl sie sich elegant zu entziehen, indem sie nicht das gleiche Niveau
wihlt, sondern ruhige Ironie einsetzt. Sie lifét sich durch die Beschimp-
fung nicht irritieren, sondern zeigt die Souverinitit, sich nicht die Kontrol-
le nehmen zu lassen und zu entgleisen. Sie ladt, wohl wissend, daft der von
ihr zunehmend angestachelte und aus der Fassung geratende Beleidiger,
nicht ihr Format an Bildung hat, ihn zu einem Gesprich bei einer Tasse
Kaffee an, zu einem Treffen unter Gleichen. Damit verkehrt sie die von
ihm aufgebaute Hierarchie.

Alle drei Frauen, Serpil, Birzel und Ilknur stehen dem Problem gegen-
iiber, sich als Sprofilinge von Gastarbeitern und als Kopftuchtrigerinnen
in der Arbeitswelt behaupten zu miissen. Sie ringen mit Vorurteilen und
Fremddefinitionen, die sie als Individuen in jeweils spezifischen Macht-
konstellationen zu be- und iiberwiltigen haben. Es wire, bei allen Schwie-
rigkeiten und individuellen Kosten, zu kurz gegriffen, allein von einem
Problem und von Opfern der dominierenden Kultur zu reden. Jeder Akt
der Widersetzung ist ein Akt der Dekonstruktion. Jedes Detail ist ein
Punktsieg, eine Bestitigung des richtigen Weges, ein Zeichen dafiir, dafy
die eigene hohe Investition von Ehrgeiz, Leistung und Beharrlichkeit sich
lohnt. Selbst wenn ein Widerstand sich nicht iiberwinden lif3t, wenn zum
Beispiel eine Bewerbung um eine Arbeitsstelle erfolglos blieb, weil das
Kopftuch im Wege war, so lift sich daraus immer noch die Befriedigung
ziehen, nicht korrupt zu sein, zur eigenen Authentizitit zu stehen.

Die Beispiele der drei Frauen zeigen die Bedeutung von Allianzbildun-
gen. Schiilerinnen, Arbeitskollegen und der eine oder andere Vorgesetzte —
immer sind moralische Verbiindete da, die die eigene Position stiitzen und
die Position als andere relativieren. Der Aufbau solcher Biindnisse wieder-
um setzt voraus ein starkes, ein authentisches Selbst zu prisentieren, das
nach den Kriterien von Gleichheit und Gerechtigkeit zum Gegenstand der
Verhandlung wird. Die Entwicklung eines effizienten und authentischen
Selbst gehért somit zu einer der wichtigsten Uberlebenstechniken.

Arbeit und Jihad

In den biographischen Erzihlungen der Neo-Muslimas, insbesondere je-
nen, die erst relativ spit den Islam als Moglichkeit der »Verschmelzung
oder Verehelichung von Ideen tiber die Welt mit Ideen iiber das Selbst«
(Bateson 1984: 175) entdeckt haben, tritt noch eine andere Verbindung von

170

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

Arbeit und Religion auf: der Wunsch oder die Selbstverpflichtung, die an-
deren tiber den Islam, wie er wirklich ist, aufzukliren. Motivationstreiben-
de Krifte sind zum einen die Emphase, den richtigen Weg einer Uberein-
stimmung der Idee iiber die Welt und der Idee iiber das Selbst gefunden zu
haben und ihn auch fiir andere zu 6ffnen. Zum anderen geht es um Re-
habilitation: Man fiihlt sich in der Schuld, das negative Islambild, fiir des-
sen Erzeugung die erste »diskurslose< und traditionale Generation verant-
wortlich gemacht wird, zu revidieren und zwar moglichst in der
unmittelbaren Reprisentation durch die eigene Person, durch eine perso-
nenzentrierte Pddagogik. Von Birzel kennen wir bereits den Standpunkt,
daf} »die islamischen Frauen sich zeigen miissen damit man merkt, dafs
sie da sind«. Das merkt man zwar auch auf der Strafle, wenn sie sich trau-
en, das Kopftuch zu tragen, aber erst die Prisenz am Arbeitsplatz schafft
den Rahmen eines Austausches von Kommunikation, Leistung und Aner-
kennung. Der Arbeitsplatz ist somit ein bedeutender Umschlagplatz fur
Prisentation und Reprisentation.

Im folgenden greife ich auf zwei Erzahlungen zuriick, die diese Bedeu-
tung besonders deutlich werden lassen.

Birzel: Jihad als individuelle Freiheit

Birzel ist unter den Frauen tiirkischer Abstammung im gesamten Un-
tersuchungssample nicht das einzige Mitglied in der AMGT und ihren as-
soziierten Vereinen, aber sie ist die einzige, die es emphatisch darlegt. Th-
rer sehr groben Schitzung nach diirfte es im Frankfurter Raum etwa 1000
Midchen und Frauen geben, die offizielle Mitglieder der AMGT sind mit
»durchnumerierten Mitgliedskirtchen.« »Im Moment«, so berichtet sie,
»versuchen wir, soviel Mitglieder wie moglich "reinzukriegen«. Angepeilt
ist eine bundesweite Zielmarke von »vielleicht 20.000 oder so«, um einen
islamischen Religionsunterricht in den Schulen durchzusetzen und da-
durch »unsere Religion halt richtig zu verdffentlichen, wie bei den Chri-
sten.« Durchgesetzt werden soll das Erteilen von »Midchensportunter-
richt«, denn nur der ist »akzeptabel« oder aber Ersatzunterricht, damit »die
Midchen, die nicht am Sportunterricht teilnehmen diirfen ... nicht mehr
lauter Sechsen 'reingehauen kriegen«. Birzel sieht es als notwendige Maf-
nahme zum Erwerb von Rechten fiir die nichste Generation, »fiir unsere
Kinder«. Sie selber, denn »man muf ja irgendwo titig sein, in einer Mo-
schee« leistet ihren Beitrag in der kleinen Moschee an ihrem Wohnort.
Dort verbringt sie zumeist ihre Wochenenden, an denen sie unter anderem
auch Korankurse gibt. Viel Erfolg kann sie allerdings nicht verbuchen,
denn »es gibt zwar viele Tiirken, aber viel Interesse ist nicht da«. Das Ver-

171

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

teilen von Broschiiren unter Frauen hat gezeigt: Auch »ihr Interesse ist ein-
fach nicht da«; lediglich zu Ramadan »kommen die 'mal«. Und »die Ju-
gend, die fehlt hier auch irgendwo«. Auf diese Weise wird Birzel in ihrem
Engagement gebremst, aber sie weifl es auf ihrem Arbeitsplatz einzuset-
zen.

Threr Einstellung nach schickt es sich nicht recht fiir eine Muslima,
berufstitig zu sein. Als einzige in diesem Untersuchungssample erwihnt
sie als Problem, daf sie nicht nur Kontakt mit Mannern, sondern iiberdies
mit Nichtmuslimen hat, daf sie iberhaupt berufstitig ist. Das konnte sie
Pluspunkte kosten und auf ihren Siindenkonto negativ zu Buche schla-
gen.# Sie kompensiert dieses Ungemach durch die Chance »jihad zu ma-
chen«:

»Ich darf da ja eigentlich nicht arbeiten, von der religiésen Seite her. ... Ich muf halt
arbeiten, um Geld zu verdienen, irgendwas muf ich ja machen. Man steht heutzuta-
ge auf eigenen Beinen irgendwie. Ja, und ich versuch halt, solange zu arbeiten, bis
mein Mann hier Arbeit findet. Sobald er Arbeit hat, nichts wie raus da. Also, ich
mach das nicht aus Lust und Laune. Mit irgendwas muf ich ja tiberleben konnen. ...
Niemand kann nur sagen, ich mochte arbeiten gehen, man mufl auch die Gebote
von Allah irgendwie beriicksichtigen. Will er das tiberhaupt? In was fiir Fillen kann
ich arbeiten gehen? Verstehen Sie? Und bei mir ist es halt so’n Fall. Ich kann mich
nicht halt auf andere Leute verlassen, sagen, mein Vater wird mich schon irgendwie,
ich werd schon irgendwann heiraten und mein Mann wird mich dann ernihren. Das
kann man heutzutage nicht sagen. Ich hab einen Mann gefunden zwar, aber er hat
keine Arbeit. Er hat Abitur, aber das niitzt mir auch nichts. Ich muf} doch trotzdem
arbeiten. ... Ich darf eigentlich da nicht arbeiten. Das gleiche Problem ist auch bei
einem weiblichem Chef, wenn sie kein Moslem ist. Bei Nichtmoslemen zihlt die
Frau genauso wie ein Mann. Zum Beispiel der Frauenarzt. Nur weil ich mich da
wohler fiihl, geh ich zu einer Frau, aber ich muf schon sagen, ich war auch schon bei
einem Mann als Frauenarzt. Also, das war das gleiche gewesen. Aber eigentlich, wie
gesagt, ist das nicht erlaubt. Aber was soll man machen? Aber wie gesagt, von einer
Seite kann ich dann auf der Arbeit doch etwas jihad machen mit meinem Kopftuch.
Ich kann den Leuten zeigen, daf ich auch was kann, dafl es uns noch gibt, dafl wir
was konnen. Also die Pluspunkte hab ich dann doch wiederum. Ich denke, das wir
was anderes wenn ich jetzt als Friseuse arbeiten wiirde. Das wird noch schlechter
angesehen bei uns. Dann bin ich schon viel besser als Arzthelferin. Friseuse, diesen
Beruf gibt’s bei uns in der Religion absolut nicht. Ich mein, Arzthelferin, das ist was,
womit ich dem Menschen diene, wenn er Schmerzen hat, also fiir die Gesundheit,
aber die Haare irgendwie schneiden zu lassen, Dauerwellen rein, das ist ja nichts fiir
die Gesundheit, das ist fiir die Schonheit. Das hat ein Mensch eigentlich nicht nétig.«

172

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

Birzel formuliert ein fiir sie nicht auflosbares Dilemma. Threr, im Ver-
gleich zu den Aussagen anderer Frauen im Untersuchungssample, idio-
synkratischen Auffassung, dafl weibliche Berufstitigkeit nicht mit einer
perfekten islamischen Lebensfithrung vereinbar ist, stehen die Fakten ent-
gegen. Der zukiinftige Ehemann, den sie wie viele andere Frauen ihrer
Generation bei einem Tiirkei-Urlaub kennengelernt hat und der dem-
nichst zu ihr ziehen wird, ist kein stabiler Faktor. Sie weif8 nicht, wie er
sich in der neuen Umgebung entwickeln wird bzw. entwickeln 1aft; er
bringt keine soliden beruflichen Grundlagen, sondern lediglich einige, ihr
nicht als zukunftstrachtig erscheinende Semester Studium an einer natur-
wissenschaftlichen Fakultit mit, so dafi sie weiter nach der Maxime von der
Notwendigkeit »auf eigenen Beinen zu stehen« verfahren muf. Ihr Projekt
Islam macht sie abhingig von ihrem Ehemann, von einem sorgenden Ehe-
mann, der ihr den Rahmen bietet, ihre Vorstellungen von einer guten weib-
lichen islamischen Lebensfithrung zu realisieren. Sie hat bereits Pline ent-
worfen, ihn entsprechend zu lenken. So hat sie ihn bereits in einem
kostspieligen Deutschkurs angemeldet und erkundigt sich, sehr wohl wis-
send, daf8 sich die beruflichen Einstiegschancen fiir Manner ihrer Genera-
tion gravierend von denen der ilteren Generation unterscheiden, nach soli-
den beruflichen Qualifizierungsmoglichkeiten fiir ihn. Aber sie weif3 nicht,
ob er in threm Sinne funktioniert und sie weifd auch nicht, ob sie ihre Ma-
xime »auf eigenen Beinen zu stehen« aufgeben kann. Birzel zeigt in dem
Bestreben nach Perfektion den nur ansatzweise und diffus von ihr
realisierten Widerspruch eines an der ideologischen Oberfliche partikula-
ristisch-traditionellen, im Kern jedoch universalistisch eingefirbten Ge-
schlechtermodells. Sie alterniert zwischen ideologischen Grundsitzen und
alltagspraktischen Notwendigkeiten und Intuitionen. Auch bezogen auf
die Frage des Kontaktes mit Ungldubigen ist die gleiche Doppelstruktur
von Normativitit und Alltagspraxis vorhanden. In der Regel jedoch ma-
chen die jungen Frauen es sich mit diesem Aspekt nicht so schwer wie Bir-
zel. Sie zielen eindeutig auf Inklusion und Verschiebung des sozialen Ran-
ges durch die Arbeitsethik. Sie teilen die Welt nicht in Ungldubige und
Gliubige.

Birzel prisentiert drei Argumente fiir die Reduzierung ihres Stinden-
kontos: Sie mufl der Not gehorchen, weil die realen Verhiltnisse »heutzu-
tage« eben nicht kompatibel sind mit der religitsen Lebensfithrung und
mit dem was »Allah will«. Thr Beruf ist gut gewihlt, denn als Arzthelferin
verrichtet sie unbestritten notwendige und nuitzliche Arbeit — im Gegen-
satz zu einer im Sozialprestige niedriger stehenden Friseuse, die blof fur
das Asthetische zustindig ist. Und sie hat vor allem die Chance, jikad zu

173

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

machen, wobei sich in dieser Erzihlpassage jihad fiir sie auf ganz inner-
weltliche Zusammenhinge der multikulturellen Gesellschaft und ihren
ethnisch-sozialen Rangzuordnungen bezieht. Hier kann sie ganz boden-
stindige und konkrete religiose Aufklirung betreiben, indem sie beweist,
»dafl ich ... mit meinem Kopftuch ... auch was kann, dafl es uns noch gibt,
daf wir was konnen.«

Fuir Birzel ist jihad, neben den fiinf Sdulen (Shahada, Beten, Fasten,
Almosen, Pilgerfahrt), die wichtigste Komponente ihrer islamischen Le-
bensfithrung:

»Das Hauptsichliche ist eigentlich, was die jetzt nennen >der heilige Krieg«. ... jihad
kann man nicht als Krieg bezeichnen irgendwie, dafs man mit Waffen kampft ... ji-
had kann ich auch machen, indem ich zum Beispiel ein Buch schreibe tiber Religion
oder was ich jetzt zum Beispiel mit Thnen mache, wir reden jetzt tiber Religion. (I.:
Wir machen jetzt jihad?) Ja genau, deswegen mach ich das ja auch (lacht). Das ist
also ein kleines. Man sollte solche Sachen ausnutzen (lacht) ... jikad ist, den Islam
den Menschen beizubringen. Jihad ist, dafl man nach Gott leben sollte und kann
und es den anderen zeigen. Krieg war mal frither in der Prophetenzeit. Diese Kriege
konnte mal als jihad anzeigen. Heute, okay, Algerien, unsere Briider, die machen da
auch jihad oder unsere AMGT zum Beispiel, die macht auch jihad. Also da gibt es
groflere Grade, niedrigere Grade. ...

An dem jihad ist das Tollste, es hat keine Beschrinkung. Beten zum Beispiel
fiinf mal am Tag, bestimmte Zeit, Ramadan einen Monat, die Kaaba besuchen, die
ist auch immer an einer bestimmten Zeit. Beim jihad ist das Tollste, kann man ma-
chen, wann man will. Tag, Nacht, die Uhrzeit ist nicht wichtig, mit wem ist nicht
wichtig, wo ist nicht wichtig. ... Das kann ich tiberall machen, egal wo ich bin, egal, in
Deutschland, Tiirkei oder sonstwo. ... Da ist man total, das ist die totale Freiheit. Das
kann man immer, also jederzeit machen. Das sollte man ausnutzen. Und beten zum
Beispiel, um ein Uhr mufdt du jetzt Mittagsgebet machen. Du mufit das. Du kannst
nicht Mittagsgebet um drei Uhr machen. Das geht nicht. Das mufit du dann ma-
chen. Aber jihad ist das Schonste, man kann es machen, wann man will. Und das
machen die Wenigsten. Wo man grad’ am freiesten ist eigentlich. Wo man nicht ir-
gendwie beschrinkt ist. Was wir jetzt in der Moschee machen, Frauen einladen und
so, zu Konferenzen gehen, zu Seminaren gehen, das ist auch jihad von einer Seite.
Man bringt den Menschen den Islam bei, dafs sie das auch so leben sollen. Ja und das
ist das Schone, deshalb hab ich auch vorhin gesagt, wenn mich Patienten anspre-
chen, fragen, >ja wieso tragen Sie Kopftuch?« Dann freu ich mich immer riesig, dafy
ich denen jetzt erkliren kann, wieso ich Kopftuch trage (lacht). Da weif} ich, daf ich
wirklich was getan hab. Ich mein, dal Gebet, daf Ramadan was persénliches ist das,

verstehen Sie? Damit niitz ich nur mir selbst, nicht Thnen, nicht sonst Jemanden,

174

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

nur mir selbst. Aber wenn ich den Menschen jetzt erzihle, daR ich, wieso ich, wes-
halb ich Kopftuch trage, das nutzt nicht nur mir. Mir hat’s sowieso schon genutzt,
weil ich sowieso schon Kopftuch trage. Es nutzt dann den anderen Menschen. Dann
hat der Mensch schon wieder irgendwas gelernt. ... Den anderen das weitertragen,
Konferenzen, Seminare oder ich bringe jemanden den Koran bei, das sind alles Gra-
de von jihad. Das ist wirklich, was einem Spafl macht, weil, man ist nicht einge-
schrinkt.«

Birzel gebraucht hier, entgegen der gegenwirtig von den 6ffentlichen west-
lichen Kommunikationsmedien vorherrschenden Verengung des Begrif-
fes auf politischen und militirischen Krieg einen multidimensionalen Be-
griff des jihad, wie er im Koran angegeben ist. Ahnlich wie bei Murata/
Chittick (1994: 20ft.) bekommt jihad bei Birzel den Stellenwert, so gut wie
die sechste Siule des Islam zu sein. Nach Gardet (1968) ist das »wichtigste
Gebot, auf das der Koran verschiedentlich zu sprechen kommt, die Bemii-
hung (jihad) auf Gottes Weg« (ebd.: 112). Demnach wire Birzel ein mujdhid
(bzw. eine mujdhida), » d. h. derjenige, der >sich anstrengt« (immer zu er-
ginzen: auf Gottes Weg)« (ebd.: 113). Wenngleich sie diesen Begriff nicht
benutzt — wie er iiberhaupt unter den Neo-Muslimas ungebrauchlich ist —
so kennzeichnet er doch ziemlich exakt ihr Selbstverstindnis. Dabei hat sie
durchaus eine Professionalisierung im Auge: Thr Traum ist es, Hatibe, ein
weiblicher Hoca oder, in moderner Modifizierung »Religionspiddagogin
oder so was in der Art« zu werden. Ohne Abitur und ohne Studium »in
Agypten, an einer richtigen Universitit« sei dieses Ziel erreichbar durch
»Kurse in Kéln, in der deutschen Zentrale der AMGT. Dort hat sie bereits
einige Wochendkurse absolviert, aber im Moment eine Pause eingelegt,
weil sie, da nach der tiglichen Arbeit immer »fix und fertig«, den damit
verbundenen hohen Anspriichen an autodidaktischem Lernen auf Dauer
nicht gewachsen sei. Sie will spiter wieder einsetzen und begniigt sich bis
dahin mit dem kleinen, auferhalb der »grofleren Moscheenc stattfinden-
den jihad auf der Alltagsebene, indem sie die sich anbietenden Situationen
nutzt. Dazu gehort die kleine lokale Moschee, die, wenn auch nicht von vie-
len frequentiert, einen Ansatzpunkt bietet fiir Aufklirung im weiten Feld
der gebiirtigen Muslime. Aufklirung und damit niitzliche Arbeit fiir den
Islam leistet sie aber auch am Arbeitsplatz. Thr Kopftuch bildet dabei das
Medium zur Herstellung von Kommunikation in der Form eines belehren-
den Diskurses. Es nimmt ihr, wie sie an anderer Stelle andeutet, ihre weib-
liche Attraktivitit, aber entschidigt sie, indem es sie zu einer Wis-
sensautoritit macht. Sie tauscht die Form, die fliichtige Macht der Asthetik
gegen Inhalt, gegen die Macht von Wissen und Kommunikation. Das Kopf-

175

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

tuch bildet das dingliche Drehgelenk fiir diese Metamorphose des Selbst
und seine Anordnung im Zwischenraum des Privaten und des Offentlichen.

Diese komplementire Beziehung von Verinnerlichung und »Ver6f-
fentlichung, definiert fiir sie den Begriff jihad. Damit tiberschreitet sie die
primir nach innen gerichtete Bedeutung des jihad als Kampf mit sich
selbst um ein gottgefilliges Leben zu fithren. Wie Gardet in den 1960er
Jahren, anldftlich einer Hochzeit der arabischen Nationalstaatsbildung an-
merkt, ist dieser Begriff lingst iiber seine urspriingliche religiése Bedeu-
tung hinausgewachsen und hat als Mobilisierungs- und Solidarisierungs-
instrument fiir »jede kulturelle oder zivilisatorische >Bemithung« zum
Aufbau des Nationalstaates von der Erhéhung der wirtschaftlichen Kapazi-
taten zur Erzielung der nationalen wirtschaftlichen Unabhingigkeit bis hin
zur »Weckung des staatsbiirgerlichen Bewufitseins« fufigefafit (Gardet
1968: 113).

Birzel, in einer untrennbaren Verkniipfung von religisen und sikular-
gesellschaftlichen Motiven, hingegen stellt ihren bescheidenen kleinen ji-
had in einen postmodernen Kontext: Er hat den Charakter von Anerken-
nungspolitiken. Das zeigt sich an ihrer Beteiligung an organisierten
Mafinahmen wie dem Sammeln von Mitgliedern zur Durchsetzung von
islamischem Religionsunterricht an Schulen. Das zeigt sich auch, und vor
allem, an ihren individuellen, privaten Bemithungen, den gebiirtigen Mus-
limen wie den Nichtmuslimen >den Islam beizubringen< und einen islami-
schen Lebensstil plausibel zu machen. Und das zeigt sich in der Betonung
eines Individuums, das frei ist in der Entscheidung wo, wie und mit wem
es seinen jihad macht. Birzels jihad bezieht sich nicht aufs Abstrakte, son-
dern setzt konkret am Individuum an, an persénlichen Gesprichen und, in
der Erklirung »wieso ich das machex, an der Pose als islamisches Individu-
um. Birzel reflektiert durchaus die Doppelbeziehung von jihad als
Auseinandersetzung mit sich selbst in der Uberwindung gottungefilliger
Taten und Gedanken sowie als (diskursive) Auseinandersetzung mit den
Minder-, Falsch- oder Unglidubigen. Thre Konzentration liegt dabei auf der
nach auflen gewendeten Beziehung und nicht so sehr auf der Selbstdis-
ziplinierung. Diese iibt sie zweifellos. Wie jede Spitislamisierte muf$ sie
sich alles antrainieren und legt sie (zunichst) grofiten Wert auf Perfektion.
Aber das Motiv der Selbstformation steht in ihrer Erzihlung nicht so sehr
im Vordergrund, obwohl sie auch hier kimpft. So ist es ihr noch nicht ge-
lungen, das Rauchen ginzlich aufzugeben. Auch das Abstreifen der alten
Gewohnheit, Mdnner mit Handschlag zu begriiflen, hat sie noch nicht un-
ter Kontrolle. Nach wie reagiert ihre Hand in entsprechenden Situationen
schneller als ihr Kontrollverméogen.

176

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

Sie argumentiert jedenfalls nicht holistisch mit der Freiheit durch reli-
giose Regulierung, sondern setzt jihad im scharfen Kontrast zu Regulie-
rung und Ritus. Regulierung und Ritus sind notwendige, aber nicht gelieb-
te Ubungen. Sie iibergehen gnadenlos das Individuum. Sie fordern die
Perfektion des Vorgegebenen und liefern Kriterien der Einordnung auf ei-
ner Skala. Sie engen das Individuum ein, vergemeinschaften es im Ritus,
geben ihm keine Gelegenheit sich persénlich, in eigener Wahl zu bewei-
sen, sich als Individuum zu erleben. Das bleibt dem interkommunikativen
Feld des jihad tiberlassen. Deshalb ist jihad fiir Birzel »das Schonste. Man
kann es machen, wann man will.« Dort »ist man am freiesten«. Individuel-
le Freiheit als generelles Gut ist aber, weil konnotiert mit der Negierung
von Ordnung, gefihrlich. Thre Kanalisierung erfolgt durch den kommuni-
kativen Kontext der Beziehung zum Anderen, bzw. des Riickbezuges auf
die eigene Position der anderen, und durch die Freude am Nutzen, am
Nitzlichsein, an der Padagogisierung. Die Selbstpositionierung im Spiel
des Einen und des Anderen hat den Nimbus der Freiheit in der Befreiung
von der Fremddefinition. Gleichzeitig aber legt dieser Referenzrahmen
auch fur diesen Fall die Regeln fest, indem nur im gegenseitigen Bezug
Handlungen und Imaginationen von der Welt Sinn machen.

Die Betonung der sprachlichen Kommunikation an sich, die so deut-
lich bei Birzel zu Tage tritt, bezeichnet wiederum eine gelungene »individu-
elle Evolutions, die die Abgrenzung zur ersten Migrantengeneration und
dem an ihm entwickelten Gastarbeiterstigma, zu dessen wesentlichem
Merkmal die interkommunikative Unfihigkeit zahlt, deutlich werden 1af3t.
Uberdies aber minimiert sie die enge nationalstaatliche Referenz. Das zeigt
sich, wenn Birzel die globale Perspektive einzieht. Der kommunikative Is-
lam, der sich im jihad prisentiert, rekurriert auf das Individuum, sowohl
auf das >sich bemiihende« Subjekt wie auf das Objekt der Bemithung. An-
gesichts der gottlichen Wahrheit, die sich im wahren Individuum manife-
stiert, es zum Medium macht, schrumpft die Bedeutung der lokalen Ge-
bundenheiten, die so grofspurig in den nationalstaatlichen Diskursen
daherkommt zum anmaflenden pedantischen Gestus. Deutschland, aber
auch die Tiirkei zihlen nicht mehr als ein anderer Punkt »sonst irgendwo«.
Birzel entzieht sich in der Referenz auf den Islam der ortlichen Festlegung
ihrer Person. Ihre Biographie zeigt ein Pendeln zwischen Deutschland als
Ort, an dem das normale Leben stattfindet und der, wie sie, als einzige for-
muliert, Heimat Tiirkei, dem Ort des Urlaubs. Das wird sich, wie Birzel
ganz niichtern konstatiert, angesichts der 6konomischen Fakten auch in
voraussehbarer Zeit wahrscheinlich nicht dndern. Sie konnte zwar ihren
Beruf'in der Tiirkei weiter ausiiben, aber nicht davon leben, da der Monats-

177

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

verdienst gerade mal fiir einen Wochenendeinkauf reichen wiirde. Sie ist
mit dem Pendeln zwischen den Orten auch nicht unzufrieden. Ebenso wie
sie sich auf ihren Urlaub freut, ist sie nach diesen Wochen froh, wieder ih-
ren durch die Arbeit determinierten Tagesablauf zu haben. Die islamische
Referenz minimiert den Unterschied zwischen den Orten. In beiden Fillen
handelt es sich um sikulare Staaten, die 6ffentliche religiése Zeichen ne-
gieren. In beiden Fillen sind in ihrer lokalen Umgebung die Kopftuch tra-
genden Frauen in der Minderheit. Birzels » Sonstirgendwo« ist, ausgehend
von ihrer biographischen Erzihlung nicht konkret, sondern eine unbe-
stimmte Fiktion, die attributiven Charakter fiir die Konstruktion des auto-
nomen Selbst hat. In diesem Zusammenhang steht das Globale in einer
spezifischen Art im Kontext einer zunehmenden »institutionellen Kon-
struktion des Individuums« (Robertson 1992: 104). Es bildet, im Gegen-
satz zu den Erfahrungen der Migranten mit engen nationalstaatlichen Re-
gulierungen (Einreise-, Aufenthalts-, Ausweisungs-, Zollbestimmungen)
und Definitionen des staatsbiirgerlichen Individuums, einen offenen belie-
bigen Raum mit unbegrenzten Chancen fiir ein autonomes, sich an ratio-
nale, verinnerlichte, moralische Prinzipien bindendes, gleichzeitig selbst-
diszipliniertes und gemeinschaftsorientiertes Individuum. Der sikulare
Nationalstaat steht nicht prinzipiell zur Disposition. Die jungen deutsch-
sprachigen Muslimas setzen als selbstverstindlich voraus, daR sie sich mit
ihm arrangieren miissen und kénnen, aber auch, daf er als Schutzmacht
fungiert. Aber seine Macht zur Definition der Grenze zwischen einer »of-
fentlichen Identitit« und einer »nicht-6ffentlichen Identitit« (Rawls 1993:
55) wird in Zweifel gezogen. In der Idee der islamische Identitit, die Selbst
und Gemeinschaft reibungslos miteinander verschrinkt, ist die national-
staatliche Zuordnung zweitrangig. Zentral ist das Selbst als moralische
und pidagogische Institution. Bei Birzel, die Mitglied einer Organisation,
der AMGT, deren Wirkungsbereich bezogen auf Deutschland vor allem in
der Zivilgesellschaft und auf dem Individuum liegt ist, kommt dies deut-
lich zum Vorschein. Thre Orientierung an der Ideologie schiebt innere Wi-
derspriiche nach hinten. Sie begreift sich, ihre Person als eine Art Schalt-
modul zwischen Ideologie und Gesellschaft. Wirken zu konnen, setzt
voraus, sich selbst entsprechend zu transformieren.

Amina: Da’wa in der Krankenpflege

Wie Birzel verkniipft Amina ihre berufliche Titigkeit mit dem Motiv
der Reprisentation des Islam. Sie bezeichnet diese Reprisentation aller-
dings nicht als jihad, sondern als da’'wa. Gardet (1968) iibersetzt diesen
Begriff mit >Rufs, sVerkiindigung.< Da’wa hat somit von seiner Wortbedeu-

178

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

tung her nicht die nach innen, auf das Individuum gerichtete Komponente,
sondern richtet sich nach auflen. Poston (1992) bezeichnet da’wa als Mis-
sionierung mit zentraler Bedeutung im Organisationskontext. Fiir Amina,
die nicht an islamische Organisationen gebunden ist, bedeutet da'wa Auf-
klarung tiber den Islam, die sie allein ohne jeglichen organisatorischen
Riickhalt und ohne explizite Programmatik vollzieht.

Amina ist wie Birzel Anfang zwanzig. Wie diese hat sie erst im frithen
Erwachsenenalter den Islam >gefunden<und tragt seit einem knappen Jahr
Kopftuch. Im Unterschied zu ihr ist in absehbarer Zeit keine Heirat anvi-
siert. Auch teilt sie in keiner Weise Birzels konservatives Geschlechtermo-
dell. Da’wa oder jihad zu betreiben hat bei ihr also nicht die Funktion, eine
Kluft zwischen Ideal und Fakten zu tiberbriicken. Thre Biographie weist ei-
nen ganz anderen Ansatzpunkt auf. Wie bereits im vorangegangenen Kapi-
tel aufgefiihrt, steht ihre Islamisierung dhnlich wie bei Serpil im Kontext
individueller Autonomiebestrebungen sowohl hinsichtlich einer ethni-
schen lebensweltlichen Kultur wie auch hinsichtlich einer universalen Kul-
tur, die sie beide als Bestandteile ihres Projekts des Selbst empfinden, die
bzw. deren Vertreter aber jeweils dieses Selbst auf je eigene Weise nicht
ganzheitlich anerkennen. Der moderne Islam bildet fiir sie eine Ressource
von individueller Authentizitit, gibt ihr die Ausgangsposition fiir die
Selbstgestaltung als optierendes Subjekt, das sich und seine Umwelt zu
kontrollieren sucht. Der Islam bedeutet fiir sie eine, um an Bateson (1984)
anzukniipfen, Neukalibrierung des Selbst, indem die Person sich als Ope-
rator im sozialen Feld begreift. Wir wissen bereits von ihr, daf$ sie sehr er-
folgreich das 6ffentliche Schulsystem gemeistert hat und eine Hochschul-
ausbildung plant. Spontan dndert sie jedoch ihre Pline und entschlieft
sich zu einer Krankenpflegeausbildung. Diese sieht sie als sinnvolle prakti-
sche Erginzung fiir die weitere Ausbildung zur Arztin und zu ihrem bishe-
rigen Leben, in dem sie nur »in der Schule rumgelernt hat«. Sie bewirbt
sich also an einer Klinik, und kann, entgegen ihrer Befiirchtungen, beim
Bewerbungsgesprich erweise sich das Kopftuch als Stolperstein, kurz dar-
auf beginnen. Fiir das Bewerbungsgesprich hat sie sich, fiir den Fall, dal
man von ihr verlange, bei der Arbeitsaufnahme das Kopftuch aus Hygiene-
griinden abzulegen, »mit Argumenten bewaffnet«, aus dem »Gesundheits-
und Grundgesetz und Religionsfreiheit und ich hab das Recht dazu und
ich wohne hier und ich habe die deutsche Staatsbiirgerschaft, die (Perso-
nalleiterin) kann mich nicht als Auslinder und wie auch immer.« Aber die-
se Vorbereitungen haben sich iiberfliissig erwiesen. Statt dessen » hat die
Frau hat ganz normal mit mir geredet, wie mit jedem«, ohne auch nur mit
einer Silbe auf das Kopftuch Bezug zu nehmen, wobei sich Amina wun-

179

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

dert, »daf} mir das jetzt nicht passiert ist, ich habe es erwartet, weil alle Leu-
te es erzihlen«. Statt dessen wird sie, lediglich in Hinsicht auf ihre prakti-
sche Arbeitseffizienz gefragt, ob sie Hemmungen habe, mit nackten Frau-
en und vor allem Minnern umzugehen, eine Beflirchtung, iiber die sie sich
sehr wundert und die sie spontan iiberzeugend widerlegen kann. Fiir Ami-
na, die zu diesem Zeitpunkt erst seit wenigen Monaten das Kopftuch trigt,
ist es nach der Abiturpriifung die zweite Bewdhrungsprobe, sich als islami-
sche Frau durchzusetzen.

Kurz darauf zieht sie ins Schwesternwohnheim, wo sie zum ersten Mal
in threm Leben ein Zimmer fiir sich allein hat. Sie genieft es, zeitweilig
dort ihre Ruhe zu haben, geht aber auch hiufig ins Elternhaus, weil ihr die
Unruhe der elterlichen und geschwisterlichen »Quilgeister« fehlt. Die El-
tern hielten das Zimmer zuerst fiir tiberfliissig, lieen sich aber von den
Argumenten, daf sie dort Ruhe zum Lernen sowie nur einen kurzen Weg
zum, auch Spitdienst einschlieRenden, Arbeitsplatz habe, tiberzeugen.
Anscheinend hatten sie daran weniger auszusetzen als an der Moschee, in
der sie sich seit ihrer Islamisierung hiufig an den Wochenenden aufhilt.
Aber in beiden Fillen hat sie sich durchgesetzt. Beides, das Wohnheim wie
die Moschee sind Orte, die ein Stiick Autonomie manifestieren, dies frei-
lich weniger im Sinne einer alternativen Option, sondern als Zusatz, denn
ihr strebsames >Lern-Lebenc< behilt sie bei.

Sie entwickelt miithelos freundschaftliche Kontakte mit anderen Lern-
schwestern und -pflegern, auch wenn es sie befremdet, was diese alles iiber
sie zu wissen glauben:

»Ich war dann fiir die irgendwie so etwas Seltenes, ja. Ich weifé nicht warum, aber ich
war fiir die selten, ja. Weil, die haben mich alles mégliche ausgefragt, alles mégliche
wirklich, ja, ob mein Vater mich unterdriickt, ob ich geschlagen wurde mal, ob das,
ob jenes, ob meine Mutter so viele Kinder gebaren muf. Ich hab alle Fragen beant-
wortet und die meinten >ja, du bist aus irgendwas anderem. Also du bist irgendwie
was anderes. Du bist nicht so wie die tiirkischen, * bei den tiirkischen Familien«<.«

Sie hilt den Uberpriifungen stand und erhilt die Bestitigung, eine >norma-
le< junge Frau aus >normalen< Familienverhiltnissen zu sein, also auf der
gleichen Seite zu stehen, nur mit dem kleinen Zusatz des Kopftuches ver-
sehen.

Bei der Arbeit mit den Patienten fiihlt sie sich wiederum auf dem Pruf-
stand. Sie wird mit verschiedenen Mutmaflungen konfrontiert und muf
erneut ihre Normalitit beweisen:

180

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

»Ich wurde dann natiirlich erstmal angeguckt, ja, * und, * dann hat man halt gese-
hen, ich bin durchaus normal und auch von meinem Reden her und offen und wie
auch immer, was man mir so sagte, und dann hief es, ja, ich bin ja was ganz anderes
und wo denn mein Glaube bliebe, und so, weil ich ja auch mit minnlichen Patienten
auch umgegangen bin und das ist auch so, Katheter gelegt und, da muf} man also,
dann hieR es ja, das ist ja unglaublich, und wie soll das gehen. Und sie sind ja, das
hat man mir noch gesagt, sie sind ja so sauber, sie sind ja so sauber (lachend). In
dem Moment habe ich natiirlich gelacht. Aber ich bin so eine Tussi, ich mach mir
dann spiter Gedanken driiber, also so tiefsinnigere. In dem Moment lache ich im-
mer, weil ich — * also damit bin ich auch klar gekommen, wenn ich das erstmal ein-
fach auf die lustige Ebene abregele. * Ja sie sind ja so sauber und *, swie meinen Sie
das?<und »ja, die tiirkischen, die Tiirken sind ja alle so schmutzig und, ich hab, ich
seh auch ganz gut aus in meiner Kleidung. Ja habe ich dann erklirt, >es gibt verschie-
dene Menschen und *, es sind nicht alle Tiirken so schmutzig<« und wie auch immer
und, »ja nee, aber das wiifdten sie, die wohnen bei denen im Haus und die sind alle
schmutzig, das ist so«. Naja gut, okay. Es waren auch kranke Menschen, das ist an-
ders, als wenn ich jetzt auf der Strafle irgendwie begegnen wiirde.«

Neben einer anfinglichen Distanz seitens der Patienten, die sich ihr in den
Blicken kundtut und deren Botschaft sie versteht als »ja was ist denn das
fiir eine und die Tiirken wieder und macht sich hier auch breit und wie
auch immer« und die sie hiufig durch ihre persénlichen Bemithungen
auflésen kann, schligt ihr auch kompromifilose Abneigung entgegen: Ei-
ner weigert sich, sich von ihr den Blutdruck messen zu lassen. Wenn ihre
Status-Insignien wie Blutdruck- und Fiebermefigerit nicht sofort sichtbar
sind beim Eintritt ins Krankenzimmer, wird sie von neuen PatientInnen
spontan fur die Putzfrau gehalten. Ein hiufiger Anlafl fiir Kommentare
und Bewertungen ihrer Person ist ihr akzentfreies Deutsch:

»Und das Sprechen, also ich wurde so oft, also von jedem Patienten glaube ich, auch
angesprochen, das Reden, dafd ich ja wie eine Deutsche wire. Das Hochste war halt
eine Patientin, die ... hat gemeint »ja, Sie sind aber keine Auslianderin. Sie sind so wie
wir.< Und sie hat gemeint, das wir ein Kompliment, ich wiirde das als Kompliment
auffassen. >Sie sprechen auch gut deutsch, fiir mich sind Sie so wie wir, ja. Sie sind,
sie sind nicht so wie die Ausldnder« ... Na gut, was sagt man darauf. Die Frau war
schwer krank und, ich wollte sie nicht beleidigen. Aber ich konnte nicht sachlich sein
in dem Moment. War ich halt ruhig ...«

Oft, so relativiert sie diese negativen Erfahrungen, haben sich anfingliche
Ressentiments im Laufe der Zeit auch in freundschaftliche Beziehungen

181

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

umgewandelt. Das ist jedoch stets abhingig von ihren Bemithungen. Dazu
gehort auch, daf sie sich als Lernschwester, die dem Leistungsdruck noch
nicht so ausgesetzt ist, die Zeit nehmen konnte, sich mit einzelnen Patien-
ten zu unterhalten und da’'wa zu machen:

»Ich hab auch sehr viel, also bei uns heif3t das, da'wa, also Aufklirung gemacht. Und
ich fand, daft ich da auch ein ganz grofles Stiickchen Aufklirung gemacht hab. Also
Aufklirung in bezug auf mich, auf uns und ich wurde dann am Schluf}, wenn die
Patienten gegangen sind, natiirlich auch mal umarmt und so. Das waren vorher Pa-
tienten gewesen, die anfangs so ein bifRchen so distanziert geguckt haben, ja was ist
denn das fiir eine und, die Tiirken wieder, und macht sich hier auch breit und wie
auch immer. Und ich hab denen halt erklirt, daf ich *, daf} ich durchaus auch ein

normaler Mensch bin, also nur mit, mit einem anderen Aussehen, ja.«

Aminas Verstindnis von da’wa geht nicht in die Richtung von Missionie-
rung mit dem Ziel der Konvertierung. Sie hat sie sich mit den Patienten,
vielleicht auch mit den Kollegen, iiber den >Islam an sich< unterhalten.
Sehr wahrscheinlich auch ist sie als offenkundige Muslima mit Fragen
oder vermeintlichem Wissen iiber den Islam konfrontiert worden. Aber
das steht hier nicht im Vordergrund. Fiir sie ist da'wa Aufklarung und zwar
nicht tiber abstrakte religivse Normen und Werte, sondern sehr weltlich
ausgerichtet, tiber die >Normalitits, die Gleichwertigkeit der muslimischen
Migranten, vor allem iiber sich. Ihr Aufklirungsanliegen rekurriert auf die
alltdglichen undifferenzierten Vorurteile und generellen Kategorisierun-
gen. Sie, die abgesehen von den jungen Frauen und Midchen, die sie in
letzter Zeit in der Moschee trifft, kaum unmittelbare Beziehungen zu >Aus-
lindern< unterhilt — die Eltern leben zuriickgezogen, auf dem Gymnasium
gab es in ihrer Klasse und in ihrem Jahrgang keine; »Auslinder« ist fiir sie
vor allem konnotiert mit dem marginalisierten Bahnhofsmilieu — und die
sich bisher als individuiertes »Auslinderkinds, als integrierter Exot wahr-
genommen hat, wird plétzlich Kollektiven wie den Auslindern, den Musli-
men oder den Tiirken zugeschlagen. Sie wird als Reprisentantin aller an-
gesprochen und kann sich nur dagegen wehren, indem sie ihre eigene
Person vorzeigt. Das ist in dieser beruflichen Position eine Sisyphusarbeit,
denn mit neuen Patienten beginnt das ganze Spiel von vorn. Wie Birzel
sieht sie sich gezwungen, zu beweisen, daR sie die gleichen Leistungen er-
bringen kann, die gleiche Verwertungskapazitit und Austauschbarkeit auf-
weist wie alle anderen in der beruflichen Position. Allerdings bedeutet das
fiir sie kein Gliick, denn sie ist durch ihre tiberdurchschnittlich gute Hoch-
schulreife zu Hoherem berufen und damit den Leuten, mit denen sie be-

182

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

ruflich in der Klinik eines Arbeiterviertels zu tun hat, weit iiberlegen. Das
mechanisch Auszufithrende, das Dienende und das Zugewiesene sind Ti-
tigkeiten, die ihren Ambitionen nicht gerecht werden. Da’wa bedeutet so-
mit auch eine Moglichkeit der Rechtfertigung, in diesem niedrigen sozia-
len Status auszuharren und eine moralische Pflicht zur sozialen
Nitzlichkeit zu erfiillen.

Unterm Strich sind fiir sie aber die Auseinandersetzungen mit den Pa-
tienten nicht so erheblich. Viele haben sie schlieflich »wirklich gemocht ...
so von meiner Art her« und »dieses auslindische Kopftuch haben sie dann
mit der Zeit halt echt weggesteckt«. Diese selbst-zentrierte Strategie mit
dem Akteur-Selbst im Vordergrund stof3t allerdings in einem Falle auf ei-
nen uniiberwindlichen Widerstand. Dieser zeigt sich ihr in Gestalt einer
Vorgesetzten. Bereits beim ersten Kontakt, als sie auf der Station erscheint
und sich vorstellt, ist deren erste Reaktion, sie zunichst zu ignorieren und
zum Telefon zu eilen, um bei hoherer Stelle nachzufragen, ob sie » eine
mit Kopftuch ... dulden ... mufl oder was gegen sie tun ... kann«.#® Mit ihr
hat sie ihre bislang einzige »Konfrontation mit Auslinderfeindlichkeit«.
Sie ist geradezu schockiert:

»Ich hab so "was noch nie erlebt ..., nur wegen irgend, also nicht wegen meiner
Fahigkeiten, sondern wegen meinem Aussehen. Nur wegen meinem Kopftuch. ...
Also, nur wegen einer duflerlichen Sache, also rassistisch einfach. Ich war danach
wirklich so geschafft und fertig, weil ich vorher so was noch nie gehabt habe. Das war
noch nie, daf ich wegen meinem AuRerlichen oder so. Ich habe nie gedacht, daf es
irgend so eine Sache gibt, wo ich nicht, wo ich keinen Zugang habe, nur weil ich

Auslinderin bin, ne.«

Trotzdem sie sehr aufgebracht ist und Kolleginnen wie auch héhere Vorge-
setzte ihr bestitigen, im Recht zu sein und das Recht auf massive Gegen-
wehr zu haben, zumal bekannt ist, daf es sich um eine Wiederholungstite-
rin handelt, entschliefit sie sich, die Ruhe zu bewahren und auch nicht der
Gewalt zu weichen, sondern begreift als ihre islamische Pflicht, sich der
Situation zu stellen:

»Dann habe ich mir tiberlegt, was ich da machen kann und dann habe ich mir tiber-
legt, nein Amina, wenn du auf den Tisch gehauen hittest, das ist ja nicht Sinn der
Sache. Das war wieder das Islamische. Das kannst du nicht machen. Das wir ja, dafy
du dann irgendwie dich blof3stellst, ja, und das soll nicht sein und du, du bist die
Bessere und du verhiltst dich anders. Du verhiltst dich nicht so wie die meisten, du
verhiltst dich ganz anders. Da habe ich mir tiberlegt, ja das lasse ich jetzt iiber mich

183

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

ergehen. Also ich hitte durchaus das Recht dazu, die Station zu wechseln, ... hat mir
jeder Recht gegeben. Und das war dann auch okay und ich habe dann mir gedacht,
nee, das stehst du durch. Ja, da war wieder so dieses, ne, dann hast du den Hirtetest
geschafft danach und *das hat einen Grund, daf du hier bist und du sollst auch mal
diese Seite sehen, wie es ist, mit dieser Frau zusammenzuarbeiten. Und ich habe das
halt durchgezogen. Das gehorte zu einem der schlimmsten Kapitel, die ich da—, also
wirklich. Das war wirklich sehr schlimm fiir mich.«

Amina beschlieft, wie bereits gegeniiber den PatientInnen, die »islamische
Contenances, die ein wesentlicher Bestandteil ihrer Selbstdefinition gewor-
den ist, zu wahren: Sie will sich nicht in Kommunikationsformen und Si-
tuationen dringen lassen, die ihr aufgrund einer zugewiesenen niedrige-
ren Position im hierarchischen Gefillen zugewiesen werden. Es kommt in
der gesamten Erzihlung nicht fest umrissen heraus, was fiir sie »das Isla-
mische« ist; es ist fiir sie selber kein Gegenstand mit klaren Grenzen. Es
iiberschreitet offensichtlich den engeren religiésen Bereich, indem es zum
Beispiel nicht allein darum geht, sich gottgefillig zu verhalten. Das Islami-
sche stellt sich vielmehr als eine Kodierung dar, um den Niederungen des
Binaritit und Hierarchie einschliefenden Denkens (Dumont 1991: 132)
und Handelns zu entkommen. Es bewirkt eine Kalibrierung des Selbst im
Kontext der Refiguration gesetzter Beziehungen. In diesem Sinne verfihrt
Amina nicht nach den Spielregeln, ihr Recht einzuklagen, was bedeuten
wiirde, aus der negativen Rolle heraus zu agieren und sie damit anzuneh-
men. Sie versucht, als »Bessere, die sich auf eine héhere Warte begibt, das
Spiel zu kontrollieren. Die ganze Geschichte hat ein paar Wochen gedauert
bis zum sowieso anstehenden Wechsel in den nichsten Ausbildungsbe-
reich und sie hat sich ein Ausmaf} an Durchhaltevermdégen und Disziplin
abverlangt, mit dem sie fast an ihre Grenzen gestofsen ist. Aber letztlich hat
sie triumphiert, hat den, wie sie formuliert, »Hirtetest geschafft« und sich
weder in die Deklassifizierung noch in die Opferrolle dringen lassen, son-
dern ihren Anspruch als Gleiche diszipliniert vertreten, sich an ihre eige-
nen Regeln und die der Institution gehalten und sich nicht duferlich aus
der Fassung bringen lassen.

Auf der anderen Seite hebt Amina hervor, dafl sie, bis auf jenen einen
Fall, ihre KollegInnen trotz ihres Kopftuches und trotz deren Annahme
von einer spezifischen islamischen weiblichen Ethik, die ihrer Funktionali-
tit Grenzen setzt, miihelos von ihrer »Normalitit¢, ihrem Gleichheitsstatus
uiberzeugen kann. Das gelingt ihr durch den praktischen Beweis, daf es
auch in moglicherweise prekiren Bereichen wie der Minnerstation und
prekiren Situationen wie dem Anlegen von Kathetern bei médnnlichen Pati-

184

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

enten — dabei wird eine Kaniile in die Harnrohre eingefithrt, um Urin ab-
zuleiten; eine Aufgabe, die oftmals bei minnlichen Patienten nur vom
minnlichen Pflegepersonal ausgefithrt wird — keine islamische Begriin-
dungen oder Rechtfertigung gibt, notwendige Tatigkeiten zu verweigern.
Sie fithrt dazu aus:

»Das wird halt immer so ganz hoch angesehen, daf} ich mich—, also irgendeine
Schwester hat dann irgendwann mal gesagt, auf der Minnerstation, kurz vor der
Tiir, »du*, da drinnen ist ein Mann, der ist nackt. Ich hoffe, das ist in Ordnung«. (la-
chend) >Du, ich hab in meinem Leben schon mehrere nackte Manner gesehen, es ist
okay«. (lachend) Also dieses, daf} man denkt, das kann man den armen Méidchen
nicht zutrauen, sie haben ja noch nie und so, ne. Und das haben sie halt auch ganz
toll gefunden und ich fand es aber normal, daf ich, also, daR ich da jetzt was weif3
ich—, ein Mann ist fiir mich ein genau derselbe Mensch. Also mit dem Tuch, ich
weifd nicht, was die Leute damit verbinden, ja also, das ist wahrscheinlich irgendwie
so, erstmal Brett vor dem Kopf sowieso, aber noch mehr, also dafl man, was weif$ ich,
so keusch und wie—, ich weifd nicht. Also das wiirde mich mal echt interessieren,
das zu wissen. Weil das Tuch ist nur eine Nebensache, also man merkt das gar nicht,
wenn man mein Tun und mein Reden, mich da jetzt als Person da verfolgt im Stati-
onsalltag. Ich tu echt dasselbe wie eine Schwester, vielleicht bin ich noch verstind-
nisvoller oder so, vielleicht durch die Religion, weil, es ist ja auch was Soziales. Jede
Religion befiirwortet ja Soziales. Und ich denke mir auch, daf ich eine extra Beloh-
nung, Belohnung in Anfithrungszeichen, dafiir bekomme, weil ich das ja *, auch an
Menschen tue. Also aus unserer Sicht ist der Mensch was Gutes, also der Mensch ist
gut und, * alle kranken Menschen sind nun mal auch Menschen, auch egal, was fiir
eine Rasse, Religion oder wie auch immer und dann bekommt er auch, hassanat
heiflt das auf arabisch, also, durch dieses da’wa tun halt, *, da ist man nicht so sehr
im Minus, ja,. Also man tut ja auf der anderen Seite sehr viele—, bei uns ist es zum
Beispiel verboten, iiber Leute in deren Abwesenheit * Schlechtes zu reden. Wenn ich
tiber Leute rede, soll ich nur Gutes reden, ja. Das kann man tiberhaupt nicht vermei-
den, ja. Also manche Diskussion besteht echt nur aus Listerung iiber andere oder
sich lustig machen, auch wenn man nicht der Mensch dazu ist, ja. Wenn man auf
der anderen Seite so etwas tut, das gibt mir Befriedigung und l6scht das andere wie-
der.«

Amina profitiert hier, in bezug auf die Minnerstation, vom Uberra-
schungseffekt. Aus dem unterstellten Minus, auf das sie sich legitimerwei-
se berufen konnte, macht sie ein Plus, indem sie auf die Moglichkeit der
Delegation verzichtet. Sie revidiert die Vorstellung der Kollegin von einer
globalen islamischen Geschlechtersegregation nach traditionellem Muster.

185

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Sie setzt der Vorstellung von Partikularismus und Selbstexklusion einen
sehr modernen Islam entgegen, der ganz im Geiste des Universalismus die
Geschlechterdifferenzen einebnet. Ersichtlich ist ein scharfer Gegensatz
zu Birzels Ideologie der Geschlechtersegregation als Bestandteil gottgefalli-
gen Handelns. Der »Auftrag, bei Adorno ein Mittel, um den Unterschied
zwischen Autoritit und Sentiment zu verwischen (Adorno 1964: 70), er-
scheint bei Amina als Mittel der Legitimation, um mogliche Widerspriiche
zu iiberbriicken und ihr szientistisches Denken, in dem nicht das Ge-
schlecht, sondern der neutrale kranke Korper Beachtung findet, in den Vor-
dergrund zu stellen. Der Auftrag erhebt den Helfenden iiber den Leiden-
den, macht das Kopftuch zur Nebensache, wihrend das Religidse, egal
welcher Richtung, aber es klingt wie eine Gleichstellung von Islam und
Christentum, als Antrieb fiir individuelle Caritas hervorgehoben und tiber
die bloRe Funktion per Arbeitsvertrag gestellt wird. Das wird deutlich dar-
an, daf sie sich nicht als Krankenschwester bezeichnet, sondern sich »wie
eine Schwester, die nicht nur ihre Arbeit selbstverstindlich gut verrichtet,
sondern iiberdies mitfiihlt, sieht. Hier verschrinken sich weltliche und re-
ligiése Motive im individuellen Leistungsethos und fithren iiber Caritas zu
einer Neutralisierung von Geschlecht und Herkunft. Religiés zahlt sich das
iiberdies noch aus im Kampf gegen das Minus an gottgefilligem Verhalten,
das der eigenen Kontrolle stindig zu entschliipfen droht. Der Anreiz der
Belohnung reicht aber fiir Amina offenbar nicht aus, um die Ausbildung
und die damit verbundenen Niederungen der Herabwiirdigung durchzu-
stehen. Sie bricht, wiederum nicht regellos, sondern in Ubereinstimmung
mit administrativen Zeitabliufen, die einen Zwischenabschlufl vorsehen,
die Ausbildung ab, um mit dem Medizinstudium zu beginnen. Sie bewer-
tet diese Zeit als eine Phase der Selbstpriifung, die sie nach der langen
Schulzeit mit einem Teil des wirklichen Lebens konfrontiert, zu dem ne-
ben der Arbeit auch die praktischen Auswirkungen der kulturellen Kon-
struktion der islamischen Frau gehort.

AbschliefRend 1dft sich festhalten, dafl das Feld der beruflichen Arbeit fiir
die neo-islamischen Frauen von nahezu unverzichtbarer Bedeutung ist.
Die Alltagspraxis sticht hier ab von moralischen Bedenken, die den islami-
schen Diskurs kennzeichnen. Advokaten eines modernen Islam wie al-
Faruqi oder el-Bahnassawi tun sich sichtlich schwer mit der Befiirwortung
weiblicher Berufstitigkeit. Sie betonen, dafl es auf Grund der Quellen kei-
nen Grund fiir ein prinzipielles Verbot gebe, argumentieren aber hochgra-
dig moralisch, indem sie sorgfiltig auf »latente Nachteile«, die die arbeiten-
den Frauen selbst, die Kinder und die Gesellschaft an sich bedrohen

186

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IV. D1E ARBEITSWELT

konnen (el-Bahnassawi 1993: 86f.) weisen. Die jungen Frauen setzen dem,
ohne Widerspriiche auszul6sen, entgegen, dafl sie wissen, wo die >eigenen
Grenzens¢, wo die Grenzen fiir sie als islamische Frauen liegen. Berufstitig-
keitist ein fester Bestandteil ihrer Lebensplanung, an dem auch die persén-
liche Islamisierung nichts dndert.

Zentraler als der 6konomische Aspekt, der sich mit einer guten Berufsaus-
bildung verbindet, ist der symbolische. Berufliche Karrieren, auch wenn sie
sich bescheiden ausnehmen, vermitteln in der Referenz zur ersten Frauen-
generation der Migranten, die in erster Linie Hausfrauen und Arbeiterin-
nen sind, sozialen Aufstieg und soziale Integration (vgl. auch das folgende
Kapitel). Sie sind eine Manifestation personlicher Gleichwertigkeit. Sie bil-
den den Schliissel fiir soziale Anerkennung, fiir die Aufthebung der Ver-
kennung, in der das Gastarbeiter-Stigma zunichst unbesehen auf die ein-
zelne Person iibertragen wird. Der Arbeitsplatz bildet ein offentliches
Mikrofeld der Auseinandersetzung um Anerkennung, in dem man als
moderne Frau und als Muslima seine Gleichwertigkeit tiber Leistung re-
prisentieren kann. Das Islamische als das Eigene und das zu Verteidigen-
de, weil es als Bestandteil des tiefen Selbst definiert ist, ist nicht nur Last
auf dem Arbeitsmarkt, sondern Bewihrung in einem dichten Raum des
Austausches und der Austauschbarkeit. In zahlreichen Situationen der Be-
wihrung und der Aushandlung erfolgt eine, im Sinne Lukacs’ und Hellers,
Subjektwerdung durch die Transzendenz von Grenzen auf der Basis per-
sonlichen Handelns. Dabei geht es nicht nur darum, den anderen zu zei-
gen, daf} man etwas kann, dafl man das gleiche leisten kann wie sie. Gleich-
zeitig liegt hier ein mafigebliches Feld der praktischen Ausformung der
Idee Islam, indem persénliche Entscheidungsspielriume und systemische
Anforderungen in Taktiken der Ausbalancierung verbunden sind. Der Is-
lam zeigt sich hier nicht als rigides System, sondern als ein lebendiger Fluf}
alltagsweltlicher Akte, die sich mit anderen verkniipfen bzw. mit ihnen ko-
existieren. Im Verstindnis der neo-islamischen Frauen bejaht der Islam
die weibliche Berufstitigkeit: als Feld der Entfaltung und niitzlichen An-
wendung subjektiver Ressourcen unabhingig vom Geschlecht — auch als
Maschinenbauingenieur, einem ménnlich besetzten Beruf, zu arbeiten, ist
wie eine Frau, die nichts dabei findet, fast nur mit minnlichen Kommilito-
nen Umgang zu haben, belegt, kein Hindernis —, und vor allem als Feld der
Reprisentation und des Dialogs. Dabei bildet eine Arbeitsethik, die neben
der Sprengung ethnischer Segregationstendenzen wie sie die Einwande-
rungsgesellschaft aufwirft, auch die tiefen >kernislamischen«< Grenzen der
geschlechtlichen Segregation auflost, ein Hauptinstrument, iiber das sich

187

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

Selbstaffirmation und Anerkennung ineinander vermitteln. Da’'wa oder ji-
had erscheint in der Form einer sehr praktischen situations- und subjekt-
orientierten, auf bestehende und habitualisierte Machtpolitiken der multi-
kulturellen Gesellschaft rekurrierende Anerkennungspolitik.

188

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN —
MUTTER UND TOCHTER IM ZEICHEN MODERNER
KULTURELLER KONSTRUKTION

Standen in den beiden vorherigen Kapiteln Identitits- und Anerkennungs-
politiken im 6ffentlichen Raum im Vordergrund (vgl. Nokel 2001), so wen-
den wir uns in diesem wie auch im nichsten Kapitel jenen zu, die die priva-
ten und intimen Beziehungen betreffen. Das Projekt des souverinen
islamischen weiblichen Selbst reifiziert sich fiir die jungen Frauen nicht
nur in der Auseinandersetzung und im Dialog mit anderen und im 6ffent-
lichen Feld, sondern auch in der privaten Sphire. Offensichtlich besteht
eine Notwendigkeit der Synchronisierung, um das eigene Selbst gleicher-
maflen in beiden Beziehungsriumen zu entfalten. Die Auseinanderset-
zung mit den Miittern bzw. den Frauen der ersten Immigrantengeneration
bildet einen Ansatzpunkt, um diese Synchronisierung erfassen zu kénnen.

»Miitter der Glaubigen« ist der Titel eines schmalen Bandes von Fa-
rouk Mohamed El-Zayat (1992), in dem die zwolf Ehefrauen des Propheten
vornehmlich unter den Aspekten der EheschlieRung, der Beziehung des
Propheten zu jeder einzelnen sowie ihren Beziehungen untereinander be-
schrieben werden. Sie bilden als die Frauen der ersten historischen islami-
schen Generation und als Akteure, die durch die Nihe zum Propheten an
der Gestaltgebung des Islam beteiligt waren, sozusagen die weibliche Kom-
ponente des Ur-Islam. Allerdings bleiben ihre persénlichen und sozialen
Konturen infolge der Priorititen einer vormodernen Geschichtsschreibung
nur schwach (vgl. Djebar 1997). Die jungen islamisierten Frauen verwei-
sen hin und wieder auf zwei der Frauen, auf Khadidja, die erste und sehr
viel iltere Ehefrau des Propheten, eine erfolgreiche Geschiftsfrau, mit der
er in monogamer Ehe fast dreifRig Jahre verheiratet war und auf Aisha, die
Jungste, die fiir ihre Scharfsinnigkeit und ihre Intervention in politischen
und militirischen Angelegenheiten bekannt ist. Diese beiden Frauen wer-
den angefiihrt, vor allem auch konservativen Muslimen gegeniiber, wenn
es um die Variabilitit der weiblichen Geschlechtsrolle und um die Gleich-
wertigkeit und gegenseitige Achtung der Geschlechter geht. Sie bilden fiir
die jungen Frauen und ihre Entwiirfe vom reinen, vom wahren Islam eine
Art Hintergrundwissen dafiir, dal patriarchalische Ordnungsideen nicht
unbesehen als gottgewollt legitimiert werden kénnen, sondern auf Macht-
interessen basieren. Fiir die jungen Frauen ist dieses historische Wissen,
auch wenn es nicht mehr ist als ein Blitz am Horizont, insofern von Bedeu-
tung als sie darin einen Beleg sehen, daf} islamische Gliubigkeit nicht auf

189

14,02,2026, 08:38:11, el


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Einebnung zielt, sondern durchaus mit verschiedenen Personlichkeits-
strukturen und verschiedenen Weiblichkeitskonzeptionen vereinbar ist
und nicht ausschliellich Weiblichkeit in Konnotation zu Mutterschaft, Fa-
milie und Haushalt definiert.

Es findet keine Auseinandersetzung mit den historischen Frauenge-
stalten statt, sondern es sind die aktuellen, die lebenden Frauengestalten,
vor allem die, die die Mutter bzw. die Miittergeneration verkérpern, die zu
Auseinandersetzungen zwingen. In Kontrast zu ihnen erfolgt eine »politi-
sche Wiederinbesitznahme islamischer Religiositit und Lebensform«
(Gole 1995: 13). Die Biographien und die Ideen der eigenen Biographien
zwischen den Generationen unterscheiden sich enorm. Das ist unabhin-
gig von ethnischen Besonderheiten infolge des rapiden sozialen Wandels
zu erwarten, nur sind die intergenerationellen Differenzen bei den Immi-
grantinnen bedeutend grofer. So sind die Miitter der jungen Frauen in der
Regel Hausfrauen. Einige waren oder sind Arbeiterinnen in Fabriken oder
Beschiftigte in Putzkolonnen. Nur wenige verfiigen iiber einen Schulab-
schluf}, wenn, dann zumeist tiber einen hoheren, waren aber nicht berufs-
titig. Die meisten sind Analphabetinnen und verfiigen in der Regel tiber
rudimentire Kenntnisse der deutschen Sprache. Sie stehen damit in gro-
Rem Kontrast zu den Téchtern, an deren schulischen und beruflichen Ver-
ldufen sie kaum Anteil haben, sie kaum stiitzen konnen, sie aber auch
nicht massiv in Verldufe dringen, die den eigenen dhneln. Es finden sich
kaum Anhaltspunkte, wie sie iiber die Pline und Wege ihrer Tochter den-
ken. Dagegen erscheinen die Viter als diejenigen, die aufgrund eines Bil-
dungsvorsprungs, der auch Kenntnisse der deutschen Sprache umfafit,
und aufgrund der Erfahrung mit Institutionen handeln. So fallen hin und
wieder auch Bemerkungen, dafl die Entscheidung fiir weiterfithrende
Schulen mit dem Vater beraten wurde oder dafl die Mutter dem Vater auf-
grund ihrer eigenen Unerfahrenheit die Aufgabe delegiert, sich um die
schulischen Angelegenheiten der Kinder zu kiimmern. Die Anzeichen
sprechen dafiir, daf} die Miitter den beruflichen Plinen der Téchter nicht
ablehnend gegeniiberstehen. Sie férdern sie indirekt durch die Freisetzung
von der Hausarbeit, damit sie lernen kénnen, sie wimmeln Heiratsgesuche
von guten Partien bedauernd ab, damit die Tochter ihren Ausbildungen
nachgehen kénnen, aber es wiirde ihnen auch nichts ausmachen, wenn sie
heiraten und Hausfrauen werden. Auf der anderen Seite ist aus den voran-
gehenden Kapiteln deutlich geworden, dafl die jungen Frauen ein Selbst-
verstindnis als moderne Frauen entwickeln, das den Vorstellungen und
faktischen Lebensbedingungen der Miitter geradezu diametral gegeniiber-
steht. Das zeigt sich in den beruflichen Plinen sowie in Worten wie den

190

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

folgenden, die eine junge Frau an ihre Mutter richtet als diese ihr von Hei-
ratsinteressenten berichtet, nimlich: »Ich will nicht so enden wie du, das
heifit als Hausfrau und im 6ffentlichen Raum lediglich in der Funktion als
Putzfrau in einem Verwaltungsgebiude, die die »Klos der Deutschen sau-
ber macht«#. Zugleich stellt das Tragen des Kopftuches, das in der Regel
auch ein Kennzeichen der Miitter ist, wenn auch in ginzlich anderen Be-
deutungskontexten ein Moment der Solidarisierung, aber nicht der kultu-
rellen Reproduktion her.

Die folgenden Ausfithrungen beziehen sich auf die Reflexionen der is-
lamisierten Frauen iiber ihre Miitter bzw. iiber die Frauen der ersten Im-
migrantengeneration. Dabei geht es nicht um personliche intersubjektive
Beziehungs- und Machtgebilde und ihre psychologische Entschliisselung,
sondern um subindividuelle Strategien sozialer Klassifizierung, die am
Frauenkérper und der »Inszenierung von Weiblichkeit« (Prokop 1994) an-
setzen. Die Frage, wie die jungen Frauen ihre Miitter bzw. die Frauen der
ersten Immigrantengeneration thematisieren ist deshalb von Interesse,
weil sich daraus Schlufolgerungen in zweierlei Hinsicht schlielen lassen:
erstens {iber die Konstruktion der eigenen modernen islamischen Weib-
lichkeit in Abgrenzung zur traditionellen Weiblichkeit als Ausdruck einer
Mikropolitik hinsichtlich Identitit und Klasse; zweitens tiber Mediatisie-
rungsformen, die zur Erzeugung dieser Konstruktion in ihren Identitits-
und Abgrenzungsmomenten beitragen.

Zur Thematisierung der Mutter in den
biographischen Erzihlungen

Analysiert man die biographischen Erzihlungen unter dem Aspekt der
Mutter-Tochter-Beziehung oder allgemeiner unter dem Aspekt, wie die
jungen Frauen ihre Miitter beschreiben, so fillt zunichst einmal auf, daf
nur in wenigen Fillen die Mutter eingehender thematisiert wird. In den
meisten Fillen bleibt sie marginal und wird nur im Kontext von Situations-
schilderungen kurz erwihnt, in einigen wird sie geradezu systematisch
ausgeschlossen, auch wenn die Erzihlende noch im elterlichen Haushalt
lebt und somit tigliche Interaktion stattfindet. Ein Grund ist darin zu se-
hen, daf} die Erzihlungen insgesamt sehr an der eigenen Person und der
Entwicklung der eigenen Person orientiert sind. Das erklirt sich zum Teil
daraus, daf sie als Bildungsaufsteigerinnen aus dem Minus heraus — dem
Minus an Sprache, an habituellem, sozialen, 6konomischen Kapital — sich
ziemlich einsam durchkimpfen mufiten und miissen. Auch iiber Geschwi-

191

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

ster wird kaum gesprochen. Uber die Viter wird, im Vergleich zu den Miit-
tern, mehr erzihlt. Sie werden hiufiger erwihnt, weil sie in den lebenswelt-
lichen Bereichen, auf die sich die Tochter in ihren Erzdhlungen vornehm-
lich beziehen, mehr Berithrungspunkte mit ihnen haben. Sie kiimmern
sich zum Beispiel um schulische Angelegenheiten, treffen wichtige biogra-
phische Entscheidungen oder sie setzen sich, in welchen Formen und in
welchen Intensititen auch immer, mit islamischen Fragen auseinanderset-
zen. Manchmal ist die emotionale Nihe zum Vater gréfier als zur Mutter,
manchmal umgekehrt, manchmal relativ gleich auf beide verteilt. Ziemlich
Kklar ist, daf die Viter Autorititen in der Familie sind, die man nicht umge-
hen kann. Bei den Miittern ist das nicht immer so klar. Im Zusammen-
hang mit ihnen hat der Begriff Autoritit keine feste Form. Die eine oder
andere Tochter beschreibt die Mutter als hartnickig und starrsinnig sowohl
gegeniiber den Kindern wie auch gegeniiber dem Ehemann, aber Durch-
setzungsfihigkeit ist hier nicht positiv besetzt. Die innerfamilidren Bezie-
hungstypen wie Personlichkeitstypen sind insgesamt ziemlich unter-
schiedlich ebenso wie Konfliktsituationen, die daraus entstehen kénnen.
»Die« tiirkische oder marokkanische oder arabische Familie gibt es eben
nicht (vgl. Nauck 1994; Nauck et al. 1997; Rosen 1993), wohl aber eine Rei-
he von Essentialisierungen hinsichtlich der islamischen Frau und der
durch den Islam geprigten Geschlechterbeziehungen, die sich in bezug
auf die erste Immigrantengeneration herausgebildet haben (vgl. Lutz 1991;
Nestvogel 1996; Rithzel 1992, 1993; Westphal 1990). Beides, die biogra-
phischen intergenerationellen Unterschiede wie die Essentialisierungen,
die zur Naturalisierung der sozialen, auf Ethnos sich mit griindenden Hier-
archie beitragen, spiegeln sich hiufig darin wieder, dafl die subjektive Per-
spektive der Tochter durch die soziale iiberlagert wird. Die Mutter wird
dann nicht als partikulare Person mit spezifischen Eigenschaften und Ver-
haltensweisen geschildert, als Bestandteil einer intersubjektiven Bezie-
hung, sondern entsprechend ihrer sozialen Position im Klassifikations-
schema. Zeigt sich in einigen Fillen, manchmal nur andeutungsweise, daf3
eine enge personliche Beziehung vorhanden ist, ersichtlich etwa in steter
Kommunikation oder gegenseitiger auf Respekt griindender Riicksichts-
nahme, so wird andererseits deutlich, daR die Beziehung zwischen Miit-
tern und Téchtern durch soziale Ordnungsmechanismen gesteuert ist, die
das Intersubjektive dieser Beziehung iiberformen.

In einer relativ kurzen Erzdhlung ist dieses Muster ganz offensichtlich
zu erkennen: Die Erzihlerin hat in diesem Fall an der Mutter nichts auszu-
setzen. Diese ist zwar Analphabetin, spricht kein deutsch (ein Grund, wes-
halb vor Jahren die noch kleinen Freundinnen der T6chter Angst vor ihr

192

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

hatten und kaum wagten, die Wohnung zu betreten) und ist deshalb in vie-
len Angelegenheiten auf die Hilfe von Ehemann und Kinder angewiesen.
Gleichzeitig aber hat sie ein herzliches Verhiltnis zu den Kindern. Und sie
trifft kluge Entscheidungen. Das tut sie im Innern der Familie, wenn sie
etwa die eine Tochter, die den >Islamisierungskurss, den in diesem Fall die
Familie vor einiger Zeit eingeschlagen hat, nicht persénlich mittragen will
(thre Schwestern sind hingegen geradezu begeistert davon), vor den Inter-
ventionsversuchen des Sohnes mit dem Argument in Schutz nimmt, dafs
es deren personliche Sache sei und sich dagegen verschlief3t, ihre miitterli-
che Autoritit von ihm instrumentalisieren zu lassen und als Wichterin von
Moral und Ordnung aufzutreten. Das tut sie aber auch nach auflen, zum
Beispiel in der Form, daf sie vor Jahren mit der kleinen Tochter als Dol-
metscherin das ortliche Wohnungsamt so oft aufsuchte bis die Familie
eine Wohnung in ausreichender Gréfle und Ausstattung bekam und end-
lich die bisherige, viel zu kleine Wohnung ohne Badezimmer, mit Toilette
auf dem Hausflur, aufgeben konnte. Der Vater war hier nicht initiativ ge-
worden, weil seiner Ansicht nach die Remigration kurz bevor stand und
man besser das Geld fiir die Einrichtung nach der Riickkehr sparen sollte.
In der Erzihlfigur sind es diese beiden Objekte, die Tochter, die Akte des
Islamischen bewuf3t vernachlissigt (ihr Kopftuch sitzt unordentlich und
sie driickt sich vor dem Beten) und die neue Wohnung, die die Mutter cha-
rakterisieren als eine Frau, die trotz ihrer Ungebildetheit tiber einen unbe-
stechlichen Sinn fiir Gerechtigkeit verfiigt. Sie 13t sich weder von einer
abstrakten Moral noch einer Tradition noch unrealistischen Plinen beein-
drucken und sie scheut nicht den Umgang mit staatlichen Institutionen,
sondern weif} in Verhandlungen mit ihnen ihre Interessen und die der Fa-
milie durchzusetzen. Sonst erzihlt die Tochter nicht viel mehr tiber die
Mutter, so dafl diese beiden Erzihlmomente plus der offensichtlichen Soli-
darisierung der Tochter mit der Mutter als geschlossene Einheit betrachtet
werden kénnen, in denen sich alltagsweltliche Kriterien einer als positiv
bewerteten Frau in Referenz auf die Migrantenfrau komprimiert nieder-
schlagen. Nicht so sehr, wie man persénlich miteinander umgeht, was man
zusammen macht, wie das interpersonelle Beziehungsgeflecht aussieht, ist
hier relevant, sondern der soziale Blick, der Blick auf Wert und Effizienz,
ist vordergriindig.

Es besteht eine Verdoppelung der Mutter, die zum einen, in den biogra-
phischen Erzihlungen kaum reflektiert, ein partikularer Mensch mit per-
sonlichen Gewohnheiten ist und andererseits eine essentialisierte Figur in
der Reprisentation sozialer Hierarchien. Charakteristisch ist fiir die T6ch-
ter im Kontext der biographischen Erzihlung nicht, was die Miitter tun,

193

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

sondern, was sie nicht tun, was sie nicht haben. Ihr Minus als soziale, aner-
kanntes rationales Wissen vermittelnde Akteure riickt in den Kern der The-
matisierung. Das geschieht auf zweierlei Weise: durch das Schweigen,
wenn in der gesamten Rekonstruktion der Lebensgeschichte anscheinend
die Mutter keine Rolle spielt; Beitrage wie der Erwerb zusitzlichen Famili-
eneinkommens oder die Freisetzung von der Hausarbeit, womit den T6ch-
tern Zeit eingerdaumt wird, um fiir die Schule zu arbeiten, werden nur indi-
rekt und wenig gewiirdigt prisentiert. Oder es erfolgt eine betonte Auf- und
Umwertung, indem Situationen betont werden, aus denen hervorgehen
soll, daf} die Mutter selbstindige Entscheidungen trifft, in ihrer weiblichen
Domine dominant ist oder dafs sie in ihrem hiuslichen Bereich iiber spezi-
fisches Wissen verfiigt (etwa als Gartenexpertin, die einem kleinen Stiick
Land optimale Ernten zu entlocken weif}). Beide Taktiken sind Antworten
auf Essentialisierungen der muslimischen Frau, die sich an der ersten Ge-
neration der Immigrantenfrauen festmachen, die die jungen Frauen einer-
seits iibernehmen und gegen deren Ubertragung auf sich selbst sie an-
kimpfen.s° Beide Taktiken sind Reaktionen auf spezifische kulturelle
Konstruktionen, die das weibliche Subjekt in bezug auf seine 6ffentliche
Relevanz, in bezug auf den Klassennexus und den Universalititsnexus de-
finieren. Im Detail und in bezug auf Alltagswissen und Alltagspraxis erldu-
tern das die folgenden Beispiele.

Hatice: »Gegeniiber dieser Gesellschaft war meine Mutter nichts.«

»Sie ist eben traditionell« und »sie macht eben was mein Vater sagt« — das
sind pauschale Charakterisierungen der Mutter, die nicht grundsitzlich,
aber hiufiger auftreten. Solche Aussagen fallen im Zusammenhang mit
der religiésen Praxis wie bezogen auf lebensweltliche Thematiken. Sie
sprechen der Mutter jegliches Eigenleben, jeglichen Antrieb zu einer Tran-
szendenz ab. Sie reflektieren eine passive Weiblichkeit, einen »unsichtba-
ren Schatten« (Lutz 1989) méannlicher Autoritit wie der Autoritit der Tra-
dition. Sie reflektieren die Mutter als Symbol einer ethnisch definierten
unteren Klasse, die sie selber durch ihre Biographien tiberschreiten. Die
Klassenhierarchie reifiziert sich in der Mutter und droht die eigenen Ambi-
tionen der Integration, des Seinwollens wie die anderen zu unterlaufen,
weil sie eben nicht unsichtbar ist, sondern ein uniibersehbares Klassenem-
blem. Sie ist der Inbegriff des Tiirkischen. Deutlich wird das bei Hatice. Sie
ist Ende zwanzig, hat selber Kinder und eine padagogische Ausbildung.
Bevor sie mit Anfang zwanzig Muslima wurde, war sie im linksliberalen

194

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Spektrum ihrer Heimatstadt engagiert. Diese Merkmale finden sich in ih-
rer Deutung und ihrer vergleichsweise sehr reflektierten Darstellung wi-
der:

»... Und ich hab auch gemerkt zum Beispiel, zu der Zeit, als ich nur Frauen kannte
wie meine Mutter, da hab ich immer das alles abgelehnt. Ich wollte mit nichts Ttrki-
schem, nichts Islamischem in Berithrung gebracht werden ... Ich denke mir, ich
glaube, ich wollte nicht in der Situation sein, in der meine Mutter war. Die hatte
nichts zu sagen. Okay, in der Familie war meine Mutter sehr dominant. Ja. Daf sie
sogar dominanter war als mein Vater. Wenn Besuch da war, sie hat immer erzihlt
und sie hat gesagt, sie hat bestimmt, ja. Und * dann haben sie *hm, ja, aber indirekt,
in dieser Gesellschaft selbst, die anerkannt war, ja, gegentiber dieser Gesellschaft,
die ja bestimmt hat und so, da war meine Mutter nichts. Und deshalb wollte ich das
wahrscheinlich. Wenn meine Freunde zu mir nach Hause kamen, ich hab mich
immer geschamt, ob das immer alles in Ordnung ist, ob das Essen so ist, wie die
meinen und so. Und heute denk ich mir, wenn ich bei denen war, ja, wie’s bei denen
aussah und so. Aber immer diese, diese Komplexe, die einem gegeben werden, ja,
und *, die haben dann, ich hab mir aber nie Gedanken dariiber gemacht, wie es bei
denen aussah. Bei denen sah das aus! Aber heute kommt mir das. Die haben ja
nichts, das war ja ganz normal alles, bei mir, ich mufite immer aufpassen, ja. ... Ja,
fuir mich muf3te alles in Ordnung sein, {iberhaupt keine Vorurteile unterstreichen,
zeigen, daf} wir nicht schmutzig waren. Alles, was man so als Tiirke, * als Stereotyp
weif, das durfte bei uns nicht bewiesen sein fiir sie. Und irgendwann dann hab ich
gemerkt also, ich wollte nicht so sein wie meine Mutter, also ich wollte diese Vorur-
teile alle nicht unterstreichen. In denen ich so aussah wie sie, ja.

Und irgendwann hab ich Frauen kennengelernt, die selbstbewuft waren in die-
ser Gesellschaft, die deutsch konnten, die Auto fuhren. Dann hab ich ein Kopftuch
aufgesetzt, bin durch das ganze Dorf gelaufen (lachend). Da hat’s mir nichts mehr
ausgemacht, ja, ich hatte jetzt Frauen, die, zu denen ich sagen konnte, so kann ich
sein, so wie die, die selbstbewuft waren und die in dieser Gesellschaft sich auch ge-
traut haben was zu machen.

Wenn wir von der Schule was gesagt haben, hat meine Mutter immer gesagt,
Lehrer hatimmer Recht. Ja. Weil sie ja gar nicht ankommen konnte. Das wufite sie ja
von vornherein. Heute hab ich Mitleid mit ihr, wir haben sie immer so, du hast nicht
deutsch gelernt und du hast das nicht gemacht und du bist keine erfolgreiche Frau.
So kamen wir immer. Aber heute denk ich mir, sie hat fiinf Kinder gehabt, hat gear-
beitet und hat uns so weit gebracht, dafl wir frei waren und daf sie uns nicht einge-
engt hat. Das ist 'ne Leistung. Das wiird ich heute nicht schaffen. Ja. Aber damals
kann man das, konnte man das nicht verstehen. Eigentlich war sie von meinem Va-

ter und so nie unterdriickt, meine Mutter. Heute weifé ich das, dafl das diese Gesell-

195

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

schaft war, die sie so gesehen hat. Ja. Aber sie selbst war es nicht und ist immer noch
s0, ja. Wenn sie redet, ist mein Vater ruhig. Vielleicht ist das auch so was, ich hatte
nie Probleme mit Minnern und so, weil ich vielleicht so 'ne Mutter hatte, ja, oder

mein Vater, zu dem hatte ich einfach ein gutes Verhiltnis.«

Hatice setzt in dieser Passage an zu einer Rehabilitierung der Mutter. Sie
ist zu der Erkenntnis gelangt, daf sie (wie auch die Geschwister) ihre Mut-
ter im Blick hierarchischer sozialer Machtverhiltnisse be- und entwertet
hat. Die negative Weiblichkeit der Mutter, ihr Bereich, der Haushalt, fiir
den sie zustdndig ist, der aber stets dem Verdacht unterliegt, nicht »in Ord-
nung« zu sein und der Uberpriifung anderer zu geniigen, ihr Aussehen —
in all diesen Eigenschaften und Situationen reprisentiert die Mutter auf
zentrale Weise das negative ethnische Stereotyp, das Tiirkische, das Hatice
in keiner Beziehung Ansitze zu einem Vorbild gibt und von dem sie sich
zu distanzieren sucht. Im Nachhinein stellt sie fest, da} die Furcht, die
»Komplexe«, die ihr »gegeben« wurden, sie blind gemacht haben fiir die
Unterscheidung von sozialer Konstruktion und tatsichlichen Verhiltnis-
sen. Inzwischen hat sie Kriterien gefunden fiir die Feststellung, daR die
Mutter zumindest nicht »als Frau an sichs, als >Ttiirkin an sich< eine Opfer-
figur ist. In ihrem unmittelbaren Bereich, im Privaten, in der ehelichen
Beziehung ist sie dominant, hat sie durchaus eine Stimme, hort man ihr
zu. Auf der Ebene der Geschlechterbeziehungen ist sie »eigentlich nicht
unterdriickt; die elterliche Beziehung ist in Hatices Augen deutlich eine
asymmetrische, aber keine oppressive. Sie entspricht ganz und gar nicht
ihrem Geschmack, ihren Vorstellungen einer partnerschaftlichen Ehe. Sie
versteht sie eher als ein Spiel, dessen Regeln beide Beteiligten aushandeln
und bei dem der Anschein und das Sein sich unterscheiden kénnen. Einen
Beweis sieht Hatice darin, dafl sie selber keine habituell {ibertragenen
Schwierigkeiten mit Minnern hat, sondern sich Minnern gegeniiber
durchzusetzen versteht. Die Ursache, nimlich das Vorbild der Mutter, rela-
tiviert sie allerdings, indem sie im gleichen Atemzug konstatiert, daR sie
einen Vater hat, zu dem sie ohne Schwierigkeiten ein »gutes Verhiltnis«
haben konnte. Eine vollige Reversion kann sie damit nicht leisten.

Thren Rehabilitierungsbemiithungen zum Trotz kommt die Mutter al-
lerdings nicht aus dem Schatten des Vaters heraus. Das zeigt sich in ande-
ren Zusammenhingen, etwa wenn sie auf die erzieherische Strenge der
Mutter verweist, die vor allem bei lingerer Abwesenheit des Vaters zum
Tragen kam, so daR sie und ihre Geschwister froh gewesen seien, wenn er
wieder da war. Sie weist auf keine konkreten Situationen, aber es scheint
eine Mischung aus persénlichem Charisma, Liberalismus und Autoritits-

196

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

vorsprung vor der Mutter zu sein, die dem Vater in der Familie leichter
Anerkennung und Gehor verschafft. Vor allem seinen Liberalismus und
seine Unabhingigkeit teilt die Mutter, obwohl sie »uns nicht eingeengt
hat« nicht: Sie ist eher konservativ, an der Reproduktion konventioneller
Weiblichkeit orientiert. Das hingt, wie Hatice kommentiert, damit zusam-
men, daf sie aus einer konservativen Familie stammt und sich von ihrem
eigenen konservativen Bruder beeinflussen 1if3t. Dieser Onkel wohnte in
der Nihe und pflegte ein Auge auf den Lebenswandel seiner Nichten zu
werfen. Mit dem Schwager geriet er in Streit, weil der nichts gegen die kur-
zen Rocke und gegen den Aufenthalt seiner Tochter in der Eisdiele zu un-
ternehmen gedachte.s* An diesem Beispiel 1df3t sich zum einen die man-
gelnde Autonomie der Mutter ablesen, die wie zu vermuten ist, die
Ansichten des Bruders teilt, ihnen zumindest nichts entgegenstellt, wie
auch eine theoretische Ambivalenz zur Frage der weiblichen Macht, denn
die Durchsetzung der Mutter (als Verlingerung des Bruders) wire auf Ko-
sten der Tochter gegangen. Die Mutter verfiigt, laut Hatice qua familidrem
Habitus, nicht tiber das Transzendenzvermdgen des Vaters, der seines wie-
derum seiner Mutter zu verdanken hat. Thre GrofRmutter fithrt Hatice als
Horizont einer nicht autonomen, aber offenen traditionellen Weiblichkeit
ein. Sie ndmlich stammte aus einer Familie bekannter lokaler religioser
Gelehrter, war auch selbst gut in religiosen Angelegenheiten bewandert
und sie war im Dorf das erste jugendliche Midchen, dem erlaubt wurde/
das es sich erlaubte, an der damaligen modernen Attraktion, dem Kino im
Dorf, teilzunehmen. Uberdies sorgte sie dafiir, daR Midchen in der Fami-
lie zur Universitit geschickt wurden. Sie, »wahrscheinlich eine gebildete
Frau, nicht studiert, aber gebildet im islamischen Sinne« war es auch, die
nach Hatices Ansicht dafiir verantwortlich ist, daft die religiése Ausrich-
tung des Vaters, die sich zu entwickeln begann, als sie selbst im jugendli-
chen Alter war, keine engen konservativen, sondern liberale Formen ange-
nommen hat.s* Fiir diesen religiosen, aber liberalen Vater ist sie, wie sie
berichtet, von anderen tiirkischen Midchen, die sich als »frei« verstanden,
weil sie aus nichtreligiésen Elternhdusern kamen, bewundert worden, weil
sie trotzdem »mehr durfte« als sie, zum Beispiel das Theater der nichsten
grofReren Stadt besuchen und erst nach Mitternacht zuriickkehren. Die
Mutter kann bestimmen, sie kann reden, aber die eigentlichen Entschei-
dungen, was gut ist, was erlaubt ist in der Zone, in der »Offentlichkeit« in-
volviert ist, trifft nicht sie, sondern der Vater. Nicht sie, sondern er ist es,
der fiir Hatice die moralische Kompetenz besitzt, den fremden 6ffentlichen
Raum zu erschliefRen und vor allem die heranwachsenden Tochter sich ihn
fiir sich erschlieflen lif3t. Er teilt nicht nur seine Autoritit mit ihnen, son-

197

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

dern gibt ihnen den Raum eigene Autoritit im Umgang mit den Dingen,
mit den anderen, mit den sozialen Regeln, die das Weibliche zu bestim-
men suchen, zu entwickeln. Er, nicht die Mutter, 6ffnet den Raum fiir die
Akkumulation habitueller Ressourcen, die fiir eine moderne Frau notwen-
dig sind. Die habituellen Ressourcen der Mutter hingegen sind kontrapro-
duktiv oder nutzlos in der Lebenslage der Tochter. Sie beherrscht zum Bei-
spiel, wie Hatice anfiihrt, die Kunst der Gastfreundschaft, indem sie ohne
Vorbereitung, auch wenn es ihr iiberhaupt nicht pafdt, jederzeit »mit einem
lachenden Gesicht einen Gast empfangenc, »hoflich sein« und ausschlief3-
lich fiir thn da sein kann — das in einer Weise und mit Ritualen, die eine
soziale Beziehung ausdriicken, die Hatice nicht ausfithren kann. Wenn sie
selber Giste zu bewirten hat, bietet sie einmal an und »denk(t sich), das ist
da, die Leute nehmen schong, in den Augen der Mutter eine Verstimme-
lung des Interaktiven, verursacht durch die »Integration«.s

Dieses ist aber in der gesamten Erzihlung die einzige positive Eigen-
schaft, die Hatice ihrer Mutter abgewinnen kann, neben der generellen
Wiirdigung, daf} sie als Mutter von vier Kindern auch noch erwerbstitig
war. Sie ist zwar nicht »erfolgreich«, keine Frau, die bewundert wird, aber
sie hat sich immerhin redlich abgerackert und gegeben, was sie geben
konnte. Hatice vollzieht keine Reversion. Sie hat ihren Blick anders einge-
stellt, hat »heute ... Mitleid« mit ihr wegen der fritheren Geringschitzung.
Sie hat einige positiven Seiten an ihr gefunden. Das idndert aber letztlich
nichts an der Idee von Weiblichkeit, die dem Reproduktionszirkel offener
»symbolischer Gewalt« (Bourdieu 1997) unentrinnbar verbunden bleibt.
Diese symbolische Gewalt, im »Dunkel der Schemata des Habitus« (ebd.)
verwurzelt, aber in der ethnischen Thematik in Teilen sichtbar gemacht,
kann partiell durch ein Instrument, nimlich islamisches Wissen, neutrali-
siert werden. Hatice demonstriert das an einer Episode, in der ihre Mutter
plante, allein in die Tiirkei zu reisen, ein Unternehmen, das der Vater ab-
lehnte mit einem spontanen und generellen »Das geht nicht«. Hatice hin-
gegen iiberzeugte ihn, dafl das sehr wohl geht:

»Ich habe ihm das bewiesen. Ich konnte ihm das anhand des Islam beweisen. Er war
ja davon angetan, ja, und das konnte ich dann, das war sehr gut. * Ich hab zu ihm
gesagt, in der Wiiste damals durfte die Frau drei Tage alleine reisen, ohne kiinstli-
ches Licht und was weif} ich, ganz alleine und warum soll sie heute in dieser Gesell-
schaft mit solchen Sachen gar nicht?«

Fiir Hatice, die damals begonnen hatte, sich fiir den Islam zu interessieren,
aber noch weit entfernt war von einer religissen Uberzeugung und dem

198

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Tragen des Kopftuches, sondern sich noch mitten in der Phase befand, in
der sie sich »gegen dieses Tiirkische immer gewehrt« hat, weil »alles was
tiirkisch war, traditionell war, mich eingeengt hat« und in der sie einen
»Drang nach allem was links, kurdisch, aufstindisch, fortschrittlich war
und das ich von zu Hause nicht kannte« hatte, konnte das eine Art Schliis-
selerlebnis gewesen sein. Sie hat den doxischen Zyklus der zwischenge-
schlechtlichen symbolischen Ordnung fiir einen Moment durchbrochen
durch eine rationale Argumentation und die Umwandlung von Buchwis-
sen in praktisches Wissen. Damit hat sie eine Ressource gefunden, die der
Mutter, die traditionelles, aber nicht religioses Wissen hat, die vielleicht die
»alten Geschichten« kennt, aber sie nicht praktisch nutzen kann, die die
eingefahrenen Gleise der symbolischen Ordnung nicht verlassen kann, die
symbolische Ordnung als naturalistisch hinnimmt, verschlossen bleibt.
Hatices Mutter verfiigt, vielleicht, aber eher nicht iiber dieses Wissen und
wenn, dann versteht sie nicht, praktisch relevante Analysen und Umset-
zungen daraus herzustellen. Auch ansonsten hat sie kein relevantes Wis-
sen aufzuweisen, daf ihr erlaubt, anderen Formen symbolischer Gewalt,
die ihr ein »selbstbewufites Auftreten in dieser Gesellschaft« vorenthalten,
gegeniiberzutreten. Einer Person wie dem Lehrer kann sie nichts anderes
entgegensetzen, als die Autoritit, die er beansprucht, anzuerkennen. Sie
kann sich, wie Hatice in einer anderen Episode mit einem Rechtsanwalts+,
der sie einmal arbeitsrechtlich vertreten sollte, nicht als Subjekt behaupten,
sondern muf} ein Objekt der Essentialisierung bleiben. Sie kann ihre Inter-
essen definieren, aber sie hat keine Stimme (sie kann sich lediglich die der
Tochter leihen) und sie kann sich keine verschaffen.

Relevant fiir Hatice ist das 6ffentliche Feld, in dem die tlirkische Frau
sich bewihren mufl im Kampf gegen eine symbolische Ordnung der
minnlichen wie der ethnischen Herrschaft. Beides liegt auf der gleichen
Achse. Uber Geschlecht wie Sprache (Bourdieu 199r) etabliert sich symbo-
lische Herrschaft. In beiden Fillen hat die Mutter versdumt, Ressourcen zu
akkumulieren, um ihre Position innerhalb dieser Herrschaft zu verbes-
sern. Das wiederum ist im Sinne Hatices ein Projekt, daf} untrennbar ver-
bunden ist mit eigenen Anstrengungen der Entwicklung und gesteuerter
Positionierung des Selbst. Sie selber hat diese Leistung, die im, wie sie es
nennt »alternativen Lebensstil« des Islam gipfelt, vollbracht. Sie ist, nicht
zuletzt auch dadurch, zu einer »6ffentlichen Frau« geworden (Briickner
1994). Sie hilt 6ffentliche Vortrige tiber den Islam, nimmt an Podiumsdis-
kussionen teil, ist Mitglied des ortlichen Auslinderbeirats. Durch diese
Funktion erhofft sie sich als Quasi-Amtstrigerin einen groferen Einflufl
aufihre Arbeit als Interessenvertreterin fiir islamische Midchen, denen sie

199

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

zusammen mit einer deutschstimmigen Freundin als Ansprechpartnerin
und Vermittlerin in Konfliktfillen, die vor allem in lokalen institutionellen
Zusammenhingen (z.B. die Anerkennung von Bewerbungen an Schulen,
Anerkennung der Lichtbilder von Kopftuchtrigerinnen im Fiihrerschein)
entstehen, zur Seite steht.

Allerdings wird ihr selber im Moment ein Zugang zur Offentlichkeit
versperrt: Sie bewirbt sich seit einiger Zeit erfolglos um eine Stelle in einer
padagogischen Einrichtung. Diesen Umstand schildert sie folgenderma-
Ren:

»Ich mache Bewerbungen, die auffallen. Das ist auch nicht meine Art, so ganz nor-
male Bewerbungen zu schreiben, das wiirde wahrscheinlich nicht zu mir passen. Es
fillt dann auf. Berufspause und solche Sachen setze ich in Anfithrungszeichen,
dann schreibe ich, warum ich das in Anfithrungszeichen setze und beim Lebenslauf
schreibe ich nicht Hausfrau, sondern ich bin die Managerin dieser Familie, weil ich
koordiniere, organisiere und Einfithlungsvermégen brauche. Da macht ein Manager
auch nichts anderes, nur er wird dafiir bezahlt. Das schreibe ich so, in dem Stil. Und
das gefillt denen. Das merke ich. Und sie merken, aha, das ist eine, die etwas bewe-
gen kann. Und am Telefon sind sie so nett zu mir, die sind so nett, die sagen sogar,
wir freuen uns auf sie ... Und wenn sie mich dann sehen, dann sinkt das dermafien
ab, ja, daf dann Bemerkungen kommen wie, >Diirfen Sie arbeiten?< Ja. Die verges-
sen dann meine Bewerbung, meine Art, meine Zeugnisse. Ich hab damals als Schul-
beste abgeschlossen. Die vergessen alles. Dann sehen sie nur noch das hier. Ja. Und
dann sagen sie >Muf das sein, warum hingen Sie sich an einen Quadratmeter
Stoff?< Wer hingt sich da? Ich komme mit allem entgegen. Und das ist mein Stiick
personliche Freiheit, das ich nicht mehr aufgeben will. Aber die sehen dann immer,
ich will mich nicht integrieren. Dafl dann so Sachen kommen, Kopftuch hindert die
Integration. Dann hab ich zu ihm gesagt, bin ich nicht integriert? Ich kann alles sein.
Aber solange ich dieses Kopftuch habe, bin ich nicht integriert, bin ich nicht fort-
schrittlich, bin ich unmodern, hab ich * alle negativen Vorzeichen.«

Hatice beherrscht zweifellos die Technik moderner Selbstprisentation, die
ihrem beruflichem Feld entspricht. Charakterisierungen der Dynamik in
Formulierungen wie dafl sie »was bewegen« kann, daf sie »alles sein«
kann verweisen auf den diametralen Gegensatz zur Definition die Mutter,
die nur eins sein kann, sein muf: eine der doxischen Ordnung und ihren
symbolischen Gewalten ausgelieferte Frau. Die im reinen Doxa verhaftete
Frau steht im krassen Gegensatz zu Hatices Stilisierung des Selbst, eines
Selbst, das sich mit Hilfe von >Aufklirung< und Pidagogik, von Reflexion
und Leistung entwickelt und sich in Anerkennungspolitiken entfaltet. Die

200

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Reaktionen darauf sind zwiespiltig: Zum einen setzt eine Verkennung ein,
indem sie dem Lager der Unmodernen zugeschlagen wird; zum anderen
wird sie als »Fundamentalistin« hinter einer »waschechten Tiirking, die
ihre »Traditionen lebt« (so ein Kommentar, der im Rahmen eines Bewer-
bungsgespriches fiel), angesiedelt. Somit entstehen neue Taktiken symbo-
lischer Herrschaft und neue Taktiken, diesen zu begegnen. Eine dieser
neuen Taktiken ist die Frage der Exklusion, die nicht mehr blof unter dem
Aspekt sozialer Ungleichheit wie bei der Mutter mit ihren objektiv unzu-
langlichen Ressourcen abzuhandeln ist, sondern unter dem der weltan-
schaulichen Konkurrenz und die damit eine Herausforderung fundamen-
taler demokratischer Prinzipien ist. In diesen Kampf zu ziehen und auf
seinen Rechten zu bestehen, sich mit anderen Worten als Staatsbiirger zu
verstehen, steht im diametralen Gegensatz zur Einstellung und zur Praxis
der Eltern. Diese, so konstatieren die T6chter, verharren in doxischen Re-
produktionszyklen und Anpassungsposen, sind aus Furcht und Ein-
schiichterung heraus bestrebt, sich in der »Offentlichkeit« méglichst un-
auffillig, moglichst unsichtbar zu bewegen, hyperkorrekt kleinliche Regeln
wie das ordnungsgemife Uberqueren einer Strale zu befolgen oder die
Kinder in der Wohnung wegen der Nachbarn moglichst ruhig zu halten.
Dagegen nehmen die Téchter fiir sich den Sinn fiirs Eigentliche, firs We-
sentliche in Anspruch. Das ist die Kluft, die die muslimischen Miitter und
die islamistischen T6chter trennt. Das ist die Kluft, in der die Trennung
von habitueller Reproduktion und habitueller Produktion zentral ist und
die Miitter unsichtbar werden lift.

Sevim: »Die Frauen sind selber schuld.«

Hatice ist mit Ende Zwanzig eine der ilteren Frauen und eine, die bereits
vor ihrer Islamisierung als gesellschaftskritische Politikerin agierte. Sie be-
wegte innerhalb der griin-alternativen Szene ihrer Heimatstadt, wirft ihren
ehemaligen Mitstreitern jedoch inzwischen eine beengte Toleranz vor; so
haben sich die Leute, die damals Wert auf Wohnungen mit tiirkischer
Nachbarschaft legten, sich in dem Moment von ihr abgewendet als sie zur
Kopftuchtrigerin wurde. Sie zeichnet von ihrer Mutter, die sie im iibrigen
nicht als religios bezeichnet, als Person und Reprisentantin der ersten Im-
migrantengeneration noch ein relativ gutes Bild. Auch wenn sie zu ihrer
effizienten habituellen Produktion kaum beitragen konnte, so war sie ihr
und ihrer personlichen Entwicklung immerhin nicht massivim Weg. Sie
zwang sie nicht, wie andere, an stindig aufgestellten Verboten anzuecken.

201

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Durch die Konstruktion des Privaten und des Offentlichen bescheinigt
Hatice ihr, wenigstens im Privaten Leistungen vollbracht, Werte gehabt
und versucht zu haben, sie den Kindern zu vermitteln, auch wenn sie deren
Lebenslagen wenig angemessen sind.

In der Erzihlung einer anderen Frau, Sevim, die Anfang Zwanzig, un-
verheiratet ist und mit viel Fleif einen wirtschaftswissenschaftlichen Ab-
schlufk ansteuert, ist diese Einschitzung nicht zu finden. Im Gegensatz zu
ihr ist Hatice bezogen auf ihre Mutter geradezu gesprichig. Sevim hinge-
gen gelingt es, die Mutter vollig auszusparen. Sie erwihnt lediglich, die
Mutter habe ihr bereits mit fiinf Jahren Hékeln und Stricken beigebracht.
Das ist das einzig Produktive, das Sevim ihr fuir ihre Entwicklung zu-
spricht. Ansonsten geht aus ihrer Erzidhlung hervor, daf die Mutter Haus-
frauist und der Vater ein Typ »guter Patriarch«ist, der seine Verantwortung
fur die Mitglieder der Familie sehr ernst nimmt und sich auch fiir sie ein-
setzt. Seine Kontrolle ist nicht gering, sie ist ihr aber nicht listig und sie
wertet sie als sorgende Aufmerksamkeit, die ihr auch Freirdume zugesteht.
So kann sie sich zum Beispiel trotz der in der Familie praktizierten Ge-
schlechtersegregation mit einem minnlichen Kommilitonen zum Lernen
hinter die geschlossene Tiir ihres Zimmers zuriickziehen. Ihr Vater fithrt
lediglich bei der Begriifung eine unauffillige Inspektion des Besuchers
durch. Die Beziehungen sind nach transparenten Regeln geordnet und so-
lange in der Balance wie keiner sie iiberdehnt. Die Mutter scheint eine sehr
traditionelle Frau in einer streng patriarchalisch organisierten, traditions-
orientierten Familie zu sein, die bereits frithzeitig, gemiR »einer »Erzie-
hung so richtig nach tiirkischer Tradition«, wie eine andere Frau formu-
liert, die Tochter zu Hausfrauen trainiert hat.5s> Allerdings braucht Sevim
spiter, was andere weibliche Verwandte offen kritisieren, kaum Hausarbei-
ten verrichten (manchmal springt der Vater ein, wenn Hilfe nétig ist, sogar
wenn Besuch da ist), sondern kann sich voll und ganz dem Studium wid-
men. Sevim selber hat im Laufe der Zeit ihren Entwurf von Weiblichkeit
verindert, enttraditionalisiert. Dazu erzihlt sie, nie auf die eigene Mutter
verweisend, sondern allgemein die erste Frauengeneration, die ihr vor-
nehmlich in konservativer Ausprigung bekannt ist, umfassend:

»Ich wollte immer eine gebildete Mutter sein. Ich hab immer gedacht, eine gebildete
Mutter, die kann viel mehr den Kindern helfen. Und, frither hab ich gedacht, ich
werde studieren und dann werde ich nicht arbeiten. Ich werde zu Hause fiir meine
Kinder da sein. Ich werd’ denen bei den Hausaufgaben helfen. Aber dann hab ich
gemerkt, Bildung ist wie wenn man gegen den Strom schwimmt, wenn du gegen die
Wellen schwimmst. Wenn du dich einmal loslift, dann bist du ganz hinten. Man

202

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

muf}, man darf nie aufhéren eigentlich. Man muf sich immer weiterbilden. Und, ja
jetzt denk ich da anders. Das hat sich bei mir verdndert. Ich denke nicht mehr, Hei-
raten und Hausfrau, dann eine gebildete Hausfrau. Ich denke jetzt, auch arbeiten. ...
Ich studiere ja nicht umsonst ¥, ja, daf ich fiir den Mann zu Hause braten soll und
kochen und Kinder zu kriegen. Und aulerdem, wie soll ich denn meine Kinder er-
ziehen, wenn ich innerhalb der vier Winde bin oder nur den Fernseher habe. Wie
soll ich meinem Kind etwas erkliren kénnen. Ich muf die Gesellschaft kennen, in
der ich lebe. Und ich muf halt 'rauskommen. Ich kann nicht mit ein paar Tratsch-
weibern ein Kind erziehen. Und wenn ich schon ein Kind habe, dann will ich es auch
kontrollieren konnen und ich finde, ich will das Kind verstehen kénnen. Nicht wie
die anderen Eltern. Bis zum zehnten Lebensjahr oder so verstehen sie sich gut mit
den Kindern, ab dem zwdlften oder so, dann fangen die ersten Konflikte an, weil sie
die Kinder iiberhaupt nicht mehr verstehen, weil sie die Probleme nicht kennen, die
das Kind hat<. Und dann sagt mir meine Kusine auf einmal, >und du bist eine Mus-
lima?« So was Bescheuertes. Und dann hab ich gesagt, dafl hat nichts mit dem Islam
zu tun. Der Islam sagt ja gerade fiir Mann und Frau, die erste Sure, das allererste
Wort heifdt Igra ... (rezitiert auf arabisch) ..., also da heif3t es >Lies im Namen Allahs,
der dich erschuf und der dir—<, ich weif} das nicht so genau, wir kénnen nachschla-
gen. ... Und dann auf jeden Fall >Lies< und da wird nicht unterschieden zwischen
Mann und Frau. Mann und Frau muf lesen. Und dann hab ich gesagt, daft die Frau
von Mohammed auch eine Kauffrau war, ne, und daf} die zweite Frau z. B. die Aisha,
die hat auch Kriege gefiihrt. Wie sollte sie denn Kriege fithren, wenn sie innerhalb
von vier Wanden wire, ne? Sie muf} doch Kontakt mit den Menschen gehabt haben.
... Aber, ich hab gemerkt, daf3 die Leute den Islam eigentlich gar nicht so richtig ken-
nen, die Tiirken so, ne. ... Ich hab diese Schwierigkeiten nur mit den Frauen und ich
weifd ganz genau, weil diese Frauen immer nur zu Hause sitzen. Sie haben, keine
Beschiftigung. Und untereinander kénnen sie sich ja auch nicht weiterbilden. Wie
denn? Da muf schon eine da sein, die denen etwas erklirt. Und dann, sie miissen
schon Kontakt zu der Auflenwelt haben. Aber, das haben sie ja nicht. Wenn die Frau-
en untereinander sind, dann sprechen sie entweder iiber diese Gericht, jenes Ge-
richt oder iiber das Muster, dieses Muster. (2) Und *, aber mit den Mdnnern hab ich
keine Schwierigkeiten. Zum Beispiel war ich in der Moschee, die haben haben ja
auch so Cafés, ne, in A., sal ich mit den Madnnern im Café, ne. Weil, da haben die
Nachrichten geguckt. Und man hat mich nicht schief angeguckt, na klar, es gab wel-
che, die geguckt haben, was macht die denn da, aber, * ich wurde nicht 'rausgeekelt

oder so, ne.«
Die bekannte >traditionelle< Geschlechterordnung, jedenfalls in dieser spe-

zifischen, Sevim bekannten und fiir sie relevanten praktischen Auspri-
gung im urbanen westlichen Kontext, wird als grundlegend falsch aufge-

203

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

fafdt: Die Frauen verkdrpern, im Sinne de Beauvoirs (1973), das ruhende,
unbewegliche, regressive Element. Ahnlich wie bei Montesquieu (1991),
der den Harem der orientalischen Oberschicht metaphorisch einsetzt als
langfristig untaugliches Regulierungsprinzip der Ausgeschlossenen und
der Nicht-Biirger, erscheint der moderne Harem in der Gestalt des Haus-
haltes als Ort der Gefahr — ein Appendix der Welt, eine entleerte Lebens-
welt, errichtet im illusiondren Schutz der eigenen Wohnung und der Bilder
des Fernsehers; eine leere, nutzlose Hiille, ohne Sinn, nicht ohne Funkti-
on, aber ohne Effizienz. Fiir Sevim geht die Gefahr vom Statischen der tra-
ditionellen Frauen aus. Sich selbst einschliefend, sitzend in den vier Wan-
den, kiinstlich abgeschlossen von der Welt, die sich jedoch in ihren
Einfliissen und Forderungen iiber die Kinder aufdringt, die Moglichkeiten
der Kontrollierbarkeit leichtsinnig verspielend durch selbstverschuldete
Ignoranz, Selbstzufriedenheit und Geplinkel mit dem Unwesentlichen
fordern sie den gleichen Verzicht auf das im institutionellen Nexus ausge-
bildete individuelle Selbst von den Téchtern.

Das >Falsche« definiert sich nicht aus einer ménnlich dominierten Ge-
schlechterordnung heraus. Sevims Kritik zielt nicht auf die Minner; in ih-
rer Darstellung, nach ihren Erfahrungen kommen die Minner durchaus
mit Frauen zurecht, die Hoheres als den Haushalt beanspruchen, die »wie
ein Mann« sich der Welt durch Wissen zur Verfiigung stellen und mit Mut
und Durchsetzungsvermdgen ihre persénliche Entwicklung in der Rich-
tung einer Veredelung betreiben und sich vordringeln. Ihrer Ansicht nach
sind es nicht die Minner, die starr an Traditionen festhalten. Aus ihrer Per-
spektive ist die >Tradition« weiblich. Sie ist sich vornehmlich selbst ihr eige-
nes Vorbild — die einzige Frau, auf die sie hin und wieder verweist ist die
ehemalige Direktorin der Grundschule, mit der sie in losem Kontakt steht,
die wie eine Art guter Geist aus der Ferne erscheint und von der sie den
Begriff von Emanzipation iiber Bildung tibernommen hat. Eine ideologi-
sche islamische Abstiitzung erfolgt dagegen durch historische Gestalten
wie die Frauen des Propheten, die jeweils verschiedene Ausprigungen von
Weiblichkeit verkérpern und von denen sie die Kauffrau Khadidja und die
umstrittene politisch agierende Aisha hervorhebt. Sie tiberschreitet sozusa-
gen in konkreten Situationen experimentell die von den »traditionellen
Frauen« gesetzten und verteidigten konventionellen Grenzen, wenn sie
zum Beispiel im Café der Moschee oder bei Familienzusammenkiinften,
bei denen die Geschlechter rdumlich getrennt sind, zu den Minnern wech-
selt. Sevim ist sich sicher, dafl man nur die eigene Initiative, den Mut zur
Transzendierung von Regeln aufzubringen braucht, um sich durchzuset-
zen. Die Frauen sind bei Sevim in doppelter Weise >falsch« durch ihre ab-

204

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

geschlossene Lebensweise und zugleich durch ihren Charakter, indem sie
nicht offen agieren, auch nicht ihre Lebensweise offensiv, argumentativ
verteidigen, sondern tuscheln, Anspielungen machen, méglicherweise
auch bosartige Geriichte ausstreuen, also perfide Instrumente sozialer
Kontrolle benutzen, um ihr Modell einer Geschlechter- und Altershierar-
chie zu reproduzieren und reproduzieren zu lassen.

Eine Zeitlang hat Sevim in einer kleinen Moschee Koranunterricht fiir
Midchen und Frauen gegeben. Dabei waren ihr die religiosen Ziele sekun-
dar. Primér versuchte sie, allerdings mit mangelndem Erfolg, die Mddchen
und Frauen

»so richtig zu ermutigen, daf$ sie zur Schule gehen sollen, weitermachen sollen.
Und nicht nur zehn Jahre und dann aufhéren. Und da hab ich nicht viel erreicht,
also hab ich aufgehort. Das hat keinen Sinn. Mit dem Koranunterricht bin ich weiter-
gekommen, aber fiir mich war das wichtiger, daf die Menschen sich auch so weiter-
bilden, nicht nur den Koran lesen lernen. ... Egal, welche Sprache ich gesprochen
habe, wie ich gesprochen habe, die haben das nicht verstanden. Eine einzige, die
macht jetzt Abitur. ... Also bei der hab ich Erfolg gehabt. ... Die wollte aufhéren. ...
Aber bei den anderen Frauen, immer wenn sie zusammenkamen: dieser Film, die-
ser Film. Ich war so gegen den Fernseher. Ich konnte das nicht mehr héren, daf8 die
Frauen nur das sprechen, was im Fernsehen kam. ... Und mich hat das gestort, dafy
sie immer wieder {iber die Filme gesprochen haben. Ich versuch, den Jugendli-
chen—, die Jugendlichen, die héren mir zu. Einmal muf3t ich sogar eine Frau, die
tiber 4o Jahre alt war, anschreien. Ich hab ihr, ich erzihl den Kindern von Bildung,
dafl man das Wissen hat, dafl Wissen sehr wichtig ist und wie man spiter, welche
Vorteile man hat und so und die spricht da einfach mit der Nachbarin. Und da hab
ich ihr gesagt, * was hab ich jetzt geredet? Und da meinte sie, hat sie irgendwas, sie
hat gesagt, ja, du hast von * Omer gesprochen. Das stimmt iiberhaupt nicht. Wir re-
den tiber was ganz anderes. Und das hat mich beleidigt, daf sie sich noch lustig iiber
mich macht. Da hab ich gesagt, sie sollte sich schamen, fiir ihr Alter (lacht).«

Immer sind es die Frauen, diesmal in Allianz mit dem Fernseher, die
bremsen. Die Institutionen sind tiberwindbar. Das hat Sevim erfahren, als
sie sich als tiirkisches Midchen gegen Lehrer durchsetzen mufite, die sie
vom Forderunterricht fiir gute Schiiler abhalten wollten oder vom Besuch
der Realschule, ohne ihr zuzutrauen, genug Energien mobilisieren zu kén-
nen um sich durchzukimpfen. Das hat sie auch erfahren, als sie sich als
islamisches Midchen gegen sikular-kemalistische tiirkische Lehrer, die sie
vom muttersprachlichen Unterricht ausschlieflen wollten, weil sie das
Kopftuch im Klassenraum nicht absetzen wollte, mit Hilfe der Schulbehér-

205

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

de durchsetzen mufite. Gegeniiber den traditionellen Frauen fiihlt sie sich
allerdings machtlos. Restimierend stellt sie fest:

»Ich hab gemerkt, dal die Frauen eigentlich Schuld haben. Das ist gar nicht so, daf}
man immer sagt, Frauen in den Haushalt und so. Weil, Frauen stellen sich dumm.
Den Minnern macht es nichts aus, wenn da eine kommt und sich mit denen unter-
hilt und sagt, hier ich kann was, ich weifl was. Die héren dann zu. Also, die Mdnner
sind gar nicht frauendiskriminierend so. Das sind die Frauen.«

Sevims Abrechnung mit den Frauen ist deutlich. Es sind in ihren Augen
die Frauen, die die Geschlechterhierarchie aufrechterhalten und sich selbst
als Personlichkeit beschneiden, um sich darin um so bequemer einrichten
zu kénnen. Diese Einschitzung schliefft auch die Frauen ihrer eigenen
Generation ein, wenn sie etwa darauf verweist, dafl die Kusine, die gerade
Abitur gemacht hat, bei familidgren Zusammenkiinften trotzdem nicht den
weiblichen Raum, die Kiiche verldfit, obwohl sie — wie sie selber — das intel-
lektuelle und habituelle Wissen hat, um mit den Minnern im Wohnzim-
mer in einen sachlich-neutralen Austausch zu treten, statt sich auf den un-
niitzen >Frauenkram« beschrinken zu lassen. Diese Ansicht stiitzt sich auf
ihre Erfahrungen, in denen sie sich als Tochter einer Familie, in der der
Islam immer ein wichtiger Bezugspunkt war und sich seit dem vierzehn-
ten Lebensjahr als Kopftuchtrigerin frithzeitig mit den Regeln arrangierte,
sich gleichzeitig als fleiRiges, ehrgeiziges, »liebes nettes Midchen, als
sympathisches und weibliches Midchen die Unterstiitzung der von eman-
zipierenden Midchen angetanen Lehrerinnen sicherte, aber auch, wenn
notig, auf der Basis rechtlicher und institutioneller Diskurse wie Praktiken
ihre Interessen verfolgte. Sie erscheint stirker selbstbezogen, mehr in per-
sonliche Politiken verwoben als die gesellschaftspolitisch orientierte und
pidagogisch geschulte Hatice, die die Offentlichkeit sucht. Sie ruht aber
nicht in dieser Selbstbezogenheit. Sie verfolgt als Einzelkimpferin ein Pro-
gramm der weiblichen Emanzipation tiber Bildung, das sie in den Koran-
kurs eingeschleust hat. Sie hat zudem ein tiirkisches Madchen ohne beruf-
liche Ausbildung und mit Schwierigkeiten im Elternhaus, dessen Interesse
fiir Bildung und beruflichen Ehrgeiz, fiir die Transzendenz des passiven
Weiblichen sie wecken wollte, bei sich zu Hause aufgenommen, sie aller-
dings wieder weggeschickt als sie merkte, daf} ihre Bemiithungen verge-
bens war und die andere nicht die gewiinschten Intentionen zeigte. Sie bie-
tet sich selbst als Vorbild der Transzendenz an, ohne mit politischen
Mitteln, wie Hatice, einen Kampf um 6ffentliche ethnische und/oder reli-
gitse Anerkennung zu fiihren.

206

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

Amina: »Zuhause hatte ich sie eigentlich auch so als Mutter ...«

Die negative Charakterisierung der Mutter, die sie als partikulare Persén-
lichkeiten verblassen oder ginzlich unsichtbar macht, sie zu »sozial Toten«
(von Braun 1992), zu nicht-autonomen Personen erklirt, wird nur ansatz-
weise durchbrochen. Amina etwa schitzt ihre Mutter als »Sonnenscheing,
die mit ihrer stets guten Laune nicht nur ihre manchmal diistere Stim-
mung, die aus ihrem »Schulstref3« entsteht, aufzuheitern, sondern damit
auch die grofle Familie zu organisieren vermag. Die streitbare Ilknur, die
sich aufs Durchboxen spezialisiert hat und deren Grundsatz es ist, mog-
lichst wenig einzustecken, nimmt grof3e Riicksicht auf ihre Mutter, indem
sie, wenn sie ausgeht grofien Wert darauf legt, prizise zu vereinbarten
Zeitpunkt wieder zu Hause zu sein und selbst geringfiigige Verspitungen
telefonisch ankiindigt, »damit sie sich keine Sorgen macht«. Das verweist
darauf, dafl die Miitter durchaus als Personen Anerkennung finden und
daf die Tochter sich als »connective selves« (Joseph 1994) in einer ethi-
schen, wenn auch rituell geregelten Beziehung® begreifen, die sie manch-
mal als lastig empfinden (zum Beispiel wenn von ihnen erwartet wird, an-
wesend zu sein, weil Besuch kommt, trotzdem sie bereits andere Pline
hatten), aber an deren Aufrechterhaltung ihnen liegt. In ihnen steckt, bei
aller Differenz und gegenseitiger Kritik, eine beachtliche gegenseitige An-
erkennung.” Das bedeutet nicht, daf diese Beziehung statisch wire und
dafl es ihr Anldssen praktischer Interessensaushandlungen fehlt. So bean-
spruchen etwa die Toéchter, wenn sie 18 sind, das heifdt, wenn sie, was ih-
nen offensichtlich wichtig ist, juristisch volljahrig sind und sich damit als
reif begreifen, Ausdehnungen ihrer Handlungsspielrdume und Vertrauen
in ihr Vermdgen zu verniinftigen Entscheidungen und Selbstkontrolle —
und sie erreichen es auch.5® Solche Fragen aber stehen, wie die Erzdhlun-
gen zeigen, nicht zur Debatte. Die Frage, »was man darf« oder nicht darf,
ist fiir sie eine Frage, die junge Midchen betrifft. Thnen geht es nicht um
personale Beziehungen, sondern sie erkennen kulturelle Verstrickungen,
die Handlungsspielriume gestalten. Sie erkennen diese Frage als Repri-
sentation sozialer Geschlechterhierarchien, deren Binaritit normativ und
ideologisch konstituiert ist und die den einzelnen kolonisiert (vgl. Moore
1990; Strathern 1997). Die zelebrierte »Multioptionsgesellschaft« (Gross
1994) erweist sich in dieser Sache als sehr einseitig. Die Islamisierung bie-
tet einen Handlungsraum, um diese Einseitigkeit zu iiberschreiten. Kann
man die Islamisierung, die Herausformung eines islamischen Lebensstils
auf den ersten Blick als Synthetisierung bzw. Hybridisierung bezeichnen,
so zeigt sich anhand der Art und Weise wie und wortiber die Miitter und

207

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

die Miittergeneration charakterisiert werden, eine tiefgreifende Divergie-
rung. Zwar mogen Briicken hergestellt werden durch das Teilen von Erfah-
rungen — etwa wenn eine (in Deutschland) eingeborene Kopftuchtrigerin
plétzlich auf den sozialen Platz ihrer Mutter gedringt wird, weil ein Bahn-
beamter sie mit gebrochenem Deutsch anredet, weil eine Verkiuferin sie
unwirsch darauf aufmerksam macht, dafl man die Tomaten vor dem Kauf
nicht zu befithlen habe, weil irgendein Mensch auf der Strafle sich an je-
den, nur nicht an sie wendet, um nach einer Seitenstrafle zu fragen — aber
das ist nur ein Epiphdnomen.

Was zu einer tiefgreifenden Trennung fithrt, sind die Wirkungen in der
Ordnungsmacht offentlicher Institutionen, die moderne Akteure und
Identitdten konstituieren, die sie habituell auskleiden und ihre kulturellen
Kategorisierungen erzeugen, so als seien sie ihre ureigensten Urteile und
Werte, so als seien sie logische Konsequenzen einer individuellen Rationa-
litit und eines individuellen Wissens. Frauen sind in spezifischer Weise
und in spezifischen Feldern als Agenten im Komplex von Macht und Wis-
sen involviert. Foucault (1980, 1983) markiert die eng verwobenen »Dispo-
sitive« der Hygiene und der Sexualitit und damit die Medizin und die Pid-
agogik als die Ausgangspunkte, tiber die die Frauen, in erster Linie die
Frauen des sich etablierenden Biirgertums, zunehmend funktional in Be-
reiche der Ordnungsregulierung sowohl in Verbindung mit nationalstaatli-
chen wie klassenspezifischen Anforderungen eingebunden wurden. Histo-
rische Studien (z.B. Donzelot 1980) wie auch gegenwartsdiagnostische
Untersuchungen (vgl. Debold et al. 1996) zeigen diese Entwicklung der
weiblichen sozialen Funktionalisierung und Agentisierung, der Rationali-
sierung des Weiblichen (Reese et al. 1993) als Prozef}, der zunehmend
Klassengrenzen iiberschreitet und zentral fiir eine weibliche Identitit wird.
Die islamistischen Bildungsaufsteigerinnen reflektieren ebendiese Ratio-
nalisierung in ihrer Charakterisierung der Miittergeneration als traditio-
nell. Diese verfiigen weder iiber die praktischen Ressourcen noch die Wis-
sensressourcen, um ihre heranwachsenden Kinder zu kontrollieren; sie
vermitteln unniitzes habituelles Kapital; sie bewegen sich kreisférmig in
einem Innenraum ohne Transzendierungsintentionen; wirken destruktiv
auf die eigene Gegenwart und Zukunft in ihrer Zeichenfunktion. Die Ein-
stellung dieses Blickes erfolgt aber nur im Vergleich. Die Institution Schule
ist dabei der Raum, der ihn erzeugt. Das tritt deutlich in den Ausfithrungen
Aminas hervor:

»Zum Beispiel, ich durfte nicht * ins Schwimmbad. Also meine Mutter war dagegen
und auch mein Vater war dagegen, daf ich ins Schwimmbad gehe, weil ein islami-

208

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

sches Midchen geht nicht ins Schwimmbad, dann ist man ja nackt. Man ist dann *,
auch so eine Art Auenseiter. Oder, dann gab es auch Elternachmittage, vor der Ad-
ventszeit oder so. Da waren halt meine Eltern nie da. Und die Kinder sind immer mit
den Eltern mitgekommen und ich war dann immer als einziges Kind so alleine.
Oder, auf Ausfliigen, da sind auch manche Eltern mitgegangen und *, bei meinen
Eltern war das auch nie, also dieses, daf} die Eltern sich mitbeteiligen. ... Die Miitter
der anderen Kinder waren meistens Hausfrauen und haben sich auch um die Kinder
gekiimmert, also, meine Mutter hat sich ja schon um mich gekiimmert, ich war
nicht vernachlissigt, aber, es war halt auf zu Hause beschrinkt, also es war nie, * sie
hat mich nicht in die Schule gebracht oder so. Das wire ihr auch gar nicht eingefal-
len. Thr Kind, ihr Middchen ist grof3, was soll denn das. Und *, ja und so weiter und so
fort, also so. Wo ich auch mir gedacht habe, ja, das wire schén, wenn es anders wire.
Aber hilflos, daf ich mich jetzt hilflos fiihlte, weniger. Ich hab dann halt gemerkt,
irgendwie so Auflenseiter. Irgendwie, ich war dann so eine Art Auflenseiter, ja, ob-
wohl akzeptiert, aber irgendwie, irgendwie was Andersartiges. ... Meine Eltern waren
mit mir auf dem Elternabend gewesen, also, war keiner jetzt wie beim deutschen
Kind, so eine Mutter, die immer anruft oder wie auch immer, ich war auf mich, also
in der Schule auf mich allein gewiesen, gut, obwohl, ich hatte ja eine Mutter zu Hau-
se. Also meine Mutter war nicht arbeiten, sie war Hausfrau und / zu Hause hatte ich
sie eigentlich auch so als Mutter. ... Also ich hab sie auch mal gefragt, warum gehst
du nicht zum Elternabend und warum tust du das? Ja pph. Gut, ich meine, sie konn-
ten es erkldren, und durchaus plausibel, weil mein Vater arbeiten mufite und meine
Mutter *, sie war, sie war auch jemand, der ganz gerne zu Hause, hiufig zu Hause
bleibt. Sie hat auch nie eingekauft und so, das habe ich immer besorgt und mein
Vater, also sie hat sich richtig, *, auch weil sie keine Freundinnen hat, also fiir sie war
das ja auch schwierig. Wenn ich jetzt im Nachhinein gucke, das sind schon alles so
Verflechtungen, ne.«

»Zuhause hatte ich sie eigentlich als Mutter, aber der Schule, den Anfor-
derungen der strukturellen Ordnungsmacht hat Aminas Mutter sich entzo-
gen. Amina prisentiert hier eine Reihe von Situationen, in denen die Eltern
— vor allem die Mutter, wihrend der Vater durch seine Arbeit, gleichzeitig
ein Indiz seiner Funktionalitit, entlastet ist — aufgerufen sind, sich in der
Institution zu engagieren: Elternabende, Adventsbastelrunden, Ausfliige,
Schulfeste, Kontakte zu den Lehrern. Jede Nichtteilnahme der Mutter, je-
des Ereignis, an dem das Kind allein teilnimmt und von Lehrern, Mitschii-
lern, deren Eltern dafiir bedauert wird, jedes dieser Ereignisse, die Insze-
nierungen von Familie und Gemeinschaft im Zusammenschlufl mit der
Institution sind, wird zum Monument von Differenz. Jedes dieser, im ge-
samten Rahmen, der sich auf individuelle Leistung und Zwang bezieht,

209

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nunmehr marginalen Ereignisse er6ffnet die Moglichkeit zur Wahrneh-
mung von Differenz. Fiir Amina zeigt sich jedesmal nicht nur ein Abwei-
chen von der Norm, sondern, weit subtiler und verhdngnisvoller, von einer
>kleinen< Moral. Die Verweigerung der Mutter ist eine Art Pflichtverweige-
rung, nahe an der Grenze zur »Vernachlissigung«. Sie ist lesbar als ein
Akt, der soziale Stratifizierung markiert, denn je weitreichender und altrui-
stischer das Engagement fiir die Institution, fiir universale Werte ist, um so
hoher ist das Ansehen (Meyer/Jepperson 2000). Jedes Nichterscheinen ist
somit ein Minus, ein Zeichen fiir niedrigen Status und seine Bekraftigung.
Im Kontrast zur miitterlichen Absenz steht somit bei den T6chtern nicht
allein das Bildungswissen, das »agency«Wissen als Bestandteil einer
»agent-actor identity« (ebd.) zentral im Raum, sondern auch eine Praxis
des Engagements in 6ffentlichen Institutionen.

Die islamisierten Frauen, die Kinder haben, besuchen hingegen prinzi-
piell Elternabende, suchen Kontakte zu Piadagogen, engagieren sich in El-
ternriten, besuchen den sogenannten Elternstammtisch, bei dem sich die
Eltern einer Klasse, zumeist in Kneipen, treffen. Sie suchen offentliche
Aushandlungen in den Einrichtungen. Dabei geht es nicht nur um die Eta-
blierung von islamischen Interessen und einem islamischen Habitus im
Sinne des Kimpfens um die Besetzung der Institution, sondern um Enga-
gement in Institutionen (und um andere) als Zeichen von Biirgerlichkeit.
Sie besuchen mit ihren Kindern Theaterveranstaltungen und Puppenspie-
le. Auch das ist nicht bloe Akkumulation von kulturellem und habituel-
lem Kapital, nicht bloRe Inklusion in einen weiteren sozialen Bereich, son-
dern eine Form organisationsbasierter Habitualisierung und ein Ausdruck
des Selbstverstindnisses als moderner gesellschaftlicher Akteur, als »agen-
tic actor<. Auch die Ideen einer islamischen Pidagogik (vgl. z.B. Aslan
1996) folgen diesem Prinzip einer verinnerlichten Institutionalisierung.
Thr moralisches Kapital beziehen sie nicht nur daraus, daR sie in Inkorpo-
rierung, Hygienisierung und Organisierung partikularer Bediirfnisse sich
miinden, sondern sich als Teil eines tibergreifenden moralischen Univer-
sums begreifen, der sich auch fiir die anderen als verantwortlich begreift
und sie in ihren Differenzen und Gleichheiten erkennt und anerkennt
(Meyer/Jepperson 2000). Daraus wire die Schluflfolgerung zu ziehen, dafd
Differenz, Dialog und Institution mit der Idee eines globalen und morali-
schen Subjekts, das seine Bediirfnisse und Handlungen tiber seine unmit-
telbaren Interessen hinaus im gréferen Rahmen reflektiert, verbunden
sind. Hier besteht die Kluft, die traditionelle bzw. traditionell islamische
Miitter und ihre neo-islamischen Téchter voneinander trennt. Hier liegt
auch die Basis fiir eine moderne islamische Identitit, in der Ich-Akteur und

210

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V. DIE LEIBLICHEN MUTTER DER GLAUBIGEN

6ffentlicher Akteur miteinander verschmelzen und die jungen Frauen in
konkrete handlungsstrategische Zusammenhinge fiithren, die tiber eine
Symbolfunktion hinausgehen (vgl. Nokel 2001).

Als Restimee dieses Kapitels 14f3t sich festhalten, daf das Bild der traditio-
nellen Miitter, welches die islamistischen Téchter in ihren biographischen
Erzihlungen entwerfen, eine kulturalistische Konstruktion ist, die aus den
Bewertungsschemata moderner multikultureller Klassengesellschaften
und ihrer Bearbeitung von Partikularismen abgeleitet ist. Offentliche Insti-
tutionen sind in zweierlei Weise daran beteiligt. Sie bieten den Raum und
die Situationen, in denen diese Schemata sich alltagsweltlich reifizieren
und in einer Kette von Details verdichten. Das Bild der Mutter entsteht vor
dem Hintergrund von Macht und Wissen. Es ist das Gegenbild einer auf
offentlicher Anerkennung zielender islamistisch »inszenierten Weiblich-
keit«, einer (post-)modernen Weiblichkeit als »Zeichensystem, tiber das
ich verfiige« (Prokop 1994: 82) und das sich aus den Quellen von Macht,
Wissen und Institutionalisierung, von Moral und Asthetisierung speist.
Einen Blick auf den Traum von der islamischen Biirgerlichkeit bzw. der
buirgerlichen islamischen Weiblichkeit mag abschlieRend die folgende
emphatische Beschreibung einer islamischen Mittelschichtfamilie geben,
innerhalb der der Bogen gespannt wird von der Mutter als Vermittlerin von
Wissen tiber beruflichen Erfolg und einer ungezwungen islamisch-deut-
schen Lebensart bis hin zu egalitiren Geschlechterbeziehungen. Diese Be-
schreibung stammt von Amina, die ihre Familienverhiltnisse als auf3eror-
dentlich traditionell kennzeichnet und deren Auseinandersetzung mit dem
Islam anfangs von grofler Skepsis gezeichnet war. Jene Familie bzw. das
Bild jener Familie, mit der sie keine intensiven Kontakte hat, hat ihr die
Idee eines islamischen Lebensstils ohne die Belastung von Tradition ver-
mittelt, der mit ihren Vorstellungen iibereinstimmt:

»Diese Mutter war auch * gebildet, also hatte auch eine hohe Schulbildung gehabt.
Sie dann sechs Tochter hier bekommen. Das sind wirklich Tochter, die hier aufge-
wachsen sind. Also die haben nichts von Marokko mitgebracht wie ich, und trotz-
dem, * ja, mit Kopftuch und so. Also sie haben halt dieses Islamische von der Mutter
vermittelt bekommen und diese Midchen, ich hab gemerkt, da stand Uberzeugung
dahinter. (Eines dieser Midchen) ist Stationsdrztin, auch mit Kopftuch, also hat
praktisch sich *, auch mit Kopftuch durchgesetzt. ... Da8 diese Mutter das geschafft
hat, also es sind ganz offene Midchen, also trotz, * die haben den Islam auch so ver-
standen, wie er ist. Und das hat mich irgendwie fasziniert an den Madchen. Und
auch, daf die Eltern zum Beispiel Hochzeitstag feierten, also es war auch so ein bif3-

211

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

chen deutsch, sie haben auch viele deutsche Eigenheiten angenommen, Hochzeits-
tag, Geburtstag gefeiert und auch mal so ein Ferienhaus im Schwarzwald besaflen,
also auch so * bestimmte Sachen an sich hatten. Und das hat mir echt gefallen, also,
daf} sie—, also bei uns Marokkanerinnen ist das nicht so, dafl sie einen Friseur hat-
ten, wo sie hingingen, auch * so, wie eine Deutsche, sich mal frisieren und zu Hause
praktisch, * richtig auch frisiert rumlaufen. Nicht, lange Haare und irgendwie steckt
man sie so, ja, sondern, richtig mit * Firben und wie auch immer, also *, ja also
auch, das war auch durchaus islamisch erlaubt, ja. Nur, * halt ohne Tradition, weil
sie auch hier ohne aufgewachsen sind. Also ohne irgendwelche Schnérkeleien oder
so0. Und der Vater hat auch nie daran gedacht, eine andere Frau zu heiraten oder so,
weil die Frau ihm nur Tochter geboren hat oder so. Bei uns wire das undenkbar,
also, man muf} noch mal heiraten, um einen Sohn zu bekommen und so, ne, jetzt
nicht bei allen, aber halt bei vielen. Und, die waren halt, sind, sind gliicklich und le-

ben zusammen, ja.«

212

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. DiE ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

Im Zentrum der weiblichen Islamisierung steht die Entwicklung eines auf
Kontextualisierung und Selbstbehauptung gleichermafien zielendes Pro-
jektes des Selbst. Die Selbsttransformation der jungen Frauen vollzieht
sich iiber die Islamisierung des Habitus und der Alltagspraxis. Der auf das
Subjekt bezogene, nach innen gewendete Prozefl der Ethisierung des
Selbst ist untrennbar verkniipft mit und in seinen Formen bestimmt durch
Anerkennungspolitiken. Das zeigt sich an der Intention, sich als moderne,
leistungsstarke und beruflich qualifizierte Frau zu realisieren ebenso wie
an der Distanz zu einem traditionellen Geschlechtermodell, das die Eltern-
generation verkérpert. In den vorangehenden Kapiteln ist dies deutlich ge-
worden. Die Konstituierung einer weiblichen islamischen Identitit er-
scheint als das Herzstiick anerkannter ranghé6herer sozialer Identitit in der
multikulturellen Gesellschaft. Damit verbunden sind handlungspraktisch
relevante Dekonstruktionsleistungen, die sich in Umordnungen der Ge-
schlechterbeziehungen und Auseinandersetzungen um die symbolische,
sich an zahlreichen »Partikeln« erweisende Ordnung in diesem interakti-
ven Raum (Bourdieu 1997) zeigen.

Ein wesentlicher Ort der Erzeugung von Geschlechteridentitit, die,
folgt man Bourdieu, immer auch klassenspezifische Kennzeichen auf-
weist, ist die Ehe. Diese steht somit nicht jenseits dieser sozialen Dynamik,
sondern bildet nur einen spezifischen Handlungsraum in ihr. Gemif der
islamischen Moral ist die Ehe der einzig legitime Rahmen flir Sexualitit,
woraus sich eine verbreitete Priferenz fiir in relativ frithem Alter geschlos-
sene Ehen erklirt. Mit 18, 20, spitestens mit 25 Jahren sollte, so geht viel-
fach aus den biographischen Erzihlungen hervor, eine Frau heiraten. Das
Recht auf Sexualitit und die moralische Pflicht, sie auf den ehelichen Rah-
men zu begrenzen, das Projekt der doppelten Lebensfithrung und das Res-
sentiment gegeniiber einer traditionellen Ehe erfordert von den jungen
Frauen Strategien, die sich mit der Idee des weiblichen islamischen Sub-
jekts vereinbaren lassen. Thr Hauptproblem besteht darin, den geeigneten
Ehepartner, einen srichtigen< Muslim zu finden, der ihre Identititspoliti-
ken anerkennt. Die jungen Frauen stiitzen sich nicht auf elaborierte theore-
tische Konstrukte, aber tiber ihre Schilderung und Deutung von Alltagsepi-
soden zeigen sie, dafl ihre »Idee Islam« eine praktische Umordnung der
ehelichen Beziehung beinhaltet und sie als Akteure zwischen Tradition
und Islam manévrieren 14f3t. Das 14f3t sich im folgenden an drei Aspekten
nachzeichnen: der Partnerwahl, der Vorstellungen von einem adiquaten

213

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Ehemann und an Beispielen alltagspraktischer Aushandlungen zwischen
Eheleuten.

Praktiken der Ehestiftung — Ein Spiegel der Umordnung
der Beziehungen zwischen den Generationen und Geschlechtern

Traditionelle Pfade der Ehestiftung

Nach wie vor bezieht sich die Charakterisierung >traditionell, wie sie
hier und von den jungen Frauen benutzt wird, auf das, was die Eltern bzw.
Angehorige der in Deutschland lebenden Elterngeneration tun und den-
ken, bzw. auf das, was sie als ethnisch-kulturelle Bestandteile in ihrem
Handlungsrepertoire definieren. >Traditionell< ist somit ein relativer Be-
griff. Er beinhaltet Wertung und bezeichnet Praktiken. Eine der bedeutend-
sten Praktiken ist die Ehestiftung. Hier erscheinen die Eltern als zentrale
kulturelle und praktisch relevante Agenten einer quasi-institutionellen Ma-
schinerie. Die folgenden Beschreibungen dieser Maschinerie werfen ein
Licht auf die sozialen Beziehungen und Aushandlungsradien und -taktiken
zwischen Eltern und Tochtern.

Aufmerksam gemacht von Bekannten, in welchen Familien ins Hei-
ratsalter gekommene Midchen sind, oder durch persénliche Beobachtung
in Familien oder 6ffentlichen Orten wie der Moschee, wenden sich ge-
wohnlich die Eltern des Mannes an die Eltern des Middchens bzw. der jun-
gen Frau. Im Falle allein migrierender Ménner fungieren Bekannte als
Vermittler und stellen den Kontakt her. Priferiert werden Verbindungen
zwischen Personen bzw. Familien der gleichen kulturellen, das heif3t natio-
nalstaatlichen Zugehorigkeit. Afaf, deren Eltern aus einem arabischen
Land stammen und seit Jahren eingebiirgert sind, schildert folgendes Vor-
gehen, das sie von ihren ilteren Schwestern her kennt, als tiblich:

»Der Mann ruft an, der hért dann von irgend jemand, ja die haben 'ne Tochter, mit
so und so Eigenschaften und der ruft dann an, sagt so und so. Wenn die Eltern ihn
dann gut finden wird er erst der Tochter vorgestellt und dann schwitzen sie mitein-
ander. Wenn er der Tochter gefillt, dann sagt sie, daf sie sich ndher kennenlernen.
Ich mein, man hat ja den ersten Eindruck, ob das jetzt mein Typ ist oder nicht. Und
dann sitzen die ein paar Mal zusammen und lernen sich halt niher kennen. Und
dann verlobt man sich. Und so weiter, diese Schritte halt. Oder man sagt, ng, das ist
nicht mein Fall und dann geht er halt wieder. Das ist da kein Problem, daff man da
sich dann schamt oder so. Ja. Das ist halt sehr wichtig. Im Qur’an steht auch, daf die
Frau den Mann sehen muf und mit ihm gesprochen haben muf3, bevor sie ihn hei-

214

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

ratet und es gibt keine Zwangsheirat im Islam. Das ist auch verboten. Aber was lei-
der in der Tradition nicht unbedingt praktiziert wird. Man sollte halt auch immer
Religion und Tradition unterscheiden, nicht in einen Topf schmeifRen. Aber da wird
leider vieles falsch gemacht ja.«

Fiir Afaf ist dieses Verfahren, dem sie selber nicht unterworfen war, weil
sie ihren Mann zufillig ohne Vermittlung bei einer islamischen Veranstal-
tung kennengelernt hatte®, von pragmatischer und neutraler Bedeutung.
Pragmatisch, weil derselbe lokale Hintergrund die gegenseitige Einschit-
zung und die Uberpriifung der Selbstdarstellung des Bewerbers erleich-
tert® und weil aufgrund der geringen zahlenmifigen Prisenz der Angehd-
rigen aus arabischen Staaten in der Bundesrepublik Deutschland und ihrer
groflen raumlichen Streuung dieser Weg der direkteste ist. Als neutral stuft
sie dieses Verfahren ein, weil darauf nicht zwangsliufig die Heirat folgt.
Ob eine Verbindung eingegangen wird, hingt, wenn moralische Korrekt-
heit im Spiel ist, von der Entscheidung des Madchens bzw. der jungen Frau
ab. Was moralisch korrekt ist, ist allerdings nicht immer eindeutig. Das legt
eine andere junge Frau, ebenfalls arabischer Abstammung, dar. Selber mit
16 Jahren verlobt, mit ihrer Zustimmung, stellte sie im Laufe der Zeit fest,
daR sie den Verlobten nicht liebte und 16ste diese Verlobung wieder. Kurz
darauf heiratete sie einen anderen, den sie zwischenzeitlich, ebenfalls in
der elterlichen Wohnung, wo er sich als zufilliger Besucher einfand, ken-
nengelernt hatte. Sie steht diesem Verfahren der Zusammenfithrung von
zukiinftigen Eheleuten eindeutig distanzierter gegeniiber als Afaf, aber
nicht grundsitzlich ablehnend. Das Spiel der Brautwerbung kann in einem
speziellen Punkt als positiv betrachtet werden: Es zeigt den Midchen deut-
lich, daf sie begehrenswert sind.

Andere Frauen sehen das traditionelle Verfahren der Eheanbahnung
weniger gelassen. Sie lehnen es nicht ginzlich ab, aber sie versuchen, sich
ihm zu entziehen und stellen seine Effektivitit in Frage. Sie entwickeln,
wie die folgenden Passagen zeigen, Strategien, um dieses System zu unter-
laufen. Aysel berichtet dazu:

»Weil ich hier in der Moschee auch so viel gemacht habe mit den Midels, Ausfliige
und so, ich hab da vieles auch organisiert, ja, kamen da immer Frauen und wollten
mich fiir ihren Sohn haben und so. Ich kannte den Sohn kaum, ich wuf3te noch nicht
mal den Namen. Dann hab ich immer gesagt, Mama, die sind bléd. Echt. Ich will
nicht so enden wie du, ne. Ich will studieren und dann ist fertig fiir mich alles. Und
dann irgendwann mal, wenn ich einen guten kennenlerne, dann vielleicht, aber da-

vor nicht. Und dann meinte meine Mutter, ja gut, dann schicken wir sie mal weg,

215

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

wenn sie kommen. Und nach 'ner Zeit haben sie gesagt, daf ich zu hochnisig wir
und mir keiner, also keiner hitte mir gefallen oder so. Dann kam ’ne Zeitlang nichts
mehr und das war fiir mich ganz gut, ich hatte auch durch die Schule viel Stref und
ich wollte nicht noch durch die Umwelt irgendwie Probleme kriegen, also durch
Bekannte oder Freunde oder so. Und dann, also jetzt sind meine Eltern so froh, dafd
ich damals nicht irgendwie ja gesagt hab, weil die haben viele Familien gesehen, also
es haben sich viele scheiden lassen, weil sie ihn kaum kannten, nur durch Aussehen,
also weil er gut aussah oder weil das Maddchen gut aussah, aber charaktermifig wuf-
ten sie von sich selbst gar nichts. Und im Islam ist es ja so, dafl man sich drei Mal
treffen kann und * hier ein bifkchen sprechen kann. Das find ich auch nicht so be-
sonders ganz gut, aber besser als gar nichts. Viele durften ihren Mann kaum sehen
und dann, plétsch, den ersten Tag haben sie ihn gesehen oder so nach der Heirat
und dann haben sie sich geschimt und was weif} ich. Und so was find ich nicht in
Ordnung. Man soll schon von dem ein bifichen was wissen, also sich ein biflchen

kennen.«

Aysel, die am Anfang ihres Studiums steht, plant bereits ein Zusatzstudi-
um ein, um ihren beruflichen Traum, den sie seit ihrer Kindheit hat, reali-
sieren zu konnen. Um ihre Pline umsetzen zu konnen, kalkuliert sie fiir
sich ein Heiratsalter von etwa Mitte bis Ende dreiflig ein. IThre Eltern schei-
nen, sie geht nicht niher darauf ein, andere Pline verfolgt zu haben, denen
sie sich widersetzt hat. Dazu bemerkt sie:

»Meine Eltern sind froh. Also am Anfang waren sie nicht so froh, weil vieles ge-
tratscht wurde, daf ich keinem gefallen wiirde, daf ich bléd aussehe. Anfangs sag-
ten sie, sie wollten, es kamen ja viele Ingenieure und so, die ja auch einen guten
Beruf hatten und so, meine Eltern meinten, ja, nimm doch den, du kannst ja weiter
studieren und dann hast du einen guten Ehemann. Vielleicht kriegst du spiter kei-
nen mehr. Ich sag, Mama, was soll das denn (belustigt), ich will keinen haben, das
geht nicht. Studieren und einen Mann haben, geht nicht. Und dann noch, er will
nach ein paar Jahren ein Kind haben, ne. Auf’s Kind aufpassen, studieren und dann
noch Haushalt fithren, ohoh, das kann ich nicht. Ich bin da so wie ein Mann erzogen
worden. Haushalt fithren kann ich sowieso nicht. Da muf er mir schon eine Putz-
frau beschaffen (lacht).«

Wie Aysel wurde auch Sevim bis zum Alter von Anfang zwanzig mehrfach
mit Heiratsgesuchen konfrontiert. Wie sie verhilt sie sich mit Verweis auf
die berufliche Ausbildung ablehnend. Allerdings ist diese Ablehnung we-
niger generell, sondern sie betont die Bedeutung von gleichem Bildungs-

216

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

stand und gleichen Interessen, die richtige Wahl. Ankniipfend an ein be-
stimmtes Ereignis fithrt sie aus:

»Eine Frau wollte unbedingt, daf ich den Sohn heirate. ... Der Sohn hat Abitur ge-
macht. Ja und, mir kann das nicht helfen. Ich méchte, ja natiirlich denk ich an meine
Zukunft, natiirlich will ich spiter heiraten und Kinder haben, aber ich méchte auch
einen Mann, der mindestens genauso viel geschafft hat wie ich. Und dieser Mensch,
ich seh ihn jetzt nicht niedrig, aber er pafit nicht zu mir. Der nur Abitur gemacht hat.
Ich kénnte mit ihm nicht gliicklich sein. Ich kenne mich ja und ich weif ja, auf was
ich Wertlege und ich lege halt auf Bildung groffen Wert und da will ich auch *, wenn
dann, daf dieser Mensch sehr viel weifk. Dann ist es auch nicht langweilig, find ich ...
Er hat nur Abitur in der Tiirkei und dann ist er hier her gekommen. ... Hier arbeitet
er im Reisebiiro. Ja, gut Reisebiiro. Damals hat er im Reisebiiro gearbeitet und jetzt
hat er ein eigenes. Aber, auf so was leg ich keinen Wert. Er kann hundert Liden ha-
ben. Das wiirde mich *, das wiirde mich wirklich nicht gliicklich machen. Ich méch-
te mich unterhalten mit dem Menschen und nicht, ich will keine Ehe, wo der Mann
mich schiitzen muf3, hier und da und da und da, und man hat tiberhaupt keine Zeit.
Aber das verstehen sie dann nicht und wahrscheinlich hat sie das so beleidigt, ich
hab nicht direkt so was erzihlt, nur ich hab aber gesagt, nein, ich will mein Studium
beenden. Und dann hat sie schon verstanden. Weil, wenn ich jetzt aufgehért hitte,
dann wir’s genauso, so zwei Jahre studiert, na ja okay. Und Abitur, das wir dann
nicht so schlimm. Und das hat sie wahrscheinlich beleidigt, sehr gestért. Und einige
Bekannte hier in X. auch. Die wollten auch unbedingt, daf? ich mit irgendwelchen
Verwandten von denen heirate, weil, die kommen und dann sehen sie, ich leg halt
sehr viel Wert auf—, zum Beispiel wenn Besuch kommt, dann griiff ich sie auch
freundlich, wenn ich Zeit habe, dann servier ich auch Tee und ich unterhalte mich
auch mit denen und das alles *, das machen nicht viele Mddchen und das beein-
druckt die sofort. Und dann wollen sie sofort, dal du mit irgendeinem von denen
heiratest. Und ich will diese Menschen aber auch nicht anders behandeln, weil ich
will meine Verhaltensweise nicht, diese Verhaltensweise will ich nicht *verlernen.
Ich mochte, dafé das bei mir so zur Gewohnheit wird. Ich méchte, dafd ich Menschen
so *, daf ich allen Menschen, ja, daR ich alle Menschen so willkommen heifle. Und
dann verstehen sie das aber falsch und wollen unbedingt, daf ich mit irgendwelchen
Leuten da heirate und wenn du dann nein sagst, dann sind sie beleidigt. Und dann
gucken sie dich nicht mehr richtig an (lacht).«

Wie bei Aysel kollidiert auch hier ein Programm der frithen Ehe mit jhren
beruflichen Plinen; wie dieser stellt sich ihr das Problem Ehe und Beruf als
sich fast ausschlieRende Alternativen zu begreifen und sich entscheiden zu
miissen. Zur Reaktion ihrer Familie, in der, wie aus verschiedenen Einzel-

217

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

heiten rekonstruierbar ist, eine religiés-traditionelle Lebensweise domi-
niert und die dlteren Schwestern ohne Ausbildung ziemlich frith geheiratet
haben, fiihrt sie an, dafs die Geschwister Witze tiber sie als Emanze ma-
chen, aber die »Eltern, die sagen nichts«. Sie ist »richtig froh, daf ich sol-
che Eltern erwischt habe, dafl die mir so viel Freiraum® gegeben haben«.
Als Hintergrund mufl man wissen, daf es in der Familie {iblich ist, die Ge-
schwister entlang der Altersfolge zu verheiraten. Um dieses Prinzip einzu-
halten, wire sie bereits an der Reihe gewesen. Es gab Gerede in der Ver-
wandtschaft als der jiingere Bruder heiratete, aber die Eltern lieflen sich
davon nicht beeindrucken. Zudem hatte sie bereits einmal, beeindruckt
von der ausdauernden Werbung eines jungen Freundes ihres Vaters, der
hiufig zu Besuch kam, einer Verlobung zugestimmt. Allerdings wurde ihr
dann klar, dafs sein Bildungsstand an ihren nicht heranreicht, daf sie keine
gemeinsamen Interessen haben kdnnten, daf er ihre akademischen Ambi-
tionen kaum anerkennen und ihre daraus abgeleiteten Statusanspriiche
nicht erfiillen kénne. Ein Arbeiter paft eben nicht zu ihr wie auch, ihre
Anspriiche allmihlich klarer fassend, ein Kaufmann mit Abitur und 6ko-
nomischen Interessen, der lediglich eine Frau zum Versorgen braucht, ihr
nicht genug sein kann. Es kam, dhnlich wie bei Jehan, die die arrangierte
Verlobung eigenmichtig aufgehoben hatte, zu voriibergehenden Konflik-
ten mit dem Vater, dem sie durch ihren Sinneswandel die undankbare Auf-
gabe der Schadensregulierung aufbiirdete. Sie brachte diesen in die peinli-
che Situation, ein gegebenes Versprechen zu brechen.

Die hier zitierten Frauen fiithren vor Augen, daR das traditionelle Sy-
stem der Ehestiftung duflerst vital ist und nahezu jederzeit als eine aus den
Intentionen und Interessen anderer erzeugte unberechenbare Kraft auf die
eigene Person zugreifen kann. Sie erfahren unmittelbar die Einbindung in
ein soziales Netzwerk, das die Moglichkeit enthilt, sie als Einzelperson zu
uberwiltigen. Die Frauen beschreiben das traditionelle Verfahren der Ehe-
stiftung als eine Art Minenfeld; reagiert man falsch, das heif3t, setzt man
seine Interessen gegen die der anderen durch, richen sich die Zuriickge-
wiesenen mit rufschidigenden Gertichten von der HiRlichkeit oder Hoch-
nisigkeit der jungen Frau. Das kann nicht nur negative Folgen fiir die Zu-
kunft haben, indem andere, vielleicht passablere Bewerber abgeschreckt
werden, sondern hier zeigt sich auch eine, fiir die jungen Frauen erschrek-
kende Instrumentalisierung von persoénlicher Anerkennung: Sie werden so
lange geschitzt wie sie begehrenswert, >habhaft< erscheinen; verweigern
sie sich, um ihrer eigenen Interessenslage zu folgen, provozieren sie damit
boswillige Ablehnung, die auch noch in ein semi-6ffentliches Terrain ge-
tragen wird. Auffillig ist in den Erzdhlungen eine Ambivalenz zwischen

218

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

den elterlichen Reaktionen, die als billigend und den Interessenlagen der
Tochter entgegenkommend beschrieben werden und einer latenten Furcht
vor einem System, das ebensogut so unmoralisch sein kann, die eigenen
Interessen zu tibergehen. Von den jungen Frauen werden zwei priventive
Regulative gegen die Tradition, die unberechenbare Kraft, die die Individu-
en tiberrollt, eingesetzt: ein beanspruchtes Recht auf die Realisierung der
eigenen Interessen sowie auf die Entfaltung der persoénlichen Entwicklung.
Beides fiihrt sie nicht durchgingig zum rigorosen Ablehnen des Systems
der Ehestiftung, aber macht sie zu Verwaltern ihrer Biographie. Der Islam
wird, unter Verweis auf das Verbot der Zwangsehe und dem Gebot der
wechselseitigen Zuneigung eingeschaltet als quasiinstitutionelle Kraft, die
ihnen diese Funktion zusichert.

Neben der Position, das traditionelle System der Ehestiftung zwar zu
unterlaufen, aber nicht grundsitzlich oder jedenfalls nicht offen abzuleh-
nen, gibt es noch die der radikale Negierung, wie sie aus den folgenden
Passagen von zwei Erzihlerinnen hervortritt. Bei Serpil heiflt es dazu:

»Bei mir waren schon so, viele Typen, also, Typen nicht mal selber, sondern manch-
mal kamen die Eltern oder irgendwelche Bekannte, die zu meinen Eltern kamen
bzw. zu meinem Vater, ja und mein Sohn oder mein Bekannter oder mein Cousin
oder was weifd ich was, méchte gerne Ihre Tochter und das ist doch—. Und ich hab
gesagt, nee, solche Typen will ich tiberhaupt gar nicht kennenlernen, weil, wenn die
erst mal iiber einen Dritten, Vierten das machen—, also, die kennen mich nicht ein-

mal.«

An einer anderen Stelle in der biographischen Erzahlung bestirkt und er-
ginzt ihre Ansicht. Dartiber hinaus zeigt sie eine Alternative auf. Diese
Passage schliefst an die Beschreibung an, wie sie ihren spiteren Ehemann
ganzlich ohne die Involvierung der Eltern kennenlernt. Nach mehreren
Verabredungen, bei denen es dann irgendwann »gefunkt« hat, fassen sie
die Heirat ins Auge, woraufhin er dann schnell seine Eltern informierte:

»Ja dann die Eltern wollten dann natiirlich auch sofort kennenlernen, weil der Junge
ist schon 26. Das ist ja auch schon ein Alter, ne, bei den Tiirken, noch nicht verheira-
tet und hier in X. hat er nichts Passendes gefunden. ... Die waren schon gliicklich,
daf} er endlich mal jemand hatte, wo er sagt, das Mddchen mécht ich gern haben.
Guckt es euch doch an. Sonst war das immer, er wurde immer mitgeschleppt und
hier, willst du die haben, willst du die haben, so, ne. Also nicht andersrum. ... Ja, ich
hab gesagt, wie kann man nur. Ich wollte nie solche Typen kennenlernen, die so ge-
sagt haben, ja okay—. Die Eltern nehmen ihn einfach so mit. Ist schon bléd. Oder die

219

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nehmen ihn gar nicht mit. Er bleibt zu Hause. Die Eltern gehen erst mal das Mid-
chen sich anschauen. Das mag ich tiberhaupt nicht. Bei A. war das eben anders. Daf
er selbst auf mich zugekommen ist. Also auch durch Freunde, aber, doch selbst erst
mal mich kennengelernt hat und nicht zuerst die Eltern irgendwie vorgeschickt hat.
Zum Beurteilen. Das find ich Quatsch. Und er hitte sich auch gegen die Eltern
durchgesetzt, wenn sie was dagegen hitten. Aber die hatten nichts dagegen.«

Auch Amina argumentiert vehement gegen traditionelle Formen der Ver-
mittlung. Thr erster Kontakt mit ihnen fand etwa wahrend ihrem sechzehn-
ten, siebzehnten Lebensjahres statt. Wihrend eines Urlaubs im Heimat-
dorf der Eltern konfrontierte die Grofmutter sie mit der Tatsache, dafi sie
jetzt reif genug sei, um zu heiraten — ein Gedanke, auf den sie bis jetzt
nicht gekommen war und auf den sie sehr abwehrend reagierte, weil sie
kurz zuvor den Entschlufl gefafdt hatte, die Oberstufe zu besuchen und an-
schliefend zu studieren. Auch andere im Dorf haben offenbar ihre Reife
bemerkt und entsprechende Aktivititen entwickelt, die ihr Vater jedoch mit
dem Hinweis auf ihre weitere Ausbildung abzuwehren wufdte. Amina ist
mit einem machtigen Schrecken davongekommen und mit der Erkenntnis
von den uniibersichtlichen Planspielen, die sich im Gespinst des Traditio-
nellen entfalten und die von ihr Wachsamkeit, Entschlulfihigkeit und
sorgfiltig angelegte Allianzen (hier mit ihren Familienangehdrigen) ver-
langen, um nicht von ihnen tiberrollt zu werden. Spiter stellt sie fest, daf§
diese ihr fremde Tradition nicht nur nicht im Dorf bleibt — eine Assoziati-
on, die darauf beruht, daff im Gegensatz zu den Erfahrungen der anderen
Erzdhlerinnen (s.o.) sie bisher in Deutschland nicht mit Heiratsantrigen
konfrontiert wurde —, sondern selbst da verankert ist, wo sie es nicht ver-
mutet hitte, in der Moschee. Dorthin geht sie seit einem guten Jahr regel-
mifig. Die folgende Erzihlpassage folgt auf die Schilderung der Ramadan-
Feier in der Moschee, an der sie paradigmatisch Elemente des Unislami-
schen ortet, wie die ihr diesem religiésen Anlaff unangemessen erschei-
nende Abendroben dhnliche Kleidung mit viel >Glitzer<, wo es doch »etwas
gesetzter< zugehen sollte. In diesem Kontext erwihnt sie auch emsige Akti-
vititen der Arrangierung von Ehen:

»Am Anfang habe ich natiirlich gar nichts davon mitbekommen. Irgendwann kam
ein Midchen, »ja weifdt du, die Frau da, siehst du die Frau da, die will dich fiir ihren
Sohn haben«. Und ich, >wie kommst du darauf? (lachend) Ich kenne ihren Sohn gar
nicht und sie kennt mich doch auch gar nicht.<>Ja, du gefillst ihr halt< und so. Das
kriegt man gar nicht mit, ich meine, die Frauen sitzen da und, ganz brav. Irgendwie
geht das schon, es ist durchaus auch Islam, also es ist *, im Sinne des Islam, da

220

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

auch so was abgeregelt wird. Weil, * die Jugendlichen sollen heiraten, die sollen ihre
Sexualitit ausleben. Ja. Ich meine mir, ich konnte das nicht. Das ist ja auch wieder
dieses Marokkanische. Ich kann nicht so, was weif$ ich, ich gefall einer Frau und
schon *, ja erklir ich mich irgendwie bereit, da ihren Sohn oder so, das, ne ... Also
dasist z.B., das bin ich, das gehort auch wieder zu mir, daf ich das nicht bin. ... Aber
irgendwie mag ich das nicht. Ich will, dal das von der anderen Seite irgendwie
kommt. Ich lehne das total ab. ... Vermittelt vielleicht geht auch, aber, daf} das von
irgendeinem Mann auch, es geht nicht von einer alten Frau, was heifdt alt, von seiner
Mutter oder seiner Schwester. Nicht daf ich ihr gefalle oder so, ich meine, dann
wiirde ich es mir auch noch tiberlegen oder mir den auch mal angucken. Aber wenn
ich der Schwester gefalle, * ja, ich lebe ja nicht mit der Schwester zusammen, also da
sind so ein paar Widerspriiche drin. Ich meine, islamisch gesehen, geht das Ganze
wieder ganz anders ab. Und das machen sie aber auch nicht, * meistens wird es ja
auch so abgewiegelt, wie in Marokko und so. ... Zum Beispiel die A., die hat ihren
Mann auch auf—, die hat sich in ihren Mann verliebt und er sich in sie und dann
haben sie geheiratet, ja, also ohne irgend eine Vermittlung. Gut, der Mann brauchte
zwei Jahre, bis er ihr das gesagt hat, ja. Der hat sich halt nicht getraut, aber so was ist
durchaus méglich und das ist das Allerbeste eigentlich, die allerbeste Form, mitein-
ander *, zusammenzukommen. * Gut, es gibt da wieder andere Sachen, wo die *, wo
das Midchen *— . Ich ich finde das total peinlich, also fiir mich jetzt, es wire auch
fiir dich sehr peinlich, wenn, dir jetzt jemand sagt, ja der und der begehrt dich und
jetzt kommt ihr zusammen und ihr guckt euch mal an, ob ihr euch gefillt, ja. Es geht
meistens so ab, ja. Das ist also, im hochsten Grad, also, da komme ich mir vor, wie
s0, so, Schaumarkt, ja. Jetzt, jetzt muf ich prasentieren, das Beste an dir zeigen und
wie auch immer. Nee das, das widerspricht irgendwie meiner Auffassung, daf ich
da, ja, vor allem weil ich ja auch nicht *, keine duflerliche Vorstellung von—, z.B. so
was wie einen Traummann habe ich tiberhaupt nicht. Weil, fiir mich ist ein Traum-
mann nicht vom AufReren her, sondern, so, fiir mich zhlt eher so der Charakter, so
charaktermifig und so, ne. ... Naja das ist halt schon, und was da (in der Moschee)
alles so abgeht. Ich meine, das sieht man als Auflenstehender gar nicht und ich war
am Anfang auch auflenstehend und spiter habe ich halt gemerkt, wer wen geheiratet
hat und wer was geregelt hat.«

Fiir beide, fiir Serpil wie fiir Amina ist die traditionelle Prozedur der Ehean-
bahnung eine Absurditit, deren tragende Prinzipien ihnen als unmora-
lisch und unislamisch gelten. Das Unislamische kommt allerdings erst ver-
mittelt ins Spiel, denn der Modus, wie Ehen zu arrangieren seien, ist kein
impliziter Gegenstand von Koran und Sunna. Aus verschiedenen Versen,
Worten des Propheten und Episodenschilderungen geht hervor, daf, der
Zeit entsprechend, Verheiratungen, zumal von jungen Frauen, Angelegen-

221

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

heiten von Familien und Vormiindern sind. Stiitzt man sich auf el-Bahnas-
sawi (1993: 58ff.), so hatte der frithe Islam eine fortschrittliche Note in der
Uberwindung von »heidnischen Ehebriuchen«. Dazu zihlen die Verheira-
tung ohne Zustimmung und ohne Gefallen der kiinftigen Eheleute anein-
ander sowie die Weigerung, eheliche Verbindungen zwischen Personen
ungleichen sozialen Standes als legitim anzuerkennen.

Unklar bleibt, ob seine Ausfithrungen oder dhnliche von anderen Auto-
ren auf grofle Resonanz stoflen. Keine der jungen Frauen in dieser Unter-
suchung bezieht sich auf diesen Autor, dessen Schrift auf Biichertischen
bei islamischen Veranstaltungen hiaufig zu finden ist, in der so gut wie kei-
ne Angaben iiber Sekundirliteratur gemacht werden, aber die Argumente,
die er gebraucht, werden in den Aussagen der jungen Frauen durchaus ver-
treten. Andererseits deuten die Erzidhlungen darauf, daf} es durchaus nicht
die Regel ist, dafl Verheiratungen einseitig auf Beschluf der Eltern erfol-
gen. Selbst Viter und Miitter, die als sehr traditionell eingestuft werden,
legen den T6chtern keine Steine in den Weg, um einen Heiratskandidaten
niher kennenzulernen oder sie billigen deren Wahl, solange die Kriterien
wie gleiche ethnische bzw. nationalstaatliche Zugehorigkeit, geordneter fi-
nanzieller und familidrer Hintergrund vorhanden sind und solange sie auf
dem Laufenden tiber die Entwicklung gehalten werden.®* Uniibersehbar
aber spielen sie eine vitale Rolle in einem Feld komplexer sozialer Interak-
tion, das viele Moglichkeiten birgt, falsch zu handeln und Konflikte herzu-
stellen. Die Verheiratung als Spiel mit unvorhersehbaren Interessen und
Teilnehmern bedroht die Autonomie der jungen Frauen bzw. zeigen sich
hier die Grenzen des Projekts der individuellen Autonomie, das in einem
komplexen interaktiven Feld seine Schwiche zeigt. Jederzeit kann Irgend-
einer oder irgendeine Strategie aus dem Nichts auftauchen und die eigene
Existenz zu seinem Spielball machen. Undurchsichtige Regelungsmecha-
nismen, die nicht selbst bedient werden kénnen, wie zum Beispiel im Falle
einer aufzulosenden Verlobung, fithren soziale Einbindungen vor Augen,
die die Idee der individuellen Autonomie untergraben und das Inbezie-
hungsein (vgl. Joseph 1994; von Braun 1993) vor Augen fithren. Heiratsan-
gelegenheiten stellen sich somit als Bestandteil komplexer sozialer Bezie-
hungen und Interaktionen dar, in denen jeder Beteiligte sich bewihren
muf. Dieses komplizierte uniibersichtliche Spiel von Strategien und For-
malititen steht kontrir zur Idee des autonomen und tiefen Selbst, dessen
Entfaltung und Kontinuitit abhingig ist von der Anerkennung durch ein
anderes autonomes Selbst. Was Serpil und Amina das traditionelle Ehestif-
tungsverfahren unmoralisch erscheinen lift, ist das Ignorieren des Postu-
lats der Anerkennung und der persénlichen Authentizitit, seine Wertlosig-

222

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

keit in diesem Kontext einer exklusiven sozialen Beziehung, die ihrer An-
sicht nach genau darauf beruht. Statt dessen prisentiert sich ihnen ein
Konzept der Austauschbarkeit, daf} ihre Bemithungen um Authentizitit
negiert und sich wesentlich auf Geschlechterstereotypen, auf Rollen und
Funktionen griindet, weshalb Miitter, Schwestern, Bekannte dieses Ter-
rain besetzen kénnen. Mit der Ignoranz der personlichen Authentizitit ver-
bindet sich tiberdies eine Verkehrung der Werte. Der Schein, das Prisenta-
ble, das »Beste von sich« steht im Zentrum der Verhandlung nicht das
Tiefe, das Innerliche, das eigentliche Wesen.

Zudem bewerten die jungen Frauen den kommunikativen Rahmen,
den das traditionelle Verfahren eréffnet, als véllig unzulanglich um festzu-
stellen, ob derjenige, der als moglicher Ehepartner offeriert wird tiber ein
autonomes Selbst verfiigt, wie sein tiefes Selbst beschaffen ist. Serpil ver-
weist darauf, daR jemand, der sie nicht persénlich kennt oder anderen Per-
sonen die Wahl iiberliRt, kein wirkliches Interesse an ihrer unverwechsel-
baren partikularen Person haben kann. Der Widerstand der jungen Frauen
beruht darauf, daR ihr Projekt des Selbst nicht funktionieren kann mit ei-
nem traditionell eingestellten Mann, der jemanden fiir Kiiche, Bett und
Kinder braucht, sondern nur mit einem >richtigen< Muslim, der den Wert
der weiblichen Personlichkeit zu achten weifd und der in der Lage ist zum
»Gattenbunds, zu einer »Stilistik der Existenz zu zweit« (Foucault 1989),
zu einer ehelichen Allianz unter Gleichgestellten. Ob derjenige, der sich als
richtiger Muslim prisentiert, aber wirklich authentisch ist, will sorgfiltiger
eruiert sein als dies in dem Raum, den die traditionelle Form eroffnet,
moglich ist. Der Thematik, wie ein adiquater islamischer Mann und wie
eine islamische Ehe beschaffen sein soll, wenden wir uns an spiterer Stelle
zu. Hier geniigt zunichst die Feststellung, dafl die Differenzierung zwi-
schen einem traditionell eingestellten Mann und einem modernen Muslim
von allergrofter Bedeutung ist. Sie bildet einen Grundbaustein in der Ar-
chitektur eines modernen islamischen weiblichen Selbst, der unabhingig
von der Neigung einzelner zu einem eher konservativen Familienmodell,
in dem die Funktionen einer Hausfrau und Mutter zentral sind oder zu ei-
nem Modell des berufstitigen Paares mit Kindern — in der Gesamtheit der
biographischen Erzihlungen tiberwiegt das letztere Modell — vorhanden
ist.

Aufschlufireich ist, um nochmals auf die oben angefiithrten Erzihlpas-
sagen zurlickzukommen, in diesem Zusammenhang noch ein anderer
Aspekt, der bei Amina zum Vorschein kommt: die Verschiebung in bezug
auf eine offentliche Verhandlung der Sexualitit in der traditionellen und
der modernen islamische Einstellung. So ist es fiir sie durchaus islamisch

223

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

und damit legitim, Sexualitit und Heirat durch Vermittlung und damit
durch die Partizipation anderer »abzuregeln«, sexuelle Gemeinschaften
6ffentlich zu konstituieren. Gesichtspunkte wie die materielle Sicherung
oder die Sicherung des sozialen Status — eminent wichtige Aspekte fiir die
Eltern — klammert sie aus. Mit einem erfolgreichen Studienabschluf}, den
zu erhalten sie sicher sein kann und den anschlieffenden relativ guten Be-
dingungen auf dem Arbeitsmarkt braucht sie daran auch kaum einen Ge-
danken zu verschwenden. Sie hat gute Chancen, sich zu einer finanziell
unabhingigen Frau zu entwickeln. Unter diesen Bedingungen schiebt sich
die Sexualitit als Grund der Ehe ins Zentrum der Prozedur und verursacht
bei ihr Peinlichkeit, weil es sich um eine, nur die beiden Ehepartner ange-
hende Beziehung handelt. Andererseits erwdhnt sie in einem anderen
Kontext schmunzelnd die sich auf den Gesichtern ausbreitende Schamré-
te, wenn der Imam auf islamische, in Koran und Sunna deutlich formulier-
te Regeln im Zusammenhang mit Sexualitit hinweist wie die Ganzkérper-
waschung nach dem Geschlechtsverkehr, die sexuelle Disziplinierung
wihrend des Ramadan und wihrend der Menstruation. Das, bemerkt sie,
sei doch ganz natiirlich und offen in den Schriften dargelegt, aber daf dar-
uiber in der Moschee geredet wird, schockiere die Leute, vor allem die ilte-
ren. Das sind in ihren Augen aber die, die sich nicht scheuen, junge Leute
zu Sexualgemeinschaften zusammenzufiigen. Aufgewachsen mit Sexual-
kundeunterricht, aufgeklirt iiber die Funktionsweisen des menschlichen
Korpers, die sie, die sich auf einen medizinischen Beruf vorbereitet, ganz
sachlich und funktional betrachtet, ist fiir sie Sexualitit ein o6ffentlich
kommunizierbares Thema in bezug auf Ordnung und Regelorientierung.
Davon abgetrennt gehort Sexualitdt in Konnotation mit Gefiihl und inniger
Beziehung in den Bereich einer intimen Beziehung zwischen zwei Perso-
nen. Neben dieser Verlagerung dessen, was 6ffentlich sein darf und als 6f-
fentlich definiert ist, konstatiert Amina eine Spannung zwischen der isla-
mischen Gemeinschaft, die sie in der Moschee gefunden hat und ihrem
individuellen moralischen Empfinden, das sich gut mit den relativ iiber-
sichtlichen systematisierbaren islamischen Techniken arrangieren kann,
aber nur schlecht mit traditionellen Regulierungen, die sich aus einem
Spiel mit dem Rituellen und dem Moralischen, dem Strategischen und
dem Gefiihl (vgl. Stauth 1993: 185ff.) zusammensetzen. Hier zeigt sich das
Problem der individuellen Authentizitit, bei dem der einzelne die Gemein-
schaft braucht, um sich selbst zu erfahren und sich zu definieren, aber
durch sie zugleich seine personlichen internen Regelwerke gefihrdet sieht.

224

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

Neue Formen der Ehestiftung

Nach Aminas Ansicht ist es das Beste, wenn kiinftige Ehepartner von
selbst, ohne Vermittlung, ohne die Intervention anderer Personen zusam-
menfinden. Diese Ansicht wird von den anderen Frauen ausnahmslos ge-
teilt. Allerdings sind die Voraussetzungen dafiir nicht gerade giinstig.
»Muslime miissen verkuppelt werden« — das ist die nicht ohne Ironie vor-
gebrachte Ansicht Serpils, obwohl sie die traditionellen Formen vehement
ablehnt. Damit sind ganz praktische Erwidgungen verbunden, Muslime, so
erklirt sie, »haben’s eben schwer, die kénnen nicht einfach in die Kneipe
gehen oder was weif ich in die Disco und irgendwie Jemanden kennenler-
nen«. Zum einen gelten richtige, wahre Muslime als raumlich verstreute
Minderheit. Das schrinkt die Wahl bereits ein. Zum anderen gibt es kaum
Gelegenheiten, die beide Geschlechter zusammenbringen. Zwar bieten
Annoncen in islamischen Zeitungen oder im Internet Moglichkeiten zum
Kennenlernen, aber dieser Weg scheint nicht gerade beliebt und auch nicht
verbreitet zu sein. Eine gern genutzte Gelegenheit hingegen, gleichaltrige
Gleichgesinnte unverfinglich kennenzulernen und im vis-d-vis-Kontakt
einzuschitzen, bieten die von verschiedenen Organisationen veranstalte-
ten Treffen von und fiir Muslime, wie etwa die Treffen deutschsprachiger
Muslime (TDM). In der Tat sieht man auf diesen Treffen in den Pausen
zwischen den Veranstaltungen viele kleine Griippchen junger Leute ver-
schiedenen Geschlechts und Paare in reger Unterhaltung. Legt man das
vorliegende Untersuchungssample zugrunde, werden auf diesen Treffen
nicht selten die Fundamente fiir spitere Ehen gelegt, auch fiir Paare ver-
schiedener nationaler Zugehorigkeit.

Zudem bilden die jungen Leute Netzwerke der Vermittlung, die an der
traditionellen Form anschliefRen, aber die dltere Generation zunichst aus-
schlieRen. So fiel einer jungen Frau wihrend eines Spazierganges in der
City, den sie zusammen mit einer Freundin unternahm, der junge Mann
ins Auge, der ebendieser Beschiftigung mit dem Ehemann der Freundin
nachging. Auch der junge Mann war von ihr angetan und das Ehepaar ar-
rangierte ein Treffen zwischen beiden in der eigenen Wohnung. Das wur-
de in der Folgezeit wiederholt. Bei den spiteren Treffen zog sich das Ehe-
paar ins Nebenzimmer zuriick und ermoglichte so Gespriche unter vier
Augen, aber eben ohne daf beide ginzlich allein waren. Einvernehmlich
wurde so, in dieser speziellen Form der Transparenz als Technik (vgl.
Bhabha 1994: 110), eine reduzierte soziale Kontrolle installiert. Der direkte
Kontakt der beiden, die nicht am gleichen Ort wohnten, erfolgte zusitzlich
per Telefon, woriiber auch Vorstellungen iiber Ehe und Familie, Kinder-

225

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

zahl, berufliche Pline ausgetauscht wurden. In diesem Fall wurden die
Abstinde zwischen den Telefonaten immer linger bis der junge Mann
nicht mehr anrief. Bemerkenswert sind eine sorgfiltig gehaltene Distanz
und eine sehr reflektierte Zeichenckonomie, die auch trotz bestehender
Verliebtheit wihrend des Annidherungsprozesses so lange bestehen wie
keine Sicherheit vorhanden ist, daf} der andere einen »haben will« (eine
hiufige Formulierung) und zu heiraten beabsichtigt. Bemerkenswert ist
auch eine Sachlichkeit und Niichternheit, mit der eruiert wird, ob man vom
Charakter und von den Ansichten her zusammenpaft. Offensichtlich hat
keine der jungen Frauen etwas gegen die >grofle Liebe« — daf} man einen
Mann liebt und dafl er Muslim ist, sind die zwei ganz wesentliche Voraus-
setzungen —, aber ihre Bedeutung wird stets relativiert mit dem Hinweis
darauf, daf sie sich nicht als alleinige Basis fiir eine dauerhafte Ehe eigne.
Bei den jungen Frauen verbindet sich damit die Furcht, Rationalitit und
Wachsamkeit zu verlieren und das Risiko einzugehen, dafl nach der gro-
Ren Liebe nichts mehr tibrig bleibt als die Tyrannei eines Mannes, der sich
zunehmend als traditioneller Muslim ohne Sinn fiir den wahren Islam und
seine Ethik der ehelichen Beziehungen entpuppt.®

Die unter den jungen Leuten bestehenden Netzwerke der Vermittlung
erstrecken sich auch iiber grofere raumliche Distanzen. Unter Geschwi-
stern, Freunden, Bekannten und deren Freunden und Bekannten zirkulie-
ren Beschreibungen, wie man sich den zukiinftigen Partner vorstellt. Die
Bereitschaft, sich fiir Fremde umzusehen ist auRerordentlich grof. Uberle-
gungen, wer fiir wen in Frage kime, fiillen Gespriche und Personen ver-
schiedenen Geschlechts unauffillig und »zufillig<, zum Beispiel bei einem
Treffen auf der Strafe in ein Gesprich zu verwickeln und zu verfolgen, was
daraus wird, ist eine amtuisante Beschiftigung.

Die zirkulierenden Beschreibungen, wie man sich den Partner vor-
stellt, sind allerdings nicht aussagekriftiger als in Zeitungsannoncen. So
sucht, Serpil gibt hier ein Beispiel, einer eine »muslimische Frau, eine
praktizierende, die aber auch ausgebildet ist, also so 'ne Intellektuelle 'n
biflchen, nicht so typisch Hausfrau, und die sollte hiibsch sein und sich
schon anziehen ... und 'ne gute Hausfrau«. Deutlich wird ein klassenspezi-
fisches Profil. Worauf es offensichtlich zunichst vor allem ankommt (je-
denfalls fiir Serpil) ist die Kombination von Bildungsniveau und religiéser
Praxis. Diese Grundkonstellation ist der Anlaf fiir eine solidarische Hilfs-
leistungen unter sich Unbekannten, auch wenn Serpil die Kombination
mit der dritten Komponente, der »guten Hausfrau« fiir unrealistisch hilt.
Trotzdem i3t Serpil, an deren Erzihlung sich ermessen 1i8t, wie Ehen
unter Gleichaltrigen arrangiert werden, sich schlieflich von einer Freun-

226

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

din zu einem Treffen, das in einem gut besuchten Café stattfindet, iberre-
den:

»Ich gab’s Okay von mir aus, aber er soll sich blof keine Hoffnungen machen. Und
A. hier auch, sag dem Midchen Bescheid, sie soll sich blof keine Hoffnungen ma-
chen. Also es ist nur, ein Treffen, wo wir uns kennenlernen und, dann kann man
immer noch nein sagen, sofort, ne ... weil, keiner sollte sich Hoffnungen machen.
Und dann haben sie uns so, verkuppelt, kann man sagen. Kam er nach X., wir haben
(uns hingesetzt) mit unseren Freunden zusammen und ja, man hat sich so vorge-
stellt und, ich meine, jeder wufite von allem Bescheid, ne. Also es war schon so ein
richtiger Verkuppelungstreff (lacht). Ja, aber dann hat’s irgendwie gefunkt, also
beim ersten Mal auf jeden Fall nicht, aber, ich fand den sympathisch wie er so war.
Dann wollt ich ihn doch niher kennenlernen und, ja, dann hat’s schon gefunkt,
beim zweiten Mal, dritten Mal. War schon. (2) Und langsam haben wir unsere Ge-
meinsamkeiten festgestellt und wollten auch so schnell wie méglich heiraten.«

Von dieser Absicht informierten beiden ihre Eltern. Daraufhin erfolgte ein
Besuch seiner Eltern bei ihren Eltern. Dabei war auch die »Familie unserer
Freunde«, geschitzt in der Funktion als Spannungsléser, weil »wenn zwei
total fremde Familie zueinanderkommen, das ist ganz schlimm, dann
mufl also ein Vermittler dabei sein. Das ist immer so, wird auch so ge-
macht.« Trotzdem sich alle »sehr gut verstanden haben« und der Abend
»ganz toll« war, bleibt zunichst die Distanz gewahrt und wird erst Schritt
fur Schritt aufgeldst:

»Am nichsten Morgen wollte der (A.) sofort bei uns anrufen und hat meiner Freun-
din gesagt, >Ruf sofort bei ihr an< und neuen Termin machen und so weiter (lacht).
Und die hat gesagt, »Kann ich nicht machen. Das geht doch nicht, so voreilig«. »Nein,
nein, ruf sofort an« (lacht). Dann hat sie irgendwann angerufen im Laufe des Tages,
als die aber weg waren, hat sie mich angerufen, hat sie erzahlt, oh, der war so ange-
tan von dir und was weif ich. Und dann kam er alleine, also dann hat er gesagt, >kon-
nen wir diese Dreiecksbeziehung mal beendens, so immer {iber Vermittler, weif3t du
(belustigt), >dafl wir so direkt Kontakt haben kénnen.< Hab ich gesagt, >ja klar warum
nicht. Ist mir auch lieber eigentlich, wollte ich auch vorschlagen.< Dann haben wir
die Telefonnummern ausgetauscht und hatten direkt Kontakt, also haben wir nichts
mehr mit denen zu tun gehabit. (I.: Thr habt euch dann allein getroffen?) Ja, draufen,
manchmal, so heimlich. Das hab ich aber meiner Mutter nicht erzihlt. Ich mein, sie
wiird sich ja nur Sorgen machen dann. Aber *, der durfte allein zu uns, durfte auch
bei uns iibernachten, also, was andere Minner nicht diirfen. Der durfte das, also

nicht bei mir im Zimmer, aber im Wohnzimmer, durfte er iibernachten. ... Und wir

227

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

haben auch sowieso immer bis nachts zwei Uhr gesessen, allein im Wohnzimmer
und so. ... Also wir hatten doch die Moglichkeit, uns kennenzulernen. Auch wenn
wir nicht zusammen gewohnt haben, doch am Wochenende haben wir uns gesehen.
(2) Das reichte.«%

Wie im zuvor genannten Fall arrangieren Freunde zunichst die gemeinsa-
men Zusammenkiinfte und sind zugegen. Anfangs hat Serpil auch ihren
Bruder ein paar Mal mitgenommen, aber ihrer Erklirung nach nicht zur
Befolgung der religiésen Regulation nach der es geboten ist, in Begleitung
eines minnlichen Verwandten zu erscheinen, sondern »fiir mich selber
jetzt so, damit er auch einen Eindruck von ihm gewinnt, wie er so ihn
sieht«. Fiir sie ist der Bruder ein Verbiindeter, dessen Urteilskraft sie ein-
schitzen kann und die sie schitzt. Ab dem zweiten Treffen hat Serpil auch
ihre Mutter informiert, die sich durch die Anwesenheit von Freunden beru-
higt zeigte. Die Anwesenheit der Freunde ist nicht nur erforderlich, um die
Schicklichkeit, die anfillige weibliche Tugend zu retten, sondern sie ent-
spannen die Situation solange noch im Unklaren ist, um welche Art von
Beziehung es sich handelt. Das ist >Verkupplung« dhnlich der traditionel-
len Form, aber durch die Clique, durch die nicht-formelle Kommunikation
und die stindige Bekundung, daf es sich um nichts als um einen >Jux«
handelt, obwohl jeder genau iiber den Sinn dieses Spiels im Bilde ist, wird
zunichst Unverbindlichkeit und Distanz sowie, bei Bedarf, der Rahmen
geschaffen, mehr in die Tiefen der Personlichkeit einzudringen, sich ge-
genseitig zu iiberpriifen. Die jungen Leute schaffen eigene Rituale, in de-
nen wiederum andere als Vermittler notwendig sind bis die Heiratsabsicht
feststeht bzw. von seiten der Frauen das Vertrauen da ist, dafl eine solche
besteht.

Andere Frauen berichten, ohne Heiratsabsichten zu erwihnen, von ge-
mischtgeschlechtlichen Cliquen, die fiir ihre Treffen bewuft Orte auswih-
len, die sicherstellen, dafl sie nicht von Aufenstehenden, das heifdt in die-
sem Fall: von Bekannten beobachtet werden, die eine andere, eine traditio-
nelle Auffassung haben, und sofort weitererzihlen, wen sie zusammen ge-
sehen haben. Gezielt werden zum Beispiel Cafés aufgesucht, die von au-
Ren nicht einsehbar sind und in entfernten Stadtteilen oder Vororten lie-
gen. Die islamische Clique bietet durch die Beachtung regulierter
Geschlechterbeziehung einen Schutzraum fiir die Entwicklung gemischt-
geschlechtlicher Beziehungen. Durch ihre Islamisierung und ihre selbst-
bewufite Prisenz als moderne islamische Frau, die tiber Disziplin, Wissen
und Intellekt verfiigt, weisen die jungen Frauen patriarchalische Attitiiden
und traditionale Rollenzuweisungen zuriick und fordern egalitire Bezie-

228

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

hungen. Es ist ebendieser auf Selbstdisziplin beruhende islamische Habi-
tus, der einerseits die Geschlechtergrenzen markiert und penibel formal
reguliert sobald Sexualitit ins Spiel kommen kann, aber andererseits die
Segregation der Geschlechter tiberfliissig macht, wenn sexuelle Beziehun-
gen ausgeschlossen sind. Das setzt allerdings ein entsprechendes distan-
ziertes Verhalten der Frauen voraus. Wenn es gelingt, die richtige Tonart
zu treffen, werden Manner als »Kumpel« sogar der weiblichen Gesellschaft
vorgezogen. Ilknur etwa ist stolz auf einen ihr verlichenen minnlichen
Spitznamen:

»Daran merke ich, dal sie mich dann richtig tolerieren und daf$ sie auch zum Teil
von mir Abstand halten. Weil die ganz genau wissen, wo—, ich bin sehr kontaktfreu-
dig, egal ob Junge oder Midchen, ich finde also, das hat mit dem Islam oder so nichts
zu tun, also wenn man das allgemein beguckt in der Umgebung, du merkst es, wenn
du Freundinnen hast, die sind eher neidisch auf dich, egal woriiber, als Minner. Die
sind ganz anders drauf. Mit denen—, die sind ganz anders, wirklich, drauf. Ich hab
die Erfahrung gemacht, anstatt zehn Frauen als Freundin hitte ich lieber einen
Mann als Freund. Als richtigen Kumpel halt, wo wir uns immer austauschen und so.
... Die Frauen sind neidisch auf deine Kleidung, sie sind neidisch auf deine Leistung,
die sind neidisch auf deine Freunde. Es gibt immer nur Reiberei unter den Frauen.

Immer. Es ist so eine Konkurrenz unter der Frauen.«

Wie man mit den jungen Mannern umgeht, sich Respekt verschafft oder
auch sich einschiichtern 143t von mannlichem Gehabe und Kontrolle des
Weiblichen, ist offenbar einerseits eine Frage des persénlichen Tempera-
ments und andererseits eine Frage des persénlichen Bewufltseins oder der
personlichen Intuition von der Einwirkung auf die Form der Geschlechter-
beziehungen. Offensichtlich existieren tiefgreifende Spannungen zwi-
schen den Geschlechtern und eine fundamentale Unsicherheit tiber die
Ausformung der Geschlechterbeziehung. Den einzelnen bieten sich meh-
rere Modelle an: ein traditionelles, daf die modernen Muslime, vor allem
die Frauen vehement ablehnen; ein nicht-religiéses, bzw. westliches, bzw.,
aus der Perspektive der Einwanderer, deutsches Modell, dem man aus ver-
schiedenen Griinden nicht ginzlich folgen kann oder will; ein islamisches
Modell, das Elemente beide Formen enthilt und mit einer eigenen ethi-
schen Legitimierung versieht. Im Alltagsleben konnen sich alle drei Model-
le auf verschiedene Weise kombiniert und rekombiniert werden, aber man
weifl nie genau, wie die Mischungsformel des anderen aussieht. Und diese
Formeln lassen sich in den vielfiltigen Interaktionen des Alltags als Instru-
mente der Hierarchisierung und Abwertung sowie der Kontrolle, vor allem

229

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

der Minner iiber die Frauen, anwenden. Die Anforderung, sich durchzu-
setzen tritt vor allem in Riumen auf, in denen beide Geschlechter der glei-
chen Abstammung prisent sind und in denen Authentisierungspolitiken
in Zusammenhang mit Islam und Geschlecht am Werke sind. Ein fehlen-
der allgemeiner Konsens iiber die Form der Geschlechterbeziehung be-
wirkt eine Art offenen Raum, der individuelle Mandéver erfordert.

Das zeigt sich beispielhaft im Falle von zwei jungen Frauen, Aysel und
Ilknur, die beide die dieselbe Schule besuchen. Die eine fiihlt sich beobach-
tet und belidstigt — durch Heiratsantrige, die sie nicht haben will, durch
einerseits Kritik an ihrem allzu abweisenden Verhalten, dann wiederum
andererseits durch negative Reaktionen auf offensichtlich zu freundliches
Verhalten —, sie sieht die »Jungs« als Briider und wird aus der Fassung ge-
bracht, wenn sie Interesse an ihr als Frau zeigen und wiirde derartigen Pro-
blemen am liebsten durch Riickzug aus der Gesellschaft tiirkischer junger
Minner aus dem Weg gehen. Thr Traumtyp ist ein deutscher Muslim; diese
sind ihr wiederholt durch ihre >Toleranz« aufgefallen (vgl. auch Anmer-
kung 60). Es ist bis heute, trotzdem sie Fortschritte konstatiert, schwierig
fiir sie, sich den Habitus einer Respekt fordernden Frau zuzulegen. IThre
Erzdhlung enthilt eine Reihe von Episoden, in denen sie schildert, wie sie
immer wieder iiber ihre eigene Naivitit stolperte. Die andere hingegen, die
wesentlich konfliktbereiter ist und nicht das nette Madchen, das es allen
recht zu machen versucht, sein will, wehrt Kritik an sich und ihrem Verhal-
ten mit ihrer >groflen Schnauze< ab (andere setzen die spitze Zunge und
leise Ironie ein), geht das Problem der Geschlechterbeziehungen offensiv
und selbstbewufit an, versucht es zu kontrollieren. Ilknurs Ansicht nach
besteht kein Problem, mit Minnern einen normalen Umgang zu pflegen,
solange, und hier setzt der Islam ein, keine Sexualitit im Spiel ist. Im Ge-
genteil: Dieser Umgang ist geradezu eine Voraussetzung unter den Bedin-
gungen, die der Islam setzt:

»Freundschaft kann intimer werden, nur sexuell nicht. Ich denke mal, man kann
sich hinsetzen und mit denjenigen sprechen. Das ist ja, fiir mich das normal. Das
gehort mit dazu. Wie willst du denn deinen Mann kennenlernen fiir dein Leben, ne?
Bei uns ist das ja nicht so, dafl man sich jetzt befreundet und sechs Jahre, sieben Jah-
re mit ihm zusammenlebt. Obwohl ich das toll finde, ja und das gibt’s aber leider bei
uns nicht, und danach sagt, wir heiraten jetzt. Das find ich gut. Das gibt’s bei den
Deutschen, bei uns nicht. Leider nicht. Ja. Da mufl man schon jemand kennenler-
nen. Wie willst du denn einen kennenlernen, wenn du tiberhaupt nicht mit ihm
sprichst? Also, ich méchte auch keinen Mann aus dem Dschungel haben, mit dem
ich—, den ich iiberhaupt nicht gekannt habe oder was weif} ich noch. Ich muf ihn

230

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

richtig kennenlernen. Ich muf$ mich mit ihm unterhalten. Ich muf} mit ihm essen
gehen oder so. Ich mufl mich mitihm auch treffen kénnen und sagen kénnen—, ich
bin in einem Alter wo ich auch bestimmen kann, ob das richtig ist fiir mich oder
nicht. Ich meine, ich denke sowieso zur Zeit nicht ans Heiraten. Mein Studium geht

VOr.«

Trotz aller Radikalitdt, mit der die traditionellen Formen der Arrangierung
von Ehen abgelehnt werden, wird keine véllige Auflésung der Form ange-
zielt, sondern es erfolgt eine Modifizierung und Umgewichtung, die das
Verfahren an die bestehenden alltagspraktischen Notwendigkeiten anpas-
sen. Die jungen Leute besetzen sozusagen das Feld und bringen es unter
eigene Regie. Ein entscheidender Impuls wird aus dem Islam gezogen, aus
dem Argument, dafl der unverfilschte Islam die Ehe als Gemeinschaft lie-
bender oder sich wenigstens wechselseitig respektierender und fiireinan-
der sorgender Individuen definiere. Das impliziert das sorgfiltige Treffen
der richtigen Wahl. Das impliziert, dafl der zukiinftige Ehemann ein richti-
ger Muslim ist, der sich auch in bezug auf die Ehefrau und das Eheleben an
die koranischen Gesetze hilt bzw. sich an diese binden liRt. Die Fahigkeit,
einen richtigen Muslim zu identifizieren wird zumeist den traditionell
denkenden und nur die traditionelle Variante des Islam beherrschenden
bzw. vom traditionellen Islam beherrschten Eltern, soweit sie iiberhaupt
als gliubig eingestuft werden, abgesprochen. Damit erfolgt, bei gleichzeiti-
ger Betonung, daf der Islam Respekt gegentiber den Eltern fordere, eine
Entmachtung der elterlichen Autoritit. Diese wird beschrinkt auf die mate-
riellen und rituellen Angelegenheiten, die mit der Eheschlieffung verbun-
den sind. Damit erfolgt nach dem Auswahlprozefs — dem, wie einige der
radikaleren jungen Frauen, die auch entsprechend gehandelt haben, argu-
mentieren, zustimmen miissen, weil sie gegeniiber demjenigen, der be-
zeugtermaflen ein guter Muslim ist, ist kein Vetorecht haben — ein Einklin-
ken in die traditionellen Bahnen. Dann werden die Eltern, die sich zumeist,
wenn auch zunichst protestierend, den geschaffenen Tatsachen beugen,
einbezogen. Sie priifen ihrerseits den Bewerber und seine Familie auf >har-
te Fakten< wie Einkommen, Leumund, Familienhintergrund und arrangie-
ren die anstehenden formalen Akte.% In dieser Funktion, in der sich Erfah-
rungswissen, Wissen um den Ritus und Sorge um das Wohlergehen der
Tochter einbringen, werden sie durchaus auch geschitzt und als unent-
behrlich betrachtet. Die traditionelle Form erfihrt somit keine Auflésung,
sondern eine Modifizierung.

Wenn man hier von Individualisierung sprechen will, dann in dem Sin-
ne, daf kein Herausl6sen aus dem sozialen Netzwerk erfolgt, sondern eine

231

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Repositionierung zugunsten der jungen Leute stattfindet. Und dabei
scheint es noch nicht einmal so zu sein, daf die Eltern sich gegen diesen
Prozef} ernsthaft striuben. Zwar stellen die jungen Frauen es als auf3erge-
wohnlich oder, wie Afaf es formuliert, »gewagt« heraus, wenn, wie ihre
Mutter konstatiert, »jetzt schon die Tochter den Mann ins Haus bringt«
und fast immer erwarten sie Schwierigkeiten, die aber zu ihrer Erleichte-
rung und ihrem Erstaunen gleichermafien nicht eintreten, jedoch zeigt die
dieser Arbeit zugrundeliegende Untersuchungseinheit eine Tendenz zur
individuellen Wahl, wihrend der traditionelle Pfad als eventuell niitzliche
Zusatzstrategie Akzeptanz findet. Aus der Sicht der Frauen findet keine
Grenziiberschreitung statt — das wire der Fall mit einem Freund, zu dem
intime Beziehungen bestehen —, sondern eine vernunftgeleitete und eigen-
verantwortliche Ausweitung.

In ihren Erzihlungen konstatieren die Frauen eine Veranderung des
Gegenstandes, eine Umordnung unter islamischen Vorzeichen. Aus der
Ehestiftung, der eher materielle Strategien zugrundeliegen, ist eine Part-
nersuche, die die innere Ubereinstimmung betont, geworden. Als systema-
tisches Kriterium in der Konnotation mit wechselseitiger Anerkennung als
Basis einer kontinuierlichen Selbstaffirmation dringt es auf die Herauslo-
sung aus der traditionellen Form und ihres Verfahrens der Zuordnung von
Individuen. Damit einher geht zwangsldufig eine Aufweichung des alten
islamischen Kulturelementes der Geschlechtersegregation. Seine »Triviali-
sierung« (Gole 1995: 13) in der traditionellen Ehe strikt ablehnend, aber
seinen ethischen Wert akzeptierend, ist das Bestreben einer vorsichtigen
Ausbalancierung ersichtlich.

Der ideale Ehemann: Ein >wahrer< Muslim

Die Spannungen zwischen den Geschlechtern, das Vorhandensein mehre-
rer, nicht klar abgegrenzter, ineinanderflieRender und vor allem von den
Minnern strategisch einsetzbarer Modelle der Geschlechterbeziehungen
einerseits und der Wunsch nach Ehe und Familie andererseits bringen die
Frauen ziemlich frith dazu, sich mit den Geschlechterbeziehungen ausein-
anderzusetzen und Wachsamkeit gegeniiber méglichen Partnern zu ent-
wickeln. Mit der Bindung an die islamische Regulierung, in der Ehe und
Familie gleichermaflen als religiose und soziale Pflicht zur Gestaltung
moralischer Ordnung definiert ist, verschirft sich einerseits diese Wach-
samkeit, wihrend der Auseinandersetzung andererseits eine klare StoRR-
richtung gegeben wird. Die islamische Regulierung bildet eine relativ

232

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

uibersichtliche Operationsbasis fiir die Aushandlung der Geschlechterbe-
ziehungen und entlastet die Individuen, denen jedoch immer noch die
»>Ubersetzungsarbeit< in ihren persénlichen Situationen und Beziehungen
bleibt. Es liegt an ihnen, die recht kargen, manchmal mehrdeutigen oder
unklaren Angaben auf ihren historisch anderen und diffusen Alltag zu ap-
plizieren und zwar méglichst systematisch, um Widerspriiche zu tilgen,
die anderen ihnen nur allzu gern als inkonsequent ankreiden wiirden und
die der eigenen Orientierung an Rationalisierung und Systematisierung
widerstreben. Dabei steht allerdings nicht unbedingt ein Zwang im Hinter-
grund, mit Gewalt den Alltag an den Islam anzugleichen; im Sinne von
praktischen Anleitungen sind Koran und Sunna nur begrenzt einsetzbar.
Es besteht vielmehr eine Idee Islam, die auch ohne direkten Bezug auf den
Islam in den Alltagshandlungen und -haltungen zirkuliert. Die folgenden
Beschreibungen tiber die Vorstellungen eines adidquaten Ehepartners und
einer wiinschenswerten ehelichen Beziehung erscheinen durchaus als cha-
rakteristisch fiir die jungen Frauen.

Der islamische Weltmensch

Die enge Beziehung zwischen der Aushandlung der Geschlechterbe-
ziehung und dem Islam im Generellen stellt zum Beispiel Hatice dar. Sie
tut dies in der folgenden Erzihlpassage anhand der Erlduterung, wie sie ih-
ren Ehemann kennengelernt hat, und in der Erklirung ihrer Motive, sich
fiir ihn zu entscheiden:

»Der war im Urlaub hier und ¥, ja, der hat in Agypten studiert, der war im Urlaub
hier, weil ein Freund von ihm meine Freundin geheiratet hatte. Und ich wollte nach
Agypten (lacht). Ja, eigentlich wollt ich nach Agypten. Nur heiraten wollt ich nicht
unbedingt (lacht). Das hat mich gereizt, ja, also das Thema Heiraten natiirlich nicht
so, aber daR er in Agypten studierte, das hat mich schon gereizt. Er hat dort Islam-
wissenschaften studiert. Das hat mir dann auch imponiert, weil ich dann wufdte, er
ist nicht von Traditionen iiberlagert. Er weif3, * er ist auch wirklich nicht so ein, von
meinem Mann kann man sagen, er ist ein Weltmensch. Das ist das wahrscheinlich,
was mich hingezogen hat. Daf} er nicht so’n Tiirke war, daf8 er ein Muslim war, ich
hitte auch einen deutschen Muslim heiraten kénnen, ja *. Und ich wufdte, er kennt
sich aus und er kann mir nie Unrecht tun, weil unser Richter wird dann * das Leben
des Propheten sein, der einer Frau noch nie was Schlechtes angetan hat, ja. Mit dem
kann ich gegen ihn ankommen, aber gegen einen normalen Tiirken kann ich mit so
was nicht ankommen, ja. Und das hat geklappt, ja (lacht). Ich weif8 auch Fille, wo es
nicht geklappt hat, wo die Manner vorgespielt haben, das gibt’s auch. Wenn sie wis-

sen, auf was die Frauen stehen.«

233

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Als entscheidendes Motiv, sich fiir diesen Mann zu entscheiden, erscheint
die (beiden gemeinsame) Distanz zur Tiirkei, zur Peripherie, die eine men-
tale Provinz ist, ein Ort der Knebelung durch Traditionen und Staatsmacht.
Die lokale Mobilitit geht einher mit einer mentalen und habituellen Mobi-
litat. Das, wie man es in Anschlufl an Anderson (1988) formulieren kann,
Pilgern zu einem dufleren, einem riumlichen islamischen Zentrum fillt
zusammen mit einem Pilgern zu einem inneren Zentrum. Der Muslim als
»Weltmensche, der sich Flexibilitit und Ubersicht durch Erfahrungen der
Translokalitit und der Relationalitit angeeignet hat, der zu unterscheiden
weifl zwischen dem Regime des traditionellen Islam und dem des Schrift-
Islam und den letzteren als verbindlich betrachtet, wird dem traditionellen
Tirken, Marokkaner usw. entgegengesetzt. Die rdumliche, ethnische wie
nationalstaatliche Zentrierung, die Einmaligkeit des Lokalen, erfihrt eine
Aufhebung zugunsten des Translokalen und des Universalen. Das Univer-
sale, im Sinne des Wissenschaftlichen und Systematischen, hat zwar sei-
nen attraktiven rdumlichen Standort (hier konkret in der Al-Azhar-Univer-
sitit, einem der bedeutendsten Zentren islamischer Lehre), aber der ist
letztlich alltagsweltlich auch nicht bedeutend. Was zihlt, ist seine individu-
elle Verinnerlichung. Das Universale ist, gebunden an die Individuen, no-
madisierend. Das Nationalstaatliche, im Rahmen des Nationalstaatlichen
definierte lokale Kultur und kulturelle Zugehérigkeiten versinken ange-
sichts dessen in die Bedeutungslosigkeit. Das zeigt sich zum Beispiel an
Hatices Bemerkung, dafl sie ebensogut einen deutschen Muslim hitte hei-
raten kénnen.®® Das Wesentliche ist die Bindung an einen als authentisch
verstandenen Islam der schriftlichen Quellen. Das schliefdt automatisch
die Orientierung am »Leben des Propheten, der einer Frau noch nie was
Schlechtes angetan hatx, ein. Der Prophet, der die Rechtstellung der Frau-
en verbessert, der sich gegen Zwangsverehelichung ausgesprochen, sie in
verschiedenen Fillen gegen miannliche Dominanzanspriiche verteidigt,
der seine eigenen Frauen geliebt und zumindest geachtet, Riicksicht auf
ihre Bediirfnisse genommen, ihnen vertraut und ihnen eine Stimme gege-
ben hat®, der souverin genug war fiir die Gesellschaft selbstbewuf3ter und
intelligenter Frauen, der, kurz zusammengefaft, eine Stilisierung zum fe-
ministischen Mann erhilt, wird zum minnlichen Modell einer egalitiren
Geschlechterordnung. Als Ordnungsinstrument kann es aber nur funktio-
nieren, wenn die Anerkennung seitens des Mannes da ist, wenn er gewillt
und in der Lage ist, sich an dieses Regime zu halten, sich vom »normalen
Tiirken« zum wahren Muslim zu transzendieren. Gegentiber einen »nor-
malen Tiirken« allerdings, der kein »Weltmensch« ist, der sich innerhalb
der traditionalen lokalen Bahnen bewegt und auch die ehelichen Beziehun-

234

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

gen entsprechend zu gestalten sucht, verfillt das Vorbild des Propheten als
Ordnungsparameter fiir eheliche Gerechtigkeit. Thm gegeniiber sind weib-
liche Anspriiche nicht auf dieser Basis einklagbar.

Der islamische Taktiker

Allerdings — und das kommt in vielen Erzihlungen zum Vorschein —
scheint der Mann, der sich freiwillig an eine islamische Ethik der Ehe bin-
det, fast ein Gliickstreffer zu sein. Trotz vorheriger Priifung weifl eine Frau
letztlich nie genau, ob der Mann, der sich als >richtiger Muslim« prisen-
tiert, tatsichlich ein solcher ist. Insofern ist Hatices Hinweis auf den
Schauspieler, dem es letztlich nur darum geht, die gewiinschte Frau zu
bekommen und sie sich zu unterwerfen, kein Einzelfall. Es scheint sich
vielmehr um eine verbreitete Erfahrung bzw. Befiirchtung zu handeln.

Das zeigt sich auch bei Aysel. Sie ist jiinger als Hatice, nicht verheiratet
und auch nicht besonders heiratswillig. Thre Biographie ist gradliniger.
Hatice ist nicht religiés im traditionellen Sinne erzogen worden, ihr Vater
wurde zum »liberalen Muslimc« als sie im Jugendalter war, betrachtete das
aber als mehr individuelle Sache. Sie selber hat von der griin-alternativen
Szene zum Islam iibergewechselt. Aysel hingegen stammt aus einer reli-
giosen Familie, ist nie aus der Stadt, in der sie aufgewachsen ist, hinausge-
kommen bis auf einige Jahre, die sie in frither Jugend in der tiirkischen
Provinz zubrachte, wo sie gegen diese wie auch gegen den tiirkischen Is-
lam eine Distanz entwickelte. Im Gegensatz zu Hatice ist ihr Leben in eine
tiirkische >community« eingebunden, die sie allerdings kritisch betrachtet.
Wihrend Hatice eher auRerhalb und tiber einer solchen >community« steht
(nicht zuletzt durch diverse Wohnortwechsel), versucht Aysel sich durch
unauffillige Strategien teils aus ihr herauszuziehen und teils sich in ihr zu
behaupten. Diesen Umstinden verdankt sie Insider-Kenntnissen, die sich
in der folgenden Passage mitteilen:

»Ich kenn viele Typen, die sind echt daneben. In der Schule benehmen sie sich so
toll. Und wenn man sie zu Hause beobachtet! Ich kenn viele von den Familien aus,
weil die auch von uns da hinten (einem Stadtteil mit hoher tiirkischer Prisenz) kom-
men, wie die ihre Eltern behandeln, wie sie ihre Mutter verkloppen und so. Was man
da alles hért. Und dann kommt man in die Schule, oh, ganz nett zu den Midels und
S0, ne, richtig als ob die zustimmen wiirden fiir mehr Frauenrechte. ... Das machen
sie absichtlich. Weil, wenn die so wiren, wiird keiner zu denen halten, auch keiner
von den anderen tiirkischen Jungs. Deswegen vertrau ich ihnen nicht. Also man
kennt sie nicht so gut. Man muf3 sie familidr kennen. So ein paar Jahre muf} man sie

schon kennen vorher. So richtig erkunden, wie sie in der Familie sind. (4) Es gibt so

235

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

ein Sprichwort in der tiirkischen Sprache: Entweder mufl man eine Nacht mit ihm
schlafen und seinen Furz horen, es ist ein schlimmer Spruch, aber es steckt auch ein
biRchen Wahrheit drin, oder man mufl mit ihm Handel machen, Wirtschaft. Daran

sieht man, ob er geizig ist, streithaft ist, ob er sich schimt oder sich nicht schimt.«

Aysel identifiziert hier den 6ffentlichkeitstaktischen Muslim, der sich nach
aufien, im 6ffentlichen Bereich fortschrittlich und gerecht, der sich femini-
stisch gibt, um Anerkennung zu ernten, zugleich aber im verborgenen fa-
milidren Raum zentrale islamische und allgemein menschliche Werte mit
Fiilen tritt und noch nicht einmal die eigene Mutter respektiert. Offen-
sichtlich wird hier ein Zwang zu einer 6ffentlichen auf Universalismus zie-
lenden islamischen Semantik der Produktion von Anerkennung, den die
Frauen sehr wohl zu unterscheiden wissen von einem innerlich motivier-
ten Projekt der Authentizitit.

Daf die Uberginge von Tradition und Universalismus flieRend sind,
hat auch Serpil, gleich mehrfach, erfahren. So bezieht sie sich auf erste
Auseinandersetzungen zu Beginn der Ehe:

»Und sie (die Mutter) dachte, als ich A. geheiratet habe, aha, der Mann wird sie jetzt
fest anpacken. A. hat immer so tolle Versprechungen gemacht, ja, bei uns wird im-
mer getrennt gesessen und so, Mann und Frau getrennt, ja, Hose darf sie nicht an-
ziehen, erlaub ich ihr nicht. Ich meine, er war auch so, wie meine Mutter. Er war
zwar so islamisch etwas weiter, aber, so *, er hat auch das Traditionelle gelernt ein-
fach. Er hat sehr spit angefangen, so richtig Islam kennenzulernen, nicht so wie ich
von Grund an, sondern, erst spiter. Und dann hat er natiirlich aus den Biichern, aus
den traditionellen Biichern traditionell gelernt und hat er, (hiistelt) das Traditionelle
gelernt, und mebhr ttirkisch Islam und am Anfang hat ich die gleichen Probleme wie
bei meinen Eltern. Beim Fahrrad hat er auch schon: hmmme.

Serpils Ehemann taktiert gleichermaflen nach zwei Seiten bzw. er hat, was
die Sache nicht einfacher macht, keine eindeutige Linie, sondern er
schwankt zwischen den Polen. Vor ihrer sehr traditionellen Mutter gibt er
sich ebenso. Er hat, wie sie an anderer Stelle anfiihrt, nie an Geschlechter-
trennung gedacht. Thr gegeniiber gab er sich fortschrittlich, suchte eine
>moderne Frau, kritisierte jedoch nach der Heirat, daf sie Hosen trug und
das Fahrrad benutzen wollte, also jene Dinge, die sie einige Zeit zuvor er-
hebliche Auseinandersetzungen mit ihren Eltern gekostet hatten und die
zu wichtigen Markierungspunkten ihrer Selbstaffirmation geworden wa-
ren (vgl. Kapitel I1).°® Auch hier ist es das Tiirkisch-traditionelle, das sich
bis in die Religion erstreckt und das mit einem universalen Islam kontra-

236

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

stiert wird. Deutlich wird, daf% die religiése Einstellung ein Lernprozef ist.
Man kann Personen anhand ihrer Ansichten, die, wenn man die obige Er-
zihlsequenz zugrundelegt, sich vor allem in Praktiken, die {iber das Rituel-
le hinausgehen, auf einer Ordnungslinie anordnen. »Weiter sein« heifdt
das Traditionelle zu transzendieren. Das wiederum ist eine Frage des Sub-
jektiven durch die Wahl dessen, was man auf sich wirken 1ift, was man
lernt.

Der Kampf um eine islamische Definition des Weiblichen

Bevor Serpil A. kennenlernte, war sie mit einem anderen jungen Mann
befreundet, fast verlobt. Er ist fiir ihre islamische Entwicklung insofern
wichtig, als die Diskussionen mit ihm dazu beigetragen haben, ihr den
Weg herauszuweisen aus der zunehmend bedriickend erscheinenden
Enge der Traditionalitit, die sie schon seit geraumer Zeit wahrgenommen
hatte, aber alleine nicht iiberschreiten konnte. Der Kontakt mit ihm bedeu-
tete fiir sie nicht nur einen Reflexionsschub in Richtung islamische Identi-
tit, sondern auch einen Rahmen, in dem sie herausgefordert ist, ihre Vor-
stellungen von islamischer weiblicher Identitit konkret umzusetzen,
abzugrenzen und zu behaupten. Dieser moderne Muslim, der fiir sie zu
den ersten modernen Muslimen gehérte, zu denen sie Kontakt fand, er-
wies sich jedoch im Laufe der Freundschaft zunehmend als stockkonserva-
tiv und einengend:

»Er war sehr streng, also er war so, sehr streng im Islam und *(hiistelt) hat sich als
frommer Muslim gegeben und er hatte so Probleme mit meinem, freien Umgang
mit dem anderen Geschlecht, also mit den Minnern, (lacht) mit meinen Kumpels
(Kommilitonen, S.N.). ... Ja, iiberhaupt wie ich mit denen rede, daft ich mit denen
Spafd habe, dafl ich mit denen zusammen auch lachen kann, daf ich mich mit denen
treffe {iberhaupt ..., daf8 ich nicht so zuriickhaltend war. Also ich war ganz normal
und offen wie zu Frauen auch. Ich hab ja nichts gemacht, ... sondern ganz normal
mit denen mich unterhalten und Witze gemacht. Und damit konnte er nicht klar-
kommen. Er hat, wir haben ein paar Mal dariiber diskutiert. Ich hab meine Meinung
gesagt, er hat seine Meinung gesagt. Und ich hab mich nicht veridndert. Er hat natiir-
lich von mir das erwartet, daf ich mich jetzt d&ndern sollte, wenn ich mit ihm zusam-
men bin. Aber ich war ganz normal so, weil ich wollte auch innerhalb meiner Ehe
mich so verhalten. Wenn ich verheiratet bin, will ich ja auch nicht irgendwie von
meinem Mann eingeengt werden. Und der hat dann gesagt, >nee, so geht das nicht;
wir passen nicht gut zusammen< und hat Schluff gemacht. ... Aber wir sind dann

237

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISLAM

trotzdem noch’n halbes Jahr zusammengeblieben. Also, was heifdt zusammen, wir
haben uns immer wieder getroffen wie frither auch, ne, also wie sonst auch, weil er
das, weil er darauf bestanden hat auch. Weil ich wollte mit ihm dann gar nichts mehr
zu tun haben, weil / er ja so mit Frauen nichts zu tun haben wollte. Also er hat mir
gesagt, ich konnte ja mit ihm Witze machen, weil ich hab ja mit ihm auch SpaR ge-
habt so. Der war ja auch 'n witziger Typ. ... Und *, er hat mit mir auch zusammen
gelacht und ich mit ihm auch. Und dann hab ich ihm gesagt, als wir, wihrend der
Diskussion hab ich ihm gesagt, du kannst doch nicht von mir erwarten, daf ich mit
denen nur iber fachliche Sachen, also tiber die Vorlesung und so und sonst weiter
nichts, ne, weil, mit dir sitz ich genauso und mache Witze und lache. Weil wir haben
doch auch unseren Spafl. »Ja wir wollen ja auch heiratenc ... Ich meine, jeder kann
doch dir 'nen Heiratsantrag machen und du redest mit ihm ganz frei und offen und
mit dem anderen redest du nicht, weil er keinen Heiratsantrag gemacht hat. Ist doch
doof, ne. Und, na ja, konnte er nicht kapieren. Als er * Schluff gemacht hat, hab ich
gedacht, er wiirde jetzt mit mir nicht mehr reden, weil er will mich ja nicht heiraten,
warum soll er mit mir noch reden. Wir haben ja nichts mehr zu besprechen, ne,
wenn wir nicht heiraten wollen. So denkt er ja immer. Und dann hab ich ihn auch
nicht mehr gegriiffit und so, auch nicht mehr mit ihm gesprochen. Aber nicht aus
Boswilligkeit oder so, weil es ist seine freie Entscheidung gewesen. * Wir haben ja,
nichts Schriftliches gehabt, oder nichts Festes so. Er hitte jederzeit Schluff machen
konnen. Es wir kein Problem. Ich fand es nur traurig, daf er es nach sechs Monaten
erst bemerkt hat, daR wir nicht zusammenpassen und nicht direkt im ersten Mo-
ment, wo er mich gesehen hat mit den Jungs zusammen. Und *, das fand ich traurig
und * (2) da kam er zu mir und wollte mit mir ganz freundschaftlich bleiben, also
dafd wir doch uns unterhalten sollen wie Freunde. Ich hab gesagt, ich hab nichts da-
gegen, ich hab ja auch andere Freunde, aufler dir (belustigt). Das wiirde fiir mich
tiberhaupt kein Problem sein. ... Na, okay, dann waren wir wieder wie frither, so als
ob wir wieder heiraten wollten (belustigt). Also, {iberhaupt die ganzen Diskussionen,
also tiber private, iiber personliche Sachen haben wir geredet. Der hat mich sogar
angerufen, bei mir, zu Hause, also bei der Arbeit. Also, ganz normal, als ob man
zusammengehdren wiirde, weifft du. Und * (2), da hab ich mir doch wieder Hoft-
nung gemacht, weil ich dachte, der will doch was von dir oder der war / wieder eifer-
siichtig. Also, obwohl wir nicht zusammenwaren kam er zu mir, hat gesagt, find ich
nicht gut, dafl du mit dem und dem So-so gelacht hast heute. Und * , der war sehr
hart, knallhart. Hab ich gesagt, wieso das denn, das hat doch mit uns mit uns, also
mit dir gar nichts. >Ja denk nur nicht, weil mit uns Schluf ist, da} es—, *, dafl es
auch die Regeln—, daf die Regeln dann auch verschwinden««.

Plotzlich dann, von einem Tag auf den anderen, brach er den Kontakt ab. Er
teilte ihr mit, er kénne »nicht mehr zu einer anderen Frau * Kontakt haben,

238

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

weil er jetzt heiraten mochte, also weil er eine andere Frau kennengelernt
hat.« Fiir Serpil, die dachte, er habe noch Interesse an ihr, war die Angele-
genheit ein »Riesenschock«. Sie fiihlt sich betrogen, weil er sie nicht so
nehmen wollte, wie sie ist. Immerhin ist sie threr Ansicht nach von vorn-
herein ehrlich gewesen, hat sich nicht bemiiht, von ihren Charakter »das
Beste zu zeigen« (vgl. Amina weiter oben). Sie hat sich nicht an abstrakten
Verhaltensnormen orientiert, sondern von vornherein ihr authentisches
Selbst prasentiert — eine Unterscheidung, die die meisten Frauen dezidiert
treffen. Sie hat von Beginn an deutlich gemacht, daf sie ein geselliger Typ
ist und nicht verhehlt, dafl sie diese Geselligkeit nicht nur auf Frauen be-
schrinkt, sondern ohne nach Geschlecht zu sondieren, auch »Kumpels«
einbezieht. Dabei weifs sie sehr wohl zu unterscheiden, wen sie als Mann,
als méglichen Sexualpartner und wen als »Kumpel« zu behandeln hat und
richtet ihr Verhalten darauf ein. Ihrem Selbstverstindnis nach, das auch
die anderen Frauen im Rahmen dieser Untersuchung teilen, hilt sie sich
damit durchaus an die islamischen Regeln, indem sie nichts Schlechtes,
keine Verfithrung, keinerlei sexuelle Absichten intendiert. Mit dieser Ein-
stellung wird auch der Tatsache Rechnung getragen, daf}, unabhingig von
der jeweiligen religiosen Einstellung und dem individuellen Bemiihen den
religiosen Regulierungen gerecht zu werden, die Alltagswelt so beschaffen
ist, daf} eine zwischengeschlechtliche Kommunikation unumginglich ist,
wenn man sich nicht im Haus einschliefRt.®

Trotz der sehr personlichen Umstinde dieser geschilderte Geschichte
ist die Lehre, die daraus gezogen wird, geradezu paradigmatisch fiir eine
auch von anderen Frauen in anderen Zusammenhingen erlebte oder be-
fuirchtete Doppeldeutigkeit des Islamischen. Nicht nur kann sich der sich
als richtiger Muslim Prisentierende zunehmend als Schein-Muslim ent-
puppen, der, auch wenn ein entsprechender Wissensstand vorhanden ist,
die Frage der Geschlechterbeziehungen ausklammert, auf bloRe Kontrolle
zielt und damit, wie Serpil an anderer Stelle formuliert, das Prinzip der ge-
genseitigen Ehrlichkeit ignoriert, sondern ein doppeltes Spiel kann auch
den strategischen Einsatz von Normen bedeuten. So nimmt sich Serpils
Ex-Freund, der ja noch nicht einmal, wie anderen jungen Minnern unter-
stellt wird, eine personliche islamische Ethik simuliert, sondern sich als
radikal konservativ erweist in seinen minnlichen Uberlegenheitsspielen,
trotz seiner Regelobsession, heraus, seine eigenen Regeln zu durchbre-
chen: Er lehnt jeglichen Kontakt zwischen den Geschlechtern ab, es sei
denn es besteht eine Heiratsabsicht; gleichzeitig aber bedringt er sie, sich
weiterhin mit ihm zu treffen, was sie auf der Grundlage ihres Wissens um
diese Obsession als Fortfithrung der Beziehung interpretiert. Er stellt Re-

239

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

geln auf, die zu durchbrechen er nur sich zugesteht. Dabei wirft er ihr un-
moralisches Verhalten vor, aber fordert es, zu seinem Vergniigen, gleich-
zeitig fiir sich. Er verleitet sie zum unmoralischen Handeln und verurteilt
sie deshalb. Er mafdt sich trotz seiner Bekundung, daf er, durch ihr Ver-
schulden, kein Interesse mehr an ihr haben kann und damit, in ihren Au-
gen, als Fremder auch keine Befugnis hat, sich um ihre Angelegenheiten
zu kiitmmern, an, als Kontrollinstanz im Namen von Regeln, die sie nicht
anerkennt, zu fungieren. Weil er weder eindeutig als Schein-Muslim oder
als unwissender traditioneller Muslim zu definieren ist und nicht zuletzt
weil Serpil ihn noch liebt, aber ohne ihre personliche mithsam entfaltete
Authentizitit opfern zu wollen — die Negierung ihres inneren Wesens, die
Forderung nach Unterdriickung oder Verstellung kann nicht die Basis fuir
eine Partnerschaft sein —, ist ihre Verteidigung eingeschrinkt. Sie weif,
dafl seine Position nicht richtig ist und fiihlt sich im Recht, aber wird iiber-
rascht von einer Polarisierung, die selbst in dem auftreten, was sie als mo-
dernen Islam definiert und die ihre Identititsgrundlagen massiv bedrohen.

Der post-traditionelle Islam trigt Doppeldeutigkeiten in sich, indem es
offensichtlich keine klare Verbindlichkeit tiber die Form der Geschlechter-
beziehungen gibt, sondern Positionen, die von Individuen getragen und
gegeneinander ausgetragen werden. Das Feld der Regeln ist zwar halbwegs
uibersichtlich durch den Bezug auf einen Satz von Texten, aber es bestehen
nicht nur verschiedene Interpretationssitze, sondern es kann auch Raum
geschaffen werden fiir taktische Manéver der partiellen Aufthebung und
der Schliefung, die moralisch begriindet werden. In der Konnotation von
Moral und Geschlecht besteht im interaktiven Spiel, in das heimlich tradi-
tionelle Elemente eingeschmuggelt werden kénnen, stets die Méglichkeit
der Hierarchisierung.

Auf einen feinen Unterschied muf in diesem Zusammenhang noch
aufmerksam gemacht werden. Auf der ideologischen Ebene sind die jun-
gen islamischen Frauen iiberzeugt von der Gleichheit der Geschlechter.
Der wesentlich komplexere Alltag verweist jedoch auf habituell verankerte
Ungleichheiten, die die Frauen registrieren, aber keine Anstalten zur Revi-
sion machen. So ist es zum Beispiel eine typische Situation, dafl eine Frau
nicht hinter einem Mann hinterhertelefoniert, daR der Mann den ersten
Schritt macht, um Beziehungen zu konstruieren, daf} wihrend gemischt-
geschlechtlicher Diskussionen der Mann bzw. die Manner dominieren und
Frauen, die ohne minnliche Anwesenheit ganz lebhaft sind, plstzlich ru-
hig werden und, zwar merklich unzufrieden, aber widerspruchslos die
zweite Bank einnehmen. Ein islamischer und/oder traditioneller Weiblich-
keitscode — beides fillt in dieser Hinsicht kaum reflektiert zusammen —,

240

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

der die Frauen in verschiedenen Situationen der zwischengeschlechtlichen
Kommunikation zum verletzlichen und bescheidenen Geschlecht macht,
steht in Kontrast zu Identitits- und Offentlichkeitspolitiken, deren Kernbe-
standteile Selbstbehauptung und Reprisentation sind. Zugleich gebietet
die Minderheitensituation Loyalitit wie auch experimentelles Handeln in-
nerhalb eines Geflechts verschiedener, sich tiberschneidender Kompositio-
nen von Regeln und Werten. Fiir die Frauen bedeutet das, daf sie mitten in
einem chaotischen Feld stehen, das sich aus einer Serie verschiedener
kommunikativer und interaktiver Rdume und Handlungsregime zusam-
mensetzt, die in eine halbwegs kohidrente Ordnung gebracht werden miis-
sen. Die Geschlechterbeziehungen sind darin ein Feld, in dem um den
Pfeiler der Selbstaffirmation »aufgerdaumt<, umgeordnet wird, in dem aber
auch Widerspriichlichkeiten, Liicken, Ungleichzeitigkeiten, Arrangements
der Not prisent sind. Das ist den (weiblichen) Einzelnen durchaus auch
bewuft, aber es scheint entschieden einfacher zu sein, in eine Auseinan-
dersetzung um Anerkennung einzutreten, die sich auf formalen Diskur-
se griindet als eine Reformulierung des »Fremdzwang(s) des sozialen
Brauchs«, der eins ist geworden ist mit einem »weitgehend zur zweiten
Natur, zum individuellen Selbstzwang des sozialen Habitus« (Elias 1986:
425) vorzunehmen. Dennoch 14ft sich aus einzelnen Biographien wie an
Beobachtungen einzelner Personen tiber den in dieser Studie zugrunde lie-
genden Erhebungszeitraum hinaus nachvollziehen, dafl individuelle Pro-
zesse der allmahlichen Revision dieses Fremdzwanges im Gang sind.

Die Feminisierung islamischer Regeln

Eine auf islamischer Basis gefiihrte Ehe bedeutet aus der Sicht der jungen
Frauen die Konstituierung eines »konjugalen Paares« innerhalb der »Stili-
stik einer Existenz zu zweit« (Foucault 1989: 196). Foucault bezieht sich
mit diesen Begriffen auf einen neuen Entwurf des Paares in der Antike, der
aus der Idee und der Praxis der »Asthetik der Existenz« hervorgeht und in
der Erweiterung die Stilisierung der Ehe und der Geschlechterbeziehun-
gen umfaRt. Unverkennbar handelt es sich dabei um eine Asthetik der
minnlichen Existenz, in der sich der Mann als Moralsubjekt in der eheli-
chen Beziehung konstituiert und unverkennbar ist es auch nur dieser
Aspekt, den Foucault interessiert. Die Ehe ist ein Feld zur Entwicklung von
neuen Formen des politischen Spiels, sich als handelndes Subjekt zu ent-
werfen. Auch wenn es ein minnliches Spiel ist, erzeugt es, wie Norbert Eli-
as (1986) unter Hinweis auf die Rechtsentwicklung zugunsten der Frauen

241

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

herausstellt, »Wandlungen der Machtbalancen zwischen den Geschlech-
tern« und einen »emanzipatorischen Wandel« durch eine Angleichung des
Weiblichen an das Minnliche (z.B. der gleichen »Erziehungschancen«;
Elias 1986: 435). Auch wenn die Kultivierung des Minnlichen der zentrale
Aspekt ist, verbindet sich mit der Umformulierung der Geschlechterbezie-
hungen eine Umformulierung der sozialen Geschlechteridentititen, die
sich in praktische und alltagsweltliche Formen zu transformieren hat.

Bisher wurde argumentiert, daf$ die jungen Frauen mit ihrer Islamisie-
rung sich als handelnde Subjekte konstituieren und damit ihre soziale Po-
sition neu kalibrieren. Sich selbst fortlaufend als autonomes Subjekt zu
konstituieren, schlieft jedoch die Fortfithrung im Rahmen der Geschlech-
terbeziehungen ein. Nur unter den Bedingungen derselben Orientierung
und der gegenseitigen Anerkennung als gleichwertiger Partner kann sich
dieses Projekt in der »Stilistik einer Existenz zu zweit« realisieren. Zur sel-
ben Orientierung gehéren gleichermaflen ein Verstindnis vom modernen
Islam wie das, im Falle der akademische Karrieren anstrebenden Frauen,
gleiche Bildungsniveau, das nicht nur den sozialen Aufstieg in Verbindung
mit einer entsprechenden Ausformung von Weiblichkeit und Geschlech-
terbeziehungen garantiert, sondern auch die Aussicht beinhaltet, daf der
Gebildete soziale Beziehungen zu reflektieren weifl und sich nicht aus blo-
Rer Bequemlichkeit von der Woge der Tradition tragen liRt. Verbunden
mit der Gleichstellung der Geschlechter ist nicht nur eine Angleichung des
Weiblichen an das Minnliche, sondern eindeutig besteht die umgekehrte
Tendenz der Zuriickschneidung alltagspraktischer minnlicher Rechte, bei
der die Tradition im Vergleich zu den Frauen groflziigig erweist hin auf das
weibliche Maf3. Das wird deutlich in den folgenden Erzihlpassagen. Die
erste bezieht sich auf das Schwimmen in 6ffentlichen Schwimmbidern
ohne Geschlechtertrennung, das fiir die Mddchen und Frauen durch die
Konfrontation mit nackten Kérpern und die Prisentation des eigenen Kor-
pers als sittliche Gefahr gilt:

»Meiner Schwester und mir wurde nicht erlaubt, in der dritten Klasse schwimmen
zu gehen. Meinten sie (die Eltern), wir sollen uns nur nicht an so 'was gewdhnen,
blof nicht einmal mitmachen, dann will man ja immer, weil wir durften ja in der
dritten Klasse noch, also aus islamischer Sicht durften wir ja und wir hitten heute
schwimmen konnen. Und jetzt kénnen wir nicht schwimmen — dank meiner Eltern.
Und die Jungs (die Briider, S.N.), die durften das. Die durften das auch sogar spiter,
... mit 14, 15, T7 sind sind sie immer schwimmen gegangen ... Keiner hat in der Fami-
lie was gesagt. Mit fremden Madchen dort. Midchen laufen dort auch mit Bikini
‘rum und er (der Bruder, S.N.) muf8 da hingucken. Ist genauso schlimm fiir mich.«

242

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

Die Verschiebung ist eindeutig. Diirfen der Tradition nach, so sie eng aus-
gelegt wird, Madchen bereits vor dem Einsetzen der Pubertit nicht ins
Schwimmbad, so gilt fiir die Jungen keinerlei Beschrinkung. Fiir die jun-
gen Frauen, die zum Teil bis heute nicht schwimmen konnen, ist das eine
eindeutige Diskriminierung aufgrund der Geschlechtszugehdérigkeit. Fiir
sie ist eine edukative Differenzierung nach Geschlecht erst mit dem Einset-
zen der sexuellen Reife erforderlich. Dann jedoch unterliegen Jungen und
Maidchen, Frauen und Manner den gleichen moralischen Risiken und be-
diirfen der gleichen Sicherheitsmanahmen. Ersichtlich ist eine Ubertra-
gung der Restriktionen, die fiir Frauen gelten, auf die Manner.

Auch die nichsten Passage stehen unter diesem Zeichen der Gleichge-
wichtung. So beklagt sich Ilknur tiber die jungen Minner, »die ... immer ...
S0 tun, ... als ob sie nach dem Islam leben wiirdenc, aber:

»die haben so eine doppelte Moral, die Jugendlichen heutzutage in Deutschland.
Kannst du vergessen, echt. ... Die sind mit deutschen Frauen zusammen, erstmal,
um sich selber zu befriedigen und um Sex zu haben und so. Danach heift es, die
wollen ein sauberes Midchen. Das kommt bei mir nicht in die Tiite. Wenn ich sau-
ber bin, dann hab ich das Recht, auch einen sauberen Mann zu haben. Und darauf
besteh ich. Klar, das ist mein gutes Recht.«

Ilknur, die sich streng an das unmifdverstindlich klare und keinen Bedeu-
tungsvarianten zugingliche islamische Gebot hilt, daf} Sex nur in der ehe-
lichen Verbindung zulissig ist, klagt nicht nur die Doppelmoral der sich als
islamisch bezeichnenden Minner an, die zwei >sexuelle Systemes, zwei
Sexualcodes benutzen und den einen gegen den anderen ausspielen, es
sich damit gutgehen lassen und sich dabei zum richtenden Moralapostel
aufspielen, sondern sie formuliert ein gegenseitiges Recht auf einen keu-
schen Lebenswandel des anderen.

Umfassend duflert sich auch die im Umgang mit Koran und Sunna
versierte, gesellschaftspolitisch interessierte Hamida, deren Argumentati-
on eine vergleichsweise starke ideologische und gesellschaftspolitische
Orientierung aufweist. Das zeigt sich an der folgenden Erzahlpassage. Die-
se schliefft, Hamidas in Marokko geprigten islamischen Biographie fol-
gend, an eine Erdrterung iiber die Verunglimpfung des Islam in den Medi-
en an, die den Stoff fiir ihre Dokumentarberichte hiufig in den armen, von
einfachen Leuten bewohnten stidtischen Vierteln Marokkos finden und
den Islam in eine Kausalbeziehung mit Analphabetismus, archaischen
Traditionen und hohen Fruchtbarkeitsraten stellen. Hamida bringt das
zum »Ausrastens, aber der Grund liegt nicht an den dargebotenen Tatsa-

243

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

chen, die sie keineswegs in Abrede stellt, sondern vielmehr in der einseiti-
gen Typologisierung des Islam, die daraus gefertigt wird. Direkt im An-
schlufl kommt sie auf die Geschlechterbeziehungen, die damit eindeutig
im Kontext sozialer Hierarchisierung und der Dichotomie zwischen Tradi-
tion und Religion stehen, zu sprechen:

»Mein Gott, das hat tiberhaupt nichts mit Islam zu tun. Islam hat tiberhaupt nicht
gesagt, dal die Frau zu Hause bleiben soll oder dafR Haushalt nur fiir Frauen be-
stimmt ist. Es gibt keine koranische Verse und kein Hadith, der so was bestitigt.
Also eine Frau ist genau so—, was eine Frau nicht darf, darf auch der Mann nicht.
Aber bei uns in Marokko ist es erlaubt, daf Mdnner viele Sachen machen diirfen, die
die Frauen nicht diirfen und das ist tiberhaupt nicht der Fall in der islamischen Reli-
gion. Also Sie konnen schon sehen, wie weit wir sind von unsere Religion, also wir
konnen iiberhaupt kein Beispiel sein fiir euch irgendwie (lacht). Das ist halt sehr
wichtig zu unterscheiden, Tradition und Religion, also Tradition und Islam sind to-
tal verschiedene Sachen. Also zum Beispiel ein Mann darf eine Freundin haben,
eine Frau darfkeinen Freund haben. Ein Mann darfauch keine Freundin haben. Die
Beziehung Mann und Frau darf nur so locker gefiihrt werden, wenn, das heifdt der
Mann darf zu der Frau gehen oder die Frau darf zu dem Mann gehen, wenn sie eine
Heiratsbeziehung haben, so im Rahmen der Institution Ehe, aber nicht nur so. Also
was der Mann nicht darf, darf die Frau genauso nicht in der islamischen Religion.
Aber nein, was sagen die Marokkaner: >Das ist ein Mann, du bist eine Frau. Du darfst
nicht drauflen tibernachten<. Der Mann darf auch nicht drauflen tibernachten.
Wozu? ... Ich glaub, ich hab mich klar ausgedriickt, daf$ einfach das, was die Manner
nicht machen diirfen, auch die Frauen nicht tun sollen. So ist es. ... Die Beziehung
von Mann und Frau beschranken sich auf— *, das heifst noch lange nicht, da eine
Frau nicht mit einem Mann sprechen darf oder ihn nicht sehen darf. Man kann
schon mit einem Kollegen in der Uni oder auf der Arbeit, die kénnen schon mitein-
ander reden, aber, es wird nicht, es gibt keine enge Beziehung zwischen Mann und
Frau auflerhalb der Ehe. Aber natiirlich in einer islamischen Gesellschaft, die Fami-
lie ist schon patriarchalisch, aber, in einer anderen Art und Weise. Das heif3t ein
Mann hat mehr Verantwortung als eine Frau in einer Familie, das heifst er muf3 auf
seine Frau achten, er muf sie schiitzen, das heifdt patriarchalisch bei uns, islamisch
gesehen, wirft auf die Schultern des Mannes viele Verantwortung, nicht viele Frei-
heiten, sondern viele Verantwortungen. Das heifét fiir Ménner, die richtig ihre Reli-
gion verstehen, es ist schlimm, eine patriarchalische Familienfithrung zu haben,
eine Familie zu haben. Das ist sehr, sehr schlimm. Warum? Die haben mehr Verant-
wortung als eine Frau. Der wird dafiir bestraft, was seine Frau macht. Zum Beispiel
wenn er jetzt seine Frau ohne Schleier in der Strafe 'rauslifit, dann wird er dafiir
bestraft. Warum? Weil, er hat nicht versucht sie daran zu hindern. Natiirlich erst mal

244

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

mit Freundlichkeit, also man muf} erst locker mit der Frau reden und erst, wenn sie
wirklich hartnickig wird, dann, darf er sie strafen auf verschiedene Art und Weise.
Er kennt sich dann aus, wie seine Frau so zu * beschrinken ist oder unter Kontrolle
kommen kann. Das war’s. Es ist der Mann, der hat wirklich mehr Verantwortung in
einer Familie, also ich bete wirklich zu Allah fiir ihn, (belustigt), er hat viele, viele
Probleme, nicht viele Probleme, sondern viel Verantwortung. Das ist sehr schwer.
Verantwortung zu haben ist keine leichte Sache. ... Aber die Frau ist auch verantwort-
lich innerhalb des Hauses. Sie muf auch auf die Kinder achten. Sie muf auch tiber
alles was die Kinder tun oder nicht tun, dem Mann Bescheid sagen. Nicht wie viele
Frauen es tun, die zum Beispiel, die helfen ihre S6hne Haschisch zu kaufen oder die
helfen ihre S6hne was weif3 ich, also solche Frauen sind natiirlich auch nicht isla-
misch. Die sind auch dafiir verantwortlich, daf} ihre Kinder oder auch der Mann,
zum Beispiel der Mann, wenn er irgend etwas Falsches macht, dann ist die Frau
auch dran. Dann muf sie sagen, ja hallo, das geht nicht so weiter, also das ist keine
islamische Regel, du mufdt Allah beachten. Also es ist eine gegenseitige Verantwor-
tung, wie ich schon sagte. Nur, der Mann hat mehr Verantwortung gegeniiber der
Familie als die Frau, aber die Frau hat auch Verantwortung. Nur er ist fiir die Frau
verantwortlich und fiir die Kinder. Und die Frau ist nur fiir die Kinder praktisch ver-
antwortlich. Aber auch, wenn der Mann jetzt was Falsches macht, dann ist sie auch
verantwortlich, ihn dran zu behindern oder so.«

»Was die Frau nicht darf, darf der Mann auch nicht« und umgekehrt. Es
gibt somit keine spezifischen Rechte, die sich auf das Geschlecht griinden.
Das gehort zu den zu bekimpfenden Untugenden der Tradition. Die
Gleichheit der Geschlechter ergibt sich aus den gleichen Pflichten gegen-
iiber Gott und der Gesellschaft. Allerdings macht Hamida auf einen Punkt
aufmerksam, der dieses Prinzip durchbricht und in der Aussage des Ko-
rans »Doch die Minner sind eine Stufe tiber ihnen« wurzelt. Thre Argu-
mentation trifft sich mit der El-Bahnassawis, der die Bedeutung dieser Aus-
sage darin sieht, da} »unter bestimmten Umstinden die Frau das Recht
auf besonderen Schutz hat. Diese eine Stufe bezieht sich mehr auf die Ver-
pflichtungen, die der Ehemann gegeniiber seiner Frau zu erfiillen hat«
(1993: 57). Neben der Funktion des Schutzes, zu der der Stirkere gegen-
tiber dem Schwicheren verpflichtet ist, verweist El-Bahnassawi auf den
Aspekt der materiellen Versorgung und ein Herrschaftsmodell, das in der
Familie dem Mann und dem Vater dieselbe Funktion zuspricht wie dem
Herrscher eines groflen sozialen Verbandes, jedoch eingeschrinkt ist
durch »die Grenzen, die die gottliche Lehren fiir alle Betroffenen gesetzt
haben« (ebd.: 58). Solche Aussagen lassen sich kaum anders deuten als
eine normative Riickbindung an eine Geschlechterhierarchie.” Fiir eine is-

245

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

lamische >Geschlechterlehre« ist die Verbindung beider Prinzipien ein
Kernstiick islamischer Authentizitit, die gegen eine westlich-universalisti-
sche >Geschlechterlehre« ins Feld gefiihrt wird. Der Erfolg dieses Projektes
hingt dabei von den Individuen und ihren Kapazititen »zu zweit eine Ein-
heit zu bilden« (Foucault 1989) ab. Wie Hamida darlegt, wird Autoritit im
Sinne von Verantwortung, Pflicht zum gerechtem Handeln definiert; die
Konnotation von Autoritit und Freiheit ist nur unter den Bedingungen des
Mif3brauchs gegeben. Die Kehrseite bilden Schuld und Versagen. Der laut
Koran mit mehr >Vorziigen« ausgestattete Mann steht mit diesen Vorzii-
gen, die er verniinftig anzuwenden hat, stirker in Gottes Schuld und tragt
ein hoheres Risiko, sich Strafen zuzuziehen. Hamida verweist auch auf die
vielen >Problemes, die eine Ehefrau dem Mann machen kann und damit
seinen hoheren Auftrag, die Ordnung, fiir die er verantwortlich ist, durch-
kreuzt. Indem sie >Problemes, die die Frau verursacht umdefiniert zur Her-
ausforderung von verantwortlichem Handeln, der sich der Mann zu stellen
hat, formuliert sie zugleich das Modell des konjugalen Paares, denn Ver-
antwortung schlie8t Ignorieren oder Flucht aus, impliziert statt dessen ge-
meinsame Bindung. Das Paar erscheint als eine Einheit wechselseitiger
Kontrolle. Zunehmend erfolgt in Hamidas Erliuterung eine Verschiebung.
Der Mann hat in der >patriarchalischen Familienfithrung« — hier ist zu be-
achten, daR das dargestellte Geschlechtermodell ein Familienmodell ist
und sich nicht auf die Geschlechterbeziehung auferhalb familidrer Bin-
dungen erstreckt — harte Arbeit zu leisten, offensichtlich dabei gegen zahl-
reiche Widerstinde anzukimpfen, die nicht mit Gewalt, sondern durch
Uberzeugung und Vorbildwirkung zu iiberwinden sind.

Eine solche verantwortliche Funktion der Familienfithrung stellt sie als
grofRe Belastung dar”, die wiederum ohne weibliche Beteiligung kaum zu
bewiltigen ist. Die verniinftige Erziehung zum moralischen Menschen, die
Hamida an anderer Stelle von der »Affenliebe« der Miitter gegeniiber ihren
Sohnen, die sie in Marokko weit verbreitet wihnt, unterscheidet, kann nur
ein gemeinsames Projekt von Eltern sein, die die gleichen Prinzipien tei-
len, wenn sie eine pidagogische Einheit bilden. Eine positive Allianz zwi-
schen den Gatten steht eine negative zwischen Mutter und Sohn, die nicht
nur die Individuen korrumpiert, sondern auch der Ordnung einer verniinf-
tigen Gattenbeziehung den Boden entzieht, gegeniiber. Die Frau, als Ehe-
frau und als Mutter ist der unabkémmliche Bestandteil einer konjugalen
ehelichen Einheit. Thre Aufgabe besteht nicht nur darin, den Mann zu un-
terstiitzen, als Agentin Ordnung herzustellen etwa indem sie Kanalisie-
rungsfunktionen zwischen Vater und Kindern iibernimmt, sondern ihn als
Gegengewicht zu korrigieren, wenn er islamische Prinzipien verletzt. In-

246

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

dem sie sich dieses Wissen beschafft, souverdn dariiber zu verfiigen weifs
und es kontinuierlich einflieflen 14f3t in die stete Reproduktion der islami-
schen Ordnung, wird ein islamisches »hohes Paar« (Theweleit 1980) der
wechselseitigen Kontrolle erzeugt, das aus Partnern besteht, die tiber glei-
che Wissensbestinde und Moral verfiigen, die die gleichen sozialen Visio-
nen gemeinsam unter wechselseitiger Korrektur anstreben und zugleich,
als Plus, sich des Geschlechterkampfes diszipliniert enthalten um eines
schwierigeren, dem Einzelnen (Frau wie Mann) mehr abverlangenden Pro-
jektes einer dauerhaften Gemeinschaft willen. Die Frau in diesem Modell
ist nicht schwach; ihre Unterordnung unter als géttlicher Wille definierte
rationale Regeln erfolgt aus Vernunft, ist, wenn man es so formulieren will,
fiir sie als religioser Mensch profitabel und sinnvoll - allerdings nur, wenn
der Mann seinen Part erfiillt. Tut er es nicht, setzt die weibliche Pflicht ein,
ihn dazu zu veranlassen. Hamida konzipiert somit eine Wendung durch
die Umdefinierung des Bedeutungsgehaltes. Das islamische Geschlechter-
modell beinhaltet ihr zufolge keine stete, grundsitzliche weibliche Unter-
ordnung, sondern eine reziproke Ordnung, die durch Bildung, Intellekt,
Disziplin und die Verkniipfung mit einer moralischen Gesellschaft auf-
rechterhalten wird. Es ist, wenn man den Begriff Unterordnung verwenden
will, dann eine, die an strenge Bedingungen einer minnlichen Selbstdiszi-
plinierung und Unterordnung unter eine héhere Moral — nicht an eine Per-
son, sondern an ihre Aufgabe, ihre Pflicht — gekniipft ist. In dieser Kon-
struktion wird der Gedanke der Unterordnung durch den der Umordnung
neutralisiert. Zugleich wird deutlich, daf} eine derartige, auf Moral basie-
rende Symmetrisierung der Geschlechter keineswegs ein minnlicher Gna-
denakt ist oder eine Gabe, die nebenbei erfolgt, sondern einen Wandel der
Personlichkeitsstruktur in Richtung Selbstdisziplinierung und Selbstratio-
nalisierung impliziert. Koran und Sunna bilden in diesem Modell gleich-
sam institutionalisierte Verbindlichkeiten. Das Eheleben, die Ordnung der
Geschlechter in der Ehe bilden ein als gesellschaftlich relevant definiertes
Feld der Selbsttechnologie. In diesem Feld liegt Hamidas Argumentation
zufolge eine Gestaltungsmacht bei den Frauen mit der Chance und der
Pflicht, die traditionelle Hierarchie aufzulésen und die Frauen zu Gleichen
zu machen, ein Projekt, das nur realisierbar erscheint auf der Basis »aktiver
Frauen« mit Bildung (formaler wie islamischer), hochgradiger Reflektivitit
und bestindiger Selbstrationalitit.”

Hamidas (postkolonialer) Argumentationslinie, die den Entwurf eines
weiblichen Staatsbiirgers auf islamischer Basis in der Rationalisierung der
Lebenswelt und der Geschlechterbeziehungen (und nicht mit einem Riick-
zug ins Private) enthilt, wichst aus einer Position des autochthonen, sich

247

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

in Opposition zu Volkstraditionalismus und Postkolonialismus entfalten-
den Modernismus. Das islamistische Modell der Geschlechterbeziehun-
gen entfaltet sich in der Referenz auf diese beiden Pole und im Hinblick
auf das Projekt eines reformierungsbediirftigen zivilgesellschaftlich orien-
tierten Nationalstaates. Angesichts dieses groflen gesellschaftlichen Pro-
jektes erscheint der Aspekt der Geschlechterhierarchie als ein kleines Op-
fer, das bis auf weiteres erbracht werden muf. Bei den Frauen der zweiten
Einwanderergeneration hingegen ist diese gesellschaftliche Argumentati-
on nicht zu finden. Bestenfalls fillt der Hinweis einer positiven gesell-
schaftlichen Wirkung der islamischen Geschlechter- und Sexualmoral.
Dieser bildet eine Reaktion der Verteidigung gegentiber des gesellschaftli-
chen Diskurses, der den Islam der Immigranten zur Ursache fiir wachsen-
de Spannungen und Spaltungen in den westlichen Gesellschaften erklirt.
Der Islam wird zum das Minus der Geburt aufhebenden Plus, zum be-
grenzten positiven Beitrag zur bestehenden Gesellschaft erklirt. Diese
wirkt gegeniiber einer Deklaration als soziale und politische Kraft der Er-
neuerung als ein geradezu bescheidenes Anliegen der Hinzufiigung. Darin
zeigt sich eine weitgehende Affirmation der westlichen Gesellschaft, die als
eigene begriffen wird. Darin zeigt sich die lokale Besonderheit in der Refor-
mulierung als Minderheit, deren Anerkennung tiber Multikulturalititspo-
litiken erfolgt. Zentral ist in diesem Kontext wiederum eine Politik der An-
tiessentialisierung — sichtbar in der Distanz zu nahezu allem, was als
traditionell definierbar ist, wobei diese Definition wiederum weitgehend
iibereinstimmt mit der Idee eines modernen Universalismus —, die in ei-
ner Bewegung der Absetzung vom Kollektiv in die Reprisentation des
Selbst miindet. Zugleich bedingt der Anschluf an die lokalen Diskurse
eine Idee islamischer Weiblichkeit, die nicht nur in bezug gesetzt ist zur
traditionellen Weiblichkeit der Elterngeneration, sondern zu den Imagina-
tionen und sichtbaren Umsetzungen einer »deutschen Weiblichkeit« (viel-
mehr zu bestimmten Facetten, zu denen nicht die konservative zihlt), die,
wenn auch kritisch, aber durchaus nicht in allen Details negativ betrachtet,
sich automatisch als Mafstab des Vergleichs aufdringt.

Das wire jedenfalls eine Erklirung fiir die weitgehende Absenz einer
ideologischen Debatte iiber die Frage der Geschlechterhierarchie bei den
Frauen, die in Deutschland aufgewachsen sind. Der Schwerpunkt liegt ein-
deutig auf der Verteidigung des Islam einerseits und dem Aufbau der isla-
mischen Personlichkeit in der Diaspora andererseits. »Die Madchenc, so
berichtet eine Muslima in fortgeschrittenerem Alter, »blithen richtig auf,
wenn sie erfahren, dafl der Islam ihnen auch Rechte gibt und nicht nur
Druck bedeutet«. Aussagen wie diese spiegeln wieder, daf die Affirmation

248

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

des Islam in der zweiten Immigrantengeneration schwergewichtsmifig
reflexiv und formalisiert ist und dafl diese Schwerpunktsetzung eine Reak-
tion auf 6ffentliche Diskurse ist, die den Rechtscharakter als Grundlage der
Wertung hervorheben. Diese Perspektive zeigte sich zum Beispiel ein-
drucksvoll wihrend einer Wochenendveranstaltung (von den Veranstalte-
rinnen als Da’wa-Wochenende bezeichnet) in einer Moschee, die von ilte-
ren (das heifst mindestens zwanzigjahrigen) und langjihrigen Muslimas
fur Midchen aus islamischen Familien zum Thema Frauen im Islam abge-
halten wurde. Auf sichtbar grofles Interesse stieflen bei den Madchen, von
denen die jlingsten 15, 16 Jahre alt waren, Aussagen wie die, daf} die Wahl
eines Ehemannes bei der jungen Frau liegt und daf} ein nachweislich guter
Muslim nicht von den Eltern abgelehnt werden diirfe; daf vor der Ehe-
schliefung Gelegenheit bestehen miisse, sich ausreichend kennenzuler-
nen. Geradezu enthusiastische Reaktionen rief die Stellungnahme hervor,
daR es vom Islam her keine weibliche Pflicht zur Hausarbeit gebe und auch
nicht zur Erziehung der Kinder, wobei das letztere allerdings im natiirli-
chen Interesse der Frau liege. Die Hausarbeit sei eine Pflicht des Mannes;
wenn die Frau sie ibernimmt hat sie, wie auch fiir die Erziehung, An-
spruch auf Entlohnung ihrer Arbeit oder die einer Hilfe. Zudem sei der
Mann dazu verpflichtet, seiner Ehefrau den gleichen Lebensstandard zu
bieten, den sie vor der Ehe hatte. Das bedeutet unter anderem, daf eine
Frau ein Recht darauf habe, ihre Ausbildung weiterfiithren oder ihren Beruf
weiterhin auszutiben. Geraten wird zu entsprechenden Eintragungen im
Ehevertrag, die dann rechtliche Wirkung haben. Die freudige Uberra-
schung wich allerdings einer schweigenden Reserviertheit als eine Musli-
ma (deutscher Abstammung) einwarf, daf nichts dartiber hinwegtiuschen
koénne, daR die Frau eine Stufe unter dem Manne stehe und daf} ihm ein
Mehr an Rechten zustehe, wie das, auch bei vorheriger schriftlicher gegen-
teiliger Festlegung, sich eine zweite Frau zu nehmen; man kénne nur ver-
langen, schuldlos geschieden zu werden.”

Schweigen einerseits und die achselzuckende Bemerkung, es gebe halt
Dinge, die festgeschrieben seien und die man durch Gegenargumente
nicht aus der Welt schaffen kénne andererseits scheinen den Umgang mit
dem Hierarchie-Aspekt zu bestimmen. Er erfihrt, und das macht den Un-
terschied zu Hamida aus, keine ideologische Uberformung. Die Selbstdar-
stellungen geben Auskunft dariiber, dafl zwar persénliche Einschrinkun-
gen durch die Religion wie das Einhalten der Riten und der Verzicht auf
auflereheliche Sexualitit als Opfer und Bestitigung der Selbstdisziplinie-
rung betont werden, aber was die koranischen Definition der Geschlechter-
ordnung angeht, steht der Egalisierungsaspekt auf Kosten des Hierarchie-

249

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Aspektes im Vordergrund. Denn der Egalisierungsaspekt ist eine der we-
sentlichen Grundlagen fiir den Entwurf als autonomes Subjekt wie auch
fir Anerkennungspolitiken. Das im Zeichen und in den institutionellen
Riumen des Universalismus gewachsene Projekt des authentischen
Selbst, das auf gegenseitiger Anerkennung beruht und empfindlich auf
asymmetrische Beziehungen reagiert, steht dem Hierarchie-Aspekt feind-
lich gegentiiber. Der offensichtliche Widerspruch, der in der angefiihrten
Episode durch eine einzelne Frau in dieser Runde aufgeworfen wurde,
wihrend die anderen Expertinnen dazu neigten, ihn zu {ibergehen, ist
nicht 16sbar. Er wird verdringt, weil er nicht mit dem Entwurf des Selbst
kompatibel ist.

In einzelnen Erzdhlungen wird verschiedentlich auf die Méglichkeit
der polygamen Ehe und damit auf eine Praxis, die mit dem Entwurf des
konjugalen Paares nicht vereinbar ist, verwiesen. In diesem Zusammen-
hang wird im Hinweis auf den Koran betont, daf§ diese Méglichkeit zwar
vorhanden sei, aber die vom Propheten gesetzte Bedingung, dafl ein Mann
mehrere Frauen gleich behandeln soll, sei nicht realistisch; ein Mann wie
der Prophet sei dazu in der Lage, aber eben nicht der durchschnittliche
Mann. Gemessen an Hamidas Darstellung der hohen Anspriiche (s.o.), die
sich an einen Vater und die kontinuierliche Reproduktion einer wechselsei-
tigen Beziehung stellen, ist es flir einen seriésen Muslim kaum méglich
zwel intakte Familien zu fiihren. Auch die Idee des Selbst und der Aner-
kennung des Selbst und des Anderen in der ehelichen Beziehung schlief3t
diese Eheform geradezu aus. Es gibt somit keinen praktisch relevanten Be-
zug, keine lebenspraktischen und ideellen Bedingungen, so daf3 es sich um
ein artifizielles Problem handelt.”

Ein anderer prekirer Punkt, in dem der Hierarchie-Aspekt zum Tragen
kommt, ist das zuweilen formulierte Recht des Mannes, notfalls seine Ehe-
frau durch Schlige bestrafen zu diirfen. El-Bahnassawi verweist in diesem
Zusammenhang auf Textstellen, die Gewalt in der Ehe verurteilen. Auch
dieses ist ein Thema, daf sich in den Erzihlungen kaum widerspiegelt.
Zwei Frauen haben mit der Begriindung von Mifhandlung — die eine be-
zieht sich auf physische Schlige (»er war eben doch kein richtiger Mus-
lim«), die andere auf seelische Miffhandlung bzw. Nichtachtung — die
Scheidung eingereicht. Fiir Hamida, die einzige, die dem Ehemann dezi-
diert ein Aufsichtspflicht tiber die Handlungen seiner Frau zuspricht, kann
es sich nur um einen symbolischen Akt handeln, indem ein leichter Klaps
das Ende des kommunikativen Austauschs anzeigt, wenn eine Frau sich als
uneinsichtig wider besseres Wissen gibt. Eine andere Frau winkt entspre-
chende Aussagen ab mit der Formulierung »ach weifit du, das ist eine

250

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

minnliche Interpretation«. Der schlagende Ehemann pafit weder zum
Selbstverstindnis als selbstbewufite, eigenverantwortliche Frau noch zum
Bild des dazugehorigen gebildeten selbstdisziplinierten Mannes, der auf
traditionelle minnliche Uberlegenheitsattitiiden verzichten kann.

An diesen Beispielen zeigt sich eine Zwangslage, die zwischen Norma-
tivitdit und Selbstkonstitution entsteht und die im Rahmen der Anerken-
nungspolitiken noch verscharft wird. Was im Koran geschrieben steht, ist
nicht in Zweifel zu ziehen; es gibt Auslegungsspielriume, aber die miissen
rational begriindbar und diirfen nicht der Willkiir unterworfen sein, sonst
ist die miihselig erarbeitete Authentizitit in Gefahr. Die Aushandlung in
der offentlichen Arena allerdings 14f3t die Strategie des stillschweigenden
Ubergehens und Aufschiebens nicht mehr zu. Sie lagert die Themen nach
ihren eigenen Kriterien, etwa dem Messen an universalistischen Rechts-
prinzipien und verlangt Stellungnahmen, die den vorwiegend alltagstheo-
retischen Hintergrund der jungen Frauen nicht entsprechen und sie in
Reprisentationspolitiken zwingt, die von ihren persénlichen Motiven weit
entfernt sind. Verantwortlich gemacht und angesprochen zu werden als
Expertinnen fiir ein weltweit verbreitetes Kollektiv und ideologische und
praktische Ausformungen, die ihren Horizont iibersteigen, vornehmlich
im Bereich weiblicher Rechte und der Geschlechterbeziehungen, droht ihr
Projekt der individuellen Authentizitit und Gleichheit in den Hintergrund
zu riicken, minimiert zu werden durch ein durch den Raum schweifendes
und Lokalititen vergleichendes »globales< Denken. Das erklirt die Traditi-
onsabstinenz der jungen Frauen und eine strukturelle Dynamik, mit der
die einzelnen, um Anerkennung kimpfenden Subjekte zu tun haben und
mit der sie in verschiedenen Formen konfrontiert werden.

Aushandlungen zwischen den Geschlechtern in der Alltagspraxis

Bisher haben die symbolischen Auseinandersetzungen der Neo-Muslimas
um die Konstruktion der Geschlechterbeziehungen im Vordergrund ge-
standen. Erkennbar ist eine Suche nach Formen, die authentisch sind, aber
nicht traditionell. Die Wandlung der Geschlechterordnung kann nur erfol-
gen, wenn sie gleichzeitig die symbolische und die materielle Ebene erfafit,
wenn »eine Transformation der Kategorien der Wahrnehmung« (Bourdieu
1997: 98) sich mit praktischem Handeln verkniipft. Ein Problem der jun-
gen Frauen besteht darin, Kategorien der Wahrnehmung jenseits eines
partikularen traditionellen Rahmens zu finden und in die ehelichen Bezie-
hungen praktisch zu tbertragen. Im Alltagsleben werden sie damit in

251

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

spontanen Interaktionssituationen konfrontiert. Zwei geschiedene Frauen
im Untersuchungssample, und zwar Frauen, die von sich aus, gegen den
Willen der Eheminner, die Scheidung initiiert und angesichts der fehlen-
den islamischen Rechtsprechung in Deutschland (vgl. Shah-Kazemi 2001)
mit betrdchtlichen Schwierigkeiten durchgesetzt haben, zeigen an, daf$ es
zu Zerreifproben kommen kann, die nicht mehr zu meistern sind. Eine
dritte schildert Episoden, unscheinbare Alltagsereignisse, die beispielhaft
einen Transformationsprozefl der Wahrnehmungskategorien vor Augen
fithren. In einer dieser Episoden wird sie von zwei (deutschen) ehemaligen
Schulfreundinnen eingeladen, mit ihnen eine Abendvorstellung im Kino
zu besuchen. Die folgende Erzihlsequenz setzt ein mit der Reaktion auf die
Einladung:

»... hab ich gesagt, »ich glaub ja nicht, so abends.< >Ja warum?« >Das wird meinem
Mann nicht gefallen und wegen dem Kleinen<und so. Sagten die >wieso, das ist doch
dein Recht, ist doch klar und warum denn nicht und die Minner kénnen ja auch
gehen und kommen, wann’s denen pafdt, die konnen ja auch mal auf den Kleinen
aufpassen.< ... Hab ich gesagt >nee, das ist nicht das Problem, der pafit auf seinen
Sohn auf, macht der 6fters.< Das ist jetzt nicht so einer, der sagt, du mufdt. Nee, also,
ist ja sein Kind. Hab ich gesagt >nee, gehen wir lieber tagsiiber ins Kino. Ich mein,
bei uns, ist’s eh nicht so unbedingt erfreulich hiufig, daft man ins Kino geht. Das
letzte Mal war ich vor sechs Jahren im Kino. Nee, weil bei meinen Eltern frither,
wenn ich gefragt hab, darfich ins Kino, dann war immer gleich was los. Ich war ein-
mal im Kino. ... Ja, ja, ins Kino, da gehen immer nur die schlechten Madchen hin.
Nee, ins Kino geht man immer nur, wenn man halt so Anmache im Kopf hat oder so.
Ist so dunkel. Na ja, das verfithrt halt immer zu anderen Dingen. Ja, also, anstindige
Midchen haben nicht ins Kino zu gehen. Ja, und diese Einstellung herrscht seit eh
und je. Das ist aber 'ne Tradition, ne. Und, ja, die haben mich angerufen, »gehste ins
Kino?<>Ich glaub net, aber ich kann ja mal fragen, schadet nichts. Habe ich meinen
Mann gefragt, hér mal so und so, und dann hab ich halt so einen auf Mitleid ge-
macht, so hah und ich arme Frau und der Junge, der macht mich verriickt und du
hast ja gar keine Ahnung, was das fiir einer ist und ich bin mit den Nerven ganz am
Ende und was weifd ich hab ich da so gemacht, wie so kurz vor'm Selbstmord und so
(lacht). Ja, also, ich brauch einfach mal, daf ich die Tiir hinter mir zuknalle und ohne
Kind aus dem Haus gehe. ... Ich sag, >ich méchte mal, dafé ich so mit meinen Freun-
dinnen von frither, so aus der Schule, so wie in guten alten Zeiten, dafl wir so in Café
oder so, daf$ wir einfach mal—, kein Kind, das war meine einzige Dings. Daraufhin
hat mein Mann gesagt »ja, wenn du unbedingt ins Kino willst, dann kann ich ja mit
dir ins Kino gehenc«. Ich sag >nee das ist nicht dasselbe, es geht mir ja gar nicht um
den Film und die A. ist bestimmt auch mal froh, wenn sie den M. (ihren Sohn) ein

252

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

bifchen los ist, dafl wir mal so richtig fft, Ausatmen.<>Okay, Schatz, wenn dir so viel
dran liegt, dann geh, aber versprich mir eins, du darfst es keinem erzihlen«. Hab ich
gesagt >ja mein Gott, das hort sich ja an, als wiird ich sonstwas machen«. >Nee, nee
Quatsch, ich hab natiirlich Vertrauen zu dir, sonst wiird ich dir das gar nicht erlau-
ben«. Ja und da hab gesagt >was heifit hier erlauben?< Ich sag >du hast mir doch nicht
alles zu erlauben oder bist du der lie—«. Dann kam das wieder, so als ob das so gni-
dig von ihm wire, ja ich erlaub dir, ins Kino zu gehen, ne.

Und das hab ich halt alles meiner Mutter so erzihlt. Da sagt sie, ja klar und »sei
doch froh und du hast ja einen tollen Mann« und so. »>Ja« sagt sie >stell dir mal vor,
wenn jetzt irgendein anderer Trottel herumtratscht<«. Du sollst nicht sagen, daf du
ins Kino gegangen bist, ja, weil die anderen, die machen mich dann schlecht. Das ist
halt nicht gut, wenn ich sage >ja ich war im Kino.« Ja dann sagen die >hoh, der Mann,
der hat seine Frau nicht im Griff<. Das hat mein Mann gesagt, es ist halt nicht gut,
dafl die Leute dann reden. >Nee, nee, aber ich will, dal du dann auch mal einen sché-
nen Abend hast, mal ein biffchen abschaltest. Geh und viel Spaf und alles, aber
komm nicht allzu spit<. Um 20 Uhr war die Vorstellung. Daheim war ich um viertel
nach 11, glaub ich. »Ach, du bist ja noch wach«. Sagt er »ja meinst du, ich schlafe, be-
vor du kommst«. Als ob er so— Wachhund. Ja, meine Freundinnen noch so »ja, mein
Gott, X. stell dich nicht so an<. Obwohl, er hat ja gar nichts gesagt, aber ich hatte
schon Angst, ich hatte sie schon drauf vorbereitet, mein Mann <unverstindlich>. >Ja
Gott, wir sind drei Weiber, wir gehen ins Kino und die Minner, die sind nur auf der
Leinwand. So. Stell dich mal net so an.< Hoh. Ich mein, an so was hat er jetzt tiber-
haupt nicht gedacht, ich mein, der weifl auch, daf ich nicht irgendwas vorhab. Ich
mein, er traut mir, ich selber wiirde das auch nicht tun, auch wenn ich nicht verhei-
ratet wir. Ja, das ist halt nur irgendwie im Kino. Hat er gesagt, wenn du jetzt im Café
oder mit denen zu Hause, hitte ich keine Bedenken. Nur im Kino, ist halt nur dieser
schlechte Ruf.

Und meine Mutter, die mag meinen Mann eh, ist ihr Lieblingsschwiegersohn
und jetzt ist er in ihren Augen noch mehr gewachsen. >Oh, daf8 er dich ins Kino laf3t.
So ein anstindiger Charakterzugs, ne. >Jas, sagt sie immer, »du kannst froh sein, daf}
du so einen hast, der dir <unverstindlich><. Ja, dann hab ich dann widersprochen »ja
warum denn Mama, das ist doch auch mein Recht, ich will doch auch mal«. >Ja, was
heift hier dein Recht und tiberhaupt und du bist die Mutter und du hast fiir das Kind
zu sorgen.< Ich sag >ja und er ist auch der Vater, das ist unser Kind, nicht mein Kindx.
>Ja, stimmt.< Ja, dann fangen wir da an, diskutieren wir, diskutieren wir und dann
endet’s immer, hach, du mit deinem deutschen Denken. Du denkst einfach zu
deutsch. Dann endet das meistens so ich <unverstindlich> sag >das hat eh keinen
Sinn, mit dir zu diskutieren.« »Ja, ja< (gehaucht). Nee, weil ich finde das selbstver-
stindlich und warum denn nicht. Und dann sagt sie immer >ja, deine Freunde beein-
flussen dich.< Sag ich >»nee, wieso?<« Geht das immer so.«

253

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Afaf hat, wie auch viele der anderen islamischen Frauen, keine ausgeprig-
ten theoretischen Konstruktionen {iber die islamische Ehe zur Hand. Es
sind alltagspraktische Episoden wie die geschilderte, in denen zum Vor-
schein kommt, dafl ihre Vorstellungen in Richtung einer Beziehung, die
den Geschlechtern gleiche Rechte und den gleichen Handlungsradius zu-
spricht, laufen. Zentral ist im Rahmen dieser Vorstellungen zwar eine
grundsitzliche Anerkennung von differenten Geschlechterrollen, aber in
einer liberalen Form, die individuelle Bediirfnisse, wenn sie nicht der
Funktion entsprechen, akzeptiert. Offensichtlich besteht, und das zeigt
sich nicht nur bei Afaf, bei aller Zustimmung ein Widerstreben, sich aus-
schliefllich auf weibliche Pflichten, vornehmlich Haushalt und Kinderer-
ziehung, beschranken zu lassen. Afaf argumentiert nicht mit dem Islam.
Es ist fuir sie — deutlich im Gegensatz zu ihrer Mutter, der sie den Posten
einer kulturell verankerten, aber vergleichenden Beobachterin und Kom-
mentatorin iiber mehrere Kulturen (die deutsche, die islamische, die Afaf
aus eigener Anschauung unbekannte traditionelle ihres Heimatlandes) zu-
weist —, vielmehr selbstverstindlich, dafl der richtig verstandene Islam
nicht die Ursache fiir eine alltagspraktische Hierarchie zwischen den Ge-
schlechtern ist. Threm Ehemann, der im tibrigen erst seit wenigen Jahren
in Deutschland lebt, hat sie in dieser Hinsicht kaum etwas anzulasten. Er
verhilt sich fair, argumentiert nicht mit ihren Mutterpflichten und verzich-
tet somit, wie der Kommentar der Mutter verdeutlicht, auf ein kaum wider-
legbares Argument und auf ein Recht, daR ihm als Ehemann zusteht. Er
insistiert nicht auf eine starre Zuordnung von Rolle, Funktion und Recht
nach Geschlecht. Trotz der gegenwirtigen Arbeits- und Rollenteilung,
nach der er berufstitig und sie Hausfrau ist, iibernimmt er »6fters« das
Kind. Insofern sind die Argumentationshilfen ihrer beiden deutschen
Freundinnen tiberfliissig; sie laufen ins Leere, weil sie nicht den eigentli-
chen Punkt treffen. Afafs Ehemann ist besser als der Ruf, der ihm als Mus-
lim und Araber vorauseilt. Er geriert sich nicht als einer, der sich nur an
seinen eigenen Interessen und abstrakten Regeln orientiert.

Das eigentliche Problem, das Afaf hier aufwirft, ist nicht das der indivi-
duellen Kontrolle, die ein Mann sich tiber eine Frau erlaubt. Das Problem
besteht vielmehr in der Einbindung in eine ethnisch begrenzte doxische
Ordnung sozialer Beziehungen, die die personlichen Ideen, Handlungen
und Interaktionen tiberwacht und sie unabhingig von den Arrangements
einzelner in Beziehung zueinandersetzt und bewertet. Ein korperloser und
sinnentleerter kultureller Code, von Afaf als Tradition umschrieben, er-
greift von den einzelnen Gewalt und verfithrt sie zu Handlungen und

254

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

Selbstdefinitionen, die bei rationaler Uberpriifung keine Grundlage auf-
weisen. So wehrt Afaf zunichst den Vorschlag, abends ins Kino zu gehen
automatisch ab. Aber sie sieht sich selbst nicht als »unanstindiges Mid-
chen«, das »Anmache im Kopf hat«. Die Reaktion des Ehemannes zeigt,
dafl noch nicht einmal praktische Erwidgungen im Spiel sind; er hat gar
nicht in Betracht gezogen, daf sie Absichten hegt, ihn zu hintergehen.
Auch die anderen, die sich in diesem doxischen Ordnungsgeflecht anma-
Ren beteiligt zu sein, die »Trottel«, die tratschen konnten, sind anschei-
nend mehr abstrakte oder jedenfalls marginale Gréfien, die nicht ihren All-
tag bestimmen. Es gibt somit eigentlich keine logischen Einwinde, die
gegen den Kinobesuch sprechen. Aber es gibt internalisierte Gegenkrifte,
die eine im Doxa verankerte Textur der Geschlechterbeziehung gestalten,
auf die die einzelnen respondieren und der sie ihre eigenen Interessen und
ihr Selbstverstindnis unterordnen. Diese Ordnung, die wie Afaf demon-
striert, von den jungen Frauen in Frage gestellt wird, weil sie in den produ-
zierten Praktiken und Kategorisierungen nicht mit der Selbstformierung
ubereinstimmt, entzieht sich weitgehend der Kommunikation; dieselbe
Sache ist mit unterschiedlicher Sinnauslegung und Handlungskonsequen-
zen belegt und bringt Unberechenbarkeit in die Interaktion. So fragt Afaf,
sich dem Ritus beugend, ihren Mann um Erlaubnis, sie spielt ihm eine
Begriindung vor, sie befiirchtet, daR er eine Szene macht, weil sie so spit
nach Hause kommt und verstimmt nimmt sie sein Wachsein als Kontrolle
wahr. Die Geschichte verlduft zwar zu ihren Gunsten, aber durchweg mit
Erlaubnis. Um das, was sie als ihr Recht definiert zu bekommen, ist sie von
ihrem Ehemann und dessen Fihigkeiten, sich von den Bindungen an eine
Tradition und seiner Risikobereitschaft der sozialen Kontrolle gegeniiber
zu befreien, abhingig. Er zeigt sich durchaus flexibel, er achtet ihre Bediirf-
nisse, aber er reagiert dabei auch wie ein »Wachhund«. Thr wiederum wird
klargemacht, daf seine Ehre, sein Ruf abhingig ist von dem was sie tut,
weshalb sie sich nicht unbeschwert an ihren Bediirfnissen orientieren
kann. Indem sie auf ihr Recht insistiert, kann sie diese komplizierte Archi-
tektur einer sozialen Beziehung, die auf Reziprozitit und nicht auf Paralle-
litit beruht, nicht auflésen ohne sie zu zerstéren, sondern lediglich eine
Anlagerung aushandeln. In dieser Szene spiegelt sich wieder, was tentativ
auch in anderen Erzihlungen sowie in den Beziehungen zu den Eltern ent-
halten ist: die Koexistenz zweier Texturen von Sozialbeziehungen. Die eine
ist durch Reziprozitit (oder ein Spiel der Reziprozitit, die freilich auch die
Form von Kontrolle annehmen kann), Inbeziehungstehen (auch in Form
von Auseinandersetzungen) gekennzeichnet, die partiell auch Ritualisie-
rung und Hierarchie einschlieflt. Die andere kann man als eine Form der

255

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Parallelitit beschreiben, in der einzelne autonom ihren Zielen, Bediirfnis-
sen und Interessen folgen, sicherlich nicht unabhingig voneinander, aber
mit der Idee von Subjektzentrierung und Unabhingigkeit.

Die Koexistenz dieser beiden Texturen durchliuft die Erzdhlungen der
jungen Frauen wie ein roter Faden und bildet vielleicht auch ein Schliissel-
motiv fiir ihre Islamisierung. Trotz der Listigkeit, die mit der Textur der
Wechselseitigkeit, mit ihren Verpflichtungen, Riicksichtnahmen, Kontrol-
len und sozialen Spielen verbunden ist, vermag sie auch im positiven Sin-
ne ein Gefiihl der Verbundenheit auszubilden. Sie hat ihre eigenen For-
men der Anerkennung, die, verglichen mit der Textur der Parallelitit,
deren Beziehungsformen manchmal als »kalt« bezeichnet werden, die sta-
biler, sicherer erscheint als jene, die durch Leistung und Authentizitit oder
Sentimentalitit zustande kommt. Diese Form der Anerkennung — Hatice
zum Beispiel verbindet sie mit dem Begriff der Gastfreundschaft, indem
eine Sorge um das Wohlbefinden des anderen, der fiir einen Moment zum
Zentrum der Aufmerksamkeit wird, zum Ausdruck kommt — bildet fiir die
jungen Frauen ein positiver, ein verteidigungswerter Bestandteil der ethni-
schen Kultur.”s Sie bildet, zusammen mit den faktischen Abhingigkeiten,
eine bestimmte Form des Selbst, die Suad Joseph als »connective self« be-
zeichnet (Joseph 1994, 1998). Die Textur der Parallelitit hat, wie in verein-
zelten Schilderungen klar herauskommt, vor allem Erfahrungen der Ver-
einzelung, der Enttiuschung und des limitierten Respekts zu bieten. So
besteht, vom Gefiihl her, wenig Motivation, die Textur ganzlich zu wech-
seln.”® Die Idee eines universalen Islam wiederum integriert beide Textu-
ren durch die Vorstellung eines Menschen, der zugleich sich selbst und an-
deren gegeniiber verantwortlich ist, der in einem ausgewogenen Verhiltnis
mit Rechten und Pflichten belastet ist und sich dariiber als ethisches Selbst
erfihrt. In die eheliche Beziehung fliefen beide Texturen ein. So, um wie-
der auf die letzte Erzdhlpassage zuriickzukommen, argumentiert Afaf ih-
rem Ehemann gegeniiber nicht mit ihrem Recht, sondern appelliert an sei-
ne Sorge um sie: Weil ihr abgeschlossenes Dasein als Hausfrau und Mutter
in einer Wohnung in einem Mehrfamilienhaus in einem Stadtteil, in dem
sie noch keinen kennt, sie »fertig macht«, braucht sie Abwechslung und
sucht nach einem Arrangement mit ihm statt ihn mit einer gefafiten Ent-
scheidung zu konfrontieren. Allerdings geht ihr seine Sorge auch zu weit.
Sie interpretiert sie eindeutig als Kontrolle (»wie ein Wachhund).

Wie unklar bzw. divers die Vorstellungen sind, geht aus der Bedeutung
des Schutzes hervor. Eine Lesart, die >h6here Stufe<, auf der der Mann steht
zu erkliren, ist der Schutz, den er der Frau, als Schwicherer, bieten soll.
El-Bahnassawi etwa spricht von »Beschiitzung«, ohne daf klar wird, wovor

256

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

(1993: 39). In manchen Erzihlungen wird dhnlich unprizise auf eine
Schutzfunktion verwiesen. Andere Frauen argumentieren mit Verantwor-
tung in der Konnotation von Konjugalitit und Einbindung des Mannes in
die Kernfamilie. Wiederum andere empfinden sich nicht als schutzbediirf-
tig und weisen das Argument des Schutzes rigoros zurtick. Sie entfernen es
aus dem reinen Geschlechterkontext, wie etwa in der folgenden Ausfiih-
rung:

»Das kommt ja auch immer, warum die Frauen diese Kleidung sich * wiinschen
oder anziehen, warum es muslimische Frauen zu den Fundamentalisten zieht.
Dann kommen ’se immer, ja, weil sie den Schutz der Gemeinschaft zeigen, dafl sie
das wollen und so. Aber das kann nicht das sein, ja. Weil, ich hab meine Familie er-
zogen, ich hab meine Familie betreut, meinen Vater, meine Mutter und meinen
Mann. Mein Mann kam neu nach Deutschland, ja, ich hab meinen Mann auch ver-
walten miissen in dem Sinne, ich mufite ihn integrieren, ja. Und ich hatte noch nie
den Schutz eines Mannes gehabt. Grad umgekehrt, Mdnner hatten meinen Schutz.
In der Tiirkei wir ich froh, wenn ich den Schutz meines Mannes dann hitte. Weil, da
kenn ich mich nicht aus.«

Schutz ist hier, im Unterschied zu biologischen Argumenten, mit Wissen,
mit Verteilung von Wissen und dariiber mit der Verteilung von Positionen
gleichgesetzt. Schutz, konnotiert mit der Sorge um andere, mit Betreuung,
ist nicht langer abhingig vom Geschlecht, sondern mit erworbenem Wis-
sen und seiner praktischen Reichweite, die lokal variiert. Dieses letzte Zitat,
wie auch die Kino-Geschichte, ist als Verweis darauf zu sehen, dafl nicht
nur die Geschlechteressentialisierung der Tradition abgelehnt wird, son-
dern ebenso eine, die aus dem modern-universalistischen Islam erwachsen
kann und wiederum Raum fiir Beziehungsspiele bietet. Hier scheinen die
Neo-Muslimas duflerst wachsam zu sein. Gleichfalls zeigt sich, daf3 es kei-
ne festumrissenen Richtlinien gibt, sonder eine Bandbreite von Vorstellun-
gen und Umsetzungen vorhanden ist.

Das erliutert, wiederum an einem konkreten Beispiel, Afaf. Die folgen-
de Passage schliefét direkt an die Kino-Geschichte an. Sie kann verstanden
werden als Revidierung ihrer dort eher ohnmichtigen Position, denn nun
legt sie dar, daf$ sie durchaus als >autonomes Individuum«< handelt und sich
ihren Mann >erziehen«< kann:

»Letztens hab ich 'ne Freundin angerufen, hab ich gemeint, morgens um neun, die

wohnt in M., deswegen hab ich gesagt: >Was hiltst du davon, mal zu mir zu kom-
men? Ich mach dann Frithstiick<. Hat sie gemeint >ja, ich wiird ja ganz gerne, aber

257

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

ich kann nicht<. Hab ich gemeint: >Ja warum, hast du deinem Mann net Bescheid
gesagt? Dann schreib ihm 'nen Zettel oder ruf ihn auf der Arbeit an.< So mach ich
des. Wenn ich mal irgendwo weg mufS. Damit er sich halt keine Sorgen macht. ... Ich
mein das ist ja kein Problem, das ist Vertrauen, oder ich bin ja nicht eingesperrt. Das
ist ja mein Recht. Ich mach ja nichts Verkehrtes oder so. Sagt sie: >Nee, das ist nicht
das Problem. Mein Problem ist, daf} ich nichts gekocht hab.< Mein Gott, was fiir ein
Problem, hab ich mir gedacht. Die kann nicht kommen, weil sie nichts gekocht hat!
Ich sag »ja dann schiebst du 'ne Pizza in den Ofen, wenn du kommst, oder du kaufst
ein Hihnchen vom Wienerwald« oder so was. Ich mein, wenn ihr Mann jetzt nicht
Kisebrot essen will, ich mein so Minner gibt es, dann holt man halt mal was War-
mes. >Also huch, um Gottes Willen, da kennst du ja meinen Mann net. Der sagt, ja
wenn du schon zu Hause bist, wenn du schon nicht kochst, ich mein, wozu bist'n
sonst da, so ungefihr ja. Die Frau, wenn’se daheim ist, dann hatt’se wenigstens was
Anstindiges zu kochen. Hab ich gesagt: >Hor mal zu, jetzt will ich dir mal was sagen,
das wir fiir mich bestimmt kein Grund. Wenn mich jetzt jemand anruft und mir ist
grad danach und ich mécht weg, dann ist das fiir mich kein Grund zu bleiben, nur
weil ich nicht gekocht hab.<« Und mein Mann ist da halt locker. Ich hab gesagt: >Ich
kann auch den ganzen Tag daheim sitzen, aber das Wetter macht mir Kopfschmer-
zen oder mir ist nicht danach oder ich faulenze, dann mach ich halt nur mal 'ne
Wurst warm oder essen wir Thunfisch oder so. Es muf3 nicht immer gekocht sein.<
>Ja, ja< (gefliistert), als hitt ich ihr was vor den Kopf geschlagen, »du hast halt so einen
guten Mann.< Das hat nichts mit einem guten Mann zu tun, ja, das vielleicht auch,
aber es, wie du es deinem Mann halt beigebracht hast sozusagen. ... Und naja, dann
auch, >oh, wenn ich das meinem Mann sagen wiirde. Du denkst ja viel zu deutsch.
Und und und du bist ja so deutsch, dafl du dir so was erlauben kannst« oder so, ne.
Ja, es finden dann halt immer stindig diese, ja du, du, du, du machst es, aber ich
mach das nicht. ... Die ist sogar jiinger als ich, aber, ich kann nicht zu dir kommen,
ich hab nichts gekocht. Da hért’s bei mir auf. Da kénnt ich mich so aufregen, ne. ...
Es ist halt, wie man’s dem Mann angewohnt, wie locker der Mann ist. Das ist halt

auch immer dieses Verstindnis zwischen Individuen.«

Afaf fihrt hier an, dal durchaus und ohne grofe Reibungsverluste durch
Konflikte Moglichkeiten bestehen, die >Geschlechterrolle«< zumindest in-
haltlich gestalten — vorausgesetzt, man ergreift als Frau die Initiative und
143t sich nicht durch minnliche Anspriiche einschiichtern. Sie handelt, es
wird nicht ganz klar, ob gezielt oder nicht, aber sie hat Kontakte zu zahlrei-
chen islamischen Frauen und Frauengruppen, so dafl anzunehmen ist,
daR sie sich mit diesem Gegenstand intensiv auseinandergesetzt hat, nach
der bereits oben beschriebenen Devise, daf} die Erledigung von Haushalts-
pflichten fiir die Frau »nicht obligatorisch ist ..., sondern ... als freundliches

258

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1E ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

Entgegenkommen ... itbernommen wird« (el-Bahnassawi 1993: 187). Sie
argumentiert nicht mit Pflicht oder Perfektionszwang, sondern mit sponta-
nen Bediirfnissen, denen zu folgen sie als ihr personliches Recht versteht.
Geradezu provokativ wirft sie hin, sich zuweilen dem Faulenzen zu wid-
men und nur eine rudimentire Mahlzeit zuzubereiten. Wiederum ge-
horcht sie gerade eben den Regeln, immerhin bereitet sie etwas zu und ihr
von der Arbeit heimkehrender Mann findet stets etwas auf dem Teller vor,
aber sie hiitet sich vor einem Perfektionssyndrom ebenso wie vor einer
minnlichen Kontrolle ihrer Selbstdefinition, ihrer Zeit und ihres Raumes.
Sie erfiillt ihre Pflichten, aber sie ordnet ihnen nicht alles unter. Sie hilt
sich, um es in Anlehnung an Stauth (1993: 185f.) zu formulieren, an den
Ritus, an die minimale Form als informelle vertragliche Basis einer inter-
aktiven Beziehung, aber sie differenziert genau, was sie tun muf und was
sie tun will. Sie widersetzt sich so weit es geht dem Begriff eines abstrakten
Pflichtbewufitseins, der die Alltagshandlungen definiert und ordnet, aufler
sie befindet es als schwarz auf weifl in den islamischen Quellen vorhanden.
Ansonsten hat sie ein klares Bild dariiber, daf§ Alltagsstrukturen in Interak-
tion und Aushandlung, in ein »Verstindnis zwischen Individuen« einge-
bunden sind und keine Frage von Doxa oder (minnlich definierter) Ortho-
doxie sind.

Die Frage des Kochens mag banal sein, aber es handelt sich um einen
markanten konkreten und symbolischen Gegenstand, der die Machtbezie-
hungen und Positionen innerhalb der ehelichen Gemeinschaft ordnet. Fiir
die jungen islamischen Frauen ist diese Frage von besonderer Bedeutung
bei der Suche nach weiblicher (islamischer und sozialer) Identitit in der
Abgrenzung zur traditionellen islamischen weiblichen Identitit, deren Zu-
standsbeschreibung im Kern immer den Hinweis auf Kiiche und Kochen
enthilt und in der Abgrenzung zu modernen Formen, die sich auf die Ne-
gation des Traditionellen griinden und im Positiven nur auf rechtliche For-
meln der Gleichstellung bzw. der aufrechnenden Gleichwertigkeit (wie
gleiche Bildung und Erziehung) zuriickgreifen kann wie auf den Zufall,
»einen guten Mann« zu haben, der sich Kontrollitbungen enthilt. Sie spie-
gelt den Wandel in den Geschlechterbeziehungen und die Suche nach neu-
en Formen tiber die Integration von Koran und Sunna, die in dieser Frage
aufgrund ihrer historischen Betrachtungsweise nur ansatzweise hilfreich
sind, mit aktuellen Lebensbedingungen wider. Die oben geschilderte Epi-
sode gibt deutlich wieder, daf es sich bei dieser Frage um einen offenen
Raum handelt, der verschiedene Praktiken zulif3t. Gleichzeitig kann man
an der Reaktion der Freundin ablesen, daf kein Zweifel daran besteht, daf8
ihre Losung die bessere, die eigentlich legitime ist.”

259

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Die Idee des sich selbst steuernden und zugleich moralisch integrem
Selbst hat sich, so 1aft sich als Resiimee formulieren, in den Beziehungen
zwischen den Geschlechtern fortzusetzen. Damit verbindet sich kein radi-
kaler Wandel der Geschlechterrollen — Ehe und Kinder sind fester Bestand-
teil der Lebensplanung —, sondern eine Erweiterung, die sichtbar ist in der
Selbstverstindlichkeit der weiblichen Berufstitigkeit und einer méannli-
chen praktischen Verantwortung fiir den Haushalt und die Kindererzie-
hung. Ehe und Kinder — der Vorstellung nach zumeist zwei, die sorgfiltig
erzogen werden; eine Planung, die dem Projekt des sozialen Aufstiegs ent-
spricht (Bourdieu 1982: 530) — sind ausnahmslos fester Bestandteil der Le-
bensplanung, die wiederum durch die Islamisierung bestirkt wird. Zentra-
ler allerdings erscheint die Intention der Symmetrierung der Machtbezie-
hungen zwischen den Geschlechtern. Hinsichtlich der Partnersuche wer-
den Vorkehrungen getroffen, um zu vermeiden, sich an einen traditionell
eingestellten Mann zu binden und sich von ihm traditionalisieren zu las-
sen. In den Ehen sind praktische Politiken des Ausgleichens ersichtlich,
aber im Kern steht nicht Gleichheit in der Form von Parallelitit mit der
Gefahr »Selbstentfaltung, den Griff nach den Sternen des Ichs ... gegen
Familie auszuspielen« (Beck/Beck-Gernsheim 199o: 11), sondern in einer
Form von Reziprozitit und Anerkennung des Anderen, eines partikular-
persénlichen und zugleich universalisierten Anderen. Das bildet fiir die
jungen Frauen den Gegensatz zu einer traditionellen, auf stereotypen Ge-
schlechterrollen und soziale Exklusion durch véllige >private< Abgeschlos-
senheit beruhenden Form.

Zentral ist nicht die Aufhebung der Geschlechterrollen, sondern ihre
Reorganisierung, ihre Enttraditionalisierung durch die Aufhebung einer
als traditionell definierter Ungleichheit. Sozialisierter, verinnerlichter Ha-
bitus des »connective self« (Joseph), die Idee gleicher individueller Rechte
und islamische Moral als Technik der Kontrolle verbinden sich zu einem
Geschlechtermodell der »Stilistik der Existenz zu zweit« (Foucault). Weib-
liche Anspriiche auf Gleichheit und Anerkennung werden in der Konstruk-
tion des konjugalen islamischen Paares abgesichert. Partner werden in
eine enge Beziehung gesetzt durch eine iiber Rechte und Pflichten defi-
nierte >Betriebseinheit« Ehe plus Familie, an der beide zu arbeiten haben,
die aber auch, wenn das Zusammenspiel nicht funktioniert oder wenn ei-
ner systematisch die Regeln bricht, wenn keine Liebe und kein Respekt
mehr da sind, auflésbar ist. Damit stehen die Subjekte als personliche Tri-
ger dieser Einheit im Vordergrund. Der Islam definiert den Rahmen fiir
eine reflektive Partnerschaft, die getragen wird von einer Ethik der Verant-
wortung, die sich sowohl von der Idee einer traditionellen Geschlechterrol-

260

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VI. D1k ISLAMISIERUNG DER GESCHLECHTERBEZIEHUNG

len-Ehe mit ihren ssubpersénlichen« Machtdifferenzen wie von einer Indi-
viduen-Ehe mit ihrer >hyperpersénlichen< Zentrierungen absetzt. Diese
Partnerschaft bedingt einander dhnliche Subjekte mit vergleichbaren Ka-
pazititen an habituellem und kulturellem Kapital sowie Bildungskapital,
deren Akkumulation im Zeichen symbolischer Auseinandersetzungen um
die soziale Position fiir sich und die Nachkommen steht.

Es handelt sich um einen Prozef, der beide Geschlechter einschlief3t.
Auch den jungen islamisierten Mannern, jedenfalls einem Teil von ihnen,
ist offenbar daran gelegen, das traditionelle Geschlechtermodell zu tran-
szendieren. Offensichtlich ist aber auch, daf3 es sich nicht um einen auto-
matisch ablaufenden Prozefl handelt, sondern um lokale Auseinanderset-
zungen um alltagsweltliche Partikel und um intersubjektive Aushandlun-
gen. Aus der Sicht der Frauen sind es vor allem sie, die Frauen, die die
Asymmetrien aufspiiren, benennen und in eine gerechte Praxis islami-
scher Ethik tberfithrt sehen wollen. Das bedeutet die Zuschneidung
minnlicher Privilegien, die als nicht islamisch gelten, auf ein weibliches,
ein strikter kontrolliertes Maf. Aufzeigbar ist es an situativen Praktiken.
Dazu gehort die ethische Verantwortung, verstanden als »Sorge um sich
selbst« (Foucault), die sich auf andere auszudehnen hat, sich zum Beispiel
nicht in 6ffentlichen Schwimmbidern erotischen Anfechtungen durch
kaum bekleidete fremde Frauen auszusetzen und in 6ffentlichen Riumen,
wie es gewdhnlicherweise von den Frauen verlangt wird, Selbstdisziplin zu
tiben und, wie im Koran formuliert, den »Blick zu Boden zu richten« statt
ihn auf anwesende Frauen und Midchen zu heften. Die Techniken islami-
scher Dezenz gelten somit weitgehend fiir beide Geschlechter. Symmetrie-
rung durch freiwilligen Verzicht und wechselseitige Anerkennung der Ver-
antwortungen und Pflichten ist der eine Teil. Der andere ist die Anerken-
nung des weiblichen Parts, soziale Verantwortung fiir die Kinder, fir die
Muslime, fiir die Klasse, fiir die Gesellschaft, fiir sich selber als effizienter
Akteur in diesen Bindungszusammenhingen zu tragen, sich als pflichtbe-
wufite, transzendierungsbereite, entscheidungs- , vergleichs- und diskurs-
fihige und deshalb anerkennenswerte Individuen zu definieren sowie ent-
sprechend zu handeln.

Fiir die Frauen bedeutet der Riickgriff auf den Propheten, der wie eine
Frau es formulierte, »Frauen nie etwas Schlechtes angetan« hat, und der
die Prinzipien islamischer Gerechtigkeit verkorpert, Sicherheit. Er verleiht
ihnen einen Interventionsrahmen zur Artikulierung und Verteidigung
weiblicher Interessen. Er lif3t sie erkennen, wo Machtspiele ansetzen. Thre
Bindung an den Islam macht sie zu legitimen Akteuren gegen symbolische
Gewalt in den zwischengeschlechtlichen Beziehungen, aber sie erzeugt

261

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

auch Unsicherheiten. Auch wenn sich, wie Al-Azmeh (1996: 13f.) anmerkt,
die gegenwirtige Idee Islam in den westlichen Metropolen als eine Art >Is-
lam light< unter der Ausblendung vormoderner Hierarchisierung darstellt,
so bleiben kritische Aspekte tibrig. So gestattet zum Beispiel der Islam Be-
ziehungen islamischer Minner zu nicht islamischen Frauen, aber nicht
umgekehrt. Die Wahlmdglichkeiten der Midnner an méglichen Partnern
sind somit hoher als die der Frauen. Diese miissen nicht nur die Bedin-
gung der Konversion stellen, sondern sie haben iberdies durch die islami-
sche Dezenz, die Politik der Einschrankung des Begehrens und der Exklu-
sivitit fiir den Ehemann Wettbewerbsnachteile. Zwar mag es gelingen,
sich einen fiir die Familie sorgenden Ehemann zu modellieren, aber ver-
breitet ist die Furcht, diesen an eine attraktivere Frau, zumal eine, die nicht
an den Islam gebunden ist und die ihre Attraktivitit voll ausspielen kann,
zu verlieren. Die multikulturelle Gesellschaft birgt somit unkontrollierbare
Gefahren. Man kann die Ehe, die Familie von innen festigen, aber gleich-
wohl besteht eine Involvierung in das dsthetische Regime der Konsumge-
sellschaft und ihre Bilder und Mafstibe weiblicher Attraktivitit. Dem ste-
ten Vergleich ausgesetzt sind es nicht nur die >inneren Werte<, Moral und
Ethik, die eine erfolgreiche Paarbeziehung erzeugen, sondern auch eine
profane Sorge um den Kérper, um die personliche Attraktivitit und Kon-
kurrenzfihigkeit. Islamisierung bedeutet, wie vermutet werden kann, und
dieser eine Aspekt ist wahrscheinlich nur ein Hinweis darauf, kein Ruhe-
kissen, das >Leben gemiR des Islam« kein zu erreichender Zustand, son-
dern ein ProzeR, der in steter Auseinandersetzung mit einem >AufRens, mit
anderen Dynamiken und mit anderen Personen steht.

262

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. IsLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT —
EINE THEORETISCHE EINBETTUNG

In den vorangegangenen Kapiteln ist in verschiedenen Beziigen deutlich
geworden, daf} die Islamisierung der jungen Frauen ein Prozef ist, der
sich tiber mehrere Felder erstreckt. Der Islam, so wie sie ihn verstehen und
praktisch umsetzen, bildet eine Art Scharnier fiir eine doppelte Transfor-
mation, doppelt in dem Sinne, daf3 sie im Innern, fiir sich, bezogen auf das
Selbst, stattfindet und zugleich nach auflen, an die anderen, gerichtet ist.
Erst beides zusammen konstituiert Anerkennung. Unter dem Regime ei-
nes modernen Islam findet eine Selbsttransformation statt: Das authenti-
sche Selbst wird gefunden durch eine, wie hiufig formuliert wird, Riick-
kehr zu den Wurzeln. Diese bekommen Gestalt durch Techniken der
Selbstdisziplinierung, die am Korper ansetzen, wie Beten einschlieftlich
der Reinigungsprozeduren, Fasten, Kontrolle des Essens, der Kérperhal-
tung, des Verhaltens. Uberdies erschlieRen sich diese Wurzeln durch ein
ethisches Ordnungssystem, das ethnische Habitualisierungen absorbiert
und zwar teils durch Aufwertung und Sinnanreicherung, teils durch Neu-
tralisierung und teils durch Tilgung. So wird das Tragen des Kopftuches
umgedeutet vom bloRen Zeichen der Geschlechterhierarchie, der ethni-
schen Kontrolle (Anerkennung durch die Nachbarn der gleichen ethni-
schen Abstammung) oder des Lebenszyklus (Status der Verheirateten) zur
weiblichen ethischen Handlung. Es erfolgt eine Verweigerung der Repro-
duktion traditioneller Weiblichkeit in der Anerkennung viterlicher, miit-
terlicher oder eheminnlicher Kontrolle. Hier finden Ausbriiche statt, die
aber keine offenen Rebellionen sind, sondern sehr geordnete Umschich-
tungsprozesse, die auf Selbststeuerung und Veridnderung von Machtbalan-
cen zielen und die sich in alltagsweltlichen Interaktionen reifizieren. Ser-
pils Konflikt mit den Eltern um das Tragen der Hose, von den Eltern als
Grenziiberschreitung, von ihr als im islamischen Sinne korrekt gedeutet
und von praktischen Erwigungen begleitet (bequemer, bedeckter, angegli-
chener), oder Giilays Auseinandersetzung um das islamisch korrekte Es-
sen, von den Eltern als Ubertreibung abgetan und in ihren Augen sowohl
ethische Pflicht wie Anerkennung ihrer Person (vgl. Kapitel II) sind Bei-
spiele fiir Mikrostrategien, die ausgehend von der Idee der Selbstsouveri-
nitit auf die Wandlung von Beziehungen zielen und durch die die prakti-
sche Anerkennung des sich steuernden Selbst erfolgt. Die Idee der
Selbststeuerung schlieflt immer auch die Beziehungen zu den anderen
ein. Kein Bruch erfolgt, keine blofle Abnabelung, sondern eine Umord-

263

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

nung durch Aushandlungen in der Interaktion. Zu beobachten ist ein dop-
pelseitiger Prozefl: Einererseits besteht eine Radikalisierung der Formen,
die sich je nach persénlichem biographischen Verlauf, das heifdt, ob eine
islamische Erziehung vorliegt und in welcher Weise diese erfolgte, in je-
weils verschiedenen Ausprigungen einer islamischen Hyperkorrektheit
niederschlagen. Andererseits ist die Tendenz des essentiellen Wandels in
der Tiefenstruktur nicht zu tibersehen. Die Idee des weiblichen Selbst, das
die jungen Frau prasentieren, unterscheidet sich in ihrem Aufbau nicht
wesentlich von dem ihrer nicht islamischen Altersgenossen. Nur wird die
islamische Ethik hinzugefiigt, und zwar mit einer antitraditionellen Refe-
renz, die einerseits die Entgrenzung des Weiblichen und andererseits die
Begrenzung des Mannlichen enthilt. In diesem Zusammenhang verbindet
sich, wie in Kapitel VI angefiihrt, die islamische Ethik mit weiblichen Rech-
ten und Anspriichen, die auf einer disziplinierten Minnlichkeit und der
Entsagung traditioneller lokaler Privilegien aufliegen. An diesem Punkt
wird deutlich, dal die Rhetorik von der Riickkehr zu den Wurzeln nicht
eine Art Verséhnung mit der Lebensweise der Eltern bzw. mit einer beste-
henden, wie auch immer wahrgenommenen traditionellen Ordnung be-
deutet. Hierfuir gibt es, wie das fiinfte, sich mit den Miitter auseinanderset-
zende Kapitel dieser Arbeit, deutlich herausstellt, keine Ankniipfungs-
punkte. Die Wurzeln beziehen sich auf eine ideale Kultur, die in dieser
Form nicht wiederbelebbar, sondern eine Projektion fiir Steuerung, Ord-
nung und Identitit ist.

Riickkehr zu den Wurzeln als Metapher fiir eine legitime Selbstkonsti-
tution und Selbststeuerung steht aber trotz der Betonung des souverinen
Individuums nicht in einem unabhingigen sozialen Kontext oder in einem
vollig kontrollierbaren Subkontext. Diese Riickkehr erfordert deutlich eine
disziplinierte und kontinuierliche Reflexion und Erarbeitung, die im all-
tagsweltlichen Dialog und mehr noch in alltagsweltlichen Interaktionen
stattfindet. Mit den anderen zu reden ist, wie in einzelnen Darstellungen
herauskommt, sicherlich sinnvoll. Aber wirklich nachhaltig sind die prakti-
schen Handlungen. Es gentigt nicht, zu erzdhlen, daf der Islam im Grun-
de keine Frauen unterdriickt, sondern die hin und wieder mit den anderen
gerauchte Zigarette, die tiberdurchschnittliche Leistung am Arbeitsplatz
oder in der Schule — alles kleine Akte mit grofer symbolischer Bedeutung,
die durch die Handhabung von Syntheseleistungen die Selbstsouverinitit
anzeigen — erzeugen Anerkennung. Die Auffiihrung dieser kleinen Akte
der Angleichung und der symbolischen Beherrschung des Eigenen und
des Anderen ist nicht nur eine lissige Demonstration des »Sitzens auf al-
len Stithlen« (Otyakmaz 1996), sondern auch ein doppelter Zwang. Die

264

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

Selbstaffirmation als moderne islamische Frau jenseits traditioneller Bah-
nen und der Spagat zwischen 6konomischen Zwingen und multikulturel-
len Differenzzwingen dringt auf >post-assimilatorische« Taktiken in einer
Okonomie von Differenz und Anerkennung. Dieses 1Rt sich aus den Er-
zihlungen im Zusammenhang mit der Schule und dem Arbeitsplatz, wie
im dritten und vierten Kapitel dargelegt, schliefen.

Alles in allem zeigt sich, um es kurz auf den Punkt zu bringen, die Isla-
misierung der jungen Frauen als Identititspolitik, die zwischen reflektier-
ter Selbsttransformation, ethnischer und geschlechtlicher Essentialisie-
rung rangiert und auf Veridnderungen der sozialen Position synchron in
verschiedenen Aushandlungskontexten zielt. Klasse, Ethnie, Geschlecht
und Selbst sind die Kategorien, von denen man ausgehen muf3, um eine
theoretische Perspektive fiir den Prozefl der Islamisierung unter den Be-
dingungen des zwischen Differenz und Inklusion aufgespannten Multi-
kulturalismus zu entwickeln. Diese Kategorien bilden den Aktionsrahmen,
der die subjektiven, auf innere Gefiihlslagen hinweisenden Begriindungen
zur persénlichen Islamisierung erzeugt. Klasse, Ethnie, Geschlecht und
Selbst sind die grundlegenden Markierer von Kultur und Differenz (Wall-
erstein 1990). Im Verlauf der 19goer Jahre sei, so Henrietta Moore (2000:
1131f.), festzustellen, dafl »the demand for the recognition of differences
grows almost exponentially.« Zunehmend seien lebensgeschichtlich spezi-
fische soziale Situierungen entdeckt worden, fiir die soziale Gerechtigkeit
eingefordert werde und die das Selbst unter einen Zugzwang setzen, seine
eigene Situierung prizise zu erfassen, um nicht von anderen Positionie-
rungen vereinnahmt zu werden. Die biographischen Erzihlungen der isla-
misierten Frauen sind ausgehend von dieser Perspektive als Indikatoren
fiir das EinflieRen von Differenz und Anerkennung als Regime der Selbst-
konstitution iiber die Markierungen Klasse, Ethnie, Geschlecht und Selbst
in Lebenswelten zu lesen. Sie vermitteln dieses, ihr Alltagsleben betref-
fend, aus einem subjektiven Blickwinkel heraus. Dessen Einstellung aber
bildet sich auf einem Hintergrund von Macht und Wissen heraus, der in
den Erzihlungen in Bruchstiicken nachzuvollziehen ist. Die nachfolgen-
den Ausfithrungen verstehen sich als eine Moglichkeit, diese Bruchstiicke
soziologisch einzubinden und fiir diesen spezifischen Fall einen Dialog
zwischen Subjekt und Struktur, zwischen multikulturellem Diskurs und
praktischer Differenz aufzuzeigen.

265

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Islamisierung und soziale Klasse

Die soziale Klasse ist eine der Hauptgeneratoren von Identitit. » Post-tradi-
tionelle Klassengesellschaften« (Eder 1993) sind gekennzeichnet durch
eine Vielzahl koexistierender und kompetitiver Klassenfraktionen, die in
der Beziehung einer »Dialektik um réclassement und déclassement«
(Bourdieu 1982: 2771) miteinander verbunden sind. Uber eine Vielzahl von
materiellen und immateriellen Zeichen stehen sie in einem auf Distinkti-
on zielenden Spiel von Selbstaffirmation und Abgrenzung. Die Personen,
die man diesen Klassen zuordnen kann, sind habituell trainierte Akteure in
»einem sozialen Spiel« (Bourdieu/Wacquant 1995: 148), in dem Zeichen-
und Handlungsschemata in praktisches und intuitives Wissen »below the
level of explicit representation and verbal expression« (Bourdieu 1985: 728)
eingebettet sind. Anhand auch unscheinbarster Details erkennen und defi-
nieren sie die anderen und sich selbst in ithrem sozialen Rang, geben sie
sich selbst unwillkiirlich zu erkennen. Sie sind Reproduzenten wie Produ-
zenten klassenspezifischer Lebensstile, in denen sich soziale Machtverhilt-
nisse, individuelle wie gemeinsame Aspirationen, Lebensldufe, Laufbah-
nen widerspiegeln. Und sie sind Teilnehmer in einem Spiel, dessen Regeln
sie anerkennen und in dem sie vielfiltige Strategien nutzen, um ihre Posi-
tionen zu halten oder zu verbessern (Bourdieu/Wacquant 1995: 149). Jede
Klasse ist definiert durch eine spezifische Verteilung von verschiedene Ka-
pitalarten, die einander stiitzen und miteinander konvertierbar sind. Dazu
zihlen »inkorporiertes Kapital (Habitus)«, »das objektivierte Kapital (sozia-
le Merkmale)«, konomisches Kapital, Bildungskapital und in enger Bezie-
hung zu ihm stehend, kulturelles Kapital (Bourdieu 1982:195, 229f., 230)
sowie symbolisches Kapital (Prestige, Reputation, 1993: 230). Jeder Klas-
senakteur ist somit {iber eine spezifische Akkumulation dieser Kapitalarten
und symbolischen Zeichen definiert.

Verschiedene Kritiker haben darauf verwiesen, daf} dieses Klassenmo-
dell trotz des inhirenten Konkurrenzprinzips insbesondere durch die Kon-
zeption des Habitus als des Verinnerlichten, Einverleibten, den Kreislauf
der Reproduktion festschreibend kaum sozialen Wandel zu erkliren ver-
mag. Dennoch zeigen sich Wandlungsdynamiken in einer Inflation der
Zeichen der Abgrenzung, etwa wenn ein distinktives Gut absinkt zur Mas-
senware und der gute Geschmack, die feine Lebensart sich neue Objekte,
neue Schranken, neue Abstinde suchen mufl. Ein zweiter Dynamisie-
rungsfaktor ist die Konkurrenz im Mittelklassebereich durch die Emergenz
neuer Berufsgruppen, die iiber die Auskleidung mit einem spezifischen
Habitus und Lebensstil auf Selbstbehauptung und damit gleichzeitig Ab-

266

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

wertung der anderen zielen (vgl. Eder 1989; Lash 1993; Calhoun 1993;
Miiller 1986; Stauth/Turner 1988).

Aufstiegsambitionen einzelner Akteure sind (als Ambitionen von Indi-
viduen wie von organisierten Gruppen) durchaus realisierbar, aber kontrol-
liert durch eine Serie homolog operierender »magical boundaries«
(Bourdieu 1991: 122) verschiedener Art. Diese reichen von inkorporierten
Verhaltens- und Klassifizierungsmustern bis hin zu staatlich organisierten
Distributionsmechanismen, die ein anerkanntes System »sozialer Es-
senz«, das nahezu jeden an seinem sozialen Platz hilt und ihn veranlafdt
zum »acting in keeping with one’s essence and nothing else« (ebd.: 120),
reproduzieren. Eine der prominenten Figuren in Bourdieus Modell ist der
aufsteigende Kleinbiirger, der mit einem seinem Ausgangspunkt entspre-
chend relativ niedrigem inkorporierten Kapital und akkumulierten ande-
ren Kapitalarten eine hohere Position ansteuert und spezifische Strategien
zur Bewiltigung dieses Mangels heranziehen muf3. Bourdieu verweist da-
bei auf folgende typische Strategien: die Konvertierung der Kapitalarten,
indem der Mangel an inkorporiertem und sozialem Kapital ausgeglichen
werden kann durch Bildungskapital; die Ausbildung einer habitualisierten,
sich in starker Selbstkontrolle, Hyperkorrektheit und anderen asketischen
Praktiken zeigenden Aufsteigermentalitit; die Aneignung von kulturellem
Kapital (z.B. in der Form von Bildungswissen und Geschmack, sichtbar in
verschiedenen Konsumformen und -bereichen) und der Riickgriff auf
»symbolische Waffen« wie die Moral der Selbstlosigkeit, die Betonung der
ethischen Referenz (1982: 15ff.) bzw. eine »soziale Rationalisierung«, wie
sie unter »first-generation intellectuals«, die damit konfrontiert sind, »zwei
Teile ihres Lebens zusammenzufiigen« zu finden sind (Bourdieu/Eagleton
1992: 117). Einzelne Personen kénnen und miissen somit sozialen Aufstieg
bewiltigen. Dafiir stehen den Akteuren bestimmte Strategien, Techniken
und Instrumente zur Verfiigung, darunter Bildung und Bildungstitel. Un-
ter Umstinden erfolgt dieser Akt im Rahmen kollektiver Aufstiegsaspira-
tionen und -projekte als Klassenfraktionen, etwa im Falle neuer Berufs-
gruppen (zum Beispiel im Gesundheitsbereich), die um ihren Platz und
die Anerkennung benachbarter Fraktionen kimpfen miissen.

Identitit bedeutet bei Bourdieu stets soziale und praktische Identitit,
die sich aus der zugewiesenen bzw. erkimpften Position mit den anderen
Positionen im Horizont im sozialen Raum ergibt. Das gilt auch fiir ethni-
sche Identitit. Ethnizitit oder Regionalitit, Bourdieu macht hier keinen
prinzipiellen Unterschied, bildet eine weitere Klassifizierungslinie im be-
stehenden System der sozialen Ordnung. Allerdings tritt hier klarer zutage,
daf} »struggles over identity« die Klassifizierung und die Anerkennung der

267

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Klassifizierungskriterien zum Gegenstand der Auseinandersetzung ha-
ben, weil hier zusitzliche Strategien der Naturalisierung und Verobjekti-
vierung, die am Korper, am inkorporierten Kapital ansetzen, an der ande-
ren Mentalitit der anderen, der Kultur, an der Sprache, an der Geschichte,
greifen (vgl. Bourdieu 1991: 220). Der »Auslinderdiskurs< und der >Inte-
grationsdiskurs« sind unter dieser Perspektive nichts anderes als Naturali-
sierungsdiskurse, die unter dem Hinweis auf die Grenzen des als kulturel-
le Einheit definierten Nationalstaates somit der eigentlichen Nichtdazu-
gehorigkeit weisend, einen unteren sozialen Rang performieren und prak-
tisch bestitigen (Baubdck 1994; Kaschuba 1995; Matthes 1992; Radtke
1991).7

In den letzten Jahren hat unter den Immigranten, vor allem jenen der
zweiten Generation, in der eine zunehmende Zahl an sogenannten »Bil-
dungsinlindern« mit hohen Schulabschliissen bzw. erfolgreicher deut-
scher schulischer Sozialisation (die Definitionen schwanken) und selbstin-
digen Unternehmern zu verzeichnen ist, eine Ausdifferenzierung einge-
setzt, die bislang kaum systematisch Gegenstand sozialwissenschaftlicher
und kultursoziologischer Untersuchungen sind (vgl. Caglar 1997; Roosens
1989: 138f.; Miiller 1995; Sen/Goldberg 1994; Zentrum fiir Tiirkei-studien
1995a). Die Neo-Muslimas zihlen weitgehend zu ebendieser Kategorie der
Bildungsinlinder, kénnen aber aufgrund ihres spezifischen Kapitaleinsat-
zes analytisch als Vertreter einer spezifischen Klassenfraktion aufgefafRt
werden. Klassen und Klassenfraktionen sind mit Bourdieu zu verstehen als
»classes on papers, als logische Klassifikationen. Sie setzen sich nach
Wahrscheinlichkeitsgesichtspunkten zusammensetzen aus

»sets of agents who occupy similar positions and who, being placed in similar condi-
tions and submitted to similar types of conditioning, have every chance of having si-
milar dispositions and interests, and thus of producing similar practices and adop-
ting similar stances« (Bourdieu 1993: 231).

Thren biographischen Verliufen, funktionalen Qualifikationen und Aspira-
tionen nach entsprechen die islamisierten Frauen nicht mehr dem >Gastar-
beiter-Rangs, den sie im iibrigen sehr wohl der Elterngeneration zuerken-
nen. Ihre spezifische srelative Position< im sozialen Raum hat sich
aufwirtsmobil verdndert, sie haben eine >magische Grenze« in Richtung
Verbiirgerlichung tiberschritten. Thre soziale Identitit hat begonnen, sich
den objektiven Kriterien nach zu verdndern, aber sie gelten dem Habitus
und dem sozialen Kapital nach noch immer als >Auslidnders, als >Gastarbei-
ter< (vgl. Waldhoff 1995). Diese Feststellung impliziert, dal man von ei-

268

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

nem schrittweisen und ungleichmifligen Prozef der Transformation der
Selbstidentitit innerhalb verschiedener sozialer Felder und in verschiede-
nen Machtlagen ausgehen mufl (McNay 1999: 110f.). Das bedeutet zum
anderen, daf} die Frauen eine »Arbeit der Reprisentation« leisten miissen,
um sich vom zugewiesenen Platz abzukoppeln und ihre »vision of the
world or the vision of their own position in this world« (Bourdieu 1993:
234) sichtbar machen miissen. Diese Reprisentation erfolgt tiber Zeichen-
produktion auf der Alltagsebene, die zusammengeht mit der Mobilisier-
ung von Kapitalarten zur Kompensation der fehlenden »Wihrungen«
(Bourdieu 1982: 229). Hierbei ist zu berticksichtigen, daft die Situation der
Vereinzelung (im hoéheren Bildungssystem, im Betrieb) spezifische am
einzelnen, an seinem Kérper und seiner »>Seele« ansetzende Strategien er-
zeugt und weniger organisierte kollektive Formen.”

Insbesondere zwei Strategien sind zu nennen: die Rationalisierung des
inkorporierten Habitus durch professionsbezogenes und starke Selbstkon-
trolle beinhaltendes Training in Richtung einer peniblen »Angestelltenkul-
tur« (Adorno 1964: 20) und Akte der symbolische Produktion. Das beinhal-
tet sowohl die Organisation nach auflen, zum Beispiel durch Perfektionie-
rung der beruflichen Leistung, als auch durch die Perfektionierung einer
disziplinierten, auf personliche Ethik verweisende korperliche Erschei-
nung wie die Organisation der Beziehungen nach innen in bezug auf die
eigene Klassenfraktion. Diese muf, um sich selbst zu affirmieren, um er-
kannt und anerkannt zu werden, einen klassenspezifischen Habitus, einen
entsprechenden Lebensstil, eine methodische Lebensfithrung (Weber
1922: 536ff.) entwickeln. Hier wird der Islam, zusammen mit Bildungska-
pital, in einer spezifischen methodischen Perzeption, Praxis und Reprisen-
tation bedeutsam als kulturelles und symbolisches Kapital. Er re- prisen-
tiert die eigene Vision von der Welt, die mehr und wertvoller, authentischer
ist, als sich, wie alltagssprachlich formuliert, blof den Deutschen anzupas-
sen, die einen aber doch nie als gleichwertig anerkennen, selbst wenn der
Korper und die iiberpriifbaren Qualifikationen einen nicht verraten, weil
die eigene Genealogie die Abstammung aus einer muslimischen Arbeiter-
familie untilgbar enthilt. Er reprisentiert aber auch eine deutliche Distink-
tion gegentiber Volksislam und habituellen Merkmalen, die den unteren
sozialen Schichten zuzuordnen sind. Er materialisiert eine Authentizitit,
die dem Diversititsparadigma des Multikulturalismus entspricht, die aber
deutlich eine andere, eine >besseres, eine reflektiertere, eine selbstkontrol-
liertere ist als jene von der symbolischen Macht benannte und in die eigene
Wahrnehmung aufgenommene ethnische rangniedrige. SchlieRlich macht
der Islam, der fundamentale Islam der Griindungsphase, der >wahre« Is-

269

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

lam, eine Reihe von Praktiken, von Selbsttechnologien (vgl. Foucault 1993)
verfuigbar, iiber die, homolog in verschiedenen Kontexten, Lebensstil und
Habitus produzierbar ist, und zwar in jenen Formen, die dem Zwang zur
Krifteakkumulation sozialer Aufsteiger mit knappen Ressourcen ent-
spricht (vgl. Bourdieu 1982: 528f.). Die Islamisierung ist damit, auch wenn
man sie als Fundamentalisierung bezeichnet?®®, nicht aufler der Ordnung,
sie arbeitet nicht gegen die Ordnung, sondern ist der Ordnung gemiR. Sie
folgt ihren Konstitutionsbedingungen und Polyvalenzen. Sie befindet sich
komplett im Rahmen der bewufiten und unbewufiten Strategien, die bei
einzelnen Akteuren und Gruppen Anwendung finden zur Positionsinde-
rung im Ubergang vom unteren sozialen Raum in den des Kleinbiirger-
tums.

Geschlecht, Multikulturalititsdiskurs und Bediirfnisdefinition

Geschlecht bildet neben Klasse die zweite bedeutende Kategorie sozialer
Identitit. Es besteht eine Vielfalt an kontroversen theoretischen Perspekti-
ven iber >Gender-Identitit< im Allgemeinen (vgl. Benhabib et al. 1993;
Docekal-Nagl 1999) sowie in der Verbindung von Geschlecht und Ethnizi-
tit (vgl. Anzaldua 1987; Trinh 1988). Es wiirde den Rahmen dieser Arbeit
sprengen, sie in einen engeren Bezug zum Islam zu setzen. Statt dessen
beschrinke ich mich auf die eng eingegrenzte spezifische Frage nach den
Mechanismen, die Frauen, und gerade Frauen als islamische Akteure, in
Erscheinung treten lassen. Ausgehend von den vorliegenden biographi-
schen Erzihlungen schieben sich zwei Zusammenhinge in den Vorder-
grund: erstens der der Klasse als Situierungsmoment weiblicher Identitit
und zweitens der der Multikulturalititsdiskurse als Teil einer »politics of
performativity« (Yeatman 1994) mit spezifischen Effekten fiir die (Selbst-)
Definition als weibliche Angehdérige aus einer Migrantenfamilie mit isla-
mischen Hintergrund bzw. als Muslima. Klasse, Nationalstaat und Ge-
schlecht sind unter den modernen und postmodernen biopolitischen Er-
fordernissen eng miteinander verkniipfte Variablen. Konzept und »culture
of citizenship« (Yeatman 1994: 78) definieren Personen nach Klassen- und
Geschlechtszugehorigkeit und wirken auf ihre Selbstaffirmation und ihre
Mechanismen der Selbstaffirmation, die sich am Ideal des Biirgers orien-
tieren und bis in ihr Innerstes wirken.

270

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

Die Klassendimension

Hinsichtlich der Interdependenz von Klasse und Geschlecht 1if3t sich
zunichst an Bourdieus Ausfithrungen anschliefen. Demzufolge ist nicht
nur jedes Ding, jede Geste, jeder Gedanke, jede Priferenz in die Produkti-
on und Reproduktion der symbolischen Ordnung und ihrer Regeln ver-
strickt und durch eine Zeichenfunktion im sozialen Spiel ausgezeichnet,
sondern ebenso Korper, Geschlecht und Geschlechterbeziehungen. Aus
der distinktionstheoretischen Perspektive sind zwei Ebenen zu unterschei-
den: eine generelle Geschlechterordnung mit einer habitualisierten, in
Korper und Alltagspraktiken verankerten Essentialisierung und Hierarchi-
sierung (Bourdieu 1997)* und eine klassenspezifische Ordnung, in der
sich die generelle Essentialisierung in klassengemifie Variationen trans-
formiert. Die Vorstellungen von Minnlichkeit und Weiblichkeit sowie die
Gestaltung der Beziehungen zwischen den Geschlechtern sind ein Kernbe-
standteil der Klassenaffirmation. An ihnen wird die Zugehorigkeit zu einer
Klassenfraktion erkennbar:

»... eine Klasse definiert sich wesentlich auch durch Stellung und Wert, welche sie
den beiden Geschlechtern und deren gesellschaftlich ausgebildeten Einstellungen
einrjumt. Darin liegt begriindet, warum es ebenso viele Spielarten der Verwirkli-
chung von Weiblichkeit gibt wie Klassen und Klassenfraktionen, und warum die
Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern auf der Ebene der Praxis wie der Vorstel-
lungen innerhalb der verschiedenen Gesellschaftsklassen hochst unterschiedliche

Ausprigungen annimmt« (Bourdieu 1982: 185).

Bourdieu schreibt diesen Aspekt theoretisch nicht weiter, fithrt diesen Ge-
danken in den »Feinen Unterschieden« aber im Zusammenhang mit der
Beschreibung einzelner Klassenfraktionen mit, etwa durch den Verweis
auf empirische Befunde bzw. Interviewausschnitte (z.B. 1982: 542ft.). Ein
Gedanke in diesem Zusammenhang ist, da die Wahl des Ehepartners
Auswirkungen hat auf den Einsatz und die Verfiuigbarkeit nicht nur des
Skonomischen und sozialen, sondern auch des ererbten und erworbenen
kulturellen Kapitals (1982: 186f.), wodurch selbst eheliche Allianzen unter
modernen Bedingungen strategische Bedeutungen haben. Die theoreti-
sche Ausgangslage ist wenig elaboriert und auch im Rahmen feministi-
scher Forschung nicht ausgearbeitet.®> In dieser Studie zeigt sich dieser
Aspekt in der sorgfiltigen Auswahl von Ehegatten, in den entwickelten Kri-
terien zur Unterscheidung von seriésen Muslimen und sich verstellenden
Traditionellen, in dem groflen Wert, der auf gleiches Bildungs- und Wis-
sensniveau gelegt wird, aber auch in der Bereitschaft, Ehen aufzuldsen,

271

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

wenn sich von ihnen ungewollt traditionelle Rollenstereotypen herausbil-
den. Nur die konjugale Ehe bietet den jungen Frauen den Rahmen, ihr
Identitdtsprojekt im Hinblick auf das Selbst und im Hinblick auf die sozia-
le Anerkennung weiterzufithren. Dazu gehort auch die alltagspraktische
Umformung der symbolischen Gewalt in der Ehe.

Andere Arbeiten weisen darauf, dafl Geschlecht und Geschlechterbe-
ziehungen ganz zentrale Zeichen in den Wahrnehmungs- und Klassifizie-
rungsschemata sind, indem ihre Ausprigungen die Position einer Gruppe
in einer sozialen Ordnung oder im Kontext von Gruppenbeziehungen legi-
timieren (z.B. Bohnsack 1989; Theweleit 1980; Said 1981). Sie bilden in der
Konnotation mit Gleichheit und Gerechtigkeit ein Kriterium der »nominel-
len Identitit« (Bourdieu 1982: 7750), der Bewertung und Hierarchisierung.
Die Ausprigung der Geschlechterbeziehung ist somit stets auch ein Zei-
chen der Klassenzugehdorigkeit. Niedriger sozialer Rang >zeigt sich« iiber
nicht egalitire Geschlechterbeziehungen. Sie bilden den Kern eines Gast-
arbeiter-Stigmas, indem >die Tiirkens, >die Muslime< wesentlich tiber ihre
Geschlechterrollen definiert werden. Margret Jiger (1996: 11) verweist dar-
auf, »daf sowohl im Alltag als auch in den Medien mit dem Verweis auf
patriarchalisches und/oder sexistisches Auftreten von Einwandern gegen-
tiber Frauen hiufig die Ablehnung dieser Menschen begriindet wird«.
Gleichheit zwischen den Geschlechtern gilt als Kennzeichen des demo-
kratischen Biirgers. Dieses haben, wie verschiedentlich zum Ausdruck
kommt, auch die jungen Minner erkannt. Es ist nur die Frage, ob sie sich
intern daran halten oder dieses Prinzip lediglich zum Gegenstand 6ffentli-
cher Rhetoriken machen, der von den Frauen genauer untersucht sein will.

Die politische Dimension

>Geschlechterverhaltens, soziales Geschlecht steht im Zentrum der
Wahrnehmung und Erzeugung sozialer Hierarchisierung, die auf spezifi-
sche Art das Subjekt Maddchen/Frau einkreist. Analog zur lebensweltlichen
Ebene sind Midchen und Frauen mit islamischen Hintergrund sowohl in
der >Auslinderforschung« wie auch in multikulturellen Diskursen viktimi-
siert: als Opfer ihrer kulturellen Herkunft, als Opfer minnlicher Interes-
sen. Sie sind definiert tiber Beschrinkung und die Ohnmacht, sie aufzuhe-
ben. Individuelle Bediirfnisse bilden dabei einen durch Macht und Wissen
bearbeiteten Gegenstand, von dem ausgehend sich tiber Diskurse und
Praktiken bis in alltigliche Interaktionen und Selbstbeschreibungen hin-
ein Essentialisierungen der Bediirftigen entfalten. Middchen und Frauen
gelten als diskriminierte Personen, deren Bediirfnisse systematisch mif-
achtet werden, diejenigen, die im Vergleich zu nicht-islamischen

272

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

Gleichaltrigen kaum etwas »diirfen« (Granato 1994: 104f.; Neumann 1981;
Rosen/Stuwe 1985). Bezeichnungen wie »verkaufte Briute« (Baumgart-
ner-Karabak/Landesberger 1978) oder »Handelsware« (Konig 1989: 309)
sind Metaphern, die wohl am deutlichsten die Definition einer negativen
ethnisch-islamischen Kultur vermittelt iiber die Geschlechterbeziehungen
zum Ausdruck bringen, wihrend dezentere Diagnosen auf eine erschwerte
Herausbildung von Selbstidentitit zwischen den Anforderung zweier Kul-
turen hinauslaufen (Riesner 1990).5

Die sich in der Bundesrepublik Deutschland in den frithen 199oer Jah-
ren entfaltenden, von den einen als zu liberal und von den anderen als zu
verhalten kritisierten Multikulturalitidtspolitiken und -diskurse, die sich vor
allem um die Frage der Einbiirgerung bewegten und zu einer Verschie-
bung von Auslindern zu Minorititen gefiihrt haben, laufen, wenn man die
biographischen Verldufe der jungen Frauen in ihrer zeitlichen Perspektive
betrachtet, parallel zur Islamisierung der zweiten Immigrantengeneration.
Auch sie griinden sich auf ein Konzept von Bediirfnissen. Die Organisation
kultureller Bedtirfnisse und die Anerkennung von Differenz stehen im
Kontrast zur Vorstellung des homogenen Nationalstaates, aber der Radius
von organisierter Differenz findet seine Begrenzung am »gemeinsame(n)
Wertehorizont« (Taylor 1993). Dieser muf freilich erst bestimmt werden,
so dafl Fragen nach den Grenzen virulent werden (vgl. Zizek 1997). Auffil-
ligerweise zirkuliert in politisch orientierten Diskursen, die die Wertfrage
behandeln, der Islam als Beispiel zur Illustrierung der Grenzen des Multi-
kulturellen und zwar im Ruickgriff auf Geschlecht und Geschlechterver-
hiltnis. Das zeigen folgende Beispiele, die sicherlich nicht mehr als Mikro-
bestandteile in einem breiten Diskursrahmen darstellen, gleichwohl auf
eine »Macht/Diskurs-Matrix« (Frazer 1993: 69) deuten, die zur Konstituie-
rung eines weiblichen islamischen Subjektes beitragen:

Daniel Cohn-Bendit, lange Jahre Leiter des Frankfurter Amtes fiir Mul-
tikulturelle Angelegenheiten, und Thomas Schmid zum Beispiel sehen die
»Nagelprobe fiir die multikulturelle Gesellschaft ... (im) ... Umgang der
Deutschen mit der moslemischen Minderheit« (1992: 306) und betonen
eine grundsitzliche »Parteinahme fiir die T6chter« im Falle einer personli-
chen Unterdriickung durch Eltern und Tradition, etwa im Falle von Verhei-
ratungen (ebd.: 312). Jiirgen Habermas verweist auf

»Konzeptionen des Guten, die autoritire Binnenverhiltnisse sanktionieren« und
fiigt hinzu: »Nétigenfalls miissen in Deutschland nicht nur die Rechte tiirkischer
Midchen gegen den Willen von Vitern, die sich auf Prirogative ihrer Herkunfts-
kultur berufen, durchgesetzt werden, sondern tiberhaupt individuelle Rechte gegen

273

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Kollektivanspriiche, die einem nationalistischen Selbstverstindnis entspringen«
(1996: 332).

Heiner Geiller (1996: 136f.), mit gleichem Argument und islamisch-exoti-
schem Beispiel, pladiert dafiir, dafl »wer zum Beispiel als fundamentalisti-
scher Moslem die Gleichberechtigung der Frau und die Religions- und
Glaubensfreiheit nicht akzeptiert, ... in Deutschland nichts verloren hat,
daf} »falsche Multikulturelle verlangen ..., daf} die Gleichberechtigung der
Frau in abgeschlossenen ethnischen Zirkeln innerhalb der Bundesrepu-
blik aufler Kraft gesetzt wiirde, daf} sozusagen ein Moslem aus Bottrop auf
dem Wege des Familiennachzugs dort einen Harem aufmachen kénnte«
und dafl auch die kulturellen Eigenarten Bestand haben, die gegen das
Erbe der Aufklirung, die Grund- und Menschenrechte und damit gegen
das Grundgesetz verstofien.

Auf der Suche nach den Grenzen multikultureller Politik erfolgt eine
Einbindung des Islam oder eines praziser eines Bildes des Islam in der
Funktion »of supplying a meta-discourse ... and transform ... claims within
a managerialist-functionalist rhetoric« (Yeatman 1994: 110). »Autoritire
Binnenverhiltnisse« (Habermas), die sicherlich in einigen Fillen faktisch
existieren, in anderen aber nicht (vgl. z.B. Nauck 1994), erscheinen als na-
hezu naturalisierte Zustéinde, in denen das Konzept eines weiblichen Indi-
viduums unvereinbar ist mit dem Islam bzw. islamischer Kultur. Das Op-
fer Frau wird gesetzt als polarisierendes Zeichen eines Wertkonfliktes, der
zwischen Universalitit und partikularer Gemeinschaft angesiedelt wird.
Das Argument der Individualrechte zielt auf Gleichstellung unabhingig
von ethnischer Zugehorigkeit, enthilt aber zugleich eine moralisierende
Essentialisierung in der Reproduktion der Vorstellung der Anpassungsbe-
diirftigkeit, der Verbesserungsbediirftigkeit der anderen. Hergestellt wird
eine ideelle Allianz zwischen Staat und weiblichem Individuum ohne kom-
plexere Aushandlungsmechanismen auf der Ebene alltagsweltlicher Strate-
gien und Gegenstrategien zu beriicksichtigen. Statt dessen werden Ge-
schlecht und Geschlechterbeziehungen als symbolische Objekte der
Klassifizierung und der Machtverteilung gesetzt. Angesiedelt zwischen
Gemeinschaft und Staat erscheinen islamische Frauen als schutzbedtirfti-
ge »non-citizens« (Yeatman 1994: 109), die eine hierarchische Anordnung
beider Pole legitimieren. Uber sie wird illustriert, wo der multikulturelle
Dialog zu enden hat und bei wem die Interventionsmacht liegt. Dieser
rechtliche Diskurs bildet zusammen mit dem sozialwissenschaftlichen
Diskurs und einer »pidagogischen Integrationsindustrie« (Radtke 1994:
232; Herwartz-Emden 1997) homologe strategische, symbolische Macht-

274

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

verhiltnisse markierende Imaginationen der Selbstaffirmation und der
Konstitutierung/Hierarchierung des Anderen.®

Wenngleich anhand biographischer Erzihlungen nicht immer prizise
nachvollziehbar ist, wie und ob sich bestimmte wissenschaftliche und poli-
tische Diskurse in einzelnen Subjekten und Alltagswissen niederschlagen
(Alheit 1997), so ist doch anzunehmen, dafl sie als Bestandteile einer
»Macht/Diskurs-Matrix« (Frazer 1993: 69) iiber verschiedenen Praktiken
und Medien operieren und Subjekte essentialisieren. Aus den Feldbeob-
achtungen und biographischen Erzidhlungen lassen sich verschiedene Ef-
fekte rekonstruieren. Einer ist, dafé diese Essentialisierung von den Subjek-
ten selber affirmiert wird und sie sich unter Zugzwang fiihlen, sie zu
widerlegen. Der Neo-Islam der jungen Frauen ist, auch wenn er von ihnen
seiner personlichen Relevanz betont wird, ein Medium der Gegenessentia-
lisierung, indem er sich gegen das Bevormundungsparadigma wendet. Ein
anderer ist, daf} Lokalpolitiker einen Konflikt zwischen Universalismus
und Partikularismus, der in den oben angefiithrten Zitaten vorhanden ist,
ins Lokale transportieren und >vor Ort< kultivieren, um politisches Kapital
daraus zu schlagen. Das ist zum Beispiel der Fall, wenn, wie in einem
Frankfurter Stadtteil geschehen, CDU-Politiker islamischen Frauen in der
lokalen Presse vorwerfen, »sich selbst auszugrenzen« und iiberdies die
deutsche Familie in ihren Optionen zur Freizeitgestaltung zu beeintrichti-
gen, weil sie in Ubereinkunft mit den stidtischen Behorden sonntags vor-
mittags ein offentliches Schwimmbad fiir die ausschlieffliche Benutzung
durch Frauen reserviert haben. In diesem Beispiel, das als eine lokale Ad-
aption allgemeiner Diskurse zu sehen ist und in dem islamische Frauen im
Rahmen einer parteipolitischen Konfliktkonstellation instrumentalisiert
werden, ergeht die Herausforderung an die Frauen, sich, méglichst 6ffent-
lich, mit ihrer kulturellen Identitit und ihren Bediirfnissen auseinanderzu-
setzen und sie gegeniiber anderen zu legitimieren. Dieses wire ein Bei-
spiel fiir eine politische Konstituierung des Subjekts.

Es ist somit davon auszugehen, da Multikulturalititsdiskurse auf ver-
schiedenen Ebenen Subjekte konstituieren und in einer Hierarchie auf der
Basis von Kultur und Recht, Gleich-Berechtigung anordnen. Sie tun dies
im Rekurs auf Bediirfnisse. Die Definition von Bediirfnissen aber ist eine
Frage von Performanz und Machtbeziehungen mit dem Effekt, dafd
schlieRlich die »Mitglieder untergeordneter Gruppen ... gemeinsam die
Bediirfnisinterpretationen, die sich zu ihrem eigenen Nachteil auswirken
... internalisieren« (Frazer 1994: 261). Die Multikulturalismus-Idee 6ffnet
iiber die diskursive Auseinandersetzung um Offnung und Grenzen den
Raum fiir eine Verschiebung, indem die Legitimation vordefinierter Be-

275

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

durfnisse einer Auseinandersetzung um die Interpretation von Bediirfnis-
sen und Beduirfnisanspriichen zu weichen hat. Die Kontroverse setzt ein,
wenn Bediirfnisse politisiert werden, wenn sich mindestens »eine Offent-
lichkeit«, ein Teil der »differenzierten Offentlichkeit« (ebd.: 258) in den
»Kampf um Bediirfnisse« (Frazer) in wohlfahrtsstaatlichen Gesellschaften
als Teil einer produktiven Machtbeziehung einmischt.

Bediirfnisse und ihre Befriedigung, so kann man Nancy Frazer verste-
hen, schaffen Identitit und Anerkennung. Und sie sind 6ffentliche Objek-
te. Sind diese Bediirfnisse als ethnisch oder kulturell definiert, sind ethni-
sche oder sich als ethnisch definierende Akteure als »eine Offentlichkeit«
erforderlich. Hieraus zieht die Islamisierung ihre Bedeutung in Hinsicht
auf die Definition eigener Bediirfnisse und ihrer Aushandlung. Die Neo-
Muslimas setzen im Rekurs auf einen egalitiren Ur-Islam am Aspekt der
Interpretation weiblicher Bediirfnisse an. Sie bestreiten ihre Positionie-
rung im unteren sozialen Raum und ihre Viktimisierung, die sich in einer
offentlichen Sorge um ihre individuellen Bediirfnisse und Rechte zeigt.
Statt dessen verweisen sie auf den frithen Islam als Instrumentarium des
Rechts, das Gleichheit sowohl in Hinblick auf Geschlecht wie auf die Per-
son zusichert und dartiber die Formulierung der eigenen, der authenti-
schen und ihrer Situierung gemifen Bediirfnisse zulift. Der fundamenta-
le, das heift sich auf die Wurzeln beziehende Islam wird zu einer
offensiven Kraft im alltagspraktischen Kampf um Bediirfnisse, zu einer
Technik der Integration. Uber die Idee des Ur-Islam erfolgt eine eigen-
michtige Rekonstitution vom »non-citizen«, vom Miindel zum Biirger, der
mit anderen Biirgern die »culture of citizenship« (Yeatman 1994: 78) teilt
und alle Formen von Vormundschaft, Pidagogisierung ebenso wie Tradi-
tionalisierung, zurtickweist. Islamisierung ist somit gleichzusetzen mit
Verbtirgerlichung.

Insofern entspricht die »Idee Islam« (Stauth 2000) der jungen Frauen
nicht dem in den Multikulturalititsdiskursen konstruierten kontrollbe-
durftigen anderen. Vielmehr erfolgt eine Umlagerung vom Differenten
zum Diversen (Bhabha 1990: 208; Al-Azmeh 1996: 13f.). Die Entdeckung
des Islam als >meine eigentliche Kultur< und die Modellierung des Islam
zu >meiner faktischen Kultur< entsteht im Kontrast zur und als Reaktion
auf die Benennung als von seinen Bediirfnissen abgeschlossenes Gastar-
beitermidchen. Nancy Frazer folgend kann die Islamisierung der jungen
Frauen als ein Prozefl beschrieben werden, der sich tiber die Etappen Ent-
eignung — Transformierung — Wiederaneignung erstreckt. Enteignung be-
zieht sich dabei auf die Definition des Selbst durch einen Komplex von
Macht und Wissen, der das Subjekt erzeugt. Transformation meint die ad-

276

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

ministrative Interpretation und institutionellen praktischen Auswirkungen
(zum Beispiel sichtbar in den Klassifizierungen im Rahmen der Schule).
Aneignung bzw. Wiederaneignung zielt auf die reflektierte Ubernahme
des Subjekts, in diesem Fall eines Subjekts, das sich umdefiniert von einer
Opferfigur zu einem Individuum (im Sinne von Agnes Heller [1984] oder
auch Anna Yeatman), das seine eigenen Bediirfnisse bestimmt und seine
Bediirfnisanspriiche formuliert. Genau diesen Verlauf zeigen die biogra-
phischen Trajekte der jungen Frauen, etwa wenn sie sich als Akteur wih-
rend ihrer frithen Schulzeit, die als Zeit der Enteignung und Transformati-
on erscheint, in bezug setzen zu der Zeit als islamischer Akteur. Die erste
Phase erscheint dabei als Phase der Exklusion, insofern islamisch begriin-
dete Verbote, die vor allem die Middchen betreffen (z.B. Nicht-Teilnahme
am Schwimmunterricht oder an Klassenfahrten) Viktimisierung erzeugen.
Die zweite Phase hingegen erscheint als Phase der Inklusion, indem solche
Verbote von ihnen selbst entweder rational begriindet, aufgehoben oder
umgelagert werden. Diese zweite Phase ist gekennzeichnet durch eine dis-
kursive Aufriistung fir den Kampf um Bediirfnisse und seine Sprache.
Ebenso wird in einer Kulturalisierung »in reverse« (Al-Azm 1981) alles was
an Assoziationen mit dem Ethnischen und dem Traditionellen zirkuliert,
auf seine Aneignungswiirdigkeit hin tiberpriift.

Geschlecht und Geschlechterbeziehungen bilden, um es zusammen-
zufassen, die strategische Ansatzpunkte, um eine symbolische Ordnung
im Kontext von Bediirfnissen und der Interpretation von Bediirfnissen zu
bestimmen. Schon von der Ausgangslage her als Markierer sozialer Ord-
nung und Schutzbefohlene gesetzt, erscheint es den Frauen angemessen
und notwendig, selbst als Reprisentantinnen ihrer Bediirfnisse und als
Verteidiger ihrer eigenen Identitit aufzutreten und zwar auf zwei verschie-
denen Ebenen.

Die erste Ebene ist eine 6ffentliche. Einige wenige der Neo-Muslimas
sind lokale Politikerinnen, insofern sie sich in kleinen Arenen (wie in eh-
renamtlichen kommunalpolitischen Gremien oder in Diskussionsrunden
zum christlich-muslimischen Dialog) diskursiv vertreten. Als »Kulturver-
mittler« (Bourdieu 1982) vertreten sie das Bediirfnis Anerkennung entwe-
der zu gezielten Anliegen oder allgemein, indem sie die Leute, gebiirtige
Muslime wie Nicht-Muslime, nach eigener Formulierung »tiber den Islam
aufkliren«, wobei diese Aufklirung sich neben einer Aufforderung zu
mehr Disziplinierung (an die gebiirtigen Muslime) sich meist auf Rechte,
vor allem weibliche Rechte konzentriert. Die zweite und eigentliche politi-
sche Arena der Vermittlung aber liegt in der Bewihrung in alltiglichen
Kontexten (Heller 1984) wie dem Arbeitsplatz oder der Schule. Das sind die

277

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

fuir die jungen Frauen relevanten Arenen, in denen Diskurse und Imagina-
tionen mit Praktiken interferieren, in denen das Subjekt und sein Korper
sich in die Diskurse einschalten und praktische, sichtbare Wahrheiten er-
zeugen. Uber den Kérper, iiber ihre Leistungen erzwingen sie lokalen Dia-
log und vermitteln sie situierte Differenz, arbeiten sie an der praktischen
Re-Imagination des Islam. Das unmittelbare Bild der Kopftuchtragerin, die
in der Arztpraxis den Computer bedient und ebenso selbstbewufst wie ef-
fektiv Patienten und Arbeitsabliufe organisiert, wirkt auf die Uberlagerung
anderer Bilder wie etwa das in Zeitungen tibermittelte von kleinen Mid-
chen im Koranunterricht, die, mit im Verhiltnis zu ihren kleinen Gesich-
tern und Korpern iiberdimensional grofen Kopftiichern, die sie fast zu er-
driicken scheinen, vor Schriften hocken, die ebenfalls zu michtig fiir sie
sind. Hier schligt iiber alltagspraktische Handlungen abstrakter Diskurs in
Evokation um; hier residiert das Subjekt iiber seinen Habitus als zentrale
Instanz der Vermittlung.

Die innerislamische Dimension

Nicht minder wichtig als die Vermittlung nach auflen ist, um wieder-
um am Klassenaspekt anzukniipfen, die binnenzentrierte Kulturvermitt-
lung, die zugleich, weil Transformation einschliefend, Kulturproduktion
ist. Diese Kulturproduktion bezieht sich ganz wesentlich auf eine als au-
thentisch islamisch definierte Transformation des sozialen Geschlechts
und der Geschlechterbeziehungen. Diese hat ihre Bedeutung in der Mar-
kierung einer neuen Klassenfraktion im mittleren sozialen Bereich der
multikulturellen Gesellschaft, indem sie sich iiber die Stilisierung eines
>hohen islamischen Paares< von der traditionellen Geschlechterhierarchie
deutlich unterscheidet durch eine Gleichstellung. Dazu gehért die reflek-
tierte Organisierung und Akkumulation des habituellen Kapitals in der
ehelichen wie in der Eltern-Kinder-Beziehung. Von anderen benachbarten
Klassenfraktionen hebt sich diese Klassenfraktion ab durch die Moral und
durch die Stilisierung einer Auseinandersetzung zwischen den Geschlech-
tern als gemeinsames Projekt der Umordnung. Nicht der offene Ge-
schlechterkampf oder die Abkopplung steht zur Debatte, sondern die ge-
meinsame und reziprok wirksame Verpflichtung auf eine Moral, die als
kultivierte praktische Weisheit wirksam werden soll. Die rationale Umord-
nung der Geschlechterbeziehung (im Einverstindnis mit ménnlichen anti-
traditionellen Muslimen und gezeichnet durch dhnliche Konfliktlinien und
Aushandlungsprozessen wie in nicht islamischen Partner-Ehen) ist zentral
als Zeichen und ethische Praxis einer neuen Mittelklassefraktion.

278

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

Diese Umordnung weist, wenn man Bourdieus Kriterien der sozialen
Geschlechterdifferenzierung zugrunde legt, deutlich eine biirgerliche Ori-
entierung auf. Gemif der klassenspezifischen zwischengeschlechtlichen
Arbeitsteilung, die er in den Vordergrund riickt, deutet er die Frauen als
zustindig fiir die Asthetik und den Dienst (vgl. 1982: 561f.). Die Zustindig-
keit fiir den Geschmack beinhaltet, eminent wichtig fiir das aufsteigende
Kleinbtirgertum, die Gestaltung von Lebensstil. Der Dienst, das Helfende,
das Pflegende umfafit, auf den hiuslichen Bereich bezogen, die Reproduk-
tion der Familie und ihrer Werte. Damit stehen die Frauen, selbst wenn sie,
was nur wenige ausdriicklich tun, die These einer biologisch determinierte
Geschlechterdifferenz vertreten, als Kulturvermittler im Zentrum der Ar-
beit der Lebensstilisierung. Diese produktive Arbeit (die homolog auch
nach auflen geleistet wird, wodurch die weibliche Berufstitigkeit so wichtig
ist) erklart ihre, durchaus auch von den islamisierten Mannern erkannte,
zentrale Bedeutung als Frauen im praktischen Islamisierungsprozef und
macht ihr Geschlecht zum Plus. Auch als Ehefrauen und Miitter konstitu-
ieren sie sich zum Biirger.

Unter diesen Bedingungen, bei denen das Private und das Offentliche
ineinander verschwimmen, ergibt sich eine Umkehrung: Die Frauen ste-
hen nicht am Rande einer islamischen Bewegung, sondern im Zentrum
eines polyvalenten sozialen Produktionsprozesses. Das macht sie zu reflek-
tierenden verantwortungsbewuften Akteuren, die nicht den alltagswelt-
lichen Rahmen, aber den bloflen Reproduktionsradius reflektierend
uiberschreiten und sie ins Zentrum von Wandlungsstrategien stellen (vgl.
Heller 1984: 88f., 259ft.).% Der Islam macht sie zu Akteuren, zu gleicher-
maflen ethisch sich bindenden statt von anderen gebunden werdenden
und alltagpraktisch kreativen Subjekten. Er ersetzt miindelhafte Differenz
durch eine reflektierte Differenz von Biirgern. Daraus erklirt sich sein Po-
tential als Anerkennungsstrategie und die weibliche Wahl fiir diese Strate-

gie.

Selbstkonstituierung zwischen Islam und Biirgerlichkeit

Bislang sind zwei Kontexte der Formierung sozialer Identitit beschrieben
worden: Klasse und Staat. Beide konstituieren und positionieren Subjekte,
statten sie mit Diskursen und Praktiken aus, bzw. bearbeiten sie iiber Dis-
kurse und Praktiken. Mit der Idee der multikulturellen Gesellschaft riickt
das Subjekt auf spezifische Weise ins Zentrum der Betrachtung. Kulturelle
Identitit und ihre Anerkennung sind legitime Anspriiche und fithren das

279

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Subjekt in einen »Kampf um die Anerkennung von Identititsanspriichen«
(Honneth 1994: 230). Die »Moglichkeit der positiven Selbstbeziehung (ist)
allein mit der Erfahrung von Anerkennung gegeben« (ebd.: 2778), das heifdt
von intersubjektiver und sozialer Wertschitzung in ihren verschiedenen
Formen. Jede Person hat demzufolge »Identititsanspriiche« (ebd.: 213),
moralische Anspriiche auf die Anerkennung ihres Selbst und ist auf die
Anerkennung durch andere angewiesen, um zu einer positiven Selbstbe-
ziehung zu kommen (vgl. Todorov 1998). In der multikulturellen Gesell-
schaft wird Identitit in Verbindung mit Ethnizitit und Abgrenzung zu ei-
nem Schliisselbegriff, und Fragen der Reprisentation kultureller Identitit
sowie nach dem Wesen, das kulturelle Identitit ausmacht, riicken in den
Mittelpunkt. Wenn auch einerseits die Zirkulierung verschiedener, sich
teilweise widersprechender Bedeutungen von Identitit Zweifel wecken, ob
dieses »suggestive oxymoron« (Brubaker/Cooper 2000: 34) tiberhaupt eine
fruchtbare Grundlage fiir ein analytisches Konzept bilden kann, so steht
andererseits im Diskurskontext von Multikulturalitit und institutionali-
sierter Steuerung von Identititsanspriichen der Aspekt einer kollektiven
Identitit im Vordergrund. Jirgen Habermas (1993) zum Beispiel sieht die
Gefahr eines verwalteten »Artenschutzes« und befiirchtet eine Instrumen-
talisierung des Bediirfnisses Identitit im Rahmen von Interessenspoliti-
ken. Andere deuten auf das Problem einer staatlich legitimierten Retradi-
tionalisierung und »Zwangsidentitisierung, vor allem im Hinblick auf
islamische Minorititen (vgl. Bloul 1996; Leggewie 1993; Werbner 1997). Es
ist diese Spannung zwischen Individuum, Gemeinschaft und Gesellschatft,
die den Multikulturalititsdiskurs kennzeichnet, die aber auf der empirischen
Ebene, aus der subjektiven Perspektive nicht derartig zentral sein muf.
Fraglich ist, ob es aus der lebensweltlichen Perspektive Sinn macht,
nur eine Variante von Identitit in Betracht zu ziehen oder ob es nicht ange-
messener ist davon auszugehen, dafl mehrere Konzepte sich iiberlagern
und daf diese Konzepte auch selber Gegenstand von Auseinandersetzun-
gen um die Definition von Identitit und Anerkennung bzw. um die symbo-
lische soziale Ordnung sind. Erstens ist zu beriicksichtigen, daf} die jewei-
lige lokale sislamische Szene« nicht einheitlich, sondern in sich diffe-
renziert ist und entsprechend verschiedene Konzepte von Islam und >rich-
tigen< Muslimen beinhaltet. Sicherlich weist der Islam einen allgemeinver-
bindlichen und schriftlich fixierten Korpus an Ritualen und Regulationen
auf, die individuelle und kollektive islamische Identitit vermitteln. Aber
deren Ausgestaltung und deren Bedeutungshorizont im einzelnen ist ein-
gebettet in soziale, durchaus nicht konsensuelle Beziehungsrahmen. Das
betrifft, wie andere Studien zeigen, sowohl die nationalstaatliche (vgl. Star-

280

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

rett 1995) wie die mikrosoziale Ebene (vgl. Klein-Hessling 1999; Peleikis
1999; Werner 1999). In der vorliegenden Studie ist vor allem im zweiten
Kapitel der von den einzelnen Subjekten reflektierte Umgang mit den Re-
gulationen und ihre Einbettung in Alltagszusammenhinge aufgezeigt wor-
den. Sowohl aus der ethischen islamischen Lebensfithrung wie aus der is-
thetischen Dimension heraus erfolgen in verschiedene Richtungen stets
Abgrenzungen, Distinktionen und Auseinandersetzungen um Deutungen
und Praktiken. Zweitens ist die Frage der ethnischen oder kulturellen Iden-
titdt nicht isoliert zu betrachten, sondern als das Glied einer Kette, die in
den 1950er/6Goer Jahren beginnt und zunehmend differente Identititen
auf die Bithne bringt. Verschiedene soziale Bewegungen wie die Frauen-,
die Homosexuellen-, die 6kologische Bewegungen, um nur die grofiten
und nachhaltigsten zu nennen, zeugen davon (vgl. Brubaker/Cooper
2000; Yeatman 1994). Damit einher geht eine Partikularismus-Sensibili-
tit, die das Subjekt dazu fiihrt, sich mit seiner individuellen Authentizitit
auseinanderzusetzen und sich selbst zu navigieren, seine Bediirfnisse und
sich selbst zu erkennen. Dieses betrifft sowohl die psychologische wie die
politische Ebene. Anna Yeatman spricht von einem »post-ontological ap-
proach to citizenship«, »a politics of difference«, die nicht mehr auf der
Grundlage des »Vergessens« (»forgettings«), der Voraussetzung zur Her-
stellung von Konformitit und der Unterdriickung von Inkohirenzen, be-
ruht und damit auf Individuen, die sich verstehen als »selves ... required to
conform to the liberal model of self« nach dem Modus von »exit and voice«,
sondern auf Individuen, die sich selbst verstehen als

»selves which understand their integrity to lie indeed in the historically specific dyna-
mics of their own contradictions, incoherencies, ambivalences, repressions, and in
the intersection of these with the contingencies and changes of the histories within
which they find themselves situated« (Yeatman 1994: 83f.).

Daraus folgt zweierlei: Das dem liberalen Konzept entsprechende »autono-
me Individuumc« ist der Hauptreferent fiir alltagsweltliche Differenzpoliti-
ken und nicht ein Kollektiv. Die Frage der Selbsterkennung, die Diagnose
der eigenen sozialen Situierung, und damit auch der zugewiesenen Situie-
rung, tritt in den Vordergrund. Die einzelne Person wird zum zentralen
Selbst-Akteur, das Innere, Psychische wird politisch, zum Bestandteil des
Biirgers, der im Dialog steht mit anderen Biirgern und deren Identititen.
Die Beziehung zum Selbst wie zu den anderen dndert sich. An die Stel-
le eines Selbst mit der Aufgabe »to express itself as univocal, clear, and
monorational purpose«, was einschliefit, dafl »it must submit itself to a

281

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

harsh and rigorous regime of self-mastery«, um den Anspriichen des Re-
gime an das Selbst zu geniigen, tritt die Anforderung, die eigene Authenti-
zitt darzulegen. Das bedeutetet, »to >other« vast areas of its own internal
complexity, ... to »other« those subjects whose presence it requires in order
to make its will socially visible.« Damit einher gehen verschirfte innere
Aushandlungen und Aushandlungen mit anderen, die zudem dadurch ver-
stirkt werden, dafl das »being« der ontologischen Orientierungen »is
more a creature of contingent history than it is of some pre-historical point
of origin« (ebd.: 82f.).

»>Post-ontologische« Identitit zielt auf ein morphologisches Selbst: Auf
der Basis von reflexiver »biographischer Arbeit« (Apitzsch 1999; vgl. Mar-
cus 1995) hat die einzelne Person sich ihre authentische, ihre partikulare
Identitit, die sich aus jeweils spezifischen und sich wandelnden Kontexten
zusammensetzt, zu erarbeiten, gegebenenfalls auch zu revidieren, mit an-
deren zu vergleichen und gegentiiber anderen zu vertreten (Gergen 1996;
McNamee 1996; Simonds 1996; Somers 1994):

»... only I can shape and re-shape who I am. Thus, although it is true, ... that in late
modern society individuals often seek to redefine themselves, such redefinitions
must still be seen as mine, as voluntarily chosen, and my redefined self will be, au-
thentically, me« (Goldstein/Rayner 1994: 368).

Die Islamisierung der jungen Frauen ist als ein Bestandteil der Morpholo-
gisierung des Selbst zu begreifen. Der Islam ist fiir sie nicht ein durch an-
dere Personen aufzwingbarer Ritus, eine erzwingbare Normierung, auch
keine verborgene, sozusagen genetisch verankerte Kultur, die lebenszy-
Kklisch, mit der Ubernahme einer Weiblichkeitsrolle in Aktion tritt (das deu-
ten die anderen, wenn sie das fiir sie plotzlich erfolgende Einsetzen des
Kopftuchtragens mit Verlobung, Heirat oder strengen traditionellen Eltern
in Verbindung bringen), sondern Bestandteil eines biographisch bedingten
Prozesses des Findens der eigenen Authentizitit in der Aushandlung mit
anderen, islamischen wie nicht islamischen Reprisentationen von Authen-
titizitdt. Es handelt sich dabei um einen mehrdimensionalen Ordnungs-
prozef3, der vom situierten, das heifdt, nicht einem abstrakten, sondern ei-
nem konkrete Positionen akkumulierendem, Subjekt ausgeht und auf
dieses Subjekt gerichtet ist. Eine Besinnung auf die eigenen Wurzeln, auf
»>meine eigene« oder >meine eigentliche Kultur<hat eine mehrdeutige Refe-
renz: Sie bezieht sich auf Vorstellungen eines Ur-Islam und auf eine kon-
krete normative wie praktische Kultur (vermittelt durch Eltern, >Landsleu-
te« in Deutschland und im Herkunftsland), die als Habitualisierung

282

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

personliche Einstellungen und Handlungen formt. Beides wird zueinan-
der wie auch zur >dominanten Kultur< einer Mehrheitsgesellschaft in be-
zug gesetzt. Kultur wird demnach als vielschichtig definiert, dekonstruiert
und im Hinblick auf persénliche Identitit, auf situierte Subjektivitit rekon-
struiert. Die Autonomie des Individuums bemif3t sich dann zum Beispiel
in der subjektiven Fahigkeit, Kopftuch und Karriere, um es bildhaft zu for-
mulieren, zu regulieren, seine personlichen Bediirfnisse nach religiosem
und beruflichem Leben gleichermafien zu verfolgen, seine Authentizitit
offen darzulegen, ohne einen Teil, das Islamische, unsichtbar zu machen,
es, wie eine Frau es formuliert, zu »verstecken.« Faktisch bedeutet diese
Anlagerung von Kultur an der persénlichen Authentitizitit Aushandlun-
gen nach allen Seiten hin, auch mit anderen inneren (nicht-islamischen)
Stimmen.

Personliche Authentitizitit, Identitdt ist also nicht vorgingig vorhan-
den, fuir die jungen Frauen auch und schon gar nicht durch eine verstirkte
Hinwendung zu einer tiirkischen, marokkanischen oder sonstwie national-
staatlich bzw. lokal definierte Kultur — im Gegenteil, in dieser Hinsicht
tiberwiegt eine Haltung des Ressentiments —, sondern sie residiert im dia-
logischen und interaktiven Selbst. Dieses muf entdeckt, entwickelt und in
eine stabile Position gebracht werden, die der »Forderung nach kultureller
Anerkennung, ... (die) in einen radikalisierten Zwang zur Selbstbehaup-
tung ... miindet« (Stauth 1995: 95f.) gentigt. Hier setzt der Islam, ausge-
hend vom einzelnen in seiner Beziehung zu Gott und in seiner Eigenver-
antwortung fiir ein gottgefilliges Leben, das erreichbar ist durch die
Orientierung an einem transparenten schriftlich fixierten Korpus an Regu-
lationen, in seiner Bedeutung als logisch nachvollziehbares System einer
Lebensstilisierung ein. Ahnlich den Ausfithrungen Webers zum Calvinis-
mus bietet sich eine Ethisierung des persénlichen Lebens. Fiir die Frauen
bedeutet dies die Reflektierung und Umorganisierung des Alltagshan-
delns. Sie treten in einen Prozefl der Selbstkonstituierung ein, der auf-
grund fehlenden oder, in ihren Augen falschen, religiésen Trainings eines
hohes Maf$ an Selbstdisziplinierung erfordert. Was sie als Befreiung oder
Autonomisierung beschreiben, ist ein Prozef der Selbstkalibrierung (Bate-
son 1984: 242f.), eine verinderte Einstellung des Selbst und seinen Bezie-
hungen zur sozialen Umwelt. Nicht mehr auf ein durch »magical bounda-
ries« (Bourdieu 1991), durch naturalisierte Grenzziehungen ohnehin zum
Scheitern verurteiltes simples »passing« von einem Pol zum anderen (Ah-
med 1999) richtet sich das Begehren, sondern auf eine Ethisierung des
Selbst, auf eine Entwicklung des Selbst, die eine eigene Logik hat, die nicht

283

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

den Beifall der Anderen erheischt, aber ihre von den Multikulturalititsdis-
kursen nicht unberiihrt gebliebene Dialogmoral herausfordert.

»Die etymologische Bedeutung des Wortes Islam ist: sich (Gott) hinge-
ben, sein ganzes Selbst Gott anheimgeben« (Gardet 1968: 27). Sich hinge-
ben, sich anheimgeben ist gleichbedeutend mit Selbstbegrenzung. In der
Tat bedeutet die personliche Islamisierung fiir die jungen Frauen Ein-
schrankung: die Riten, allen voran die fiinf tiber den Tag verteilten Gebete
einschlieRlich der vorangehenden Waschungen, die Modellierung des Ver-
haltens anhand der durch Koran und Sunna vorgegebenen »islamischen
Etiquette« (Shad 1985), die Orientierung an einem Gewissen, das dazu ver-
anlaft, nicht leichtfertig Regelverletzungen zu begehen bzw. richtig einzu-
schitzen, welche Handlungen >islamisch korrekt« sind (was sich nicht im-
mer mit traditionellen Gepflogenheiten deckt) — all dies bedeutet hoch-
gradige Selbstdisziplinierung, die sich tiber alle Lebensbereiche erstreckt.
Der Islam bildet somit ein Regime praktischer, in alltagspraktischen Hand-
lungen sich reifizierende Identititsbildung. Diese entrollt sich als ein Pro-
zef3, der ebenso abhingig ist vom personlichen Wissensstand iiber den Is-
lam wie von den jeweiligen sozialen Einbindungen. Angesichts geringer
sozialer islamischer Kontrollen in der Diaspora-Situation und angesichts
der Modernisierungserfordernisse, einen frithen Islam mit gegenwirtigen
Lebensbedingungen zu verbinden, ist das Selbst der zentrale Steuerungs-
instanz in diesem Prozef.3 Fiir die einzelnen bietet der Islam ein Regime
der Selbsttransformation und Selbststeuerung, das in dieser Form fiir den
»radikalisierten Zwang zur Selbstbehauptung« (Stauth) unter den Bedin-
gungen der Multikulturalitit gewappnet ist. Er ist durch seinen Apparat an
Selbsttechniken eine selbstproduktive, nach innen wirksame »Zuchtord-
nung« (Foucault 1989b: 133), die auf partielle »Autoformations, auf den
Versuch »sich herauszuarbeiten, sich zu transformieren und zu einer be-
stimmten Seinsweise Zugang zu finden« (Foucault 1985: 10) zielt und,
nicht nur auf sich selbst bezogen, gleichzeitig einer dezenten, sich der Ent-
schliisselung Anderer anbietenden, ohne sich ihnen aufdringenden, einer
auf Tiefe und Seriositit gerichteten Asthetik des Selbst entspricht¥, eines
konkurrenzfihigen und daher dialogfihigen Selbst.

Zusammenfassend kann man die Islamisierung in Anlehnung an Norbert
Elias oder auch an Max Weber als einen Prozef begreifen, in dem eine ge-
steuerte Transformation des Selbst im Zusammenhang mit einer sozialen
Repositionierung erfolgt. Reflektierte islamische Ethik und Praxis bilden
im lebensweltlichen Kontext den Hintergrund fuir Identitits- und Anerken-
nungspolitiken, die tiber Ethnie, Klasse und Geschlecht verlaufend, auf

284

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VII. [SLAMISIERUNG IM KAMPF UM IDENTITAT

persénlicher Repositionierung durch Differenz basieren. Uber Technologi-
en des Selbst wird der Islam gewendet zu einer einerseits distinguierenden
und andererseits konkurrierenden Ressource >ethnischer< individuierter
Akteure, die sich unter dem Bezug auf ihre spezifischen Koordinaten der
sozialen Situierung (Abstammung, Geschlecht, Bildung) in die Auseinan-
dersetzung um die symbolische Rangordnung einschalten. Sie tun dies pri-
mir nicht tiber ideologische Konzepte, sondern, der Strategie jener ent-
sprechend, die tiber keine bedeutenden sozialen Machtressourcen verfii-
gen, tiber den Kérper, iiber Kérperpolitiken und Techniken der Stilisierung
des Selbst, verbunden mit der »Suche nach Originalitit« (Lepenies 1968:
88) und zugleich Anerkennung.

Was einerseits als Radikalisierung erscheint, etwa in der strikten Un-
verzichtbarkeitserklarung hinsichtlich des Kopftuchtragens oder in der be-
tonten Selbstdisziplinierung, kann andererseits als Zufithrung des Islam
in das Netz der Systemrationalititen charakterisiert werden. In der Ausein-
andersetzung um Bediirfnisse, Differenzen und Identititen erscheint der
Islam als Inklusionsstrategie, in der die moderne islamische Frau eine
Schliisselposition einnimmt als Verwalterin ihrer Bediirfnisse, ihrer Iden-
titdt und ihrer Biographie. Sie tritt auf als souverine Biirgerin, die eingreift
in die Steuerung alltagsweltlicher interaktiver identititsproduzierender
Prozesse und Bilder. Klasse, Ethnie, Geschlecht und Selbst bilden dabei
eine Matrix fiir die lokale praktische Reprisentation von Wahrheiten (vgl.
Rabinow 1993). Die durch den Islam evozierte Selbstfindung und Selbstaf-
firmation beinhaltet, darin den frithbiirgerlichen und den sogenannten
Neuen Sozialen Bewegungen ihnlich, eine Reflektion und Transformation
des Selbst und des Alltagslebens einschliellich der privaten Beziehungen
auf der Basis dieser Matrix (vgl. Mouffe 1988; Touraine 1992; Taylor 1992
sowie bezogen auf den Islam Géle 1997, 2000). In Reflektion auf diese
Matrix und in der Referenz auf eine eigene Kultur, die die sozialen Imagi-
nationen der anderen nicht aufhebt, sondern korrigiert, emergieren indivi-
duelle soziale Akteure. Ihre alltagspraktische Rekonstruktion des Islam bil-
det fiir sie den Motor einer auf Gleichheit basierenden Hyper-Integration,
die das Selbst tiber die Alltagspraxis autorisiert, sein privates Leben in eige-
ner Regie in Einklang mit den sozialen Imaginationen zu organisieren.

285

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Methodische Erliuterungen

Es handelt sich, um es noch einmal deutlich zu machen, bei dieser Studie
um ein zufillig entstandenes Untersuchungssample, das sich nach und
nach im Verlauf der Feldkontakte ergeben hat. Vor Beginn eines Interviews
hatte ich in der Regel kaum Informationen tiber die Person der biographi-
schen Erzdhlerin. Oftmals hatte ich anfangs von einer Frau die Telefon-
nummer einer Freundin (welche sich nicht selten als schon linger nicht
mehr gesehene und gesprochene Bekannte entpuppte) erhalten, von der
angenommen wurde, dafy sie an der Untersuchung teilnehmen wiirde.
Verbunden mit der Ubergabe der Telefonnummer waren mehr oder weni-
ger knappe und vage Hinweise auf Alter oder, soweit bekannt, berufliche
Tatigkeit, oder auf ethnische Abstammung. Geschlecht und die Selbstdefi-
nition als Muslima, nicht unbedingt das Tragen des Kopftuches, das aller-
dings in allen Fillen gegeben war, waren die einzigen Auswahlkriterien.
Hinzu kam mit Riicksicht auf die Ergiebigkeit einer biographischen Erzih-
lung noch das Kriterium eines Mindestalters von 17, 18 Jahren. Zwei Frage-
stellungen, bewuft weit gehalten und sich auf die Ebene der Alltagswelt
zentrierend, waren relevant: erstens wie man als Muslima in einer nicht
islamisch geprigten Welt zurechtkommt und zweitens, welche personli-
chen Umstinde dazu gefithrt haben, Muslima zu werden. Das bedeutet,
daf bei der Auswahl weder exponierte Positionen (wie Politikerinnen) ge-
sucht, noch exponierte Fragestellungen (wie das Kopftuch bei Lehrerin-
nen) verfolgt wurden. Der Fokus lag vielmehr auf der Eruierung und Analy-
se breiter individueller Erfahrungen und Deutungen, die Aufschluf§ geben
uiber die Entstehung einer islamischen Bewegung in Deutschland.

Die Struktur dieser Studie ergibt sich aus einer Analyse von Themen-
feldern, die sich, wenn auch in unterschiedlicher Ausprigung, in allen Er-
zihlungen als bedeutsam herauskristallisierten. Mit der Schwerpunktle-
gung auf Themenfelder und der damit verbundenen modulhaften Heran-
gehensweise erfolgte ein Verzicht auf die dezidierte Darstellung der indivi-
duellen Biographien, so daf} die Personen eher im Hintergrund bleiben.
Neben der Befiirchtung, die Anonymitit der Erzihlerinnen durch eine Fiil-
le von Details aufzuheben, erschien es aus methodischen Griinden und im
Sinne einer straffen Struktur geboten, nicht entlang einzelner Biographien
und einzelner Personen, die mehr oder weniger vergleichend und im Sin-
ne einer Typographie ins Visier genommen werden, zu arbeiten. Dominie-

287

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

rend sollte vielmehr die Struktur der Erzihlfelderthematisierung bleiben,
um zu einer Analyse der sozialen und strukturellen Logik zu kommen, die
die Emergenz islamischer Akteure und die Form eines Typs islamischer
Akteur hervorruft.

Um jedoch aus Griinden der besseren Ubersichtlichkeit wenigstens in
Ansitzen die einzelnen biographischen Profile sowie das Profil des gesam-
ten Untersuchungssamples darzulegen, sei an dieser Stelle ein Gesamt-
iiberblick eingeflochten. Die Kurzdarstellungen folgen, neben jenen Da-
ten, die eher von statistischer Bedeutung sind, im grofien und ganzen dem
Leitmotiv, das jede der Erzidhlerinnen ihrer biographischen Erzihlung ge-
geben hat. Fast iberfliissig ist die Erwdhnung, dafl die Namen der Erzihle-
rinnen willkiirlich gewahlt sind.

Hinzuzufiigen ist noch, daf} die verschiedenen biographischen Erzih-
lungen nicht gleichgewichtig in den Text der vorliegenden Studie einflie-
Ren. Vielmehr haben einige Erzihlungen sich als zentrale Texte erwiesen,
entweder durch die Ausfiihrlichkeit von Schilderungen oder durch eine
treffende Wortwahl. Aus Griinden der Ubersichtlichkeit, der besseren An-
schlieRbarkeit wie der Vermeidung von Redundanz habe ich vornehmlich
auf diesen kleinen Kreis von Erzihlerinnen zurtickgegriffen, wihrend an-
dere, namentlich nicht immer erwihnte Erzihlerinnen additiv oder kontra-
diktorisch von Fall zu Fall auftreten. Auch wenn diese Erzihlungen im
Hintergrund bleiben, haben sie, da es sich um ein insgesamt relativ homo-
genes Untersuchungssample handelt, stets die fiir die Analyse unverzicht-
bare Funktion der Kontrolle, indem sie Deutungen bestitigen oder auch
Variationen aufzeigen.

Die Befragten im Uberblick

Afaf, 23, ist verheiratet und hat ein Kind. Sie studiert Jura, ist zur Zeit im
Erziehungsurlaub und hadert damit, dafl gewihlte Studienfach weiterzu-
fithren oder sich anders zu orientieren. Ihre Eltern sind arabischer Her-
kunft. Die gesamte Familie ist seit einigen Jahren eingebiirgert. Wie auch
Jehan (s.u.) ist sie nicht die >typische Gastarbeitertochter<, sondern hat ei-
nen stabilen Mittelschichthintergrund: Die Eltern sind Akademiker und re-
flektierende Muslime, die ihren Kindern von klein auf eine kohirente und
rationale religiése Erziehung gegeben haben. Seit ihrem vierzehnten Le-
bensjahr trigt sie das Kopftuch. Eine islamische Lebensfiithrung ist seit lan-
gem fiir sie selbstverstindlich. Kennzeichnend fiir sie ist jedoch eine stin-
dige Aushandlung der Grenzen.

288

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

Amina, 21, ist ledig. Sie hat eine Krankenschwesterausbildung begon-
nen und wird demnichst Medizin studieren. Thre Eltern, die sie als sehr
traditionell bezeichnet, sind aus Marokko eingewandert. Der Vater ist Ar-
beiter, die Mutter Hausfrau. Sie hatte keinerlei religiése Erziehung. Be-
zeichnend fiir sie ist die Entwicklung eines enormen Ehrgeizes, der dazu
fithrt, dafl sie stets zu den Klassenbesten zihlt. Sie gerit jedoch in eine
Identitdtskrise. Einerseits stellt sie zunehmend fest, daf$ sie sich nicht mit
den in der Familie ibermittelten traditionellen Werten und insbesondere
mit einem traditionellen Weiblichkeitskonzept identifizieren kann, ande-
rerseits taugen ihre schulischen Erfolge nicht mehr als Zentrum ihres
Selbst. Mit etwa 19 beginnt sie, sich mit dem Islam auseinanderzusetzen.
Die Identitit als Muslima erweist sich fiir sie als Ausweg aus einem binatio-
nalen Dilemma der alternativlosen Wahl. Kurz nach Beginn des Kopftuch-
tragens stellt sie einen Einbiirgerungsantrag. Einerseits bestrebt, sich eine
umfassende korrekte islamische Lebensfithrung anzueignen, steht sie ein-
engenden Auslegungen zur Rolle der Frau sehr kritisch gegeniiber und
versteht sich als eine »Art Emanze«.

Aysel, 21, ist ledig. Die Eltern stammen aus der Tiirkei. Der Vater ist
gelernter Handwerker und Arbeiter. Die Mutter ist Hausfrau und arbeitet
stundenweise. Sie bezeichnet ihre Eltern als traditionell, empfindet das
aber nicht als einengend, sondern gesteht ihnen eine gewisse Toleranz zu;
so haben sie ihre Kinder religiés erzogen, aber nicht repressiv, sondern mit
einer umsichtigen Pidagogik der Belohnung und Anerkennung. Einen
wesentlichen Teil ihres religiésen Wissens verdankt sie einem fritheren
Aufenthalt in einer islamischen Schule in der Tiirkei, an der es fortschritt-
liche Lehrer gab und die sie mit der irrtiimlichen Hoffnung einer spiteren
Studienmoglichkeit besucht hatte. Wie Amina ist sie sehr ehrgeizig, kann
aber nicht so nahtlos wie diese eine liickenlos gute Schulkarriere vorwei-
sen. Uber den zweiten Bildungsweg war ihr schlieRlich der Zugang zu ei-
nem naturwissenschaftlichen Studium mdoglich. Aufgewachsen in einem
stitrkischen Stadtteil< einer deutschen Stadt ist sie nach wie vor stark in ei-
ner ethnischen scommunity« verhaftet und sehr familienorientiert. Thr Pro-
blem ist weniger eine traditionelle Auslegung des Islam als vielmehr ein
traditionelles weibliches Rollenmodell, das ihre beruflichen Pline gefihr-
det. An ihrem Wohnort spielt sie die Rolle einer modernen islamischen
Multiplikatorin. Sie hat Bindungen zur Milli Gériis, die aber eher lose und
ambivalent zu sein scheinen. Das Kopftuch trigt sie stindig seit dem
Schulwechsel mit 17; in der vorherigen Schule war es verboten, und ihr in-
dividueller Versuch es dort einzufiihren, scheiterte.

289

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Birgiil, 24, verheiratet, ein Kind, ist tiirkischer Abstammung und stu-
diert Jura. Seit dem 19. Lebensjahr ist sie Kopftuchtrdgerin. Der Vater ist
der Ausbildung nach Lehrer und wird von ihr als intellektueller Mensch
beschrieben. Die Mutter hat eine handwerkliche Ausbildung und frither in
der Tiirkei ebenfalls als Lehrerin in einer berufsbildenden Schule gearbei-
tet. Beide Eltern sind religiés. Diskussionen tiber Religion wie auch Kultur
haben in der Familie immer eine grofie Rolle gespielt, waren gewichtiger
Bestandteil der religiosen Erziehung der Kinder. Das Tragen eines Kopftu-
ches war fiir die Tochter nicht obligatorisch. Erst nach dem Schul- und
Ortswechsel wahrend des letzten Schuljahres wegen ihrer Heirat begann
sie das Kopftuch stindig zu tragen. In der alten Umgebung wagte sie es
nicht. Sie ist Mitglied in einer Akademiker-Organisation der Milli Goriis.

Birzel, 21, ist Arzthelferin. Sie ist tiirkischer Abstammung und gehort
zu den wenigen regelmifligen Pendlerinnen zwischen Deutschland und
der Tiirkei. Dazu hat auch beigetragen, dafl sie dort ihren zukiinftigen Ehe-
mann kennengelernt hat. Sie hat einen Einbiirgerungsantrag gestellt. Reli-
gion hat in der Familie bis vor etwa zwei Jahren keine Rolle gespielt. Einge-
fithrt und von den Familienmitgliedern bereitwillig aufgegriffen wurde
eine religiése Lebensfithrung durch einen Bruder, der mit der Milli Gériis
in Beriithrung kam. Seit knapp zwei Jahren trigt sie ein Kopftuch. In dieser
Untersuchung ist sie, vielleicht nicht die einzige, aber die deutlichste, die
ein konservatives Geschlechtermodell favorisiert und ideologisiert. Sie ist
die einzige, die sich offen und umfassend zur Ideologie der Milli Goriis
bekennt. Sie hat ausgeprigte pidagogische Ambitionen, verbringt die Wo-
chenenden in der lokalen kleinen Moschee und hat an Fortbildungskursen
der Milli Goriis teilgenommen.

Ece, 206, ist verheiratet, tiirkischer Abstammung und steuert auf das
Ende ihres Studiums der Wirtschaftswissenschaften zu. Seit einem Jahr ist
sie Kopftuchtrigerin. Zum Islam gekommen ist sie, nach jahrelangem Wi-
derstreben, durch den Ehemann und die Schwester. Deutlich sind ihre
Ressentiments gegeniiber der islamischen Idee und Praxis eines >ungebil-
deten Volkes«. Sie lebt sehr zuriickgezogen. Sie will sich als Steuerberate-
rin spiter selbstindig machen, um Problemen wegen des Kopftuches aus
dem Weg zu gehen.

Elif, 21, turkischer Abstammung, ist Krankenschwester und ledig. Sie
lebt fern von ihren Eltern in einer Wohngemeinschaft und fiihlt sich eher
von einem alternativen Lebensstil angezogen. Sie halt die Gehorsams- und
Obrigkeitsmentalitit der braven Biirger, auch der eigenen Eltern, die nichts
so sehr fiirchten, als Regeln in der Offentlichkeit zu verletzen und aufzufal-

290

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

len. Kopftuchtrigerin ist sie seit zwei Jahren. Sie verweist auf eine religicse
Erziehung im Elternhaus, die sie als offen beschreibt.

Fatima, 19, ist Schillerin. Sie will Dolmetscherin werden. Ihre Eltern,
der Vater ist Arbeiter, die Mutter Hausfrau, sind aus Marokko. Sie wurde
nicht religios erzogen. In der letzten Zeit hat in der Familie eine Orientie-
rung zum Islam hin stattgefunden, die sie mit fast allen Geschwistern teilt.
Sie hat vor, demnichst die deutsche Staatsbiirgerschaft anzunehmen, weil
sie davon ausgeht, daf} ihr weiteres Leben in Deutschland verlaufen wird.
Seit einem halben Jahr trigt sie ein Kopftuch, das sie erst nach einem
Schulwechsel zum festen Bestandteil ihres Lebens machte. Als wichtigen
Anstofs fiir ihre Islamisierung nennt sie eine gleichaltrige bereits islami-
sierte junge Frau, die sie wihrend eines der hiufiger vollzogenen Familien-
besuche in Frankreich kennengelernt hat und die sie fiir ihre Standhaftig-
keit und ihre Selbstaffirmation bewundert. Mit einer >marokkanischen
Kultur<hat sie (im Gegensatz zu Amina) keine gravierenden Probleme. Thr
Verhiltnis zu den Eltern ist ausgesprochen gut. Sie belichelt sie als etwas
altmodisch, wie die ganze iltere Generation eben, aber nicht als Statthalter
von Regeln, die sie ablehnt. Thr Kernproblem ist, wie das der meisten ande-
ren in dieser Studie vertretenen Frauen, eine aufgezwungene Wahl zwi-
schen zwei Kulturen, die in ihren Augen in einer Affirmation >des Deut-
schen< auf Kosten >des Marokkanischen« gipfelt, ohne die persénliche
hybride Identitit zu beriicksichtigen. Sie berichtet, wie auch die meisten
anderen, tiber keinerlei personliche Diskriminierungserfahrungen.

Giilay, 21, ist ledig und steht kurz vor Beginn des Medizinstudiums.
Seit knapp einem Jahr ist sie Kopftuchtrigerin und sieht (wie Amina) in
ihrer Islamisierung die Uberwindung einer Identititskrise. Durch den Is-
lam ist sie zu einem selbstsouverinem Subjekt geworden, das sich freige-
macht hat von der Gingelung durch andere. Thr Entschluf}, auch am Ar-
beitsplatz und damit 6ffentlich und nicht systemkonform das Kopftuch zu
tragen, bildet einen wichtigen Wendepunkt in diesem Prozef. Thre Eltern,
beides Fabrikarbeiter, beschreibt sie als traditionsverhaftete Tiirken mit ei-
ner vollig anderen Lebenswelt, von der aus ihre Islamisierung nicht
nachzuvollziehen ist. Sie hat vor, einen Einbiirgerungsantrag zu stellen.

Hamida, 24, ist seit kurzem verheiratet und studiert Sprachwissen-
schaften. Die ersten Lebensjahre hat sie in Deutschland verbracht. Aufge-
wachsen ist sie bei Verwandten in Marokko, wo sie auch ihr Studium be-
gonnen hat und im Rahmen ihres Studiums Kontakte zu Islamisten
gefunden hat. Dort hat sie auch an Campus-Demonstrationen teilgenom-
men. Nach dem Studium will sie auf jeden Fall wieder in Marokko leben.
Sie ist sehr engagiert in der Moschee und bemiiht um die Ubermittlung

291

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

des srichtigen« Islam, verbunden mit der Vision einer fortschrittlichen Ge-
sellschaft auf der Basis moralischer Individuen. Dabei ist sie, die kritische
Beobachterin zweier Gesellschaften, fiir die in Deutschland aufgewachse-
nen Midchen und jungen Frauen ein bedeutendes Vorbild einer moder-
nen, intellektuellen und selbstbewufdten islamischen Frau und eine wichti-
ge Diskussionspartnerin fiir die Definition von Kultur sowie das Verhiltnis
von Kultur und Identitit.

Hatice, 27, ist verheiratet mit einem (ehemaligen) Studenten der isla-
mischen Theologie. Sie hat zwei Kinder und trigt das Kopftuch seit etwa
sechs Jahren. Sie ist Erzieherin und hat ein Semester Sozialarbeit studiert.
Thre Orientierung am Islam hat zu einem Bruch gefithrt mit der griinen
linken Szene ihrer Heimatstadt, in der sie frither engagiert war. Sie ist ent-
tduscht, dafl ehemalige Freunde, die sich fiir die Integration von Auslin-
dern eingesetzt haben, sich von ihr abgewendet haben, als sie zur Kopf-
tuchtrigerin geworden ist, keinerlei Anerkennung finden kénnen fir
diesen Weg der kulturellen Identitit und die Diskriminierungserfahrun-
gen als unter diesen Umstinden selbstverschuldet begreifen. Zur Zeit
sucht sie nach einer Stelle als Erzieherin, sieht jedoch in ihrer modernen
islamischen Haltung den Grund fiir bisher gescheiterte Bewerbungen. Sie
ist Mitglied im lokalen Auslinderbeirat und allgemein engagiert in der Ver-
tretung islamischer Interessen im 6ffentlichen Bereich. Sie gehort keiner
islamischen Partei oder Gemeinde an.

Ilknur, 21, ist ledig. Sie mochte Lehrerin werden und macht sich im
Moment noch keine Gedanken iiber die spitere Vereinbarkeit von Beruf
und Kopftuch. Sie ist eine der wenigen in dieser Studie, die eine eventuelle
spitere Berufsaustibung in der Tiirkei ins Auge fafst. Kopftuchtrigerin ist
sie seit vier Jahren. Eine parteiliche Orientierung ist nicht zu erkennen.
Das Kopftuch ist fiir sie nach etlichen Erlebnissen der Diskriminierung
eine wichtige Markierung einer selbstbewuften weiblichen tiirkischen
Identitit und sie kimpft in lokalen 6ffentlichen Zusammenhingen um
Anerkennung einer islamischen Identitit.

Jehan, 28, ist verheiratet und hat drei Kinder. Wegen der Geburt des
ersten Kindes kurz nach dem Abitur, dem bald darauf die anderen folgten,
hat sie noch keine Ausbildung absolviert, sondern ist Hausfrau und arbei-
tet gelegentlich im Betrieb ihres Mannes. Wenn das jiingste Kind ilter ist,
mochte sie ein Studium, vielleicht Jura oder Medizin, beginnen. Zur Zeit
ist ein engagiertes Mitglied des ortlichen Auslinderbeirates, in dem sie
sich erfolgreich fuir die Interessen von Migrantinnen aus islamischen Lin-
dern einsetzt. Sehr engagiert ist sie ebenfalls in der Moschee, vor allem im
Bereich einer islamischen Bildung von Kindern und Jugendlichen. Sie

292

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

stammt aus einer glaubigen arabischen Akademikerfamilie. Ein Kopftuch
tragt sie seit dem dreizehnten Lebensjahr. Deutsche Staatsbiirgerin ist sie
bereits seit mehreren Jahren.

Saida, 20, ist marokkanischer Abstammung. Sie hat einen Hauptschul-
abschluf, absolviert zur Zeit ein Praktikum und sucht nach einer Ausbil-
dungsstelle. Nach kurzer, von den Eltern nicht gebilligter Ehe hat sie sich
scheiden lassen, weil sich der ebenfalls sehr junge Ehemann als unreif und
»nicht-islamisch« erwies. Sie hat sich bewuf3t entschlossen, nach der Tren-
nung wieder bei den Eltern zu leben, weil sie feststellte, daf ihr trotz der
vorangegangenen Spannungen sehr viel an ihnen liegt. Kopftuchtrigerin
ist sie seit vier Jahren. Wegweisend war die sehr viel dltere, spit nachgezo-
gene Schwester, von der sie auch Arabisch gelernt hat.

Serap, 19, ist ledig. Sie hat einen Hauptschulabschluf2. Die Abendreal-
schule hat sie abgebrochen. Sie sucht nach einer Ausbildungsstelle als
Schneiderin. Thre Eltern und Geschwister hat sie damit verblifft, daR sie
nach jahrelanger Rebellion gegen die von ihnen gesetzte Grenzen plétzlich
religios geworden ist. Zum Zeitpunkt des Interviews trigt sie das Kopftuch
erst seit einigen Wochen und pflegt bewuf3t einen Kleidungsstil, der sich
deutlich von dem der traditionell eingestellten Nachbarschaft unterschei-
det. Sie hatte keinerlei religiose Erziehung, hatte bis vor kurzem in ihrem
ganzen Leben nur duferst selten, anliflich von Hochzeitsfeiern, eine Mo-
schee betreten. AnlaR fiir ihre Auseinandersetzung mit dem Islam war das
Kennenlernen einer gleichaltrigen Muslima, die nicht das verkoérperte, was
sie als das Traditionelle ablehnte. Sie ist froh, den Islam >gefunden« zu ha-
ben und eine Lebensfithrung, die nicht Mode und kérperliche Attraktivitit
zu den zentralen Techniken von Selbstaffirmation und Anerkennung
macht.

Serpil, 25, ist geschieden und hat ein Kind. Sie hat ihr Studium abgebro-
chen und sich zur Computer-Fachfrau ausbilden lassen. Inzwischen hat sie
eine gut bezahlte Stelle in einem privatwirtschaftlichen Betrieb, in dem sie
das Arbeitsklima sehr schitzt. Aufgewachsen ist sie in einer strengen tradi-
tionellen und religiosen Familie. Seit dem zwolften Lebensjahr trigt sie ein
Kopftuch. Spitestens mit siebzehn begann sie, sich zunehmend gegen
eine traditionelle Auslegung des Islam aufzulehnen, vor allem im Kontext
von rigiden Geschlechterrollen. Mit der Idee einer »islamischen Identitit«
(ein Begriff, den sie in ironischem Tonfall ausspricht) entwickelt sie zuneh-
mend festere Vorstellungen von einer personlichen Identitit, die sie eben-
falls zunehmend zu einer kritischen Einstellung gegentiiber den Interpreta-
tionen und Ideologien des Islam bringt. Sie hat und hatte keinerlei
organisatorische Verortung. Die Bekanntschaft mit sich ideologisch gebar-

293

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

denden Muslimen, die sich, in ihren Augen filschlicherweise, als fort-
schrittlich begriffen, hat schliefllich zu einer weiteren Abneigung gegen-
uiber gemeinschaftlichen Attitiiden gefithrt. Kennzeichnend fiir sie ist eine
sukzessive Ausweitung der Grenzen. Sie wihlt fast stets die liberalste Aus-
legung.

Sevim, 20, ist ledig. Die Eltern sind traditionsbewufdte und religise
Tiirken, die sich ausgiebig um eine religiése Erziehung der Kinder gekiim-
mert haben. Seit dem vierzehnten Lebensjahr ist sie Kopftuchtrigerin. Sie
lehnt, generell, ein traditionelles Milieu ab, vor allem hinsichtlich des da-
mit verbundenen Geschlechtermodells. Gleichzeitig hat sie, im persénli-
chen praktischen Rahmen, keine Probleme mit der Tradition. Sie hilt sich
an die Minimalregeln (kein Freund, religiose Lebensfiithrung) und entwirft
im Konsens mit ihnen fiir sich ein Projekt der emanzipierten, {iber Wissen
verfiigenden Frau. Mit groffem Ehrgeiz absolviert sie ein Studium der
Wirtschaftswissenschaften. Organisatorische Bindungen sind nicht er-
sichtlich.

Zelda, 18, ist seit kurzem verheiratet. Sie hat einen Realschulabschlufl
und will demnichst vielleicht eine Ausbildung zur Erzieherin beginnen,
wobei sie allerdings keinen grofien Ehrgeiz zeigt. Sie hat keinerlei familia-
ren religiosen Hintergrund; im Gegenteil, die Eltern sind geradezu Athei-
sten. Ihr Freund, mit dem sie schon seit drei Jahren >ging< und der aus ei-
ner sehr religisen Familie stammt, war fiir sie der AnlaR, sich mit dem
Islam auseinanderzusetzen. Er machte sie darauf aufmerksam, dafl be-
stimmte Dinge sich nicht fiir einen guten Menschen gehéren, wie zum
Beispiel Alkohol zu trinken. Mit der Heirat, mit der die Eltern der beiden
sich nur duferst widerwillig arrangierten, wurde die Kopftuchfrage akut:
ohne Kopftuch, stellte ihr Freund unmifRverstindlich in den Raum, keine
Heirat. Nach anfinglicher groRer Uberwindung wurde sie schlieRlich zur
Kopftuchtrigerin. Sie schitzt den Islam, auch wenn sie sich damit nicht in-
tellektuell auseinandersetzt, als eine Richtlinie fiir ein gutes und recht-
schaffenes Leben jenseits von Konsumismus (der freilich auch kaum mit
den bescheidenen Mitteln des Paares zu finanzieren ist) und individueller
Fehl-Entscheidung (wie das Vertrauen in angebliche Freunde, die einem
schaden). Sie ist froh, daf ihre Freundin ebenfalls zur gleichen Zeit zur
Kopftuchtrigerin geworden ist. Das erleichtert ihr den Umgang mit Exklu-
sionserfahrungen, die sie als Kopftuchtrigerin gemacht hat.

294

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

1 Stattdessen dominieren kleine, in den (oder vor den) Klassenzimmern
geloste Individualkonflikte (vgl. Mihciyazgan 1993; Roth 1999). Eine
andere Konfliktlinie besteht in der Auseinandersetzung um kopftuch-
tragende Lehrerinnen (vgl. Karakasoglu-Aydin 1999).

2 In diesem Zusammenhang danke ich Frau Dr. Blum vom Frankfurter
Amt fiir Multikulturelle Angelegenheiten fur hilfreiche Hinweise.

3 Davon zeugen die Leserinnen-Anzeigen unter der Rubrik »Gesucht —
Gefunden« in Huda. Die Islamische Frauenzeitschrift. Dort werden
nicht nur andere Muslimas in Wohnortnihe gesucht, sondern auch
Wohnungen, Babykleidung, Jobs, Ubersetzerinnen, Computerspezia-
listinnen.

4 Zudem liegen einige biographische Erzihlungen von deutschstimmi-
gen islamischen Frauen vor, die ich wihrend der Erhebungsphase
kennenlernte. Diese flielen in die Analyse aus methodischen Griin-
den nur am Rande ein. Allerdings bilden sie als Minderheit in der Min-
derheit hiufig ein wesentliches Element in den Gruppierungen und
Netzwerken der »deutschsprachigen Muslimas, so der zuweilen ver-
wendete Eigenbegriff auch der nicht deutschstimmigen Frauen. Es ist
eben nicht zwangsliufig und vor allem in der jingeren Generation
nicht der Fall, daR diejenigen, die praktizierende Muslime sind, sich in
ethnischen Zirkeln verschanzen. Vielmehr kann man, analog zu Ana-
lysen tiber den subjektiven Umgang mit Multilokalitit (vgl. z.B.
Diirrschmidt 1995; Eade 1997; Gupta/Ferguson 1993) von einen deut-
schen mikroglobalen Islam, der iiber die Abstammung hinausgeht,
sprechen.

5 Vgl. z.B. zum feministischen Diskurs Felski 1997; Nagl-Docekal 1999;
zu generellen Fragen des Multikulturalismusdiskurses Habermas
1996; Taylor 1993; Walzer 1994 und zu empirisch-praktischen Fragen
Clark et al. 1993; Bennett 1998; Balke et al. 1993; Harzig/Ritzel 1995.

6 Fiir den Begriff Neo-Islam gelten die gleichen Bedenken, die O’Fahey
und Radtke (1993) bezogen auf den Begriff Neo-Sufismus duflern: neo
impliziert einen zeitlich und inhaltlich verifizierbaren Bruch, den
idealerweise die Triger reflektieren. Im Rahmen dieser Studie ist we-
der ein forschungstechnisches Instrumentarium zum Zug gekom-
men, um einen solchen Bruch bzw. Bruchstellen aufzuweisen, noch
deklarieren die TrigerInnen einen Neo-Islam, sondern sie sehen sich
der Tradition des Ur-Islam, der fir sie weitgehend im Gegensatz zu

295

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

IO

II

12
3

296

>traditionellen«< volksislamischen Praktiken steht. Neu ist der Islam fiir
sie in bezug auf die eigene Biographie, aber auch in bezug auf die Kon-
textualisierung (Ricceur 1996), d.h. im >Einbauc« in ihre vom Universa-
lismus durchdrungenen Lebenswelten. Darin unterscheiden sie sich
gravierend von der Elterngeneration. Ich verwende die Begriffe Neo-
Islam und Neo-Muslimas im Rahmen der Kategorisierung einer spezi-
fischen »Idee Islam« (Stauth 2000), die fiir die jungen Frauen charak-
teristisch ist und sie in bestimmten Aspekten von anderen unterschei-
det. Der Verwendung liegen somit in erster Linie analytisch-techni-
sche Motive zugrunde.

Hinsichtlich der Zahlen ist zu bemerken, daf sie variieren, je nach-
dem ob man Bundes-, Landes- oder kommunale Statistiken zugrunde
legt, da jeweils verschiedene Kriterien vorhanden sind. Bezogen auf
Bielefeld weichen sie jeweils um etwa 1000 Personen voneinander ab.
So weist die Landesstatistik eine niedrigere Anzahl auf im Verhiltnis
zur kommunalen, weil bei Wohnortwechsel nicht die Abmeldung,
sondern die Neuanmeldung, die aber nicht immer erfolgt, zum Um-
trag fithrt.

Die folgenden Ausfithrungen stiitzen sich vor allem auf eigene Beob-
achtungen und Informationen von Moscheebesuchern bzw. fithren-
den Mitgliedern einzelner Vereine.

Der Begrift Gemeinde wird des &fteren von einzelnen Personen be-
nutzt. Er ist den Kirchengemeinden entlehnt sowie dem Ordnungs-
recht, indem er die Beitrag zahlenden Vereinsmitglieder bzw. die re-
gelmiRigen Besucher umfafit. Der Islam in den Kernregionen kennt
keine Gemeinden.

In einem Fall wurde angedeutet, daR die Miete fiir den Raum nicht ge-
rade gering sei. Aus anderen Quellen war erginzend zu erfahren, daf}
der Friseur trotz des relativ grofen Umfangs der Vereinsmitglieder
nicht genug Unterhalt fiir den Familienerhalt erwirtschaftet, so daf}
seine Ehefrau auch erwerbstitig sein mufl. Da es sich um eine Ge-
meinde handelt, die eine traditionelle Rollenaufteilung priferiert, er-
gibt sich somit ein Widerspruch.

Inzwischen ist das Vorhaben in die Tat umgesetzt worden. In einem
zentral gelegenen Gebiude hat sich inzwischen ein reges Gemeindele-
ben, das auch Frauen einschlieft, entfaltet.

Vgl. dazu auch Schiffauer 1988.

Erstaunlicherweise konnte der lokale Frankfurter AMGT-Verein, der
uiber einen sehr groflen Gebiudekomplex verfiigt, was ihn zur hessi-
schen Zentrale macht, zur Zeit der Untersuchung keinen Koranunter-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

14

15

16

richt anbieten, weil sich keine Erziehungsurlaubsvertretung fand, so
daf} einige wenige iltere Frauen und Midchen sich an den Wochenen-
den auf den Weg in eine Moschee des VIKZ (Verein Islamischer Kultur-
zentren e.V.) aufmachten, wo man sie nicht gerade herzlich empfing,
sie aber auf keinen Fall abgewiesen hitte. Beim VIKZ, dessen Anhin-
ger nach dem Griinder auch Siileymancilar (eingedeutscht Siileyman-
cis) genannt werden, handelt es sich um einen strikt organisierten, seit
der frithen kemalistischen Ara bestehenden Sufi-Orden mit vielen lo-
kalen Gemeinschaften in Deutschland. Hier fiel er in den spiten
19770er/frithen 8oer Jahren auf als Organisierer des Koranunterrichts
fuir Kinder.

In diesem Zusammenhang fiel die Bemerkung, etliche Eltern schick-
ten ihre Kinder nur, um eine Ferienbetreuung zu haben.

Die Ansicht {iber ihre Teilnahme ist geteilt. Wihrend die einem der
Ansicht sind, daf sie bei ihren Veranstaltungen nichts zu suchen hit-
ten, halten andere die politische Orientierung des Vereins fiir belang-
los: Wenn sie den Koran lernen wollten und gerade keine Personen
zur Vermittlung hitten, kénnten sie ruhig kommen. Wihrend der in
der kleinen fensterlosen Kiiche stattfindenden Pause der Frauen (die
Midchen zieht es zu den Pommes frites in der sogenannten Kantine;
sie hitten auch keinen Platz mehr in der Kiiche), die den Koranunter-
richt an den Vormittagen des Wochenendes in zwei Blocke teilt, war
die Trennung zwischen den >AMGT-Frauen, die fiir sich salen, und
den »VIKZ-Frauen« ganz deutlich. Sie wechselten kaum ein Wort mit-
einander. Sie kannten sich nicht, suchten aber auch keine Kontakte.
Auch ein informeller Informationsflu scheint kaum vorhanden zu
sein. So nutzte eine Frau im Zuge der biographischen Erzihlung die
Gelegenheit, mich zu fragen, >was die Minner denn so machens, das
heiRt, welche Gruppenaktivititen sie im Rahmen >ihrer< Moschee ent-
wickelt haben. Und das, obwohl Vater und Briider daran beteiligt sind.

17 Der Begriff >Muslimas« ist eingedeutscht, aber auch bei den islami-

18

schen Frauen so im Gebrauch. Im Arabischen ist die korrekte Plural-
form muslimat. Ahnlich ist der Plural von hadith (durch die Inkorpo-
rierung in die deutsche Umgangssprache zu Hadithen (statt ahadith,
Uberlieferungen von den Worten und Handlungen des Propheten)
geworden.

Diese Informantin erwihnt nicht die tiirkischen Produktionen der
Sparte Konversionsdramen, in denen jugendliche Heldinnen auf der
Suche nach persénlicher Identitit zu Gliubigen werden. Eine andere
Informantin mit Hauptschulabschluf} deutet darauf, dafl es gerade

297

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

19

20

21

22

23

24

298

dieses Genre ist, daf} ersten Zugang zur Religiositit gewdhrt. Inzwi-
schen gibt es auch deutschsprachige Ubersetzungen wie »Der Hilfe-
ruf« von Mustafa Akgiin (2000), der sich, im Stile eines Groschenro-
mans, an eine globalisierte Jugend wendet.

Sie hatten nicht teilgenommen, weil sie durch Schulunterricht oder
Arbeitszeit daran gehindert waren oder weil sie ihre Menstruation hat-
ten. In bezug auf das letztere tauschten sich zwei Midchen kurz aus,
wobei die eine ironisierend ihren Zustand als »unrein sein« bezeich-
nete. Daraufhin schnaubte die andere: »Unrein! Wenn ich das schon
horel«

Diese Frage wurde per Telefon wihrend eines meiner Gespraches mit
einem Imam von einem aufgebrachten Ehemann gestellt. Offensicht-
lich ging es nicht nur um diese eine Frage, sondern um tiefergehende
Auseinandersetzungen, in die der Imam sich in miRbriuchlicher Wei-
se hineingezogen fiihlte. Nichtsdestoweniger blieb er am Telefon sach-
lich und héflich und lud das Paar zu einem spiteren gemeinsamen
Besuch ein, um die Frage abzukliren.

Deren Entwicklung beginnt gegen Ende des 19. Jahrhunderts mit der
sich gegen die Orthodoxie richtenden und Vernunft als Deutungsprin-
zip betonenden Salafiyya-Bewegung (vgl. z.B. Al-Azmeh 1996).

Vgl. auch Monika Wohlrab-Sahr (1996) zu den Motiven von Konvertit-
innen, die die Geborgenheit traditioneller und paternalistischer Bezie-
hungen im Sufi-Islam finden.

Die Naturwissenschaften sind dabei ein hoch geschitztes Mittel dieser
Entschliisselung, Teil einer abgeforderten Entzifferungsarbeit (vgl.
z.B. Internationales Institut fiir Islamisches Gedankengut/Muslim
Studentenvereinigung e.V. 1988). Das spiegelt sich zum Beispiel in
der Aussage einer jungen Frau, daf bereits im Koran Aussagen iiber
die biologischen Vorginge der Entstehung des individuellen mensch-
lichen Lebens zu finden sei, oder daff Homosexualitit nicht genetisch
bedingt sei, weil es dafiir keine Hinweise im Koran gebe.
Kontroversen werden, soweit mir ersichtlich war, zumeist klein gehal-
ten. Verschiedene Ansichten, die einzelne Personen in fester konstel-
lierten Gruppen haben, werden aber auch nicht verborgen gehalten,
sondern als personen- und biographiegebunden registriert. So kann es
vorkommen, dafl in einer privaten Gesprichsrunde eine Frau in Beob-
achtungsposition einen ironischen Kommentar {iber die an der ande-
ren Seite des Tisches fallen 14ft, die sich gerade in frommen Diskur-
sen ergehen — »jetzt fithlen sie sich wieder so richtig heilig« —, ein
Kommentar, der ignoriert wird. Damit werden ohnehin bekannte dif-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

25

26

ferente Positionen markiert, ohne den Inhalt zum Gegenstand von
Diskursen zu machen. Nie werden solche Kommentare und nur sehr
diskret Wertungen tiber abwesende andere angebracht.

Aus der Erzdhlung einer spitislamisierten Frau aus einem >Tiirken-
viertel« mit relativ hoher sozialer Kontrolle geht hervor, daf} zu den an-
deren Midchen und Frauen, die keine neo-islamische Orientierung
haben, auch keine Beziehungen hergestellt werden. Im Gegenteil, die
ihr frither, als sie noch enge Jeans und dekolletierte T-Shirts trug, als
die »guten Middchen« prisentierten verachtet sie dafiir, daf® sie unter
Kontrollbedingungen gehorsam sind, aber auflerhalb des Viertels die
Rocke hoher ziehen und sich schminken.

Ob am Arbeitsplatz gebetet wird, hangt aber auch mit Position im Ar-
beitsleben zusammen. Religiése Midnner, die im Angestelltenbereich
beschiftigt sind verzichten darauf, wihrend Minner, die als Arbeiter
beschiftigt sind, eher dazu neigen. Aus den knappen Erzihlungen der
Frauen zu diesem Gegenstand im Verweis auf Viter und Eheminner
lassen sich folgende Griinde ersehen: Die Arbeiter handeln im kollek-
tiven Kontext, das heifdt meist finden sich mehrere zusammen, die in
grofleren Betrieben einen ungenutzten Raum finden und ihn als sau-
beren Gebetsraum herrichten, die sich also zusammen kurzfristig ab-
sondern konnen. Im Angestelltenkontext hingegen sind die Betriebe
nicht nur kleiner, sind die Muslime nicht nur vereinzelt, sondern auch
einer stirkeren Verhaltenskontrolle ausgesetzt

27 »Die Kurden und auch die Iraner haben einen Raum fiir sich. Dann

28

29

steht uns auch einer zu« — das ist die Argumentation, die in einem Er-
zihlzusammenhang fiel. Offen bleibt, inwieweit unter solchen Um-
stinden eine religiése Okkupation des einzelnen stattfinden und neue
Biirden fiir ihn schaffen kann. Der 6ffentliche Gebetsraum erscheint
allerdings nicht als von allen angestrebtes Ziel. Mehrfach bekunden
Schiilerinnen und Studentinnen ihren Unwillen, konzentrierte Lern-
phasen durch Gebete unterbrechen zu miissen, oder sie vergessen es
dann hiufig. Am frithen Morgen, wenn das Morgengebet lange vor
dem uiblichen Aufstehen liegt, steht keine der befragten Frauen extra
auf. Wo der Ritus die berufliche Leistungsfihigkeit beeintrichtigen
kann, wird er auf ein Minimum reduziert.

Reckeweg 1977: 8; es handelt sich dabei um eine kleine Schrift, die der
SKD Bavaria Verlag, der deutschsprachige Biicher tiber den Islam ver-
treibt, im Programm hat.

Zur Notation:

/ bezeichnet kurze Pausen

299

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

30

31

32
33

34

35

300

ein Komma kann, zur Wiedergabe des Redeflusses, kurze
Stockungen angeben.
(3) Pause in Sekunden
— Abbriiche
fett fettgedruckte Worte (z.B. "das ist eben nicht egal’) weisen
auf die stimmliche Hervorhebung der Erzihlerin
* steht fiir ah, ehm, 6h und dhnliche Laute.
Hier erfolgen weitschweifigere Ausfiihrungen {iber Untersuchungen
zur »Tierquilerei« durch unzureichende Betiubungen.
>Alternatives Essen«< wie Vollkornprodukte oder Getreidebreie, die zen-
tral in der 6kologisch orientierten Effkultur sind, spielen so gut wie
keine Rolle. Ein Grund ist vermutlich darin zu sehen, daf} Getreidege-
richte Bestandteil der lindlichen Kultur sind, zu der von der islami-
schen Perspektive aus eine grofle Distanz besteht. Andererseits sind
Tendenzen zum Vegetariertum ersichtlich sowie zuweilen eine Prife-
renz fiir eine moderne >light cuisines, wie sie in Modemagazinen zu
finden ist.
Die Ubersetzung bei Karaman weicht betrichtlich ab.
Dieser Hadith hat im Rahmen einer Moschee alltagspraktische Ver-
wendung gefunden. Um Midchen und junge Frauen, die von ihren
Arbeitgebern aufgefordert werden, sich modisch und »offener< zu klei-
den, zu unterstiitzen und ihre Verweigerung zu legitimieren, hat der
Imam einen Vordruck entworfen, bei dem ebendieser Hadith zentral
ist.
Rabia Yalniz ist deutscher Herkunft und seit {iber 20 Jahren Muslima.
Threr miindlichen Auskunft nach gibt es keine verbindliche Form fiir
den Schleier. Man konne sich die Form wihlen, von der man glaubt,
dafl sie am besten zu einem passe. Sie selbst bevorzugt seit einigen
Jahren einen schwarzen Tschador, den sie ins Gesicht zieht. Die Varia-
tionsbreite innerhalb der Ahmadiyya-Gemeinde ist grofl und bewegt
sich zwischen einem losen bunten Schal tragen, der viel Haar sehen
14Rt, und dem Tragen eines Gesichtsschleiers.
Eine intensive Reflexionsarbeit zur Vereinbarung beider Positionen
zeigt sich in der folgenden Erzidhlpassage:
»Homosexualitit ist eindeutig verboten. Das wird auch etwas gesteuert find ich,
diese ganze Entwicklung. Die Medien und so. Vor allem im Fernsehen wird so
oft dariiber geredet, so viel dariiber berichtet. Das ist alles Werbung dafiir, finde
ich. Und auch Jugendliche, die ein bifichen Probleme haben mit ihrer Dings
haben, Sexualitit, die werden sofort umgepolt. Die denken, ist ja in, ist ja cool,
ne, schwul zu sein, mach ich mal. Weiflt du, und das find ich schade, anstatt

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

mal mit den Menschen verniinftig dariiber zu reden, dafl es wirklich nicht nor-
mal ist, sowas. Ich finde das nicht normal. Ich finde das tiberhaupt nicht natiir-
lich. Das tut mir leid, ich kann ja intolerant sein, aber das ist wirklich nicht. Das
ist gegen die Natur finde ich. Warum hat denn Gott iiberhaupt zwei Geschlech-
ter erschaffen. Sonst hitte er nur méinnliche oder nur weibliche Menschen er-
schaffen konnen, wenn das natiirlich wire. Kann sein, daf einige Menschen
vielleicht zwei Geschlechter haben. Es gab, also in der Tiirkei gibts solche Leute,
die beide Geschlechtsteile haben. Ich finde das nicht schlimm, wenn sie fiir ein
Geschlecht sich entscheiden und dann sich umoperieren lassen, dementspre-
chend. Das find ich in Ordnung. Aber, ich find das schlimm, wenn ein Mensch
sich total umoperieren 14ft, so ganz anders, ohne daf er tiberhaupt ganz anders
lebt (!). Find ich nicht so schén. Ich wiirde sowas nicht tolerieren. Okay, was
heiflt nicht tolerieren, ich tu nichts dagegen, aber ich will auch nicht mit sol-
chen Leuten was zu tun haben. Das bringt mir nichts. (4) Das find ich sehr
schade. Das ist nicht nur hier so, sondern in der Tiirkei auch. Da wird im Fern-
sehen auch sehr offen driiber gesprochen. Zum Beispiel war da ein Mann, der
hatte sich zur Frau umoperieren lassen und wendete sich gegen die Vorurteile,
dafl ein Umoperierter nie eine vollstindige Frau werden kann. Sie (!) hat ge-
sagt, sie wiirde einen viel besseren Orgasmus kriegen als eine normale Frau,
also so nach dem Motto, wir sind doch besser als normale Frauen. Weifdt du,
das wird immer so, das ist nur Werbung fiir mich, >so Leute, macht mals, ne,
»seht ihr, ist doch schon, sie ist zufrieden und gliicklich, macht ihr auch«. Das
find ich sehr schade. Und dann immer mit den Prominenten. Der ist homose-
xuell, die ist so eine, immer so, so Vorbilder. In den Talk-Shows taucht jede
Woche was auf, der ist schwul und der war so und die ist so eine, dann denken
sie, »guck mal, ist was Besonderes«.«

Geradezu paradigmatisch fiir den Umgang mit den Quellen ist die Ar-
gumentationsreihe, die, wie man nicht aus den Augen verlieren sollte,
eine spontane Produktion ist. Sie beginnt mit dem Text, geht tiber in
die eigene Stellungnahme, bezieht eine Sozialanalyse mit ein und fi-
chert den Gegenstand in verschiedene Kategorien auf, die wiederum
in Beziehung zum Text gesetzt werden. Es erfolgt somit eine Art De-
konstruktion, ohne die Offenbarung anzutasten.

Zu verweisen sei in diesem Zusammenhang auf eine andere Erzihle-
rin, die mit einem jungen homosexuellen Mann auszugehen pflegt,
was, wie sie mutmaflt, bestimmt kein Zufall sei. Es gibt ihr Sicherheit,
daf keine sexuelle Beziehung entsteht und damit verhilt sie sich regel-
gerecht und zwar auf einer Basis, die die Quellen nicht erwihnen.
Nicht die Sexualitit der anderen gehért unter Kontrolle, sondern die
eigene.

301

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

36

37

38

39

302

Wihrend einer Modenschau haben mir Zuschauerinnen mit getibten
Augen mitgeteilt, daft jedes der vorgefithrten zwanzig, dreiflig Model-
le mit einem spezifischen Arrangement des Kopftuches verbunden
war, das sich in der Folge nicht mehr wiederholte. Neben dem groflen
Interesse an dieser Modenschau war aber auch offensichtlich, daf die
besonders weiten Modelle keinen groffen Anklang fanden, zuweilen
auch mit lauten Bemerkungen wie »Damit kann man ja fliegen« kom-
mentiert wurden.

Die Gepflogenheit mancher Frauen, die dem Sufi-Islam folgen, den
Haaransatz an der Stirn ca. ein bis zwei Zentimeter sichtbar sein zu
lassen, ist ihnen suspekt und unverstindlich. Hinzuzuftigen wire
auch noch, daft értliche Moden entstehen kénnen. So kam zum Bei-
spiel in einem Ort eine Frau auf die Idee — sie hatte irgendwo ein Bild
davon gesehen — eine Kombination aus zwei einfarbigen, aber jeweils
verschiedenfarbigen Tiichern zu fertigen, bei dem das untere eng und
das gesamte Haar bedeckend um den Kopf geschlungen wird, im Nak-
ken von einem Knoten zusammengehalten. Das obere kommt in der
gleichen Art eines Turbans dariiber, 13t das untere tiber der Stirn aber
etwa zehn Zentimeter sichtbar. Die Schultern sind dabei nicht be-
deckt. Die dsthetische Wirkung ist eine ganz andere als bei dem Tuch,
das nur das Gesichtsdreieck sichtbar li8t. Manchen ist diese Art, die
anscheinend vor allem Hosentrigerinnen bevorzugen, zu extravagant.
Im tibrigen tragen auch andere Frauen unter dem Kopftuch ein zwei-
tes von grober Struktur oder ein Haarnetz, um die Rutschgefahr des
jufleren zu bannen.

Aus Gesprichen geht hervor, dafl bei den jungen Frauen ein Bedarf
danach besteht. Das 1if3t darauf schlieRen, daf hier eine Liicke be-
steht. Ein weitgehend unbekanntes Buch, das in diese Richtung geht,
ist das in einer islamischen Buchhandlung angebotene, aus Pakistan
importierte »Muslim Etiquettes« von Abdur Rehman Shad (198s), in
dem vornehmlich Hadithe aus verschiedenen Sammlungen und er-
ginzende Kommentare themenspezifisch angeordnet sind.

Hier wire als Frage am Rande einzubringen, ob man nicht Parallelen
ziehen kann zu einem unakademischen Feminismus der Strafle, ei-
nem >Feminismus von untens, wie Valentine Moghadam (1993) fiir
die islamischen Kernlinder konstatiert. Der wire in diesem Fall aller-
dings im Kontext eines ikonographischen >postmodernen< Feminis-
mus, wie ihn Popstars wie Madonna und ihre zahlreichen Nachfolge-
rinnen zelebrieren und in dem korperliche Reprisentation und >post-
moderne« Korperkultur, die ebenfalls die Innen-Aufien-Kohirenz be-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

40

41

42

43

44

tont, eine herausragende Rolle spielt (Featherstone 1992; Frank 1991;
Kaplan 1993; Shilling 1993: 2f.; Wald 1998). Dafiir spricht, daf} die
jungen Frauen, deren Erzihlungen hier vorliegen, durchaus mit der
aktuellen Popkultur und ihrer Weiblichkeitsisthetik vertraut sind.
Daf? sie Modelle sehen, die ihrem personlichen Geschmack oder ihrer
personlichen Lebensfithrung nicht entsprechen, heifdt nicht, daf8 sie
sie nicht aufmerksam und interessiert betrachten und Botschaften ver-
nehmen, mit denen sie sich auseinandersetzen und in den Pool der
alltagsweltlichen »Fabrikation« (de Certeau 1988: 13) einspeisen. Gera-
de umgekehrt haben sie durch ihr >Othering« und ihren Islamisie-
rungsprozef ziemlich feine Antennen fiir Zeichen und Markierungen
entwickelt.

Eine andere Frau 16st diesen Widerspruch auf, indem sie als ihr Motto
folgenden Aphorismus aufgreift: Nur wer sich verindert, bleibt sich
treu.

Integration ist im iibrigen fiir sie, die einen stabilen Mittelschichtshin-
tergrund hat, kein Reizwort. Damit unterscheidet sie sich von den
Frauen, die aus dem >Gastarbeiter-Milieu< stammen. Das verweist auf
die enge Verbindung zwischen diesem Begriff und dem Kontext der
Klassenkonkurrenz.

Sie hat auch noch auf einer anderen Bithne gespielt, und zwar im Rah-
men einer Midchentheatergruppe innerhalb eines Moscheevereins.
Die Moschee dient als Ubungs- und Auftrittsraum. Auftritte erfolgen
nur fiir Frauen. Es gibt mehrere solcher Theatergruppen, die in selbst
geschriebenen Stiicken mal ironisch, mal moralisierend auf Bekeh-
rung gerichtet die eigene Lebenssituation als Migrantin und Muslima
>bearbeiten.

Bei Max Weber gelten berufliche Arbeit und Arbeitsethos als »rational
niichterne Mitarbeit an den durch Gottes Schépfung gesetzten sachli-
chen Zwecken der rationalen Zweckverbinde der Welt« (1981: 324).
Eine dhnliche Argumentation findet sich bei Ismail al-Faruqi, einem
einfluflreichen Advokaten des modernen Islam, fiir den es ein gottli-
ches Gebot ist, die personlichen Fahigkeiten in der Welt, in der Schép-
fung nutzbringend einzusetzen. Allerdings sollen sie im Dienst der
umma stehen und nichtim Dienst einer »personlichen 6konomischen
Unabhingigkeit«, die von materialistischen und individualistischen
Werten getragen ist (1982: 136).

Meine Kontaktpersonen, die einen guten Uberblick dariiber haben,
wer zum engeren Kreis der >Gemeinde« gehort, wiesen auf eine Abitu-
rientin hin. Die Art, wie sie es taten, zeigte an, daf} es sich um eine

303

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

45

46

47

48

304

Ausnahme handelt. Ansonsten ist die Frequentierung von Frauen und
Midchen in der entsprechenden Altersgruppe ziemlich gering und
auch institutionell nicht gezielt eingebunden. Der Koranunterricht
wird vor allem von jiingeren Midchen und das wéchentlich stattfin-
dende abendliche Treffen von ilteren Frauen besucht.

Neben den moralischen und symbolischen Zusammenhingen stehen
vielfach auch die reinen 6konomischen. So ist in einigen Fillen der
verheirateten Frauen nicht zu tibersehen, dafl die Eheméanner ihrer is-
lamischen Pflicht der Versorgung der Familie kaum in ausreichendem
Mafle kontinuierlich nachkommen koénnen, so dafl die Arbeit der
Frauen fiir die Versorgung der Familie notwendig ist.

Einige Zeit zuvor hatte sie bereits eine befristete, auf wenige Wochen-
stunden beschrinkte Aushilfsstelle bei einer kleinen Firma. Dort, so
erzdhlt sie amiisiert, hatte eine Kollegin ihr spiter mitgeteilt, es habe
ihr, als sie sie zum ersten Mal zur Tiir hereinkkommen sah, der Satz
auf der Zunge gelegen, es sei schon geputzt worden. Mit dieser Asso-
ziation von Kopftuch und Putzfrau sind die Kopftuchtrigerinnen viel-
fach konfrontiert.

Gute gottgefillige Taten werden am Tag des Jiingsten Gerichts gegen
schlechte Taten aufgewogen. Die Frauen arabischer und maghrebini-
scher Abstammung bezeichnen dieses Punktesystem, in dem sich die
individuelle Verantwortung fir die islamische Moral berechenbar
macht, als hassanat. Im tiirkischen Islam traditionaler Prigung wer-
den die Verdienstpunkte (sevap) von den Engeln ins Buch der guten
und schlechten Taten (amel defieri) eingetragen und miteinander ver-
rechnet (vgl. Geiersbach 1989, 1990). In nur zwei Erzihlungen neh-
men die jungen Frauen, darunter Birzel, direkten Bezug auf dieses
Abrechnungssystem, obschon es von groem Einfluft auf die religicse
Praxis ist. Méglicherweise gehen die sich als intellektuell, rational und
innerlich verstehenden Neo-Muslimas zu einer populistisch-bildli-
chen Version und den damit verbundenen Abhingigkeiten und Spie-
len, die der Idee vom autonomen Individuum nicht entgegenkom-
men, auf Distanz. Im Effekt zielen sie auf das gleiche, nimlich die
Akkumulation von guten Taten, aber die Begriindungszusammenhin-
ge sind abstrakter und innerweltlicher. Der Referenzrahmen ist nicht
allein das Selbst und der Richter, sondern entspricht eher dem von
Robertson (1992) aufgezeigten, zwischen Individuum, Menschheit,
Nationalstaat und Welt abgesteckten Rahmen unter religiésen Vorzei-
chen.

Diese Situation dhnelt der, die Serpil am Anfang dieses Kapitels be-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

49
50

5I

52

53

schreibt. Dieses Ignorieren, diese betonte Achtlosigkeit, in der die ge-
samte Person, nicht eine benennbare Handlung, zum Objekt der Be-
schwerde gegeniiber Vorgesetzten gemacht wird, scheint eine haufi-
ger angewendete Taktik der Herabsetzung zu sein. Amina rutscht
hiermit in die Position eines »Auslinders am Bahnhofx, fiir sie bis-
lang das Synonym fiir Ausldndersein.

Im Erzihlkontext wirft sie ihrem Vater vor, dieses zuzulassen.

Es ist dabei nicht so, daf Schweigen oder Umwertung die einzigen Al-
ternativen wiren. Aber nur eine einzige biographische Erzihlung er-
weist sich als relativ unbelastet vom Gastarbeiterstigma, indem starke
Ziige eines intensiven Dialogs, eines persénlichen Austausches sicht-
bar werden. Dabei handelt es sich um eine arabische Mutter mit ho-
hem Bildungsgrad und guten deutschen Sprachkenntnissen, die auf-
merksam die Lebenswelt der Tochter sowie die soziale Umwelt beob-
achtet, durchaus hilfreiche Meinungen und Hinweise dazu abgibt, die
uberdies, selber religios, Religiositit und lokale Tradition erfolgreich
zu synthetisieren versteht.

Es ist der gleiche Onkel, der ihr bis heute ihren Islamismus nicht ver-
zeiht, der nicht versteht, wie man trotz einer verniinftigen schulischen
Erziehung religios werden kann und ein Kopftuch trigt.

In dhnlicher Weise verweist auch eine andere Frau auf eine GrofSmut-
ter, die eine »starke Frau, die »wie ein Mann« gewesen sein soll.
Dieses wire vielleicht ein Beispiel fiir die Auseinandersetzung um den
Habitus, wie Bourdieu ihn formuliert. Kritiker merken an, dafk dieses
durch die von Bourdieu konstatierte Verinnerlichung ein auf Perpetu-
ierung zielendes, nicht mit sozialem Wandel und nur bedingt mit stra-
tegischer Handlung zu vereinbarendes Konzept sei. In diesem konkre-
ten Beispiel geht die Gastfreundschaft nicht in Inkorporierung iiber.
Hatice weifd zwar >wie es gehts, es ist fiir sie auch ein Wert, ein islami-
scher Wert, den sie hochschitzt, aber sie modifiziert, sie >moderni-
siert« ihn, weil die praktische soziale Einbettung eine andere ist. Sie ist
nicht mit Leuten zusammen, mit denen sie dieses Spiel in diesen aus-
gefeilten Formen abhandeln kénnte. Und sie hat auch noch anderes
»geerbt« in der Schule, nimlich »Kritik gegentiiber den Eltern«, »Kri-
tikbewufitsein«, ohne dabei »lieb zu sein«. Sie hat »geerbt«, zu ord-
nen, zu bewerten, sich entsprechend der Bewertung zu verhalten, aber
sie hat nicht gelernt, ein Spiel des Bedienens, des Dienens zu spielen.
Auf die Frage, wie Handlungsakte sich unter der Bedingung sozialer
und kognitiver Verinderung modifizieren, ist bei Bourdieu, der sich
auf alte intakte kabylische Regeln bezieht, keine Antwort zu finden.

305

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

54

55

56

57

58

306

Dabei ging es darum, daf} die Mutter die Kiindigung erhalten hatte. Sie
wollte Widerspruch einlegen und beauftragte Hatice wegen ihrer
Deutschkenntnisse, diesen Prozef} einzuleiten. Hatice, damals noch
unerfahren mit und leichtfertig in der Auslegung juristischer Texte,
uibersah die gesetzte Widerspruchsfrist, so daf} der aufgesuchte An-
walt machtlos war, was er mit den, von Hatice als beleidigend empfun-
denen Worten quittierte >Daf ihr aber auch immer zu spit kommt.«<
Im Wortlaut heift es bei einer anderen Frau zur »Erziehung so richtig
nach tiirkischer Tradition«:

»Ich war mit 13, 14 schon ziemlich reif. Ich wurde nicht so wie ein kleines Kind
behandelt. Ich bin damit aufgewachsen, dafl immer etwas verboten ist. ... Also
ich hab angefangen mit fiinf zu spiilen und sauber zu machen mit sechs, sie-
ben Jahren. ... Erziehung so richtig nach tiirkischer Tradition. Also die Frauen
miissen immer zu Hause bleiben, stindig sauber machen, Verantwortung tra-
gen, nie widerreden, wenn die Eltern was sagen und halt alles ernst nehmen,
nichts auf die leichte Schulter nehmen was passiert.«

Hier rekurriere ich auf die neo-aristotelische Konstruktion der gegen-
seitigen Freundschaft als Akt der praktischen Weisheit, die zu einer
wechselseitigen Beziehung mit dem anderen fiihrt (vgl. z.B. Ricceur
1996). Diese Konzeption ist als Gegenentwurf zu Habermas’ diskursi-
ver Vernunft als Prinzip der Aushandlung der Beziehung zum ande-
ren zu sehen (vgl. Delanty 1997).

Es gibt dabei kein »Verschwimmen der Generationsgrenzen« (Prokop
1994), in dem sich »sexuell und 6konomisch ... die Felder von Miittern
und Téchtern heute zunehmend ... tiberlappen« und Konkurrenzbe-
ziehungen entstehen lassen, weil »Miitter ... jung bleiben wollen ...
und den Raum fiir die Téchter nicht freigeben« (Prokop 1994: 80of.).
Oftensichtlich gibt es einen Zyklus der elterlicher Kontrolle. Sie setzt
mit der Pubertit ein und erscheint im Nachhinein, wenngleich nicht
immer in der gegebenen Ausprigung, den jungen Frauen als gerecht-
fertigt. Mit den Jahren reduzieren die Eltern ihre Kontrolle oder die
Tochter pochen auf die Reduzierung, wobei auch der Hinweis auf die
juristische Miindigkeit eine Rolle spielt. Eine Frau, Ilknur, formuliert
das im Zusammenhang ihrer Freundschaft auch mit jungen Minnern
im Rahmen einer Jugendclique folgendermafien:

»Ich weifl doch was ich haben will und was ich nicht haben will. Ich bin ja nicht
14 oder 15, wo man sagen konnte, sie ist in der Pubertit und kann jeden jetzt
nach Hause schleppen. Die Zeiten sind doch schon voriiber. Wenn mich ein
Mann ehrlich haben méchte, ne, dann sag ich, hier, den méchte ich heiraten.

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

59

Dann haben sie nichts zu sagen. Die wiirden auch dazu nichts sagen. Das ist
mein Leben schlieRlich, wie ich bestimme.«

Ein méglicher Weg der Autonomisierung ist die Islamisierung. Durch
sie entwickeln Tochter, die zuvor als rebellische Téchter Konflikte pro-
duziert haben, einen Habitus von Selbstsouverinitit, Selbstdiszipli-
nierung und Moral, der hinausgeht tiber das, was die Eltern von einer
guten Tochter fordern, der aber nicht Anpassung bedeutet, sondern
Offnung auf der Basis einer gewihlten Selbstkalibrierung (vgl. auch
Nokel 2000).

Afaf schildert das Vorgehen in ihrem Fall folgendermafien:

»Ich hatte meinen Mann, also mein Mann, der ist aus X., also der ist aus einem
anderen Land als ich und da hatt’ ich eigentlich am Anfang Angst, dafl meine
Eltern was dagegen haben, daf es ein Landsmann sein soll. Aber dann hab ich
mir gedacht, meine Eltern sind eigentlich nicht so. Die sind eigentlich sehr libe-
ral. Und wir haben eigentlich auch viel, guten Kontakt zu Deutschen, nicht nur
wir Kinder, auch meine Eltern. Dann hab ich gedacht, nee, ist Quatsch. Dann
dacht ich, solang er Muslim ist, werden die wohl nichts dagegen haben. Und
das war dann auch so. Jaa, halt am Anfang, ich hatte ihn gekannt, ein paar Mal
gesehen, so auf Treffen und dann hab ich auch &fter mit ihm gesprochen. Ja
und da haben wir halt beide gemerkt, dafl da was ist. Und dann hat er mich
gefragt, ob ich bereit wire, dafl er sich bei meinen Eltern mal vorstellt. Und
wenn ich dann gesagt hitte, nee, dann hitt er gewuft, die hat kein Interesse an
mir. Dann hab ich gesagt, ja, stell dich dann mal meinen Eltern vor (belustigt),
aber noch nicht jetzt, sondern erst spater. Jetzt nicht so wihrend dem Abistref.
Und dann hat er bei meinen Eltern angerufen, kam dann vorbei. Meine Eltern
waren erst mal baff, woher der uns kennt und die Nummer und so. Und ja, hab
ich gesagt, ich hab den mal gesehen und so. Da waren sie erst mal schon so'n
bilchen iiberrascht. Meine Mutter sagte, ja, ja, man erlebt hier noch Dinge, ne,
bringt die Tochter uns den Mann ins Haus, ne. Und das war dann eigentlich
erst mal so lustig. Ja. Das war halt sehr gewagt, weil das war nicht {iblich.«

60 Im Falle Afafs leisteten die Eltern diese durch die grofle riumliche Di-

61

stanz besonders aufwendige Uberpriifung durch eine mehrere Tau-
sende Kilometer umfassende Kette von Kontaktpersonen, ausgehend
von einem Arbeitskollegen des Vaters, dessen Verwandten und deren
Bekannten im Heimatland.

Allerdings ist das, was sie als Freiraum definiert, relativ zu sehen. Sie
realisiert, daf} sie nicht alles haben kann, sondern bestimmte Anpas-
sungsleistungen erbringen und sich an bestimmte Regeln halten
muf:

»Hier zum Beispiel, so viel Platz (sie bewohnt ein grofles, von der elterlichen

307

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE

TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [SIAM

62

63

65

308

Wohnung abgeschiedenes Zimmer, S.N.). Und * daf ich tun kann, was ich
will. Daf ich tun kann, was ich will, ist in Anfithrungsstrichen, ne, ich halt
mich ja auch in Grenzen. Die wissen das. Und natiirlich hat das auch gedauert,
bis ich das Vertrauen meiner Eltern so hatte. ... Aber dann, meine Eltern, die
haben wirklich Vertrauen zu mir. Zum Beispiel, dafl ich so allein nach London
gefahren bin, oder nach Paris. Ich kenne kein Midchen, die das durfte. Auch
bei den Leuten nicht, die als, in Anfiihrungsstrichen, modern betrachtet wer-
den. Und ich hab, ich finde, das ist fiir mich die Freiheit und dann ¥, ich lebe ja
auch *, weil ich nach dem Islam mich richte, deshalb fiihle ich mich auch nicht
hier zu Hause so eng oder * also ich fiihle diese * wie nennt man das?, * ich
fithle mich nicht eingeengt. Das einzige ist, ja ich kleide mich nach dem Islam.
Ich bete und ich habe keinen Freund. Das sind ja die wichtigsten Sachen. Und
* meine Eltern wissen auch, daf ich mich daran halte, also haben sie auch vol-
les Vertrauen zu mir.«

Eine solche als relativ liberal beschriebene Praxis schreiben in dieser
Untersuchung alle Frauen ihren Eltern zu. Aber sie betrachten sie
nicht als selbstverstindlich. Wihrend sie einerseits das unmittelbare
personliche soziale Terrain als unbedrohlich beschreiben, haben sie
andererseits einen Begriff von streng hierarchisch organisierter Tradi-
tion im Horizont. Sie unterscheiden somit zwischen >weicher< und
>harter< Tradition. Die erste Variante ist die, die sie betrifft, aber sie
scheinen stets damit zu rechnen, daf Elemente der zweiten Variante
plotzlich einbrechen kénnen. Der Begriff Tradition ist nicht nur rela-
tiv, mit ihm verbinden sich auch komplexe soziale Spiele.

Eine der jungen Frauen beschreibt genau diesen ProzeR als Grund fiir
die Auflosung ihrer Ehe. Andere Frauen, die diese Geschichte kann-
ten, deuteten sie als Folge einer tiberstiirzten Heirat, bei der die Liebe
sozusagen den Verstand verdringt und die Betroffene dazu verleitet
habe, den jungen Mann im schénsten Licht zu sehen, statt ihn, seinen
Charakter genauer zu iberpriifen. Sich nur aufgrund von Verliebtheit
zu binden, ist fiir sie ein Zeichen mangelnder personlicher Reife.
Hierzu ist noch anzumerken, daff Serpil sich noch im Nachhinein
uiber die in dieser Situation gezeigte Freiziigigkeit der Mutter, die fiir
sie ansonsten die Verkorperung einer geradezu gnadenlosen traditio-
nellen, individuelle Bediirfnisse strikt disziplinierenden Moral ist,
wundert. Darin zeigt sich im Konkreten eine Elastizitit dessen, was
>traditionell sein< bedeutet.

In einem Fall verweigerten die Eltern strikt ihre Zustimmung, beteilig-
ten sich auch nicht an den Formalititen. Bei der Scheidung der Ehe
traten Komplikationen zutage, die durch eine geordnete Regelung hit-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

66

67

ten vermieden werden konnen. Aus solchen Griinden weisen einige
der nicht mehr ganz so jungen Muslimas, die einerseits das Recht der
individuellen Partnerwahl betonen, andererseits ebenso auf die Not-
wendigkeit hin, sich Wissen iiber die Abfassung des Ehevertrages zu
verschaffen.

Die Vorstellung des Zusammenlebens mit einem deutschen Muslim
ist in verschiedenen Erzahlungen anzutreffen. Das spiegelt sicherlich
jeweils eine ganz personliche Ansicht wider, die von zufilligen Be-
kanntschaften abhingt. Faktisch ist es so, daf} die Ehen der verheirate-
ten Erzidhlerinnen zumeist nicht binational sind. Das Beispiel einer
tiirkisch-marokkanischen, nach kurzer Zeit zerbrochenen Ehe 1oste
bei denen aus der Ferne beobachtenden Frauen Bedenken aus: Man
wisse nie, mit welchen lokalen Traditionen der andere auf einmal auf-
warte. Die Ehe mit einem Partner des gleichen lokalen kulturellen
Hintergrundes wird hingegen fiir kalkulierbarer gehalten. Das
schlieRt jedoch nicht Deutsche als >gelernte Muslimec« ein; diese gelten
als Konvertiten, deren Wissen vom Islam sich auf die Schrift stiitzt,
von vornherein als frei vom Makel der Tradition. Das sind jedenfalls
die Hoffnungen, die sich damit verbinden. Gleichzeitig ist es bei den
meisten so, dafk die Wahl eines deutschen Ehemannes zumindest vor-
uibergehend zu Konflikten mit der Familie fithren wiirde. Fiir die jun-
gen Frauen verbindet sich mit einer solchen Uberlegung eine Idee der
>multikulturellen< Integration als Reflex auf das Assimilationspostu-
lat: Als Ehepartnerin eines Deutschen ist bewiesen, dafl man Gleiche
ist, daR man die andere Kultur gut genug beherrscht, um enge Bezie-
hungen zu bilden. Zugleich ist es keine Gunst, >genommen< zu wer-
den, sondern man selber setzt die Bedingungen, zu denen man zu ha-
ben ist: die wirkliche, innere Konversion. Konversion ist ein Faktor der
Sicherheit. Mit ihr 148t sich ein verbreitetes Problem lésen, nimlich
der Zweifel an der Ernsthaftigkeit der Absicht desjenigen Deutschen,
in den man sich verliebt hat und seiner Kapazitit der Anerkennung
des Selbst. Das ist auch der Beweis, daf} sich die Auseinandersetzung
mit der eigenen Familie lohnt. In diesen Zusammenhingen ist der
Rat, die Konversion sozusagen als Priifung zu verlangen, wie er von
ilteren Muslimas an jiingere, deren Konflikte sie selber kennengelernt
haben, als subjektive Absicherungsstrategie zu verstehen.

Ein Beispiel ist die in den Hadithen aufgenommene Geschichte von
Aisha, seiner jiingsten Frau, die bei einer Reise in die Situation geriet,
den allgemeinen Aufbruch verpaflt zu haben und tiber Nacht mit ei-
nem Mann allein zuriickblieb. Entgegen der darauthin entstehenden

309

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISstaM

68

69

70

71

72

73

310

allgemeinen Mutmafiungen von begangenem Ehebruch, vertraute der
Prophet ihren Aussagen und nicht den Mutmaflungen Unbeteiligter.
Daf? das Taktieren noch viel weiter gezogen werden kann, zeigt sich in
diesem Fall noch an anderer Stelle: Kurz nach der Scheidung hatte A.
eine Freundin, die nicht aus einem islamischen Land stammte und
auch nicht religiés war. Nachdem diese Beziehung beendet war, heira-
tete er eine Ttirkin, die, wie Serpil angesichts der traditionellen Attitii-
de, mit der er sie jahrelang traktierte, fassungslos feststellt, kein Kopf-
tuch und Minirock trigt.

An anderer Stelle spricht Serpil sich vehement gegen Geschlechter-
trennung in der Erziehung aus. So konstatiert sie im Zusammenhang
mit ihren Erfahrungen in einem tiirkischen Internat, einem Leben
nahezu ausschliefRlich unter Madchen und Frauen (abgesehen von ei-
nem alten unattraktiven Lehrer), dafl homoerotische Neigungen ge-
ziichtet wiirden wie auch Unsicherheiten, fast schon Verhaltenssts-
rungen im Umgang mit Jungen bzw. Minnern, mit denen man im
Offentlichen Raum frither oder spiter sowieso zusammentrifft, verse-
hen mit dem Effekt von Wettbewerbsnachteilen, weil man nicht wisse,
wie man sich verhalten solle.

Mit normativ ist nicht eine unverinderliche Eigenschaft gemeint, son-
dern ein kontextgebundenes Spiel.

In diesem Zusammenhang stellt sich die Frage nach einer méglichen
Entthronisierung dessen, der dieser Funktion nicht gerecht wird. Es
scheint nicht so, als ob Alternativen vorhanden seien. Dann befindet
sich der gliubige ménnliche Muslim tatsichlich in einer prekiren Si-
tuation.

Man kann den Schluff ziehen, daff Hamidas Vorstellung konservati-
ven biirgerlichen Vorstellungen entspricht und Frauen auf eine Fami-
lienrolle reduziert, von der aus dann eine rhetorische gesellschaftliche
Bedeutung abgeleitet wird. Aber diese Annahme konvergiert nicht mit
dem Selbstbild der Frauen, die Anerkennung im 6ffentlichen Bereich
suchen. Entweder tun sich hier lokale Differenzen auf oder intern-isla-
mische. Betrachtet man die Argumentationslinie Hamidas, so beginnt
sie mit der Vorgabe des Textes, mit dem hierarchischen Aspekt und
wendet in der Folge seine inhaltliche Bedeutung zunehmend zu ei-
nem egalitir-reziproken Verhilinis, so dafl Hierarchie nur noch von
formaler Bedeutung ist. Auf diese Weise gelingt es, den Text und ein
modernes partnerschaftliches Verhilinis zu integrieren und zugleich
als Alternative auf der Basis Authentizitit zu postieren.

Rechtliche Aufklirung dieser Art scheint ein wesentlicher Bestandteil

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

74

75

76

dessen zu sein, was als Aufklirung tiber den Islam unter T6chtern der
muslimischen Immigranten zirkuliert und was diese, zumindest am
Anfang ihrer Auseinandersetzung, am meisten interessiert. Die Alte-
ren hingegen, die diese Aufklirung machen, sind dieses Themas
schon tiberdriissig und wollen den Islam nicht darauf reduziert wis-
sen, richten sich aber mit weiteren Veranstaltungen nach der Nachfra-
ge. Die beschriebene Situation ist ein Beispiel dafiir, daf} es zwei Frak-
tionen unter den neo-islamischen Frauen gibt, die Strengeren, die fiir
eine striktere Selbstunterwerfung und eine stirkere Bindung an die
Quellen plidieren, und die Lockereren mit einer weiteren Dehnung in
der Auslegung, die mehr an einer Verzahnung mit weltlichen Bedin-
gungen orientiert sind. Offensichtlich gibt es keine Instanz, die diese
Spannung zugunsten einer Fraktion aufheben kénnte.

Allerdings gibt es durchaus einzelne buchstabengetreue Praktiker un-
ter den jungen Muslimen. Es scheinen allerdings eher Konvertiten zu
sein, die sich ernstlich damit auseinandersetzen (vgl. Blau 1995).
Spiirbar ist allerdings auch eine Bewertung als >positiv unter Vorbe-
halt<, denn nicht nur die >dunkle« Seite einer tibermiRigen Ritualisie-
rung und Hierarchisierung legt ihren Schatten darauf, sondern auch
die der Fremddefinition und Essentialisierung, die Soziabilitit (z.B.
als Gastfreundschaft, positive Einstellung gegeniiber Kindern) in ei-
nem Universalititsschema wiederum einen niedrigeren Rang ein-
raumt.

Das zeigt sich in der folgenden Erzihlsequenz Afafs, die ein langjihri-
ges »Superverhiltnis« zu einer deutschen Freundin hat, aber deren
Einstellung gegeniiber engen Sozialbeziehungen kritisiert:

»Ich kann mit ihr auch iiber alles reden. Wenn ich vielleicht mal irgendwas hab,
sag ich mal, ich hab mich gerade mit meinem Mann gestritten (belustigt), in
jeder guten Ehe kommt auch mal ein Ehestreit vor, aber wenn ich jetzt * mich
jetzt einer deutschen Freundin anvertraue, das ist, ich nehm’s ihr nicht tibel
oder so, das ist halt die Kultur, man ist anders erzogen, die haben 'ne andere
Denkweise, ich hab 'ne andere Denkweise, obwohl ich hab sehr, sehr, iiberwie-
gend deutsche Mentalitit, aber trotzdem, manchmal ist es vielleicht erzie-
hungsbedingt, ich mein, ich hab halt arabische Eltern und * das kriegt man
natiirlich mit. Wenn ich dann halt ein Problem habe, dann redet man dariiber
und dann merk ich, daf} sie dann total 'ne andere—, weil, einmal hab ich mei-
ner Freundin mal was gesagt, ja mein Mann hat das und das zu mir gesagt, und
da war nur ihre Antwort auf einmal >ach, jetzt bist du auch noch schwanger, das
wir ja jetzt blod, wenn du dich scheiden lif8t<. H6h, und dann war das erstmal
fitr mich wie ein Brett vor dem Kopf. Hab ich gedacht >was ist denn jetzt los?<

311

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISstaM

77

312

Ich war halt nur wiitend und dann will man halt reden und dann flucht man
vielleicht halt mal. Aber dann verséhnt man sich ja auch wieder und ich hab ja
auch meine Fehler. Dann hief es einfach nur, ja dann geht eben jeder seinen
eigenen Weg. Hab ich nur zu ihr gesagt »>ja das ist ja mal wieder typisch
deutsch, kaum klappt’s nicht, dann sucht gleich jeder seinen eigenen Wegx.
Das hat halt nicht diese gesellschaftliche Verbindung oder das ist halt nicht die-
ses, ja so, es geht halt nicht mit uns und tschiift. Also versucht man weniger, ich
mein, das kann man nie verallgemeinern, ... aber es wird weniger nach Lésun-
gen gesucht. Dann ist auch immer diese Unabhingigkeit und es klappt halt
nicht mehr oder die Liebe ist nicht mehr so wie Anfang. Obwohl, das ist klar,
dafl im Alltag die Liebe nicht mehr so ist wie am ersten Tag. Aber man liebt sich
zwar und respektiert sich, aber auf 'ne andere Art. ... Ich rede meistens mit mei-
ner Mutter dariiber, weil meine Mutter hat oft auch die Ansichten wie ich. Sagt
sie mir immer so »>ja okay, mach das, aber, oh, sieh mal zu, daft das jetzt nicht
unbedingt die ganzen Araber erfahrenc« (lacht), so ungefihr. Ja, es ist halt leider,
man achtet halt leider, also ich weniger, aber daf} man drauf achtet, so, ja was
werden denn die Leute dazu sagen. Das ist halt im Arabischen wahrscheinlich,
also im Deutschen ist man, der Deutsche ist eher unabhingig. Er denkt also, ich
tu das, was ich fiir richtig halte. ... Wenn ich zu meiner Freundin sag >héh,
meine Eltern wollen heute abend, dafl wir zu ihnen gehen, nur weil die Besuch
bekommen, erwarten die, daf} wir auch kommen. Obwohl, wir haben andere
Pline, aber das kann ich dann nicht, um meine Eltern nicht zu beleidigens,
dann sagt sie mir »ja, dann sagt denen doch, ihr habt was anderes vor«. ... Und
dann werden sie halt sauer. >Du hast dein eigenes Leben«. Und dann kommt
immer wieder dieses, ja die Eltern wissen, du bist erwachsen, fiithrst dein eige-
nes Leben. Das stimmt ja alles haargenau. Aber ich bring das dann nie fertig,
das meinen Eltern zu sagen. Und dann steh ich da auch immer »ach, gehst du,
gehst du nicht<. Wird dann der Mann sauer, werden die Eltern sauer. Denk ich
manchmal auch, wenn ich keine Araberin wir oder so, dann hitt ich das Pro-
blem nicht. Dann hitten meine Eltern das vielleicht eher verstanden. Obwohl
meine Eltern sind ja sehr liberal drauf, aber naja, die erwarten halt, auch wenn
ich jetzt eine Familie hab—, ich bin halt die Tochter. Nee, das ist nicht, daf} die
sagen, ja, du kommst jetzt oder weil es irgendwie, nein, im Gegenteil, das ist
halt, weil die mich halt gerne dabeihaben. Das ist halt immer nur gut gemeint.
Das ist ja nicht so, du kommst jetzt, weil sich das so gehért, aus irgendwelchen
Griinden. Nein, das ist ja nur gut gemeint. Und weil das gut gemeint ist, fillt
mir das auch schwer. ... Das sind dann halt so Sachen, das ist dann halt auch
immer fiir mich sehr schwer, da8 so hinzubiegen.«

DaR der Haushalt als ordnende Struktur zwischen den Geschlechtern
zur DeDbatte steht, zeigt sich zum Beispiel auch am Titel eines Wochen-

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

78

79

8o

81
82

83

endseminares einer islamischen Bildungsstitte: »... und wer kocht
heute?«

Die Wirksamkeit der Performanz zeigt sich in einer relativen bereit-
willigen Aufnahme der so Benannten (vgl. Hassan 1998; Waldhoff
1995: 195f., 223f)).

Vgl. dazu die Ausfithrungen von Wolf Lepenies (1969) am Beispiel
des frithen Biirgertums und des Salon-Adels, deren Position der
Machtlosigkeit zum Riickzug ins Innerliche und zur Ideologisierung
der Reduktion gefiihrt hat.

Sadik J. Al-Azm zeigt auf, daf$ sich in den innerislamischen Diskursen
mit dem Begriff des Fundamentalismus vollig verschiedene, auch kon-
trire Bedeutungen und Intentionen verbinden (1993: 77f.). Funda-
mentalismus ist, mit anderen Worten, ein kontextueller Begriff, des-
sen Sinn vom Sprecher abhingig ist. Martin Riesebrodt stellt klar her-
aus, daf »Fundamentalismus ... keine single-issue-Bewegung ... ist«
(1990: 239), sondern sich aus Akteuren verschiedener sozialer Positio-
nen zusammensetzt.

Vgl. dazu auch Krais (1993) und Décker (1997).

Die Frage von Geschlecht und Klasse, im Zusammenhang mit der Ka-
pitalismuskritik in den 1970er Jahren aufgeworfen, erfihrt unter der
Perspektive des auch den Feminismus erfassenden Dekonstruktivis-
mus und der Positionierung des Individuums wieder erneute Beach-
tung (vgl. z.B. Felski 1997).

Spitere Studien relativieren dieses Bild mit Hinweis darauf, dafl die
Langzeitmigration zu liberaleren Beziehungen zwischen den Genera-
tionen gefithrt haben bzw. daf§ ihr Verhiltnis nicht durch eine totale
einseitige Machtbeziehung charakterisiert ist (Rosen 1993; Nauck
1994; Otyakmaz 1996), bleiben aber ohne Wirkung auf die Imaginati-
on des Anderen tiber ein negativ bilanziertes Geschlechterverhiltnis.

84 Im tibrigen soll nicht in Abrede gestellt werden, da »autoritire Bin-

nenverhiltnisse« in der einen oder anderen Form real existieren kon-
nen. Aber hier geht es um den Zusammenhang von Ethnisierung,
Anomisierung, Disziplinierung mit als neutral formulierten Aspekten
von Recht, Moral, Macht und Geschlecht. Zu trennen ist dabei analy-
tisch zwischen den Logiken und Realititsimaginationen bzw. -bildun-
gen von Rechtsdiskursen und alltagsweltlichen strategischen interakti-
ven Logiken (z.B. Bourdieu 1979). Im Auge zu behalten ist auch die
Konstellation von Recht und Macht. Spivak etwa verweist auf ein Bei-
spiel aus der indischen Kolonialzeit, wo britisches Recht die Position
der Frauen verbessern sollte, aber als kolonialistisches Recht, verbun-

313

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DiE TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER ISstaM

85

86

314

den mit der Attitiide »white men are saving brown women from brown
men« nicht annehmbar war und Traditionen auf Kosten der Frauen
erzeugte (Spivak 1988).

Dieser Umorganisierungsprozef, der sich in der Veranderung der Be-
ziehungen zwischen den Generationen und den Geschlechtern zeigt,
schlieflt eine Reihe von Konflikten und Widerspriichen ein. Dazu ge-
hort auch die Koexistenz des im Koran angefithrten Stufenkonzepts,
wonach der Mann eine Stufe hoher steht als die Frau und eine lebens-
weltliche Minimierungsstrategie der Frauen, fuir die die soziale Gleich-
heit aufler Frage steht. Ein wesentliches Element ist die historische
Relativierung. Das kommt deutlich zum Ausdruck in den folgenden
Stellungnahmen Shahla Sherkat’s, der Hauptherausgeberin der irani-
schen Zeitschrift Zanan: »the Quran has not banned women from be-
coming judges. This prohibition was initiated in the history of juris-
prudence and in the opinions of the previous religious authorities,
whose ideas on women probably where shaped by the examples of
their own wives or female relatives whom they generalized to the entire
female population.« Und: »In the name of religion they (traditiona-
lists) have wanted to hide women away in the home, to make them be-
lieve that they are mere instruments of biological reproduction ... that
they do not need science, awareness, and social participation ... In our
culture, women are regarded as the second sex and a secondary subject
who have no personality without their husbands and gain respect only
because of their children ... A part of the law is derived from religious
interpretations which do not account for factors of time and space ...
Education is one of the foundations of individual awareness and ena-
bles women to rediscover themselves ...« (zit. in Kian-Thiébaut 2000).
Weniger elaboriert, weniger klar und bezogen auf den alltagsweltli-
chen Radius findet sich diese Argumentation auch in den Einstellun-
gen der Neo-Muslimas wieder (vgl. Kapitel 6 und 7).

Das zeigt sich etwa an folgender Ausfithrung:

»Der Lebensstil, den der Islam in der ersten Periode eingefiihrt hat, sei
es durch die Ausarbeitung oder durch die Ausbreitung der qur’ani-
schen und der von der sunnah des Propheten (a.s.s.) abgeleiteten Ver-
ordnungen, muf} heute neu definiert werden, um solche Titigkeiten
abzudecken, die frither nicht bekannt oder ungewohnt waren, und um
entschlossener auf jenen Gebieten angewendet werden, die die Mo-
dernitit vom Status der Uppigkeit zum Status des Notwendigen erhob.
Die Gebiete des sozialen Umgangs, der Reise und des Transportes, der
Erholung, der audio-visuellen Kunst, der Massenkommunikation z.B.

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANMERKUNGEN

38

miifliten von dem Urteil des Islam erfaflt und abgedeckt werden« (In-
ternationales Institut fiir Islamisches Gedankengut 1988: 48).

Vgl. Bourdieus Ausfithrungen zur Asthetik (1982: 756f.).

Foucaults Idee von der Selbstsorge kann sich seinen eigenen Worten
nach nicht unter den Bedingungen moderner Machtbeziehungen rea-
lisieren (1985: 54), aber sie zirkuliert moglicherweise als praktisch
wirksames »Simulacrume« (Baudrillard 1981) im Zusammenhang mit
der Vorstellung der Selbststeuerung. In den biographischen Erzihlun-
gen klingt eine solche Idee an, die freilich aus der Bourdieu’schen Per-
spektive nicht mehr ist als eine strukturell bedingte kleinbiirgerliche
»Feier des Ich« (1982: 579) im Spiel der Distinktion.

315

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02,2026, 08:38:11,


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Abdallah, Muhammad S. (1987), »... und gab ihnen sein Kénigswort.< Berlin —
Preufien — Bundesrepublik. Ein Abrifs der Geschichte der islamischen Min-
derheiten in Deutschland, Altenberge: CIS

Ahmed, Sara (1999), » She’ll Wake Up One of These Days and Find She’s
Turned into a Nigger«. Passing through Hybridity«. Theory, Culture &
Society 16/2: 87-106

Akgiin, Mustafa (2000), Der Hilferuf, Ankara: Verlag Rahmet Yayinlari

Al-Azm, Sadik J. (1981), »Orientalism and Orientalism in Reverse«, Kham-
sin: Journal of Revolutionary Socialists of the Middle East 8: 5-26

Al-Azm, Sadik J. (1993), Unbehagen in der Moderne. Aufklirung im Islam,
Frankfurt/Main: Fischer

Al-Azmeh, Aziz (1996), Die Islamisierung des Islam, Frankfurt/New York:
Campus

al-Faruqi, Ismail R. (1982/1412), Al tawhid: It’s Implications for Thought and
Life. Herndon: The International Institute of Islamic Thought

Alheit, Peter (1996), »Die Spaltung von >Biographie< und >Gesellschaft««.
In: Fischer-Rosenthal, Wolfram/Alheit, Peter (Hg.), Biographien in
Deutschland, Opladen: Westdeutscher Verlag, 87-115

Alheit, Peter (1997), »Individuelle Modernisierung« — Zur Logik biogra-
phischer Konstruktion in modernisierten modernen Gesellschaften«.
In: Stefan Hradil (Hg.), Differenz und Integration. Die Zukunft moderner
Gesellschaften. Verhandlungen des 28. Kongresses der Deutschen Ge-
sellschaft fiir Soziologie in Dresden 1996, Frankfurt/Main: Campus,
941-951

al-Qaradawi, Jusuf (1989), Erlaubtes und Verbotenes im Islam, Miinchen:
SKD Bavaria

Andezian, Sossie (1988), »Migrant Muslim Women in France«. In: Ger-
holm T./Lithman Y.G. (Hg.), The New Islamic Presence in Western Euro-

pe, London: Mansell, 196-205

Antoun, Richard (1968), »On the modesty of women in Arab Muslim villa-
ges: a study in the accomodation of traditions«. American Anthropologist
70/4: 671-679

Anzaldaa, Gloria (1988), Borderlands — La Frontera, Berkeley and Los Ange-
les: University of California Press

Apitzsch, Ursula (1999), »Traditionsbildung im Zusammenhang gesell-
schaftlicher Migrations- und Umbruchprozesse«. In: Apitzsch, Ursula

317

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

(Hg.), Migration und Traditionsbildung, Opladen: Westdeutscher Verlag,
7-20

Arendt, Hannah (1960), Vita Activa — oder Vom titigen Leben, Stuttgart:
Kohlhammer

Arkoun, Mohammed (1994), Rethinking Islam, Boulder: Westview

Aslan, Adnan (1996), »Geschlechtserziehung in den 6ffentlichen Schulen
und die islamische Haltung«. Schriftenreihe zur islamischen Erziehung1,
hrsg. vom Institut fiir islamische Erziehung, Stuttgart: Islamisches So-
zialdienst- und Informationszentrum

Balibar, Etienne (1993), »Gibt es einen »europdischen Rassismus?« In: Bal-
ke, Friedrich/Habermas, Rebecca/Nanz, Patricia/Sillem, Peter (Hg.),
Schwierige Fremdheit, Frankfurt/Main: Fischer, 119-136

Balke, Friedrich/Habermas, Rebecca/Nanz, Patricia/Sillem, Peter (Hg.)
(1993), Schwierige Fremdheit. Uber Integration und Ausgrenzung in Ein-
wanderungslindern, Frankfurt/Main: Fischer

Barot, Rohit (Hg.) (1993), Religion and Ethnicity, Kampen: Kok Pharos

Bastenier, Albert (1988), »Islam in Belgium: Contradictions and Perspecti-
ves«. In: Gerholm T./Lithman Y.G. (Hg.), The New Islamic Presence in
Western Europe, London: Mansell, 133-145

Bateson, Gregory (1984), Geist und Natur, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Baubdck, Rainer (1994), »Drei multikulturelle Dilemmata«. In: Ostendorf,
Bernd (Hg.), Multikulturelle Gesellschaft: Modell Amerika, Miinchen:
Fink, 237-256

Baudrillard, Jean (1991), Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen:
Matthes & Seitz

Baumgartner-Karabak, Andrea/Landesberger, Gisela (1984), Die verkaufien
Briute. Tiirkische Frauen zwischen Kreuzberg und Anatolien, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt

Beauvoir, Simone de (1973), Das andere Geschlecht, Reinbek bei Hamburg:
rororo

Beck, Ulrich (1986), Risikogesellschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Beck, Ulrich/Beck-Gernsheim, Elisabeth (1990), Das ganz normale Chaos
der Liebe, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Benhabib, Seyla/Butler, Judith/Cornell, Drucilla/Frazer, Nancy (1993), Der
Streit um Differenz, Frankfurt/Main: Fischer

Bennett, David (Hg.) (1998), Multicultural States. Rethinking Difference and
Identity, London: Routledge

Berger, Peter (1970), Auf den Spuren der Engel: die moderne Gesellschaft und
die Wiederentdeckung des Transzendenten, Frankfurt/Main: Fischer

318

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Berger, Peter/Luckmann, Thomas(1969), Die gesellschaftliche Konstruktion
der Wirklichkeit, Frankfurt/Main: Fischer

Bhabha, Homi (1990), »The Third Space«. In: Rutherford, Jonathan (Hg.),
Identity, Community, Culture, Difference, London: Lawrence & Wishart,
207-221

Bhabha, Homi (1994), The Location of Culture, London/New York: Rout-
ledge

Binswanger, Karl (1990), »Islamischer Fundamentalismus in der Bundes-
republik«. In: Nirumand, Bahman, Im Namen Allahs: islamische Grup-
pen und der Fundamentalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Koln:
Dreisam, 38-54

Binswanger, Karl/Sipahioglu, Fethi (1988), Tiirkisch-islamische Vereine als
Faktor deutsch-tiirkischer Existenz, Miinchen: Riea und Druck

Blau, Rosa (1995), Der geteilte Mann, Reinbek bei Hamburg: Rowoht

Bloul, Rachel (1996), »Engendering Muslim Identities: Deterritorialization
and the Ethnicization Process in France«. In: Metcalf, Barbara (Hg.),
Making Muslim Space in North America and Europe, Berkeley: University
of California Press, 234-250

Bohnsack, Ralf (1989), Generation, Milieu, Geschlecht, Opladen: Leske +
Budrich

Borgogno, Victor (1990), »Le Discours Populaire Sur L,Immigration«. Peu-
ples méditerranéens 51: 7-30

Bourdieu, Pierre (1979), Entwurf einer Theorie der Praxis, Frankfurt/Main:
Suhrkamp

Bourdieu, Pierre (1982), Die feinen Unterschiede, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Bourdieu, Pierre (1985), »The Social Space and the Genesis of Groups«.
Theory and Society 14/4: 723-744

Bourdieu, Pierre (1991), Language and Symbolic Power, London: Polity Press

Bourdieu, Pierre (1991a), »Die Illusion der Biographie«. Die Neue Rund-
schau 1023: 109ff.

Bourdieu, Pierre (1992), Rede und Antwort, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Bourdieu, Pierre (1993), Sozialer Sinn, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Bourdieu, Pierre (1997), »Minnliche Herrschaft revisited«. Feministische
Studien 15/2: 88-99

Bourdieu, Pierre/Eagleton, Terry (1992), »Doxa and Common Life«. New
Left Review 2: 111-121

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean Claude (1973), Grundlagen einer Theorie
der symbolischen Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp

319

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Bourdieu, Pierre/Wacquant, Loic (1996), Reflexive Anthropologie, Frank-
furt/Main: Suhrkamp

Braun, Christina von (1992), »Das Kloster im Kopf«. In: Flaake, Karin/
King, Vera (Hg.), Weibliche Adoleszenz. Zur Sozialisation junger Frauen,
Frankfurt/Main/ New York: Campus, 213-239

Brubaker, Roger/Coopers, Frederick (2000), »Beyond »>identity«. Theory
and Society 29: 1-47

Bruner, Jerome (1995), »The Autobiographical Process«. Current Sociology
43 2/3: 161-178

Biichner, Hans-Joachim (1997), »Les Marocains de Dietzenbach et leur
mosquée ou les difficultés de vivre dans un ghetto«. In: Berriane, M./
Popp H. (Hg.), Migrations internationales entre le Maghreb et I'Europe
—les effects sur les pays de destination et d’origine. Maghreb-Studien 10:
29-37

Bude, Heinz (1984), »Rekonstruktion von Lebenskonstruktionen — eine
Antwort auf die Frage, was die Biographieforschung bringt«. In: Kohli,
Martin/Robert, Guinther (Hg.), Biographie und Wirklichkeit, Stuttgart:
Metzler, 7-28

Bukow, Wolf-Dietrich (1996), Feindbild Minderheit: Zur Funktion von Ethni-
sierung, Opladen: Leske + Budrich

Bukow, Wolf-Dietrich/Ottersbach, Markus (Hg.) (1999), Fundamentalis-
musverdacht, Opladen: Leske + Budrich

Caglar, Ayse S. (1997), »Hyphenated Identities and the Limits of >Cul-
ture«. In: Modood, Tariq/Werbner, Pnina (Hg.), The Politics of Multi-
culturalism in the New Europe: Racism, Identity and Community, London/
New York: Zed Books, 169-185

Calhoun, Craig (1993), »Habitus, Field and Capital: The Question of Histo-
rical Specifity«. In: Calhoun, Craig/LiPuma, Edward/Postone, Moishe
(Hg.), Bourdieu: Critical Perspectives, Cambridge/Oxford: Politiy Press,
61-88

Calhoun, Craig (1993), Social theory and the polititcs of identity, Oxford:
Blackwell

Chambers, lain (1996), Migration, Kultur, Identitit, Tibingen: Stauffen-
burg

Clark, Gordon/Forbes, Dean/Francis Roderick (Hg.) (1993), Multicultura-
lism, Difference and Postmodernism, Melbourne: Longman

Cohn-Bendit, Daniel (1990), »Francfort: Ville Multiculturelle«. Peuples mé-
diterranéens 51: 131-144

Cohn-Bendit, Daniel/ Shmid, Thomas (1992), Heimat Babylon, Hamburg:
H&C

320

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Dangschat, Jens S. (1999), »Nur ein Irrtum? Von der eigenen Uberschiit-
zung der Erfinder der multikulturellen Gesellschaft«. In: Honegger,
Claudia/Hradil, Stefan/Trxler, Franz (Hg.), Grenzenlose Gesellschaft?
Verhandlungen des 29. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir So-
ziologie, des 16. Kongresses der Osterreichischen Gesellschaft fiir So-
ziologie, des 11. Kongresses der Schweizerischen Gesellschaft fiir So-
ziologie in Freiburg im Breisgau 1998, Teil 2, Opladen: Leske + Bud-
rich, 519-538

Dassetto, Felice/Bastenier, Albert (1989), I'Islam Transplanté, Anvers (Ber-
chem): Editions EPO

de Certeau, Michel (1988), Kunst des Handelns, Berlin: Merve

Debold, Elizabeth/Wilson, Marie/Malavé, Idelisse (1994), Die Mutter—
Tochter—Revolution, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt

Delanty, Gerard (1997), »Habermas and Occidental Rationalism: The Poli-
tics of Identity, Social Learning, and the Cultural Limits of Moral Uni-
versalism«. In: Sociological Theory 15/1: 30-59

Denffer, Ahmed von (1993), Islam und Umwelt, Miinchen: SKD Bavaria

Dijebar, Assia (1997), Fern von Medina, Ziirich: Unionsverlag

Décker, Ulrike (1997), »Die Ordnung der Geschlechter bei Pierre Bourdieu
und Norbert Elias«. In: Klein, Gabriele/Liebsch, Katharina (Hg.), Zivili-
sierung des weiblichen Ich, Frankfurt/Main: Suhrkamp, 337-364

Donzelot, Jacques (1980), Die Ordnung der Familie, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Doomernik, Jeroen (1995), »The institutionalization of Turkish Islam in
Germany and The Netherlands: a comparison«. Ethnic and Racial Stu-
dies 18/1: 46-63

Douglas, Mary (1985), Reinheit und Gefihrdung, Berlin: Reimer

Douglas, Mary (1991), Wie Institutionen denken, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Dumont, Louis (1991), Individualismus. Zur Ideologie der Moderne, Frank-
furt/New York: Campus

Diirrschmidt, Jorg (1995), Individual Relevances in the globalized world city:
an analysis of extended milieux under conditions of (micro)globalization,
Bielefeld, Diss.

Eade, John (1997), Living the Global City: Globalization as Local Process, Lon-
don: Routledge

Eder, Klaus (1989), »Jenseits der nivellierten Mittelstandsgesellschaft«. In:
Eder, Klaus (Hg.), Klassenlage, Lebensstil und kulturelle Praxis, 341-392

Eder, Klaus (1993), The New Politics of Class, London (u.a.): Sage

321

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

El-Bahnassawi, Salim (1993), Die Stellung der Frau zwischen Islam und welt-
licher Gesetzgebung, Muinchen: SKD Bavaria,

El-Guindi, Fadwa (1999), Veil. Modesty, Privacy and Resistance, Oxford/New
York: Berg

Elias, Norbert (1976/78), Uber den Prozef der Zivilisation, 2 Binde, Frank-
furt/Main: Suhrkamp

Elias, Norbert (1983), Die hdfische Gesellschaft, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Elias, Norbert (1986), »Wandlungen der Machtbalance zwischen den Ge-
schlechtern«. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 38:
425-449

El-Zayat, Farouk M. (1992), Miitter der Gldubigen. Die Geschichte der Ehe-
frauen des Propheten Muhammad, Miinchen: SKD Bavaria

Etienne, Bruno (1987), L’Islamisme radical, Paris: Hachette

Featherstone, Mike (1991), »The Body in Consumer Culture«. In: Feather-
stone, Mike/Hepworth, Mike/Turner, Bryan S. (Hg.), The Body. Social
Process and Cultural Theory, London: Sage, 170-196,

Felski, Rita (1997), »The Doxa of Difference«. Signs 23/1: 1-21

Foucault, Michel (1977), Uberwachen und Strafen, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Foucault, Michel (1978), Dispositive der Macht, Berlin: Merve

Foucault, Michel (1980), The Politics of Health in the Eighteenth Century.
In: Colin Gordon (Hg.), Power/Knowledge. Selected Interviews and Other
Writings, 1972-1979, Brighton: Harvester, 166-182

Foucault, Michel (1983), Sexualitit und Wahrheit, Bd. 1. Frankfurt/Main:
Suhrkamp

Foucault, Michel (1984), Von der Freundschaft als Lebensweise, Berlin: Merve

Foucault, Michel (1985), »Freiheit und Selbstsorge«, hrsg. von Becker, Hel-
mut/Wolfstetter, Lothar/Gomez-Muller, Alfred/Fornet-Betancourt,
Ratl, Frankfurt/Main: Materialis

Foucault, Michel (1987), »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«. In:
ders., Von der Subversion des Wissens, Frankfurt/Main: Fischer, 69-9o

Foucault, Michel (1989a), Der Gebrauch der Liiste: Sexualitit und Wahrheit
2, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Foucault, Michel (1989Db), Die Sorge um sich: Sexualitit und Wahrheit 3,
Frankfurt/Main: Suhrkamp

Foucault, Michel (1993), Technologien des Selbst. In: Foucault, Michel/
Martin, Luther/Gutman, Huck/Hutton, Patrick, Technologien des Selbst,
Frankfurt/Main: Fischer, 24-62

Foucault, Michel (1999), Botschaften der Macht. Hrsg. von Jan Engel-
mann, Stuttgart: DVA

322

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Frank, Arthur W. (1991), »For a Sociology of the Body: An Analytical Re-
view«. In: Featherstone, Mike/Hepworth, Mike/Turner, Bryan S. (Hg.),
The Body. Social Process and Cultural Theory, London: Sage, 36-102

Frazer, Nancy (1993), »Falsche Gegensitze«. In: Benhabib, Seyla/Butler,
Judith/Cornell, Drucilla/Frazer, Nancy, Der Streit um Differenz, Frank-
furt/Main: Fischer, 59-79

Fuchs, Peter (1996), »Das Phantasma der Gleichheit«. Merkur 50/9, 10:
959-964

Gardet, Louis (1968), Islam, Koln: Verlag J.P. Bachem

Gaspard, Francoise/Khosrokhavar, Ferhad (1995), Le foulard et la Républi-
que, Paris: Découverte

Geertz, Clifford (1991), Religidse Entwicklungen im Islam, Frankfurt/Main:
Suhrkamp

Geiersbach, Paul (1990), Ein Tiirkenghetto in Deutschland, 2 Binde, Berlin:
Mink

Geissler, Birgit/Oechsle, Mechthild (1996), Lebensplanung junger Frauen,
Weinheim: Deutscher Studienverlag

GeiRler, Heiner (1996), »Biirger, Nation, Republik — Europa und die multi-
kulturelle Gesellschaft«. In: Bade, Klaus (Hg.), Die multikulturelle Her-
ausforderung, Miinchen: Beck, 125-146

Gergen, Kenneth J. (1996), »Technology and the Self: From the Essential to
the Sublime«. In: Grodin, Debra/Lindlof, Thomas R. ( Hg.), Construc-
ting the Self in a Mediated World, London: Sage, 1277-140

Gerhardt, Uta (1996), »Ideal Type< and the Construction of the Life Cour-
se. A New Look at the Micro-Macro-Link«. In: Weymann, Ansgar/
Heinz, Walter (Hg.) (1996), Society and Biography, Weinheim: Deut-
scher Studienverlag, 21-49

Gerholm, Thomas/Lithman, Yngve G. (Hg.) (1988), The New Islamic
Presence in Western Europe, London: Mansell

Gibb, H.A.R. (1986/1949), Islam, Oxford :Oxford University Press

Glaser, Barney/Strauss, Anselm (1967), The Discovery of Grounded Theory,
Chicago: Aldine

Goldstein, Jonah/Rayner, Jeremy (1994), »The politics of identity in late
modern society«. Theory and Society 23: 367-384

Goldziher, Ignaz (1971), Muslim Studies, Vol. II, London: George Allen &
Unwin

Gole, Nilufer (1995), Republik und Schleier, Berlin: Babel

Gole, Niltifer (1997), »The Gendered Nature of the Public Sphere«. Public
Culture 10: 61-81

323

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Gole, Niliifer (2000), »Snapshots of Islamic Modernities«. Daedalus 129/1:
91-118

Gomolla, Mechthild (1997), »Mechanismen institutionalisierter Diskrimi-
nierung in Bildungsorganisationen«. In: Waldhoff, Hans-Peter/Tan,
Dursun/Kiirsat-Ahlers, Elcin (Hg.), Briicken zwischen Zivilisationen,
Frankfurt/Main: IKO, 153-174

Granato, Mona (1994), Hochmotiviert und abgebremst: junge Frauen auslin-
discher Herkunft in der Bundesrepublik Deutschland, Bielefeld: Bertels-
mann

Gross, Peter (1994), Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Gupta, Akhil/Ferguson, James (1993), »Beyond >Culture<: Space, Identity
and the Politics of Difference«. Cultural Anthropology 5: 6-23

Giir, Metin (1993), Tiirkisch-Islamische Vereinigungen in der Bundesrepublik
Deutschland, Frankfurt/Main: Brandes & Apsel

Gutman, Huck (1993), »Rousseaus Bekenninisse: eine Selbsttechnik«. In:
Foucault, Michel/Martin, Rux/Martin, Luther H., Technologien des
Selbst, Frankfurt/Main: Fischer, 118-143

Habermas, Jiirgen (1968), Erkenntnis und Interesse, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Habermas, Jirgen (1981), Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1,
Frankfurt/Main: Suhrkamp

Habermas, Jiirgen (1992), Faktizitit und Geltung, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Habermas, Jiirgen (1993), »Anerkennungskimpfe im demokratischen
Rechtsstaat«. In: Taylor, Charles et al. (Hg.), Multikulturalismus und die
Polititk der Anerkennung, Frankfurt/Main: Fischer, 147-196

Habermas, Jiirgen (1996), Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt/Main:
Suhrkamp

Harzig, Christiane/Rithzel, Nora (Hg.) (1995), Widerspriiche des Multikul-
turalismus, Hamburg: Argument-Verlag

Hauff, Mechthild (1993), Falle Nationalstaat: die Fiktion des homogenen Na-
tionalstaates und ihre Auswirkungen auf den Umgang mit Minderheiten in
Schule und Erziehungswissenschaft, Miinster/New York: Waxmann

Heine, Ina/Heine, Peter (1993), Oh, ihr Musliminnen, Freiburg: Herder

Heine, Peter (1990), »Ethnizitit und Fundamentalismus — Nationalititen-
spezifische Eigenschaften«. In: Nirumand, Bahman (Hg.), Im Namen
Allahs: islamische Gruppen und der Fundamentalismus in der Bundesrepu-
blik Deutschland, Koln: Dreisam-Verlag, 94-115

324

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Heine, Peter (1997), Halbmond iiber deutschen Dichern. Muslimisches Leben
in unserem Land, Miinchen: Paul List Verlag

Heinz, Walter R. (Hg.) (1991), Institutions and Gatekeeping in the Life Course,
Weinheim: Deutscher Studien Verlag

Heitmeyer, Wilhelm/Miiller, Joachim/Schréder, Helmut (1997), Verlok-
kender Fundamentalismus, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Heller, Agnes (1984), Everyday Life, London: Routledge & Kegan Paul

Hippler, Jochen/Lueg, Andrea (1993), Feindbild Islam, Hamburg: Konkret

Hoerning, Erika M. (1995), »Biographische Ressourcen und sozialer Wan-
del«. In: Berger, Peter A./Sopp, Peter (Hg.), Sozialstruktur und Lebens-
lauf, Opladen: Leske + Budrich, 235-252

Hoffmann, Lutz (1981), >Wir machen alles falsch«. Wie tiirkische Jugendli-
che sich in ihren Alltagstheorien mit ihrer Lage in der Bundesrepublik
Deutschland auseinandersetzen. Materialien des Zentrums fiir Wissen-
schaft und berufliche Praxis Heft 12, Universitit Bielefeld, Bielefeld

Honneth, Axel (1994), Kampfum Anerkennung. Zur moralischen Grammatik
sozialer Konflikte, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Huntington, Samuel (1996), Kampf der Kulturen: die Neugestaltung der Welt-
politik im 21. Jahrhundert, Miinchen/Wien: Europaverlag

Hutton, Patrick H. (1993), »Foucault, Freud und die Technologien des
Selbst«. In: Foucault, Michel/Martin, Rux/Martin, Luther H., Technolo-
gien des Selbst, Frankfurt/Main: Fischer, 144-167

Internationales Institut fiir Islamisches Gedankengut/Muslim Studenten-
vereinigung e.V. (Hg.) (1988), Das Einbringen des Islam in das Wissen.

Jacobson, Jessica (1998), Islam in Transition. Religion and Identity among
British Pakistani Youth, London/New York: Routledge

Jager, Margret (1990), Fatale Effekte. Die Kritik am Patriarchat im Einwande-
rungsdiskurs, Duisburg: Diss

Jameson, Fredric (1991), Postmodernism, Durham: Duke University Press

Jasser, Ghaiss (1999), »The Twin Evils of the Veil«. Social Identities 5/1: 31-
45

Joas, Hans (1992), Die Kreativitit des Handelns, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Joseph, Suad (1994), »Problematizing Gender and Relational Rights: Expe-
riences from Lebanon«. Social Politics 1/2: 271-285

Joseph, Suad (1998), »Comment on Majid’s >The Politics of Feminism in
Islam« Critique of Politics and the Politics of Critique«. Signs 23/2: 363-
368

Kaplan, Ann E. (1993), »Madonna Politics: Perversion, Repression or Sub-
version? Or Masks and/as Mastery«. In: Schwichtenberg, Celia (Hg.),

325

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

The Madonna Connection: Representational Politics, Subcultural Identites,
and Cultur Theory, Oxford. Westview Press

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (1999), »Eine Analyse der Reaktionen auf
den >Fall Ludin« in der politischen und Medienéffentlichkeit«. In: Jon-
ker, Gerdien (Hg.), Kern und Rand. Religiose Minderheiten aus der Tiirkei
in Deutschland, Berlin: Das Arabische Buch

Karaman, Hayrettin (1993), Erlaubtes und Verwehrtes, Ankara: Tlirkiye Diya-
net Vakfi

Kaschuba, Wolfgang (1995), »Kulturalismus: Kultur statt Gesellschaft«.
Geschichte und Gesellschaft 21: 80-95

Kegan, Robert (1986), Die Entwicklung des Selbst: Fortschritte und Krisen im
menschlichen Leben, Miinchen: Kindt

Kepel, Gilles (1993), »Zwischen Gesellschaft und Gemeinschaft: Zur ge-
genwirtigen Lage der Muslime in Grof3britannien und Frankreich«. In:
Balke, Friedrich/Habermas, Rebecca/Nanz, Patricia/Sillem, Peter
(Hg.), Schwierige Fremdheit, Frankfurt/Main: Fischer, 81-102

Kepel, Gilles. (1990), Allah im Westen, Miinchen/Ziirich: Piper

Kian-Thiébaut, Azadeh (2000), Iranian Women and Public Sphere, Manu-
skript, Vortrag beim Workshop »Public Space and Islam« unter der Lei-
tung von Niliifer Géle im Kulturwissenschaftlichen Institut Essen im
April 2000

Klein-Hessling (1999), »Wo endet die Trauer? Soziale Praktiken im Dis-
kurs tiber islamische Identitit im Nordsudan«. In: Klein-Hessling,
Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin, Der neue Islam der Frauen. Weibliche
Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa, Bielefeld: transcript, 229-248

Klinkhammer, Gritt (1999), »Individualisierung und Sikularisierung isla-
mischer Religiositit: zwei Tiirkinnen in Deutschland«. In: Gerdien
Jonker (Hg.), Kern und Rand. Religiose Minderheiten aus der Tiirkei in
Deutschland, Berlin: Das Arabische Buch, 221-236

Klinkhammer, Gritt (2000), »Zur Bedeutung des Kopftuchs fiir das Selbst-
verstindnis von Musliminnen im innerislamischen Geschlechter-
verhiltnis«. In: Lukatis, Ingrid/Sommer, Regina/Wolf, Christoph
(Hg.), Religion und Geschlechterverhiltnis, Opladen: Leske + Budrich,
271-278

Kluckhohn, Clyde (1967), »Values and Value-Orientations in the Theory of
Action: An Exploration in Definition and Classification«. In: Parsons,
Talcott/Shils, Edward (Hg.), Toward a General Theory of Action, Cam-
bridge/Massachusetts: Harvard University Press, 388-433

Knapp, Gudrun-Axeli (1997), »Differenz und Konstruktion: Anmerkungen

326

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

zum >Paradigmenwechsel« in der Frauenforschung«. In: Hradil, Stefan
(Hg.), Differenz und Integration. Die Zukunft moderner Gesellschaften.
Verhandlungen des 28. Kongresses der Deutschen Gesellschaft fiir So-
ziologie in Dresden 1996, 941-951, Frankfurt/New York: Campus

Kohli, Martin (1985), »Die Institutionalisierung des Lebenslaufs«. Kélner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 37/1: 1-29

Kohli, Martin (1988), »Normalbiographie und Individualitit: Zur institu-
tionellen Dynamik des gegenwirtigen Lebenslaufregimes«. In: Brose,
Hanns-Georg/Hildenbrand, Bruno (Hg.), Vom Ende des Individuums
zur Individualitit ohne Ende, Opladen: Westdeutscher Verlag, 33-53

Kohli, Martin (1991), »Lebenslauftheoretische Ansitze in der Sozialisati-
onsforschung«. In: Hurrelmann, Klaus/Ulich, Dieter, Neues Handbuch
der Sozialisationsforschung, Weinheim und Basel: Beltz, 303-317

Konig, Karin (1989), Tschador, Ehre und Kulturkonflikt. Verinderungsprozes-
se tiirkischer Frauen und Mddchen durch die Emigration und ihre Folgen,
Frankfurt/Main: Verlag fiir interkulturelle Kommunikation

Krais, Beate (1993), »Gender and Symbolic Violence: Female Oppression
in the Light of Bourdieu’s Theory of Social Practice«. In: Calhoun, Cra-
ig/LiPuma, Edward/Postone, Moishe (Hg.), Bourdieu: Critical Perspecti-
ves, Cambridge/Oxford: Politiy Press

Lacoste-Dujardin, Camille (1994), »Transmission religieuse et migration:
I'Islam identitaire des filles de maghrébins immigrés en France«. Soci-
al Compass 41/1: 163-170

Lash, Scott (1993), »Pierre Bourdieu: Cultural Economy and Social Chan-
ge«. In: Calhoun, Craig/LiPuma, Edward/Postone, Moishe (Hg.),
Bourdieu: Critical Perspectives, Cambridge/Oxford: Politiy Press, 95-119

Lederer, Helmut (1997), Migration und Integration in Zahlen, Mitteilungen
der Beauftragten der Bundesregierung fiir Auslinderfragen, Bonn

Leggewie, Claus (1990), Multikulti. Spielregeln der Vielvilkerrepublik, Berlin:
Rotbuch

Leggewie, Claus (1993), »SOS France: Ein Einwanderungsland kommt in
die Jahre«. In: Robertson-Wensauer, Caroline (Hg.), Multikulturalitit —
Interkulturalitdt, Baden-Baden: Nomos, 212-238

Leggewie, Claus (1993a), Alhambra — Der Islam im Westen, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt

Lepenies, Wolf (1969), Melancholie und Gesellschaft, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Leveau, Rémy/Kepel, Gilles (Hg.) (1988), Les Musulmans dans la societé fran-
caise, Paris: Presses des la fondation nationale des sciences politiques

Levy, René (19906), »Toward a Theory of Life Course Institutionalization«.

327

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

In: Weymann, Ansgar/Heinz, Walter R., Society and Biography, Wein-
heim: Deutscher Studien Verlag 1996, 83-108

Lewis, Bernard (1994), »Legal and historical reflections on the position of
Muslim populations under non-Muslim rule«. In: Lewis, Bernard/
Schnapper, Dominique (Hg.), Muslims in Europe, London/New York:
Pinter, 1-18

Luhmann, Niklas (1993), Gesellschafisstruktur und Semantik, Band 3, Frank-
furt/Main: Suhrkamp

Luhmann, Niklas (1993a), »Quod omnes tangit ...«. Rechtshistorisches Jour-
nal 12: 36-57

Lukics, Georg (1963), Die Eigenart des Asthetischen, 2 Binde. Neuwied:
Luchterhand

Lutz, Helma (1991), Migrant Women of >Islamic Background<. Images and
Self-Images, Amsterdam: Stichting MERA

Mann, Bettina (1991), Essen und Identitit: Zur sozialen und kulturellen Di-
mension der Erndhrung. Working Paper Nr. 161, Bielefeld (Fakultit fur
Soziologie, Forschungsschwerpunkt Entwicklungssoziologie)

Marcus, Laura (1995), »Autobiography and the Politics of Identity«. Current
Sociology 43/2, 3: 41-52

Matthes, Joachim (Hg.) (1992), »Zwischen den Kulturen? Die Sozialwis-
senschaften vor dem Problem des Kulturvergleichs«. Soziale Welt, Son-
derband 8

Mauss, Marcel (1984), Die Gabe, Frankfurt/Main: Suhrkamp

McNamee, Sheila (1996), »Therapy and Identity Construction in a Postmo-
dern World«. In: Grodin, Debra/Lindlof, Thomas R. ( Hg.), Constructing
the Selfin a Mediated World, Thousand Oaks: Sage, 141-155

McNay, Lois (1999), »Gender, Habitus and the Field«. Theory, Culture &
Society 16/1: 95-117

Mernissi, Fatima (1987), Geschlecht. Ideologie, Islam, Miinchen: Frauen-
buchverlag

Mernissi, Fatima (1996), Women’s Rebellion & Islamic Memory, London/
New Jersey: Zed Books

Metcalf, Barbara Daly (Hg.) (1996), Making Muslim Space in North America
and Europe, Berkeley/Los Angeles/London: University of California
Press

Meyer, John W. (1987), »Self and life course: institutionalization and its ef-
fects«. In: Thomas, Gerald/Meyer, John W./Ramirez, Fernando/Boli,
Thomas (Hg.), Institutional Structure: Constituting State, Society and the
Individual, Newbury: Park, 242-260

Meyer, John W./Boli, Thomas/Thomas, Gerald. (1987), »Ontology and Ra-

328

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

tionalization in the Western Cultural Account«. In: Thomas, Gerald/
Meyer, John W./Ramirez, Fernando/Boli, Thomas (Hg.), Institutional
Structure: Constituting State, Society and the Individual, Newbury: Park,
12-38

Meyer, John W./Jepperson, Ronald (2000), »The >Actors< of Modern Socie-
ty: The Cultural Construction of Social Agency«. Sociological Theory 18/
I: 100-120

Mihciyazgan, Ursula (1993), Moscheen tiirkischer Muslime in Hamburg.
Hamburg, hrsg. von der Behérde fiir Arbeit, Gesundheit und Soziales
der Stadt Hamburg

Mihciyazgan, Ursula (1993a), Die Macht der Kultur. In: Leggewie, Claus/
Senocak, Zafer (Hg.), Deutsche Tiirken — Tiirk Almanlar, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt, 92-102

Moghadam, Valentine (1993), »Rhetorics and the Rights of Identity in Is-
lamist Movements«. Journal of World History 4/2: 243-264

Montesquieu, Charles-Louis (1991), Persische Briefe, Leipzig: Reclam

Moore, Henrietta (1990), Mensch und Frau sein. Perspektiven einer feministi-
schen Anthropologie, Gitersloh: Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn

Moore, Henrietta (2000), »Differences and Recognition: Postmillennial
Identities and Social Justice«. Signs 25/41: 1129-132

Moufte, Chantal (1988), »Hegemony and New Political Subjects: Toward a
New Concept of Democracy«. In: Grossberg, Lawrence/Nelson, Cary
(Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture, Houndmills: Macmil-
lan, 89-101

Miller, Hans-Peter (1986), »Kultur, Geschmack und Distinktion«. In:
Neidhardt, Friedrich/Lepsius, M. Rainer/Weif}, Johannes, Kultur und
Gesellschaft, Kélner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Son-
derheft 27

Miiller, Hans-Peter (1995), »Differenz und Distinktion«. Merkur 49: 558f.,
927-934

Murata, Sachico/Chittick, William C. (1994), The Vision of Islam, St. Paul:
Paragon House

Nagl-Docekal, Herta (1999), Feministische Philosophie, Frankfurt/Main: Fi-
scher

Nauck, Bernhard (1994), »Changes in Turkish migrant families in Germa-
ny«. In: Lewis, Bernard/Schnapper, Dominique (Hg.), Muslims in Euro-
pe, London: Pinter Publishers, 130-147

Nauck, Bernhard/Kohlmann, Andrea/Diefenbach, Heike (1997), »Familii-
re Netzwerke, intergenerative Transmission und Assimilationsprozes-

329

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

se bei tiirkischen Migrantenfamilien«. Kélner Zeitschrift fiir Soziologie
und Sozialpsychologie 49: 477-499

Nestvogel, Renate (19906), »Zum Umgang mit Bildern von >Fremden««.
Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis 42: 53-63

Neumann, Gerhard (1993), »Jede Nahrung ist ein Symbol<. Umrisse einer
Kulturwissenschaft des Essens«. In: Wierlacher, Alois/Neumann, Ger-
hard/Teuteberg, Hans Jiirgen, Kulturthema Essen, Berlin: Akademie
Verlag, 385-444

Neumann, Ursula (1981), Erziehung auslindischer Kinder, Diisseldorf: Pad-
ag. Verlag Schwann

Nieuwenhuijze, C. A. O. van (1996), »Islamism — A Defiant Utopianism«.
Die Welt des Islams 53/1: 1-36

Nirumand, Bahman (Hg.) (1990), Im Namen Allahs. Islamische Gruppen
und der Fundamentalismus in der Bundesrepublik Deutschland, Koln:
Dreisam

Nokel, Sigrid (2000), »Migration, Islamisierung und Identititspolitiken:
Zur Bedeutung der Religiositit junger Frauen in Deutschland«. In: Lu-
katis, Ingrid/Sommer, Regina/Wolf, Christof (Hg.), Religion und Ge-
schlechterverhiltnis, Opladen: Leske + Budrich, 261-270

Nokel, Sigrid (2001), »Personal Identity and Public Spaces. Micropolitics of
Muslim Women in Germany«. In: Jérn Riisen (Hg.), Jahrbuch 2000/
2001, Essen: Kulturwissenschaftliches Institut im Wissenschaftszen-
trum NRW, 113-147

O’Fahey, R.S./Radtke, Bernd (1993), »Neo-Sufism Reconsidered«. Der Is-
lam yo/1: 52-87

Otyakmaz, Berrin (1996), Auf allen Stiihlen, Frankfurt/Main: IKO

Pasha, Mustafa K./Samatar, Ahmed I. (1996), »The Resurgence of Islam«.
In: Mittelman, James H. (Hg.), Globalization: critical reflections, Boul-
der/London: Lynne Rienner Publishers, 187-203

Peleikis, Anja (1999), » Ich bin kein Symbol, eine Frau bin ich!« Weibliche
Identitifikationsmuster im >Globalisierten Dorf«. In: Klein-Hessling,
Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.), Der neue Islam der Frauen.
Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne — Fallstudien aus Afri-
ka, Asien und Europa, Bielefeld: transcript, 208-228

Pinn, Irmgard/Wehner, Marlies (1995), EuroPhantasien — Die islamische
Frau aus westlicher Sicht, Duisburg: Diss.

Pitzer-Reyl, Renate (1990), >Gemdiss den Bedingungen der Zeit<. Religidser
Wandel bei Muslimen in der heutigen Tiirkei, Berlin: Dieter Reimer Ver-
lag

Poston, Larry (1992), Islamic Da’wah in the West. Muslim Missionary Activity

330

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

and the Dynamics of Conversion to Islam, New York/Oxford: Oxford Uni-
versity Press

Prokop, Ulrike (1994), »Einige Uberlegungen zum Thema Entwicklungs-
tendenzen weiblicher Identitit«. In: Briickner, Margrit/Meyer, Birgit
(Hg.), Die sichtbare Frau. Die Aneignung der gesellschaftlichen Riume, Fo-
rum Frauenforschung Bd. 7, Freiburg i. Br.: Kore

Rabinow, Paul (1993), »Reprisentationen sind soziale Tatsachen. Moderne
und Postmoderne in der Anthropologie«. In: Fuchs, Martin/Berg,
Eberhard (Hg.), Kultur, soziale Praxis, Text, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp, 158-199

Radtke, Frank-Olaf (1991), »Die Rolle der Piddagogik in der westdeutschen
Migrations- und Minderheitenforschung«. Soziale Welt XXXXII/1: 93-
108

Radtke, Frank-Olaf (1994), »Multikulturalismus — ein postmoderner Nach-
fahre des Nationalismus?« In: Ostendorf, Bernd (Hg.), Multikulturelle
Gesellschaft. Modell Amerika, Miinchen: Fink, 229-237

Rithzel, Nora (1992), »Formen des Rassismus in der Bundesrepublik«. In:
Jager, Margret/Jdger, Siegfried (Hg.), Aus der Mitte der Gesellschaft I,
Duisburg: Diss, 31-48

Rithzel, Nora (1993), »Selbstunterwerfung in Bildern der anderen«. In:
WIDEE (Hg.), Nahe Fremde, fremde Nihe, Wien: Wiener Frauenverlag,
145-165

Rawls, John (1993), »Gerechtigkeit als Fairness: politisch und nicht meta-
physisch«. In: Honneth, Axel (Hg.), Kommunitarismus: eine Debatte tiber
die moralischen Grundlagen moderner Gesellschafien, Frankfurt/Main:
Campus, 36-67

Reckeweg, Hans-Heinrich (1977), Schweinefleisch und Gesundheit, Baden-
Baden: Aurelia-Verlag

Reese, Dagmar/Rosenhaft, Eve/Sachse, Carola/Siegel, Tilla (1993), Ratio-
nale Beziehungen? Geschlechterverhilinisse im Rationalisierungsprozef,
Frankfurt/ Main: Surkamp

Rex, John (1994), »The Political Sociology of Multiculturalism and the
Place of Muslims in West European Societies«. Social Compass 41/1:79-
92

Ricoeur, Paul (19906), Das Selbst als ein Anderer, Miinchen: Fink

Riemann, Gerhard (1991), »Arbeitsschritte, Anwendungsgebiete und Pra-
xisrelevanz der sozialwissenschaftlichen Biographieanalyse«. In: Sozi-
alwissenschaften und Berufspraxis (SUB) 14: 253-264

Riesebrodt, Martin (1990), Fundamentalismus als patriarchalische Protestbe-
wegung, Tubingen: ].C.B. Mohr

331

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Riesner, Silke (1990), Junge tiirkische Frauen der zweiten Generation in der
Bundesrepublik Deutschland, Frankfurt/Main: IKO

Robertson, Roland (1991), »Social Theory, Cultural Relativity and the Pro-
blem of Globality«. In: King, Anthony, Culture, Globalization and the
World System, London: Routledge, 69-90

Robertson, Roland (1992), Globalization. Social Theory and Global Culture,
London: Sage

Roebers, Claudia/Mecheril, Anita/Schneider, Wolfgang (1998), »Migran-
tenkinder in deutschen Schulen«. Zeitschrift fiir Pidagogik 44/5: 723-
736

Roosens, Eugene (1989), Creating Ethnicity. The Process of Ethnogenesis, Lon-
don: Sage

Rosen, Rita (1993), Mutter — Tochter. Anne — Kiz. Zur Dynamik einer Bezie-
hung, Opladen: Leske + Budrich

Rosen, Rita/Stuiwe, Bernd (1985), Auslindische Mddchen in der Bundesrepu-
blik Deutschland, Opladen: Leske + Budrich

Rosenthal, Gabriele (1995), Erlebte und erzihlte Lebensgeschichte, Frankfurt/
Main: Campus

Roth, Hans Joachim (1999), »Und immer wieder das Kopftuch — Zur Be-
deutung des Themas Islam im Kontext Interkultureller Pidagogik«. In:
Bukow, Wolf-Dietrich/Ottersbach, Markus (Hg.), Fundamentalismus-
verdacht, Opladen: Leske + Budrich, 207-230

Sahlins, Marshall (1981), Kultur und praktische Vernunft, Frankfurt/Main:
Suhrkamp

Said, E.-W. (1981), Orientalismus, Frankfurt: Ullstein

Salvatore, Armando (1998), »Staging Virtue: The Disembodiment of Self-
Correction and the Making of Islam as Public Norm«. Yearbook of Islam,
hrsg. von Georg Stauth, Hamburg: LIT, 87-120

Schiffauer, Werner (1988), »Migration and Religiousness«. In: Gerholm,
T./Lithman, Y.G. (Hg.), The New Islamic Presence in Western Europe,
London: Mansell, 146-158

Schiffauer, Werner (1991), Die Migranten von Subay, Stuttgart: Klett-Kotta

Schiffauer, Werner (1993), »Die civil society und der Fremde — Grenzmar-
kierungen in vier politischen Kulturen«. In: Balke, Friedrich/Haber-
mas, Rebecca/Nanz, Patricia/Sillem, Peter (Hg.), Schwierige Fremdheit,
Frankfurt/Main: Fischer, 185-199

Schiffauer, Werner (1999), Fremde in der Stadt, Frankfurt/Main: Suhr-
kamp

Schmid, Thomas (1992), Nicht-Deutsche in einer Grofistadt. Uber die Ent-
wicklung der auslindischen Populationen in Frankfurt am Main, Untersu-

332

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

chung im Auftrag des Amtes fiir multikulturelle Angelegenheiten.
Frankfurt/Main

Schiitze, Fritz (1981), »Prozefstrukturen des Lebenslaufs«. In: Matthes,
Joachim, Biographie in handlungswissenschaftlicher Perspektive, Niirn-
berg: Verlag der Niirnberger Forschungsvereinigung, 677-156

Sen, Faruk/Goldberg, Andreas (1994), Tiirken in Deutschland, Miinchen:
C.H. Beck

Shad, Abdur Rehman (1985), Muslim Etiquettes, Lahore: Kazi Publications

Shah-Kazemi, Sonia Nurin (2001), »Untying the Knot. Divorce and Mus-
lim law in the UK«. ISIM Newsletter 7: 31

Shilling, Chris (1993), The Body and Social Theory, London: Sage

Simonds, Wendy (1996), »All Consuming Selves: Self-Help Literature und
Women’s Identities«. In: Grodin, Debra/Lindlof, Thomas R. ( Hg.),
Constructing the Self in a Mediated World, Thousand Oaks u.a.: Sage, 15-
29

Somers, Margaret (1994), »The narrative constitution of identity: A relatio-
nal and network approach«. In: Theory and Society 23: 605-649

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988), »Can the Subaltern Speak?« In: Nel-
son, Cary/Grossberg, Lawrence (Hg.), Marxism and the interpretation of
culture, Houndmills/London: Macmillan

Spuler-Stegemann, Ursula (1998), Muslime in Deutschland, Freiburg: Her-
der

Starrett, George (1995), »The Hexis of Interpretation: Islam and the Body
in the Egyptian Popular School«. In: American Ethnologist 22: 953-69

Stauth, Georg (1992), »Nietzsche, Weber, and the affirmative sociology of
culture«. European Journal of Sociology XXXIII: 219-247

Stauth, Georg (1993), Islam und westlicher Rationalismus, Frankfurt/Main/
New York: Campus

Stauth, Georg (1995), »Globalisierung, Modernitit, nicht-westliche Zivili-
sationen«. In: Langer, Josef (Hg.), Kleine Staaten in grofer Gesellschaft,
Wien: Verlag fiir Soziologie und Humanethologie, 89-107

Stauth, Georg (1998), »Islam and Modernity: The Long Shadow of Max
Weber«. In: Islam — Motor or Challenge of Modernity, Yearbook of the So-
ciology of Islam 1: 163-186

Stauth, Georg (1999), Authentizitit und kulturelle Globalisierung. Paradoxi-
en kulturiibergreifender Gesellschaft, Bielefeld: transcript

Stauth, Georg (2000), Islamische Kultur und moderne Gesellschaft, Bielefeld:
transcript

Stauth, Georg/Turner, Brian S. (1988), »Nostalgia, Postmodernism and the
Critique of Mass Culture«. Theory, Culture & Society 5: 509-526

333

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

StraRburger, Gaby (1999), » Er kann deutsch sein und kennt sich hier aus«.
Zur Partnerwahl der zweiten Migrantengeneration tiirkischer Her-
kunft«. In: Jonker, Gerdien (Hg.), Kern und Rand. Religidse Minderhei-
ten der Tiirkei in Deutschland, Berlin: Das Arabische Buch, 147-168.

Strathern, Marilyn (1997), »Gender: division or comparison?« In: Hethe-
rington, Kevin/Munro, Rolland, Ideas of Difference, Oxford: Blackwell,
42-63

Strauss, Anselm (1994), Grundlagen qualitativer Sozialforschung, Miinchen:
Fink

Swidler, Anne (1986), »Culture in Action: Symbols and Strategies«. Ameri-
can Sociological Review 51: 273-286

Swietlik, Gabriele (1994), »Die Wurzeln liegen in der Religion«. Lebensge-
staltung im bireligiosen Kontext«. In: Mecheril, Paul/Teo, Thoma, An-
dere Deutsche, Berlin: Dietz, 25-56

Taylor, Charles (1992), »Modernity and the Rise of the Public Sphere«. The
Tanner Lectures on Human Values 14: 201-260

Taylor, Charles (1993), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt/Main: Fischer

Taylor, Charles (1995), Quellen des Selbst, Frankfurt/Main: Suhrkamp

Theweleit, Klaus (1980), Mdnnerphantasien, Bd. 1, Reinbek bei Hamburg:
Rowohlt

Todorov, Tzvetan (1998), Abenteuer des Zusammenlebens, Frankfurt/Main:
Fischer

Touraine, Alain (1992), »Beyond Social Movements?« Theory, Culture &
Society 9: 125-145

Trinh, Min-ha (1989), Woman Native Other, Bloomington: Indiana Univer-
sity Press

Venel, Nancy (1999), Franzésische Muslimas — Glaubensbiographien von
Studentinnen mit Kopftuch. In: Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/
Werner, Karin (Hg.), Der neue Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis
in der globalisierten Moderne — Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa,
Bielefeld: transcript, 81-105,

Vertovec, Steven/Peach, Ceri (Hg.) (1997), Islam in Europe, Houndsmill:
Macmillan

Vester, Michael (1994), »Die verwandelte Klassengesellschaft. Modernisie-
rung der Sozialstruktur und Wandel der Mentalititen in Westdeutsch-
land«. In: Mérth, Ingo/Fréhlich, Gerhard (Hg.), Das symbolische Kapital
der Lebensstile: zur Kultursoziologie der Moderne nach Pierre Bourdieu,
Frankfurt/Main/New York: Campus

Waardenburg, Jacques (1988), »The Institutionalization of Islam in the

334

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Netherlands, 1961-86«. In: Gerholm, T./Lithman, Y.G. (Hg.), The New
Islamic Presence in Western Europe, London: Mansell, 8-31

Wald, Gayle (1998), »Just a Girl? Rock Music, Feminism, and the Cultural
Construction of Female Youth«. Signs 23/3, 585-610

Waltz, Viktoria (1996), »Toleranz fingt beim Kopftuch erst an. Zur Verhin-
derung der Chancengleichheit durch gesellschaftliche Verhiltnisse«.
In: Heitmeyer, Wilhelm/Dollase, Werner (Hg.), Die bedringte Toleranz,
Frankfurt/Main: Suhrkamp, 477-500

Walzer, Michael (1994), Lokale Kritik — globale Standards, Hamburg: Rot-
buch

Watson, Helen (1994), »Women and the veil: Personal responses to global
process«. In: Ahmed, Akbar S./Donnan, Hastings (Hg.), Islam in the
Age of Postmodernity, London/New York: Routledge, 141-159

Weber, Max (1922), Gesammelte Aufsitze zur Religionssoziologie, Tiibingen:
Mohr

Weber, Max (1981), Die protestantische Ethik I, Giitersloh: Giitersloher Ver-
lagshaus Mohn

Weber, Max (1995), Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und Rich-
tungen religioser Weltablehnung. In: Schrifien zur Soziologie 363-407,
Leipzig: Reclam

Weiss, Anita M. (1994), »Challenges for Muslim women in a postmodern
world«. In: Ahmed, Akbar S./Donnan, Hastings (Hg.), Islam in the Age
of Postmodernity, London/New York: Routledge, 1277-140

Werbner, Pnina (1997), »Essentialising, Essentialism, Essentialising Si-
lence: Ambivalence and Multiplicity in the Constructions of Racism
and Ethnicity«. In: Werbner, Pnina/Modood, Tariq, Debating Cultural
Hybridity, London/New Jersey: Zed Books, 226-254

Werner, Karin (1997), Between westernization and the veil: contemporary
lifestyles of women in Cairo. Bielefeld: transcript

Werner, Karin (1999), »Vom wilden Teenager zur Biirgerin — Der Islamis-
mus als neue Form der Vergesellschaftung junger Frauen in Agypten«.
In: Klein-Hessling, Ruth /Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.), Der neue
Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne —
Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript, 249-276

Westphal, Manuela (1996), »Arbeitsmigrantinnen im Spiegel westdeut-
scher Frauenbilder«. Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis 42:
17-28

Weymann, Ansgar/Heinz, Walter (Hg.) (1996), Society and Biography,
Weinheim: Deutscher Studienverlag

335

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D1E TOCHTER DER GASTARBEITER UND DER [S1AM

Wohlrab-Sahr, Monika (1996), »Konversion zum Islam als Implementati-
on von Geschlechtsehre«. Zeitschrift fiir Soziologie 25/1: 19-36

Yalniz, Rabia (1993), Uber den Schleier, Frankfurt: Verlag >Der Islam«

Yazbeck-Haddad, Yvonne/Lummis, Adair T. (1987), Islamic Values in the
United States, New York/Oxford: Oxford University Press

Yeatman, Anna (1994), Postmodern Revisionings of the Political, New York/
London: Routledge

Yuval-Davis, Nira (1997), »Ethnicity, Gender Relations and Multicultura-
lism«. In: Werbner, Pnina/Modood, Tariq (Hg.), Debating Cultural Hy-
bridity, London/New Jersey: Zed Books, 193-208

Zentrum fiir Ttrkeistudien (1995), Migration und Emanzipation, Opladen:
Leske + Budrich

Zentrum fiir Ttrkeistudien (1995a), Tiirkische Frauen in Nordrhein-Westfa-
len, Opladen: Leske + Budrich

Zentrum fiir Tlrkeistudien (1995b), Tiirkische Muslime in Nordrhein-West-
falen, hrsg. vom Ministerium fiir Arbeit, Gesundheit und Soziales des
Landes Nordrhein-Westfalen

Zentrum fur Turkeistudien (1995¢), Islamische Organisationen der tiirki-
schen, marokkanischen, tunesischen und bosnischen Minderheiten in Hes-
sen, hrsg. vom Hessischen Ministerium fiir Umwelt, Energie, Jugend,
Familie und Gesundheit — Biiro fiir Einwanderer, Fliichtlinge und aus-
lindische Arbeitnehmer , Wiesbaden

Zizek, Slavoj (1997), »Multiculturalism, Or, the Cultural Logic of Multina-
tional Capitalism«. New Left Review 225: 28-51

336

14,02.2026, 08:36:11, @


https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Bereits erschienen:

Karin Werner

Between Westernization and
the Veil

Contemporary Lifestyles of
Women in Cairo

1997, 302 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-01-7

Ruth Klein-Hessling, Sigrid
Nokel, Karin Werner (Hg.)
Der neue Islam der Frauen
Weibliche Lebenspraxis in der
globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa

1999, 324 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-42-4

Urs Peter Ruf

Ending Slavery

Hierarchy, Dependency and
Gender in Central Mauritania

1999, 436 Seiten,
kart., 39,80 €,
ISBN: 3-933127-49-1

Georg Stauth

Authentizitdat und kulturelle
Globalisierung

Paradoxien kulturiiber-
greifender Gesellschaft

1999, 62 Seiten,
kart., 8,90 €,
ISBN: 3-933127-05-X

Brigitte Holzer, Arthur Vreede,
Gabriele Weigt (eds.)
Disability in Different
Cultures

Reflections on Local Concepts

1999, 384 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-40-8

Birte Rodenberg

Lokale Selbstorganisation
und globale Vernetzung
Handlungsfelder von Frauen in
der Okologiebewegung Mexikos

1999, 313 Seiten,
kart., 21,80 €,
ISBN: 3-933127-48-3

Thomas Faist (Hg.)
Transstaatliche Raume
Politik, Wirtschaft und Kultur
in und zwischen Deutschland
und der Turkei

2000, 430 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-54-8

Cynthia Nelson,
Shahnaz Rouse (eds.)
Situating Globalization
Views from Egypt

2000, 362 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-61-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

14,02,2026, 08:38:11,



https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Bereits erschienen:

Margaret Rausch

Bodies, Boundaries and Spirit

Possession
Maroccan Women and the
Revision of Tradition

2000, 275 Seiten,
kart., 28,80 €,
ISBN: 3-933127-46-7

Alexander Horstmann,
Giinther Schlee (Hg.)
Integration durch
Verschiedenheit

Lokale und globale Formen
interkultureller Kommunika-
tion

2001, 408 Seiten,

kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-52-1

Georg Stauth

Islamische Kultur und
moderne Gesellschaft
Gesammelte Aufsitze zur
Soziologie des Islams

2000, 320 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-47-5

Ayhan Kaya

"Sicher in Kreuzberg"
Constructing Diasporas:
Turkish Hip-Hop Youth in
Berlin

Oktober 2001, 236 Seiten,
kart., 30,80 €,
ISBN: 3-933127-71-8

Hans-Ludwig Frese

»Den Islam ausleben«
Konzepte authentischer
Lebensfiihrung junger
tiirkischer Muslime in der
Diaspora

Februar 2002, 350 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-85-8

Margret Spohn

Tiirkische Midnner in
Deutschland

Familie und Identitat.
Migranten der ersten Genera-
tion erzdhlen ihre Geschichte

Februar 2002, 474 Seiten,
kart., 26,90 €,
ISBN: 3-933127-87-4

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

14,02,2026, 08:38:11,



https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel zum Thema

Neuerscheinungen Frithjahr 2002:

Werner Friedrichs,
Olaf Sanders (Hg.)
Bildung / Transformation

Kulturelle und gesellschaftliche

Umbrtiche in der bildungs-
theoretischen Reflexion

April 2002, 252 Seiten,
kart., 24,80 €,
ISBN: 3-933127-94-7

Julia Lossau

Die Politik der Verortung
Eine postkoloniale Reise zu
einer ANDEREN Geographie
der Welt

April 2002, ca. 228 Seiten,
kart., 25,80 €,
ISBN: 3-933127-83-1

Georg Stauth

Politics and Cultures of
Islamization in Southeast
Asia

Malaysia - Indonesia in the
Nineteen-nineties

April 2002, ca. 300 Seiten,
kart., 30,80 €,
ISBN: 3-933127-81-5

Anja Peleikis

Lebanese in Motion
Gender and the Making of a
Translocal Village

Mai 2002, ca. 250 Seiten,
kart., 29,80 €,
ISBN: 3-933127-45-9

Volker Heins

Das Andere der
Zivilgesellschaft

Krieger, Irre, Handarbeiter

Mai 2002, ca. 150 Seiten,
kart., ca. 13,80 €,
ISBN: 3-933127-88-2

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

14,02,2026, 08:38:11,



https://doi.org/10.14361/9783839400449
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	Die Grundlagen der Untersuchung
	Zur biographischen Methode
	Die einzelnen Untersuchungsfelder

	I. Islamische Organisationsformen und weiblicher Neo-Islam
	Lokale Eckdaten: Muslimische Bevölkerung und Organisationen in Frankfurt und Bielefeld
	Organisation und Geschlecht
	Mädchengruppen in den Moscheen
	Exkurs: Die Frauen und der Imam
	In den Mädchengruppen: Auf der Suche nach Form und Inhalt
	Organisationen außerhalb der Moscheen

	II. Islamische Lebensführung zwischen Ethik und Ästhetik
	Religiöse Praxis und Selbsttechnologie
	Religiöse Pflichten
	Selbstaffirmierung und Abgrenzung: Das Essen im Fadenkreuz symbolischer Auseinandersetzungen
	Exkurs: Das Schächten
	Die weibliche islamische Kleidung: Die ästhetische Dimension

	III. Kontextualisierung des islamisierten Selbst
	Der erste Schritt in die Islamisierung und das Motiv der eigenen Wahl
	Selbstbestimmung und Verteidigung im innerislamischen Kontext
	Selbstbestimmung im nichtislamischen Kontext
	Zur institutionellen Erzeugung des Selbst
	Schule und Identitätsproduktion

	IV. Die Arbeitswelt – Ein Feld der Bewährung und der Selbstfindung
	Verschiedene Konzepte zur Verbindung von islamischer weiblicher Lebensführung und Berufstätigkeit
	Serpil: Konkurrenz der emanzipatorischen Bilder oder: Wer ist denn die Moderne?
	Birzel: »Du mußt denen zeigen, daß du es als Muslima wirklich kannst.«
	Ilknur: Der Triumph der Kanakin
	Arbeit und Jihad

	V. Die leiblichen Mütter der Gläubigen – Mütter und Töchter im Zeichen moderner kultureller Konstrukton
	Zur Thematisierung der Mutter in den biographischen Erzählungen
	Hatice: »Gegenüber dieser Gesellschaft war meine Mutter nichts«
	Sevim: »Die Frauen sind selber schuld«
	Amina: »Zuhause hatte ich sie eigentlich auch so als Mutter …«

	VI. Die Islamisierung der Geschlechterbeziehung
	Praktiken der Ehestiftung – Ein Spiegel der Umordnung der Beziehungen zwischen den Generationen und den Geschlechter
	Neue Formen der Ehestiftung
	Der ideale Ehemann: Ein ›wahrer‹ Muslim
	Der Kampf um eine islamische Definition des Weiblichen
	Die Feminisierung islamischer Regeln
	Aushandlungen zwischen den Geschlechtern in der Alltagspraxis

	VII. Islamisierung im Kampf um Identität – Eine theoretische Einbettung
	Islamisierung und soziale Klasse
	Geschlecht, Multikausalitätsdiskurs und Bedürfnisdefinition
	Selbstkonstituierung zwischen Islam und Bürgerlichkeit

	Anhang
	Methodische Erläuterungen
	Die Befragten im Überblick

	Anmerkungen
	Literatur

