Kapitel 9
Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Das Verhiltnis von Religion und Disability ist vielfiltig. Die Wirkungen, die Religion
gemif den Interviews auf »geistige Behinderung« haben kann, sind nicht auf Férde-
rung und Inklusion (Enabling Religion) sowie Beschrinkung, Verfestigung und Exklu-
sion (Disabling Religion) begrenzt. Neben Schilderungen dieser Effekte enthalten die
Gespriche auch Darstellungen davon, dass sich »Behinderung« im Zusammenhang
mit Religion auflést. Insgesamt liegen im erhobenen Material nur wenige solcher (Re-)
Prisentationen von Auflosungen »geistiger Behinderung« vor. Sie sind daher als Ein-
zelfille zu werten und vorzustellen. Obwohl nur wenige Beispiele fiir die Auflésung
von »geistiger Behinderung« erhoben wurden, lassen sich die Darstellungen aber sys-
tematisieren: Es konnen (1) mittelfristig angestrebte, (2) situationsgebunden voriiber-
gehende sowie (3) absolute, andauernde Auflésungen unterschieden werden. Diese
drei Varianten der Auflésung von »Behinderung« lassen sich zudem jeweils einer der
Ebenen, die schon in den vorangegangenen Kapiteln von Bedeutung waren, zuordnen:
(1) Mittelfristig angestrebte Aufldsung ist auf den allgemeinen gesellschaftlichen Um-
gang mit »Behinderung« bezogen (Socially Releasing Religion); (2) situationsgebunden
voriibergehende Auflosung steht im Zusammenhang mit Ritualen religiéser Gemein-
schaften (Congregationally Releasing Religion) und (3) absolute, andauernde Auflésung
wird in Bezug zu den Transzendenzreprisentationen einer jeweiligen religiésen Tra-
dition beschrieben (Transcendence Related Releasing Religion).

Es ist des Weiteren erkennbar, dass Vorstellungen, Bestrebungen oder Erleben
einer Auflésung von »Behinderung« jeweils mit einem bestimmten Verstindnis von
»Behinderung« zusammenhingen: Wird »Behinderung« als das Auftreten bestimm-
ter individueller Eigenschaften verstanden (individuelles Modell), bedeutet eine Auf-
16sung von »Behinderung«, die Eigenschaften, die als »Behinderung« gelten, zu ver-
indern, zu beheben oder ihr Entstehen zu verhindern. Erfolgt eine Auflgsung, gibt es
diejenigen Eigenschaften, die in einem bestimmten Bezugsrahmen als »Behinderung«
aufgefasst werden, nicht mehr. Bei einem Verstindnis von »Behinderung« im Sinne
einer sozialen Diskriminierung (Disability) aufgrund persénlicher Beeintrichtigun-
gen (Impairments; soziales Modell) lisst sich »Behinderung« (Disability) durch gesell-
schaftliche Verinderungen aufheben. Eigenschaften, die als Beeintrichtigungen, als

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Religion und Disability

dysfunktional oder anormal gelten, bestehen weiterhin und gelten auch weiterhin als
solche, fithren aber nicht zu Ausschluss und Diskriminierung.!

Abbildung 8: Dimensionen Releasing Religion

Dimensionen von Releasing Religion und ihr Zusammenhang mit emischen Modellen von
Behinderung; Aufbau Kap. 9.

Auf den ersten Blick scheint es sich bei der Aufhebung »geistiger Behinderung« um
ein speziell religiéses Phinomen zu handeln. Nach einer eingehenderen Analyse der
entsprechenden Darstellungen wird jedoch deutlich, dass die Aufhebung von »Behin-
derung« in religiosen Kontexten auf Vorgange verweist, die auch unabhingig von Reli-
gion auftreten kénnen. Im Folgenden wird also zunichst allgemein gezeigt, dass »Be-
hinderung« und Nicht-»Behinderung«, d.h. Unfihigkeit und Fihigkeit, aus sozialen
Vorgingen resultieren. Damit trigt die vorliegende religionswissenschaftliche Arbeit
unmittelbar zum Anliegen der Disability Studies nach kulturellem Modell bei — nim-
lich dazu, aufzuzeigen, dass es sich bei »Behinderung« sowie bei Nicht-»Behinderung«
(Unfihigkeit/Impairment und Disability sowie Fihigkeit/Ability) um kontextabhin-
gige soziale Konstruktionen handelt. Im Speziellen, mit Bezug auf die Fragestellung
dieser Arbeit, tritt zutage, dass der Bezug von religiésen Kontexten und der Selbst-
und Fremdwahrnehmung von »Behinderung« aufeinander zu Darstellungen fithren
kann, die den Eindruck einer Aufhebung von »geistiger Behinderung« vermitteln.

1 Zu den Zielsetzungen, die mit einem jeweiligen Modell von Behinderung verbunden sind, vgl. Wald-
schmidt 2005, S. 26.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

9.1 Socially Releasing Religion: Aufhebung von Behinderung
in der Gesellschaft durch Religion

Auch wenn davon ausgegangen wird, dass es sich bei der Behinderung von Menschen
um einen gesellschaftlichen Vorgang handelt, ist dennoch ihre reale Dimension an-
zuerkennen: Im Sinne des Thomas-Theorems ist zu konzedieren, dass »geistige Behin-
derung« als individueller Zustand und Behinderung als sozialer Vorgang insofern
real sind, als dass sie im Alltag vielen als real gelten und diese Annahme reale Konse-
quenzen hat.? So gehen die GesprachspartnerInnen davon aus, dass einige Menschen
TrigerInnen von Eigenschaften sind, die sie fiir objektiv dysfunktional halten (Im-
pairments), und dass diese Eigenschaften in der Gesellschaft negativ bewertet und
Grundlage von Diskriminierung sind (Disability). Wie oben aufgezeigt, bewerten ei-
nige von ihnen selbst die entsprechenden Eigenschaften negativ und beschrinken die
Partizipation von Menschen, denen sie diese Eigenschaften zuschreiben. Aus sozial-
wissenschaftlich-analytischer Sicht ist folglich festzustellen, dass Behinderung ein
Vorgang ist, der empirisch nachweisbar fortlaufend in der Gesellschaft stattfindet. In
dieser Perspektive ist »geistige Behinderung« als Variante von Disability auch in kons-
truktivistischer Perspektive etwas real Gegebenes.

Die Wahrnehmung von Behinderungsvorgingen und von Benachteiligung auf-
grund dessen, dass ein Mensch als »behindert« gilt, als real, ist notwendige Voraus-
setzung dafiir, dass diese Vorginge kritisiert werden und dafiir, dass Menschen sich
dafiir einsetzen, dass diese Vorginge beendet werden® - dies gilt sowohl fiir wissen-
schaftliche als auch fir aulerwissenschaftliche Kontexte. Inwiefern wollen die Be-
fragten eine Aufhebung von Behinderung erreichen? Wie bereits oben dargelegt, gilt
den Befragten Religion in der Regel als geeignetes Mittel, um die Abweichung der
Einzelnen vom Normalzustand so weit wie méglich zu verringern, sowie als Motiva-
tion dafiir, Ungleichbehandlungen entgegenzuwirken. Dies kann sich so weit steigern,
dass es in Einzelfillen dazu kommt, dass Religion als Mittel dargestellt wird, das eine
vollstindige Uberbriickung dieser Differenz zum Normalzustand und zu einer voll-
stindigen Aufhebung von Ungleichbehandlung bewirkt. Inwiefern werden Religion
und »geistige Behinderung« also zueinander ins Verhiltnis gesetzt, sodass es zu einer
Aufhebung von »geistiger Behinderung« auf der Ebene der Gesellschaft kommt? An-
hand der Analyse von zwei Fallbeispielen wird im Folgenden gezeigt, dass (1) diako-
nisches Engagement zur Abschaffung von Einrichtungen und von Behinderung (im
Sinne von Diskriminierung) fithren soll und (2), wie sich eine Einzelperson bemiiht,
ihre Identifizierung als »behinderter« Mensch und die damit einhergehenden sozialen
Einschrinkungen mittels religiéser Partizipation abzuwehren.

2 Als Thomas-Theorem wird die These der Soziologin Dorothy Thomas und des Soziologen William Tho-
mas»If men define situations as real, they are real in their consequences« bezeichnet (1928, S. 572).

3 Hinreichende Bedingung ist, dass Behinderungsvorgange und Benachteiligung als unangemessen
gelten.

- am 14.02.2026, 16:5618.

283


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Religion und Disability
9.1.1 Abschaffung von Behinderung als religiéses Anliegen

Religiés gebundene Wohlfahrts- bzw. Behindertenhilfeorganisationen werden, wie
oben dargelegt, vor allem in Kontexten von Caritas und Diakonie mit der Aufgabe und
dem Anspruch verbunden, Moderatorinnen von Inklusion zu sein. Sie sollen aus Sicht
von befragten Betreuenden - in als positiv empfundener Weise — auf die Stellung von
»geistig behinderten« Menschen in der Gesellschaft einwirken. Auf dieser Basis ent-
wirft Herr L., Leiter einer evangelisch-diakonischen Wohneinrichtung, im Gesprich
eine weitreichende Gesellschaftsvision: Thm schwebt die vollstindige Abschaffung
von Separation und Einschrinkung durch diakonisches Engagement vor — und damit
die Beendigung von Behinderungsvorgingen in der Gesellschaft.

»Behinderung« als Kombination individueller Merkmale und sozialer Ein-
schrinkung. Das Behinderungsverstindnis von Herrn L. lisst sich als soziales Modell
von Behinderung fassen. Zum einen assoziiert Herr L. »Menschen mit Behinderung«*
mit bestimmten physischen, verhaltensbezogenen und charakterlichen Eigenschaf-
ten. Dabei bewertet er diese individuellen Eigenschaften als Zustinde des Mangels
und der Einschrinkung (Impairments). Fiir Herrn L. hat »Behinderung« damit eine
negative Dimension und ist an ein Individuum gekniipft.” Die Impairments seien
z.B. durch Unfille oder »medizinische Griinde« wie Sauerstoffmangel wihrend der
Geburt oder aufgrund einer »Ernihrungsstérung« entstanden. Herr L. betont, dass
Unfille sowie »medizinische Griinde« — und damit »Behinderung« — prinzipiell jeden
immer und tiberall treffen kénnten.® Zum anderen weisen Herrn L. zufolge aber auch
soziale Konstellationen behindernde Komponenten auf. Im Fall von Menschen, die als
physisch und/oder kognitiv beeintrichtigt (impaired) gelten, fithrten vor allem ent-
sprechende (Wohn-)Einrichtungen, deren Ausstattung und Gestaltung dazu, dass die
Betreffenden in Abhingigkeit von anderen und ohne die Moglichkeit (oder mit stark
eingeschriankter Moglichkeit) auf selbstbestimmte Entscheidungen und gesellschaft-
liche Partizipation lebten:

Herr E.L.: Diese Abhdngigkeit ich glaub diese Abhdngigkeit und diese nicht Selbstbestimmung
das is, [..], wenn ich mir vorstellen muss, ich wir in ner Einvichtung, und, das is ja dieses nicht
entscheiden Konnen’

4 In dem aufgezeichneten Interview mit ihm benutzt er den Ausdruck »geistige Behinderung« kein
einziges Mal. Einmal erwdhnt Herr L. »junge Leute mit seelischer Behinderung«— ohne naher darauf
einzugehen. Er gebraucht vielmehr die eher unspezifischen Begriffe »Behinderung« und »Menschen
mit Behinderung«. Aufderdem spricht er von »Menschen mit Schwerstmehrfachbehinderung, die fiir
ihn eine Gruppe darstellen, die von »Leute[n] die [..] aktiver teilnehm kénn« zu unterscheiden seien
(Z. 324f). Die Einrichtung, die er leitet, adressiert in ihrer 6ffentlichen (Selbst-)Darstellung (z.B. im
Internet) explizit »erwachsene Menschen mit geistiger Behinderung« (aus Griinden der Anonymisie-
rung muss hier auf den Quellenverweis verzichtet werden).

%

Bewegungslosigkeit, »nur noch mitden Augen kommuiziere[n]«, »Abhangigkeit«, Blindheit, »nich rich-
tig horen konne, »nich sprechen kénng, »sich schlecht dufdern kénn« (Herr E.L., Z. 268-279 und 284-287).

[0}

Die Erklarung dafir, dass sich Unfille und »medizinische Criinde«, die zu »Behinderung« fiithren, er-
eignen, gingen aus seiner Sicht auf gottliches Eingreifen, das einem bestimmten, den Menschen aber
unbekannten Plan folge, zuriick (vgl. ebd., Z. 885-897 und 902-904).

7 Ebd., Z.277ff. und 312f.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Einrichtungen werden also von Herrn L. als Behinderung im Sinne einer sozial be-
dingten Einschrinkung verstanden (Disability), die dann zum Tragen kommt, wenn
Dysfunktionen (Impairments) vorliegen. Herr L. betont, dass es bei »Inklusion« dar-
um gehe, »Einrichtung[en] abzuschaffenc.

Herr E.L.: Es geht nich um Einrichtung es geht darum eher Einrichtung abzuschaffen //mhm//
eherein Leben mittendrin zu zu gewihrleisten,®

Mit der Abschaffung von Einrichtungen wiirde Behinderung — im Sinne von Disability
nach einem sozialen Modell von Behinderung — aufgehoben. Statt einer behinderten
Lebensgestaltung wire dann »ein Leben mittendrin« moglich. Die Abschaffung von
Behinderung bedeutet demnach fiir Herrn L. nicht, dass es keine >biologisch einge-
schrinkten<Menschen mehr gibe oder geben sollte. Die Abschaffung von Behinderung
heifdt in seinem Fall, dass Menschen mit Einschrinkungen durch die Abschaffung von
Einrichtungen nicht (mehr) von gesellschaftlichen Beschrinkungen (Disability) be-
troffen wiren. Die Umsetzung der Abschaffung dieser sozialen Behinderung nennt
Herr L. »Inklusionc.

Das Anliegen, soziale Behinderungen abzuschaffen, leitet Herr L. aus der Einsicht
ab, dass es prinzipiell moglich sei, selbst von »Behinderung« (Impairment und Disa-
bility) betroffen zu sein.’ Fiir Herrn L. folgt aus dieser Einsicht zunichst die Frage,
wie er selbst als »behinderter« Mensch behandelt werden wollen wiirde. Darauf baut
er eine Ubertragung seiner (antizipierten) Bediirfnisse auf die Menschen, die ihm als
»behindert« gelten, auf. Diese gleichen Bediirfnisse macht er wiederum zum Maf3stab
fiir seinen Umgang mit »behinderten« Menschen:™

Herr E.L.: Wie schnell kann sich das, kann sich das auch drehen, und dann is fiir mich die Frage,
wie machte ich auch behandelt werden dann wenn wenn mir mal was passiert //mhm// ich kann
ja genau in die Situation komm dass ich bald ins Auto einsteige oder ich krieg halt n Schlaganfall,
und bin villig, villig bewegungslos und bin auf andere angewiesen auch son bisschen so die
Wertigkeit wa((?)) so meine Rolle auch im Betreuungsalltag das is mir wichtig, die Leute mit
Respekt und mit Wiirde,"

»Ganz normales Leben« als christliches Anliegen. Sein Ziel ist es, so macht Herr L.
deutlich, sich »dafiir einsetzen [zu wollen] dass Menschen mit Behinderung ganz nor-
mal leben kénn«.'>Aus der Gleichheit der Bediirfnisse leitet er also weiterhin das Pos-
tulat nach einer Gleichheit der Optionen in der Lebensgestaltung ab. Diese »Grund-
einstellung« sei bei ihm »schon immer da« gewesen. Nachdem die Einrichtung, in der

8 Ebd.,Z.295f.

9 Vgl.ebd., Z. 268-279.

10 Vgl.ebd., Z. 232-279 und 369-376.

11 Ebd., Z. 238-243. Die Ausfiihrungen Herrn L.s erscheinen an dieser Stelle liickenhaft. Sie lassen sich
wie folgt interpretieren: »[..] bin auf andere angewiesen {diese Vorstellung hat Auswirkungen} auch
son bisschen so {auf} die Wertigkeit {von dem wie ich arbeite} wa((?)) {=nicht wahr((?))} {auf} so meine
Rolle auch im Betreuungsalltag das is mir {deshalb} wichtig, {dass ich} die Leute mit Respekt und mit
Wiirde {behandel}«.

12 Ebd., Z.174f.

- am 14.02.2026, 16:5618.

285


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Religion und Disability

er zur Zeit der DDR gearbeitet hatte, nach dem Zusammenschluss von DDR und BRD
von der Caritas itbernommen worden war, habe er schliefilich bemerkt, dass es sich bei
seiner »Grundeinstellung« um eine christliche Einstellung handele.

Herr E.L.: Das wurde dann neunzig wurde es dann die Caritas [..] und da hatte man sozusagen
hatte man aber auch dann fiir sich entdeckt dass man, dass man gar nich so weit weg war auch
die ganze Zeit von dem Glauben [..] also so welches Menschenbild ich hatte /[/mhm// ich hatte ja
ohne zu wissen, ehm hatte ich schon n Menschenbild gehabt wo ich gesagt hab das is mir wichtig
ehm dass jeder wertvoll auch is und dass man dass man eh sich auf Augenhihe begegnet und
dass man respektvoll miteinander umgeht und so was und das da hat man dann entdeckt dass es
ja dass man schon sone gewisse Grundeinstellung auch hatte [..] dass man eigentlich die Werte
vertritt™

Herr L. deutet seine Haltung retrospektiv als christlich. »Mit dem Glauben« habe sich
seine »Grundeinstellung« schliefilich »nochma verstirkt«.” Herr L. geht damit in sei-
nem eigenen Fall von einer Art natiirlichen (christlichen) Religion™ aus, die durch einen
egalitiren Umgang mit Menschen gekennzeichnet sei. Spater wechselte Herr L. in eine
Diakonieeinrichtung und liefd sich evangelisch taufen. Nun sieht er es als Aufgabe der
Diakonie, diese egalitire Umgangsweise durch das Etablieren entsprechender Struk-
turen umzusetzen. Aus seiner Sicht liegt es in der Verantwortung evangelisch-dia-
konischer Organisationen, gesellschaftliche Behinderungen abzuschaffen.'® Herr L.
erhebt damit den Anspruch, dass evangelische Organisationen eine weitreichende
Wirkung auf die Gestaltung der Gesellschaft ausiiben sollten.

Herr L. entwickelt, so lisst sich folgern, seine individuelle Konzeptualisierung
christlicher Religion vor dem Hintergrund seiner persoénlichen Wahrnehmung von
Behinderung und historischer Entwicklungen. Beides kann demnach Einfluss darauf
haben, welche Rolle Religion und ihren (Wohlfahrts-)Organisationen zugeschrieben
wird. Im Fall der Schilderungen von Herrn L. betrifft dies vor allem die Vorstellungen,
dass egalitire Umgangsweisen ein christliches Spezifikum seien sowie dass es Auf-
gabe der Diakonie sei, Behinderung abzuschaffen und die Gesellschaft maf3geblich
zu gestalten. Thematisiert wird hier also die Rolle, die evangelisch-christliche Religion
und die Organisation der Diakonie fiir Vorginge der Behinderung bzw. ihre Aufhe-
bung in der Gesellschaft haben. Religion kann aber auch fiir das Bemithen um die
Aufhebung von Behinderungsvorgingen, die eine einzelne Person treffen, Bedeutung

haben.

13 Ebd,, Z. 643, 647f. und 653-661. Auf diesen Abschnitt folgt eine Art Konversionsbeschreibung. Aus
Herrn L.s Darstellungen wird nicht deutlich, ob er sich anschlieRend katholisch oder evangelisch tau-
fen lieR. Zum Zeitpunkt des Gespréchs arbeitet er in einer Einrichtung der Diakonie und scheint sich
derevangelischen Gemeinschaft, dersich der Einrichtungstrager zuordnet, verbunden zu fithlen.

14 Ebd., Z.549f.

15 Vgl. Byrne/Holmes 0.]. Jede Bemiihung um eine sbehinderungsfreie« Gesellschaft kann so als christ-
lich bzw. als auf christlichen Werten beruhend gedeutet werden.

16 Vgl.z.B. HerrE.L., Z.331-336. Siehe auch Kap. 7.1.1.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung
9.1.2 Individuelle Abwehr von Behinderung durch religiése Partizipation

Die Demonstration religiéser Kompetenz (z.B. durch gemeinschaftsspezifisches und/
oder rituelles Wissen) kann genutzt werden, um sich von anderen abzusetzen und
um das eigene Selbstverstindnis zu verdeutlichen. So hebt die evangelisch betreute
Frau M. hervor, dass sie bei Kirchenbesuchen die Erste sei, die zum Altar gehe und
bete. Die anderen wiirden sich hingegen zuriickhalten. Sie hilt fest: Sie selbst gehore
der Gemeinschaft an, die anderen seien »Heiden«.” Die Demonstration ihres Wissens
iiber bestimmte Handlungsweisen in der Kirche unterstreicht dieses differenzierende
Selbstverstindnis.

Auch Herrn C. dient die Darstellung seiner Kompetenz, an religiésen Zusammen-
hingen zu partizipieren, dazu, sich abzugrenzen: Herr C. machtim Gesprich deutlich,
dass er, im Gegensatz zu seinen MitbewohnerInnen, nicht-»geistig behindert« sei. In
der Demonstration seiner Nicht-»Behinderung« spielt religiése Partizipation eine ent-
scheidende Rolle. Aulerdem nutzt Herr C. religiose Partizipation als Mittel gegen die
Einschriankungen, die mit der Inklusion in eine Wohneinrichtung fiir Menschen mit
»geistiger Behinderung« einhergehen.

»Geistige Behinderung« als individuelle Eigenschaft. Fiir Herrn C., der in einer
vollstationiren Caritaseinrichtung als Betreuter wohnt, ist »geistige Behinderung«
eine unverinderliche Eigenschaft von Individuen.”® Aus seiner Sicht ist es maoglich,
dass Menschen als »geistig behindert« kategorisiert werden, obwohl sie es nicht sind.
Herr C. scheint sich selbst von einer solchen irrtiimlichen Kategorisierung bedroht zu
sehen und ist bemiiht, sowohl die filschliche Kategorisierung als auch die sozialen
Einschrankungen und Ausschliisse, die mit dieser Kategorisierung verbunden sind,
abzuwehren. Die Bestrebungen Herrn C.s richten sich damit nicht allein auf die ne-
gativ beurteilten sozialen Folgen, die mit der Feststellung der »Behinderung« eines
Individuums verbunden werden — wie in dem oben besprochenen Fall von Herrn L.
Seine Bemithungen richten sich auch auf die individuelle Befreiung davon, dass sein
soziales Umfeld ihm eine »geistige Behinderung« zuschreibt.

Demonstration von Nicht-»Behinderung«. Insgesamt ist am Interview mit Herrn
C. zu erkennen, dass er darauf bedacht ist, sich als kompetent und selbstbestimmt
zu prasentieren bzw. darauf, dass seine Kompetenz und seine Fihigkeit zur Selbst-
bestimmung nicht infrage gestellt werden. Dies zeigt sich sowohl in der Prisentation
seiner Lebensgeschichte und seines Alltags als auch in seinen Reaktionen innerhalb
der Interviewsituation.” Zu Beginn des Gesprachs kommt Herr C. im Zusammenhang
der Darstellung seiner Schullaufbahn auf eine Situation zu sprechen, in der er drztlich
beurteilt worden sei: Aufgrund der Diagnose eines »Doktor[s]« sei er von der »Hilfs-
schule«,* die er besucht habe, »zuriickgestellt worden«. Die Diagnose weist Herr C.

17 Fraul.M,, Z.373f.
18 Vgl.HerrB.C., Z. 440-443 und 539f.
19 Die Interaktionskontrolle war in der Analyse dieses Gesprachs entscheidend.

20 Mit dem Ausdruck »Hilfsschule« verwendet Herr C. eine Vorgidngerbezeichnung von Sonder- bzw.
Forderschule, also fir eine Schule fir Kinder und Jugendliche, die (aufgrund einer »Behinderung«)
nichtan einer Regelschule unterrichtet werden.

- am 14.02.2026, 16:5618.

287


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Religion und Disability

jedoch als falsch zuriick.?* Im weiteren Verlauf wird insbesondere darin, wie er auf
einige Interviewfragen reagiert, deutlich, dass es fiir ihn von grofRer Bedeutung ist,
vermeintlichen Zweifeln an seiner Kompetenz und Selbststindigkeit entgegenzu-
wirken: So reagiert er gereizt** und widerspricht der Interviewerin, wenn er offenbar
meint, nicht richtig verstanden worden zu sein,” wenn er den Eindruck hat, dass die
Interviewerin davon ausgeht, dass er etwas nicht kénne?* oder nicht selbst entschie-
den habe® oder dass er die Gedanken anderer anstatt seiner eigenen wiedergebe.?
Dariiber hinaus revidiert er z.T. seine eigenen Aussagen, nachdem er zunichst ange-
geben hat, etwas nicht zu kdnnen,” und betont, dass er Dinge gut oder selbst konne.?
Schliefilich weist Herr C. explizit und vehement zuriick, dass er »geistig behindert« sei,
als er offenbar den Verdacht hat, die Interviewerin habe unterstellt, dass er eine »geis-
tige Behinderung« habe.” Sein Insistieren darauf, dass er kompetent, selbstbestimmt
und eben nicht »geistig behindert« sei, verweist darauf, dass er sich der stindigen Ge-
fahr ausgesetzt sieht, als »geistig behindert« eingeordnet zu werden.*

Religiose Partizipation als Beweis von Nicht-»Behinderung«. Unter den Schil-
derungen, die Herrn C.s Kompetenz unterstreichen sollen, befinden sich hauptsich-
lich Verweise auf religiése Situationen wie den Kirchenbesuch und den Eintritt in eine
religiose Gemeinschaft. Im Zusammenhang mit seiner Kompetenzdemonstration er-
scheint damit besonders seine religiose Partizipation bedeutsam. Wer »geistig behin-
dert« ist, kann aus der Sicht von Herrn C. keinen Unterricht bei der Gemeindereferen-
tin erhalten, nicht am Gottesdienst teilnehmen und auch nicht mit Gott reden.* Einen
Grund sieht er z.B. darin, dass bei Menschen mit »geistiger Behinderung« »immer
geschnattert« werde und sie »so tun obs sonst was wir«, »weil sie nich so richtig reden
konn« und »weil sie Zungeschnalzen und so«. Das sei »nich schén« und wiirde stéren.*

Es zeigt sich, dass Herr C. religiose Partizipation an bestimmte Leistungserwar-
tungen kniipft. Dieser Eindruck wird dadurch verstirkt, dass er im Zusammenhang
seiner Schilderungen kirchlicher Kontexte Vokabular aus der Arbeitswelt verwendet:
Er habe sich in der Kirche »beworben« und es sei bei kirchlichen Aktivititen hin und
wieder ein »Disponent« anwesend.* »Geistig behinderte« Menschen erfiillen aus sei-
ner Sicht - im Gegensatz zu ihm selbst — diese Leistungserwartungen nicht. Herr C.
geht seinen Schilderungen zufolge auf seinen eigenen Wunsch hin zur Messe in die

21 Vgl. Herr B.C., Z. 44-48. Zuniachst spricht Herr C. die Diagnose nicht vollstindig aus. Spater gibt er auf
Nachfrage an, er habe vergessen, was der»Doktor« (vermutlich ein Arzt) gesagt habe (Z. 46 und 52).

22 Seine Gereiztheit driickt sich vor allem durch prosodische Merkmale aus.

23 Vgl.HerrB.C.,Z. 78-81.

24 Vgl.ebd., Z. 413-415, 563-567 und 788-791.

25 Vgl.ebd., Z.138 und 189-193.

26 Vgl.ebd., Z.173f.

27 Vgl.ebd., Z. 229ff.

28 Vgl.ebd., Z. 691,733,796 und 852.

29 Vgl.ebd., Z. 426ff. und 71ff.

30 Dies beruht wahrscheinlich auf seinen Alltagserfahrungen als Bewohner einer Einrichtung fiir Men-
schen mit»geistiger Behinderung«.

31 Vgl. HerrB.C., Z. 445-449, 455-466 und 495-505.

32 Ebd., Z.440-443,513f, und Abs. 2.

33 Ebd., Z.129f. und 274ff.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Kirche und ist in der Lage, zu beten und mit Gott zu sprechen.* Seine religiése Fahig-
keit ist zudem durch Taufe, Kommunion und Firmung offiziell kirchlich bestatigt.*
Die Argumentation Herrn C.s lief3e sich vereinfachend mit den Worten zusammenfas-
sen: Er ist und kann gar nicht »geistig behindert« sein, wenn er doch nachweislich in
die Kirche gehen und mit Gott sprechen kann. »Geistig behinderte« Menschen kénnen
dies seiner Ansicht nach nicht. Herrn C.s Darstellungen seiner religiésen Partizipa-
tion tragen also zur Demonstration seiner Kompetenz bei und spielen dabei eine Rolle,
sich selbst von der Kategorisierung seines Umfeldes als »geistig behindert«, von der er
sich bedroht sieht, zu befreien.*

Religidse Partizipation als Mittel gegen soziale Einschriankung. Die religitse
Partizipation stellt fir Herrn C. nicht nur eine Moglichkeit zur Befreiung von der Ka-
tegorisierung als »geistig behindert« dar; er befreit sich durch sie zudem ein Stiick
weit von den Einschrinkungen durch die Wohneinrichtung — und damit von den ne-
gativen sozialen Folgeeffekten der Kategorisierung als »behindert«. Herr C. deutet
verschiedene Einschrinkungen durch die Einrichtungen an. So schildert er, dass seine
Ausflige und die anderer, mit ihm befreundeter BewohnerInnen durch das Personal
beschrinkt werden, dass sein Aufenthaltsort durch andere bestimmt werde und ein
Betreuer (gesetzlicher Vertreter) fiir ihn eingesetzt worden sei. Deutlich bringt Herr
C. seine Unzufriedenheit mit dieser Fremdbestimmung zum Ausdruck.?”’” Die Kirche
erscheint in seinen Schilderungen demgegeniiber als ein Ort und kirchliche Veranstal-
tungen als Gelegenheiten der Erweiterung seines sozialen und rdumlichen Aktions-
radius.”® In Herrn C.s Begriindung dafiir, dass er sich habe taufen lassen, klingt an,
dass diese Erweiterung durch die Zugehorigkeit zu einer religiosen Gemeinschaft ein
wesentlicher Teil seiner Motivation zur Taufe gewesen ist.

Herr B.C.: Ja weil 4 ((zieht an der Zigarette)) weil ich gerne in die Kirche gehe //mhm// und weil
ich weil ich gerne raus muss ne((?)) //mhm// hast Du ja sonst nichts davon //mhm// hier oben nich
verstehste mich nich((?)) doch®

34 Vgl.ebd., Z.347-356 und 370f.

35 Vgl.ebd., Z. 218-231 und 265-270.

36 Eine Unterscheidungverschiedener Gruppen unter den Bewohnerlnnen der Einrichtung nimmt auch
die katholische Marienschwester E. vor, die Herrn C. auf Taufe, Erstkommunion und Firmung vorbe-
reitet hat. Einige Bewohnerlnnen verfiigen aus ihrer Sicht tiber die notwendigen individuellen Vor-
aussetzungen, um z.B. getauft und gefirmt zu werden, andere nicht. Sie bezieht verschiedene Perso-
nenjeweils gemaR ihren Fahigkeiten in die Gemeinde mitein. Anders als Herr C. hebtsie jedoch auch
fur die >religios Fahigen< die Kategorisierung als »geistig behindert« nicht auf. lhre Unterscheidung
in>religios unfihige Behinderte< und >religios fahige Behinderte< konnte Herrn C.s Unterscheidung
in »geistig Behinderte« und nicht-»geistig Behinderte« aufgrund >religiéser Un-/Fahigkeitczugrunde
liegen oder beférdern.

37 Vgl.ebd., Z. 96ff.,102-109, 486ff. und 875.

38 Sieheauch Kap.71.2.

39 HerrB.C., Z. 243-245. Herr C. macht nicht explizit, was er mit»weil ich gerne raus muss [..] hast Duja
sonst nichts davon«meint. An mehreren anderen Stellen geht Herr C. daraufein, dass er nicht glaube,
dass eintrete, wovon z.B. in den Predigten die Rede sei: Es werde kein Frieden eintreten, die Welt
werde sich nicht verbessern. Die Verbesserung der Welt veranlasst aus seiner Sicht auch nicht Gott,
sondern die Staaten miissten fiir diese sorgen. Er betont, dass er Zweifel habe, aber glauben miisse,
weil der Pfarrer sage, »wir miissen glauben« (Z. 286 und vgl. z.B. Z. 154-169, 189-193, 202, 223f., 280ff.

- am 14.02.2026, 16:5618.

289


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Religion und Disability

An anderer Stelle weist Herr C. darauf hin, dass er im Zusammenhang kirchlicher Ver-
anstaltungen viele Leute,* denen er sonst nicht begegne, treffen kénne: Den Vorstand
des Werkes, zu der die Einrichtung, in der er wohnt, gehért, ist z.B. aus seiner Per-
spektive nur sonntags in der Kirche anzutreffen.” Die kirchlichen Veranstaltungen
sind fiir Herrn C. Gelegenheiten, »zur Gesellschaft« zu gehen, sich »bei de Leute« und
mit dem Pfarrer zu unterhalten.*

Die Kirche befreit gemif den Schilderungen Herrn C.s also aus der Einrichtung
und damit aus einem von ihm als einschrinkend geschilderten Zusammenhang, in
dem die Anerkennung seiner Kompetenz, Selbstbestimmung sowie seines Selbstver-
stindnisses als nicht-»behindert« nicht gegeben oder zumindest gefihrdet ist. Die
Kirche hingegen erkennt, so lisst sich schliefen, — durch Taufe, Kommunion und
Firmung — seine (religitse) Kompetenz an und erdffnet ihm eine Erweiterung sei-
ner sozialen Kontakte und Aktivititen. Einrichtung und Kirche bilden fiir Herrn C.
demnach keine Einheit, wenngleich die Einrichtung, in der er wohnt, eine religiés ge-
bundene Einrichtung ist. Sie stellen sich seinen Schilderungen gemif} als zwei ver-
schiedene Bereiche dar und Herr C. 16st sich aus dem einen durch die Partizipation
an dem anderen. Zudem dient ihm die Darstellung der Art und Weise der religiosen
Inklusion (Partizipation) der Beeinflussung seiner Adressierung durch nicht-religiése
Zusammenhinge. Anders formuliert: Er beweist der Gesellschaft seine Nicht-»Behin-
derung« durch seine religiose Partizipation und versucht durch diesen individuellen
Beweis, die Kategorisierung seiner Person sowie seine Exklusion (z.B. Kontaktarmut)
zu verhindern.

Es lasst sich schliefilich folgern, dass im Gesprich mit Herrn C. deutliche Wech-
selwirkungen zwischen Religion und Dis/ability hervortreten: Unter dem Eindruck
von Alltagseinschrinkungen wird Religion zum Mittel der Befreiung von diesen Ein-
schrinkungen oder wird zumindest als solches erlebt oder dargestellt. Das Erleben
von Behinderung beeinflusst damit die individuelle Konzeptualisierung von Religion.
Das Befreiungspotenzial wird im besprochenen Fall nicht aus bestimmten Lehrinhal-
ten abgeleitet, sondern beruht auf der Erfahrung von sozialen Adressierungen und so-
zialen Strukturierungen im Zusammenhang mit Religion. Im besprochenen Fall wird
erwartet, dass sich religiose Partizipation auf die eigene soziale Adressierung aus-
wirkt: Die Zuschreibung von »Behinderung« und damit die Behinderungserfahrung
soll mit ihrer Hilfe aufgehoben werden.

und 319ff.). Vor diesem Hintergrund lasst sich die Aussage »weil ich gerne raus muss [..] hast Du ja
sonst nichts davon« als Verweis auf die Erweiterung seines sozialen und raumlichen Aktionsradius
durch religiose Zugehérigkeit deuten.

40 Vgl.ebd., Z.142ff.

41 Vgl.ebd., Z. 574 und 578.

42 Ebd., Z.268f.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

9.2 Congregationally Releasing Religion:
Aufhebung von Behinderung in religiosen Gemeinschaften

Religiése Zusammenhinge, so wurde gezeigt, befihigen Menschen auf vielfiltige
Weise, um sie zu mehr oder weniger aktiven Teilen religiéser Gemeinschaften zu ma-
chen. Dabei verringern sie u.a. auch Ungleichheiten zwischen Einzelnen und Gruppen
bzw. die Wahrnehmung und Sichtbarkeit von Unterschieden. Im Kontext von religié-
sen Ritualen oder anderen Interaktionen, die >eindeutig religiés« sind, kénnen diese
Effekte so sehr gesteigert sein, dass sich »geistige Behinderung« und die Ungleichheit
zwischen Menschen aufzuldsen scheinen — sowohl in emischer als auch etischer Per-
spektive.

Das Erleben einer situativen Aufhebung von »Behinderung« im Kontext religioser
Rituale kommtim Interviewmaterial z.B. darin zum Ausdruck, dass sich die emischen
Adressierungen von Personen spontan dndern oder dass Wendungen wie »bisschen [...]
Erlosung«* verwendet werden; oder es wird beschrieben, dass sich die Teilnehmen-
den in »ganz andere[] Mensch[en]«** verwandeln. In etischer Perspektive handelt es
sich bei solchen Schilderungen um die Reprisentation von Erfahrungen davon, dass
Erwartungen und Handlungen plétzlich iibereinstimmen - wihrend diese Uberein-
stimmung im Alltag fortlaufend infrage steht und fiir deren Nichtzustandekommen
ein Individuum verantwortlich gemacht wird.

9.2.1 Aussetzung der Kategorie »geistig behindert«

In der Erzihltheorie gilt die Textsorte der Erzihlung als Spiegel von Erlebtem und
von Handlungstheorien, die im Alltag tatsichlich wirksam werden. Sie steht daher
im Zentrum von Analysen, die diese rekonstruieren sollen. Argumentationen und Be-
schreibungen hingegen lassen Riickschliisse auf Narrative zu, die von den Gesprichs-
partnerlnnen aufgegriffen und (weiter-)verarbeitet werden, sowie auf die Intentio-
nen der Befragten im Gesprich, d.h. darauf, wie die Befragten einen Sachverhalt in
der konkreten Gesprachssituation darstellen wollen.* Zudem konnen auch einzelne
Worte in den Fokus genommen werden.* Dies ist im Zusammenhang mit der durch-
gefithrten Analyse z.B. dann sinnvoll, wenn mit der Verwendung bestimmter Be-
zeichnungen suggeriert werden soll, dass Menschen, die sonst als »geistig behindert«
gelten, nicht als solche wahrgenommen und adressiert werden. Oben wurde gezeigt,
dass es sich dabei jedoch hiufig um Pseudoauflésungen handelt.” Dennoch kommt
es auch vor, dass die Kategorie »geistige Behinderung« ausgesetzt wird und dass sich
dies an der Verwendung von Begriffen erkennen lisst. Zwei Aspekte konnen als Indi-
zien dafiir, dass die Kategorie »geistige Behinderung« ausgesetzt wird, angenommen
werden: (1) Die Semantik der verwendeten Begriffe weist keine Unterscheidungen von
bestimmten Menschen oder Menschengruppen hinsichtlich ihrer physischen oder ko-
gnitiven Konstitutionen auf, sondern impliziert eine Gleichheit zwischen Personen

43 FrauV.T, Z.521.

44 FrauM.B.,Z.968.

45 Siehe Kap. 4.1.1.

46 Vgl. Strauss/Corbin 1996, S. 61-74.
47 Siehe Kap. 8.2.1.

- am 14.02.2026, 16:5618.

291


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Religion und Disability

oder innerhalb von Gruppen (horizontal egalitire Beziehung). Auflésung von Katego-
rien in der sprachlichen Darstellung ist (2) dadurch gekennzeichnet, dass die Begriffe,
die Gleichheit implizieren, nicht als Alternativbezeichnungen etabliert sind. Driickt
sich eine Auflosung von Kategorien sprachlich aus, lisst sich dies also insbesondere
daran erkennen, dass im Zuge einer Schilderung gingige, semantisch differenzieren-
de Bezeichnungen spontan durch ungewohnliche, semantisch egalisierende Bezeich-
nungen abgel6st werden. Die Verwendung einer Bezeichnung resultiert dann nicht in
erster Linie aus einer bestimmten Intention der Befragten in der Gesprichssituation,
sondern verleiht dem, wie eine Situation erlebt wurde, spontan Ausdruck. Eine situa-
tionsgebundene, voriibergehende Aussetzung der Kategorie »geistig behindert« zeigt
sich anschaulich in einer Erzihlung des evangelischen Pfarrers Herrn R. von einer
Gebetssituation in einer diakonischen Wohneinrichtung fiir Menschen mit »geistiger
Behinderung«. Die Aussetzung kommt darin zum Ausdruck, dass Herr R. einen Mann,
den er sonst als »geistig behindert« kategorisiert, spontan als »Bruder« bezeichnet.
Um zu verdeutlichen, dass es sich um eine Auflésung einer bindren Kategorisierung
von Menschen in »behindert« und nicht-»behindert« handelt, ist diese Bezeichnung
und die Erzihlung, in der sie verwendet wird, in deren intratextuellem Kontext zu
beschreiben und zu analysieren.

Die Bezeichnung »Bruder« als Ausdruck empfundener Gleichheit. Zu Beginn
des Interviews konstatiert Herr R., dass Menschen, die eine »geistige Behinderung«
haben, iiber eine hohe Empathiefihigkeit verfiigten. Er beschreibt, dass er erlebe, dass

Herr O.R.: Die Anteilnahme an: an dem, emotionalen Geschehen des Einzelnen [..] in solchen
Gemeinschaften von Menschen mit einer geistigen Behinderung ungleich hoher ist als in anderen
Gemeinschaften*®

Dabei sei es nicht von Bedeutung, um welche Art von Gemeinschaft es sich handele
(Schulklasse, Verein, Wohngruppe oder Kirchengemeinde).” Die hohere emotionale
Anteilnahme wird damit von Herrn R. nicht auf einen bestimmten Typ von Gemein-
schaft, sondern auf die Anwesenheit von Menschen mit »geistiger Behinderung«
selbst zuriickgefiithrt und als Spezifikum von Gruppen, in denen diese Menschen an-
wesend sind, hervorgehoben. Menschen mit einer »geistigen Behinderung« werden,
so wird an dieser Stelle deutlich, von Herrn R. nicht nur durch die Attribuierung »mit
einer geistigen Behinderung« als distinkte Menschen gekennzeichnet. Es wird dari-
ber hinaus eine Eigenschaft, die mit ihnen verbunden wird, als spezifisch fiir sie bzw.
unterschiedlich im Vergleich zu anderen Menschen prasentiert.

Im Zusammenhang mit der Behauptung einer ausgepragten Empathiefihigkeit
von Menschen mit »geistiger Behinderung« erzihlt Herr R. von einigen Begebenhei-
ten, die diese veranschaulichen sollen. Die zweite dieser Erzidhlungen verortet Herr R.
in »eine[r] unserer Einrichtung hier in einem Wohnheim fiir erwachsene Menschen
mit einer geistigen Behinderung«.*® Die Leiterin dieses Heims, so erkldrt Herr R., sei
verstorben. »[Aln dem Abend« sei Herr R. »in das Haus gegang«. »[W]ir haben zusam-

48 HerrO.R., Z.332-335.
49 Vgl.ebd., Z. 335ff.
50 Ebd., Z.350f.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

mengesessenc, schildert Herr R. die Situation.” Der Ort der Erzihlung wird an dieser
Stelle durch die Bezeichnung »Haus« nicht mehr klar als Einrichtung oder Wohnheim
deklariert und in der Formulierung »wir haben zusammengesessen« werden zunichst
keine Unterschiede zwischen den Anwesenden kenntlich gemacht. Dies holt Herr R.
jedoch sofort nach und erklirt: »die Bewohner die Mitarbeiter«.”> Er differenziert das
»Wir« also in verschiedene Kategorien und auch die Ortsbestimmung des Erzihlten
wird durch die Bezeichnung »Bewohner« und »Mitarbeiter« implizit aktualisiert. Wei-
ter erzihlt Herr R., dass sie sich »an die Verstorbene erinnert«”®* und erzihlt haben,
Kerzen angeziindet, gesungen und gebetet haben. Er bestimmt am Ende dieser Auf-
zihlung genauer: »[A]lso ich hab gebetet.« Er schlief3t daran an:

Herr O.R.: Und dann sagt ein ((ldsst die Hinde auf den Tisch fallen)) Mann, ich will auch beten
(2) u:nd betet fiir den Mann der Verstorbenen (2) und fiir seine alte Mutter wo er sich Sorgen
macht dass die sterben konnte ((lisst die Hinde auf den Tisch fallen)) das hat mich so beriihrt
wie er das was ihn bewegt in dem grofSen Kreis Gott sagt dhm ((ldsst die Hinde auf den Tisch
fallen))>*

Wer dieser »Manng, der einfordert, selbst beten zu wollen, ist, erklirt Herr R. nicht.
Aufgrund des intratextuellen Kontexts kann aber vermutet werden, dass es sich bei
ihm um einen Mann handelt, der als »geistig behindert« gilt und Bewohner des Heims
ist. Denn wie eingangs aufgezeigt, will Herr R. mit der Erzdhlung ein Beispiel fiir die
Empathiefihigkeit von Menschen, die als »geistig behindert« gelten, geben.” Herr R.
versieht diesen »Mann« jedoch mit keinerlei (differenzierenden) Zuschreibungen wie
etwa »ein Mann mit einer geistigen Behinderung« und Herr R. weist auch nicht darauf
hin, dass es sich bei dem »Mann« um einen Bewohner der diakonischen Einrichtung
handelt — was er sonst durchaus tut. Seine Kategorisierungen der Anwesenden so-
wie seine Bestimmung ihrer Beziehungen zueinander, die er zu Beginn vorgenommen
hatte, erscheinen daher an diesem Punkt seiner Darstellung aufgehoben und unbe-
stimmt — obwohl eine entsprechende Zuordnung fiir die (anfingliche) Intention seiner
Erzihlung entscheidend gewesen wire. In der darauffolgenden Sequenz deutet Herr
R. die geschilderte Begebenheit als eine Situation, in der sich die Verhiltnisse um-
kehren, und unterstreicht damit noch einmal die Aufhebung der ansonsten giiltigen
Kategorisierungen.

51 Ebd., Z.352f.

52 Ebd., Z.353f.

53 Dass »die Verstorbene«die Leiterin des Heims, in dem sich das Erzdhlte abspielt, war, tritt an dieser
Stelle in den Hintergrund. lhre Beziehung zu den Anwesenden ist damit an dieser Stelle der Prasen-
tation aufgehoben.

54 HerrO.R.,Z.356-360. Dass Herr R.in dieser Passage die Hinde auf den Tisch fallen lasst, kann als Aus-
druck seiner emotionalen Losung interpretiert werden.

55 Auf das Thema der vergleichsweise hohen Empathiefidhigkeit von Menschen, die als »geistig behin-
dert«gelten, kommtHerrR. auch im Anschluss an die Erzéhlung am Ende des Absatzes wieder zurtick
und macht damit noch einmal die Intention fiir seine Erzahlung deutlich.

- am 14.02.2026, 16:5618.

293


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Religion und Disability

Herr O.R.: Ich bin dort hingegang um, dort diese Hausgemeinschaft zu trdsten und ich bin als
Getrasteter weggegang™

Herr R. intendiert an dieser Stelle vermutlich wieder, die Fihigkeiten von Menschen,
die als »geistig behindert« gelten, hervorzuheben. An einer spiteren Stelle kommt
Herr R. noch einmal auf die geschilderte Begebenheit zuriick. Die Interviewerin hat
zuvor aufgegriffen, dass Herr R. eine »Befihigung der emotionalen Teilhabe« von
»geistig behinderten« Menschen angesprochen habe, und fragt ihn, wie er »das im re-
ligiésen Bereich [..] im Zugang zu Gott oder im Beten« erlebe.” Herr R. verwendet in
dem darauffolgenden Abschnitt wieder die Kollektivbezeichnung »wir.

Herr O.R.: Mmh (4) das Beispiel das ich eben brachte v- da von dem ((ldsst eine Hand leicht auf
den Tisch fallen)) Abend als wir zusammensafSen und trauerten®®

Dieses Mal verzichtet er jedoch ginzlich auf eine Differenzierung dieses »Wir« nach
Gruppenzugehorigkeiten.” Er betont hingegen die Gemeinsamkeiten aller Anwesen-
den: Sie hitten »miteinander« geweint und es habe sie »alle durchgeschiittelt wenn eine
so junge Frau stirbt«.® Auch kommt Herr R. wieder auf das Beten eines Einzelnen
zuriick. Dabei nimmt er eine Bestimmung der Beziehung zwischen ihm und dem Be-
tenden, die er zuvor aufgeldst hatte, vor, indem er ihn als »Bruder« bezeichnet.

Herr O.R.: Da hat mich so bewegt dieses: unvoll- G unverstellte (3) Gott sagen (1) was (4) dieser,
Brudersich jetzt an Sorgen macht®'

Der Begriff »Bruder« (oder »Schwester«) wird weder von Herrn R. noch im gesamten
ibrigen Material ein weiteres Mal im Zusammenhang mit Menschen, die als »geistig
behindert« gelten, verwendet, sodass der Begriff keine etablierte Alternativbezeich-
nung fiir Menschen, die als »geistig behindert« gelten, darstellt. Er ist vielmehr als ein
spontaner Ausdruck einer Beziehung zu verstehen, wie sie in einer bestimmten Situ-
ation erlebt wird und die in diesem Moment unabhingig von der Kategorie »geistige
Behinderungx« ist.

56 HerrO.R.,Z.360f. Mitder Bezeichnung»Hausgemeinschaft«deuten sich die Kategorisierungen sowie
die Intention zur Erzdhlung wieder an.

57 Ebd., Z. 419f.

58 Ebd., Z.423f.

59 Dies vielleicht auch, weil er sie nun voraussetzen kann. Die Unterscheidung wére jedoch von Bedeu-
tung, wenn (iber die (vermeintlich) spezifischen Eigenschaften von Menschen, die als »geistig behin-
dert« gelten, gesprochen werden sollte und Herr R. auf die Frage der Interviewerin hitte antworten
wollen.

60 HerrO.R.,Z. 424ff. (Hervorhebungen der Verfasserin).

61 Ebd., Z. 426f. Auffillig sind die Pausen an dieser Stelle. Sie konnten auf eine bewusste Wahl des Aus-
drucks »Bruder«und damit auf die Intention, Gleichheit zum Ausdruck bringen zu wollen, hindeuten.
Dies wiirde bedeuten, dass sich das thematische Feld seiner Erzahlung an dieser Stelle gedndert hat:
Nachdem er zunachst das Spezifikum von »geistig behinderten« Menschen und damit ihre Unter-
schiedlichkeit zu nicht-»behinderten« Menschen belegen wollte, will er nun die Gleichheit unter-
streichen. Allerdings zielen seine direkt anschlieRenden Erlauterungen auf die Bezeichnung »unver-
stellt«, sodass dort (wieder) die Fahigkeitszuschreibung das thematische Feld darstellt.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Entkopplung als Voraussetzung der Aussetzung von Kategorisierungen. Mit der
Bezeichnung »Bruder« 16st Herr R. fiir diesen einen Moment lang nicht nur alle zuvor
und danach vorgenommen Kategorisierungen auf, sondern ersetzt diese durch eine
vollstindig neue Beziehungsbestimmung. Die proklamierte Beziehung durch die Be-
nennung verweist — statt auf Unterschiedlichkeit — auf Gemeinsamkeit und eine gewis-
se Gleichheit. Die Analyse zeigt, dass die Aussetzung der Kategorisierung als Mensch
mit »geistiger Behinderung« sich im Interview zum einen sukzessiv aufbaut und zum
anderen schlieRlich auf die Erzihlung einer bestimmten Situation beschrinkt bleibt:
Die egalisierende Verhiltnisdeutung ist unmittelbar und ausschliellich auf das Beten
eines Einzelnen in der einen konkreten Trauersituation bezogen. Zum Ausdruck ge-
bracht wird sie mit der christlich konnotierten Bezeichnung »Bruder«. Die Auflésung
von »Behinderung«ist damit an die (Re-)Prisentation einer religiésen Situation — also
einer Situation, in der sich die Anwesenden zur Bewiltigung von erlebter Kontingenz
an Gott als Transzendenzreprisentation wenden — gebunden. An die Stelle der Adres-
sierung als Mensch mit »geistiger Behinderung« tritt eine religiose Adresse. Dies kor-
respondiert einerseits damit, dass Herr R. davon ausgeht, dass es in kirchlichen, also
christlich-religiésen Kontexten leichter sei, »Barrieren in den Képfen abzubauen als in
anderen gesellschaftlichen Settings«, da dort darauf verwiesen werden konne, dass es
keine Hierarchien gebe und »alle [Menschen] Kinder Gottes« seien.®* Herr R. verweist
damit auf Lehraspekte und Strukturen innerhalb der evangelischen Kirche, welche die
Moglichkeit eréffneten, nicht-religiése Kategorisierungen auszusetzen.

In etischer, soziologisch-theoretischer Perspektive konnen aus der beschriebenen
Aussetzung der Kategorie »geistig behindert« zwei Schlussfolgerungen gezogen wer-
den: Zum einen kann die Auflésung von »Behinderung« durch Religion als Stirkung
der These von »Behinderung« als kontextabhingiger Zuschreibung betrachtet werden.
In dem Moment, in dem sich der Kontext dndert, ist auch »Behinderung« nicht zwin-
gend gegeben. Zum anderen kann die religiése Neuadressierung als Hinweis darauf,
dass Religion von den anderen Bereichen in gewisser Weise entkoppelt ist, gedeutet
werden — so wie es auch Herr R. selbst behauptet.®® Dadurch, dass religiése Kommu-
nikation — wie jede funktionsspezifische Kommunikation — nicht zwingend auf die
Beobachtung der Kommunikation anderer Systeme angewiesen ist, sind innerhalb
von ihr Adressierungen moglich, die es in anderen Systemen nicht sind. Die konflikt-
l6sende Adressierung »geistig behindert« wird zudem in der dargestellten Situation
obsolet, weil die Kommunikation an dieser Stelle vereindeutigt ist: Fiir Herrn R. ist
klar, dass alles, was in dieser Situation passiert, religiose, also auf Transzendentes be-
zogene Kommunikation ist. Die Moglichkeit der Aussetzung von Kategorisierungen
in religiosen Kontexten wird damit etisch jedoch nicht — wie es Herr R. aus emischer
Sicht tut — aus spezifischen innerreligiosen Bedingungen abgeleitet, sondern aus dem
Verhiltnis von Religion als Funktionssystem zu ihrer Umwelt, nimlich aus der Ab-
geschlossenheit des einen gegeniiber dem anderen. Dabei kann angenommen werden:
Je undurchlissiger die Grenze zwischen Religion und ihrer Umwelt und je eindeutiger

62 Ebd.,Z.688 und 693f. Einfligung der Verfasserin. Auch hier dient wieder die Nutzung einer Verwandt-
schaftsbezeichnung dem Verweis auf eine prinzipielle Gleichheit aller Menschen durch die existen-
zielle (genealogische) Abhangigkeit von Gott.

63 Siehe Kap. 8.2.1.

- am 14.02.2026, 16:5618.

295


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296

Religion und Disability

kommunikative Anschliisse vorgegeben sind, desto mehr sind Auflésungen moglich.*
Religion stellt, so kann geschlussfolgert werden, einen Zusammenhang dar, in dem
die nicht-religiosen Behinderungsvorginge nicht unbedingt reproduziert werden
miissen, sondern der diese neutralisieren kann.

9.2.2 Auflosung von »Behinderung« und Herstellung von Gleichheit

Um als nicht-»behindert« zu gelten, ist es notig, Erwartungen zu entsprechen. Je ein-
deutiger die Erwartungen sind, desto wahrscheinlicher ist es, diesen zu entsprechen
und folglich nicht als »behinderter« Mensch adressiert zu werden. Rituale, so wurde
oben argumentiert, sind Situationen, die Kommunikation in extremer Weise verein-
deutigen. Folglich befihigen Rituale eine grofie Bandbreite von Personen und erzeu-
gen zudem die Empfindung von Gleichheit unter den Teilnehmenden. Dies kann so
weit gehen, dass bestimmte Adressierungen, die sonst dazu dienen, unterschiedliche
und auch von den Erwartungen abweichende Personen zu inkludieren, in der Situa-
tion eines Rituals oder wihrend bestimmter Momente innerhalb von Ritualen obso-
let werden. »Geistig behinderte« Menschen scheinen sich in diesen Situationen einen
Moment lang in normal fihige, nicht-»geistig behinderte« Menschen zu verwandeln.
Im Interviewmaterial wird die anthroposophische Opferfeier als eine solche Situation,
die »geistige Behinderung« auflgst und Gleichheit herstellt, prasentiert.

Schilderungen von wesenhaften Verinderungen im Ritual. Eine wesentliche
Verinderung von Menschen im anthroposophisch-religiosen Ritual der Opferfeier
deutet Frau T. an, die seit vielen Jahren als Betreute in einer anthroposophischen Ge-
meinschaft wohnt und von sich selbst sagt, dass sie »lernbehindert« und »psychisch
krank« sei. Frau T. beschreibt, dass wihrend der Opferfeier eine Person »rum[geht]«,
alle Anwesenden anspreche und sage, »ich darf empfangen Christi Geist«. Dabei spie-
le es keine Rolle, ob die Angesprochenen selbst nicht sprechen oder nicht laufen und
aufstehen konnen. Die ansprechende Person (die/der Handlungsleitende) gehe »nicht
gleich weg«, sondern bleibe »dann stehen« und warte auf ein Zeichen der angespro-
chenen Person, »dass sie auch das will das man ihn die Hand dahin« auf den Kopf
legt.® Auf die anschlieRende Frage der Interviewerin, »was passiert [..] wenn man die
Hand da aufgelegt bekommt und das gesagt wird«, antwortet Frau T. plétzlich erkenn-
bar bewegt:

Frau V.T.: Da tut man innerlich so ne ((seufzt))/hach/ m dh m (2) das so wie ne Taufe //mhm//
(und dann) empfingst Du das und das so Art, ja also ich find das immer, dass ich (sa-)sagen kann
((mit leichtem Zittern in der Stimme))/ich darf empfangen Christi Geist dass son bisschen eine
eine Erlosung/(2) das ist eine Geste was man dann kriegt®

Der Moment des Handauflegens ist, wie ihre Beschreibung zeigt, fur Frau T. mit
starken Emotionen verbunden. Darauf weisen die prosodischen Merkmale wie das

64 InOrganisationen werden die Grenzen durchlassiger und eine Auflésung damit unwahrscheinlicher.
Auflerdem ist zu konstatieren, dass die undurchlédssigen Grenzen, die Voraussetzung fir die Aufl6-
sungsind, die Ubertragung dieser Auflésung auf andere Zusammenhinge unwahrscheinlich macht.

65 Sieheauch Kap.7.2.4.

66 FrauV.T. Z.248-251.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Seufzen, Absetzen und das Zittern ihrer Stimme an dieser Stelle hin. Das, was sie
beschreibt, bezieht sie auf einen »innerlich[en]« Vorgang, der fiir sie offenbar einen
aufnehmenden und vereinigenden Charakter hat (»Taufe«, »(und dann) empfingst Du
das«). Mit »Erlésung« verwendet sie schlieflich fiir die Beschreibung ihres Erlebens
einen Begriff, der auf eine grundlegende und umfassende Transformation einer Per-
son hindeutet. Wovon sie sich in diesem Moment erlést fithlt und inwiefern der Be-
griffvon ihr mit religiésen Vorstellungen einer bestimmten Tradition verbunden wird,
kann an dieser Stelle nicht sicher ermittelt werden. Zufillig erscheint der Gebrauch
religios konnotierter Begriffe, die Wandlung oder sogar Auflosung und Erneuerung
implizieren, jedoch nicht. An einer anderen Stelle gibt Frau T. an, dass sie das Ziel
habe, »frei« zu werden, und dass dafiir weitere Leben notwendig seien.” Werden diese
beiden Schilderungen Frau T.s aufeinander bezogen, lisst sich das Erleben von »biss-
chen Erlésung« als Umschreibung einer Art Vorschau auf ein Leben ohne »Behinde-
rung« interpretieren.*®

Den Ausfithrungen der anthroposophischen Hausmutter Frau B. zufolge ist genau
solch eine Vorschau auf einen Zustand ohne »Behinderung« zu ermdglichen, Inten-
tion der Opferfeier im Kontext der Sozialtherapie, d.h. im Kontext des anthroposophi-
schen Umgangs mit »Behinderung«. Allgemein dient das anthroposophisch-religitse
Ritual der Opferfeier gemif} Frau B. einer Strukturierung, die sowohl im Alltag als
auch dafiir, sich dem Geistigen zuzuwenden, notwendig sei. Dies gelte gleichermafen
fir Menschen mit und ohne »geistige Behinderungx.

Im Interview kommt Frau B. von sich aus darauf zu sprechen, dass sich in der
Opferfeier eine wesenhafte Verwandlung von Menschen, die als »geistig behindert«
gelten, ereigne. Ihre Darstellungen suggerieren, dass sich »Behinderung« bzw. die
Merkmale von »Behinderung« oder die Wirkungen, die diese auf eine betroffene Per-
son habe, im Ritual aufgehoben werden. In Ritualsituationen wird Unfihigkeit durch
Fihigkeit ersetzt; aus einem Nichtkonnen wird ein Kénnen und dies tue den Menschen
gut. Mit dieser Erfahrung von Behinderungsauflosung bzw. individueller Wandlung
wird somit aus ihrer Sicht ein therapeutischer Zweck erfiillt.

Das erste Mal deutet Frau B. eine Verwandlung von »geistig behinderten« Men-
schen an, als sie rituelle Praktiken in der Lebensgemeinschaft beschreibt: Nachdem
sie geschildert hat, dass die religiés-rituellen Praktiken in den letzten Jahren verin-
dert worden und diese Verinderungen in gewisser Weise angemessen seien,* geht
Frau B. darauf ein, dass die Opferfeier stets eine starke Wirkung auf »geistig behin-
derte« Menschen ausiibe:"

67 Vgl.ebd., Z. 464.

68 FrauT. konstatiert nicht nur in Bezug auf sich selbst oder in Bezug auf Menschen, die als »geistig be-
hindert« gelten, eine Transformation in Verbindung mit dem Ritual. Sie geht davon aus, dass diese
auch die Ritualleitenden, also die Handlungshaltenden, betreffe. Diese seien »nicht [..] irgendje-
mandg, »sondern [einer, die/der] auch dazu steht.«—»Das kann nicht jeder machen da muss man ex-
tra [..] eine Prifung ablegen« (Z. 523f. Einfligung der Verfasserin).

69 Soseiz.B.dieKleiderordnung fiir die Teilnehmenden der Opferfeier»nicht mehr [..] so streng«. Insge-
samt sei zu merken, dass »es {=die Religiositit} flacher werden« wiirde (Frau M.B., Z. 121f. Einfligung
der Verfasserin).

70 Die Veranderungen der Gemeinschaftspraktiken scheint Frau B. zwar zu akzeptieren, aber nicht zu
befiirworten. Die Wirkung der Opferfeier auf die »behinderten«Menschen, die in der Lebensgemein-

- am 14.02.2026, 16:5618.

297


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298

Religion und Disability

Frau M.B.: Andererseits merkt man jedes Mal wie das den Leuten (1) gut tut oder was es macht
(3) besonders dieses dass=dass man dann den Einzelnen dann dieses zuspricht, der Christus Geist
wird sein mit Dir [..] dieses einzel- diese einzelne Ansprache zu jedem Einzelnen wenn man das
da ((hauchend))/also das ist/ sagenhaft wenn man dann so wenn man die Leute sonst so kennt so
wie sie so arbeiten und wie so irgendetwas nicht verstehen und was weif ich (atmet hérbar tief
ein)) ((fast fliisternd, hauchend))>wenn sie dann da stehen und</ (2) dem Blick auch standhalten
kdnnen den man dann so schaut also das ist, ein ganz ganz, beeindruckendes Erlebnis™

Ein weiteres Mal deutet Frau B. gegen Ende des Gesprachs an, dass sich »geistig behin-
derte« Menschen wihrend einer religiosen Handlung verdnderten. Dieses Mal steht
diese Schilderung in Verbindung mit »schwerst mehrfach behinderten Schiilern [...]
die im Wachkoma sind«, von denen »man [denkt] die sind gar nicht mehr richtig an-
wesendx.

Frau M.B.: Und dann ha-haben wir ne Kerze angeziindet und ich hab was auf dh so ner Harfe
gespielt dann haben wir ausm Evangelium gelesen dann haben wir Va-Vaterunser gesprochen
((hauchend))/da war eine Stimmung die haben zugehdrt (1) da dachte man ff wie kann das denn
jetzt sein/ (1) ((lasst die Hinde auf die Oberschenkel fallen)) und dann wars, wieder weg’

Frau B. hebt zum einen die »Stimmung, die im Verlauf der Handlung entstanden sei,
sowie den Umstand, dass die »schwerst mehrfach behinderten Schitler(] [...] zugehdrt«
haben, als aufiergewohnliches Ereignis hervor. Dies erreicht sie dadurch, dass sie die
entsprechenden Sequenzen prosodisch betont. Des Weiteren erfolgt die Akzentuie-
rung dadurch, dass Frau B. zuvor beschreibt, dass man (sonst) denke, die »schwerst
mehrfach behinderten Schiiler« seien »gar nicht mehr richtig anwesend« (d.h., dass
sie sonst nicht zuhoéren). Auflerdem stellt sie direktim Anschluss die rhetorische Frage,
»wie kann das denn jetzt sein«, und schlieflich hilt sie fest, dass das Ereignis nach
einer gewissen Zeit »dann [...] wieder weg war(]«.

Eine Wirkung der Opferfeier und anderer religiéser Handlungen besteht gemaf3
den Darstellungen Frau B.s also darin, dass bestimmte Menschen im Kontext des Ri-
tuals Fihigkeiten zeigen, iiber die sie sonst nicht verfiigen. Die Begriffe, die Frau B. in
der Beschreibung verwendet, sowie die prosodischen und parasprachlichen Merkmale
der Sequenzen verweisen nachdriicklich darauf, dass es sich dabei fiir Frau B. jeweils
um ein auflergewohnliches Ereignis handelt und dass sich die Eigenschaften der Be-
treffenden innerhalb und aufierhalb des Rituals ihrer Einschitzung nach grundle-

schaft betreut werden, dient ihr im Verlauf des gesamten Gesprachs immer wieder als Argument
gegen diese Verdnderungen. Vor diesem Hintergrund erscheinen ihre Beschreibungen der Verwand-
lung von»geistig behinderten«Menschen in der Opferfeier nichtals Ergebnis der Intention, diese Ver-
wandlung zu behaupten oder auf sie hinweisen zu wollen. Somit kann davon ausgegangen werden,
dass ihre Schilderungen von Verwandlungen ihrem Erleben oder ihrer Uberzeugung entsprechen.
Dies ist auch dann der Fall, wenn eher Beschreibungen als Erzdhlungen tiber die Verwandlung vor-
liegen.

71 FrauM.B.,Z.129-136.

72 Ebd., Z.896-900.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

gend voneinander unterscheiden.” Die Verwandlung ereignet sich Frau B. zufolge im
Fall der Opferfeier im Moment der Ansprache der einzelnen Teilnehmenden, durch
die Ansprache mit einer bestimmten Formel oder wird in diesem Moment dadurch
erkennbar, dass sie einem Blick standhalten kénnen.

Dass es sich um eine umfassende, wesenhafte Verwandlung der Betreffenden und
nicht nur um eine Verinderung von einzelnen Eigenschaften handele, kommt in einer
anderen Schilderung Frau B.s zum Ausdruck. Sie beschreibt in dieser, dass ihr in der
Opferfeier »auf einmal« ein »ganz andrer Mensch«, dessen Wesen sich grundlegend
von dem in anderen Situationen unterscheide, gegeniiberstehe. Aus dem »behinder-
ten« Menschen wird in ihrer Beschreibung ein vollstindig anderer, nicht-»behinder-
ter« Mensch, der in dieser Situation entsprechend nicht als »Behinderter« zu adres-
sieren ist. »Behinderung« erscheint damit als aufgelost. Auch an dieser Stelle hebt sie
wieder den »Blick« als Erkennungszeichen fir die Verwandlung hervor.

RIM: Kénnen Sie das an was Konkreten festmachen an dem Sie das dann sehen oder ist das
FrauM.B.: Oh das seh ich an dem Blick //ja// also wenn ich dann da stehe und, //ja// und ich kenn
den Menschen sonst //mhm// wie er sonst einem so, begegnet dann ((hauchend, fliisternd))/dann
ist das was ganz anderes/ also dann ((hauchend))/guckt mich da/ n guckt mich en ganz andrer
Mensch an auf einmal /fmhm// und ich kenn den doch wie er so durchs Leben schlurft sonst //ja//
((hauchend))/ganz ernst und, also das ist schon/ das ist schon toll™

Frau B. verweist noch ein weiteres Mal auf den Moment der Ansprache wihrend der
Opferfeier und betont, dass diese eine bestimmte Wirkung habe. Dieses Mal hebt sie
dabei hervor, dass sich individuelle, negativ bewertete Eigenschaften nicht nur ver-
wandeln bzw. auflésen, sondern dass neben dieser Auflosung von »Behinderung« als
individuelles Merkmal auch eine Aufhebung von Unterschieden zwischen den ver-
schiedenen Ritualteilnehmenden eintrete. Neben dem Verschwinden von Eigenschaf-
ten zugunsten des Eintretens einer anderen wird also auch »Behinderung« als Marker
sozialstruktureller Unterschiede aufgeldst.

Frau M.B.: Und dann wird man einzeln angesprochen, so als d:hm (1) wirklich (1) gleichwertiger
Mensch unter Menschen also da ist die Behinderung iiberhaupt da m da stehen ja dann auch
Mit-Mitarbeiter dabei (1) wenns gut ((lachend))/wenns schon ist/ [..] es is schon so gedacht
dass man dh ganz (1) kollegial behindert oder nich behindert dann da steht und das macht ja
macht ja auch was ne dass man merkt also ich bin jetzt hier nicht dh in den schw- dh schwierigen

73 Die prosodischen und parasprachlichen Merkmale dieser Sequenzen, dass Frau B. ihre Lautstirke
variiert, z.T. hauchend spricht, hérbar und tief atmet, im Sprechen mehrfach abbricht und absetzt
(vielleicht weil sie nach passenden Worten sucht), konnen dahingehend interpretiert werden, dass
sie um eine Schilderung ihres Erlebens in konkreten Situationen bemiht ist (auch wenn es sich bei
dieser Stelle formal um eine Beschreibung und nicht um eine Erzahlung handelt). Die Unterschied-
lichkeit der Eigenschaften der Betreffenden im Ritual gegeniiber den Eigenschaften der Betreffen-
den in Alltagssituationen bekraftigt Frau B. auch auf Nachfrage der Interviewerin. Gleichzeitig wird
noch einmal deutlich, dass sie von einem Verschwinden bestimmter, negativ bewerteter Eigenschaf-
ten ausgeht und dass dieses Ereignis auf die religios-rituelle Situation, die eingeiibt sei, beschrankt
ist (Z.141-148).

74 Ebd., Z.965-969.

- am 14.02.2026, 16:5618.

299


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300

Religion und Disability

Umstdnden in denen ich jetzt mein Leben fiihren muss sondern ich bin ganz gleichberechtigt mit
den Mitarbeitern mit den sogenannten Normalen™

Sie zeigt damit auf, dass die Wandlung an die Art und Weise der Adressierung des
Individuums gebunden ist,” und unterstreicht ein weiteres Mal, dass die Wandlung
nicht ohne das Ritual und seine Gestaltung in einer ganz bestimmten Art und Weise
erfolgen kénne.

In dieser Passage weist Frau B. auflerdem explizit darauf hin, dass die Verwand-
lung und damit die Herstellung der Gleichheit zwischen den verschiedenen Gruppen
der »behinderten« Menschen und der nicht-»behinderten« MitarbeiterInnen im Ritual
intendiert sei und einen helfenden, therapeutischen Zweck erfiille. Die Aufgabe (fir
Nicht-»Behinderte«/diejenigen, die in der sozialtherapeutischen Lebensgemeinschaft
arbeiten), sich »um die heilen Anteile [von »behinderten« Menschen] [zu] kiitmmern
und die besonders an[zu]sprechenc, resultiere aus der anthroposophischen Lehre:

Frau M.B.: Deswegen sollenwa uns aber trotzdem um um um die heilen Anteile kiimmern und
die besonders ansprechen und das konn wir ja, durch alles das was ih wir eben schon besprochen
haben sodass er mm die-dieser Mensch ein Stiick seine Behinderung (1) iiberwinden kann oder
damit er eben gut—""

Frau B. wird an dieser Stelle unterbrochen.” Nach der Unterbrechung fihrt sie fort.
Sie stellt nun aber zunichst nicht die Uberwindung von »Behinderung« eines »be-
hinderten« Menschen durch anthroposophische Praxis heraus. Sie beginnt mit der
anthroposophischen Perspektive auf »geistig behinderte« Menschen und die Um-
gangsweise mit diesen, die — auf anthroposophischer Grundlage — den Fokus auf »Be-
hinderung« iiberwinden. Erst anschliefdend daran kommt sie darauf zuriick, dass es
in den anthroposophisch-sozialtherapeutischen Praktiken um die Moglichkeit gehe,
dass »behinderte« Menschen sich selbst als nicht-»behindert« erleben konnten.

Frau M.B.: Ja und die m die Beschdftigung mit mit diesen Themen gibt einem wirklich auch die
Kraft diesen die- den einzelnen Menschen so anzuschauen dass eben nicht seine Be-Behinderung
im Vordergrund steht, und man auch nicht rum- rumerzieht an allen maglichen Dingen um
das Verhalten zu dndern oder was auch immer man gerne einfacher hitte oh sondern dass
man wirklich versucht mm was ist das denn eigentlich fiir ein Mensch wer w-wer wir er denn
geworden wenn er nicht behindert ware [[mhm// [..] wie wie kénnte man ihm behilflich sein ein
bisschen dabei ih zu merken wer er eigentlich ist (1) oder wer e sein konnte™

75 Ebd., Z.160-168. Frau B. fiigt an dieser Stelle wieder Kritik an einigen Verfahrensweisen in der Lebens-
gemeinschaft ein. lhr Argument gegen diese Verfahrensweisen ist die von ihr als notwendig erach-
tete Wirkung des Rituals, die offenbar von der Einhaltung bestimmter Verfahrensweisen abhange.
Frau B. bricht nach »iiberhaupt«ihre Beschreibung ab. Das »da« st der folgenden Sequenz zuzuord-
nen, wenn die Sequenzen wie folgt interpretiert werden: »[A]lso da ist die Behinderung iiberhaupt
{nicht da denn} da m da stehenja dann auch Mit-Mitarbeiter dabei {ganz kollegial}.«

76 »wird man einzeln angesprochen [..] als [..] gleichwertiger Mensch unter Menschen«.

77 FrauM.B,, Z. 409-412.

78 Vgl.ebd., Z. 412-419.

79 Ebd., Z.421-428.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Darauf, dass es sich dabei, den Menschen »behilflich [zu] sein [...] zu merken wer er
eigentlich ist«, um den Zweck der Sozialtherapie handele, kann auch daraus gefolgert
werden, dass Frau B. auf der Wirksambkeit des Rituals insistiert und damit, dass die
Wirkung des Rituals erfahrbar sei, gegen Verinderungen in der Gemeinschaft und
ihrer Praktiken argumentiert.®® Weil die Erkenntnis dariiber, »wer [man] eigentlich
ist«, nur im Ritual moglich werde, lehnt es Frau B. ab, die Rituale weniger streng zu
gestalten. Dann bestiinde nimlich aus ihrer Sicht die Gefahr, dass sie eben diese Auf-
gabe nicht mehr erfiillen. Die Verwandlung und Gleichheit, die (nur) im Ritual erzeugt
werden konnten, sind ihr zufolge also dazu da, dass sich »behinderte« Menschen einen
Moment lang so erleben, wie sie immer wiren, wenn sie nicht, d.h. nie (und damit
auch auflerhalb des Rituals nicht) »behindert« wiren.

Frau M.B.: Bei der Opferfeier erleb ich das schon so dass sie im Grunde alle eine St- in ihrem
Menschsein alle so wie eine Stufe héher (1) gehoben sind [...] ja weil m die haben ja auch dh
teilweise traumatische Dinge erlebt so [..] Misserfolgserlebnisse [..] das [..] spielt da so was von
liberhaupt keine Rolle da steht wirklich jeder in dem Augenblick (1) ja ich wiird fast mal sagen
derersein konnte (2) der (lacht kurz auf)) der Mensch der er eigentlich sein konnte wenn er seine
Behinderung nicht ih mit auf den Weg sbekommen (hitte)< /[/mhm// also das ist (2) fiir mich ein
ganz starkes Erlebnis in in dieser Richtung®

In der Darstellung Frau B.s verwandelt das Ritual die »behinderten« Menschen so,
dass ihre »Behinderung« sich aufzulosen scheint. Das Ritual ermdglicht sozusagen
einen Blick in eine alternative Realitit und unterstiitzt damit sowohl auf der Seite
der Betreuten als auch auf der Seite der Betreuenden die Motivation, auf ein Ideal
— namlich auf einen nicht-»behinderten« Zustand (z.B. im nichsten Leben) — hinzu-
arbeiten. Das Ritual wird dadurch zur (sozial-)therapeutischen Mafinahme.
Auflésung als extremer Endpunkt religios-ritueller Befihigung. Im Opferfei-
erritual ereignet sich gemif} den Darstellungen Frau B.s eine voriibergehende Auf-
16sung »geistiger Behinderung«. Voriibergehend heif’t, dass diese Auflosung an die
spezifische Situation des religiosen Rituals gebunden ist. Sie kann in gleicher Weise
erklirt werden wie die Befihigung durch religiose Rituale: Dadurch, dass Rituale als
Kommunikationsvermeidungskommunikation Anschliisse an Handlungen - und d.h.
auch das Verstehen von mitgeteilten Informationen — vorgeben, erweisen sich zum
einen die Anwesenden als Fihige und zum anderen verlieren unterschiedliche Fihig-
keiten und Adressierungen an Bedeutung. Die Anwesenden werden zu gleich Fihigen.
Behinderung, also die Konstruktion von Unfihigkeit, die sich aus der Inkongruenz
zwischen Erwartungen und Handlungen ergibt und konstatiert wird, ist in diesem
Moment nicht mehr gegeben. Der Einsatz des Konfliktlgsungswissens »Behinderung«
ist nicht mehr nétig, um eine Interaktion fortfithren zu konnen. Sie wird bereits da-
durch ausreichend gesichert, dass die Ritualstruktur ihren Fortgang festlegt. Die
GesprachspartnerInnen driicken das Erleben dieses Effekts der Befihigung und An-
gleichung von Ritualen dadurch aus, dass sie diejenigen, denen sonst eine »geistige
Behinderung« zugeschrieben wird, als verwandelt beschreiben. Es handelt sich bei der

80 Siehe Fn. 69,70,73 und 75 in diesem Kapitel.
81 FrauM.B., Z.268-277.

- am 14.02.2026, 16:5618.

301


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302

Religion und Disability

Auflésung von Disability im Kontext eines religiésen Rituals demnach um einen ext-
remen Endpunkt religios-ritueller Befihigung.

Die voriibergehende Auflésung von Behinderung bzw. »geistiger Behinderung«in
religiésen Ritualen verweist deutlich darauf, dass »geistige Behinderung« eine kon-
textabhingige Zuschreibung ist, die auf einer kommunikativen Krise und dem Ver-
such, diese zu l5sen, beruht. Da im Alltag bestimmte Individuen fir diese Krise ver-
antwortlich gemacht werden, wird, so machen die aufgefithrten Interviewpassagen
deutlich, auch die vollstindige Auflésung der kommunikativen Krise als Auflosung
derjenigen individuellen Eigenschaften gedeutet, die als Ursache »geistiger Behinde-
rung« gelten.

9.3 Transcendence Related Releasing Religion:
transzendenzbezogene Aufhebung von Behinderung

»Behindert« zu sein oder eine »Behinderung« zu haben, heif’t fiir die Gesprichspart-
nerInnen meistens, bestimmte korperliche, kognitive und handlungsbezogene Beein-
trichtigungen zu haben.®? Diese individuellen Beeintrichtigungen werden von ihnen
als prinzipiell dauerhaft angenommen. Dazu kommt bei manchen Befragten eine
Beschreibung von sozialen Einschrinkungen, die auf den individuellen Beeintrichti-
gungen beruhen. Wie im Kapitel 9.2 aufgezeigt, kommt es in einigen Fillen zu Darstel-
lungen einer ausnahmsweisen, situationsgebundenen Auflsung von »Behinderung:
Einmal wird die Anwendung der sozialen Kategorie »Behinderung« fiir einen Moment
ausgesetzt; zwei weitere Male wird eine voriibergehende Verwandlung von Menschen
bzw. von ihren Beeintrichtigungen in Fihigkeiten geschildert. Beide Varianten des
situativen Verschwindens stehen im unmittelbaren Zusammenhang mit religios-ritu-
ellen Gemeinschaftspraktiken.

In einigen Fillen wird deutlich, dass manche Befragte annehmen, dass die Dauer-
haftigkeit von »Behinderung« auf das aktuelle Leben und auf die Maf3stibe menschli-
chen Zusammenlebens beschrinkt ist. Dariiber hinaus, also im Hinblick auf kommen-
de Leben oder in Bezug auf das Verhiltnis zwischen Gott und Menschen - in Bezug
auf Transzendentes also —, wird in diesen Fillen eine Auflésung von »Behinderung«
oder einer Aufhebung der Bedeutung von »Behinderung« bei der Adressierung von
unterschiedlichen Menschen angenommen. Im Gegensatz zur situativen Auflésung
im Zusammenhang mit religiésen Ritualen wird die transzendenzbezogene Aufls-
sung demnach als absolut vorgestellt: Die Auflésung wird als umfinglich und end-
giltig beschrieben. Dabei sind die Vorstellungen iiber eine absolute Auflésung von
»Behinderung« abhingig von religionsspezifischen Konzepten von Transzendentem:
Folglich unterscheiden sich die Vorstellungen der absoluten Auflésung zwischen an-
throposophischen Kontexten auf der einen und evangelischen und katholischen Kon-
texten auf der anderen Seite.

82 Dies giltauch, wenn fiir die Interviewten soziale Umstande (Diskriminierungen, wertende Kategori-
sierungen) einen Teil von »Behinderung«ausmachen und auch, wenn sie positive Deutungen an die-
jenigen Eigenschaften, die als (an sich) einschrankend gedeutet werden, anknipfen. Dies gilt auch
dann, wenn eine Unterscheidung nach dem Schema »Impairment— Disability« vorliegt und die Disa-
bility verurteilt oder in eine Ability, die auf dem Impairment beruht, umgedeutet wird.

- am 14.02.2026, 16:5618.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Um auf die moégliche Bandbreite transzendenzbezogener Vorstellungen in ver-
schiedenen Religionsformen hinweisen zu kénnen, wird in diesem Kapitel zusitzlich
zum Interviewmaterial ausgewihlte christlich-theologische Literatur einbezogen.
Damit kann schlieflich deutlich gemacht werden, welche unterschiedlichen inhalt-
lichen Einflisse Religion bzw. Religionsspezifikationen mit ihren jeweiligen Trans-
zendenzkonzepten auf die Konstruktion von »geistiger Behinderung« haben kénnen.

9.3.1 Anthroposophisch-transzendenzbezogene Vorstellungen

Vorstellungen absoluter Aufhebung von »geistiger Behinderung« im Sinne einer an-
dauernden Verinderung oder eines endgiiltigen Verschwindens individueller Eigen-
schaften finden sich vor allem in Gesprichen, die in anthroposophischen Kontexten
gefithrt wurden. Diese Vorstellungen hingen dort mit der Annahme der wiederhol-
ten Verkorperung des Ichs, der Reinkarnation zusammen. »Behinderung« ist in die-
sem Zusammenhang auf eine bestimmte Inkarnation bzw. auf das aktuelle Leben
beschriankt. Im nichsten Leben erfolge die Befreiung von der »Behinderung«. Ein
Betreuender trifft zudem im Gesprich Aussagen dariiber, wann genau die »Behin-
derung« eines Menschen verschwinde: Im Moment des Sterbens — noch bevor alle an-
deren Eigenschaften eines Menschen vergehen — l6se sich »Behinderung« ihm zufolge
auf. Als soziologische Erklirung dieses Eindrucks kann auch hier wieder auf eine Auf-
hebung der Diskrepanz zwischen Erwartung und Eigenschaften oder Handlungen
verwiesen werden. Endgiiltig und bedingt durch den Tod derjenigen Person, deren
Konstitution als Ursache der Diskrepanz gilt, widersprechen die Eigenschaften und
Handlungen einer Person nicht mehr den Erwartungen.

Befreiung von »Behinderung« im nichsten Leben. Frau T., die als Betreute in
einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft wohnt, beschreibt sich selbst als
»lernbehindert« und »psychisch krank«.® »Behinderungenc, so gibt sie an, resultierten
aus dem vorherigen Leben.® Sie wisse zwar nicht genau, wie sie sein wird, wenn sie
erneut wiedergeboren werde, sie erwarte aber »frei« und nicht »behindert mehr [zu]
sein«. Fir diesen individuellen, befreienden Transformationsprozess sei es ihr zufolge
(unter anderem) notwendig, auf die Zeichen von Christus, der ihr erscheine,® zu ach-
ten und dass sie ihr »Schicksal«, im aktuellen Leben »behindert« zu sein, akzeptiere.

Frau V.T.: Mh (der) {Christus} erscheint mir und gibt mir immer en Zeichen [/mhm// dass ich (da
jetz) a-aufm richtigen Weg bin (2) [..] ((holt tief Luft)) ich habe das Ziel, frei zu werden //mhm//
ich bin frei aber nicht so frei wie ichs (jetz m-)machte das dauert dann noch mehr Leben ich werd
ja wiedergeboren [faha// da glaub ich dran dass man wiedergeboren wird [/mhm// und dass man
schon viele Leben hinter sich hat //mhm// man weif3 es nur nich [/mhm// aber manchmal weif3 ichs
dass ich schon mal gelebt hab //mhm// (4) [..] wenn ich (dann) neu geboren werde werd ich (3) ein
(Menschen-)Fiihrer werden, der die Menschen zur richtigen Religion fiihrt (2) //mhm// (3)%¢

83 FrauV.T,Z.493.

84 Vgl.ebd., Z.567. Vgl. auch Herr D.A., Z.1014-1023, und Frau A.S., Z.126-153.
85 Vgl. Frau VT, Z. 458f.

86 Ebd.,Z.458f, 464-468 und 477f.

- am 14.02.2026, 16:5618.

303


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304

Religion und Disability

Frau V.T.: Ja ich muss zu meinem Schicksal ja sagen un wenn man das kann dann is man schon
ganz schon weit [/mhm// und ich hab bis jetz ja gesagt zu meiner Behinderung //mhm// (7) [...]
{nach der Wiedergeburt} dann (bin ich) dhm (3) weif3 ich nicht was ich dann bin (2) (aber ich)
nicht behindert mehr sein (3) (sondern) Leute die (deren) Be-behinderung (hab) zu helfen //mhm//
(1) andere Menschen helfen die in der Not sind wenn ich jetzt draufSen bin werd ich nicht kdnnen
ich kann nicht alleine leben, man muss ja Lesen Schreiben Rechnen kinn und das kann ich nich (1)
meine Medikamente krieg ich () m-macht die Hausmutter [[mhm// (die darf das nur) machen und
allein konnt ich das nich wenn ich das nich lesen kann [[mhm// (1) da fingts ja schon an und denn,
Miete und das alles s kann ich alles nich®”

Fir ihr kiinftiges, nicht-»behindertes« Leben wiinscht sich Frau T., »andere Menschen
zur richtigen Religion [zu] fithr[en]« sowie anderen, die dann eine »Behinderung«
haben oder in Not sind, zu »helfen«. Sie betont, dass sie dies in ihrem aktuellen Le-
ben nicht konne - so wie sie auch »nicht alleine leben« kénne. Frau T. hebt damit die
grundlegende Unterschiedlichkeit ihrer Konstitution in unterschiedlichen Inkarna-
tionen hervor.

Der Bezug von »Behinderung« auf die Reinkarnation und auf die damit verbun-
dene Aussicht auf eine Befreiung von »Behinderung« im nichsten Leben wird auch
von der anthroposophischen Heilerziehungspflegerin Frau S. geschildert. Dabei er-
scheint die Aussicht auf Befreiung in ihrer Prisentation wie eine Art Copingstrategie:
Zu Beginn des Interviews mochte Frau S. ein Beispiel dafiir geben, dass Religionspi-
dagogik® eine »Methodik« sei, die es ermogliche, tiber »Schicksale« zu sprechen und
Schicksalen »Sinn« zu geben.® In diesem Zusammenhang ldsst Frau S. die Vorstellung,
dass sich von einem zum nichsten Leben eine grundlegende Wandlung von Eigen-
schaftenvollziehen konne, anklingen. Zunichst hilt Frau S. allgemein fest, dass in der
Anthroposophie von Reinkarnation und Karma ausgegangen werde und dass - ganz
ahnlich wie bei Frau T. — das aktuelle Leben als »Schicksalsaufgabe« anzunehmen sei:

Frau A.S.: Man redet eben auch iiber ih Reinkarnation und Karma [..] das is schon so dass wir
sagen jeder Mensch inkarniert sich auch wieder oder die Seele inkarniert sich neu und das was
wir jetz im Leben haben is ne gewisse Schicksalsaufgabe die ich auch erfiillen muss™

AnschlieRend beschreibt Frau S. eine Frau, die durch einen »Impfschaden [...] kérper-
lich eingeschrinkt« und »sehr langsam« gewesen sei. Diese Frau habe immer erzihlt,
dass sie »eigentlich Arztin werden« wollte und gefragt habe, »warum [..] das sein<”
musste. Diese Frage nach der Begriindung der aktuellen Lebensumstinde, die ebenso
gut anders hitten sein kénnen, habe Frau S. ihrer Erzdhlung nach mit dem Verweis

87 Ebd., Z.533ff. und 539-545.
88 Religionspadagogik heifdt gemaf FrauA.S., »dass man Religiositat pflegt und lebt fiir die Menschenc,
die betreut werden, »egal welche Einstellung«sie selber habe (Z. 73f).

89 FrauA.S.,Z.104ff. Mitwem Uber diese Methodik iiber wessen Schicksale gesprochen werde und wes-
sen Schicksal fiir wen dadurch einen Sinn erhalte, macht Frau S. an dieser Stelle nicht explizit. Die fol-
genden Sequenzen suggerieren, dass es um das Schicksal von »behinderten« Menschen und dessen
sinnvolle Deutung durch diese selbst geht.

90 Ebd., Z.127132.

91 Esistnichteindeutig, ob diese Frage die Frau oder Frau S. gestellt hat.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

auf das Schicksal und die Aussicht auf die Moglichkeit einer Umkehrung der Verhilt-
nisse im nichsten Leben beantwortet:

Frau A.S.: Da hab ich gesagt Du vielleicht ist das jetzt einfach Dein Schicksal das Du annehmen
musst und dhm vielleicht ist es im nichsten Leben genau andersrum vielleicht bist Du die
Betreuerin und ich bin der Betreute™

Nach einer weiteren Beispielerzihlung resiimiert Frau S. zum einen, dass mit Bezug
auf die Reinkarnation »vielleicht leichter ein hartes Schicksal« erklirbar werde. Zum
anderen schildert sie, dass durch den Verweis darauf, dass das, was in diesem Leben
nicht realisiert wurde, im nichsten Leben moglich sei, eine positive Haltung gegen-
iiber der aktuellen »Behinderung« entstehen kénne (Coping/Bewiltigung). Dabei
scheint der Copingeffekt durch diesen Verweis auch oder gerade fiir Frau S. selbst zu
gelten und nicht (allein) fiir die Menschen, die als »behindert« beschrieben werden.”

Frau A.S.: Und so erkldrt sich vielleicht leichter ein hartes Schicksal das find ich also schon
daran dass es eben nich endet [/mhm// und Du nur ein Leben Zeit hast ja und dass alles was Du
stindig gemacht hast dh wird Dir dann in der Holle ((ldsst die Hinde auf den Tisch fallen)) 6h
zuriickgegeben sondern Du hast immer wieder die Chance und und jede Aufgabe die Du im Leben
schaffst in Deinem Schicksal wird fiir Dein niichstes Leben is sie geschafft ((ldsst Hinde auf den
Tisch fallen)) //mhm// das is so, so versteh ichs das is so fiir /fmhm// mich ((ldsst Hande auf den
Tisch fallen)) das was ich daraus ziehe und das das find ich schon dass es eben nich so ne Endlichkeit
besitzt sondern dadurch wieder offener wird [/mhm// ja genau (1) //mhm// mhm (4)°*

Mit der Wandlung individueller Eigenschaften von einem zum nichsten Leben geht
des Weiteren sowohl in den Schilderungen Frau T.s als auch in denjenigen Frau S.s
eine wesentliche Verinderung der sozialen Positionierungen (oder Adressierungen)
einher. Die Beziehungen der Personen untereinander verindern sich dieser Vorstel-
lung nach grundlegend: Frau T. hilft und fithrt im nachsten Leben, statt auf Hilfe an-
gewiesen zu sein; Frau S. wird betreut, statt zu betreuen. In einer Aussage Frau T.s
wird die vollstindige Aufhebung der sozialen Beziehungen deutlich, wenn sie kon-
statiert, dass sich diejenigen, die gegenwirtig miteinander zu tun haben, nach ihrer
erneuten Inkarnation einander nicht mehr kennen wiirden:

Frau V.T.: Und komm wieder auf die Erde mit den dh Leuten die wo ich jetz eh war was zu tun
habe aber wir kenn uns dann nich®

In diesen Darstellungen der Transformation durch Reinkarnation spiegelt sich die
emische (mehr oder weniger emisch reflektierte) Primisse wider, dass soziale Adres-
sierungen — d.h. die Art und Weise, wie eine Person in einen sozialen Zusammenhang

92 FrauA.S., Z.137ff.

93 So gehtesin dem zweiten Beispiel, von dem Frau A.S. erzdhlt, auch mehr um die Rechtfertigung des
Verhaltens eines Mannes (gegenlber anderen) als um eine Strategie fiir diesen Mann, seine Konsti-
tution zu akzeptieren (Z.139-146).

94 Ebd., Z.145-153.

95 FrauV.T, Z.469f.

- am 14.02.2026, 16:5618.

305


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306

Religion und Disability

einbezogen wird — an die Eigenschaften von Menschen gebunden sind. Dabei gelten
die Eigenschaften selbst als auch ihre Bewertung als Fihigkeit oder Unfihigkeit nicht
als soziale Zuschreibungen, sondern als objektiv gegeben und karmisch bestimmt.*
Eine bestimmte soziale Ordnung kann damit in der Konsequenz ebenfalls als objektiv
richtig und fixiert sowie als uneingeschrinkt zu akzeptieren erscheinen. Der ehemali-
ge Hausvater einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft und Waldorf-Religions-
lehrer Herr A. weist darauf hin, dass es notwendig sei, unterschiedliche Erfahrungen
zu machen: Jeder Mensch miisse z.B. die Erfahrung machen, wie es sei, als Frau und
als Mann, als Bettler und Konig sowie als Blinder, die/der »ganz und gar auf andere
Menschen angewiesenc sei, zu leben. Er bezieht sich dabei sowohl auf Rudolf Steiner,
den Begriinder der Anthroposophie, als auch auf den Schriftsteller Gotthold Ephraim
Lessing.”

In den hier erérterten Sequenzen deutet die Heilerziehungspflegerin Frau S. ein-
mal einen Zusammenhang zwischen der Auflésung von »Behinderung« und Karma
an. Mit dem Bezug auf Karma wird also sowohl die Entstehung als auch die absolute
Auflosung von »Behinderung« erklirt. Karma erweist sich damit als anthroposophi-
sches Konzept von Transzendenz, da der Bezug auf Karma die Kontingenz dessen,
was als per se (aber nicht notwendigerweise) gegeben erachtet wird, aufhebt. Die an-
throposophisch betreute Frau T. nennt nicht explizit Karma als Ursache der Zuteilung
von Eigenschaften. Sie gibt an, dass sich »Behinderung« aus dem vorangegangenen
Leben ergebe und sie geht — wie auch Frau S. - auf die Moglichkeit ein, dass sich
ihre Konstitution im nichsten Leben wesentlich von ihrer gegenwirtigen Konstitu-
tion unterscheiden werde. Die anderen, nichtaktuellen Leben spiegeln demnach die
Moglichkeiten, die im aktuellen Leben nicht realisiert wurden, jedoch im gegebenen
Zustand apprisentiert sind. So gesehen werden die anderen Leben zu einem anthro-
posophischen Transzendenzkonzept, von dem aus betrachtet die jeweilige Gegenwart
als unvollstindige, weil kontingente Immanenz erscheint, aber in Verbindung mit
Transzendentem eine sinnvolle Einheit bildet.

Auflésung von »geistiger Behinderung« im Moment des Sterbens. In einem aus-
fiuhrlichen Vorgesprach macht der ehemalige Waldorf-Religionslehrer und verrentete
Hausvater einer anthroposophischen Lebensgemeinschaft Herr A. Angaben iiber den
genauen Zeitpunkt, zu dem sich »geistige Behinderung« auflése. Ihm zufolge 6st sich
die »geistige Behinderung« nicht erst mit der Reinkarnation, sondern bereits mit Ein-
tritt des Todes auf. Wenn ein Mensch mit einer »geistigen Behinderung« sterbe, sei
das Erste, was den Korper dieses Menschen verlasse, die »Behinderung«, beschreibt
er. Blicke man in das Gesicht des gerade Verstorbenen, sei erkennbar, dass die »Be-
hinderung« nicht mehr da sei. Andere Bestandteile hingegen losten sich ihm zufolge
erst nach und nach vom Kérper.

Ausgehend von der Behinderungskonzeption als Diskrepanz zwischen Erwartun-
gen und Eigenschaften, lisst sich dieses Erleben aus etischer Sicht wie folgt erkliren:
Der tote Mensch handelt nicht mehr unerwartet; der tote Korper widersetzt sich nicht
(mehr) den Erwartungen. Er kann nicht anders als »angemessen tot sein<. Wie eine
»geistige Behinderung« ist auch eine »korperliche Behinderung« oder eine »Krank-
heit« interaktiv konstituiert. Anders als es moglicherweise bei einer »kérperlichen Be-

96 Siehe auch Kap.8.2.1.
97 Vgl.HerrD.A., Z. 926-930 und 1021ff.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

hinderung« sein konnte, entstehen in der Handlung mit dem toten Kdrper eines zu
seinen Lebzeiten als »geistig behindert« empfundenen Menschen keine Stérungen, die
dem Toten angelastet werden konnten; die Grundlage der Zuschreibung einer »geis-
tigen Behinderung« besteht somit nicht mehr fort, wihrend Geschlecht oder andere
Eigenschaften weiterhin sichtbar erscheinen und zugeschrieben werden kénnen.”® Es
lasst sich also sagen: »Geistige Behinderung« 16st sich deshalb als Erstes auf, weil ihr
die Grundlage, nimlich die unerwartete Handlung, die in Diskrepanz zu bestimmten
Erwartungen steht, entzogen ist.

9.3.2 Katholisch- und protestantisch-transzendenzbezogene Vorstellungen

In den Gesprichen, die in evangelischen und katholischen Kontexten gefithrt wurden,
wird nur wenige Male eine absolute Auflésung von »Behinderung« bzw. von der Be-
deutung von »Behinderung« in der Adressierung von Menschen angedeutet, wenn
diese in Bezug zu Transzendentem gesetzt wird. Das zentrale Transzendenzkonzept
ist in diesen Fillen — anders als in den anthroposophischen Kontexten — Gott.

Aussagen dariiber, was mit der »Behinderung« eines Menschen nach dessen Tod
passiere, liegen in diesen Interviews nicht vor. Um einen kontrastiven Vergleich und
damit eine Bandbreite religioser Vorstellungen ermitteln zu konnen, die die Auswir-
kungen des Todes auf »geistige Behinderung« betreffen, wird an dieser Stelle emische
Literatur als Quelle fiir entsprechende emische Aussagen herangezogen.

Bedeutungslosigkeit von »Behinderung« vor Gott. Der evangelische Pfarrer Herr
R. konstatiert, dass »der Stempel Behinderung« auf menschlichen Maf3stiben beruhe
und »theologisch eigentlich keine Bedeutung hat oder haben kann«.” Dass es Men-
schen mit »Einschrankung[en]« gebe, sei »Ausdruck der Verschiedenheit von Men-
schen«'®® und korperliche oder kognitive Einschrinkungen hitten keinen Effekt da-
rauf, ob oder wie sich Gott den einzelnen Menschen zuwende:

Herr O.R.: Die Zuwendung Gottes zu uns [..] [gilt] allen Menschen ohne Unterschied [...] ob sie
ein oder zwei Beine haben oder dh, wie auch immer [[mhm mhm// und unabhingig von ihren
intellektuellen Fihigkeiten oder, ihven ihver Sehfihigkeit oder so'

In dhnlicher Weise verweisen auch die katholische Marienschwester E. und die evan-
gelisch Betreute Frau M. darauf, dass Gott seine Auflerungen gegeniiber den Men-
schen nicht abhingig von ihren Eigenschaften und Handlungen mache. Schwester E.
betont die absolut bedingungslose Liebe Gottes zu den Menschen:

98 In der Beschreibung oder Erzahlung von Toten sind z.B. Geschlechtszuschreibungen unmittelbar
durch die Namen oder Pronomen er bzw. sie prisent. »Geistige Behinderung« hingegen liefSe sich
erst durch ihre explizite Behauptung oder im Zuge detaillierter Schilderungen von interaktiven Situ-
ationen konstruieren —wie wenn in den Interviews iiber Abwesende gesprochen wird.

99 HerrO.R,Z.802.

100 Ebd., Z.807f.

101 Ebd., Z.833-836.

- am 14.02.2026, 16:5618.

307


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308

Religion und Disability

Sr. E.W.: Ich bin immer von Cott geliebt, immer, egal was ich angestellt hab und auch der der im
Knast sitzt ist auch von Gott geliebt auch wenn er ganz grofien Mist gebaut hat und vielleicht
auch irgendein um die Ecke gebracht hat er ist trotzdem von Gott geliebt'*

Erginzend dazu wird am Beispiel der evangelisch betreuten Frau M. deutlich, dass
die Gleichheit vor Gott auch in der Art und Weise verstanden werden kann, dass das
Jiingste Gericht alle Menschen unabhingig von ihren Eigenschaften betreffen werde.
Zwar wird angenommen, dass fiir den Urteilsspruch die Handlungen der Einzelnen
und ihre Bewertung durch Gott bzw. Christus von Bedeutung seien, jedoch gelte eben
dies ausnahmslos fiir alle und damit auch fiir »geistig behinderte« Menschen.

Frau L.M.: Bei Gott sind alle gleich /[/mhm// egal (1) [/mhm// ob arm reich, pompds Diebe egal
bei Gott sind alle gleich und der guckt und der hat gesagt zu Jesu Jesus hat mal gesagt zu de
Christen ich komme wieder, und ich wer-, die Welt, rvichten /fmhm// (1) [..] und dann wird er die
ganzen Menschen richten (1) vichten heif3t fragen L. was hast Du mit Deinem Leben gemacht [...]
das wird dann deftig [/mhm// denk ich mal wenn Gott oder Jesus wiederkommt und uns richtet,
jeden Einzelnen fragt was habt ihr gemacht was (2) ich hab euch die Welt zu Fiif3en gelegt was
habt ihr mit der Welt gemacht [fmhm// hm (2)'°®

Aus Sicht der hier zitierten GesprichspartnerInnen lief3e sich also sagen: Gott adres-
siert Menschen nicht als »Behinderte« oder Menschen mit »Behinderung« nicht in
spezifischer Weise im Zusammenhang seiner Zuwendung und Gerichtsbarkeit. Die
Bedeutung von »Behinderung« als soziale Kategorie ist in Bezug auf Transzendentes
vollstindig aufgehoben. Dies bedeutet jedoch nicht, dass die Eigenschaften, die Men-
schen als »Behinderung« (Impairment) deuten, sich in diesen Zusammenhingen auf-
16sen oder verwandeln.

Jenseitige Transformation von »Behinderung« und die Bandbreite transzen-
denzbezogener Behinderungsvorstellungen. Anders als die Gespriche in anthropo-
sophischen Kontexten enthalten die Interviews, die in evangelischen und katholischen
Einrichtungen gefithrt wurden, keinerlei Aussagen dariiber, was nach dem Sterben
mit der »Behinderung« eines Menschen passiere. In evangelischen und katholischen
Kontexten wiren in einem solchen Zusammenhang Aussagen itber Zustand und Be-
deutung von »Behinderung« im Leben nach dem Tod, im Himmel, bei der Auferste-
hung o.A. erwartbar.'®* Mit Bezug auf das erhobene Datenmaterial lassen sich daher

102 Sr.EW.,, Z.815ff. Inden Beschreibungen Schwester E.s, die diesem Zitat vorausgehen, gehtesumdie
Liebe Gottes zu»behinderten«Kindern, die nicht davon abhangigsei, dass diese zur Erstkommunion
zugelassen werden. lhr hier zitierter Verweis auf die Liebe Gottes trotz gesellschaftlich nichtakzep-
tierter Handlungen (»Knast, »Mist«, »um die Ecke gebracht«) dient damit der Betonung der Liebe
Gottes zu»behinderten« Menschen bzw. solchen, die keine kirchlich-rituelle Initiation erhalten.

103 Fraul.M.,Z.391-399. Frau M. scheint sich an dieser Stelle auf Rom 2:11 sowie auf Off 20:11-13 zu bezie-
hen. An einer anderen Stelle gliedert Frau M. auch »Behinderung«in eine dhnliche Reihe von Eigen-
schaften miteinund gibtan, dass alle ihre »Schwestern und Briider«seien, weil Cott gesagt habe, er
»liebt jede Hautfarbe« (Z. 423f). Entsprechend kann davon ausgegangen werden, dass Frau M. er-
wartet, dass Gott (iber Menschen mit und ohne »Behinderung«wie iber alle Menschen »nach ihren
Werken«richten wird (Off 20:12).

104 DieserUmstand kannaufdenjeweiligen Gesprachsverlaufund die Interviewfragen zuriickzufiihren
sein. Jedoch fillt auf, dass die Befragten im anthroposophischen Kontext auch von sich aus (ohne

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

iiberhaupt keine Angaben zu evangelisch oder katholisch gefirbten Spekulationen
dariiber, was nach dem Sterben mit einer »Behinderung« passiert, machen. Folglich
kann auf Basis der Interviews auch kein Vergleich der drei hier untersuchten Reli-
gionsspezifikationen hinsichtlich solcher Annahmen angestellt werden.

Ein Vergleich ist aber nétig, um die mogliche Bandbreite transzendenzbezogener
Behinderungsvorstellungen aufzuzeigen. Dies kann mit Blick auf pfingstlich-protes-
tantische TheologInnen wie Nancy Eiesland und Amos Yong und die Rezeption ihrer
Publikationen deutlich gemacht werden: Von ihnen wird, ganz im Gegensatz zu den
erdrterten anthroposophisch geprigten Annahmen, davon ausgegangen, dass die
»Behinderung« eines Menschen nach Tod und Auferstehung zwar eine Transforma-
tion erfahre, prinzipiell aber erhalten bleibe. Eiesland hebt hervor: »Resurrection is
not about the negation or erasure of our disabled bodies in hopes of perfect images,
untouched by physical disability«.!*

Werden die Vorstellungen aus anthroposophischen Kontexten mit der Persistenz
von »Behinderung« bei der Auferstehung von Eiesland kontrastiert, deutet sich eine
Bandbreite religiésen Denkens an, die in Bezug auf das Verhiltnis von »Behinderung«
und Transzendentem maglich ist. Es geht an dieser Stelle darum, diese Bandbreite
aufzuzeigen — nicht aber darum, zu behaupten, dass pfingstliche Vorstellungen luthe-
risch-evangelische oder rémisch-katholische Sichtweisen reprisentieren kénnten. Im
Gegenteil: Die Diskussion emischer Literatur hat vielmehr gezeigt, dass z.B. Eurich
in dezidierter Abgrenzung zu Eiesland von einer Uberwindung von »Behinderung«
im Eschaton ausgeht.”®® Insofern dhneln sich die Annahmen dariiber, was nach dem
Sterben mit der »Behinderung« eines Menschen passiere, in anthroposophischen und
smainstream-christlichen« Kontexten — auch wenn Transzendentes unterschiedlich
konzipiert ist: In beiden Kontexten lassen sich also Annahmen tuber eine absolute Auf-
16sung von »geistiger Behinderung« im Sterben oder nach dem Tod feststellen.

Eiesland und Yong hingegen kommen im Rahmen ihrer Theologien zu einem ande-
ren Schluss: Yong geht davon aus, dass die Erlésung der Menschen nach dem Tod mit
einer Transformation der Einzelnen einhergehe, die zwar binire Gegensitzlichkei-
ten der Geschlechter sowie »Behinderung« und Nicht-»Behinderung« iiberwinde; die
gleichzeitig aber auch eine Kontinuitit zum gegenwirtigen Leben zulasse. Diese Kon-
tinuitit sei fir die Erhaltung der Identitit eines Menschen von Bedeutung: Die Men-
schen miissten auch als Erloste sich selbst und durch andere (wieder-)erkannt werden
konnen.'”” Erlosung bedeute daher nicht Auflésung von »Behinderungs, sondern eine

Einfluss der Interviewerin) auf Vorgéange nach dem Tod zu sprechen kommen — die Befragten in
evangelischen und katholischen Kontexten jedoch nicht. Moglicherweise gehen Gesprachspart-
nerlnnen in den evangelischen und katholischen Kontexten starker davon aus, dass es sozial nicht
erwiinschtist, ber Vorstellungen, die ein Leben nach dem Tod und die Auferstehung betreffen, zu
sprechen. Anthroposophinnen befinden sich in Deutschland ohnehin in einer Art AuRenseiterposi-
tion und haben daher eventuell weniger entsprechende Bedenken. Sie kritisieren gerade den Um-
gang mit Religion/Religiositat in der Gesellschaft (vgl. z.B. Frau A.S., Z. 317-324).

105 Eiesland 1994, S.107.

106 Dazuvgl.auchYong2007,S. 267, undJoss-Dubach 2014, S. 282.

107 In dhnlicher Weise geht auch Eiesland von einer Fortfithrung des diesseitigen Lebens im Jenseits
aus. Die evangelische Theologin und Pfarrerin Anne Krauf$ (2014, S. 210) nimmt kritisch Bezug auf
diese Vorstellung Eieslands und hélt sie fir unzutreffend. Sie hebt vielmehr die absolute Anders-
artigkeit des Jenseits hervor. In den Interviews konstatiert die katholische Marienschwester E. ein

- am 14.02.2026, 16:5618.

309


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310

Religion und Disability

Anerkennung der »zentralen Rolle [von »behinderten« Menschen] sowohl in der Ge-
meinschaft der Heiligen als auch innerhalb der géttlichen Ordnung der Dinge.«'* Die
Transformation bedeute zwar eine Erneuerung des Korpers und eine Befreiung von
Einschrinkungen, die durch die »Behinderung« verursacht worden seien; die Zeichen
der Erfahrung von »Behinderung« im Alltag wiirden die Betreffenden aber weiterhin
tragen:

To say that people with disabilities will no longer be disabled in heaven threatens the
continuity between their present identities and that of their resurrected bodies. [..]
[1If people with Down Syndrome are resurrected without it, in what sense can we say
that it is they who are resurrected and embraced by their loved ones? [..] | suggest, [..]
disability will be transformed even if its particular scars and marks will be redeemed,
not eliminated. [..] [Tlhe body itself finds its rest in the unending process of being
transformed by the story of God in ways that overturn the binary dichotomies not
only of male/female but also of disabled/nondisabled. [..] [Rledemtion of the human
body retains some continuity with the present life even amid its transformation. [..]
| further speculate that people with intellectual or developmental disabilities, such
as, those with Down Syndrome or triplicate chromosome 21 will also retain their
phenotypical features in their resurrection bodies. There will be sufficient continuity
to ensure recognizability as well as self-identity. Thus, the redemption of those with
Down Syndrome, for example, would consist not in some magical fix of the twenty-first
chromosome but in the recognition of their central roles both in the communion of
saints and in the divine scheme of things.'*®

In Yongs Theologie der Behinderung treten drei Aspekte als wesentlich hervor:
(1) »Behinderung« wird von Yong als wesentlicher Bestandteil des Menschen und sei-
ner Identitit verstanden. Als ebenso wesentlich gelten die Alltagserfahrungen, die mit
»Behinderung« verbunden sind. (2) Des Weiteren kommt die Ansicht, dass die Identi-
tit der Einzelnen und ihre sozialen Beziehungen im Leben vor und nach dem Tod bzw.
vor und nach Erlésung und Auferstehung erhalten bleiben miissen, zum Ausdruck.
In der Konsequenz wird der Fortbestand von »Behinderung« tiber Tod, Erlosung
und Auferstehung hinaus als notwendig erachtet und ihre Auflésung abgelehnt. Das
Verschwinden der »Behinderung« eines Menschen wiirde seine Wiedererkennung
und die Fortfithrung seiner sozialen Beziehungen verunmdoglichen. (3) Gleichwohl er-
scheint eine gewisse Transformation weiterhin notwendig, weil zum einen von einer
Andersartigkeit des jenseitigen, ewigen Lebens im Vergleich zum diesseitigen Leben
ausgegangen wird; zum anderen, weil »Behinderung« mit Einschrinkung, Leid o.A.
gleichgesetzt wird, die Vorstellungen von Einschrinkungen, Leid usw. im jenseitigen,
ewigen Leben aber als unangemessen erscheinen.

Wiedersehen und damit ein Wiedererkennen und Fortbestehen sozialer Beziehungen (nach dem
Tod oder nach der Auferstehung): »[W]ie is es im Himmel [...] wann kommt der Herr wieder, da hab
ich gesagt er kommt wieder aber wann das weif$ ich auch nich und we:rde ich meine Eltern wieder
sehen (1) sag Duwirst Deine Eltern aufjeden Fall wiedersehen diese VerheiRung haben wir« (Z. 402-
405).

108 Yong2007,S.282 (Ubersetzung und Einfiigung der Verfasserin).

109 Ebd., S.269f. und 281f.

- am 14.02.2026, 16:5618.



https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kapitel 9 — Releasing Religion: religiose Aufhebung von Behinderung

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Es zeigen sich grundlegende Unterschie-
de zwischen anthroposophischen und - in diesem Fall - pfingstlich-protestantischen
Auffassungen von der Konstitution des Menschen und den Geschehnissen nach Tod
und Auferstehung bzw. nach der Wiederverkorperung. Die unterschiedlichen religio-
sen Vorstellungen fithren zu grundlegend unterschiedlichen Uberlegungen dariiber,
was mit der »Behinderung« eines Menschen nach dessen Tod passiere, und wirken
damit auf unterschiedliche Weise auf die Konstruktion von »geistiger Behinderung«
und die mit ihr verbundene soziale und gemeinschaftliche Stellung im Alltag zuriick.

- am 14.02.2026, 16:5618.

3


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 18:56:18.


https://doi.org/10.14361/9783839456217-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

