
215

gemeinsamen être chair zwischen Welt und mir ist le désir als ursprüng-
liche Öffnung von mir, von ma chair gegenüber anderen und la chair du 
monde zu verstehen. Die Kinder werden also vollends von der Affektivi-
tät eingenommen, mitgerissen. Dass das Soziale (auch im unkonkreten 
Sinne einer allgemeinen Koexistenz) die Kraft dazu hat, in einem affek-
tiven Sinne mitzureißen, das haben bereits die Beschreibungen der Ko-
existenz gezeigt. Die Koexistenz mit anderen (und auch mit dinglichen 
anderen) fordert, zieht an, durchströmt die Individuen, die ihr gegenüber 
offen sind (PdW 197).

Entgegen dem Bedürfnis (besoin) ist le désir nicht auf ein Fehlen 
(manque, absence) zurückzuführen, sondern es greift über alle vitalen 
Notwendigkeiten hinaus (Barbaras 2006: 136).

[O]n entend par désir […] non pas un manque circonscrit auquel ré-
pond un objet défini mais un manque qui est creusé par ce qui le comble 
et qui éprouve toute satisfaction comme la négation de ce qui le com-
blerait vraiment, alors le vivre du vivant n’est autre que l’acte du désir. 
(Barbaras 2006: 147–48)245

Le désir ist ursprünglich eine Öffnung gegenüber einer Alterität (wie 
Barbaras (2006: 136) mit Bezug auf Husserl meint) oder für Merleau-
Ponty schlicht eine Öffnung de ma chair gegenüber la chair.

Auch die Wahrnehmung versteht Merleau-Ponty als eine Öffnung ge-
genüber der Welt. So liegt in der Wahrnehmung (als Öffnung gegen-
über der Welt) bereits ein Moment der Affizierung (Sebbah 2009: 185). 
Merleau-Ponty selbst beschreibt die Beziehung von Affektivem und 
Wahrnehmung in seinen späten Schriften auch folgendermaßen: Die 
Wahrnehmung »esquisse ce que le désir accomplit« (S(Préf) 24; sie-
he Saint Aubert 2013: 124).246 »Le désir, qui se joue dans l’être et pas 
seulement dans l’avoir (contrairement à l’envie), qui est plus structurel 
qu’énergétique (contrairement à la pulsion), est endurance de l’indétermi-
nation et appétit de la nouveauté.« (Saint Aubert 2016: 135; Hervorhe-
bung i.O.)247 Le désir bleibt dabei aber nicht Öffnung und ein Ertragen 

passiven Seite zuordnet (etwa désir und Angst) (Saint Aubert 2018: 103). Zi-
tat: »[…] der die Verbindung [zwischen Körper und Welt; A.S.] herstellt, in-
dem er eine Dynamik oder Affektivität von innen nach außen oder von außen 
nach innen trägt und überträgt« (eigene Übersetzung; Hervorhebung A.S.).

245	»Wir verstehen unter désir nicht einen klar umrissenen Mangel, dem ein be-
stimmtes Objekt entspricht, sondern einen Mangel, der durch das, was ihn 
erfüllt, ausgehöhlt wird und der jede Befriedigung als Negation dessen, was 
ihn wirklich erfüllen würde, erfährt, dann ist das Leben des Lebenden nichts 
anderes als der Akt des désir.« (eigene Übersetzung)

246	»[S]kizziert, was das Verlangen ausführt« (Z(VW) 22).
247	 »Le désir, das sich im Sein und nicht nur im Haben abspielt (im Gegensatz 

zum Neid), das eher strukturell als dynamisch ist (im Gegensatz zum Trieb), 

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216

äußerer Kräfte, sondern das Affektive beteiligt sich am wahrnehmen-
den Befragen der Welt (ebd. 135). Insofern kommt dem Affektiven nach 
Merleau-Ponty auch eine gewisse epistemische Funktion zu. Im Falle 
Schneider und der Ungeteiltheit von Kindern mit ihrer sozialen Umge-
bung zeigt sich eine gewisse Parallele zwischen der Fähigkeit zum Af-
fektiven und der Fähigkeit zum Virtuellen (entgegen dem Konkreten): 
Beides, das Virtuelle und das Affektive, erfordert es, dass die unmittel-
bare konkret-greifbare Situation verlassen wird, so dass fingieren, ima-
ginieren, der Übertritt in eine andere Schicht oder das Zusammenspiel 
verschiedener Schichten von Welt möglich werden. Sowohl die Lösung 
aus konkreten Situationen als auch die Lösung aus über-affektiven Si-
tuationen ist eine spezifische Fähigkeit, die, so kann man Merleau-Ponty 
lesen, körperliche und soziale Voraussetzungen hat. Im Falle Schneiders 
ist diese Bedingung körperlich eingeschränkt, in anderen Fällen (wie dem 
von Merleau-Ponty beschriebenen Fall eines Mädchens mit Aphonie) 
sind diese primär sozialer Natur (PdW 192).

Affekte, Affizierung, le désir, Emotionen sind mit Merleau-Ponty als 
relationale Phänomene zu begreifen. Sie sind ein Spiel der Systeme – 
dem System Welt und dem Körperschema beziehungsweise den Kör-
perschemata. Insofern besteht eine gewisse Nähe zu gegenwärtigen af-
fect studies.248 Diese Nähe verwundert nicht, besteht doch eine gewisse 
Auseinandersetzung mit dem Werk Merleau-Pontys bei manchen der Af-
fekttheoretiker:innen (allen voran bei Sara Ahmed (siehe Ahmed 2006)). 
Affekte gehen also nicht nur vom Menschen in der Welt aus, sondern 
sie entstehen aus dem gemeinsamen, teils ungeteilten und ineinander 
verstrickten Sein von Menschen untereinander (Koexistenz, intercorpo-
réité, promiscuité) und Welt. Auch wenn das Affektive eine gewisse Be-
reitschaft des Menschen erfordert (siehe Extremfall Schneider), ist es we-
sentlich (auch) eine Art der Anrufung durch die Welt, ein Moment der 
Anziehung, das allerdings nicht einseitig ist, sondern wie ein Magnet von 
beiden Seiten her wirkt (eine Seite des Magneten stärker festsitzend als 
die andere Seite, zieht die zweite Seite an). Die Relationiertheit, die das 
affektive Leben bedingt, zeigt sich besonders deutlich in Merleau-Pontys 
Verständnis von Emotionen. Darauf wird unten (siehe Kapitel 3.5) nä-
her eingegangen.

ist Aushalten der Unbestimmtheit und Appetit auf das Neue.« (eigene Über-
setzung)

248	Ahmed spricht von Beziehungen der »towardness« oder »awayness« (Ah-
med [2004] 2014: 8), Gregg und Seigworth davon, dass Affekte in einer Art 
der »in-between-ness«, der Fähigkeit zu handeln und behandelt zu wer-
den (to be acted upon) (Gregg/Seigworth 2010: 1), entstehen; Massumi be-
schreibt Affekt ebenfalls als unmittelbar relationales Phänomen (Massumi 
2015: 205).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


217

2.6.2 Fragilität, Verletzbarkeit, Vulnerabilität

Fragilität, Verletzbarkeit und Vulnerabilität sind komplexe Momente des 
menschlichen Seins. In der gegenwärtigen Forschung wird (dies wurde 
oben bereits erwähnt; siehe Kapitel 2.6) in der Regel davon ausgegan-
gen und gezeigt, dass Verletzbarkeit nicht ›lediglich‹ Merkmal mancher 
Menschen oder Gruppen, sondern aller ist.249 Diese allgemeine Qualität 
von Vulnerabilität – also der Umstand, dass sie zunächst allen Menschen 
in ihrer Beschaffenheit als körperliche Wesen eigen ist – ist in Merleau-
Pontys Philosophie unweigerlich angelegt. So ist es dem Menschen we-
sentlich, ein sensibles (und damit verletzbares) Wesen zu sein, eine »sub-
jectivité invulnérable« jenseits von Sein und Zeit, wie sie »die Reflexion« 
(im Sinne der klassischen Lehre) konstruiere weist er zurück (PP IV). 
Die Verletzbarkeit als etwas dem Menschen Wesentliches zu beschrei-
ben, meint jedoch nicht, dass alle Menschen und in allen Situationen im 
gleichen Maße in ihrer Vulnerabilität berührbar sind. Zudem kann argu-
mentiert werden, dass es gewisse Vulnerabilitäten gibt, die (zumindest in 
gewissen historischen Zeiten) nur bestimmten Personengruppen zukom-
men. Im Folgenden wird versucht, die grundlegende menschliche Fragi-
lität, Verletzbarkeit und Vulnerabilität in Bezug auf die vorliegende Fra-
gestellung mithilfe der Philosophie Merleau-Pontys zu rekonstruieren. 
Angestrebt wird also keine generelle Theorie der Verletzbarkeit, sondern 
eine begrenzte Annäherung, die ihre allgemeine Wirkung in Begegnun-
gen auf Distanz verstehen lässt. Vor dem Hintergrund dieser Betrach-
tung einer bestimmten abstrakten Konstellation und ihrer Wirkung auf 
eine allgemeine Berührbarkeit in der menschlichen Verletzbarkeit, wer-
den Betrachtungen spezifischer Vulnerabilitäten von konkreten sozialen 
Gruppen oder von Menschen in spezifischen sozialen Verhältnissen und 
Beziehungen gezielt unterlassen. Diese Betrachtungen sind auf Basis die-
ser Theorie, also in ihrer konkreten Anwendung, möglich.

Der Forschungsstand zu dieser Fragilität, Verletzbarkeit und Vulnera-
bilität ist komplex (siehe bspw. Nungesser/Schirgi 2024a, 2024b). Ge-
genwärtig werden Fragilität, Vulnerabilität und Verletzbarkeit in unter-
schiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen untersucht, allen voran in 
Philosophie, Soziologie, Geographie und den Gender Studies. Dabei wer-
den unterschiedliche Perspektiven (normative, deskriptive, anthropolo-
gische, epistemologische, ontologische, ethische etc.) eingenommen. In 
der gegenwärtigen soziologischen und philosophischen Forschung wird 
eine Vielzahl von Fragen, die mit diesen Phänomenen einhergehen, ver-
handelt, so etwa die Frage, wer oder was verletzbar (fragil, vulnerabel) 

249	Dieser Zugang zum Phänomen der Verletzbarkeit ist nicht gänzlich neu, viel-
mehr ging auch Heinrich Popitz schon von einer allgemeinen Verletzbarkeit 
beziehungsweise ›Verletzungsoffenheit‹ aus (Popitz [1986] 2004).

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

ist und sein kann (Individuen, Gruppen, Systeme; Menschen, Tiere, Um-
welten). Ebenso wesentlich ist die Frage, wie Menschen verletzbar (fragil, 
vulnerabel) sind (körperlich, sozial, ökonomisch etc.). Oftmals werden 
bestimmte Verletzbarkeitsphänomene (Phänomene der Fragilität, Vulne-
rabilität) untersucht, die sowohl spezifische Verbindungen mit sozialen 
Problemen herstellen (bspw. Care) als auch Vulnerabilitäten spezifischer 
Gruppen (indigene Völker, Personen mit gewissen Vorerkrankungen, Per-
sonen in gewissen biographischen Lebenslagen oder Einwohner:innen 
bestimmter Regionen) hervorstreichen. Darin zeigt sich, wie oben bereits 
erwähnt (siehe Kapitel 2.6), der bislang ungelöste Konflikt einer allge-
meinen (anthropologischen) Konzeption von Verletzbarkeit (Vulnerabili-
tät, Fragilität) und von gruppenspezifischen Verletzbarkeiten. Fragen der 
Vulnerabilität leiten oft zu ethischen Problemstellungen über.

Schon die Frage der Similarität oder der synonymen Verwendbarkeit 
der Begriffe der Fragilität, Verletzbarkeit sowie Vulnerabilität und eini-
ger weiterer (wie Endlichkeit und Verletzungsoffenheit) ist umstritten. 
Im Folgenden werden die Begriffe der Verletzbarkeit und der Vulnera-
bilität synonym verwendet, jener der Fragilität wird zur Beschreibung 
einer anderen Perspektive verwendet, wie im nächsten Absatz näher ex-
pliziert wird.

Trotz der disziplinären (und weiteren) Vielfältigkeit sind theoretische 
Bezugsrahmen oftmals ähnlich. Gegenwärtige Ansätze zur Vulnerabilität 
berufen sich mitunter auch auf die Philosophie Merleau-Pontys (bspw. 
Staudigl 2015; Grüny 2003; Gilson 2014; Boublil 2018b; Liberati/Naga-
taki 2019), dessen Philosophie häufig gemeinsam mit dem Werk von Em-
manuel Lévinas rezipiert wird. Ebenso wie die Vulnerabilitätsforschung 
allgemein steht auch diese spezifische Rezeption Merleau-Pontys hier 
eher noch am Anfang. Ziel des vorliegenden Kapitels und insgesamt der 
hier entwickelten Theorie ist es nicht, die Phänomene der Verletzbarkeit, 
Vulnerabilität und Fragilität in all ihren Facetten theoretisch zu erfas-
sen oder eine umfangreiche vulnerabilitätstheoretische Lesart Merleau-
Pontys vorzulegen. Vielmehr soll, aufbauend auf die bislang präsentierte 
Lesart von Merleau-Pontys Philosophie, ein Verständnis von Fragilität, 
Verletzbarkeit und Vulnerabilität entwickelt werden, das dazu geeignet 
ist, auf ihre Bedeutung in unterschiedlichen Formen von Begegnungen 
einzugehen.

Die grundlegende (nicht nur) menschliche Fragilität und Verletzbar-
keit ist für das Verstehen von menschlichen Begegnungen (in Face-to-
Face-Situationen und auf Distanz) entscheidend. Wie einleitend beschrie-
ben, versteht Goffman Face-to-Face-Situationen als jene Situationen, in 
denen sich Menschen physisch nahe sind und in denen sie (aufgrund der 
Nähe) einander wechselseitig wahrnehmen können sowie sich wechsel-
seitig ausgesetzt sind. Dieses Ausgesetzt-Sein bedeutet auch ein Ausge-
setzt-Sein in der Fragilität, Verletzbarkeit und Vulnerabilität. Auch wenn 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


219

aus soziologischer und philosophischer Perspektive konkrete Verletzun-
gen und Verletzungserfahrungen ebenfalls von Interesse sein können, 
stehen im Folgenden die grundlegende Fragilität, Verletzbarkeit und 
Vulnerabilität und deren mögliche Wirkung in unterschiedlichen Begeg-
nungssituationen im Vordergrund. Die folgende Untersuchung interes-
siert sich so primär für die allgemeine, alle Menschen betreffende Fra-
gilität, Verletzbarkeit und Vulnerabilität, nicht für die Frage nach den 
spezifischen Ausprägungen in verschiedenen Gruppen.

Merleau-Ponty beschäftigte sich zwar mit Phänomenen, die als Teil 
der Fragilität und Verletzbarkeit bezeichnet werden können, entwickel-
te jedoch selbst keine explizite Theorie der Fragilität und Vulnerabili-
tät. Den Begriff der Fragilität verwendet er vereinzelt (bspw. PP 504; 
PbPassiv 319, S(HoAdv) 305, hier »corps fragile«), jenen der Krankheit 
und des Kranken häufiger (vor allem in seiner Rezeption von Studien der 
frühen Gestaltpsychologie). In diesem Kontext spricht Merleau-Ponty 
auch davon, dass der Körper der Krankheit zugänglich sei (er »est acces-
sible à la maladie« (PdW 177, PP 172)), m.a.W. davon, dass der Körper 
durch die Krankheit berührbar ist. Den Begriff der Vulnerabilität ver-
wendet er in seinen Vorbereitungen auf seine Vorträge in Mexiko (MEX 
291–292). Vulnerabilität meint für ihn ein Moment der passiven Seite 
des menschlichen Seins, das uns in einem keinesfalls nur negativen Sin-
ne für andere und anderes berührbar sein lässt und das auch die Mög-
lichkeit wirklich für die:den Andere:n sein zu können mit bedingt. Die 
folgende Fassung der Fragilität und Verletzbarkeit beruht also auf einer 
spezifischen Lesart von Merleau-Pontys Philosophie, einer Lesart, die auf 
das bis dato Gesagte aufbaut und es konsequent und im Sinne des hier 
zu betrachtenden Phänomens (der Begegnung auf Distanz) weiterführt.

Die sensibles – Körper und Welt – sowie deren Beziehung begreift 
Merleau-Ponty als Systeme (von Äquivalenzen, als Nähe-Distanz-Rela-
tionen, Relationen von Kräften und als zentrifugal, als sinnhafte Struk-
tur von Elementen und Abständen). Dieses Verständnis des Zusammen-
spieles ineinandergreifender Systeme wird durch Merleau-Pontys späte 
Begrifflichkeit von la chair vertieft, jedoch nicht in ihrem Wesen verän-
dert. Diese Systeme lassen sich mit Merleau-Ponty als grundlegend fra-
gil verstehen. Sie sind veränderbare (und sich verändernde, teils situa-
tive) Systeme von Äquivalenzen, die aufgebrochen werden können, die 
aufbrechen. Fragilität ist daher keinesfalls nur negativ zu lesen oder im 
Sinne einer Verletzung zu verstehen. Vielmehr ist die Fragilität essenzi-
ell für das Wesen und Erleben vieler Dinge (Merleau-Ponty beschreibt 
beispielsweise, dass wir Glas als wesentlich fragil wahrnehmen (PP 265, 
368)), sie ist die Basis für Veränderung, in einem gewissen Sinne auch 
für das Lernen, die Interaktion mit anderen Systemen und das Übergrei-
fen von Systemen auf- und ineinander. Die Fragilität steht für die fun-
damentale Brüchigkeit des (eigenen und anderen) Seins (Depraz 2021: 

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220

249). Als in sich fragile Systeme sind diese den Wirkungen anderer und 
anderem gegenüber vulnerabel. Diese Verletzbarkeit ist in der Fragilität 
und – in einem weiteren Sinne – in der Sensibilität der Systeme, der Sen-
sibilität von la chair angelegt. Dies zeigt sich etwa in der folgenden Be-
schreibung des Körpers:

Malgré la diversité de ses parties, qui le rend fragile et vulnérable, le 
corps est capable de se rassembler en un geste qui domine pour un temps 
leur dispersion et impose son monogramme à tout ce qu’il fait. C’est de 
la même manière que, par-delà les distances de l’espace et du temps, on 
peut parler d’une unité du style humain qui rassemble les gestes de tous 
les peintres en une seule tentative, leurs productions en une seule his-
toire cumulative, en un seul art. L’unité de la culture … (S(LIVS) 86)250

Der Körper ist also grundlegend fragil und vulnerabel. Dies ist jedoch 
kein grundsätzlich beklagenswerter Zustand, vielmehr kann sich das 
System Körper in seinem Ausdruck sammeln, sowohl im unmittelbaren 
Sinne einer Geste als auch über Distanz hinweg in seinem Stil und in ei-
nem allgemeineren Stil, der über ihn als einzelnes Individuum hinaus-
reicht. Das zeigt sich noch einmal in aller Deutlichkeit in la chair und 
seiner Beschaffenheit als Relation von Innen und Außen, in einer tiefen 
Beziehung der sensibles, die man als angreifbar und schützend beschrei-
ben kann. La chair ist

à la fois vulnérable à l’intrusion et ce qui nous en protège, proche tout 
en restant en partie inaccessible, ce qui s’expose et ce qui se cache, se 
donne et se retient, dans une épaisseur jouant à la fois sur le registre de 
la profondeur à explorer, de la substance à dévorer, et sur celui de la li-
mite qui oppose une résistance. (Saint Aubert 2018: 103)251

Die Verletzbarkeit ist also ein Moment der Relation der sensibles, ein 
Moment von la chair, der durch ihre fundamentale Offenheit und den 

250	»Trotz der Verschiedenartigkeit seiner Teile, die ihn gebrechlich [bzw. fra-
gil; A.S.] und verwundbar [bzw. vulnerabel; A.S.] machen, ist der Leib [bzw. 
Körper; A.S.] fähig, sich in einer Geste zu sammeln, die die Zerstörung sei-
ner Teile für einen Augenblick zügelt; allem, was er tut, prägt er so sein 
Monogramm ein. Auf dieselbe Weise kann man, über die Entfernungen des 
Raumes und der Zeit hinweg, von einer Einheit des menschlichen Stiles spre-
chen, die die Gesten aller Maler zu einem einzigen Versuch vereinigt und ihre 
Produkte in einer einzigen kumulativen Geschichte, einer einzigen Kunst, 
zusammenfaßt.« (AuG(IS) 153)

251	»[Z]ugleich vulnerabel gegenüber dem Eindringen und dem, was uns davor 
schützt, nah und doch teilweise unzugänglich, dem, was sich zeigt und dem, 
was sich verbirgt, was sich gibt und was sich zurückzieht, in einer Stärke/
Dicke, die gleichzeitig das Register der zu erforschenden Tiefe, der zu ver-
schlingenden Substanz und jenem der Grenze, die Widerstand leistet, spielt.« 
(eigene Übersetzung)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


221

relationalen Charakter bedingt ist. Auch wenn Merleau-Ponty Relatio-
nen selten als konfliktreiche Beziehung beschreibt, schließt das gemein-
same Sein als la chair die Möglichkeit von Gewalt und Konflikt nicht 
aus (Saint Aubert 2013: 199).

Dies lässt sich anhand von drei Beispielen zeigen:
(1) Merleau-Ponty beschreibt einige einschneidende Angriffe auf die 

Fragilität des Körpers beziehungsweise des Körperschemas. Besonders 
eindrücklich und ausführlich beschreibt er das Phänomen des Phantom-
glieds, ein Phänomen, das zugleich ein Angriff auf die Fragilität des (phy-
sischen) Körpers ist und auf seine sensomotorischen Fähigkeiten sowie 
Praktiken wirkt.

Auch wenn Merleau-Ponty Ähnlichkeiten zwischen dem Phantomglied 
als physischen Verlust eines Gliedes und Phänomenen, die ein ähnliches 
Verhalten und Empfinden ohne ›realen‹ Verlust einer Gliedmaße zeigen, 
hervorstreicht, so macht er doch deutlich, dass das Phänomen des Phan-
tomgliedes auch, und sehr wesentlich, eine physisch-körperliche Verände-
rung darstellt. Das System Körper wird in seiner Fragilität getroffen, nicht 
zerstört (es lebt weiter), es wird jedoch zur Veränderung (zur Neuintegra-
tion) gezwungen. Wesentlicher ist für Merleau-Ponty jedoch die Verände-
rung auf Seiten der Sensomotorik. Ein System von Praktiken, das sich der 
Körper in einem langwierigen Prozess und im Zusammenspiel mit allgemei-
nen Praktiken (wie man etwas macht) entwickelt hat, wird aufgebrochen. 
Der habituelle Körper wird durch den aktuellen Körper (der aufgrund sei-
ner körperlichen Veränderungen nicht mehr zu denselben Praktiken fähig 
ist) erschüttert. Die erforderliche Neuintegration des Körperschemas pas-
siert in einem Zusammenspiel von verändertem Körper, der sich in seinen 
Fähigkeiten entdeckt, und den Praktiken die er einst beherrschte, die er 
nun im Spiel mit der Welt und möglichen vorgelebten Praktiken adaptiert.

Analog zu dieser Veränderung ließen sich auch Entwicklungen verste-
hen, die positiver konnotiert sind. Auch wenn Merleau-Ponty die kind-
liche Entwicklung nicht direkt im Sinne dieses Zusammenspiels von ei-
nem veränderten aktuellen Körper und dem Körperschema beschreibt, 
kann Entwicklung mithilfe dieser beiden Momente von Körper verstan-
den werden. So erleben Kinder ihren Körper zunächst oftmals als einen, 
der zu einem gewissen kollektiven Verhalten – zu dem, was man kann – 
noch nicht fähig ist. Im Zuge der Entwicklung werden verschiedene mo-
torische Fähigkeiten entwickelt, die es Kindern ermöglichen, ihren Kör-
per auf eine gewisse allgemein habituelle Weise in der Welt zu engagieren 
(mit einer Schere zu schneiden, auf ein Gerüst zu klettern, Schuhbänder 
zu binden, Fahrrad zu fahren etc.). Diese Veränderung des aktuellen Kör-
pers (der gerade noch unfähig war, ein bestimmtes Verhalten zu zeigen, 
ist nun ein aktueller Körper, der zu diesem Verhalten fähig ist) wird für 
einen Moment lang als Abweichung zu einem früheren Zustand und als 
Erwerb einer kollektiven Fähigkeit erlebt – »Ich bin schon groß, ich kann 

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222

jetzt schon x.« Ist diese Praxis eingeübt und ›kann‹ sie der Körper beina-
he ›von selbst‹, also beinahe unbewusst und routiniert, dann wird diese 
Einheit des eigenen habituellen Verhaltens und des kollektiven habitu-
ellen Verhaltens zu einem normalen Zustand, der erst bei Abweichung 
oder anderen Formen der Erschütterung wieder aufgebrochen wird und 
ins Bewusstsein tritt. Ähnlich kann auch die Entwicklung von bestimm-
ten Fähigkeiten bei Erwachsenen beschrieben werden (bspw. das Erler-
nen einer neuen Sportart, des Bedienens einer bestimmten Maschine, des 
Ausführens gewisser Arbeitsabläufe).

Der Fall des Phantomgliedes zeigt, dass der Körper selbst als auch ›phy-
sisches Ding‹ fragil und verletzbar oder – besser – verwundbar ist. Diese 
körperliche Verwundbarkeit steht jedoch nicht für sich, vielmehr ist sie 
unmittelbar mit jener der Sensomotorik verbunden. Dies zeigt nicht nur 
die Beschreibung des Phantomgliedes, sondern beispielsweise auch der 
Fall Schneider, der für Merleau-Ponty und die Gestaltpsycholog:innen 
aufgrund seiner Veränderungen in Verhalten und Wahrnehmung von In-
teresse ist; diese Veränderungen gehen jedoch auf eine tiefgreifende phy-
sische Verwundung (eine Hinterhauptsverletzung) zurück. Zu diesem Zu-
sammenspiel von Physischem und Sensomotorik meint Merleau-Ponty:

Mais la conscience découvre d’autre part, en particulier dans la maladie, 
une résistance du corps propre. Puisqu’une blessure aux yeux suffit à 
supprimer la vision, c’est donc que nous voyons à travers le corps. Puis-
qu’une maladie suffit à modifier le monde phénoménal, c’est donc que le 
corps fait écran entre nous et les choses. (SC 204)252

Dieses Zusammenspiel und die Bedeutung des körperlichen Fähig-Seins 
könne nur verstanden werden, wenn man den Körper nicht im Sinne des 
objektiven Körpers begreife (SC 204). Eine Verletzung führt nicht zum 
»Verlust gewisser sinnlicher Qualitäten oder bestimmter Sinnesdaten«, 
sondern zu einer »dédifférenciation de la fonction« (PP 88)253.

Bislang wurde gezeigt, dass eine Veränderung (oder Verletzung) des 
physischen Körpers eine Veränderung der Sensomotorik mit sich brin-
gen kann. Dem ist hinzuzufügen, dass diese Veränderung der Sensomo-
torik selbst eine Form der Verletzung sein kann, denn sowohl die eben 
erwähnte ›Entdifferenzierung‹ als auch die Abweichung zu den allgemei-
nen Fähigkeiten von Körpern stellen ein Aufbrechen des Systems Körper 
im Zusammenspiel der sensibles dar.

252	»Doch das Bewußtsein entdeckt andererseits, zumal in der Krankheit, einen 
Widerstand seitens des eigenen Leibes [bzw. Körpers; A.S.]. Eine Augenver-
letzung genügt, um das Sehen auszuschalten, wie [sic.; wir] sehen also mit-
tels des Leibes [bzw. des Körpers, A.S.]. Eine Krankheit genügt, um die phä-
nomenale Welt zu modifizieren, der Leib [bzw. der Körper; A.S.] bildet also 
einen Schirm zwischen uns und den Dingen.« (SdV 219)

253	»Entdifferenzierung der betreffenden Funktion« (PdW 97).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


223

(2) Die Fragilität des Körperschemas auf der Ebene der Sensomotorik 
beschreibt Merleau-Ponty vor allem im Kontext der nachhaltigen Ver-
letzung oder Verwundung des physischen Körpers. Wie im letzten Ab-
schnitt gezeigt, lässt sich eine ähnliche Fragilität auch in anderen Be-
reichen finden, die teils weniger allumfassend sind. Dennoch ist die bis 
dato beschriebene Fragilität eine, die oftmals eher implizit mitgegeben 
scheint, als dass sie sich aktiv zeigt. Anders ist dies im Falle des Körper-
schemas als situative Einheit, vor allem des Körperschemas als erwei-
tertes System. Dies lässt sich anhand von Merleau-Pontys oben bereits 
erwähntem Beispiel des gewohnheitsmäßigen Hantierens mit einem Blin-
denstock zeigen. Körperteile und Blindenstock bilden ein System, eine 
situative Einheit im Sinne des Körperschemas als sensomotorische Ein-
heit. Merleau-Ponty zeigt damit, dass blinde Personen mit dem Stock 
und nicht den Stock wahrnehmen. Diese erweiterte Einheit erscheint je-
doch besonders fragil. Der Blindenstock mag sich in der müden Hand 
auf einmal schwer anfühlen, er mag der Hand entgleiten und so in bei-
den Fällen selbst Gegenstand der Aufmerksamkeit werden, nicht län-
ger etwas (oder nicht länger nur etwas) mir Angehörendes sein. Ähnlich 
könnte man auch etwa das Tragen der Kleidung beschreiben. In vie-
len Situationen verschmilzt die Kleidung mit dem System Körper, bildet 
mit ihm gemeinsam ein System (MSME 129). Mit dieser Kleidung (und 
dem Körper) nimmt das gesamte System die Welt wahr, beispielsweise 
als wohlig temperiert oder brütend heiß. Auch dieses Beispiel zeigt die 
ausgeprägte Fragilität des gemeinsamen erweiterten Systems, etwa wenn 
sich nicht mehr (nur) die Welt brütend heiß anfühlt, sondern dies (auch) 
für die Kleidung gilt, die beginnt aufsässig zu werden, nicht mehr etwas 
ist, mit dem ich zur Welt bin, sondern etwas, auf das hin ich reagieren 
muss, das beginnt, ein Gegenstand an mir, außerhalb von mir und mei-
nes Körperschemas zu sein.254 Auch wenn Merleau-Ponty die Erweite-

254	In dieser Beschreibung des erweiterten Körperschemas als fragil trifft sich 
das hier mit Merleau-Ponty entwickelte Verständnis des Zusammenspiels 
von Dingen und Körpern auf einer empirischen Ebene mit jenen von Gugut-
zer (Gugutzer 2015a), wenn sich dieses auch im Hinblick auf die Beschrei-
bung der Natur dieser Relation unterscheidet. Während Merleau-Ponty die-
se enge Relation von Dingen und Körpern als Beziehung der Inkorporation 
durch Habitualität basierend auf dem gemeinsamen être sensible/être chair 
und dadurch des Entstehens eines gemeinsamen sensomotorischen Systems 
beschreibt, geht Gugutzer von einer leiblich-affektiven Interaktion aus. Mit 
Schmitz spricht auch Gugutzer in der Folge von einer ›Einverleibung‹ der 
Dinge und – im Falle der solidarischen, nicht antagonistischen Beziehung 
der Interaktionspartner:innen – von einer ›Verschmelzung‹ oder einem ›Eins-
sein‹ sowie von einem ad hoc gebildeten ›übergreifenden Leib‹ (Gugutzer 
2015a: 113). Während Merleau-Pontys Ausgangspunkt also das Gemeinsa-
me (im ontologischen Sinne von la chair und im habituellen, gemeinsamen 

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224

rung des Körperschemas auf Dinge zumeist sehr harmonisch beschreibt, 
ist dieses Zusammenspiel also nicht notwendigerweise unproblematisch 
und andauernd. Diese Brüchigkeit des gemeinsamen Systems bringt es 
mit sich, dass das Ding selbst, das in der Einheit als solches unthematisch 
bleibt (der Mensch nimmt mit dem Stock wahr, ohne dabei den Stock als 
Stock wahrzunehmen), im nächsten Moment zum Thema werden kann. 
Dieses ›Zum-Thema-Werden‹ kann analog zu dem Zusammenspiel von 
(variabler) Figur und Hintergrund in der Wahrnehmung und zu dem Ex-
plorieren von verschiedenen Perspektiven eines Dings verstanden wer-
den. Zu einem Zeitpunkt kann das Ding nur aus einer Perspektive gese-
hen werden, kann nur ein Ding als Figur vor dem Hintergrund gesehen 
werden. Ebenso kann im Moment der Wahrnehmung einer Bodenun-
ebenheit nur diese Bodenunebenheit Figur sein, ist mir diese Perspektive 
gegeben, ist der Stock selbst dabei anwesend, er steht jedoch im Hinter-
grund. Im nächsten Moment kann man sich in der Wahrnehmung dem 
Stock selbst zuwenden (oder von ihm dazu aufgefordert werden, sich 
ihm zuzuwenden).

Das Körperschema als situative Einheit ist jedoch nicht nur in der Er-
weiterung fragil. Auf ganz ähnliche Weise, wie sich der Blindenstock in 
der Hand auf einmal schwer anfühlen mag, mag sich auch die Hand 
schwer anfühlen. So kann sie durch ihr Gewicht, durch einen Schmerz, 
durch ihren Widerwillen, integraler Teil des Systems zu sein (wenn sie 
etwas nicht kann, in einer sich schließenden Metro-Tür zurückzublei-
ben droht etc.), plötzlich außerhalb des Systems oder an seiner Gren-
ze stehen.

Nicht zuletzt ist auch das erweiterte Körperschema im Sinne der inter-
corporéité als fragil zu beschreiben (P(RAE) 208; siehe Kapitel 2.2.2.2.4, 
Kapitel 2.4.5).

(3) Die Welten und somit auch die bislang hauptsächlich beschriebe-
ne sensible Welt können als fragile Systeme rekonstruiert werden, auch 
wenn die Fragilität des monde sensible in Merleau-Pontys Philosophie 
unterthematisiert bleibt. Eine Fragilität des monde sensible, die Merleau-
Ponty zwar nicht als solche bezeichnet, die sich in seiner Philosophie je-
doch deutlich abzeichnet, ist die Fragilität des monde sensible gegenüber 
dem monde culturel. »De même que la nature pénètre jusqu’au centre de 
ma vie personnelle et s’entrelace avec elle, de même les comportements 
descendent dans la nature et s’y déposent sous la forme d’un monde 

Praktizieren) ist, geht Gugutzer von einer situativen, spontanen Vereinigung 
(die ebenfalls auf Habitualität beruht) aus. Das gemeinsame der beiden An-
sätze ist, dass (Gugutzer explizit, Merleau-Ponty in der hier entwickelten 
Lesart) beide auf einer Aushandlung zwischen Ding und Körper beruhen, 
die harmonisch oder überraschend und erschütternd, solidarisch oder ant-
agonistisch sein kann. 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


225

culturel.« (PP 399; Hervorhebung A.S.)255 Das Haus, das gebaut wird, 
der Fahrradweg, der angelegt wird, selbst die Spuren im Sand wur-
den durch ein menschliches Tun geformt. Dem monde sensible werden 
Elemente abgerungen, sie werden neu zusammengestellt, umgeformt, 
gezeichnet. Das System Welt verändert sich; manche dieser Veränderun-
gen stehen an der Grenze zwischen den Schichten der Welt (siehe dazu 
Kapitel 3). Auf ähnliche Art und Weise ist der monde culturel gegenü-
ber dem monde sensible fragil. Gewaltsam, kraftvoll und plötzlich oder 
sanft und schleichend finden manche Elemente des monde culturel ihren 
Weg (zurück) in die Natur. Der Sturm reißt die Holzhütte mit, verleibt 
sie Erde und Meer ein, er lässt das Element Holz wieder in der Na-
turwelt aufgehen, er lässt das Holz bald nicht mehr als Teile einer Hütte 
erscheinen, sondern schlicht als eines der Teile des monde sensible, als 
Holz. Ebenso kann die Hütte im Laufe der Jahre langsam in sich zu-
sammensinken. Der sanfte Wind, der Landregen, die Sonne, allesamt 
arbeiten sie sich an ihrem Holz ab, bis die Hütte langsam beginnt, ihre 
kulturelle Form zu verlieren, zunächst zur baufälligen Hütte, dann zur 
zerfallenen Hütte, später zu einem einst geformt Gewesenen wird, bevor 
letztlich nur noch Erde fortbeseht, die ihre einstige Zugehörigkeit zum 
monde culturel und die Präsenz einer:eines anonymen Anderen nicht 
mehr erahnen lässt (in Anlehnung an PP 400).

Bislang wurde relativ undifferenziert vom monde sensible und von ei-
nem Moment des Natürlichen gesprochen. Auch an dieser Stelle soll der 
Differenzierung von Welt, Natur, la chair und Sein nicht näher nachge-
gangen werden. Es ist jedoch zu betonen, dass Merleau-Ponty diese ex-
plizit nicht gleichsetzt und dass er sie in ihrer Differenz als wechselsei-
tig vulnerabel beschreibt. »La dramaturgie merleau-pontienne de la vie 
perceptive est ainsi celle d’une chair s’appuyant sur l’être qui porte le 
monde et nous porte ensemble avec lui.« (Saint Aubert 2021: 228)256 Auf 
ähnliche Weise, wie der monde sensible soeben als fragil gegenüber dem 
monde culturel beschrieben wurde, ließe sich die Verletzbarkeit der Na-
tur gegenüber dem Sein rekonstruieren (Boublil 2018a: 100). Letztlich 
ist jedoch auch das Sein in sich fragil und gegenüber uns selbst verletzbar 
(Saint Aubert 2021: 28), es ist zugleich stark und fragil oder verletzlich 
(Saint Aubert 2008: 29).

Wie die Beispiele bereits andeuten, ist die Fragilität kein Phänomen, 
das einem isolierten System inhärent ist. Fragilität ist zudem nicht auf 

255	»So wie die Natur mein personales Leben bis in sein Zentrum durchdringt 
und mit ihm sich verflicht, so steigen meine Verhaltungen in die Natur wie-
der herab und schlagen in ihr sich nieder in Gestalt einer Kulturwelt.« 
(PdW 398; Hervorhebungen A.S.)

256	»Die merleau-pontysche Dramaturgie des wahrnehmenden Lebens ist so 
eine von einem chair, dass sich auf ein Sein stützt, das die Welt trägt und 
uns gemeinsam mit diesem trägt.« (eigene Übersetzung)

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

Endlichkeit zu reduzieren (wie dies etwa in Barbaras 2018 der Fall ist). 
Wesentlich für Veränderung und Zusammenbruch ist die Relation mit 
anderen Systemen. Dies ergibt sich nicht zuletzt dadurch, dass Systeme 
(im Sinne von la chair) immer schon Systeme von dedans et dehors in 
Relation mit anderen Momenten von la chair sind, die ebenfalls eine Be-
ziehung von innen und außen sind. Die Fragilität, die in der bisherigen 
Darstellung im Vordergrund stand, ist kein gänzlich anderes Phänomen 
als die Verletzbarkeit und Vulnerabilität. Vielmehr ist mit Verletzbarkeit 
und Vulnerabilität (diese beiden Begriffe werden im Folgenden synonym 
verwendet) im Wesentlichen eine andere Perspektive auf das Phänomen 
der Fragilität gemeint (ob der Ausnahmefall einer Fragilität ohne Verletz-
barkeit möglich ist, bleibt kritisch zu diskutieren257). Die Fragilität ist als 
Eigenschaft des Systems zu verstehen, das Verletzung zulässt. Fragilität 
ist dem nahe, was Popitz als ›Verletzungsoffenheit‹ (Popitz [1986] 2004: 
24) bezeichnet, auch wenn er diese nicht im Sinne von Systemen denkt.258 
Als Verletzbarkeit wird im Folgenden jene Perspektive verstanden, die 
das System von seinem außen her oder in Relation mit anderen Syste-
men betrachtet. Insofern sind die sensibles verletzbar, weil sie als Systeme 
nicht in sich geschlossen sind, nicht unabhängig von anderen Systemen 
sind, sondern mit diesen ebenfalls in einer relationalen Systembeziehung 
stehen und durch diese verändert, angegriffen werden können. Verletz-
bar sind sie zugleich aber nur, weil sie als Systeme selbst fragil sind.

Verletzbarkeit drückt aus, dass ein (verletzender) Über- oder Ein-
griff durch ein anderes System möglich ist. Die Hand der:des Ande-
ren, die meine Hand berührt (wie im Kontext der ›Doppelberührung‹ 
mehrfach beschrieben), kann diese Hand gewaltsam drücken, ihre Haut 
aufkratzen, sie kraftvoll an sich und mit sich ziehen. Diese Möglich-
keit ist in der allgemeinen gemeinsamen Sensibilität von Welt und Kör-
per(n), der Fragilität der Systeme angelegt, allerdings nicht im Sinne einer 

257	So könnte man etwa beschreiben, dass Systeme durch ihre (innere) Fragili-
tät auch in sich selbst ein- oder aufbrechen können. Ob es sich dabei wirk-
lich um den Sonderfall eines Einbruchs seines fragilen Systems ohne relati-
onale Momente handelt, bleibt fraglich und letztlich davon abhängig, wie 
niederschwellig man die Relationalität ansetzt (also ob beispielsweise Zeit 
ein relationales Moment ist).

258	Popitz entwickelt den Begriff der ›Verletzungsoffenheit‹ in einem machttheo-
retischen Sinne. Er entwickelt die ›Verletzungsoffenheit‹ als Gegenstück zur 
(Aktions-)Macht und im Sinne von Stärke/Schwäche, im Sinne von einem be-
wussten oder gezielten Einwirken auf die:den anderen. Im Folgenden soll das 
ähnliche Konzept Merleau-Pontys als neutrale Möglichkeit durch andere/ande-
res in der Verletzbarkeit berührt zu werden, auch wenn dieses andere die mög-
liche resultierende Verletzung nicht beabsichtigt oder nicht beabsichtigen kann 
(wie die Person dauerhaft/temporär nicht zu dieser Entscheidung fähig ist, weil 
das Berührende nicht-organische Materie ist etc.) rekonstruiert werden.

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227

Notwendigkeit bestimmt. Eine Berührung ist nicht notwendigerweise 
(und zumeist nicht) eine Verletzung, sondern eine Berührung, die das 
fragile System destabilisiert, es mit einem anderen verfließen – sich stär-
ker integrieren – lässt. Darin ist das Potential der Verletzung angelegt – 
ein Potential, das durch soziale Strukturen verstärkt oder eingeschränkt 
werden kann und das im folgenden Unterkapitel in Bezug auf seine mög-
lichen Grenzen auf die Distanz hin befragt werden soll.

Schon dem einfachen Zusammenspiel der sensibles, der Wahrneh-
mung, ist ein Moment der Fragilität und Verletzbarkeit inhärent. Wie 
oben gezeigt wurde, ist die Wahrnehmung für Merleau-Ponty kein ein-
seitiger Akt einer wahrnehmenden Akteurin, eines wahrnehmenden Ak-
teurs gegenüber einer passiven Welt, sondern ein Zusammenspiel zwei-
er Aktiv-Passiva und ein Moment eines gemeinsamen Seins als la chair. 
Merleau-Ponty spricht davon, dass mich das Ding berührt (la chose me 
touche) oder in mein Leben eindringt (la nature pénètre jusqu’au centre 
de ma vie personelle). Darin zeigt sich, dass nicht nur das Ding durch 
mich angreifbar ist, sondern auch ich es ihm gegenüber bin und in wei-
terer Folge auch, dass nicht nur das Ding mir gegenüber vulnerabel ist, 
sondern auch ich es ihm gegenüber bin. Zugleich ist Wahrnehmung nicht 
nur ein ›Haben‹ (tenir) auf Distanz, sondern auch als »pénétration à dis-
tance« zu verstehen (Natu3 281).

Zunächst gilt es, ein spezifisches Moment des Übergreifens der Sys-
teme ineinander auf Fragilität und Verletzbarkeit hin zu befragen: das 
Körperschema als interkorporelle Einheit. Dieses System lässt sich in 
seiner Fragilität gegenüber seiner inneren Dynamik und der Relation 
zu anderen rekonstruieren. Diese Fragilitäten und Verletzbarkeiten las-
sen sich besonders eindrucksvoll anhand von Merleau-Pontys Beschrei-
bungen der Sexualität in Phénoménologie de la perception zeigen, auch 
wenn Merleau-Ponty dort nicht explizit den Begriff der Interkorporali-
tät gebraucht (sondern diesen erst einige Jahre nach Publikation von 
Phénoménologie de la perception einführt). Merleau-Ponty beschreibt 
das drame sexuel (PP 194, »sexuelle Drama« (PdW 199)) als ein exis-
tentielles Drama. Zeigt sich der Mensch nackt, so in einer Mischung aus 
Scheu und der Absicht zu faszinieren. »Il lui semble que le regard étran-
ger qui parcourt son corps le dérobe à lui-même ou qu’au contraire l’ex-
position de son corps va lui livrer autrui sans défense, et c’est alors au-
trui qui sera réduit à l’esclavage.« (PP 194)259 Merleau-Ponty beschreibt 
dies als ein Wechselspiel, in dem eine:r für die:den Andere:n Objekt wer-
den kann, von der:dem Anderen als Objekt gesehen werden kann, aller-

259	»Der seinen Körper abtastende fremde Blick scheint ihm ihn sich selbst zu 
entziehen, oder aber er meint im Gegenteil, die Exhibition seines Leibes wer-
de ihm den anderen Menschen widerstandslos ausliefern, so dass es der An-
dere sein wird, der ihm zum Sklaven verfällt.« (PdW 199)

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

dings nie zur Gänze. Die vollständige Beherrschung der:des Anderen, 
vollständig ›Herr‹ gegenüber der:dem Sklavin:Sklaven zu sein, bedeutet, 
dass die Dialektik, das gemeinsame Wechselspiel aus teilweiser Beherr-
schung und teilweisem Beherrscht-Werden aufbricht und die:der Andere 
nicht mehr das ist, vom dem ich anerkannt werden will, das ich faszinie-
ren will (PP 194, PdW 199). Der internen Dialektik dieses gemeinsamen 
interkorporellen Systems ist eine Fragilität eingeschrieben, die ihr we-
sentlich ist. Ohne diese Brüchigkeit könnte das existentielle Zusammen-
spiel aus Faszination und Scheu (und Scham) nicht bestehen, ohne diese 
würde die Dialektik nicht einsetzen. Zugleich besteht eine Verletzbar-
keit dieses fragilen Systems gegenüber dem Außen. »On en dirait autant 
du désir sexuel: s’il s’accommode mal de la présence d’un tiers témoin, 
s’il éprouve comme une marque d’hostilité une attitude trop naturelle 
ou des propos trop détachés de la part de l’être désiré, s’il est trop li-
bre d’esprit, échappent à la fascination.« (PP 195)260 Die:der Zeug:in ist 
nicht ein neutrales Drittes oder ein neutrales Außen, sondern ein Außen, 
welches das fragile interkorporelle System verletzend berühren, aufbre-
chen kann. Das Beispiel zeigt zudem, dass das interne Zusammenspiel 
im System nicht harmonisch im Sinne von ›auf einer Ebene stehend‹ 
verlaufen muss. Auch wenn in Merleau-Pontys Beispiel die Rollen von 
Sklavin:Sklave und ›Herr‹ zunächst und grundsätzlich nicht festgelegt, 
sondern diese dauerhaft fluide sind, so ist eine längerfristige Festset-
zung, die keine dauerhafte Objektivierung meint, denkbar. Insofern las-
sen sich auch gänzlich andere – gewaltsame – Kontexte im Sinne von 
Merleau-Pontys Beschreibung der Dialektik und Interkorporalität lesen. 
Das ›funktionierende‹ Zusammenspiel der Körper(-schemata) oder das 
Aufbrechen dieses unproblematischen Zusammenspiels, ist nicht davon 
abhängig, ob dieses harmonisch – im Sinne von ›positiv‹-erfreulich oder 
›gewaltsam‹ verläuft. Vielmehr kann auch eine gewaltvolle Situation in 
diesem Sinne verstanden werden. Entscheidend sind lediglich das Auf-
rechterhalten der wechselseitigen Aktivität-Passivität, ein gewisses situ-
atives Engagement und ein gewisses Ausmaß an ›Intimität‹.

Auch wenn mit Merleau-Ponty Verletzbarkeit nur im Zusammenspiel 
von Systemen verstehbar ist, ist sie nicht in einem engen Sinne eine Ver-
letzbarkeit gegenüber der:dem Anderen. Die Verletzbarkeit ist im Sinne 
Merleau-Pontys zwar aus der Eingebundenheit des Menschen in monde 
sensible und monde culturel und aus der Perspektive des gemeinsamen 

260	»Das gleiche gilt von der sexuellen Begierde: wenn sie die Gegenwart [ei-
ner:; A.S.]eines Dritten als [Zeugin:; A.S.]Zeugen schwer erträgt, wenn sie 
ein allzu natürliches Verhalten oder allzu gleichmutige Worte des begehrten 
Wesens als Zeichen einer Feindseligkeit empfindet, so weil sie faszinieren 
will, der beobachtende Dritte oder das in seinem Geiste allzu freie begehrte 
Wesen aber sich dieser Faszination entziehen.« (PdW 200)

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


229

chair zu verstehen, die Verletzbarkeit ist jedoch nicht in einem engen Sin-
ne von der:dem Anderen ausgehend zu verstehen. Manche Formen der 
Verletzbarkeit sind in einem engeren Sinne ›sozial‹ (etwa die soeben be-
schriebene Verletzbarkeit in der dialektischen Relation mit anderen). An-
dere Formen der Verletzbarkeit sind in einem komplexeren Sinne ›sozial‹ 
– so etwa beruht die Handlungsfähigkeit/Fähigkeit zu praktizieren selbst 
auf sozialen Prozessen. Eine Verletzung ist hier also im Prozess der Ent-
wicklung dieser Fähigkeit möglich und – auf einer ganz anderen Ebene 
– im alltäglichen Praktizieren oder im Praktizieren-Können selbst. Ande-
re Formen der Verletzbarkeit und vor allem ihre fundamentalste Form – 
die Fähigkeit tödlich verletzt zu werden – ist nicht inhärent sozial. Ins-
besondere auf dieser fundamentalen Ebene ist es zunächst gleichgültig, 
ob die Berührung des Menschen in seiner Verletzbarkeit durch Dinge, 
Tiere oder Menschen stattfindet.
Eine auf diese Art und Weise gefasste Verletzbarkeit ist nicht mit einer 
Verletzung oder Verletzungserfahrung zu verwechseln. Dennoch handelt 
es sich bei der Verletzbarkeit nicht ›lediglich‹ um eine Bestimmtheit des 
menschlichen Körpers und anderer ›Dinge‹, die fernab der Erfahrung 
liegt. Wie letztlich die oben genannten Beispiele bereits nahelegen, kön-
nen Fragilität, Verletzbarkeit und Vulnerabilität unmittelbar erlebt wer-
den (so etwa im Fall des Phantomgliedes, das den Umbruch der Struk-
tur der Praktiken spürbar macht). Wie die Fragilität und Verletzbarkeit 
selbst, so kann auch, und dies kann hier nur angedeutet werden, auch 
Verletzung erlebt werden. Das Erleben scheint – aus der hier vorgeschla-
genen Perspektive, also im Sinne einer Berührung des Menschen in sei-
ner Verletzbarkeit (als fragiles System gegenüber anderen oder anderem) 
– jedoch nicht das notwendige Kriterium für das Vorliegen einer Verlet-
zung zu sein. Diese Beschreibung soll jedoch nicht vergessen machen, 
dass Verletzbarkeit in ihrem Wesen eng mit der Möglichkeit zu leiden 
verbunden ist. Merleau-Ponty stellt in Le visible et l’invisible zur genau-
eren Bestimmung des Körpers folgende Frage: »Oui ou non, avons-nous 
un corps, c’est-à-dire non pas un objet de pensée permanent, mais une 
chair qui souffre quand elle est blessée, des mains qui touchent?« (VI 
180)261 Dieses Zitat zeigt, wie eng die Fähigkeit zu empfinden mit der 
Fähigkeit verletzt zu werden und zu leiden, verbunden ist.

Fragilität und Verletzbarkeit anderer und des eigenen Körper(-schema)s 
kann erlebt werden. Was die Fragilität von Dingen angeht, fasst Merleau-
Ponty diese Wahrnehmung in aller Deutlichkeit, wenn er die Wahrnehmung 
von Glas beschreibt. Das Erleben der eigenen Verletzbarkeit zeigt sich in 
unterschiedlichen (empirischen) Kontexten. Andrea Pabst zeigt in einem 

261	»Ja oder nein: haben wir einen Leib [bzw. Körper; A.S.], und das heißt, nicht 
ein permanentes Denkobjekt, sondern ein chair, das leidet, wenn es verlet-
zend [sic.; verletzt; A.S.] wird, und das Hände hat, die berühren?« (SuU 180)

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230

Beitrag, in dem sie primär die fehlende Betrachtung des Körpers in so-
ziologischer Forschung zu sozialen Bewegungen und Protest thematisiert 
(auch dann, wenn sich die soziale Bewegung auf ein zutiefst körperli-
ches Thema, wie etwa Abtreibungen, bezieht), auf, dass Protestierende 
sich in ihrer körperlichen Vulnerabilität aussetzen (Pabst 2011: 192). 
Die Teilnahme an Straßenprotesten bedeutet auch eine Änderung der 
Selbstwahrnehmung, vor allem ein Erkennen der eigenen Vulnerabili-
tät (ebd. 199).

But what is striking when researching the meaning of the body within 
street protests is the vulnerability of the body. Even though the vulnera-
bility of the body is a universal phenomenon, it becomes particularly ob-
vious in street protests that are genuinely an elementary commitment of 
the body. I would argue that this reflexivity of activists is not only a re
flection on the vulnerability of the body but it is entailed in their practi-
ces and thus rather a ›thinking through the body‹. (Pabst 2011: 198–99)

Pabst zufolge geht diese veränderte Selbstwahrnehmung zumeist aus er-
lebter Gewalt hervor (Pabst 2011: 199). Verletzbarkeitserfahrung ist in 
diesem Kontext also keine unmittelbare Erfahrung der Verletzbarkeit, 
sondern sie geht aus der Erfahrung einer Verletzung hervor (die Erfah-
rung von Verletzung führt zu einer »Sensibilisierung für die eigene Ver-
letzlichkeit« und zu einer entsprechenden »Reflexion der eigenen Ver-
letzlichkeit«) (Pabst 2014: 213). Erfahrungen von Verletzungen können 
teilweise zu einer Desensibilisierung hinsichtlich der eigenen Verletzbar-
keit beitragen, teils zu einer verstärkten Sensibilität für die eigene Verletz-
barkeit (ebd. 213). Teilweise wird die konkrete situative Vulnerabilität in 
Protestkontexten hergestellt, etwa wenn Personen körperlich den Weg 
von Castortransporten versperren (Pabst 2011: 200) oder sich Demon-
strant:innen der sogenannten ›Letzten Generation‹ an Straßen festkle-
ben. Über Pabst hinausgehend, können diese Erfahrungen jedoch auch 
als Verletzbarkeitserfahrungen gelesen werden. Dies ist etwa der Fall, 
wenn die ›hergestellte‹ Vulnerabilität nicht zu einer unmittelbaren Ver-
letzung, jedoch zu einer großen Bedrohung des körperlichen Seins führt, 
wenn es also beinahe zu einem verletzenden Unfall kommt und dadurch 
zwar keine physische Verletzung erlebt wird, jedoch sehr wohl die eige-
ne Fragilität und Verletzbarkeit erfahren wird. Ein solches Beispiel kann 
in Natalie Depraz Beschreibung einer Erkrankung zu Beginn der SARS-
COV2-Pandemie gesehen werden. »With the arising of this unknown 
virus, this weakening of my being was increased tenfold, except that it 
applied to myself directly, and not to a fragility of my being experienced 
by proxy in connection with the loss of others.« (Depraz 2021: 248) Sie 
beschreibt vor allem die Erfahrung von Krankheit sowie den Moment 
der Gesundung. Letzteren beschreibt sie als einen Moment, in dem sie 
sich nicht stärker alive, im Sinne eines Zustandes des Am-Leben-Seins, 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


231

sondern more living, also stärker in den Prozess des Lebens involviert, 
gefühlt habe. Zugleich ging mit der Gesundung ein Gefühl der Fragilität 
einher (ebd. 248, 250). Fragilität wird dabei nicht als Schwächung, son-
dern als intensiv gelebte Erfahrung verstanden (ebd. 251).

2.6.3 Affizierbarkeit, Verletzbarkeit und die Distanz

Affizierbarkeit und Verletzbarkeit sind zwei Spielarten der Relation der 
sensibles, die jedoch nicht immer distinkt voneinander auftreten. Das 
vorhin zitierte Beispiel der Sexualität, wie diese von Merleau-Ponty in 
Phénoménologie de la perception beschrieben wird, zeigt gerade, dass 
Affizierbarkeit und Verletzbarkeit teils auf eine Art und Weise verbunden 
sind, die so tiefgreifend ist, dass das eine ohne das andere nicht möglich 
wäre. Ohne désir – das zeigt der Fall Schneider – fehlte die Basis für einen 
Eintritt in die dialektische Relation mit der:dem Anderen. Ebenso wenig 
würde eine solche möglich sein, wäre ihr nicht ein wechselseitiges Einan-
der-Ausgesetzt-Sein, ein Spiel mit der Fragilität des eigenen Systems und 
des sich bildendenden und umbildenden gemeinsamen Systems inhärent.

Affekte und Affizierung spielen auch in Begegnungen auf Distanz 
eine Rolle. Zunächst einmal sind Affizierung und ›Anziehung‹ nicht un-
mittelbar raumgebunden. Wie die Auseinandersetzung mit Emotionen 
später noch zeigen werden (siehe Kapitel 3.5), kann in manchen Fällen 
räumliche Nähe für bestimmte Formen der Affizierung wesentlich sein; 
diese Nähe ist zwar räumlich, aber nicht ortsgebunden. Grundsätzlich 
gibt es jedoch eine Art der affektiven Schicht der Welt (siehe Kapitel 
2.3.3.4), die Dinge untereinander sowie die Dinge und mich durch ei-
gene Kraftlinien verbindet, die nicht an Ort und Raum gebunden sind. 
Dies zeigt Merleau-Pontys Beispiel der ›Primitiven‹, die wissen, ›wo‹ 
sich ihr Lager befindet, ohne dieses ›wo‹ an genauen räumlichen Koor-
dinaten festzumachen, aber beispielsweise auch die Anziehung eines be-
stimmten Sehnsuchtsorts, der in meiner körperlichen Abwesenheit von 
dort zugleich nah und fern scheint, mich auf seine Weise erfüllt, mir 
zugleich meine Nicht-Anwesenheit in manchen Momenten demonst-
riert. Affekte und Affizierung/Affizierbarkeit sind nicht unmittelbar an 
bestimmte sinnliche Wahrnehmungen gebunden. So kann Affizierung 
zwar vom Sehen (sehen, dass man gegenüber anderen benachteiligt ist), 
Schmecken (im Geschmack aufgehen) etc. ausgehen oder dadurch ver-
stärkt werden, aber ebenso gut durch Erinnerungen oder Vorstellungen 
ausgelöst werden. Räumliche oder gefühlte Distanz kann dabei selbst 
zum Moment der Affizierung werden, etwa wenn etwas begehrt wird, 
weil es nicht ›da‹ ist, nicht unmittelbar erreichbar ist. Zugleich kann 
die Distanz im Sinne eines dauerhaften Entzugs selbst zum Moment 
der Verletzung werden.

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232

Die Distanz steht jedoch noch in anderen Punkten mit der Fragili-
tät und Verletzbarkeit in Verbindung. Zunächst einmal können (neue 
technische) Möglichkeiten der Begegnung auf Distanz selbst in einem 
gewissen Sinne als ein Eingriff in die Fragilität von Systemen gesehen 
werden. Das Erlernen des Umgangs mit diesen Techniken ist eine Ver-
änderung der sensomotorischen Praktiken, die sich in das System an-
geeigneter Praktiken einfügen, diese verändern. Diese Veränderung be-
trifft den Körper in seiner Fragilität, ist jedoch nicht unmittelbar (und 
zumeist insgesamt nicht) als Berührung des Menschen in seiner Verletz-
barkeit zu verstehen. Die unmittelbare Verletzbarkeit des Körpers be-
ziehungsweise des Körperschemas scheint in Begegnungen auf Distanz 
dennoch weniger betroffen zu sein als in nahen Begegnungen. Dies greift 
jedoch insofern zu kurz, als durch neue Formen der Begegnung auf Dis-
tanz auch neue Formen der Berührbarkeit des Menschen in seiner Vul-
nerabilität entstehen. So bringen diese Formen der Begegnung neue For-
men der Überlastung mit sich (siehe das Beispiel der Online-Tanzprobe 
in Kapitel 2.4.5), die auch in neuen Krankheitsbildern (›Zoom-Fatigue‹) 
münden können. Darüber hinaus wird der unmittelbare Körper, das un-
mittelbare Körperschema, durch neue Möglichkeiten der Distanz-Über-
windung zunehmend auch auf räumliche Distanz hin verwundbar. In 
diese Richtung gehen Formen der Übertragung von Haptik, Tasten und 
Betastbarem sowie die Möglichkeit gezielter körperlicher Angriffe auf 
Distanz (beispielsweise durch den Einsatz militärischer Drohnen). Auch 
wenn diese Einsätze von Technologien den Alltag vieler Menschen bis 
dato kaum berühren, zeigen diese Beispiele, dass auch das Körperschema 
und der physische Körper vulnerabel gegenüber räumlich fernen konkre-
ten und anonymen Anderen sind.

Begegnungen auf Distanz berühren den Körper oftmals in seiner Fä-
higkeit, sich als Körperschema zu erweitern. Als zentrifugales System in-
tegriert das Körperschema Dinge, die über den ›natürlichen‹ Körper hi
nausreichen, seine Kraft nimmt jedoch nach außen hin ab. Insofern kann 
das Körperschema anderes als die ›ursprünglichen‹ Körperteile integrie-
ren, dies ist jedoch vor allem dann naheliegend, wenn diese in einer un-
mittelbaren Umgebung zum Körper stehen (wie dies im Falle der Klei-
dung, von Blindenstöcken oder Brillen der Fall ist)262. Ebenso wie ein 

262	Die Nähe zum Körper (also ob sie unmittelbar mit diesem in Berührung ste-
hen oder nicht) dient Franҫois David Sebbah als einer der Ausgangspunkte 
für seine Beschreibung des Unterschieds zwischen klassischen ›Prothesen‹ 
und neueren ›Prothesen‹ (also Technologien, die Begegnungen auf Distanz 
ermöglichen) (Sebbah 2009: 184). Auch wenn dieser Unterschied nicht be-
deutungslos ist, scheint er die Sinne unterschiedlich zu betreffen. So ist die 
unmittelbare Nähe für das Sehen und Hören wenig relevant (man verglei-
che etwa die Erweiterung des Sehens durch eine – unmittelbar auf der Nase 
›sitzende‹ – Brille und durch eine Lupe, die von einem Gestell gehalten wird 

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


233

Blindenstock Teil des Körperschemas werden kann, kann dies auch die 
Kamera meines Laptops werden. So wie es der Blindenstock ermöglicht, 
den Boden wahrzunehmen, den Boden zu ›sehen‹, so ermöglicht es die 
Kamera, etwas wahrzunehmen, das ich durch meine Augen nicht unmit-
telbar wahrnehmen könnte. Die Erweiterung ist in diesem Falle jedoch 
komplexer. Diese Komplexität ist jedoch nicht, oder zumindest nicht 
nur, darauf zurückzuführen, dass es sich bei der Kamera – entgegen dem 
Stock – um eine Technologie handelt, denn in diesem Punkt ist die Kame-
ra dem Hörgerät ähnlich. Die besondere Fragilität des erweiterten Kör-
perschemas mit der Kamera ergibt sich durch die Vielzahl an Elementen, 
die im Zuge dieser Erweiterung integriert werden müssen (mein Laptop, 
mit seiner Kamera, die verschiedenen Elemente der Internetverbindung 
(hier, dort und dazwischen), die Kamera am anderen Ende, der Laptop 
am anderen Ende etc.). Diese Komplexität bringt es mit sich, dass ein-
zelne dieser Teile aus dem gemeinsamen System ausbrechen und die Er-
weiterung aufbrechen können, aber auch, dass sich einzelne dieser Teile 
meinem Einwirken weitgehend entziehen. Auch wenn sich Dinge ganz 
allgemein mir gegenüber verhalten (mir etwa ein unerwarteter Abgrund 
den Stock entreißen kann, ein plötzlicher Windstoß den Hut von mei-
nem Kopf wehen kann), so ist mein Einfluss auf die Kamera am anderen 
Laptop ›dort‹ in der Ferne (von einigen spezifischen Ausnahmen, wie ei-
ner ›Fernwartung‹ abgesehen), nicht gegeben.

Das erweiterte Körperschema ist jedoch nicht nur fragil, sondern auch 
vulnerabel oder verletzbar, wie verschiedene soziologische Beispiele, al-
len voran die Studie von Jack Katz zu Autofahrer:innen ([1999] 2015), 
zeigen. Katz beobachtet das Ausrasten von Autofahrer:innen in verschie-
denen Situationen, besonders in Situationen, in denen sie durch ein an-
deres Auto ›geschnitten‹ werden. Katz zeigt, dass sich die Situation von 
Beifahrenden und Autofahrer:innen in einem Punkt wesentlich unter-
scheidet, weshalb auch nur die Fahrenden selbst die Fassung verlieren:

Auch wenn sich beide im selben Auto befinden, ist es doch nur der Fah-
rer [der in diesem Beispiel, ebenso wie die mitfahrende Person, männ-
lich ist; A.S.], der geschnitten wird. Für den Fahrer ist, ›geschnitten zu 
werden‹, nicht nur eine Metapher. Im Unterschied zum Mitfahrer muss 
der Fahrer, um fahren zu können, das Auto zum Teil seines Körpersche-
mas machen. Das sinnliche Fahrzeug als Teil der Handlung des Fahrers 
unterscheidet sich grundlegend von dem der Beifahrer, weil der Fah-
rer, als Teil des Fahrens, gleichsam im Fahrzeug aufgeht, die Stöße von 
der Straße als Berührungsstellen mit dem eigenen Körper wahrnimmt 
und nicht nur als Schläge gegen die Reifen, weil er sich mit in die Kur-
ven hineinschmiegt, als würde sein Gewicht einen Unterschied für die 

und meinem Körper nicht unmittelbar anliegt). Demgegenüber scheinen der 
Tast- und Geschmackssinn eine größere Nähe der ›Prothese‹ einzufordern.

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234

Richtung des Autos machen und weil er in der Interaktion mit anderen 
Fahrzeugen den Griff mit dem Steuerrad anspannt oder lockert. (Katz 
[1999] 2015: 30)

Mit Bezug auf Merleau-Ponty beschreibt Katz das Auto als Teil des Kör-
perschemas. Eine affektgeladene Situation entsteht, indem dieses erwei-
terte Körperschema (in seiner Fragilität) durch andere (also als vulne-
rables System) angegriffen wird. Ähnlich können auch Beschreibungen 
Goffmans gelesen werden, der in unterschiedlichen Werken die Vulne-
rabilität unseres Aussehens, unseres ›Bildes‹ gegenüber anderen, unserer 
Selbstpräsentation thematisiert. Diese Beschreibungen zeigen, dass das 
erweiterte Körperschema nicht nur direkt angegriffen werden kann (das 
Auto geschnitten oder angefahren werden, Kleidung beschmutzt oder 
zerrissen werden kann), sondern auch, dass dieses ›unpassende‹ und/
oder angegriffene erweiterte Körperschema dann selbst ein Moment so-
zialen Angriffs werden kann. Mit Bezug auf die Geschlechterverhältnis-
se in den USA der 1970er-Jahre meint Goffman etwa:

There is the disarray of personal front (clothing and appearance), likely 
in any physical altercation, and here the standards women are obliged 
to maintain are considerably more strict than those required of men. 
(After all, for a woman to appear in public with her costume disarrayed 
can be taken as a sign of accessibility and looseness of morals.) (Goff-
man 1977: 328)

Dieses Beispiel zeigt nicht nur eine Angreifbarkeit auf der Ebene von so-
zialer Stigmatisierung oder Exklusion, sondern eine Rückwirkung auf 
eine unmittelbare körperliche Angreifbarkeit (im Sinne von: ›leichte Beu-
te‹ sein).

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


235

3 Le monde culturel, le monde de l’expression

Merleau-Ponty gebraucht zur Beschreibung der Welten unterschiedlichs-
te Begrifflichkeiten. So spricht er in Phénoménologie de la perception 
vom monde perҫu, dem monde naturel, monde humain, dem monde cul-
turel und dem monde sociale (und einigen weiteren ›Welten‹), in seinen 
Vorlesungen am Collège de France 1953 etwa vom monde sensible und 
dem monde de l’expression. Er verwendet die genannten Begriffe nicht 
immerzu als zwei synonyme Begriffsgruppen (im Sinne einer Form der 
natürlichen Welt und einer der kulturellen Welt). Im Folgenden soll je-
doch nicht auf diese – für andere Fragestellungen zweifelsohne wesent-
lichen – Unterschiede eingegangen werden; vielmehr soll auf produkti-
ve Weise mit Merleau-Pontys allgemeinen Linien einer Unterscheidung 
zweier ›Welten‹ gearbeitet werden. Diese ›zweite‹ Welt wird nun verein-
fachend synonym als monde culturel und monde de l’expression bezeich-
net (so wie bislang die Begriffe monde sensible und monde naturel syn-
onym gebraucht wurden). In der gegenwärtigen Darstellung geht es vor 
allem darum, Merleau-Ponty in seiner Bewegung vom unspezifischen 
Koexistieren hin zur Relation zu konkreten Anderen und von wechsel-
seitigen Ausdrucksrelationen mit der unspezifischen Welt hin zu Institu-
tionen oder Institutionellem zu folgen. Die Unterscheidung dient also der 
Beschreibung von Schichten, die allerdings nur in Relation zueinander 
und in einer gewissen Vermischung verstanden werden können.

3.1 Natur und Kultur

Auch wenn Merleau-Ponty unterschiedliche ›Welten‹ einführt und in vie-
len Werken die Naturwelt und die Kulturwelt in separaten Kapiteln be-
handelt, führt er keine strikte Trennung von Natur und Kultur ein, noch 
unterstellt er, dass das ›Natürliche‹ frei von kulturellen Bedeutungssys-
temen sei. Auch möchte er damit keine Unterscheidung zwischen An-
geborenem und Erworbenem einführen (SdV 195). Merleau-Ponty an-
erkennt zudem, dass das Konzept der Natur, die Natur so wie wir sie 
gemeinhin verstehen, historisch-kulturell geprägt ist (RC56 96). Insofern 
ist nicht nur das ›Natürliche‹ selbst nicht frei von Kultur, sondern vor al-
lem auch unser Verstehen dieses ›Natürlichen‹. Diese natürliche Verflech-
tung von Natur und Kultur in ihrem Zusammenspiel mit dem Menschen 
in Merleau-Pontys Philosophie beschreibt Lévinas folgendermaßen:

Man kann garnicht genug die subtile Schönheit der Analysen dieser 
ursprünglichen Inkarnation des Geistes bewundern, die uns das Werk 
Merleau-Pontys bietet; gemäß dieser Analysen offenbart die Natur ihre 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236

Bedeutung in den wesentlich bedeutenden – das heißt expressiven – das 
heißt – kulturellen – Bewegungen des menschlichen Leibes, Bewegun-
gen, die von der Gebärde bis zur Sprache gehen, zu Kunst, zur Dichtung 
und zur Wissenschaft: Gemäß dieser Analysen offenbart die Natur ihre 
Bedeutung (oder ihre Seele?) in der Kultur. (Levinas 1986: 50)

Die beiden »Welten« sind keine zwei streng voneinander getrennten 
»Welten«. Dies macht Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la 
perception deutlich, wenn er etwa meint, dass »ein jeder Kulturgegen-
stand auf einen Naturgrund« zurückweise (PdW 45; siehe auch S(Préf) 
28). Naturwelt und Kulturwelt sind weniger zwei Welten als zwei Schich-
ten (couches) von Welt (PPCP 73, MSME 52). Die Relation der beiden 
Schichten ist keine hierarchische (das Problem der Relation des Men-
schen zur Naturwelt ist jenem der Relation des Menschen zur Kultur-
welt gegenüber nicht primär (P(RAE) 149)).

Diese beiden Schichten stehen nicht in einer Relation von Vorrangig-
keit und Nachrangigkeit. In Le monde sensible et le monde de l’expres-
sion beschreibt er diese vielmehr folgendermaßen:
Demande qu’on précise analyse de 

rapport expressif 	 corps-monde sensible, naturel ou muet
			   homme-monde institutionnel ou de culture 
			   ou parlant

et rapport de ces deux systèmes:
à première vue:
double enveloppement: 	 Nature enveloppe culture
			   Culture enveloppe nature (MSME 63)1

In diesem Zitat verdeutlich Merleau-Ponty einerseits, dass Natur und 
Kultur wechselseitig miteinander verbunden sind, und andererseits zeigt 
er, dass der monde naturel keine ausdrucksfreie Welt ist, sondern in einer 
stummen Ausdrucksbeziehung mit dem Körper steht. Dieser stumme 

1	  	»Forderung, dass man die [folgende; A.S.] Analyse präzisiert […]:
		  Ausdrucksvolle Beziehung	 Körper-sensible, 
						      natürliche oder stumme Welt
					        	 Mensch-institutionelle, sprechende Welt 	

				    oder Welt der Kultur

		  Diese Beziehung ist eine zweier Systeme
		  Auf den ersten Blick:
		  Doppeltes Einander-Umfassen:	 Natur umfasst Kultur
						      Kultur umfasst Natur« (eigene 
						      Übersetzung; Struktur des Zitats bildet 	

				    die Struktur des Manuskripts ab).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


237

Ausdruck ist, wie im Folgenden gezeigt wird, eine Auseinandersetzung 
mit der Naturwelt, die nicht frei von ›Kulturellem‹ und zudem ein Aus-
druck ist, der selbst zwischen Naturwelt und Kulturwelt changiert. Das 
Zitat zeigt des Weiteren, dass andere nicht erst mit der Kulturwelt »auf 
den Plan treten« (Waldenfels 1983: 169). Im Sinne von mit mir koexis-
tierenden anderen Körpern sind sie in einem gewissen Ausmaß bereits 
Teil der Naturwelt als konkrete Andere, als konkrete andere Menschen 
sind sie jedoch Teil der Kulturwelt (siehe Kapitel 3.2.1). Den Übergang 
zwischen den beiden Welten versucht Merleau-Ponty in Le monde sen-
sible et le monde de l’expression anhand der Bewegung zu verstehen. 
Dies verdeutlicht ebenfalls, dass der Ausgangspunkt die körperliche Be-
ziehung zur Welt ist (MSME 173).

Auch wenn Merleau-Pontys Ausgangpunkt für seine im Spätwerk be-
gonnene Ontologie die Natur ist (die er als Seiten oder Schicht – feuillet 
ou couche – des Seins begreift (Natu3, 275)), führt er keine ontologische 
Unterscheidung von Natur und Kultur ein. Dass er das Sein nicht unmit-
telbar mit der Welt oder ihren Schichten gleichsetzt, zeigt bereits eine der 
Ideen für den Titel für sein fragmentarisch gebliebenes Werk, das letztlich 
als Le visible et l’invisible herausgegeben wurde. Wollte Merleau-Ponty 
sein großes Werk zunächst mit Origine de la vérité betiteln, schwankte er 
in seinen letzten Lebensjahren zwischen den Titeln Le visible et l’invisi-
ble und Être et monde. Dass er den Titel Sein und Welt für sein Werk an-
dachte, verdeutlicht bereits, dass er Sein und Welt nicht gleichsetzte (Saint 
Aubert 2013: 225; und allgemein Saint Aubert 2013, Saint Aubert 2021).

Diese Kulturwelt, die also in einer fortwährenden Relation mit der 
Schicht der Naturwelt steht, umfasst primär kulturelle Dinge, Ge-
brauchsgegenstände, Symbole (die Merleau-Ponty jedoch nicht als ›Uni-
versum der Sprache‹ versteht) (MSME 45).

Je n’ai pas seulement un monde physique, je ne vis pas seulement au mi-
lieu de la terre, de l’air et de l’eau, j’ai autour de moi des routes, des plan-
tations, des villages, des rues, des églises, des ustensiles, une sonnette, 
une cuiller, une pipe. Chacun de ces objets porte en creux la marque de 
l’action humaine à laquelle il sert. Chacun émet une atmosphère d’hu-
manité qui peut être très peu déterminée, s’il ne s’agit que de quelques 
traces de pas sur le sable, ou au contraire très déterminée, si je visite de 
fond en comble une maison récemment évacuée. Or, s’il n’est pas sur-
prenant que les fonctions sensorielles et perceptives déposent devant el-
les un monde naturel, puisqu’elles sont prépersonnelles, on peut s’éton-
ner que les actes spontanés par lesquels l’homme a mis en forme sa vie, 
se sédimentent au dehors et y mènent l’existence anonyme des choses. 
(PP°399–400; siehe auch MEX°331)2

2	  	»Ich habe nicht nur eine physische Welt, lebe nicht nur in einer Umwelt 
von Erde, Luft und Wasser, mich umgeben Wege, Forste, Dörfer, Straßen, 

NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238

Diesen Übergang von ›Natürlichem‹ in ›Kulturelles‹ durch bewusst ge-
plantes oder spontanes menschliches Tun wurde oben (siehe Kapitel 
2.6.2) bereits im Kontext der Vulnerabilität des monde sensible gegen-
über dem monde culturel beschrieben, wobei dort die zitierte Stelle auch 
in die umgekehrte Richtung (und damit in Richtung einer Vulnerabili-
tät des monde culturel gegenüber dem monde sensible) weitergedacht 
wurde. Eine so verstandene Kulturwelt ist nicht weniger ›da‹, nicht we-
niger drängend, sie ist weder in einem weitreichenderen Sinne noch in 
einem geringeren Ausmaß eine von mir und anderen geteilte Welt als 
die Naturwelt, auch wenn ein (bedingter) Rückzug aus der Kulturwelt 
möglich ist, eine (vorübergehende) Lösung aus der Naturwelt hingegen 
nicht (PP 323–24).

Als Schicht der Welt ist ›Kultur‹ in einem mehrfachen Sinne als System 
zu verstehen. Kulturen sind »systèmes cohérents de symboles« (P2(Inéd) 
47; »kohärente Symbolsysteme« (AuG(KS) 109)). An der zitierten Stelle, 
meint Merleau-Ponty mit Kulturen (im Plural) verschiedene historische 
oder parallel bestehende Kulturen.

[C]e qui fait ce rapport de sens entre chaque aspect d’une culture et tous 
les autres, comme entre tous les épisodes de l’histoire c’est la pensée per-
manente et concordante de cette pluralité d’êtres qui se reconnaissent 
comme des ›semblables‹, alors même que les uns cherchent à servir les 
autres, et qui sont à tel point pris dans des situations communes que 
souvent les adversaires sont dans une sorte de complicité. (P2(Inéd) 47)3

Kulturen sind weder abgeschlossen noch statisch. Sie sind nicht auf die 
einzelnen ihr angehörenden Individuen reduzierbar, sondern sind kom-
plexe Systeme der Relation von Symbolen, die sich in Wahrnehmung 

Kirchen, Werkzeuge, eine Klingel, ein Löffel, eine Pfeife. Jeder dieser Gegen-
stände ist in sich gezeichnet von dem menschlichen Tun, zu dem er bestimmt 
ist. Jeder umgibt sich mit einer menschlichen Atmosphäre, einer bisweilen 
sehr wenig bestimmten, wie etwa bei Spuren im Sand, oder einer sehr aus-
geprägten, wie etwa bei genauer Besichtigung eines erst kürzlich von seinen 
Bewohner[:inne]n verlassenen Hauses. Wenn es aber nun nicht überrascht, 
daß sinnliche und perzeptive Funktionen eine natürliche Welt gleichsam vor 
sich niederlegen, da sie schließlich vorpersonaler Art sind, so kann es doch 
erstaunlich scheinen, daß spontane Akte, durch die Menschen ihrem Leben 
Gestalt geben, sich äußerlich sedimentieren und alsdann die anonyme Exis-
tenzweise der Dinge sich zueignen.« (PdW 398–99)

3	  	»[D]as was dieses Verhältnis zwischen jedem Aspekt einer Kultur und allen 
anderen wie auch zwischen allen Episoden der Geschichte ausmacht, ist der 
ständige und übereinstimmende Gedanke dieser Pluralität von Seienden, die 
sich als ›Ihresgleichen‹ anerkennen, auch wenn die einen versuchen, den an-
deren zu dienen, und die so sehr in gemeinsame Situationen verstrickt sind, 
dass die Gegner oft in einer Art Komplizenschaft sind.« (eigene Überset-
zung)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


239

und Ausdruck von Menschen instituieren und reproduzieren. Kultur ist 
also die allgemeine Kulturwelt (als Schicht der Welt), die unterteilbar 
ist und/oder sich aus einer Vielzahl von unterschiedlich großen, kohä-
renten Symbolsystemen zusammensetzt. Diesen Gedanken entwickelt 
Merleau-Ponty unter anderem anhand der Arbeiten von Marcel Mauss 
und Claude Lévi-Strauss (S(MàLS), AuG (vML)). Mauss verstehe sozia-
le Tatsachen (fait social) nicht mehr (wie Durkheim) als »massive Reali-
tät«, sondern als »système efficace de symboles« (S(MàLS) 186, »wirk-
sames System von Symbolen« (AuG(vML) 227). Mit Lévi-Strauss fasst 
er soziale Tatsachen weiterhin als Struktur und Struktur als »la manière 
dont l’échange est organisé dans un secteur de la société ou dans la so-
ciété tout entière. Les faits sociaux ne sont ni des choses, ni des idées ce 
sont des structures.« (S(MàLS) 188)4. Gesellschaft, das Soziale, verschie-
dene Kulturen sind folglich, so wie Saussures diakritische Zeichensys-
teme, ebenfalls diakritische Systeme (AuG(vML) 229).

Die Struktur (und mit ihr die Institution, siehe Kapitel 3.5.2) bieten ei-
nen Ausweg aus dem Subjekt-Objekt-Dualismus, zumindest im Feld des 
Historischen, Kulturellen und Sozialen. Der Strukturbegriff lässt (philo-
sophisch) verstehen, wie wir mit der soziohistorischen oder kulturellen 
Welt in einer zirkulären Beziehung (circuit) verbunden sind, »l’homme 
étant excentrique à lui-même, et le social ne trouvant son centre qu’en 
lui« (S(MàLV) 199; »der Mensch sich selbst gegenüber exzentrisch ver-
hält und das Soziale nur in ihm sein Zentrum findet« (AuG(vML) 239)).

3.2 Die anderen

Wie der monde sensible ist auch der monde culturel eine geteilte Welt, 
also eine Welt, die von einer Vielzahl von Menschen zugleich bewohnt 
wird. Andere, dies wurde bereits angedeutet, sind nicht nur als unbe-
stimmte andere, mit denen ich koexistiere, von Bedeutung, sondern auch 
als konkrete, einzelne andere. Merleau-Pontys philosophische Basis für 
das Problem der:des Anderen ist jedoch die gemeinsame Koexistenz der 
sensibles, seine grundlegende Perspektive ist jene der Ersten-Person. Vor 
diesem Hintergrund stellt sich ein doppeltes Problem der:des Anderen: 
Wie kann es für mich andere als andere geben, und wie kann es ein Ei-
genes geben (siehe Kapitel 2.4)? Gerade auf der Ebene der Konkretisie-
rung der Anderen stellt sich für Merleau-Ponty die wesentliche Frage, 
wie die:der Andere für mich wahrhaft Andere:r sein und nicht lediglich 
Objekt meiner Wahrnehmung oder mein Abbild sein kann.

4	  	»Die Art und Weise, wie in einem Sektor oder im Ganzen der Gesellschaft 
der Austausch organisiert ist […; A.S.]. Die sozialen Tatsachen sind weder 
Dinge noch Ideen, sondern Strukturen.« (AuG(vML) 228)

NATUR UND KULTUR

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240

Die Frage der:des Anderen zeigt auch die teils problematische, verein-
seitigende und verkürzende Rezeption von Merleau-Pontys Werk in der 
Soziologie. Dies lässt sich exemplarisch an der Rezeption durch Hubert 
Knoblauch zeigen: Dieser sagt ›der‹ Phänomenologie etwa eine »radi-
kale subjektive Orientierung« (Knoblauch 2017: 29) nach, was insbe-
sondere der Frage nach der Möglichkeit des Zugangs zur:zum Anderen 
Relevanz verschafft. Den ›Leib‹ (beziehungsweise den Körper) verstün-
de die Phänomenologie ganz allgemein »als etwas, das dem Sozialen 
vorausgeht und die Subjektivität inhaltlich bestimmt« (ebd. 120). Und 
Merleau-Ponty im Speziellen verstehe »den von innen belebten Leib als 
das Medium des Subjekts zur Aneignung der Welt. Erst im Zuge die-
ser Aneignung gelangt er zur Sozialität.« (ebd. 120) Diese Lesart geht 
an Merleau-Pontys Verständnis einer grundlegenden Beziehung der sen-
sibles (die eine grundlegende körperliche Sozialität mit umfasst) vorbei. 
Dass eine grundlegende Form der Sozialität dieser ›Aneignung‹ voraus-
geht, zeigte etwa bereits die Koexistenz (siehe Kapitel 2.4.1), dass je-
doch auch konkretere Formen der Sozialität nicht auf einer solchen An-
eignung beruhen, zeigen die folgenden Abschnitte.

3.2.1 Andere als Kulturgegenstände, Kulturgegenstände  
und andere

Ein Kulturgegenstand ist »marque de l’action humaine à laquelle il sert« 
(PP 399)5. Auf einer anonymen Ebene zeigen Kulturgegenstände also an, 
dass sie von Menschen geprägt und genutzt wurden. Die ›menschliche 
Atomsphäre‹, welche die Kulturgegenstände umgibt, kann mehr oder 
weniger konkret sein: Als Beispiel für eine geringe Bestimmung nennt 
Merleau-Ponty »Spuren im Sand«, für eine stärkere Bestimmung das, 
was man bei der »visite de fonde en comble une maison récemment éva-
cuée« (PP 400)6 finden kann. Diese Kulturgegenstände zeigen »la présen-
ce prochaine d’autrui sous un voile d’anonymat. On se sert de la pipe 
pour fumer, de la cuiller pour manger, de la sonnette pour appeler« (PP 
400)7. Wenn Merleau-Ponty diesen konkreten Nutzen von Gegenständen 
anführt, kann man geneigt sein, dies entweder im Sinne nutzenorientier-
ter Theorie zu lesen (etwas wird geschaffen, um einen gewissen Nutzen 

5	  	»[G]ezeichnet von dem menschlichen Tun, zu dem er bestimmt ist« (PdW 
399).

6	  	»[B]ei genauer Besichtigung eines erst kürzlich von seinen Bewohnern [:Be-
wohnerinnen; A.S.] verlassenen Hauses« (PdW 399).

7	  	»[D]ie nächste Gegenwart von anderen unter dem Schleier der Anonymität. 
Man bedient sich der Pfeife zum Rauchen, des Löffels zum Essen, der Klin-
gel zum Rufen« (PdW 399).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


241

zu erbringen) oder darin eine Orientierung an Motiven im Sinne von 
Schütz (etwas wird geschaffen, ›um zu‹, oder etwas wurde geschaffen, 
›weil‹) zu erkennen. Aspekte von beidem finden sich in Merleau-Pontys 
Beschreibung, Merleau-Ponty versucht jedoch eine sehr viel allgemei-
nere Art des Sich-Abzeichnens von menschlichem Verhalten in der Welt 
(und in Relation mit der Welt) auf unterschiedlichen Dingen zu beschrei-
ben. Dabei ist es nebensächlich, ob diese zur Erbringung eines gewissen 
Nutzens geschaffen wurden oder ob sich das Verhalten ganz nebenbei 
und unverhofft auf ›Gegenständen‹ abzeichnet (wie etwa die Spuren im 
Sand, die in der Regel ein Zeugnis, aber nicht das Ziel, beispielsweise ei-
nes Spaziergangs, sind). Dieses Sich-Abzeichnen in oder auf ›Gegenstän-
den‹ beschränkt sich nicht auf einzelne Objekte – ganze Zivilisationen 
zeigen ihr evidentes Dasein in eben diesen Gegenständen (PdW 399; sie-
he oben Kapitel 3).

Kulturgegenstände und Menschen sind noch auf eine weitere, wesent-
liche Art und Weise verbunden: Obwohl der Körper in einer existenti-
ellen Beziehung mit dem monde sensible steht und selbst auch sensible 
ist, versteht Merlau-Ponty den Körper der:des Anderen als den »premier 
des objets culturels et celui par lequel ils existent tous« (PP 401)8. Er ist 
dieser »erste aller Kulturgegenstände«, weil er ein bestimmtes Verhalten 
trägt (PdW 400), mit anderen Worten, weil sich die menschlich-kultu-
relle Generalität des Praktizierens in sein Körperschema instituiert oder 
eingeschrieben hat. Als »Träger eines Verhaltens«, als fähig zu einem be-
stimmten Verhalten, ist der Körper also insofern Kulturgegenstand, als 
er selbst kulturell geformt ist (kollektiv-habituelle Formen des Verhal-
tens in sein Körperschema eingeschrieben findet, instituierend und in-
stituiert ist) und seine Ausdrücke, aber auch seine Wahrnehmung, aus 
diesen Schemata hervorgehen. Insofern erkenne ich die:den Andere:n in 
ihren:seinen Verhaltensweisen bereits als kulturell instituiert (und in-
stituierend) und daher als ›Kulturgegenstand‹. Er ist der ›erste‹ dieser 
Kulturgegenstände da er die anderen Kulturgegenstände mit instituiert. 
Durch dieses Verhalten hinterlässt der Körper die eben beschriebenen 
Spuren in der Welt, erschafft Dinge, die nicht nur in unmittelbarer Wei-
se genutzt werden, sondern zum Zwecke weiterer Zwecke genutzt wer-
den können, wie dies etwa bei Werkzeugen der Fall ist. Er setzt sich mit 
dem monde naturel auseinander und drückt diese Auseinandersetzung 
mitunter künstlerisch oder schöpferisch aus.

8	  	»[E]rste[n] aller Kulturgegenstände, derjenige, dem alle anderen ihr Dasein 
erst verdanken« (PdW 400).

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242

3.2.2 An der:dem Anderen vorbei:  
Wie Merleau-Ponty andere nicht versteht

Die:den Andere:n aus einer phänomenologischen (Erste-Person-)Per
spektive zu erfassen, ist ein komplexes Unterfangen. Zahavi zeigt, dass 
das Problem der:des Anderen (in seinen Worten: der Intersubjektivität) 
in der Phänomenologie oftmals schlicht das Problem des Fremdpsychi-
schen (problem of other minds) ist (Zahavi 2019: 88). Das einzige Be-
wusstsein, zu dem ich Zugang habe, ist mein eigenes, die Psyche der:des 
Anderen ist mir dagegen nicht direkt zugänglich (P(RAE) 172–73). Eine 
Lösung des Problems des Fremdpsychischen ist, die:den Anderen in Ana-
logie zu mir zu verstehen. Wenn also mein Körper auf eine bestimmte 
Art beeinflusst wird, dann habe ich bestimmte Erfahrungen, wenn der 
Körper der Anderen auf diese Weise beeinflusst wird, dann müssten sie 
ähnliche Erfahrungen haben (Zahavi 2019: 88). So könnte man mei-
nen, dass man das Verhalten der Anderen in Analogie zum eigenen Kör-
per interpretieren könne und dadurch deren Sinn verstehen könne (PdW 
400). So wäre die:der Andere immer durch mich verstanden, was jedoch 
nicht erklären würde, wie sich das ›Ich‹ ›vervielfachen‹ konnte (PP 400).

Das Denken der:des Anderen kann ich nicht denken, sondern ich kann 
nur denken, dass sie:er denkt (S(PhiOmb) 214). Dies ist jedoch nicht das 
Rätsel, das Merleau-Ponty zu lösen sucht. Die:der Andere ist mir nicht 
als Körper (im Sinne von Hülle oder reiner Materie) gegeben, von dem 
aus ich auf ein Bewusstsein schließen könnte oder das ich darauf aufbau-
en bzw. konstruieren müsste. Vielmehr ist die:der Andere ›da‹ als »hom-
me en bloc« (S(PhiOmb) 214; »Mensch als Ganzes« (Z(PhiScha) 247)). 
So wie ich weder rein Fleisch, Haut und Knochen noch reines Bewusst-
sein bin, doch auch keinen vollständigen und unmittelbaren Zugang zu 
meinem Bewusstsein habe, verstehe ich auch die:den Anderen weder als 
rein physisches ›Ding‹ noch als reines Bewusstsein, wie das folgende Zi-
tat verdeutlicht:

Entre ma conscience et mon corps tel que je le vis, entre ce corps phé-
noménal et celui d’autrui tel que je le vois du dehors, il existe une rela-
tion interne qui fait apparaître autrui comme l’achèvement du système. 
L’évidence d’autrui est possible parce que je ne suis pas transparent pour 
moi-même et que ma subjectivité traîne après elle son corps. (PP 405)9

9	  	»Zwischen meinem Bewußtsein und meinem Leib [bzw. Körper; A.S.], so 
wie ich ihn erlebe, zwischen diesem meinem phänomenalen Leib [bzw. Kör-
per; A.S.] und dem [der:; A.S.] des Anderen, so wie ich ihn von außen sehe, 
herrscht ein inneres Verhältnis, welches [die:; A.S.] den Anderen als die Voll-
endung des Systems erscheinen läßt. Möglich ist die Evidenz des Anderen 
dadurch, daß ich mir selbst nicht transparent bin und auch meine Subjekti-
vität stets ihren Leib nach sich zieht.« (PdW 403–4)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


243

Zwischen unseren Körpern besteht eine innere Beziehung, die den Kör-
per der:des Anderen als Vollendung meines Systems (das zu unserem 
System wird) erscheinen lässt (wie die bisherigen Beschreibungen der 
intercorporéité bereits zeigten). Es wurde an unterschiedlichen Stellen 
deutlich, dass Merleau-Ponty die Relation der sensibles nie als einseiti-
ge Subjekt-Objekt-Relation versteht, dies gilt nun auch – oder vielleicht 
besonders – für die Relation zu der:dem Anderen, die er weder als Sub-
jekt-Objekt-Relation noch als Beziehung von An-Sich und Für-Sich ver-
steht (PdW 401, Prosa 153). Der Körper der:des Anderen ist für mich 
und war für mich nie reines Objekt, vielmehr war er meinem Bezug zur 
Welt immer schon inhärent (Prosa 153).

[Q]ue cet homme là-bas voie, que mon monde sensible soit aussi le sien, 
je le sais sans contredit, car j’assiste à sa vision, elle se voit dans la prise 
de ses yeux sur le spectacle, et quand je dis: je vois qu’il voit, il n’y a plus 
là, comme dans: je pense qu’il pense, emboîtement de deux propositions 
l’une dans l’autre, vision ›principale‹ et vision ›subordonnée‹ se décen-
trent l’une l’autre. (S(PhiOmb) 214; Hervorhebung i.O.)10

Das Bewusstsein ist nicht eine Serie geschlossener Bewusstseinszustände, 
sondern es ist immer schon in Beziehung mit der Welt (P(RAE) 176). In-
sofern nehme ich die:den Andere:n als Verhalten war, als ein Verhalten in 
meiner, unserer Welt. Um den Sinn dieses Verhaltens zu erfassen, bedarf 
es jedoch keines Analogieschlusses, vielmehr finde ich in diesem Verhal-
ten schon einen Sinn, weil die Praktiken der:des Anderen auch Prakti-
ken sind, die für mich möglich wären und vor dem Hintergrund unserer 
Welt sinnvoll erscheinen (P(RAE) 176).

Merleau-Ponty beschreibt also, dass wir die:den Andere:n als Verhal-
ten wahrnehmen. Die:der Andere existiert für mich zunächst auf einer 
Ebene, die unterhalb jener des Denkens liegt. Das ist möglich – es kann 
andere (für mich geben) – weil »l’ouverture perceptive au monde, dé-
possession plutôt que possession, ne prétend pas au monopole de l’être, 
et n’institue pas la lutte à mort des consciences« (S(PhiOmb) 215)11. Die 
Welt und die Dinge sind wiederum offen für mehr als ein ›Subjekt‹ – »la 

10	 	»[W]eiß ich unzweifelhaft, daß jener Mensch dort sieht, daß meine wahr-
nehmbare Welt auch die seine ist, denn ich wohne seinem Sehen bei, es er-
eignet sich in dem auf das Schauspiel gerichteten Blick seiner Augen, und 
wenn ich sage: ›Ich sehe, daß er sieht‹, so findet hier kein Ineinanderschach-
teln zweier Aussagen statt, wie wenn ich sage: ›Ich denke, daß er denkt‹, son-
dern das ›vorgeordnete‹ und das ›nachgeordnete‹ Sehen dezentrieren hier ei-
nander.« (Z(PhiScha) 247; Hervorhebung i.O.)

11	 	»[D]ie sinnliche [bzw. wahrnehmende; A.S.] Offenheit zur Welt, die eher 
eine Enteignung als eine Besitznahme darstellt, keinen Anspruch auf das 
Monopol des Seins erhebt und keinen Kampf der Bewußtseine auf Leben 
und Tod entstehen läßt« (Z(PhiScha) 258).

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244

chose sensible est ouvert« (S(PhiOmb) 215). Das kann sich in konkre-
ten Situationen aktualisieren:

Il devient actuel quand un autre comportement et un autre regard pren-
nent possession de mes choses, et cela même se fait, cette articulation 
sur mon monde d’une autre corporéité s’effectue sans introjection, parce 
que mes sensibles, par leur aspect, leur configuration, leur texture char-
nelle, réalisaient déjà le miracle de choses qui sont choses du fait qu’elles 
sont offertes à un corps, faisaient de ma corporéité une épreuve de l’être. 
(S(PhiOmb) 215)12

Die:der Andere ist also ihrem:seinem Körper immanent. Als Träger von 
Verhalten ist der Körper Träger von Zeichen und Bedeutungen.

Die Wahrnehmung der:des Anderen als Verhalten ist, das wurde so-
eben gesagt, immer schon eine Wahrnehmung der:des sich-verhaltenden 
Anderen in meiner Welt. Doch auch diese Relation zur Welt ist nicht 
unproblematisch. Wie kann meine Welt auch ihre:seine Welt sein? Wie 
können unsere Welten numerisch dieselbe Welt sein? Wäre die Welt vom 
Bewusstsein konstituiert, dann wäre die:der Andere Teil meiner Welt, 
könnte sie:er nicht ebenfalls ein weltkonstituierendes Bewusstsein sein. 
Die Welt, die durch ihr:sein Bewusstsein hervorgebracht würde, wäre 
wiederum eine Welt, in der ich nicht als (konstituierendes) Bewusstsein 
präsent sein könnte (PdW 401). Nun versteht Merleau-Ponty die Welt 
nicht als durch ein Bewusstsein konstituiert und die:den Anderen nicht 
als Bewusstsein, sondern als »Bewohner[:in]« eines Körpers und da-
durch auch einer Welt.

3.2.3 Das ›Erscheinen‹ anderer in ›meiner‹ Welt

Merleau-Pontys Beschreibungen gehen oftmals vom ›Auftauchen‹ der:des 
Anderen in ›meiner‹ Welt aus. Dieser Moment des sinnlich wahrnehmba-
ren Erscheinens anderer zeigt die Bewusstwerdung der Koexistenz und 
Anonymität, auch wenn diese existentiellen Momente menschlichen Da-
seins nicht erst dadurch initiiert werden, sondern vielmehr ›schon im-
mer‹ gegeben waren und sind (sowohl in der Wahrnehmung als auch in 

12	 	»Er wird gegenwärtig, wenn ein anderes Verhalten und ein anderer Blick 
von meinen Sachen Besitz ergreifen – und eben das geschieht. Diese Verflech-
tung meiner Welt mit einer anderen Leiblichkeit [bzw. Korporalität; A.S.] 
entsteht ohne Introjektion, weil die für mich empfindbaren Dinge durch 
ihr Aussehen, ihre Konfiguration, ihr sinnliches Gefüge (texture charnelle) 
schon das Wunder verwirklichen, Sachen zu sein und es deshalb zu sein, 
weil sie einem Leib [bzw. Körper; A.S.] angeboten werden und dadurch 
meine Leiblichkeit [bzw. Korporalität; A.S.] zu einer Probe des Seins wird.« 
(Z(PhiScha) 259)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


245

der Existenz). Merleau-Ponty spricht daher auch von einer »manière ir-
remplaçable d’accéder à autrui« (VI 36; von einem »unhintergehbaren 
Zugang [zur:; A.S.]zum Anderen« (SuU 36)).

Je regarde cet homme immobile dans le sommeil, et qui soudain s’éveil-
le. Il ouvre les yeux, il fait un geste vers son chapeau tombé à côté de lui 
et le prend pour se garantir du soleil. Ce qui finalement me convainc que 
mon soleil est aussi à lui, qu’il le voit et le sent comme moi, et qu’en-
fin nous sommes deux à percevoir le monde, c’est précisément ce qui, à 
première vue, m’interdit de concevoir autrui: à savoir que son corps fait 
partie de mes objets, qu’il est l’un d’eux, qu’il figure dans mon monde. 
Quand l’homme endormi parmi mes objets commence à leur adresser des 
gestes, à user d’eux, je ne puis douter un instant que le monde auquel il 
s’adresse soit vraiment le même que je perçois. S’il perçoit quelque chose, 
ce sera bien mon propre monde puisqu’il y prend naissance. (PM 189; 
Hervorhebung i.O.)13

Was die Frage nach der:dem Anderen angeht, interessiert sich Merleau-
Ponty in La prose du monde vor allem für die Frage, wie für die:den Eine:n 
erkennbar wird, dass es neben ihr:ihm auch noch andere gibt. Im zitierten 
Beispiel ist also vorausgesetzt, dass es andere geben kann, die mit der:dem 
Einen koexistieren und die wahrnehmen. Der Mann aus dem vorange-
gangenen Zitat wird unmittelbar als anderer Mensch wahrgenommen. 
Er tritt auch nicht gewaltsam in die Welt der:des Beobachtenden ein, viel-
mehr verdeutlicht sein Verhalten, dass beide zu einer gemeinsamen Welt 
sind. Diesen Moment, in dem wahrgenommen wird, dass die:der Ande-
re wahrnimmt und/oder sich zur (gemeinsamen) Welt verhält, beschreibt 
Merleau-Ponty auch als ›Verdoppelung‹.

Le corps d’autrui est devant moi – mais quant à lui, il mène une singu-
lière existence: entre moi qui pense et ce corps, ou plutôt près de moi, 
de mon côté, il est comme une réplique de moi-même, un double errant, 

13	 	»Ich betrachte diesen Mann dort, der sich im Schlaf nicht rührt, aber plötz-
lich aufwacht. Er öffnet die Augen, greift neben sich nach dem herunterge-
fallenen Hut und nimmt ihn, um sich vor der Sonne zu schützen. Das, was 
mich schließlich davon überzeugt, daß meine Sonne auch für ihn da ist, daß 
er sie sieht und empfindet wie ich und daß wir schließlich zu zweit die Welt 
wahrnehmen, genau das ist es, was mir auf den ersten Blick verbietet, [die:]
den Andere[:]n zu begreifen: nämlich zu begreifen, daß sein Leib [bzw. ihr 
Körper; A.S.] teilnimmt an meinen Gegenständen, daß er einer von ihnen 
ist, daß er in meiner Welt figuriert. Wenn der Mensch, der zwischen meinen 
Gegenständen eingeschlafen ist, beginnt, Gesten an diese zu richten und sie 
zu gebrauchen, dann kann ich keinen Augenblick lang mehr daran zwei-
feln, daß die Welt, auf die er sich bezieht, auch wirklich dieselbe ist, die ich 
wahrnehme. Wenn er etwas wahrnimmt, dann ist das sehr wohl meine eige-
ne Welt, da ja auch er aus ihr hervorgeht.« (Prosa 151; Hervorhebung i.O.; 
Ergänzungen A.S.)

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246

il hante mon entourage plutôt qu’il n’y paraît, il est réponse inopinée 
que je reçois d’ailleurs, comme si par miracle les choses se mettaient à 
dire mes pensées (PM 186)14.

Im an zentraler Stelle seines Spätwerks stehenden Vorwort zu Signes 
(S(Préf)/Z(VW)) beschreibt Merleau-Ponty dieses ›Auftauchen‹ oder ›Er-
scheinen‹ (apparition) der anderen im chair du monde. Wie schon in frühe-
ren Werken fasst Merleau-Ponty dies als ein komplexes Doppelspiel. Einer-
seits gibt es dieses Moment des ›Auftauchens‹, des In-Erscheinung-Tretens, 
andererseits sind wir – die anderen und ich – immer schon und vor jegli-
cher Teilung verbunden, vermischt (im Sinne der promiscuité). Die Ande-
ren sind nicht Ergebnis oder ›Söhne‹ meines Denkens (fils de mon esprit) 
oder reine Möglichkeiten, die immerzu der Aktualität entbehrten (des pos-
sibles à jamais inactuels), sondern meine Zwillinge (jumeaux) oder la chair 
de ma chair (S(Préf) 22–23). Die Dinge berühren uns beide, da wir beide 
eine Öffnung unseres chair sind, die in Verbindung mit la chair du mon-
de steht (Z(VW) 20). Als Zwillinge sind mir die anderen bis zur Ununter-
scheidbarkeit gleich, aber doch sind sie nicht ich. Merleau-Ponty versteht 
uns – sie und mich – als »deux cercles presque concentriques« (PM 186; 
»zwei fast konzentrische Kreise« (Prosa 150)) oder »deux cercles, ou deux 
tourbillons, ou deux sphères, concentriques« (VI 182; »zwei Kreise, zwei 
Wirbel oder Sphären, die konzentrisch sind« (SuU 182)). Konzentrisch 
sind sie, solange ich »naiv dahinlebe« (SuU 182), im Sein und unserem 
gemeinsamen Zentrum aufgehe. Fast konzentrisch und auf ›rätselhafte‹ 
Weise leicht verschoben sind sie, sobald ich sie nicht mehr einfach erle-
bend hinnehme, sondern zu befragen und hinterfragen beginne (SuU 182; 
Prosa 150), sobald ich mich mit diesem Zwilling auseinandersetze. Denn,

[c]ertes je ne vis pas leur vie, ils sont définitivement absents de moi et 
moi d’eux. Mais cette distance est une étrange proximité dès qu’on re-
trouve l’être du sensible, puisque le sensible est précisément ce qui, sans 
bouger de sa place, peut hanter plus d’un corps. […] Ma vision en re-
couvre une autre, ou plutôt elles fonctionnent ensemble et tombent par 
principe sur le même Visible. Un de mes visibles se fait voyant. J’assiste 
à la métamorphose. (S(Préf) 22–23)15

14	 	»Der Leib [bzw. Körper der:] des Anderen ist vor mir – aber was [sie:]ihn 
selbst betrifft, so führt [sie:]er ein einzigartiges Dasein: zwischen mir, [die:]
der denkt, und jenem Leib [bzw. Körper] oder eher neben mir, an meiner Sei-
te, taucht [sie:]er auf wie eine Nachbildung meiner selbst, ein umherirrendes 
Doppel, [sie:]er treibt sich eher in meiner Umgebung herum, als daß [sie:]
er in ihr erschiene, [sie:]er ist die unerwartete Antwort, die ich von anders-
wo erhalte, als ob durch ein Wunder die Dinge begännen, meine Gedanken 
auszusprechen« (Prosa 149; Ergänzungen A.S.).

15	 »Zwar lebe ich nicht ihr Leben, sie bleiben definitiv entfernt von mir, und ich 
bleibe entfernt von ihnen. Aber diese Distanz erweist sich als eine seltsame 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


247

Als Zwilling bin ich nicht sie:er, sondern von ihr:ihm notwendigerwei-
se ›abwesend‹, ›absent‹ und stehe – im Sinne zweier fast konzentrischer 
Kreise – in einer leichten Distanz zu ihr:ihm. Entgegen dem Blick auf Sa-
chen bleibt hier (beim Blick auf die:den Andere:n) der Blick nicht stehen, 
sondern geht über diesen weiter zu den Dingen, die sich dadurch, wie 
schon das Beispiel des Mannes in der Sonne zeigte, in ihren Relationen 
verschieben. »[L]es mêmes choses que j’étais seul à voir, que je serai tou-
jours seul à voir, mais que lui aussi, désormais, est seul à voir à sa ma-
nière.« (S(Préf) 23)16 Das sensible multipliziert sich nicht in dem Sinne, 
dass es sich numerisch vervielfacht, sondern dass es für mehr als eine:n 
von uns ›da‹ ist, mehr als eine:n von uns ›jagt‹, in Relation mit jeder:je-
dem von uns steht und mit uns jeweils ein System bildet, das – als un-
ser chair – aber auch ein gemeinsames System ist. Merleau-Ponty bleibt 
also nicht bei einer Pluralität von Perspektiven auf dieselben Dinge ste-
hen (Insti 135), sondern er beschreibt die durch die Welt sichergestell-
te Möglichkeit zum Übergang zwischen den Perspektiven (SuU 30). Die 
Objekte ›dort‹ erhalten durch dieses andere Verhalten und die sich ak-
tuell abzeichnende Möglichkeit für Verhalten mit diesen Objekten eine 
»neue Bedeutungsschicht«, denn sie sind nun auch dasjenige, das ein 
anderer Mensch in seinem Praktizieren mit ihnen tun kann und zu tun 
beginnt (PdW 405). Die Dinge sind unsere Dinge, die von ihr:ihm bear-
beitet werden und auch von mir bearbeitet werden können (Insti 135). 
Mit dem Aufwachen dieses Mannes dort, mit den beginnenden Gesten 
dort, die sich an ›meine‹ Welt richten, die auch seine ist, tritt neben mir, 
so soll Merleau-Ponty hier verstanden werden, ein weiteres Kraftfeld in 
Erscheinung. Um ihn »se creuse un tourbillon où mon monde est atti-
ré et comme aspiré« (PP 406)17. Sein Körperschema bildet ein System 
mit den Dingen, so wie mein Körperschema sich in Teilen nach außen 
ausdehnt, ein stärker integriertes System mit manchen nahegelegenen 
Dingen bildet und zu weiteren Dingen in einer lockereren Nähe-Dis-
tanz-Relation steht. Dieses System Mensch-Welt dort bildet mit meinem 
System Mensch-Welt ebenfalls ein System, das durch unser gemeinsames 
être chair (être chair ensemble dans la chair du monde) ermöglicht und 
integriert wird (sowie dadurch, dass die Dinge die Kraft dazu haben, für 

Nähe, sobald man das Sein des Sinnlichen wiederfindet, denn das Sensible 
ist genau das, was mehr als einen Körper heimsucht. […] Mein Sehen über-
lagert ein anderes, oder sie funktionieren vielmehr gemeinsam und fallen 
prinzipiell auf dasselbe Sichtbare zurück. Eine Sichtbarkeit wird sehend. Ich 
wohne dieser Metamorphose bei.« (Z(VW) 20)

16	 	»[E]s sind dieselben Dinge, die nur ich gesehen habe, die immer noch ich 
allein sehen werde, die aber auch das Sichtbare von nun an auf seine Weise 
allein zu sehen vermag.« (Z(VW) 21)

17	 	»[H]erum bildet sich ein Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleich-
sam angesaugt wird« (PdW 405).

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248

mehr als eine:n von uns ›da‹ zu sein (S(Préf) 23), das allerdings weni-
ger fest, weniger stark integriert ist als die jeweiligen Systeme Mensch-
Welt (eine Ausnahme wäre die intercorporéité, in der gerade das System 
Mensch-Mensch so stark in sich verbunden ist, dass die Außenrela-
tionen schwächer ausgeprägt sind). Die beiden fast konzentrischen 
Kreise können also als Systeme gelesen werden, die allerdings nicht fest 
abgeschlossene Kreise sind – nicht nur weil sie auch miteinander verbun-
den sind und ein (fast) gemeinsames Zentrum haben, sondern weil sie 
als Systeme immerzu fragil und offen sind. Das konzentrische Moment 
unseres Kreis-Seins ergibt sich nicht nur durch unsere ähnliche Struktur 
und durch die Kraft, die von unserem jeweiligen körperlichen Sein in der 
Welt ausgeht, sondern auch durch unseren ähnlichen Zugang zur Welt, 
im Sinne eines Verhaltens, das mir ›vertraut ist‹, dem meinem, zumindest 
auf einer sehr abstrakten Ebene, ähnlich ist (PdW 405). Mein Körper

y trouve comme un prolongement miraculeux de ses propres intentions, 
une manière familière de traiter le monde; désormais, comme les parties 
de mon corps forment ensemble un système, le corps d’autrui et le mien 
sont un seul tout, l’envers et l’endroit d’un seul phénomène et l’existence 
anonyme dont mon corps est à chaque moment la trace habite désor-
mais ces deux corps à la fois. (PP 406; Hervorhebung A.S.)18

Diese wechselseitige Fortsetzung von unmittelbaren oder sehr abstrak-
ten Intentionen (ersteres wäre etwa der Fall, wenn wir gemeinsam et-
was ›herstellen‹, beispielsweise einen Schrank aufbauen, letzteres, wenn 
sie:er sich in der Welt so verhält, wie ich es auch tun würde, beispiels-
weise den Hut zurecht rückt, um sich vor der brennenden Mittagssonne 
zu schützen) zeigt noch einmal deutlich, dass die:der Andere nicht von 
mir erschaffen oder konstituiert ist (keine Relation von constitué-con
stituant), sondern dass es sich dabei um eine wechselseitiges Verhältnis 
des Instituierens (institué-instituant) handelt (Insti 46).

3.2.4 Gemeinsam die Welt wahrnehmen

Die:der Andere und ich sind gemeinsam chair im chair du monde (Z(VW) 
21). Das Sein der anderen in meiner Welt zeigt sich, wenn sie:er sich zu 

18	 	Mein Körper »findet in ihm [dem anderen Körper; A.S.] eine wunderbare 
Fortsetzung seiner eigenen Intentionen, eine vertraute Weise des Umgangs 
mit der Welt; und wie die Teile meines Leibes [bzw. Körpers; A.S.] ein zu-
sammenhängendes System bilden, bilden somit auch der fremde Leib [bzw. 
Körper; A.S.] und der meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen 
Phänomens, und die anonyme Existenz, deren Spur mein Leib [bzw. Körper; 
A.S.] in jedem Augenblicke ist, bewohnt nunmehr die beiden Leiber [bzw. 
Körper; A.S.] in eins.« (PdW 405; Hervorhebung A.S.)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


249

denselben Dingen verhält wie ich, wenn sie:er mit diesen Dingen auf eine 
mir vertraute Weise umgeht. Wie können wir aber wahrhaft gemeinsam 
die Welt wahrnehmen? In Phénoménologie de la perception beschreibt 
Merleau-Ponty wie eine Person und ihr ›Freund Paul‹ gemeinsam eine 
Landschaft betrachten und stellt die Frage, ob die zwei beobachteten 
Welten (die von der Person beobachtete Welt und jene, die Paul betrach-
tet) zwei numerisch verschiedene Welten sind (PP 464), zwischen denen 
die Sprache vermitteln würde (PPCP 42–43).

Mon ami Paul et moi nous montrons du doigt certains détails du 
paysage, et le doigt de Paul, qui me montre le clocher, n’est pas un doigt-
pour-moi que je pense comme orienté vers un clocher-pour-moi, c’est le 
doigt de Paul qui me montre lui-même le clocher que Paul voit. Comme 
réciproquement, en faisant un geste vers tel point du paysage que je vois, 
il ne me semble pas que je déclenche chez Paul, en vertu d’une harmo-
nie préétablie, des visions internes seulement analogues aux miennes: il 
me semble au contraire que mes gestes envahissent le monde de Paul et 
guident son regard. (PP 464)19

Für die Person aus diesem Beispiel ist ›der Freund Paul‹ also ein Mensch, 
der dieselbe Welt erlebt wie diese Person selbst (PdW 461–62). Das Ver-
halten von Paul zeigt mir deutlich, dass er dieselbe Welt wahrnimmt. Es 
ist also nicht die Sprache, die zwischen unseren beiden numerisch ver-
schiedenen Welten vermittelt, vielmehr ist es erst die Sprache (oder eine 
andere Ausdrucksform), die gegebenenfalls einen Abstand in unserem 
wahrnehmenden Erleben ersichtlich werden lässt (PPCP 43).

Merleau-Ponty befragt auf der Basis dieses gemeinsamen Erlebens die 
Grenzen der gemeinsamen Weltwahrnehmung. Wäre die Welt einfach 
eine ideelle Einheit, dann wäre ein bestimmter Berg, so wie ich ihn heu-
te sehe, und dieser Berg vor langer Zeit durch meine Vorfahren gesehen, 
derselbe (PP 464), auch wenn sich dieser in der Zwischenzeit verändert 
hat (weniger bewaldet, stärker bebaut etc. ist). Paul und ich nehmen 
aber gemeinsam die Welt und ihren Stil wahr (PP 464–65). »L’unité 
du monde se dégrade et s’effrite avec la distance temporelle et spatiale 
que l’unité idéale traverse (en principe) sans aucune déperdition.« (PP 

19	 	»Mein Freund Paul und ich zeigen uns gegenseitig mit dem Finger bestimm-
te Einzelheiten der Landschaft, und der Finger Pauls, mit dem er mir jenen 
Kirchturm zeigt, ist kein Finger-für-mich, den ich als auf einen Kirchturm-
für-mich gerichtet denke, vielmehr zeigt mir Pauls Finger selbst den Kirch-
turm, den Paul sieht; und umgekehrt scheint mir auch nicht, wenn ich mit 
irgendeiner Geste auf einen Punkt der Landschaft verweise, den ich sehe, 
daß ich dadurch bei Paul auf Grund einer prästabilierten Harmonie ein dem 
meinigen lediglich analoges Sehen veranlasse: vielmehr scheint mir ganz 
im Gegenteil, daß meine Gesten in Pauls Welt selber eindringen und seinen 
Blick führen.« (PdW 461)

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250

465)20 Was sich mit der zeitlichen und räumlichen Distanz abschwächt, 
was langsam verloren geht, ist »que le paysage me touche et m’affecte, 
parce qu’il m’atteint dans mon être le plus singulier, parce qu’il est ma 
vue du paysage que j’ai le paysage lui-même et que je l’ai comme pay-
sage pour Paul aussi bien que pour moi« (PP 465).21 Merleau-Ponty will 
damit zeigen, dass die zeitliche und räumliche Unmittelbarkeit des Erle-
bens eine Art der Berührung und Affizierung beziehungsweise Betrof-
fenheit mit sich bringt, die ohne diese Unmittelbarkeit nicht möglich 
wäre. Das Besondere an der gemeinsamen Wahrnehmung der Welt ist, 
dass wir gemeinsam betroffen sind. Auch dies lässt sich anhand der oben 
beschriebenen Systeme verstehen. Wir sind nicht einfach nur jeweils Sys-
tem mit der Welt (der Kirchturm und ich und – separat von ›uns‹ – der 
Kirchturm und Paul), sondern auch wir sind zusammen System – auf 
einer Ebene der intercorporéité und darüber hinaus (so wie ich es mit 
meinen Vorfahren, die einst den Berg sahen, nicht sein kann). In einem 
gewissen Sinne sehe ich Pauls Sehen des Kirchturms, so wie er mein Se-
hen sieht, so wie ich mein Sehen in seinem Sehen meines Sehens sehe, 
sieht er sein Sehen in meinem Sehen seines Sehens, immerzu in der Un-
mittelbarkeit des Kirchturms (in diesem Beispiel zeigt sich also die Rever-
sibilität, die der intercorporéité wesentlich ist). Insofern lässt sich diese 
Beschreibung in Merleau-Pontys Frühwerk erst vor dem Hintergrund 
seines Spätwerks verstehen. Die Basis ist, dass wir gemeinsam chair im 
chair du monde sind. Hinzu kommt jedoch die Vermischung (promis-
cuité) mit anderen und mit Welt, die das gemeinsame Erleben in der Si-
tuation zu einem wahrhaft gemeinsamen macht, das tiefer greift als die 
sinnliche Wahrnehmung (im Sinne eines Erfassens durch die Sinne), son-
dern auch unser gemeinsames und wechselseitiges Berührt-Sein durch 
uns und durch die Welt mit umfasst (siehe Affizierbarkeit und Verletzbar-
keit). Die promiscuité erlaubt es, dass wir Relationen mit anderen nicht 
nur in ihrer jeweiligen Singularität erleben, sondern uns, andere und Welt 
in einer komplexen Vermischung erfahren. Zudem, dies wurde oben be-
reits gesagt (siehe Kapitel 2.5.2), kann diese Vermengung so weit gehen, 
dass die Welt mit der:dem Anderen erlebt wird (dass also beispielsweise 
das geliebt wird, was die:der Andere liebt).

20	 	»Die Einheit der Welt verfällt und zersetzt sich mit dem zeitlichen und räum-
lichen Abstand, den die ideale Einheit (im Prinzip) ohne jede Einbuße durch-
quert.« (PdW 462)

21	 	»[W]eil die Landschaft mich berührt und betrifft, weil sie mich im Einzig-
artigsten meines Seins anrührt, weil sie meine Ansicht der Landschaft selber 
ist, habe ich die Landschaft selbst vor Augen und habe ich sie als die Land-
schaft für Paul ebensowohl wie für mich« (PdW 462).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


251

3.2.5 Residuen des Singulären: Erlebter Solipsismus

›Paul‹ und ich, andere und ich erleben dieselbe Welt, weil die Welt eine
gemeinsame ist, weil wir gemeinsam in und mit dieser Welt koexistieren, 
weil wir gemeinsam la chair sind. Das gemeinsame Erleben des Kirch-
turms und der Landschaft, die intercorporéité und promiscuité zeigen,
dass wir uns und die Welt in einem sehr weitreichenden Sinne gemeinsam
erleben können, dass wir Situationen gemeinsam leben können. Wenn
dem nun so ist, wenn wir unser Sehen in der:dem Anderen sehen, unser
Fühlen in der:dem Anderen fühlen können und wenn Körper (als Kör-
perschema) in ausgedehnter Weise ein System mit anderen und Dingen
bilden, was bin dann ich, was ist die:der Einzelne, wenn sie:er ›mehr‹
sein soll als ein unspezifisches Moment von la chair? Eine absolute Sub-
jektivität ist nicht möglich, sie ist aber auch nicht das, was Individuen
Merleau-Ponty zufolge suchen, denn die:der Einzelne »ne jouit pas la
subjectivité, il la fuit, il est au monde, pour de bon, il a sur le temps une
prise franche et naive« (PP 395).22

Merleau-Ponty beschreibt diesen minimalen Rest eines nicht-vermeng-
ten Seins als »solipsisme vécu« (PP 411; »erlebten Solipsismus« (PdW 
409)). Auch wenn die anderen meine Zwillinge sind, so lebe ich nicht ihr 
Leben (S(Préf) 22–23). Dies gilt beispielsweise für Gedanken, auch dann, 
wenn ich sie mit anderen diskutiere (PdW 512). Auch ein gemeinsamer 
Plan stellt sich für uns nicht genau gleich dar (bedeutet der:dem Einen 
mehr als der:dem Anderen etc.) (PdW 408). Besonders deutlich zeigt sich 
dies am Beispiel des Erlebens von Emotionen:

Je perçois autrui comme comportement, par exemple je perçois le deuil 
ou la colère d’autrui dans sa conduite, sur son visage et sur ses mains, 
sans aucun emprunt à une expérience ›interne‹ de la souffrance ou de la 
colère et parce que deuil et colère sont des variations de l’être au monde 
indivises entre le corps et la conscience, et qui se posent aussi bien sur 
la conduite d’autrui, visible dans son corps phénoménal, que sur ma 
propre conduite telle qu’elle s’offre à moi. Mais enfin, le comportement 
d’autrui et même les paroles d’autrui ne sont pas autrui. (PP 409; Her-
vorhebung A.S.)23

22	 	»[E]r flieht sie vielmehr, er ist ein für allemal zur Welt und hat seinen frei-
mütig-naiven Zugang zur Zeit« (PdW 394).

23	 	»Ich nehme [die:]den Anderen als Verhalten wahr: z. B. nehme ich in [ih-
rem:]seinem Verhalten, in [ihrem:]seinem Gesicht und an [ihren:]seinen 
Händen, die Trauer oder den Zorn [der:]des Anderen wahr, ohne jede An-
leihe bei einer ›inneren‹ Erfahrung von Leiden oder Zorn, vielmehr insofern 
Trauer und Zorn zwischen Leib [bzw. Körper] und Bewußtsein ungeteilten 
Weisen des Zur-Welt-seins sind, sich darbietend im Verhalten [der:]des An-
deren, wie es an [ihrem:] seinem phänomenalen Leib [bzw. Körper; A.S.] 
sichtbar ist, so gut wie in meinem eigenen Verhalten, so wie dies mir selbst 

DIE ANDEREN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252

Der Sinn dieser Emotionen ist für sie:ihn, die:der sie selbst empfindet 
und ausdrückt, nicht derselbe, wie für mich, die:der sie an ihr:ihm wahr-
nimmt und so miterlebt (PdW 408).

Auch im Erleben der Welt gibt es ein solipsistisches Moment. Selbst 
wenn die Welt grundsätzlich für uns alle gleich ›da‹ ist, ist meine Relati-
on zu den Dingen zunächst eine andere als jene all der anderen.

La vision ne cesse d’être solipsiste que de près, quand l’autre retourne 
contre moi le faisceau lumineux où je l’avais capté, précise cette attache 
corporelle que je pressentais dans les mouvements agiles de ses yeux, 
élargit démesurément ce point aveugle que je devinais au centre de ma 
vision souveraine, et, envahissant mon champ par toutes ses frontières, 
m’attire dans la prison que j’avais préparée pour lui et me rend, tant 
qu’il est là, incapable de solitude. (PP 109)24

Dieses »Zurückwenden« des »Strahlenbündels« meint die Dezentrierung, 
die vorhin als das ›Erscheinen‹ der:des Anderen in meiner Welt zwischen 
und mit ›meinen‹ Gegenständen beschrieben wurde. Das Verhalten und 
letztlich auch das Sehen der:des Anderen zeigt, dass wir die Welt gemein-
sam sehen (in der intercorporéité in einem noch engeren Sinne gemeinsam).

Die soeben beschriebene Grenze zwischen mir und anderen ist jedoch 
keine eindeutige, denn auch wenn etwa der Schmerz der:des Anderen zu-
nächst für sie:ihn einen anderen Sinn hat als für mich, wenn ihre:seine 
Wahrnehmung des Schmerzes eine andere ist als meine Wahrnehmung 
ihres:seines Schmerzes. Wenn ich ihr:ihm (in einem affektiven Sinne) sehr 
nahe bin, dann können unsere Gefühle gemeinsam eine einzige Form 
(statt zwei getrennten Formen) bilden. Unsere Leben hörten auf, getrenn-
te zu sein, wir stimmten tatsächlich überein (SC 238–39). Dies deutet 
Merleau-Ponty also bereits in seinem Frühwerk an. Er verschärft diesen 
Gedanken jedoch in seinem Spätwerk mittels der Figuren der intercorpo-
réité und promiscuité (wie auch im letzten Unterkapitel gezeigt wurde).

Wenn Merleau-Ponty auch diese bedingte Unzugänglichkeit der:des 
Anderen und mir der:dem Anderen gegenüber beschreibt, so beschränkt 

gegeben ist. Aber doch sind das Verhalten [der:]des Anderen und selbst die 
Worte [der:]des Anderen endlich nicht [die:]der Andere selbst.« (PdW 407–
8; Hervorhebung und Einfügungen A.S.)

24	 	»Das Sehen hört erst aus der Nähe auf, solipsistisch zu sein, erst dann, 
wenn [die:]der Andere das Strahlenbündel auf mich zurückwendet, mit wel-
chem ich ihn eingefangen hatte, wenn [sie:]er die körperliche Bindung, die 
ich in [ihren:]seinen flinken Augenbewegungen vorausahnte, deutlicher her-
vortreten läßt, wenn [sie:]er jenen blinden Punkt, den ich im Zentrum mei-
nes selbstherrlichen Sehens verspürte, übermäßig erweitert und wenn [sie:]
er, von allen Seiten her in mein Gesichtsfeld einfallend, mich in das Gefäng-
nis lockt, das ich eigentlich für [sie:]ihn vorbereitet hatte, und mich solange 
[sie:]er da ist, unfähig macht zur Einsamkeit.« (SuU 109; Einfügungen A.S.)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


253

sich die Unzugänglichkeit nicht auf die:den Andere:n. Vielmehr sei auch 
ich mir selbst nicht vollständig zugänglich; letztlich sei ich mir selbst 
nicht zugänglicher, als die:der Andere es ist (PdW 389). Diese fehlen-
de Transparenz meinerseits und von Seiten der anderen macht auch die 
Evidenz der:des Anderen möglich (PdW 404, SuU 110). Letztlich bleibt 
auch für den solipsistischen Rest die Relation zu anderen entscheidend, 
nicht nur, dass die Unterschiedlichkeit begrenzt ist, ohne andere gäbe es 
auch kein Ich (S(PhiOmb) 212–13).

3.3 Der Ausdruck

Eine erste Schicht des Ausdrucks wurde bereits im Kontext des mon-
de sensible und der wahrnehmend-ausdrückenden Relation der sensi
bles beschrieben. Nun gilt es, den Ausdruck in seinem Zusammenspiel 
mit der Welt – le monde de l’expression/le monde culturel, aber auch 
dem monde sensible – weiterzuentwickeln und dadurch auch diese mon-
des und letztlich das Problem der Distanz zu verstehen. Wie die folgen-
den Seiten zeigen werden, ist der Ausdruck ein komplexes Spiel mit den 
mondes, mit den Strukturen und mit dem bereits Bestehenden. Der Aus-
druck findet nicht vor dem Hintergrund dieses bereits Bestehenden statt, 
sondern in Interaktion mit diesem. Der Ausdruck ist ein Spiel mit dem 
Körper, oder besser gesagt, ein Spiel des Körpers, der in Situation(en) 
ist, der die unmittelbare Situation ebenso wie die allgemeinere Situa-
tion des Seins als Mensch in seiner Zeit wahrnimmt und lebt und sich 
im Rahmen seiner Möglichkeiten ausdrückt. Der Ausdruck ist mitunter 
lärmend – bruyant, mitunter schweigend – silent, muet, er ist schöpfe-
risch oder beinahe nichtssagend. Doch wie versteht nun Merleau-Ponty 
den Ausdruck?

Le corps humain est symbolisme = […] au sens fondamental de: expres-
sif d’un autre. Perception et mouvement symbolisent. Et les sens entre 
eux. Pour l’unité du corps.

Expressif = par leur insertion dans un système d’équivalences non con-
ventionnel, dans la cohésion d’un corps. Un œil qui inspecte un paysage 
= interrogation et réponse. (Natu3 281)25

25	 	»Der menschliche Leib [bzw. Körper; A.S.] ist Symbolismus = […] im we-
sentlichen Sinn von: für einen anderen expressiv. Wahrnehmung und Bewe-
gung symbolisieren. Und die Sinne untereinander. Für die Einheit des Leibes 
[bzw. Körpers; A.S.].

		  Expressiv = durch ihre Einfügung in ein nicht konventionelles Äquivalenz-
system, in die Kohäsion eines Leibes [bzw. Körpers; A.S.]. Ein Auge, das eine 
Landschaft in Augenschein nimmt = Fragen und Antworten.« (Natur3 298)

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254

Auch der komplexere Ausdruck ist wesentlich ein Phänomen des Kör-
pers in Relation mit der Welt. 

On entendra ici par expression ou expressivité la propriété qu’a un 
phénomène, par son agencement interne, d’en faire connaître un autre 
qui n’est pas ou même n’a jamais été donné. L’outil, l’ouvrage, exprime 
l’homme en ce sens. L’ouvrage de l’esprit ou le tableau aussi, mais plus 
complexe: ils expriment l’homme en parlant des choses ou du monde 
aussi bien, de sorte qu’ici il y a non seulement homme qui s’exprime 
dans produit mais par ailleurs produit qui exprime le monde, l’homme 
s’attestant par l’apparition de ce rapport (MSME 48)26.

Wahrnehmung im zweiten Sinne ist »expression, expression du monde« 
(MSME 48), also ein Ausdruck durch die Welt. Ausdruck meint dem-
nach nicht, dass ein Körper in der Welt gegenüber der Welt aktiv wird, 
vielmehr meint Ausdruck auch, dass die Welt den Körper ausdrückt. Um 
sprachlichen Ausdruck, aber auch andere Ausdrucksformen in den Blick 
nehmen zu können, bedarf es zum Ausdruck nun auch eines strukturier-
ten Gegenstücks, das über das Körperschema hinausgreift (auch wenn 
die Stimme selbst integraler Bestandteil des Körperschemas ist (MSME 
132)).

3.3.1 Le monde culturel und die Sprachen

Der monde culturel wurde oben bereits als eine Schicht der Welt be-
schrieben, die ›Kulturgegenstände‹, also durch menschliches Tun Ge-
schaffenes oder durch ein Tun Verändertes, umfasst. Der monde culturel 
umfasst also etwa auch Spuren im Sand und Gegenstände des täglichen 
Bedarfs. Diese Art von Kulturgegenständen werden von Merleau-Ponty 
jedoch nur am Rande erwähnt, im Fokus seiner Aufmerksamkeit ste-
hen das künstlerische Schaffen, das philosophische Denken27 und die 
Sprache.

26	 	»Unter Ausdruck oder Expressivität wird hier die Eigenschaft verstanden, 
die ein Phänomen durch seinen inneren Aufbau hat, ein anderes Phäno-
men bekannt zu machen, das nicht gegeben ist oder sogar noch nie gege-
ben wurde. Das Werkzeug, das Werk, drückt den Menschen in diesem Sinne 
aus. Das geistige Werk oder das Gemälde auch, aber komplexer: Sie drü-
cken den Menschen aus, indem sie sowohl von den Dingen als auch von der 
Welt sprechen, auf eine Art und Weise, dass es hier nicht nur der Mensch 
ist, der sich im Produkt ausdrückt, sondern auch das Produkt, das die Welt 
ausdrückt, der Mensch bezeugt sich durch das Auftreten dieser Beziehung.« 
(eigene Übersetzung)

27	 	Dies ist auch der systematische Grund für die eher beiläufige Behandlung 
des Alltäglichen – sein Interesse an dem so verstandenen Kreativen, der 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


255

Wie begreift Merleau-Ponty nun die Sprache(n)? Merleau-Ponty un-
terscheidet (auf die eine oder andere Weise letztlich in all seinen Schrif-
ten zur Sprache) zwei Momente von Sprache: Eine bereits bestehen-
de Form, also die Sprache, wie sie gegenwärtig gesprochen wird, und 
die Sprache im (kreativen, schöpferischen) Entstehen. Erstere bezeichnet 
Merleau-Ponty als ›parole parlée‹ (PP 238) oder auch ›langage empiri-
que‹ (PP 217)28, also die ›gesprochene Sprache‹ (PdW 232, Prosa 107), 
oder als ›gewöhnliche Sprache‹ (AuG(MWD) 83); letztere bezeichnet 
er als ›parole originaire‹ (PP 218) oder ›parole authentique‹ (PP 217), 
übersetzt als das ›ursprüngliche Sprechen‹ (PdW 212), auch bezeichnet 
als die ›parole parlante‹ (PP 238), also die ›sprechende Sprache‹ (PdW 
232, AuG(IS) 163, Prosa 107). Die ›gesprochene Sprache‹ meint »une 
expression seconde, une parole sur des paroles, qui fait l’ordinaire du 
langage empirique« (PP 207).29 Die gesprochene Sprache ist insofern 
ein sekundärer Ausdruck, als bereits verfügbare Bedeutungen wieder
holt werden. Die Bedeutung dieser ›banalen Worte‹ ist »je schon in uns 
vorgebildet in unserem Besitz« (PdW 218). Diese lösen in uns nur sekun-
däre Gedanken aus, so dass die Reaktion darauf keine Ausdrucksleis-
tung im vollen merleau-pontyschen Sinne erfordert. Mithilfe der ge
sprochenen Sprache werden Gedanken ausgesprochen, die bereits zuvor 
erworben wurden (PdW 443). Die ›gesprochene Sprache‹ hat eine ›lexi-
kalische Bedeutung‹ (AuG(MWD) 86), sie ist also eine Sprache, die Be-
griffe, wie wir sie in Lexika finden können, in ihrer bestehenden (vorü-
bergehend festgeschriebenen) Bedeutung wiederholt. Die ›sprechende 
Sprache‹ ist ein ›schöpferischer Gebrauch‹ (AuG 118(IS), SuU 200) der 
Sprache, also ein Sprechen »authentique, qui formule pour la première 
fois« (PP 207)30. Der Ausdruck in diesem ursprünglichen Sinne ist kon-
tingent (PdW 218).

Die Unterscheidung zweier Momente von Sprache fällt nicht mit jener 
von ›natürlichen‹ und ›konventionellen‹ Zeichen zusammen, vielmehr ist 
Merleau-Ponty der Auffassung, dass alle Worte einst geschaffen wurden, 
alle Ausdrücke aus der ›sprechenden Sprache‹ hervorgehen, dass es eine 
›natürliche‹ Sprache also nicht gibt (PdW 221–23). Die beiden Sprachen 
sind zwar zu unterscheiden, sie sind jedoch nicht absolut und ursprüng-
lich distinkt. Die gesprochene Sprache war selbst einst sprechende Spra-
che, sie ist ihr Resultat (PdW 443; S(LIVS) 56); insofern handelt es sich 

Neuentstehung und Verschiebung von Bedeutungen, der Auseinanderset-
zung mit Mehrdeutigkeiten.

28	 	 ›Langage empirique‹ (PP 217), wurde als ›empirisches Sprechen‹ (PdW 211; 
ähnlich AuG(IS) 118) übersetzt, treffender erscheint eine Übersetzung als 
›empirische Sprache‹.

29	 	»[D]er bloß sekundäre Ausdruck, das Reden bloß über schon Gesagtes, das 
im empirischen Sprechen vorherrscht« (PdW 211).

30	 	»[D]as echte, einen Sachverhalt erstmalig formulierende Wort« (PdW 211).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

nicht um zwei Sprachen, sondern um zwei Momente der Sprache, die 
mit zwei Weisen des Sich-Ausdrückens in Zusammenhang stehen. Da der 
Prozess der Sprachentstehung ein fortwährender ist und die gesprochene 
Sprache laufend durch die sprechende Sprache verändert wird, ist es un-
möglich, ein Inventar des Wortschatzes zu einem gegebenen Zeitpunkt 
zu bilden (Prosa 54). Andererseits entsteht die ›sprechende Sprache‹ vor 
dem Hintergrund der ›gesprochenen Sprache‹ (Prosa 57).

Der sprachliche Ausdruck im Sinne der sprechenden Sprache ist kon-
tingent, er ist jedoch nicht willkürlich. Eine jeweilige Sprache und ihre 
Bedeutung sind »plusieurs manières pour le corps humain de célébrer le 
monde et finalement de le vivre« (PP 218).31 Daher seien Sprachen auch 
nie voll übersetzbar (wie auch das Beispiel von Merleau-Pontys Philo-
sophie und das Problem, diese zu übersetzen, zeigt). Menschen könn-
ten zwar mehrere Sprachen sprechen, ›leben‹ können sie zu einem Zeit-
punkt nur in einer. Sich eine Sprache vollständig anzueignen, bedeutet, 
ihre Welt im Sinne einer bestimmten Kulturwelt, eines bestimmten Sys-
tems, zu übernehmen (PdW 222).

Sprache versteht Merleau-Ponty nicht als ›reine Sprache‹ (das erste 
Kapitel von La prose du monde trägt die Überschrift Le fantôme d’un 
langage pur beziehungsweise ›Das Hirngespinst einer reinen Sprache‹). 
Durchaus zynisch meint Merleau-Ponty die Sprache sei 

un instrument bon à toutes fins […] c’est que la lague est le trésor de 
tout ce qu’on peut avoir à dire, c’est qu’en elle est écrite déjà toute notre 
expérience future, comme le destin des hommes est écrit dans les astres. 
Il s’agit seulement de rencontrer cette phrase déjà faite dans les limbes 
du langage de capter les paroles sourdes que l’être murmure. (PM 11; 
Hervorhebung i.O.)32

Sprache ist also nicht als ein ›Apparat‹ zu verstehen, der es möglich 
machte, die unendliche Vielzahl von Gedanken und Dingen in der Welt 
durch eine begrenzte, endliche Anzahl an Zeichen auszudrücken. Sie ist 
keine geschlossene Ganzheit, die so angelegt ist, dass sich alles ›Neue‹ 
durch sie in ihrer Beständigkeit ausdrücken lässt (Prosa 27–28; siehe 
auch AuG(MWD) 83).

In jenen Werken, die aus Merleau-Pontys Nachlass herausgegeben 
wurden, bezeichnet Merleau-Ponty diese ›reine‹ und als unveränderbar 

31	 	»Weisen des menschlichen Leibes [bzw. Körpers, A.S.], die Welt [(gleichwie 
ein Fest); Einfügung i.O.] zu begehen und zu erleben« (PdW 222).

32	 	»Instrument zu jedem Zweck […] nur deshalb, weil die Sprache eine Fund-
grube für alles je Sagbare ist und weil unsere ganze zukünftige Erfahrung 
in ihr schon eingeschrieben ist, gleich wie das menschliche Schicksal in den 
Sternen steht. Es geht nur darum, diesen im Vorhimmel der Sprache schon 
vorhandenen Satz anzutreffen, die stummen Worte einzufangen, die das Sein 
vor sich hinmurmelt« (Prosa 29–30; Hervorhebung i.O.).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


257

beschriebene Sprache als ›Algorithmus‹, den er als »projet d’une langue 
universelle« (PM 10; »Entwurf einer universellen Sprache« (Prosa 29)) 
charakterisiert. Der Algorithmus »attache à des signes choisis des signi-
fications définies à dessein et sans bavures. Il fixe un certain nombre de 
rapports transparents; il institue, pour les représenter, des symboles qui 
par eux-mêmes ne disent rien, qui donc ne diront jamais plus que ce 
qu’on a convenu de leur faire dire.« (PM 9)33 Der Algorithmus steht für 
fixe Bedeutungen; von Sinnverschiebungen ist er nicht betroffen. Soll er 
etwas ausdrücken, für das er nicht geschaffen wurde, so wird das Sys-
tem dieser universellen Sprache durch weitere Definitionen und Symbole 
ergänzt (Prosa 28). Die Sprache, wie wir sie erleben und vorfinden, die 
›lebendige Rede‹, entspricht jedoch nicht diesem Bild des ›Algorithmus‹ 
(Prosa 29). Während die Sprache grundsätzlich nicht nur bewahrend ist, 
sondern über das Gegebene hinausgeht, ist es eine Eigenheit des Algo-
rithmus, dass sich Formulierungen nicht fortwährend wandeln, sondern 
dass alte Formulierungen in ihm erhalten bleiben (Prosa 119).

Mit seiner Beschreibung der beiden Sprachen verbindet sich auch eine 
Beschreibung der Entwicklung der modernen Schriftstellerei. Der Algo-
rithmus, die ›gewöhnliche Sprache‹, werde in der Literatur nicht mehr 
akzeptiert. Die Sprache ist für die Schriftsteller:innen nicht länger ein 
»simple instrument ou moyen pour communiquer des intentions don-
nées par ailleurs« (S(HoAdv) 295).34 Merleau-Ponty will damit zum 
Ausdruck bringen, dass Schriftsteller:innen Sprache nicht nur als In
strument verstehen, das dazu diene, bestimmte Bedeutungen (die in sie 
eingeschrieben sind) auszudrücken, sondern dass sie Sprache selbst als 
»l’acte même de signifier« (S(HoAdv) 295; den »Akt des Bedeutens« 
(AuG(MWD) 83)) gebrauchen.

Mit Merleau-Pontys ›anderer‹ Perspektive auf Sprache geht auch ein 
›anderes‹ Verständnis von Bedeutung einher, wie sich am Beispiel des Al-
gorithmus bereits erkennen lässt. Merleau-Ponty grenzt sich von Theo-
rien ab, die Sprache als fixes Instrumentarium von Bedeutungen ansehen. 
Frühere Theorien von Sprache gingen, laut Merleau-Ponty, davon aus, 
dass der Besitz beziehungsweise das Beherrschen von Sprache bedeu-
tet, dass ›Wortbilder‹ vorhanden sind. Die Rolle des sprechenden Sub-
jekts ist dabei eine untergeordnete. Diese frühen Theorien von Sprache 
beschreibt Merleau-Ponty anhand der sich wandelnden Beschreibungen 

33	 	»[V]erknüpft ausgewählte Zeichen zweckmäßig und nahtlos mit festgeleg-
ten Bedeutungen. Er legt eine gewisse Anzahl durchsichtiger Bezüge fest; und 
um diese darzustellen, setzt er Symbole ein, die für sich selbst nichts besa-
gen und dementsprechend nie mehr besagen als das, was sie beschlossener-
maßen sagen sollen.« (Prosa 28)

34	 	»[E]infaches Instrument oder Mittel zur Mitteilung von Absichten [...] die 
vorher bereits vorlagen. Sie bildet jetzt mit [der:]dem Schriftsteller[:in] eine 
Einheit, die Sprache ist er selbst« (AuG(MWD) 83; Ergänzungen A.S.).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258

dessen, was die Krankheit der Aphasie ausmacht. Ging man zunächst da-
von aus, dass aphasischen Menschen der Vorrat an Wörtern und die Wort-
bilder fehlten, so ging man später davon aus, dass es ihnen nicht möglich 
war, sich dieses Vorrates (von dem man jedoch dachte, dass sie ihn besit-
zen) zu bedienen (PdW 208). Aphasischen Menschen sei es nicht möglich, 
etwas, das den Sinnen durch den monde sensible gegeben ist, einer Kate-
gorie zuzuordnen, weil er in der konkreten Einstellung verbleibt, ihm die 
kategoriale Einstellung nicht (mehr) zugänglich ist. Sprache erscheint nun 
als vom Denken bedingt (PdW 209). Empiristisch-mechanistische und in-
tellektualistische Psychologie wären gleichermaßen auf Automatismen in 
der Sprache angewiesen. Während es für die empiristisch-mechanistische 
Psychologie kein sprechendes Subjekt gebe, gebe es für die intellektualis-
tische Psychologie zwar ein denkendes Subjekt, jedoch kein sprechendes. 
Empirismus und Intellektualismus könnten nicht zu dieser Einsicht gelan-
gen, weil für sie Wörter schlicht einen Sinn haben (PdW 210).

Dass Merleau-Ponty von einer fortwährenden Veränderung der Spra-
che durch den Ausdruck ausgeht, verdeutlich auch, dass die Bedeutung der 
Worte und Laute seiner Meinung nach nicht naturgegeben ist oder in den 
Dingen selbst liegt (Prosa 29). Sprache besteht nicht aus ›reinen Zeichen‹, 
die für ebenso ›reine‹ Bedeutungen stehen (Prosa 30). Die ›parole originai-
re‹ muss den Sinn der Worte selbst hervorbringen. Der Sinn bildet sich »par 
une signification gestuelle, qui, elle, est immanente à la parole« (PP 209; 
»aus ihrer gestischen Bedeutung, die ihrerseits der Sprache selbst imma-
nent ist« (PdW 212– 13)). Das einmal geschaffene Wort ist Träger von Sinn 
(PdW 211), und so ist der Sinn letztlich den Worten selbst immanent (PdW 
228). In seinem Frühwerkt verortet Merleau-Ponty die Bedeutung also in 
den Worten selbst. Dies ändert sich nach Phénoménologie de la percep
tion (in den späten 1940er-Jahren, verstärkt in den 1950er-Jahren) vor al-
lem durch seine Rezeption des Strukturalismus von Ferdinand de Saussure.

Trotzt dieser entscheidenden Wende verändert sich Merleau-Pontys 
Philosophie der Sprache in einigen ihrer Grundzüge nicht (so etwa behält 
er die Unterscheidung der beiden Sprachen bei). In einem Text (Le méta-
physique dans l’homme) der 1947, also zwei Jahre nach dem Erscheinen 
von Phénoménologie de la perception, publiziert wurde, bezieht sich 
Merleau-Ponty bereits auf Saussure (AuG(MM) 52). Er meint nun: 

Il faut que la langue soit autour de chaque sujet parlant, comme un 
instrument qui a son inertie propre, ses exigences, ses contraintes, sa 
logique interne, - et néanmoins qu’elle reste toujours ouverte à leurs ini
tiatives […], toujours capable des glissements de sens, des équivoques, 
des substitutions fonctionnelles qui donnent à cette logique comme une 
allure titubante. (SNS(MétaHo) 174–75; Hervorhebung i.O.)35 

35	 	»Die Sprache muß, um jedes sprechende Subjekt herum, gleichsam ein In
strument sein, das seine eigene Trägheit, seine Anforderungen, seine Zwänge 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


259

Selbst die vorübergehende Bedeutung eines bestimmten Wortes impli-
ziert bereits einen ›Hof‹ weiterer Bedeutungen. Diese latent mitgegebe-
nen weiteren Bedeutungen zeigen sich etwa dann, wenn Wörter auf un-
gewohnte Weise gebraucht werden (SuU 131).

Merleau-Ponty versteht (zumindest ab den frühen 1950ern) die Spra-
che mit Saussure als ein relationales System.36 System meint, dass die 
Zeichen in einer lateralen Beziehung zueinander stehen (S(LIVS) 51, 53), 
dass ihr Sinn kein festgelegter oder im Zeichen selbst ansässiger ist, son-
dern dass Sinn diakritisch ist (S(LIVS) 50; MSME 178), sich also durch 
die Relation der Zeichen ergibt und zwischen diesen beziehungsweise an 
ihrer Schnittstelle liegt. Merleau-Ponty greift in diesem Zusammenhang 
auf den Begriff des écart (Abstands) zurück: »les signes un à un ne signi-
fient rien, que chacun d’eux exprime moins un sens qu’il ne marque un 
écart de sens entre lui-même et les autres« (S(LIVS) 49).37 Die Ausdrucks
kraft von Zeichen 

tient à ce qu’il fait partie d’un système et coexiste avec d’autres signes 
et non pas à ce qu’il aurait été institué de Dieu ou de la Nature pour 
désigner une signification. Et de plus, même ce sens langagier ou cette 
valeur d’usage, cette loi efficace du système qui fondent la signification, 
ne sont pas d’abord saisis par des sujets pensants, ils sont pratiqués par 
des sujets parlants (PM 52).38

und seine innere Logik besitzt und das gleichwohl immer für ihre Initiati-
ven [...] offen bleibt, stets fähig zu Sinnverschiebungen, Doppeldeutigkei-
ten, funktionale Ersetzungen, die dieser Logik gleichsam einen taumelnden 
Gang verleihen.« (AuG(MM) 53; Hervorhebung i.O.)

36	 	Merleau-Ponty beschreibt jedoch bereits in Phénoménologie de la percep
tion eine gewisse Relationalität der Wörter. Das zeigt sich am deutlichsten an 
folgender Stelle: »In Gestalt der verfügbaren Bedeutungen, d.h. auf Grund 
vorangegangener Ausdrucksakte, besitzen die sprechenden Subjekte eine ge-
meinsame Welt, zu der das aktuelle – Sprechen, das neue Wort, sich verhält 
wie die Gebärde [bzw. Geste; A.S.] zur Sinnwelt. Der Sinn des Wortes ist 
selbst in gar nichts anderem gelegen als der Art und Weise, in der es zu die-
ser Sprachachwelt sich ins Verhältnis setzt und auf der Klaviatur bereits er-
worbener Bedeutungen spielt.« (PdW 221; ähnlich auch PdW 229–30).

37	 	»[D]ie einzelnen Zeichen für sich genommen nichts bedeuten, daß jedes von 
ihnen weniger einen Sinn ausdrückt, als daß es einen Sinnabstand zwischen 
sich selbst und den anderen Zeichen angibt« (AuG(IS) 111).

38	 	»[H]ängt davon ab, daß es Teil eines Systems ist und mit anderen Zeichen 
koexistiert, und nicht davon, daß es von Gott oder der Natur zur Bezeich-
nung einer Bedeutung eingesetzt worden ist. Und mehr noch: selbst dieser 
sprachliche Sinn oder dieser Gebrauchswert, dieses wirksame Gesetz des 
Systems, worin die Bedeutung gründet, werden nicht zuerst vom denken-
den Subjekt begriffen, sondern vom sprechenden Subjekt getätigt« (Prosa 
58).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260

Die einzelnen Zeichen und Worte werden nicht länger als die Träger von 
Bedeutung beschrieben, die für sich genommen und separiert von den 
anderen Bedeutung haben (Prosa 63–64). Zeichen sind

réalisations diverses d’une seule puissance de variation, qui ont moins 
existence séparée qu’existence oppositive et diacritique – et qui corres
pondent moins à significations qu’à différences de significations – et qui 
par suite sont moins coordonnées à significations qu’ils ne l’articulent à 
partir d’une totalité, de sorte que la signification est toute immanente à 
la chaîne verbale (comme sa structure) et toute transcendante (comme 
au-delà des signes un à un). (MSME 117–18; Hervorhebung i.O.)39

Nur in ihrer Verbindung zu anderen Zeichen und Wörtern werden sie 
zu ›Bedeutungsträgern‹ (Prosa 63–64). Nicht nur ist die Sprache ein dia-
kritisches System in dem Sinne, dass sich der Sinn durch die Relation ei-
nes Zeichens zu allen anderen ergibt, vielmehr haben auch die Leerstel-
len einen Sinn. Sprache drückt sich durch die Worte aus und durch das, 
was zwischen ihnen liegt, durch das durch die Sprache Gesagte und das 
Nicht-Gesagte (Prosa 65).

Sprache als System, Zeichen und Bedeutung relational zu verstehen, 
stellt diese in Kontinuität zum monde sensible. Merleau-Ponty versteht 
in den 1950ern auch Dinge als bestimmte Modi des Abstands (wie oben 
anhand seines Beispiels des Kreises gezeigt wurde). Der Beschreibung 
von Sprache als System ist jedoch die Unterscheidung der beiden Mo-
mente von Sprache inhärent. Das vorübergehend bestehende (aber nie 
wirklich stabile) System von Sprache ist die ›gesprochene Sprache‹, sie 
wird jedoch fortwährend durch die ›sprechende Sprache‹ verändert.

Sprache – so verstanden – ist, wie oben bereits angedeutet, fragil und 
vulnerabel. Als laterales System ist sie notwendigerweise fragil; sie ist 
fragil gegenüber jeder Veränderung – im Gesamten und von einzelnen 
Elementen. Sinnverschiebung kann so als ein Moment verstanden wer-
den, das dieser Fragilität geschuldet ist. In dieser Fragilität ist die Spra-
che, die ›gesprochene Sprache‹, der ›sprechenden Sprache‹ gegenüber 
verletzbar. Denn auch wenn interne Verschiebungen, etwa durch das 
Nicht-Mehr-Gesprochen-Werden, das Vergessen von Begriffen (Institu-
tionalisiert durch das Streichen von Begriffen aus Wörterbüchern) mög-
lich sind (= Fragilität der Sprache), gehen Veränderungen primär auf die 

39	 	»[V]erschiedene Verwirklichungen einer einzigen Variationskraft, die we-
niger getrennte Existenz als eine oppositive und diakritische Existenz ha-
ben – und die weniger Bedeutungen als Bedeutungsunterschieden entspre-
chen – und die folglich weniger auf Bedeutungen abgestimmt sind, als dass 
sie diese aus einer Totalität heraus artikulieren, so dass die Bedeutung ganz 
der Wortkette/Kette des Verbalen (als ihre Struktur) immanent ist und ganz 
transzendent (als jenseits der Zeichen eines nach dem anderen).« (eigene 
Übersetzung; Hervorhebung i.O.)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


261

›sprechende Sprache‹ zurück, die Begriffe in anderer Bedeutung verwen-
det und neue Begriffe hinzufügt. Trotz des kreativen Charakters dieser
Schöpfungen verbirgt sich darin doch ein durchaus (und vor allem im
Feld der Kunst, teils auch explizit) gewaltsamer Angriff auf das beste-
hende System (im Sinne von einem System mit einer gewissen Beständig-
keit, die aufgrund der Fragilität nicht als dauerhafte innere Beständigkeit
verstanden werden kann).

3.3.2 Das Sprechen oder der ›Lärm‹

Versteht man Sprache also mit Merleau-Ponty als ein System oder als 
eine Struktur, so darf dies – das klang im letzten Absatz bereits an – nicht 
als eine menschenunabhängige Struktur ›dort‹ in der Ferne des Lebens 
verstanden werden. Auch wenn ›die‹ Sprache als ›gesprochene Sprache‹ 
eine gewisse Unabhängigkeit erlangt, ist sie brüchig, ist sie fragil gegen-
über dem Vergessen-Werden. Sprachen, die nicht mehr gebraucht wer-
den, wirken eine Zeitlang in ihrer Differenz zu den fortbestehenden wei-
ter, Begriffe, die nicht mehr verwendet werden, bestimmen eine Zeitlang 
noch (quasi als Platzhalter) die Bedeutung verwendeter Begriffe mit, bis 
ihre Position im System langsam verfließt und sich die Bedeutungen ver-
schieben und das Element verschwindet (wie es etwa beim englischen 
Wort ›thou‹ für ›you‹ im Singular der Fall ist). Sprache ist also nicht (nur) 
ein System, sie ist (auch) eine Weise des Sprechens, des sich Ausdrückens 
(und zwar auf verschiedene Weise – repetitiv oder schöpferisch). Verstün-
de man Sprache im Sinne des ›Algorithmus‹, so wären die Möglichkeiten 
des Ausdrucks sehr limitiert:

La seule vertu, - mais décisive, - de l’expression est alors de remplacer 
les allusions confuses que chacune de nos pensées fait à toutes les autres 
par des actes de signification dont nous soyons vraiment responsables, 
parce que l’exacte protée nous en est connue, de récupérer pour nous la 
vie de notre pensée (PM 10)40.

Zeichen wären selbst nicht bedeutsam, und Denken könnte lediglich das 
finden, was es in die Zeichen ›hineingelegt‹ hat (Prosa 29).

Für Merleau-Ponty ist das Phänomen des Ausdrucks – entgegen der 
Fiktion des Algorithmus – ein Phänomen der Relation der sensibles und 
daher auch ein genuin körperliches Phänomen. Der Körper ist »le lieu 

40	 	»Die einzige, aber entscheidende Kraft des Ausdrucks bestünde dann da
rin, die undeutlichen Anspielungen, mit denen jeder unserer Gedanken sich 
auf alle anderen bezieht, durch bedeutungsverleihende Akte zu ersetzen, für 
die wir wirklich verantwortlich sind, weil uns ihre genaue Tragweite be-
kannt ist, sie bestünde darin, das Leben unseres Denkens für uns einzuho-
len« (Prosa 28).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262

ou plutôt l’actualité même du phénomène d’expression (Ausdruck)« 
(PP 271; Hervorhebung A.S.; »der Ort des Phänomens des Ausdrucks, 
oder vielmehr dessen Aktualität selbst« (PdW 274-75; Hervorhebung 
A.S.)), »le mouvement même de l’expression« (PP 171; »die Bewegung 
des Ausdrückens [bzw. des Ausdrucks; A.S.] selbst« (PdW 176)) bezie-
hungsweise das »pouvoir d’expression naturelle« (PP 211; »Vermögen 
natürlichen Ausdrucks« (PdW 215)), denn er »convertit en vocifération 
une certaine essence motrice, déploie en panorama du passé l’attitude 
ancienne qu’il reprend, projette en mouvement effectif une intention de 
mouvement« (PP 211).41 Wie sich in den nächsten Absätzen noch zei-
gen wird, ist das Ausdrucksphänomen jedoch wesentlich breiter als das 
Phänomen des Sprechens (also des sprachlichen Ausdrückens). Der Kör-
per ist nicht nur ein Ausdrucksraum unter anderen, er ist ein besonde-
rer Ausdrucksraum, denn er kooperiert mit mir. Kaum versuche ich et-
was zu tun, ist er schon dabei, es zu tun (sich zu bewegen, zu greifen 
etc.) (PdW 176). So gehen alle anderen Ausdrucksräume aus dem Kör-
per hervor (PdW 176).

Merleau-Ponty versteht Ausdruck, dies wurde über den Ausdruck all-
gemein bereits gesagt (siehe Kapitel 2.3.2), nicht im wörtlichen Sinne als 
Aus-Druck, also als eine Form der Übertragung eines ›Inneren‹ nach ›au-
ßen‹. Ebenso wenig meint Sich-Ausdrücken, dass dieses ›Innere‹ durch 
konventionelle Zeichen ersetzt wird (Prosa 27). Sprechen ist ebenso we-
nig als Verschlüsseln (einer innen bereits bestehenden Botschaft) zu be-
greifen, wie Verstehen nicht als Entschlüsseln zu fassen ist (S(LIVS) 53). 
Ein:e Autor:in verfügt nicht über einen fertigen ungeschriebenen Text, 
den sie:er in Schrift übertragen könnte, sie:er verfügt über keine Sprache 
vor der in ihrer:seiner Arbeit angewandten Sprache (AuG(IS) 116). Weil 
Sprache kein (De-)chiffrieren ist, sei es sinnlos, von einem »vollständi-
gen Ausdruck« zu sprechen – »tout langage est indirect ou allusif, est, si 
l’on veut, silence« (S(LIVS) 54; »jede Rede ist indirekt oder anspielend, 
und wenn man so will, Schweigen‹« (AuG(IS) 117)). Da Bedeutungen in 
dem variablen System der Sprache vorübergehend (und nicht dauerhaft) 
festgesetzt sind, ist der Sinn nicht direkt, sondern indirekt und lateral 
(siehe S(LIVS), Waldenfels 1976a: 21–22; siehe nächstes Unterkapitel).

Für Merleau-Ponty sind das Denken und das Sprechen weder zwei 
verschiedene Akte noch zwei aufeinanderfolgende Stadien eines Prozes-
ses. Das Sprechen und das Denken stehen also in einer nicht-externen Be-
ziehung zueinander. »[L]a parole n’est pas le ›signe‹ de la pensée, si l’on 
entend par là un phénomène qui en annonce un autre comme la fumée 

41	 	»[V]erwandelt eine bestimmte motorische Wesenheit in Verlautbarung, ent-
faltet den Artikulationsstil eines Wortes in Klangphänomene, entfaltet eine 
einstige Haltung, die er erneuert, zum Panorama einer Vergangenheit, pro-
jiziert eine Bewegungsintention in wirkliche Bewegung« (PdW 215).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


263

annonce le feu« (PP 211).42 Dem Sprechen geht kein vollständiges Den-
ken voraus (S(Préf) 25), vielmehr ist das Sprechen das Denken (sa parole 
est sa pensée (PP 219, PdW 213)). Das Denken geht aus dem Sprechen 
hervor und kehrt dorthin zurück, ebenso wie das Sprechen aus dem Den-
ken hervorgeht und dorthin zurückkehrt (S(Préf) 25). So ist das Denken 
auch nicht nur »bruit ou son«, also Lärm oder Ton, sondern »dépose 
une charge de sens« (S(Préf) 25), sinnbehaftet. Insofern meint Merleau-
Ponty, dass ich nicht von oder über meine Gedanken spreche (parler de 
mes pensées), sondern meine Gedanken spreche (je les parle) (S(Préf) 
27). All dies gilt insbesondere für ein Sprechen im Sinn der ›sprechen-
den Sprache‹, die Gedanken sowohl für uns selbst als auch für andere 
erst existieren lässt (PdW 443). Sprechen und Denken sind – im Akt 
des Sprechens und Denkens – also nicht gänzlich trennbar, denn ihre 
Trennung wäre bereits ein reflexiver Akt, nicht jener des unmittelbaren 
Erlebens, des unmittelbaren Sprechens und Denkens (VI 172). Dass das 
Sprechen mit dem Denken zusammenfällt und das Denken kein Akt ist, 
der dem Sprechen vorausgeht, meint auch, dass das Sprechen präreflexiv 
ist, aber Inhalt einer späteren Reflexion sein kann. Während man spricht, 
ist man sich des Inhalts dieses Sprechens nicht bewusst, sondern erst 
im Nachhinein, wenn es ausgesprochen wurde, wenn man sich dessen 
zurückerinnert (Prosa 67). Dies gilt nicht nur für das Sprechen, sondern 
auch für die anderen Formen des Ausdrucks (siehe bspw. AuG(IS) 149).

Sprechen im Sinne der ›sprechenden Sprache‹ ist ein Akt des Bedeu-
tens. Es wird also nicht ein Zeichen mit einer schon feststehenden Be-
deutung ausgewählt, um etwas Bestimmtes zu sagen (so wie man ein be-
stimmtes Werkzeug einsetzt, um ein bestimmtes handwerkliches Problem 
zu lösen). Die präreflexive Suche nach Worten beschreibt Merleau-Ponty 
als ein Herumtasten: »Elle tâtonne autour d’une intention de signifier 
qui ne se guide pas sur un texte, qui justement est en train de l’écrire.« 
(S(LIVS) 58)43 Das Sprechen im Sinne der ›gesprochenen Sprache‹ hinge-
gen wiederholt bestehende Bedeutung und ist, im äußersten Falle, nicht 
einmal Denken. Während das Denken nicht ohne Sprachliches sein kann, 
kann es grundsätzlich Sprechen ohne wirklichen Ausdruck geben, so 
etwa, wenn jemand einen Text zwar mit der richtigen Betonung vorliest, 
ihn jedoch nicht versteht (PdW 216).

Der Ausdruck ist also keine Übertragung von einem ›Inneren‹ in 
das ›Äußere‹, er ist auch nicht als rein einseitiges Unterfangen (eines 

42	 	»[D]ie Sprache ist nicht ›Zeichen‹ des Denkens, wenn unter ›Zeichen‹ ein 
Phänomen verstanden wird, das ein anderes anzeigt, wie Rauch, Feuer.« 
(PdW 215)

43	 	»Es tastet sozusagen um eine Bedeutungsintention herum, die sich nicht von 
einem Text leiten läßt, sondern eben gerade erst im Begriff ist, ihn zu schrei-
ben.« (AuG(IS) 121; siehe auch Prosa 67)

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264

Menschen in der Welt oder auf die Welt zu) zu begreifen. Vielmehr ist der 
Ausdruck eine genuine Interaktion von Mensch(en) und Welt(en). Die 
Welt ist als Sprache selbst Teil des Ausdrucks oder gar das Sich-Ausdrü-
ckende. Die Sprache äußert sich (le langage proféré), »Il parle en nous 
plutôt que nous ne parlons. Il nous happe comme le monde sensible.« 
(Natu3 274)44 Der Mensch als körperliches Wesen setzt sich mit den Ge-
gebenheiten (den Gegebenheiten seines körperlichen Seins in der Welt, 
den bestehenden Ausdrucksmöglichkeiten) auseinander und drückt sich 
so aus. Dabei passt sich der Mensch nicht lediglich der Kulturwelt an, 
sondern instituiert Kultur im Sinne einer Verschiebung des fragilen Be-
deutungssystems Sprache (Insti 124).

3.3.3 Das vielfältige Schweigen

Die Sprache und das Sprechen sind dem nicht-sprachlichen Ausdruck ähn-
lich. Die ›gesprochene Sprache‹ kann als Form der kollektiven Gewohn-
heit verstanden werden, als etwas, das ›man‹ macht, als eine Form wie 
›man‹ etwas ausdrückt. Wie viele Praktiken allgemein, dies zeigte das Bei-
spiel des Phantomarms (siehe Kapitel 2.3.2.4), bleibt auch die sprechende 
Praktik in vielen Alltagspraktiken unerschüttert. Das Phänomen des Aus-
drucks umfasst für Merleau-Ponty also weitaus mehr als den sprachlichen 
Ausdruck. Merleau-Ponty privilegiert keine der Formen des Ausdrucks, 
sondern meint etwa: »La parole est aussi muette que la musique, la mu-
sique aussi parlante que la parole.« (PP 448)45 Die feinen Unterschiede der 
verschiedenen Ausdrucksformen fasst Merleau-Ponty mittels eines kom-
plexen Vokabular des ›Schweigens‹. Am deutlichsten entwickelt er diese 
Überlegungen, die im Folgenden weiter aufgeschlüsselt werden, in seinem 
Aufsatz Le langage indirect et les voix du silence (S(LIVS))46.

(1) Die langage indirect, die selbst eine Form des Schweigens ist

Merleau-Ponty beschreibt, dass der vollständige Ausdruck eine Illu-
sion sei. Vielmehr sei Sprache indirekt, anspielend und in diesem Sin-
ne Schweigen, silence (S(LIVS) 54). Merleau-Ponty meint damit, dass 

44	 »Er spricht eher in uns als daß wir sprechen. Er erhascht uns wie die sinnli-
che Welt [bzw. sensible Welt; A.S.].« (Natur3 290)

45	 »[D]ie Sprache ist so stumm wie die Musik, die Musik so sprechend wie das 
Wort« (PdW 445).

46	 	Dieser Text stand, in einer ähnlichen Fassung, auch im Zentrum von Merleau-
Pontys Manuskript zu La prose du monde (PM); Kapitel Le langage indirect 
(66–160). Der Titel weist eine erstaunliche, aber angesichts von Merleau-
Pontys ausgeprägten Interesse an André Malraux Werk, nicht überraschende, 
Nähe zu Malraux Les voix du silence, erschienen 1951, auf (Malraux 1951).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


265

Sprache nicht der direkte Ausdruck eines Sinnes durch ein bestimm-
tes (mit einem bestimmten Sinn behafteten) Zeichens ist, sondern dass 
der Sinn zwischen den Zeichen liegt. Dies zeigt er (mit Saussure) daran, 
dass »the man I love« und »l’homme que j’aime« nicht nur Ausdrücke 
in verschiedenen Sprachen sind, sondern im Französischen das »que« 
vorkommt, das im Englischen nicht ›da‹ ist (nicht durch ein Wort ausge-
drückt wird), ohne zu fehlen. Der englische Ausdruck ist dadurch nicht 
weniger komplett (S(LIVS) 54–55). Auch das Nicht-Da-Sein (l’absence) 
eines Zeichens könne ein Zeichen sein (S(LIVS) 55).

(2) 	Die Stimmen des Schweigens: sprechendes Schweigen und schwei-
gendes Sprechen

(a) In Phénoménologie de la perception beschreibt Merleau-Ponty das 
Sprechen (im Sinne der ›sprechenden Sprache‹) als ein Sprechen, das 
»transforment en parole un certain silence« (PP 214; »einem gewissen 
Schweigen Worte verleihen« (PdW 218; Hervorhebung A.S.)). Es gibt für 
ihn also »sous le bruit des paroles, le silence primordial« (PP 214; »dies-
seits des Lärms der Worte das ursprüngliche Schweigen« (PdW 218)), 
das durch die Sprache (beziehungsweise die sprachliche Geste) gebro-
chen wird (PdW 218). Auch in La prose du monde beschreibt Merleau-
Ponty das Sprechen als vor dem Hintergrund eines Schweigens entste-
hend. Das Schweigen sei jedoch nicht nur eine Phase, die vom Sprechen 
abgelöst würde; vielmehr bleibe das Schweigen als Teil des Ausdrucks 
bestehen. Merleau-Ponty meint: »[I]l nous faut être sensible à ces fils de 
silence dont le tissu de la parole est entremêle« (PM 64).47

(b) Aus Sicht des »empirischen Gebrauchs« (AuG(IS) 119) der Spra-
che, also der ›gesprochenen Sprache‹, sei das Ausdrücken im Sinne der 
›sprechenden Sprache‹ eine Form des silence parlante (S(LIVS) 58, ›spre-
chenden Schweigens‹ (AuG(IS) 121; Hervorhebung A.S.)), wie Merleau-
Ponty (mit Bezug auf Mallarmé) meint. Während das Sprechen im Sin-
ne der ›gesprochenen Sprache‹ einen (vorläufig) festen Sinn hat, keine 
Lücken offenlässt, bedeutet das ›wahre Sprechen‹, es ›befreit‹ also den 
in den Dingen gefangenen Sinn, es dringt nicht bis zu den bestehenden 
Zeichen samt ihrer Bedeutungen vor. Da es (aus Sicht des empirischen 
Sprachgebrauchs) nicht auf die üblichen Bedeutungen zurückgreift, ist 
das ›sprechende Sprechen‹ Schweigen. Dieses Schweigen, bleibt am Ho-
rizont mit präsent, durchzieht die Sprache (AuG(IS) 119–21, S(LIVS) 
56–58).

(c) Auch wenn die Malerei nicht in einem direkten Sinne Sprache ist, 
so spricht sie: Ihr Sprechen beziehungsweise ihre Sprache ist eine lan-
gage tacite (S(LIVS) 59, »stillschweigendes Sprechen«, beziehungsweise 

47	 	»[W]ir müssen ein Gespür entwickeln für diese Fäden des Schweigens, mit 
denen das Gewebe der lebendigen Rede durchwirkt ist« (Prosa 67).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266

eine stillschweigende Sprache (AuG(IS) 122)). Allgemeiner bezeichnet 
Merleau-Ponty die Malerei und andere nicht-sprachliche Gesten als ›stum-
me Ausdrucksformen‹ (AuG(IS) 172). Die Sprache und die stummen Aus-
drucksformen haben dieselbe Ausdruckskraft.

C’est donc, des deux côtés, la même transmutation, la même migration 
d’un sens épars dans l’expérience, qui quitte la chair où il n’arrivait pas 
à se rassembler, mobilise à son profit des instruments déjà investis, et 
les emploie de telle façon qu’enfin ils deviennent pour lui le corps même 
dont il avait besoin pendant qu’il passe à la dignité de signification ex-
primée. (PM 67)48

Auch in der Malerei gibt es eine Form des ›schöpferischen Ausdrucks‹ 
(den wir von der ›sprechenden Sprache‹ kennen), denn die:der Maler:in 
enthebt die Leinwand und die Farben ihrer Gebundenheit, ganz ähnlich 
wie dies im Sprechen passieren kann (Prosa 69). Lärm und Schweigen, 
Sprache und Malerei haben also gemeinsam, dass sie beide als »catégo-
rie de l’expression créatrice« (S(LIVS) 59; »Kategorie des schöpferischen 
Ausdrucks« (AuG(IS) 122)) zu verstehen sind. Auf einer niederschwelli-
gen Ebene beschreibt Merleau-Ponty auch die Sinnesorgane, die Wahr-
nehmung und den ›Ausdruck‹ der Welt, der wahrgenommen wird, als 
eine Relation der Sprache. Die mobilen Sinnesorgane seien bereits eine 
Form der Sprache, weil ihre Bewegung (die Bewegung der Augen, der 
Hände) bereits eine Form des Fragens sei, die Wahrnehmung eine Ant-
wort. Letztlich handle es sich um eine Beziehung von Sprechen und Ver-
stehen (parler et comprendre) (Natu3 273).

Wie also ist die Malerei, die stillschweigend spricht, als Ausdrucks-
form zu begreifen? Was Maler:innen ausdrücken, ist ihre Beziehung zur 
Welt (leur rapport au monde) (S(LIVS) 70). 

Toujours donc le tableau dit quelque chose, c’est un nouveau système 
d’équivalences qui exige précisément ce bouleversement-ci, et c’est au 
nom d’un rapport plus vrai entre les choses que leurs liens ordinaires 
sont dénoués. (S(LIVS) 70–71)49

Merleau-Ponty bringt dadurch zum Ausdruck, dass das Malen (und 
weiteres künstlerisches Schaffen) kein weltloses, rein auf Fantasie 

48	 	»Auf beiden Seiten also vollzieht sich dieselbe Verwandlung, dieselbe Wande-
rung eines in der Erfahrung verstreuten Sinnes, der seinen eigenen Leib [bzw. 
Körper, A.S.], wo er sich nicht zu sammeln vermochte, verläßt, gängige Werkzeu-
ge zu seinen Gunsten einsetzt und sie auf solche Weise verwendet, daß sie für ihn 
schließlich zu jenem neuen Leib [bzw. Körper, A.S.] werden, dessen er bedurfte, 
um zur Würde einer ausdrücklichen Bedeutung zu gelangen.« (Prosa 70)

49	 	»Immer also sagt das Gemälde etwas aus, ist es ein neues Äquivalenzsys-
tem, das gerade diese Umwälzung erfordert, und im Namen eines wahren 
Verhältnisses zwischen den Dingen werden ihre gewöhnlichen Beziehungen 
aufgelöst.« (AuG(IS) 135)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


267

beruhendes, Unterfangen ist. Vielmehr ist es – in einem engeren oder 
weiteren Sinne – eine Auseinandersetzung mit der Welt und der Bezie-
hung zu ihr. Diese stumme Beziehung (zunächst im stummen Ausdruck 
der Welt mir gegenüber, also in der Wahrnehmung) ist »comme si ent-
re notre corps et lui il y avait un pacte antérieur à nous« (MSME 58; 
»so als ob es zwischen unserem Körper und ihm einen vorangegange-
nen Pakt gäbe« (eigene Übersetzung)), der jeder Institution vorausgeht. 
So beschreibt er auch Inspiration aus dieser Relation zu der und mit der 
Welt: »Ce qu’on appelle inspiration devrait être pris à la lettre: il y a vrai-
ment inspiration et expiration de l’Être, respiration dans l’Être, action 
et passion si peu discernables qu’on ne sait plus qui voit et qui est vu, 
qui peint et qui est peint.« (OE 31–32)50 Inspiration versteht Merleau-
Ponty als wahre wechselseitige Inspiration und Exspiration zweier Sein. 
Wie das Sprechen ist also auch das malende Praktizieren nicht als eine 
Summe bewusst gesetzter Akte zu verstehen. Die:der Maler:in erfasst im 
Arbeiten die sensibles in ihrer Verbundenheit, nicht als Gegensatz zuei-
nander. Sie:er ist »trop occupé d’exprimer son commerce avec le monde 
pour s’enorgueillir d’un style qui naît comme à son insu« (S(LIVS) 67).51

Die wesentlichen Unterschiede zwischen den stummen Ausdrucksfor-
men und der Sprache sind:

(1)	 Sprache schafft ein neues System von Bedeutungen, das in Äquiva-
lenz zu den Dingen steht. Die stummen Ausdrucksformen hinge-
gen begnügen sich damit, dass sie »dessiner à la surface du mon-
de des directions, des vecteurs« (S(LIVS) 101; »auf der Oberfläche 
der Welt Richtungen [...] einzuzeichnen« (AuG(IS) 171–72, PM 
147) und einen stillschweigenden Sinn kohärent anpassen.

(2)	 Sprache kann einen anderen Bezug zur Vergangenheit herstel-
len, als dies für die stummen Ausdrucksformen möglich ist (Prosa 
116). Die Malerei erklärt den vergangenen Versuch als gescheitert 
(Prosa 117), im Sprechen will man das in der Vergangenheit Ge-
sagte nicht schlicht ersetzen, aber auch nicht innerhalb der Gren-
zen der ›gesprochenen Sprache‹ bleiben, sondern sie zugleich ›ver-
wirklichen‹ und ›zerstören‹ (Prosa 118). Die Sprache geht nicht 
vollständig über das Gegebene hinaus, sondern sie ist »non content 
d’aller au-delà, prétend récapituler, récupérer, contenir en substance 

50	 	»Das, was man Inspiration nennt, sollte wörtlich genommen werden: Es gibt 
tatsächlich eine Inspiration und Exspiration des Seins, ein Atmen im Sein, 
eine Aktion und Passion, die so wenig voneinander zu unterscheiden sind, 
daß man nicht mehr weiß, wer sieht und wer gesehen wird, wer malt und 
wer gemalt wird.« (AuG(AuG) 286)

51	 	»[V]iel zu sehr beschäftigt, sein Verhältnis mit der Welt auszudrücken, als 
sich etwas auf einen Stil einzubilden, der gleichsam ohne sein Wissen ent-
steht« (AuG(LIVS) 131).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268

le passé« (PM 141).52 Und dies geht zurück bis an den Beginn der 
Sprache und der Malerei. »La première peinture inaugure un 
monde, la première parole ouvre un univers. Enfin le langage dit et 
les voix de la peinture sont les ›voix du silence‹.« (PM 145)53

Die Welt gibt in dieser doppelseitigen wahrnehmend-ausdrückenden Re-
lation ein Sinnsystem, eine Relation von Dingen. Die Auseinanderset-
zung mit der Welt durch die Kunst versteht Merleau-Ponty also nicht 
als einen Übertritt in ein gänzlich anderes Äquivalenzsystem, sondern 
als Dezentrierung und Re-Gruppierung der Objekte der Welt (ohne da-
durch die Logik der Welt aufzugeben) (S(LIVS) 71). Vor allem aber be-
schreibt Merleau-Ponty die Malerei als eine Recherchearbeit. So etwa 
beschreibt er Cézannes langwierige Suche nach der Tiefe (OE 64), einer 
Tiefe, die sich letztlich nicht in den Dingen, sondern zwischen diesen, 
allerdings nicht in ihrem Abstand, sondern in ihrer Verbindung, zeige 
(OE 64). Ebenso beschreibt er die Suche der (damals) neueren Malerei 
nach der Bewegung.

La peinture ne cherche pas le dehors du mouvement, mais ses chiffres 
secrets. Il en est de plus subtils que ceux dont Rodin parle: toute chair, 
et même celle du monde, rayonne hors d’elle-même. Mais que, selon les 
époques et selon les écoles, on s’attache davantage au mouvement ma-
nifeste ou au monumental, la peinture n’est jamais tout à fait hors du 
temps, parce qu’elle est toujours dans le charnel. (OE 81)54, 55

Dieses Verständnis von Bewegung und ihrer Wahrnehmung steht in Ein-
klang mit Merleau-Pontys Verständnis des Sehens ganz allgemein. Se-
hen ist kein »mode de la pensée« (OE 81; kein »Modus des Bewusst-
seins« (AuG(AuG) 311) oder »présence à soi« (OE 81; Selbstgegenwart 

52	 	»[I]st darauf aus, die Vergangenheit zu rekapitulieren, sie aufzuarbeiten, sei 
in ihrer Substanz in sich aufzunehmen« (Prosa 118).

53	 	»Die erste Malerei inauguriert eine Welt, das erste Wort eröffnet ein Uni-
versum. Schließlich spricht die Sprache, und die Stimmen der Malerei sind 
›Stimmen des Schweigens‹.« (Prosa 121)

54	 	»Die Malerei sucht nicht das Äußere der Bewegung, sondern ihre verborge-
nen Chiffren. Es gibt deren noch subtilere als jene, von denen Rodin spricht: 
Alles Sinnliche (chair), auch das der Welt, strahlt aus sich selbst heraus. Ob 
man sich nun aber, je nach der Epoche und den Schulen, mehr der sinnfälli-
gen Bewegung oder dem Monumentalen verschreibt, so ist doch die Male-
rei niemals ganz und gar außerhalb der Zeit, weil sie immer im Sinnlichen 
(le charnel) ist.« (AuG(AuG) 311)

55	 	Ähnlich beschreibt er diese auch im Vorwort zu Signes: »Les couleurs, les 
sons, les choses comme les étoiles de Van Gogh, sont des foyers, des rayon-
nements d’être.« (S(Préf) 22, »Die Farben, die Töne und die Dinge sind, 
wie die Sterne bei Van Gogh, die Brennpunkte und die Strahlen des Seins.« 
(Z(VW) 19–20)).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


269

(AuG(AuG) 311)). Vielmehr versteht Merleau-Ponty in seinem Spätwerk 
das Sehen ganz allgemein als »le moyen qui m’est donné d’être absent 
de moi-même, d’assister du dedans à la fission de l’Être, au terme de la-
quelle seulement je me ferme sur moi« (OE 81)56. Die Malerei bleibt 
also in einer engen Verbindung mit dem monde sensible, enger als dies 
bei der Sprache der Fall ist. Die Kunst ist eine Repräsentation der Natur 
(S(LIVS) 59), insofern werden die Kraftlinien der Welt durch die Male-
rei repräsentiert und in ihr fortgesetzt (SNS(DC) 27–28). Zugleich kann 
die Malerei die Natur verschönern (embellir), aber nur diesen Kraftli-
nien folgend, nur den ›Rezepten‹ folgend, die die Natur selbst die Male-
rei lehrt (S(LIVS) 59).

Auch wenn die Welt für den Ausdruck eine wesentliche Rolle spielt, 
so entsteht dieser doch in einem Zusammenspiel von Welt und Mensch, 
und auch letzterer ist für den bestimmten Ausdruck mit entscheidend. 
Merleau-Ponty versteht die:den Maler:in nicht als schöpfendes Genie, 
jedoch auch nicht als rein den Ausdruck der Welt wiedergebendes We-
sen, frei von jeglichem Schöpferischem. »Ce que le peintre met dans le 
tableau, ce n’est pas le soi immédiat, la nuance même du sentir, c’est son 
style, et il n’a pas moins à le conquérir sur ses propres essais que sur la 
peinture des autres ou sur le monde.« (S(LIVS) 65; Hervorhebung i.O.)57 
Im Vordergrund steht also nicht der individuelle Mensch (wie Merleau-
Ponty anhand von Malraux Gedanken über Vermeer zeigt) und der Um-
stand, dass es tatsächlich dieser eine Mensch war, der ein bestimmtes 
Werk erschaffen hat, sondern sein Stil, »c’est que le tableau observe le 
système d’équivalences selon lequel chacun de ses éléments, comme cent 
aiguilles sur cent cadrans, marque le même déviation, c’est qu’il parle la 
langue Vermeer« (S(LIVS) 76; Hervorhebung A.S.).58 Der Stil Vermeers 
ist also zunächst sein Stil, ein gewisses Verbleiben innerhalb eines Äqui-
valenzsystems (Prosa 84). Der Stil ist zugleich nicht in einem engen Sin-
ne individuell. Würden es Fälschende schaffen, diesen Stil fortzusetzen, 
dann wäre es keine Fälschung mehr (S(LIVS) 76). Vermeer in diesem Sin-
ne heute fortzusetzen, seinen Stil heute zu übernehmen, das sei jedoch 
nicht möglich. Dies sei (nicht nur, aber auch) dem zeitlichen Abstand 

56	 	Als das »Mittel, von mir selbst abwesend zu sein, von innen her der Spal-
tung des Seins beizuwohnen, durch die allein ich meiner selbst innewerde.« 
(AuG(AuG) 311)

57	 	»Was [die Malerin:; A.S.] der Maler im Bild festhält, ist nicht [ihr:; A.S.] sein 
unmittelbares Selbst, eine Nuance des Empfindens, sondern [ihr:; A.S.] sein 
Stil, den [sie:; A.S.]er nicht weniger [ihren:; A.S.] seinen eigenen Versuchen 
abgewinnen muß als der Malerei der anderen oder der Welt.« (AuG(IS) 129; 
Hervorhebung i.O.)

58	 	»[S]ondern daß das Bild dem Äquivalenzsystem entspricht, nach dem jedes 
seiner Elemente, wie hundert Zeiger auf hundert Zifferblättern, dieselbe Ab-
weichung aufweist, daß es die Sprache Vermeers spricht.« (AuG(IS) 142)

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270

geschuldet (S(LIVS) 76). Der Stil ist eine Form des inkorporierten, struk-
turierten Umgangs mit der Welt, also letztlich eine Form, Praktiken zu 
vollziehen. Der Stil kann als individueller Stil verstanden werden (also 
als eine Form, wie ein Mensch grundsätzlich in und mit der Welt prak-
tiziert), jedoch auch als ein generellerer Stil (also als eine Form, wie eine 
– wie auch immer definierte – Gruppe (die Maler:innen eines Kollektivs, 
eine Geschlechtergruppe) in und mit der Welt praktiziert) (zum Stil sie-
he auch Saint Aubert 2013: 111).

Merleau-Ponty zeigt anhand des Stils in der Malerei, dass die Rela-
tion von Mensch und Welt, aus der der malende Ausdruck hervorgeht, 
auch die bestehende Malerei, mögliche und übliche malende Ausdrucks-
formen und einen allgemeinen kulturellen Sinn von Malerei mit umfasst 
(S(LIVS) 76). Die Ausdrucksrecherche ist keine rein individuelle, vielmehr 
etablierten sich (ähnlich der Sprache) gewisse Formen, um beispielsweise 
die Tiefe, Samt oder Wolle zu malen. »En ›travaillant‹ l’un de ses bien-ai-
més problèmes, fût-ce celui du velours ou de la laine, le vrai peintre bou-
leverse à son insu les données de tous les autres.« (OE 89)59 und eröffnet 
damit für sich und andere ein neues Ausdrucksfeld. Wie oben bereits ge-
sagt, setzt sich die Malerei nicht im Sinne einer produktiven Ergänzung, 
sondern im Sinne einer Ablöse des Vergangenen mit der Geschichte ausei-
nander. Die Sprache ist nicht mehr jene Sprache, die Vermeer sprach; mit 
dieser malenden Sprache ist auch sein Stil Vergangenheit.

Dennoch nehmen die Malerei und die Maler:innen eine besondere Stel-
lung ein, die sich nicht mit jener anderer deckt. Von Schriftsteller:innen 
und Philosoph:innen erwarte man, dass sie Stellung beziehen, Musik ist 
zu weit »diesseits der Welt« (»trop en deҫà du monde«) und daher von 
der Stellungnahme ausgenommen. »Le peintre est seul à avoir droit de 
regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation.« (OE 14)60 
In ihrer Auseinandersetzung mit der Welt sind Maler:innen zwar nicht 
frei von den Kraftlinien ihres Gegenübers, sie sind jedoch weniger stark 
an kulturelle Ordnungssysteme gebunden (AuG(AuG) 278; OE 13–14).

Die Relation der Maler:innen ergibt sich einerseits durch die Präsenz 
der Werke der anderen, die bestehen und nicht ignoriert werden können, 
die einen gewissen Stil und gewisse Ausdrucksformen mit sich bringen, die 
in die eigene Arbeit mit einfließen (wenn auch nur als Moment der Ableh-
nung). Ihre Zeitgenoss:innenschaft ist jedoch keine direkte, sie ist lediglich 
eine Genoss:innenschaft im Tode, weil sie im Leben dieselben Probleme 

59	 	»Indem der[:die] Maler[:in] an einem seiner[:ihrer] vielgeliebten Probleme 
›arbeitet‹, sei es dem des Samtes oder der Wolle, wirft er[:sie] ohne sein[:ihr] 
Wissen die Gegebenheiten aller anderen über den Haufen.« (AuG(AuG) 
315; Ergänzungen A.S.)

60	 	»Nur [die Malerin:; A.S.]der Maler hat das Recht, seinen[:ihren; A.S.] Blick 
auf alle Dinge zu werfen, ohne zu ihrer Beurteilung verpflichtet zu sein.« 
(AuG(AuG) 277–78)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


271

gelebt und erlebt haben (S(LIVS) 77). Letztlich sei es das Museum, das die 
Werke in einer Art und Weise gruppiert, so dass man sehen könne, wie die 
unterschiedlichen Maler:innen getrennt-gemeinsam an einem Problem ge-
arbeitet haben. Aber Werke wurden nicht für das Museum gemacht (nicht 
für die »promeneurs de dimanche« und »›intellectuels‹ du lundi« gemalt), 
nicht für das »lumière triste du Musée«, für das traurige Licht des Mu-
seums. »Le Musée tue la véhémence de la peinture comme la bibliothèque, 
disait Sartre, transforme en ›messages‹ des écrits qui ont été d’abord les 
gestes d’un homme. Il est l’historicité du mort.« (S(LIVS) 78–79)61 Das 
Museum verwandle das Werk in etwas das »dans la chaleur d’une vie« 
(S(LIVS) 78; »in der Hitze eines Lebens« (AuG(IS) 144)) entstanden sei, 
in Wunder einer anderen Welt und mache aus Versuchen (tentatives) Wer-
ke (»oeuvres« – Anführungszeichen i.O.) (S(LIVS) 78).

Was Merleau-Ponty in seinen Schriften zur Malerei vor Augen hat, 
ist eine Form der ›konkreten‹ Malerei. Daher verwundert es nicht, dass 
diese gewisse Züge des ›konkreten‹ Verhaltens tragen, also eine relativ 
unmittelbare Auseinandersetzung mit der konkreten Welt sind, nicht ein 
Übergang in ein anderes Äquivalenzsystem. Cézanne suchte die Tiefe, die 
Tiefe, wie sie sich in der Wahrnehmung zeigt, und eine Art und Weise, 
um diese auszudrücken. Daher meint Merleau-Ponty, dass Maler:innen 
eine Sonderstellung – eine andere Stellung als ein:e Schriftsteller:in und 
Philosoph:in auf der einen Seite, eine:e Musiker:in auf der anderen Seite 
– einnehmen, denn nur sie bleiben im Konkreten. Erstere gehen darü-
ber hinaus, indem sie Stellung beziehen (können), letztere in eine andere 
Form der Distanz, die weniger Stellung bezieht, aber genauso, vielleicht 
noch stärker, losgelöst ist.

In seinem Spätwerk scheint Merleau-Ponty der Malerei eine größere 
Möglichkeit zur Distanzierung zuzugestehen. Diese Nähe und Konkret-
heit, die Merleau-Ponty der Malerei allgemein nachsagt, sind jedoch eine 
enge Beschränkung und eine Betrachtung, die auf bestimmte Formen der 
Malerei weniger (nicht nicht) zuzutreffen scheint. Wenn Merleau-Ponty 
also die Malerei in diesem konkreten Sinne beschreibt, dann handelt es 
sich bei dieser Enge weniger um eine prinzipielle Enge, die nicht anders 
zu denken wäre, sondern um eine Konkretheit, die seinem Betrachtungs-
gegenstand geschuldet ist. Es wäre lohnenswert, diese Möglichkeit der 
Distanzierung – im Sinne eines Übertritts in ein anderes (Äquivalenz-)
System – unter Zuhilfenahme der verschiedenen Formen der ›Lösung‹ 
oder Distanzierung und in Interaktion mit Merleau-Pontys Philosophie 
der Sprache, des sprechenden Ausdrucks und der Position der Schrift-
steller:innen weiterzuentwickeln.

61	 	»Das Museum tötet die Vehemenz der Malerei, wie die Bibliothek, nach Sar-
tre, Schriften, die zunächst Gesten eines Menschen waren, in ›Botschaften‹ 
verwandelt. Es ist die Geschichtlichkeit des Todes.« (AuG(IS) 144)

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272

3.3.4 Les bruits et les silences à distance: 
Das Problem von Ausdruck und Ausdruckswahrnehmung 

auf Distanz

Das Spiel des Ausdrucks mit der Distanz lässt sich anhand von drei, von 
Merleau-Ponty beschriebenen, Fällen zeigen: Zunächst anhand des Ge-
mäldes, seines Ortes und des Ortes der Tiere auf diesem Gemälde, so-
dann anhand von Renoirs Bezug zur Welt im malenden Ausdruck und 
zuletzt anhand des Kinofilms und seiner Limitationen.

Die Tierzeichnungen in der Höhle von Lascaux

Gemalte Körper – im Konkreten geht es Merleau-Ponty um die Tierma-
lereien in der Höhle von Lascaux – sind nicht ›dort‹, so wie es die Fel-
sen, auf die sie gemalt wurden, sind. Sie sind nicht dort, nicht hier, viel-
mehr ein bisschen davor, ein bisschen dahinter (OE 22). Der Ort dieser 
Höhlenmalerei ist schwer bestimmbar, »[c]ar je ne le regarde pas comme 
on regarde une chose, je ne le fixe pas en son lieu, mon regard erre en lui 
comme dans les nimbes de l’Être, je vois selon ou avec lui plutôt que je ne 
le vois.« (OE 23)62 Ich folge also dem Bild, fixiere es nicht in dieser Höhle. 
Doch wohin folge ich ihm? Das Bild ist für Merleau-Ponty kein Abbild 
(des Originals), keine »Kopie« oder »zweites Ding«, und es gehört somit 
auch nicht dem An-sich zu (AuG(AuG) 282). Ich kann ihm also weder in 
Richtung eines vermeintlichen Originals noch an den Ort eines vermeint-
lichen Abbilds folgen. Zeichnung und Gemälde »sont le dedans du dehors 
et le dehors du dedans, que rend possible la duplicité du sentir, et sans les-
quels on ne comprendra jamais la quasi-présence et la visibilité imminente 
qui font tout le problème de l’imaginaire.« (OE 23)63 Insofern greift die 
Malerei die ›Rätsel‹ des Körpers auf und befragt diese in Relation zu den 
Dingen. Da wir – die Dinge und ich – chair sind, muss sich die Relation 
von empfindend-empfindbar, von sehend-sichtbar in ihnen fortsetzen. Da 
wir aus demselben Stoff sind, sehe ich die Dinge nicht von außen, son-
dern es ist ein Sehen, das sich in ihnen vollzieht (OE 21–22). Qualitäten, 
Farben etc. der Dinge, der Welt rufen in unserem Körper ein Echo hervor.

62	 	»Denn ich betrachte es nicht, wie man ein Ding betrachtet, ich fixiere es 
nicht an seinem Ort, mein Blick schweift in ihm umher wie in der Gloriole 
des Seins, ich sehe eher dem Bilde gemäß oder mit ihm, als daß ich es sehe.« 
(AuG(AuG) 282)

63	 	»Sie sind das Innen des Außen und das Außen des Innen, das die Doppelna-
tur des Empfindens möglich macht, ohne die man niemals die Quasi-Gegen-
wart und die imminente Sichtbarkeit verstehen könnte, die das ganze Pro
blem des Imaginären ausmacht.« (AuG(AuG) 282)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


273

Cet équivalent interne, cette formule charnelle de leur présence que les 
choses suscitent en moi, pourquoi à leur présence que les choses susci-
tent en moi, pourquoi à leur tour ne susciteraient-ils par un tracé, visi-
ble encore, où tout autre regard retrouvera les motifs qui soutiennent 
son inspection du monde? Alors paraît un visible à la deuxième puis-
sance, essence charnelle ou icône du premier. Ce n’est pas un double af-
faibli, un trompe-l’œil une autre chose. (OE 22; Hervorhebung i.O.)64

Das Imaginäre ist nah und fern des Aktuellen oder Gegenwärtigen – nah, 
da es gewissermaßen die ›fleischliche‹ Kehrseite (envers charnel; Über-
setzt als »sinnliche Kehrseite«) des Gegenwärtigen ist und somit auch 
etwas ist, das mich durch seine Ähnlichkeit mit der äußeren Welt einen 
Teil dieser äußeren Welt entdecken lässt – und zugleich fern, da es nur 
dem Körper (nicht aber einem Geist) die Möglichkeit bietet, die kon
stitutiven Beziehungen der Dinge nachzudenken oder nachzuvollziehen 
(repenser) (OE 24; AuG(AuG) 282–83). Die menschlichen Augen sind 
yeux de chair (übersetzt als »leibliche Augen«), sie empfangen und ver-
arbeiten nicht schlicht sinnliche Reize (wie Farben und Licht), sondern:

L’œil voit le monde, et ce qui manque au monde pour être tableau, et 
ce qui manque au tableau pour être lui-même, et, su la palette, la cou-
leur que le tableau attend, et il voit, une fois fait, le tableau qui répond 
à tous ces manques, et il voit les tableaux des autres, les réponses autres 
à d’autres manques. (OE 25–26)65

Das Auge (oder allgemeiner gesagt: die Wahrnehmungsorgane) wird 
(werden) durch die Welt, durch das unabgeschlossene Inventar des Sicht-
baren bewegt. Die Malerei setzt an dieser Sichtbarkeit an und setzt sich 
mit ihr auseinander. Sie führt uns so zu Momenten der Sichtbarkeit hin, 
ohne uns von einem bestimmten Ort aus an einen bestimmten Ort zu 
führen. ›In‹ der Höhle von Lascaux sehen wir also eine Bearbeitung der 
Welt, die selbst Teil des Wahrnehmbaren ist, die jedoch weder in der 

64	 	»Jenes innere Äquivalent, jene sinnliche Formel (formule charnelle) ihrer 
Gegenwart, die die Dinge in mir erwekken [sic.], warum sollten sie nicht ei-
nen wiederum sichtbaren Linienzug hervorrufen, in der jeder andere Blick 
die Motive wiederfinden würde, die seiner Sicht der Welt unterliegen? Dann 
erscheint ein Sichtbares in der zweiten Potenz, ein sinnliches Wesen (essence 
charnelle) oder ein Bild des ersten. Es ist dies kein schwächeres Double, kein 
Trope-l’œil, kein anderes Ding.« (AuG(AuG) 281–82; Einfügung der fran-
zösischen Originalbegriffe und Hervorhebung i.O.)

65	 	»Das Auge sieht die Welt und was ihr fehlt, um ein Gemälde zu sein, und 
was dem Gemälde fehlt, um es selbst zu sein; es sieht auf der Palette die 
Farbe, nach der das Gemälde verlangt, und es sieht nach seiner Fertigstel-
lung das Gemälde, das allen diesen Mängeln nachkommt, und es sieht die 
Gemälde der anderen, die anderen Antworten auf die anderen Mängel.« 
(AuG(AuG) 283).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274

ursprünglichen Auseinandersetzung eng räumlich war (wie auch das fol-
gende Beispiels Renoirs zeigen wird), noch in der gegenwärtigen Wahr-
nehmung durch räumliche Begrenzungen und Beziehungen zu begreifen 
ist.

Renoir in Cassis & die Wäscherinnen am Fluss

Auch wenn die Malerei im Sinne Merleau-Pontys eine direkte Ausei
nandersetzung mit der konkreten Welt ist, kann dieser Bezug zur Welt 
mehr oder weniger unmittelbar auf die Gesamtheit des Umgebenden be-
zogen sein. Merleau-Ponty gibt Malraux Erzählung über den Hotelier 
in Cassis wieder, der Renoir beim Malen beobachtete. Dieser bringt sein 
Erstaunen über das zum Ausdruck, was er auf dem im Entstehen be-
findlichen Gemälde sehen konnte: »C’étaient des femmes nues qui se 
baignaient dans un autre entroit. Il regardait je ne sais quoi, et il chan-
geait seulement un petit coin.« (Malraux, La création esthétique 113, 
zitiert nach S(LIVS) 69–70)66 Malraux interpretiert, dass Renoir weni-
ger das Meer selbst beobachtete als »la secrète élaboration d’un monde 
auquel appartenait cette profondeur de bleu qu’il reprenait à l’immen-
sité.« (Malraux, La création esthétique 142, zitiert nach S(LIVS) 70)67 
Und dennoch blickte Renoir auf das Meer. Merleau-Ponty interpretiert 
dies nun folgendermaßen:

C’est que chaque fragment du monde, - et en particulier la mer, tantôt 
criblée de tourbillons et de rides, empanachée d’aigrettes, tantôt massive 
et immobile en elle-même, contient toutes sortes de figures de l’être, et, 
par la manière qu’il a de répondre à l’attaque du regard, évoque une sé-
rie de variantes possibles et enseigne, outre lui-même, une manière gé-
nérale de dire l’être. (LIVS 70)68

Renoir kann also mithilfe des Meeres den Fluss malen, weil er dem Meer 
nicht seine Partikularität als Meer abverlangt, sondern »sa faҫon d’inter-
préter la substance liquide, de l’exhiber, de la composer avec elle-même, 

66	 	»[D]a waren nackte Frauen drauf, die irgendwo anders badeten. Er be-
trachtete irgend etwas, ich weiß nicht was, und er veränderte nur eine klei-
ne Ecke.« (AuG(IS) 134; Zitat i.O.)

67	 	»[D]as verborgene Hervorbringen einer Welt, der gerade jenes tiefe Blau 
zugehörte, das er bis ins Unermeßliche wiederholte«. (AuG(IS) 134; Zitat 
i.O.)

68	 	»Eben deshalb, weil jedes Fragment der Welt – und besonders das Meer, das 
bald von Wirbeln, Kräuseln und Schaumkronen überzogen, bald massiv und 
unbeweglich in sich selbst ruht – vielerlei Gestalten des Seins in sich birgt, 
es durch die Art, wie es dem Angriff des Blickes begegnet, eine Reihe mög-
licher Varianten wachruft und so eine allgemeine Weise lehrt, das Sein aus-
zusagen und über sich hinauszugehen.« (AuG(IS) 135)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


275

en somme une typique des manifestations de l’eau« (S(LIVS) 70)69. Er 
befragt das Sichtbare, die Welt, das Meereswasser auf der Suche nach 
dem Geheimnis des Wassers der Wäscherinnen im Fluss (S(LIVS) 79).

Diese Geschichte von Renoir in Cassis zeigt, dass Merleau-Ponty den 
Ausdruck zwar als etwas beschreibt, das in unmittelbarer Auseinanderset-
zung mit der Welt geschieht, dass diese Unmittelbarkeit jedoch eine gewis-
se Form der Abstraktheit sein kann (wobei das Abstrakte hier das direkt 
wirkende, nicht etwa eine bewusst-geistige Abstraktionsleistung ist). Renoir 
sieht dem Meer an, wie sich Wasser bewegen kann, wie es auf Körper ein-
wirken kann, wie es durch Körper bearbeitet werden kann. Wenn er den 
Fluss malt, dann malt er diese Kräfte, den Stil, in dem sich das Wasser in In-
teraktion mit den Körpern verhält, nicht einen konkreten Fluss und dessen 
konkretes Verhalten zum Zeitpunkt x. Er bleibt dabei jedoch, wie es den 
stummen Ausdrucksformen eigen ist, dem Äquivalenzsystem der Welt nahe.

Der Kinofilm

Auch wenn der Kinofilm nicht in der realen Welt ›spielt‹, sondern in ei-
ner ›exakteren‹ Welt, verstehen wir den Film – ebenso wie das Leben in 
der realen Welt – durch die Wahrnehmung. Der Kinofilm imitiert nicht 
schlicht die objektiven Bewegungen, sondern ist Ausdruck von Bewegung 
im Zusammenspiel von Kamera und Objekt (MSME 69). In Le cinéma et 
la nouvelle psychologie (SNS(CNP)) beschreibt Merleau-Ponty den Film 
(Kinofilm) als Gestalt. Der Film, auch der Stummfilm, sei nicht nur eine 
Summe von Bildern, sondern »une forme temporelle« (SNS(CNP) 110). 
Dies ist in folgendem Sinne zu verstehen: »Le sens d’une image dépend 
donc de celles qui la précèdent dans le film, et leur succession crée une 
réalité nouvelle qui n’est pas la simple somme des éléments employés.« 
(SNS(CNP) 111)70 Der Tonfilm wiederum »n’est pas une somme de mots 
ou de bruits, mais lui aussi une forme« (SNS(CNP) 112).71 Der Film 
überschreite dieses bloße Bild-und-Ton-Sein bereits dadurch, dass die 
Dauer, für die ein jedes der Bilder gezeigt wird, selbst die Aussage und 
Wahrnehmung mitbestimmt (der Unterschied, wie ein Lachen wirkt, das 
kurz oder lang gezeigt wird) (SNS(CNP) 111). Der Ton eines Films habe 
eine bestimmte interne Organisation (une certaine organisation interne), 
die von der:dem Filmemacher:in geschaffen (inventer) wurde (daher: »Le 

69	 	»[D]ie Art und Weise abverlangt, wie es die flüssige Substanz interpretiert, 
sie sichtbar macht, wie es diese mit sich selbst verbindet« (AuG(IS) 135).

70	 	»Der Sinn eines Bildes hängt also von denen ab, die ihm im Film vorange-
hen, und ihre Aufeinanderfolge schafft eine Realität, die nicht die schlichte 
Summe der verwendeten Bestandteile ist.« (AuG(KINO) 39)

71	 	»[K]eine Summe von Wörtern oder Geräuschen ist, vielmehr ist er selbst 
auch eine Form« (AuG(KINO) 40).

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276

véritable ancêtre du son cinématographique n’est pas le phonographe, 
mais le montage radiophonique.« (SNS(CNP) 113)72). Ton und Bild ste-
hen nicht nebeneinander, sondern sie sind eng verbunden – das Bild än-
dert sich durch das Nebenher (le voisinage) des Tons (SNS(CNP) 113). 
Die »Metrik« (métrique) des Films umfasst nicht nur Bild und Ton, son-
dern auch die Stille (SNS(CNP) 115). Der Kinofilm ist so mitreißend, 
weil er wahrgenommen und nicht gedacht wird.

[L]e cinéma ne nous donne pas, comme le roman l’a fait longtemps, les 
pensées de l’homme, il nous donne sa conduite ou son comportement, il 
nous offre directement cette manière spéciale d’être au monde, de trai-
ter les choses et les autres, qui est pour nous visible dans les gestes, le 
regard, la mimique, et qui définit avec évidence chaque personne que 
nous connaissons. (SNS(CNP) 119).73 

Dies zeigt sich etwa am Beispiel der Darstellung einer Person, der schwin-
delig ist. 

Nous sentirons beaucoup mieux le vertige en le voyant de l’extérieur, 
en contemplant ce corps déséquilibré qui se tord sur un rocher, ou cette 
marche vacillante qui tente de s’adapter à on ne sait quel bouleverse-
ment de l’espace. Pour le cinéma comme pour la psychologie moderne, 
le vertige, le plaisir, la douleur, l’amour, la haine sont des conduites. 
(SC(CNP) 119–20).74

Der Kinofilm macht uns so etwas zugänglich, das ohne Bild (ohne sich-
veränderndes Bild im Zusammenspiel mit dem Ton) nicht auf diesel-
be Weise zugänglich war. Und doch ist der Film, die Wahrnehmung des 
Films, anders als die Wahrnehmung der realen Welt. Den Unterschied zur 
gewöhnlichen, direkten Wahrnehmung beschreibt Merleau-Ponty durch 
das Zusammenspiel von Figur und Hintergrund. Wenn der Film einen 
bestimmten Gegenstand fokussiert, so sind andere Dinge in seiner Umge-
bung nicht mehr für mich sichtbar. Ich kann mich noch daran erinnern, 

72	 	»Der wahre Vorläufer des kinematographischen Tons ist nicht das Gram-
mophon, sondern die Radiomontage.« (AuG(KINO) 40)

73	 	»Das Kino zeigt uns nicht, wie es der Roman lange getan hat, die Gedan-
ken des Menschen, es zeigt uns sein Benehmen oder sein Verhalten, es bietet 
uns unmittelbar diese besondere Weise des Zur-Welt-seins, die Dinge und die 
Anderen zu behandeln, die für uns in den Gesten, dem Blick, dem Mienen-
spiel sichtbar ist und die offensichtlich jede uns bekannte Person bestimmt.« 
(AuG(KINO) 44–45)

74	 	»Wir werden den Schwindel viel besser empfinden, wenn wir ihn von außen 
sehen, wenn wir diesen aus dem Gleichgewicht geratenen Körper betrach-
ten, der sich an einer Steilklippe dreht, oder diesen schwankenden Gang, der 
versucht ist, sich man weiß nicht auf welchen Umsturz des Raumes einzu-
stellen. Für das Kino wie für die moderne Psychologie sind Schwindel, Freu-
de, Schmerz, Liebe, Haß Verhaltensweisen.« (AuG(KINO) 45)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


277

dass diese Dinge vorhin den bestimmten Gegenstand umgaben, ich kann 
sie aber nicht mehr (mit-)wahrnehmen. Fokussiere ich in der unmittel-
baren Wahrnehmung einen Gegenstand, so kann ich den Fokus wieder 
ändern und ihn im weiteren Kontext der Situation sehen. Der Unter-
schied ist also: »que l’écran n’a pas d’horizons« (PP 82; »die Leinwand 
hat keinen Horizont« (PdW 92)). In der gewöhnlichen, unmittelbaren 
Wahrnehmung (also nicht im Film) beruht die Identifikation des Gegen-
standes im zeitlichen Verlauf (also von der beiläufigen Wahrnehmung 
des Gegenstands hin zur Fixierung eben dieses Gegenstands) nicht auf 
einer Erinnerung. Ein wesentliches Merkmal des Horizonts ist die Mög-
lichkeit, dass er zu einer Figur wird. Diese Möglichkeit ist jedoch nur 
in der unmittelbaren Wahrnehmung der sinnlichen Welt vollständig ge-
geben, nicht etwa beim Sehen von Gegenständen in einem Kinofilm (PP 
82), weil die Wahrnehmung nicht vom Wahrnehmenden beeinflusst wird 
und werden kann, sondern vom Film gelenkt wird.

Die drei beschriebenen Fälle zusammenfassend lässt sich folgendes 
festhalten: Die Wahrnehmung anderer auf Distanz, das Verstehen ih-
res Ausdrucks auf Distanz, spielt auf ähnliche Weise mit der Örtlichkeit 
wie die Tierzeichnungen von Lascaux. Ich nehme sie:ihn hier wahr, hier 
auf meinem Bildschirm, hier durch mein Smartphone, sein:ihr Duft ist 
hier auf diesem Brief vor mir, auch wenn sie:er nicht unmittelbar ›hier‹ 
ist. Und doch ist die Relation zwischen ihr:ihm und dem, was ich von 
ihr:ihm wahrnehme, anders als die Relation zwischen dem Tier ›damals‹ 
und dieser Zeichnung in der Höhle. Die Tiere in der Höhle gehen auf den 
Ausdruck von jemandem zurück, die:der diese Malereien im Zusammen-
spiel mit dem monde sensible, den Tieren ›dort‹, im Zusammenspiel mit 
dem monde culturel, den bestehenden Ausdrucksformen, dem eigenen 
Ausdrucksstil und der Situation, den Gegebenheiten, auf diese Weise ge-
malt hat. In Begegnungen auf Distanz nehme ich hingegen ihren:seinen 
Ausdruck wahr. Und doch gibt es Momente in diesen Begegnungen, die 
eine ähnliche Form der Abstraktheit erfordern, wie es in Renoirs Aus-
einandersetzung mit dem Meer in Cassis der Fall war. Dies zeigt sich in 
Fällen, in denen ein allgemeiner Stil von Dingen, Situationen und Prak-
tiken ausgedrückt (und verstanden) werden soll. Stellen wir uns etwa 
die Situation eines Kindes vor, das soeben sein erstes Fahrrad bekom-
men hat, die ersten Versuche damit zu fahren unternommen hat und 
nun versucht dieses Gerät und Erleben am Telefon zu beschreiben (wir 
kennen grundsätzlich Bauarten und Funktion von Fahrrädern und de-
ren Weise, mit der Welt und Körpern zu interagieren). Ähnliches gilt für 
den technischen Support auf Distanz (bei dem teilweise Schritte auch auf 
anderen Geräten mit-reproduziert werden, um deren ›Stil‹ auch ›dort‹ 
zu sehen). Beide Beispiele verdeutlichen zudem, dass Wahrnehmung 
und Ausdruck auf dieser abstrakten Ebene ein komplexes Unterfangen 
sind. Das Problem des fehlenden Horizonts und der Unmöglichkeit der 

DER AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278

Perspektivenveränderung im Film lässt uns auch einen Teil des Problems 
der Wahrnehmung in Begegnungen auf Distanz verstehen. Zumindest 
am gegenwärtigen Stand der technischen Entwicklung sind die Möglich-
keiten der Wahrnehmung der Welt, und in der Welt, der:des Anderen be-
grenzt. So kann man nur eine Seite der Objekte wahrnehmen, die Einstel-
lung ist durch die (meist) statische Kamera begrenzt, man kann sie zwar 
fixieren, aber nur von dieser Seite, man hat keinen weiteren Einfluss auf 
ihre Perspektive. Diese Grenzen werden etwa während der Beaufsichti-
gung von Online-Klausuren deutlich.

Die Abstraktheit erlaubt Nähe, es handelt sich dabei jedoch um eine 
Nähe ohne Aktualität. Wie Renoir nicht die Aktualität eines konkreten 
Flusses erfassen kann, kann die:der Gesprächspartner:in konkrete Fein-
heiten des konkreten Fahrrades nicht erfassen, sie:er kann dieses nicht 
wahrnehmend befragen und kann die:der Support-Mitarbeiter:in kon-
krete (vom Allgemeinen abweichende) ›Verhaltensweisen‹ des bestimm-
ten Gerätes nicht in vivo erleben.

3.4 Gemeinsam sprechen: Der Dialog

Ausdruck findet immer in einem Zusammenspiel mit anderen statt (er ist 
nie das Ausdrücken eines weltlosen Subjekts). Eine besondere Qualität 
hat jedoch der Ausdruck im Zusammenspiel mit anderen Menschen. Die-
ses Gemeinsame des Ausdrucks mit anderen, das im Folgenden als Dia-
log bezeichnet wird, steht in Kontinuität zu der stummen dialektischen 
Verkettung von Ausdruck (siehe Kapitel 2.4.3; S(Préf) 27). Die Sprache 
kann die interkorporelle Kommunikation variieren und erweitern, weil 
sie denselben Stil hat (S(Préf) 27). Sowohl in Bezug auf die körperliche 
Dialektik als auch auf den Dialog beschreibt Merleau-Ponty das Zusam-
menspiel als ein Ganzes, das sich zwar aus den einzelnen ›Beiträgen‹ zu-
sammensetzt, das jedoch eine Kraft erlangt, die nicht mehr nur vom je-
weiligen Gegenüber ausgeht. Dies zeigt sich besonders eindrücklich in 
einer Beschreibung Merleau-Pontys in Phénoménologie de la perception:

Dans l’expérience du dialogue, il se constitue entre autrui et moi un ter-
rain commun, ma pensée et la sienne ne font qu’un seul tissu, mes pro-
pos et ceux de l’interlocuteur sont appelés par l’état de la discussion, 
ils s’insèrent dans une opération commune dont aucun de nous n’est 
le créateur. Il y a là un être à deux, et autrui n’est plus ici pour moi un 
simple comportement dans mon champ transcendantal, ni d’ailleurs moi 
dans le sien, nous sommes l’un pour l’autre collaborateurs dans une ré-
ciprocité parfaite, nos perspectives glissent l’une dans l’autre, nous co-
existons à travers un même monde. Dans le dialogue présent, je suis li-
béré de moi-même, les pensées d’autrui sont bien des pensées siennes, ce 
n’est pas moi qui les forme, bien que je les saisisse aussitôt nées ou que 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


279

je les devance, et même, l’objection que me fait l’interlocuteur m’arra-
che des pensées que je ne savais pas posséder, de sorte que si je lui prê-
te des pensées, il me fait penser en retour. C’est seulement après coup, 
quand je me suis retiré du dialogue et m’en ressouviens, que je puis le 
réintégrer à ma vie, en faire un épisode de mon histoire privée, et qu’au-
trui rentre dans son absence, ou, dans la mesure où il me reste présent, 
est senti comme une menace pour moi. (PP 407)75

Der Dialog ist ein Gemeinsames, das keine:r der Beteiligten unmittelbar 
erschaffen hat. Die kommunikative Welt ist nicht als Bündel von zwei 
oder vielen parallel existierenden Bewusstseinen zu verstehen, sondern 
»[l]es traces se brouillent et passent l’une dans l’autre, elles font un seul 
sillage de ›durée publique‹.« (S(Préf) 28)76 Ausdruck kann durch das Ge-
genüber im Falles des Dialogs, vor allem aber auch durch den Stand des 
gemeinsamen Diskurses hervorgerufen werden.

Im Dialog sieht Merleau-Ponty ein Sein zu zweien (être à deux). Wir 
koexistieren in der/durch die gemeinsame Welt; unsere Perspektiven flie-
ßen ineinander. Der Dialog führt uns hin zu einer Art der überindividu-
ellen Koexistenz. Wir, die wir gemeinsam interagieren, bringen unse-
re Gedanken ein. Zugleich sind wir von uns selbst befreit (je suis libéré 
de moi-même). Die jeweiligen Gedanken werden durch den Dialog her-
vorgerufen, teilweise handelt es sich dabei um Gedanken, die ich zwar 

75	 	»In der Erfahrung des Dialogs konstituiert sich zwischen mir und dem An-
deren ein gemeinsamer Boden, mein Denken und seines bilden ein einzi-
ges Geflecht, meine Worte wie die [meiner Gesprächspartnerin:]meines Ge-
sprächspartners sind hervorgerufen je durch den Stand der Diskussion und 
zeichnen sich in ein gemeinsames Tun ein, dessen Schöpfer[:in] keine[:]r von 
uns beiden ist. Das ergibt ein Sein zu zweien, und [die:]der Andere ist hier 
nicht mehr für mich ein bloßes Verhalten in meinem transzendentalen Fel-
de, noch übrigens ich in dem [ihren:]seinen, sondern in vollkommener Ge-
genseitigkeit sind wir für einander Mitwirkende, unser beider Perspektiven 
gleiten ineinander über, wir koexistieren durch ein und dieselbe Welt hin-
durch. Im gegenwärtigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Ge-
danken [der:]des Anderen sind durchaus die [ihrigen:]seinigen, die nicht ich 
etwa hervorbringe, wiewohl ich sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen 
vorweg bin; und Einwände [meiner Gesprächspartnerin:]meines Gesprächs-
partners entreißen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wußte, daß ich 
sie hatte, so daß also [die:]der Andere ebensosehr mir zu denken gibt wie 
ich ihm Gedanken zuschreibe. Erst hinterher, wenn ich mich aus dem Dia-
log zurückzog und mich seiner wiedererinnere, verleibe ich ihn meinem ei-
genen Leben ein, mache aus ihm eine Episode meiner privaten Geschichte; 
und [die:]der Andere kehrt in [ihre:]seine Abwesenheit zurück oder aber, in-
sofern [sie:]er mir gegenwärtig bleibt, wird als Bedrohung für mich empfun-
den.« (PdW 406; Ergänzungen A.S.)

76	 	»Die Spuren vermischen sich und gehen ineinander über, sie bilden eine ein-
zige Spur von ›öffentlicher Dauer‹.« (Z(VW) 26)

GEMEINSAM SPRECHEN: DER DIALOG

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280

in mir trage, die mir jedoch nicht bewusst waren, die ich nicht von mir 
kannte, teilweise entstehen Gedanken im Dialog selbst (PP 407, VI 29, 
SuU 159). Die ausgetauschten Gedanken sind daher keine fertig durch-
dachten Ideen oder Gedanken (SuU 158). Etwas, das ›geheim‹ war, wird 
öffentlich und beinahe sichtbar (S(Préf) 27). Erst nach dem Dialog, keh-
re ich wieder zu mir zurück, habe ich die Möglichkeit, meine Gedan-
ken zu ordnen (PP 407). Insofern verschafft mir der Dialog auch Zu-
gang zu meinen Gedanken, zu denen ich selbst keinen Zugang gefunden 
hatte (VI 29).

Da der Dialog ein Gemeinsames sprachlicher Ausdrücke ist und die-
se Form des Ausdrucks (im Ausdrücken und im Wahrnehmen) zumin-
dest seit der Erfindung des Telefons über enge räumliche Grenzen hinweg 
möglich ist, scheint es zunächst, als sei ein Dialog im Sinne Merleau-
Pontys über räumliche Distanzen hinweg möglich. Auf den zweiten 
Blick zeigen sich jedoch wesentliche Einschränkungen. Merleau-Ponty 
selbst war dem Telefon und Telefax gegenüber eher kritisch eingestellt 
(Natu2 212) und hätte der Interpretation, dass ein Dialog in dem Sin-
ne, in dem er in Face-to-Face-Situationen möglich ist, auch am Telefon 
möglich ist, nur bedingt zugestimmt und wenn, dann nicht aufgrund der 
Möglichkeiten der Technik, sondern aufgrund der Macht der Sprache 
(siehe Kapitel 4). Eine notwendige Einschränkung besteht jedoch in Be-
zug auf die Möglichkeit, den Ausdruck der:des Anderen in einem weite-
ren Sinne wahrzunehmen. Sich sprachlich-mündlich auszudrücken und 
solche Ausdrücke zu verstehen, umfasst in Face-to-Face-Situationen mit-
unter mehr als nur das Hören, sondern beispielsweise auch die Mimik 
und Gestik oder auch das Zusammenspiel von Körper und Welt. Dass die 
Wahrnehmung im Dialog über das Hören hinausgreift, ist kein notwen-
diger Unterschied zu Face-to-Face-Situationen; neben Wahrnehmungs-
pathologien (bspw. Blindheit) können auch Faktoren wie Dunkelheit, 
starke Sonneneinstrahlung, geschlossene Augen oder die Positionierung 
der Körper vorübergehend dazu führen, dass sich die Wahrnehmung 
im Dialog auf das Hören beschränkt. In diesen Fällen besteht jedoch 
die Möglichkeit zu einer multisensorischen Wahrnehmung überzugehen, 
eine Möglichkeit, die im Falle des Telefons verwehrt bleibt (wenn die-
ses nicht in Situationen der unmittelbaren räumlichen Nähe eingesetzt 
wird). Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty den Dialog als ein 
Gemeinsames sprachlicher Ausdrücke versteht, das in der gemeinsamen 
Auseinandersetzung mit einer Welt entsteht. Merleau-Ponty betont da-
rüber hinaus den Übergang in eine andere Situation, wenn die:der An-
dere nach dem Dialog in ihre:seine Abwesenheit zurückkehrt (PP 407). 
Auch wenn ein gewisser gemeinsamer Weltbezug selbst dann gegeben 
ist, wenn sich die sich begegnenden Körper während einem telefonischen 
Dialog räumlich fern sind, ist dieser gemeinsame Weltbezug in diesen 
Fällen begrenzt. Er ist insofern gegeben, als Körper als zur-Welt-seiende 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


281

Körper gewisse grundlegende Möglichkeiten, Fähigkeiten und Bestimmt-
heiten haben, die allen oder vielen solchen Körpern gemeinsam sind (ihr 
Bezug zu Raum und Zeit, die Möglichkeit, eine bestimmte Sprache zu 
sprechen etc.), aber auch insofern, als gewisse weltliche Bedingungen 
gleich oder ähnlich sein mögen (Wetterlagen, Pandemien, Wirtschafts-
krisen oder -aufschwünge). Es sind nun sowohl jene Dialoge denkbar, 
die mit diesem allgemeineren Weltbezug spielen und für die, in der Ver-
tiefung auf den Diskurs, die räumliche Distanz gleichgültig ist, nicht ge-
spürt, gar vergessen wird, als auch jene Dialoge, die auf die unmittelbare 
körperlich-räumliche Situation abzielen und ohne eine Face-to-Face-Be-
gegnung nicht hinlänglich geführt werden können (etwa die Einschät-
zung einer physischen Verwundung, die Neueinrichtung einer Wohnung 
etc.). Insbesondere der monde sensible, zu dem wir gemeinsam sind, tut 
sich in diesen Fällen nicht nur als verbindendes, sondern auch als tren-
nendes Moment auf. Der monde culturel wird im nächsten Unterkapitel 
weiter auf seine Grenzen befragt, bevor im Anschluss die Grenzen der 
Nähe und Distanz zusammenfassend betrachtet werden.

3.5 Emotionen und Institutionen

Wenn im Folgenden von Emotionen die Rede ist und davor (siehe Ka-
pitel 2.6.1) von Affekten die Rede war, so sind diese beiden Begriffe fol-
gendermaßen zu verstehen: Affekte sind der übergeordnete Begriff, un-
ter dem unter anderem auch Emotionen zu fassen sind (ähnlich Adloff/
Jörke 2013: 30; Cataldi 2008: 163–64). Emotionen sind bestimmte kon-
kretisierbare Formen von Affekten, die benannt werden können. Gera-
de diese Möglichkeit der Konkretisierung wirft wesentliche Fragen auf: 
Worin liegt dieses Bestimmte? Was ist das Wesen bestimmter Emotionen?

Emotionen haben Merleau-Ponty in seinen Werken immer wieder be-
schäftigt, vollumfänglich gewidmet hat er sich ihnen jedoch nicht. In ih-
rer engen Verbundenheit mit seiner restlichen Philosophie können diese 
knappen Beschreibungen dennoch eine gehaltvolle Basis für die vorlie-
gende Exploration von Begegnungen auf Distanz bieten. Merleau-Ponty 
nähert sich den Emotionen in der Regel im Kontext seiner Beschreibun-
gen der Beziehung zu konkreten Anderen. Angeleitet wird seine Perspek-
tive durch die zu seiner Zeit aktuelle psychologische und psychoanaly-
tische Forschung.

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282

3.5.1 Emotionen: Ein negativer Bestimmungsversuch

Merleau-Pontys Beschreibungen von Emotionen ordnen sich in seine all-
gemeine Ausdruckstheorie ein. Emotionen versteht er nicht als ›psychi-
sche Tatsachen‹ (AuG(KINO) 35), die Wahrnehmung von Emotionen 
anderer nicht als Introspektion (AuG(KINO) 36).

Die Suche nach dem Wesen von Emotionen in Merleau-Pontys Philoso-
phie lässt sich zunächst damit beginnen, was Emotionen für Merleau-Ponty 
nicht sind beziehungsweise was nicht dazu herangezogen werden kann, 
diese zu charakterisieren. Diese Beschreibung zeigt zugleich auf, inwiefern 
Merleau-Pontys Verständnis von Emotionen ein für die Soziologie relevan-
tes ist. Die Emotionssoziologie untersucht Emotionen entlang zweier Haupt-
linien: Sie interessiert sich zum einen für die soziale Entstehung von Emotio-
nen und zum anderen für die sozialen Wirkungen von Emotionen (Scherke 
2009: 58). Geht man im Sinne der ersten Linie davon aus, dass die Entste-
hung von Emotionen (auch) sozial bedingt ist, dann kann das Wesen einer be-
stimmten Emotion (also das universell gemeinsame, zentrale Merkmal einer 
Emotion) naturgemäß nicht in ihrer biologischen Wurzel gesehen werden. 
Für Merleau-Ponty sind Emotionen in einem mehrfachen Sinne kulturell va-
riabel, wie sich besonders deutlich anhand einer zentralen Stelle aus Phéno-
ménologie de la perception in Ergänzung durch weitere Quellen zeigen lässt.

(1) Der Ausdruck von Emotionen ist kulturell variabel.

Wie Merleau-Ponty in Phénoménologie de la perception argumentiert, 
ist der Ausdruck von Emotionen in verschiedenen Kulturen (zumindest 
in einem gewissen Ausmaß) variabel. »Or en fait la mimique de la colère 
ou celle de l’amour n’est pas la même chez un [·e] Japonais [·e] et chez 
un [·e] occidental [·e]. […] Le [·La] Japonais [·e] en colère sourit, l’ [·la] 
occidental [·e] rougit et frappe du pied ou bien pâlit et parle d’une voix 
sifflante.« (PP 220; Ergänzungen A.S.)77 Unabhängig davon, ob sich die-
se Beobachtung Merleau-Pontys heute empirisch bestätigen lässt (und ob 
es eine verallgemeinere ›okzidentale‹ Kultur gibt) oder nicht, birgt diese 
Darstellung wesentlich Hinweise auf sein allgemeines Verständnis von 
Emotionen. Obwohl Merleau-Ponty davon spricht, dass Japaner:innen 
und ›Abendländer:innen‹ beide Zorn und Liebe, also beide Male diesel-
be Emotion ausdrücken, ist dieser Ausdruck nicht gleich. Wie oben an-
hand des Zusammenspiels von Ausdruck und Denken gezeigt (Merleau-
Ponty argumentiert, dass das Sprechen das Denken ist, nicht etwa auf 

77	 	»In Wahrheit ist aber z.B. die Mimik des Zornes oder der Liebe nicht die-
selbe bei [einer Japanerin:] einem Japaner und [einer Europäerin:] einem 
Abendländer. […] [Die Japanerin:] Der Japaner lächelt im Zorn, [die Euro-
päerin:] der Europäer errötet und stampft mit dem Fuß oder erbleicht und 
spricht mit zischender Stimme.« (PdW 223; Einfügung A.S.)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


283

dieses folgt), stehen für Merleau-Ponty im Ausdruck ›Inneres‹ und ›Äu-
ßeres‹ im Einklang miteinander. Vor diesem Hintergrund wäre es zufäl-
lig, keinesfalls notwendig oder systematisch, wären die Fühlqualität und/
oder die Emotion selbst bei Angehörigen verschiedener Kulturen gleich.

(2)	 Emotionen selbst sind kulturell geprägt und zwischen Kulturen 
verschieden.

Merleau-Ponty setzt seine Beschreibung der Emotion von Japaner:innen 
und Abendländer:innen folgendermaßen fort:

Or en fait la mimique de la colère ou celle de l’amour n’est pas la même 
chez un [·e] Japonais [·e] et chez un [·e] occidental [·e]. Plus précisément, 
la différence des mimiques recouvre une différence des émotions elles-
mêmes. Ce n’est pas seulement le geste qui est contingent à l’égard de 
l’organisation corporelle, c’est la manière même d’accueillir la situation 
et de la vivre. Le [·la] Japonais [·e] en colère sourit, l’ [·la] occidental [·e] 
rougit et frappe du pied ou bien pâlit et parle d’une voix sifflante. (PP 
220; Hervorhebung und Einfügungen A.S.)78

Konsequenterweise beschreibt Merleau-Ponty also, dass die Emotion 
selbst in unterschiedlichen Kulturen unterschiedlich ist. Er macht dies 
in seiner Zurückweisung der »naturalistischen« Theorie, die Sprache (als 
»künstliche Zeichen«) auf Gefühlsausdrücke (als »natürliche Zeichen«) 
zurückzuführen sucht, deutlich. Emotionen und deren Ausdruck wären 
dann durch körperlich-organische Organisation bestimmt.

Obwohl Merleau-Ponty davon spricht, dass Angehörige verschiedener 
Kulturen dieselbe Emotion haben, ist das Gemeinsame dieser Emotion 
weder durch ihren Ausdruck noch die ›Emotion selbst‹ (ihre innere Sei-
te) bestimmt. Ähnlich wie Teile der gegenwärtigen Emotionssoziologie 
(siehe oben und Scherke 2009) argumentiert Merleau-Ponty also, dass 
Emotionen auch kulturell oder sozial bedingt sind. 

(3)	 Emotionen sind nicht unmittelbar durch eine bestimmte Situation 
determiniert.

Situationen spielen für das Haben einer bestimmten Emotion eine we-
sentliche Rolle, sie bestimmen das Haben einer bestimmten Emotion, 

78	 	»In Wahrheit ist aber z.B. die Mimik des Zornes oder der Liebe nicht dieselbe 
bei [einer Japanerin:] einem Japaner und [einer Europäerin] einem Abendländer. 
Genau genommen besagt die unterschiedliche Mimik eine Differenz der Emoti-
onen selber. Nicht allein die Gebärde ist kontingent im Verhältnis zur [Körper-] 
Leibesorganisation, sondern überhaupt die Weise der Aufnahme und des Erle-
bens von Situationen. [Die Japanerin:] Der Japaner lächelt im Zorn, [die Europä-
erin:] der Europäer errötet und stampft mit dem Fuß oder erbleicht und spricht 
mit zischender Stimme.« (PdW 223; Hervorhebung und Einfügungen A.S.)

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284

jedoch nicht unmittelbar und nicht notwendigerweise in allen Kultu-
ren. Merleau-Ponty beschreibt, dass Menschen in bestimmten sozialen 
Situationen oftmals bestimmte Gefühle haben. Sie sind »contents parce 
qu’on leur fait un cadeau, tristes parce qu’ils assistent à un enterrement, 
gais ou tristes selon le paysage« (PP 435).79 Emotionen sind also auch 
abhängig von der jeweiligen Sozialisation, durch die Konventionen hin-
sichtlich dessen, wie Emotionen erlebt werden, wie sie ausgedrückt wer-
den und wann sie angemessen sind, inkorporiert werden.

Wie dem Zitat vorhin (unter Punkt (2)) zu entnehmen ist, ist nicht al-
lein der Ausdruck einer Emotion kontingent, sondern auch die Weise, 
wie eine bestimmte Situation aufgenommen wird und daher auch die 
Frage, in welcher Situation eine bestimmte Emotion ›gehabt‹ wird. Das 
obige Zitat setzt sich folgendermaßen fort:

Il ne suffit pas que deux sujets conscients aient les mêmes organes et le 
même système nerveux pour que les mêmes émotions se donnent chez 
tous deux les mêmes signes. Ce qui importe c’est la manière dont ils font 
usage de leur corps, c’est la mise en forme simultanée de leur corps et de 
leur monde dans l’émotion. (PP 220)80

Dass Personen so sozialisiert sind, dass sie in bestimmten Situationen 
bestimmte Emotionen haben – also beispielsweise bei einer Beerdigung 
Trauer empfinden – beschreibt Merleau-Ponty als eine Art der Überla-
gerung der wirklichen Gefühle durch die jeweiligen ›Situationswerte‹. 
Mit Bezug auf Max Scheler meint Merleau-Ponty, dass diese Gefühle 
nur »comme l’ombre d’un sentiment authentique« (PP 435; »wie ein 
Schatten des echten Gefühls« (PdW 433)) wären. Dennoch sei es unsere 
»attitude naturelle […; A.S.] de vivre selon les catégories sentimentales 
du milieu« (PP 435; »natürliche Haltung [...; A.S.] nach den Gefühls-
kategorien unserer Umwelt zu leben« (PdW 433)). Diese beschreibt er 
als »émotions factices« beziehungsweise »sentiments imaginaires« (PP 
435; ›künstliche Empfindungen‹ beziehungsweise ›imaginäre Gefühle‹ 
(PdW 433).81

79	 	»[S]ie sind zufrieden, wenn man ihnen etwas schenkt, traurig, weil sie einer 
Beerdigung beiwohnen, vergnügt und traurig je nach der landschaftlichen 
Umgebung« (PdW 433).

80	 	»Der bloße Umstand, dass zwei bewußte Wesen dieselben Organe und das-
selbe Nervensystem besitzen, bewirkt noch keineswegs, dass dieselben Er-
regungen sich beim einem wie beim anderen in denselben Zeichen äußern. 
Entscheidend ist vielmehr die jeweilige Art und Weise des Gebrauchs des 
Leibes [bzw. Körpers; A.S.], der in der Emotion in eins vollzogenen Form-
gebung von Leib [bzw. Körper; A.S.] und Welt.« (PdW 223–24)

81	 	Eine in der Grundargumentation ähnliche, in ihrer Zielsetzung jedoch klar so-
ziologische, Theorie der Emotionen entwickelte Arlie Russel Hochschild (1979, 
1990).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


285

Was eine bestimmte Emotion ausmacht, ist also nicht ihr Ausdruck, 
das damit einhergehende Erleben oder eine bestimmte soziale Situation 
(etwa eine Beerdigung), in der sie aufkommt.82 Auch wenn die Bestim-
mung von Emotionen durch die jeweilige Situation zunächst zurückge-
wiesen wurde, ist die Definition von bestimmten Emotionen im Umfeld 
von Situationen (in ihrem Zusammenspiel mit Körpern) zu finden, wie 
sich im Folgenden zeigen wird.

3.5.2 Institutionen

In seiner Vorlesung zu Institutionen am Collège de France im Studienjahr 
1954–1955 (siehe Insti) führte Merleau-Ponty unter anderem die Insti-
tution d’un sentiment als einen Typus oder eine Form von Institutionen 
ein. In der jüngeren Vergangenheit versuchte etwa Joel Krueger (2020), 
Emotionen in Merleau-Pontys Philosophie als Institution zu charakteri-
sieren. Dieser Bestimmung soll im Folgenden, ausgehend von Merleau-
Pontys Begriff der Institution, nachgegangen werden.

Merleau-Ponty fügt mit dem Begriff der Institution, den er bis zu sei-
ner entsprechenden Vorlesung nur vereinzelt verwendet, seiner Philosophie 
der Relation der sensibles ein weiteres wesentliches Element hinzu, das vor 
allem die sinnhafte Struktur, die im Hintergrund von Praktiken und ge-
schichtlichen Entwicklungen steht, besser verstehen lässt.83 Ausgangspunkt 
seiner Überlegenen ist, wenn man Merleau-Pontys offizieller Kurszusam-
menfassung folgt, seine Suche nach einem Umgang mit dem Problem des Be-
wusstseins in der Philosophie. Vor einem Bewusstsein, im Sinne klassischer 
Philosophien verstanden, gebe es nur Objekte, die durch das Bewusstsein 
konstituiert wurden (Insti 161). Durchaus kritisch meint Merleau-Ponty:

Même si l’on admet que certains d’entre eux [d’entre les objets; A.S.] ne 
le sont ›jamais complètement‹ (Husserl), ils sont à chaque instant le re
flet exact des actes et des pouvoirs de la conscience, il n’y a rien en eux 
qui puisse la relancer vers d’autres perspectives, il n’y a, de la conscience 
à l’objet, pas d’échange, pas de mouvement. (Insti 161)84

82	 	Christian Meyer, der sich in seinen Arbeiten ebenfalls auf Merleau-Pontys 
Philosophie stützt, hat etwa in einer ethnographischen Studie zur Wolof-
Kultur gezeigt, dass Emotionen sowohl als Einheit oder Konzept, als auch 
auf der Ebene des Ausdrucks kulturell variabel sind (Meyer 2017: 161).

83	 	Für die gegenwärtige Soziologie wäre es lohnend einen systematischen Ver-
gleich zwischen dem Institutionenbegriff von Merleau-Ponty und jenem 
von Peter Berger und Thomas Luckmann (Berger/Luckmann 1987) und 
vergleichbaren Begrifflichkeiten von Bourdieu anzustellen. Ein solcher Ver-
gleich übersteigt jedoch den Rahmen der gegenwärtigen Arbeit.

84	 	»Selbst wenn man zugesteht, dass einige von ihnen [von den Objekten; 
A.S.] ›niemals vollständig‹ (Husserl) sind, sind sie zu jedem Zeitpunkt eine 

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286

Merleau-Pontys veränderter Zugang beginnt damit, dass er die Person 
selbst als Institution, nicht als »Bewusstsein von…« (Insti 61), versteht. 
Damit geht eine Veränderung des Verständnisses des Bezugs von Körper 
und Welt einher. Die Welt ist nicht unmittelbar präsent, sondern eine Öff-
nung seines Jenseits (au-delà), getragen von der Tiefe, dem Relief (inklu-
sive von Hürden, von Konfigurationen) (Insti 45). Diese Öffnung wird 
nicht durch ein beschlossenes, gezielt gewähltes Projekt geleitet, sondern 
durch eine Intention ohne Subjekt, schlicht durch das Leben (Insti 45). 
Ebenfalls damit einher geht eine andere Beziehung zum Handeln oder 
Praktizieren (aufbauend auf das, was oben als Praktik beschrieben wur-
de, siehe Kapitel 2.3.2.4), zu der Zeit (die Merleau-Ponty in ihrer Akti-
vität-Passivität zu fassen sucht)85 und zu anderen (als Beziehung von in-
stituiert-instituierenden Subjekten) (Insti 45–47).

Wie versteht Merleau-Ponty nun Institutionen allgemein? In seiner 
(von ihm selbst zur Publikation freigegebenen) Zusammenfassung sei-
nes Kurses beschreibt er diese folgendermaßen:

On entendait donc ici par institution ces événements d’une expérience 
qui la dotent de dimensions durables, par rapport auxquelles toute une 
série d’autres expériences auront sens, formeront une suite pensable ou 
une histoire, – ou encore les événements qui déposent en moi un sens, 
non pas à titre de survivance et de résidu, mais comme appel à une suite, 
exigence d’un avenir. Cette notion a été approchée à travers quatre or
dres de phénomènes, dont les trois premiers ont trait à l’histoire person
nelle ou intersubjective, et le dernier à l’histoire publique. (Insti 162)86

Institutionen sind also jene Momente einer Erfahrung, die ihr Beständig-
keit verleihen. Durch die Institution hat nicht nur diese eine Erfahrung 
Sinn, sondern auch weitere Erfahrungen, die von mir ausgehen oder die 
in mir einen Sinn ablegen und die mit dieser ersten Erfahrung eine Ge-
schichte bilden (Insti 162). »Donc institution = établissement dans une 

genaue Widerspiegelung der Handlungen und Kräfte des Bewusstseins, es 
gibt nichts in ihnen das es in andere Perspektiven versetzen könnte, es gibt 
zwischen Bewusstsein und Objekt keinen Austausch, keine Bewegung.« (ei-
gene Übersetzung)

85	 	Die Zeit läuft weiter, weil sie instituiert wurde und nicht aufhören kann zu 
sein (Insti 47).

86	 	»Unter Institution wurden hier also jene Vorkommisse [in] einer Erfahrung 
verstanden, die sie mit dauerhaften Dimensionen ausstatten, in Bezug auf 
die eine ganze Reihe anderer Erfahrungen Sinn ergeben, eine denkbare Fol-
ge oder Geschichte bilden, – oder auch jene Ereignisse, die in mir einen Sinn 
hinterlassen, nicht im Sinne eines Relikts oder Residuums, sondern als Auf-
ruf zu einer Fortsetzung, als Forderung nach einer Zukunft. Diesem Begriff 
wurde sich mittels von vier Ordnungen von Phänomenen angenähert, wo-
bei sich die ersten drei auf die persönliche oder intersubjektive Geschichte 
beziehen, die letzte auf die öffentliche Geschichte.« (eigene Übersetzung)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


287

expérience (ou dans un appareil construit) de dimensions (au sens gé-
néral, cartésien: système de référence) par rapport auxquelles toute une 
série d’autres expériences auront sens et feront une suite, une histoire.« 
(Insti 50)87

Institution ist nichts Angeborenes (l’inne), nicht natürliche Reifung 
(maturation naturelle), nicht inneres Milieu (milieu interne), nicht phy-
siologisch, jedoch auch nicht das Gegenteil davon (wie das Erworbene, 
das Erlernte, das äußere Milieu oder das Psychische und das Soziale) 
(Insti 65). Vielmehr gebe es all dies in reiner Form nicht. Institutionen 
sind nicht das Gegenteil des Biologischen (so wie das Unbewegliche nicht 
das Gegenteil des Beweglichen, sondern dessen Bedingung ist). Vielmehr 
ist auch das Biologische, das dem Institutionellen, dem Kulturellen fern-
zustehen scheint, nicht frei von diesem. Ein ähnlicher Gedankengang fin-
det sich in Phénoménologie de la perception, wenn Merleau-Ponty ei-
nige Gedanken zur Vaterschaft präsentiert. Er charakterisiert diese als 
etwas, das zunächst zutiefst biologisch-körperlich erscheint, das aber 
letztlich eine Institution sei. So wie das Biologische beim Menschen 
nicht un-institutionell oder vor-institutionell ist, so ist auch das Tieri-
sche nicht gänzlich frei von Institutionen. Ein Beispiel dafür erkennt 
Merleau-Ponty in der Prägung, die Tiere durch andere Tiere am Beginn 
ihres Lebens erfahren, ein Beispiel für letzteres etwa in der Pubertät (Insti 
162). Merleau-Ponty wendet sich damit zugleich gegen Anthropologien, 
die das Tierische stark vom Menschlichen abgrenzen, da erstes kultur-
frei sei und gegen eine Unterscheidung von zwei voneinander losgelösten 
Schichten im menschlichen Sein und Tun – dem Biologischen und dem 
Kulturellen (PP 220–21; PdW 224). Institutionen sind so nicht alles, das 
nicht unmittelbar natürlich ist (keine Institution ist etwa die ›Einfüh-
rung‹ von Kartoffeln oder Mais).

Merleau-Ponty unterscheidet personelle und interpersonelle Instituti-
onen einerseits und historische Institutionen andererseits (Insti 50–63; 
Insti 162). Unter personelle und interpersonelle Institutionen fasst er 
die Institution eines Gefühls, von Werken und eines Wissens (un savoir). 
Das Problem des Bewusstseins stellt sich so nicht nur in Bezug auf mir 
›externe‹ Dinge, sondern auch mit Bezug auf die eigene Vergangenheit, 
denn das Bewusstsein könne in der Vergangenheit nur eine:n Andere:n 
entdecken, die:der sich mysteriöserweise ›ich‹ nennt (Insti 161). Ich in 
der Vergangenheit und die:der Andere stünden auf derselben Ebene, 
als Negation. Dies sei anders, wenn man das Subjekt als instituierend 

87	 	»Also Institution = Etablierung von Dimensionen (im allgemeinen, karte-
sianischen Sinne: Referenzsystem) in einer Erfahrung (oder in einem kon
struierten System/Apparat) in Bezug auf die eine ganze Serie anderer Erfah-
rungen eine Bedeutung haben werden und eine Fortsetzung, eine Geschichte 
bilden werden.« (eigene Übersetzung)

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1 Natur und Kultur
	3.2 Die anderen
	3.2.1 Andere als Kulturgegenstände, Kulturgegenstände und andere
	3.2.2 An der:dem Anderen vorbei: Wie Merleau-Ponty andere nicht versteht
	3.2.3 Das ›Erscheinen‹ anderer in ›meiner‹ Welt
	3.2.4 Gemeinsam die Welt wahrnehmen
	3.2.5 Residuen des Singulären: Erlebter Solipsismus

	3.3 Der Ausdruck
	3.3.1 Le monde culturel und die Sprachen
	3.3.2 Das Sprechen oder der ›Lärm‹
	3.3.3 Das vielfältige Schweigen
	3.3.4 Les bruits et les silences à distance: Das Problem von Ausdruck und Ausdruckswahrnehmung auf Distanz

	3.4 Gemeinsam sprechen: Der Dialog
	3.5 Emotionen und Institutionen
	3.5.1 Emotionen: Ein negativer Bestimmungsversuch
	3.5.2 Institutionen
	3.5.3 Emotionen, Institutionen und Konstellationen
	3.5.2.1 (Kindliche) Eifersucht
	3.5.2.2 Scham und Zurückhaltung
	3.5.2.3 Liebe, Institution und Konstellation


	3.6 Die Situation im monde culturel und die Wahrnehmung des monde culturel auf Distanz

