LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

gemeinsamen étre chair zwischen Welt und mir ist le désir als urspriing-
liche Offnung von mir, von ma chair gegeniiber anderen und la chair du
monde zu verstehen. Die Kinder werden also vollends von der Affektivi-
tdt eingenommen, mitgerissen. Dass das Soziale (auch im unkonkreten
Sinne einer allgemeinen Koexistenz) die Kraft dazu hat, in einem affek-
tiven Sinne mitzureifSen, das haben bereits die Beschreibungen der Ko-
existenz gezeigt. Die Koexistenz mit anderen (und auch mit dinglichen
anderen) fordert, zieht an, durchstromt die Individuen, die ihr gegeniiber
offen sind (PdW 197).

Entgegen dem Bediirfnis (besoin) ist le désir nicht auf ein Fehlen
(manque, absence) zuruckzufihren, sondern es greift iiber alle vitalen
Notwendigkeiten hinaus (Barbaras 2006: 136).

[O]n entend par désir [...] non pas un manque circonscrit auquel ré-
pond un objet défini mais un manque qui est creusé par ce qui le comble
et qui éprouve toute satisfaction comme la négation de ce qui le com-
blerait vraiment, alors le vivre du vivant n’est autre que acte du désir.
(Barbaras 2006: 147—48)*

Le désir ist urspriinglich eine Offnung gegeniiber einer Alteritit (wie
Barbaras (2006: 136) mit Bezug auf Husserl meint) oder fiir Merleau-
Ponty schlicht eine Offnung de ma chair gegeniiber la chair.

Auch die Wahrnehmung versteht Merleau-Ponty als eine Offnung ge-
geniiber der Welt. So liegt in der Wahrnehmung (als Offnung gegen-
uber der Welt) bereits ein Moment der Affizierung (Sebbah 2009: 185).
Merleau-Ponty selbst beschreibt die Beziehung von Affektivem und
Wahrnehmung in seinen spiten Schriften auch folgendermafSen: Die
Wahrnehmung »esquisse ce que le désir accomplit« (S(Préf) 24; sie-
he Saint Aubert 2013: 124).>4¢ »Le désir, qui se joue dans I’étre et pas
seulement dans ’avoir (contrairement a ’envie), qui est plus structurel
qu’énergétique (contrairement a la pulsion), est endurance de indétermi-
nation et appétit de la nouveauté.« (Saint Aubert 2016: 13 5; Hervorhe-
bung i.0.)>#7 Le désir bleibt dabei aber nicht Offnung und ein Ertragen

passiven Seite zuordnet (etwa désir und Angst) (Saint Aubert 2018: 103). Zi-
tat: »[...] der die Verbindung [zwischen Korper und Welt; A.S.] herstellt, in-
dem er eine Dynamik oder Affektivitit von innen nach auflen oder von aufSen
nach innen trigt und iibertrigt« (eigene Ubersetzung; Hervorhebung A.S.).

245 »Wir verstehen unter désir nicht einen klar umrissenen Mangel, dem ein be-
stimmtes Objekt entspricht, sondern einen Mangel, der durch das, was ihn
erfiillt, ausgehohlt wird und der jede Befriedigung als Negation dessen, was
ihn wirklich erfiillen wiirde, erfihrt, dann ist das Leben des Lebenden nichts
anderes als der Akt des désir.« (eigene Ubersetzung)

246 »[S]kizziert, was das Verlangen ausfiihrt« (Z(VW) 22).

247 »Le désir, das sich im Sein und nicht nur im Haben abspielt (im Gegensatz
zum Neid), das eher strukturell als dynamisch ist (im Gegensatz zum Trieb),

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

dufserer Krifte, sondern das Affektive beteiligt sich am wahrnehmen-
den Befragen der Welt (ebd. 13 5). Insofern kommt dem Affektiven nach
Merleau-Ponty auch eine gewisse epistemische Funktion zu. Im Falle
Schneider und der Ungeteiltheit von Kindern mit ihrer sozialen Umge-
bung zeigt sich eine gewisse Parallele zwischen der Fahigkeit zum Af-
fektiven und der Fahigkeit zum Virtuellen (entgegen dem Konkreten):
Beides, das Virtuelle und das Affektive, erfordert es, dass die unmittel-
bare konkret-greifbare Situation verlassen wird, so dass fingieren, ima-
ginieren, der Ubertritt in eine andere Schicht oder das Zusammenspiel
verschiedener Schichten von Welt moglich werden. Sowohl die Losung
aus konkreten Situationen als auch die Losung aus iiber-affektiven Si-
tuationen ist eine spezifische Fahigkeit, die, so kann man Merleau-Ponty
lesen, korperliche und soziale Voraussetzungen hat. Im Falle Schneiders
ist diese Bedingung korperlich eingeschrinkt, in anderen Fillen (wie dem
von Merleau-Ponty beschriebenen Fall eines Madchens mit Aphonie)
sind diese primar sozialer Natur (PdW 192).

Affekte, Affizierung, le désir, Emotionen sind mit Merleau-Ponty als
relationale Phanomene zu begreifen. Sie sind ein Spiel der Systeme —
dem System Welt und dem Korperschema beziehungsweise den Kor-
perschemata. Insofern besteht eine gewisse Nahe zu gegenwirtigen af-
fect studies.**® Diese Ndhe verwundert nicht, besteht doch eine gewisse
Auseinandersetzung mit dem Werk Merleau-Pontys bei manchen der Af-
fekttheoretiker:innen (allen voran bei Sara Ahmed (siche Ahmed 2006)).
Affekte gehen also nicht nur vom Menschen in der Welt aus, sondern
sie entstehen aus dem gemeinsamen, teils ungeteilten und ineinander
verstrickten Sein von Menschen untereinander (Koexistenz, intercorpo-
réité, promiscuité) und Welt. Auch wenn das Affektive eine gewisse Be-
reitschaft des Menschen erfordert (siehe Extremfall Schneider), ist es we-
sentlich (auch) eine Art der Anrufung durch die Welt, ein Moment der
Anziehung, das allerdings nicht einseitig ist, sondern wie ein Magnet von
beiden Seiten her wirkt (eine Seite des Magneten stirker festsitzend als
die andere Seite, zieht die zweite Seite an). Die Relationiertheit, die das
affektive Leben bedingt, zeigt sich besonders deutlich in Merleau-Pontys
Verstindnis von Emotionen. Darauf wird unten (siehe Kapitel 3.5) ni-
her eingegangen.

ist Aushalten der Unbestimmtheit und Appetit auf das Neue. « (eigene Uber-
setzung)

248 Ahmed spricht von Beziehungen der »towardness« oder »awayness« (Ah-
med [2004] 2014: 8), Gregg und Seigworth davon, dass Affekte in einer Art
der »in-between-ness«, der Fahigkeit zu handeln und behandelt zu wer-
den (to be acted upon) (Gregg/Seigworth 2010: 1), entstehen; Massumi be-
schreibt Affekt ebenfalls als unmittelbar relationales Phinomen (Massumi
201§: 205).

216

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU
2.6.2 Fragilitat, Verletzbarkeit, Vulnerabilitat

Fragilitit, Verletzbarkeit und Vulnerabilitat sind komplexe Momente des
menschlichen Seins. In der gegenwirtigen Forschung wird (dies wurde
oben bereits erwihnt; sieche Kapitel 2.6) in der Regel davon ausgegan-
gen und gezeigt, dass Verletzbarkeit nicht >lediglich« Merkmal mancher
Menschen oder Gruppen, sondern aller ist.># Diese allgemeine Qualitit
von Vulnerabilitit — also der Umstand, dass sie zunichst allen Menschen
in ihrer Beschaffenheit als korperliche Wesen eigen ist — ist in Merleau-
Pontys Philosophie unweigerlich angelegt. So ist es dem Menschen we-
sentlich, ein sensibles (und damit verletzbares) Wesen zu sein, eine »sub-
jectivité invulnérable « jenseits von Sein und Zeit, wie sie »die Reflexion«
(im Sinne der klassischen Lehre) konstruiere weist er zuriick (PP IV).
Die Verletzbarkeit als etwas dem Menschen Wesentliches zu beschrei-
ben, meint jedoch nicht, dass alle Menschen und in allen Situationen im
gleichen MafSe in ihrer Vulnerabilitit berithrbar sind. Zudem kann argu-
mentiert werden, dass es gewisse Vulnerabilititen gibt, die (zumindest in
gewissen historischen Zeiten) nur bestimmten Personengruppen zukom-
men. Im Folgenden wird versucht, die grundlegende menschliche Fragi-
litat, Verletzbarkeit und Vulnerabilitit in Bezug auf die vorliegende Fra-
gestellung mithilfe der Philosophie Merleau-Pontys zu rekonstruieren.
Angestrebt wird also keine generelle Theorie der Verletzbarkeit, sondern
eine begrenzte Anndherung, die ihre allgemeine Wirkung in Begegnun-
gen auf Distanz verstehen lasst. Vor dem Hintergrund dieser Betrach-
tung einer bestimmten abstrakten Konstellation und ihrer Wirkung auf
eine allgemeine Bertihrbarkeit in der menschlichen Verletzbarkeit, wer-
den Betrachtungen spezifischer Vulnerabilititen von konkreten sozialen
Gruppen oder von Menschen in spezifischen sozialen Verhaltnissen und
Beziehungen gezielt unterlassen. Diese Betrachtungen sind auf Basis die-
ser Theorie, also in ihrer konkreten Anwendung, moglich.

Der Forschungsstand zu dieser Fragilitat, Verletzbarkeit und Vulnera-
bilitat ist komplex (siche bspw. Nungesser/Schirgi 2024a, 2024b). Ge-
genwirtig werden Fragilitdt, Vulnerabilitat und Verletzbarkeit in unter-
schiedlichen wissenschaftlichen Disziplinen untersucht, allen voran in
Philosophie, Soziologie, Geographie und den Gender Studies. Dabei wer-
den unterschiedliche Perspektiven (normative, deskriptive, anthropolo-
gische, epistemologische, ontologische, ethische etc.) eingenommen. In
der gegenwirtigen soziologischen und philosophischen Forschung wird
eine Vielzahl von Fragen, die mit diesen Phinomenen einhergehen, ver-
handelt, so etwa die Frage, wer oder was verletzbar (fragil, vulnerabel)

249 Dieser Zugang zum Phianomen der Verletzbarkeit ist nicht ganzlich neu, viel-
mehr ging auch Heinrich Popitz schon von einer allgemeinen Verletzbarkeit
beziehungsweise >Verletzungsoffenheit« aus (Popitz [1986] 2004).

217

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

ist und sein kann (Individuen, Gruppen, Systeme; Menschen, Tiere, Um-
welten). Ebenso wesentlich ist die Frage, wie Menschen verletzbar (fragil,
vulnerabel) sind (korperlich, sozial, 6konomisch etc.). Oftmals werden
bestimmte Verletzbarkeitsphinomene (Phinomene der Fragilitit, Vulne-
rabilitdt) untersucht, die sowohl spezifische Verbindungen mit sozialen
Problemen herstellen (bspw. Care) als auch Vulnerabilititen spezifischer
Gruppen (indigene Volker, Personen mit gewissen Vorerkrankungen, Per-
sonen in gewissen biographischen Lebenslagen oder Einwohner:innen
bestimmter Regionen) hervorstreichen. Darin zeigt sich, wie oben bereits
erwahnt (siehe Kapitel 2.6), der bislang ungeloste Konflikt einer allge-
meinen (anthropologischen) Konzeption von Verletzbarkeit (Vulnerabili-
tat, Fragilitit) und von gruppenspezifischen Verletzbarkeiten. Fragen der
Vulnerabilitat leiten oft zu ethischen Problemstellungen tiber.

Schon die Frage der Similaritit oder der synonymen Verwendbarkeit
der Begriffe der Fragilitit, Verletzbarkeit sowie Vulnerabilitit und eini-
ger weiterer (wie Endlichkeit und Verletzungsoffenheit) ist umstritten.
Im Folgenden werden die Begriffe der Verletzbarkeit und der Vulnera-
bilitait synonym verwendet, jener der Fragilitat wird zur Beschreibung
einer anderen Perspektive verwendet, wie im nachsten Absatz niher ex-
pliziert wird.

Trotz der disziplinaren (und weiteren) Vielfiltigkeit sind theoretische
Bezugsrahmen oftmals dhnlich. Gegenwirtige Ansitze zur Vulnerabilitit
berufen sich mitunter auch auf die Philosophie Merleau-Pontys (bspw.
Staudigl 201 5; Griiny 2003; Gilson 2014; Boublil 2018b; Liberati/Naga-
taki 2019), dessen Philosophie hiufig gemeinsam mit dem Werk von Em-
manuel Lévinas rezipiert wird. Ebenso wie die Vulnerabilititsforschung
allgemein steht auch diese spezifische Rezeption Merleau-Pontys hier
eher noch am Anfang. Ziel des vorliegenden Kapitels und insgesamt der
hier entwickelten Theorie ist es nicht, die Phinomene der Verletzbarkeit,
Vulnerabilitiat und Fragilitit in all ihren Facetten theoretisch zu erfas-
sen oder eine umfangreiche vulnerabilititstheoretische Lesart Merleau-
Pontys vorzulegen. Vielmehr soll, aufbauend auf die bislang prasentierte
Lesart von Merleau-Pontys Philosophie, ein Verstandnis von Fragilitit,
Verletzbarkeit und Vulnerabilitit entwickelt werden, das dazu geeignet
ist, auf ihre Bedeutung in unterschiedlichen Formen von Begegnungen
einzugehen.

Die grundlegende (nicht nur) menschliche Fragilitat und Verletzbar-
keit ist fiir das Verstehen von menschlichen Begegnungen (in Face-to-
Face-Situationen und auf Distanz) entscheidend. Wie einleitend beschrie-
ben, versteht Goffman Face-to-Face-Situationen als jene Situationen, in
denen sich Menschen physisch nahe sind und in denen sie (aufgrund der
Nihe) einander wechselseitig wahrnehmen kénnen sowie sich wechsel-
seitig ausgesetzt sind. Dieses Ausgesetzt-Sein bedeutet auch ein Ausge-
setzt-Sein in der Fragilitat, Verletzbarkeit und Vulnerabilitat. Auch wenn

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

aus soziologischer und philosophischer Perspektive konkrete Verletzun-
gen und Verletzungserfahrungen ebenfalls von Interesse sein konnen,
stehen im Folgenden die grundlegende Fragilitdt, Verletzbarkeit und
Vulnerabilitit und deren mégliche Wirkung in unterschiedlichen Begeg-
nungssituationen im Vordergrund. Die folgende Untersuchung interes-
siert sich so primir fiir die allgemeine, alle Menschen betreffende Fra-
gilitat, Verletzbarkeit und Vulnerabilitit, nicht fiir die Frage nach den
spezifischen Auspragungen in verschiedenen Gruppen.

Merleau-Ponty beschaftigte sich zwar mit Phanomenen, die als Teil
der Fragilitiat und Verletzbarkeit bezeichnet werden konnen, entwickel-
te jedoch selbst keine explizite Theorie der Fragilitit und Vulnerabili-
tat. Den Begriff der Fragilitit verwendet er vereinzelt (bspw. PP 504;
PbPassiv 319, S(HoAdv) 305, hier »corps fragile«), jenen der Krankheit
und des Kranken haufiger (vor allem in seiner Rezeption von Studien der
frithen Gestaltpsychologie). In diesem Kontext spricht Merleau-Ponty
auch davon, dass der Korper der Krankheit zuganglich sei (er »est acces-
sible a la maladie« (PdW 177, PP 172)), m.a.W. davon, dass der Korper
durch die Krankheit berthrbar ist. Den Begriff der Vulnerabilitit ver-
wendet er in seinen Vorbereitungen auf seine Vortriage in Mexiko (MEX
291-292). Vulnerabilitat meint fur ihn ein Moment der passiven Seite
des menschlichen Seins, das uns in einem keinesfalls nur negativen Sin-
ne fiir andere und anderes beriihrbar sein lasst und das auch die Mog-
lichkeit wirklich f#ir die:den Andere:n sein zu kénnen mit bedingt. Die
folgende Fassung der Fragilitit und Verletzbarkeit beruht also auf einer
spezifischen Lesart von Merleau-Pontys Philosophie, einer Lesart, die auf
das bis dato Gesagte aufbaut und es konsequent und im Sinne des hier
zu betrachtenden Phianomens (der Begegnung auf Distanz) weiterfiihrt.

Die sensibles — Korper und Welt — sowie deren Beziehung begreift
Merleau-Ponty als Systeme (von Aquivalenzen, als Nihe-Distanz-Rela-
tionen, Relationen von Kriften und als zentrifugal, als sinnhafte Struk-
tur von Elementen und Abstinden). Dieses Verstindnis des Zusammen-
spieles ineinandergreifender Systeme wird durch Merleau-Pontys spite
Begrifflichkeit von la chair vertieft, jedoch nicht in ihrem Wesen verin-
dert. Diese Systeme lassen sich mit Merleau-Ponty als grundlegend fra-
gil verstehen. Sie sind veranderbare (und sich verandernde, teils situa-
tive) Systeme von Aquivalenzen, die aufgebrochen werden kénnen, die
aufbrechen. Fragilitit ist daher keinesfalls nur negativ zu lesen oder im
Sinne einer Verletzung zu verstehen. Vielmehr ist die Fragilitdt essenzi-
ell fir das Wesen und Erleben vieler Dinge (Merleau-Ponty beschreibt
beispielsweise, dass wir Glas als wesentlich fragil wahrnehmen (PP 265,
368)), sie ist die Basis fiir Verdnderung, in einem gewissen Sinne auch
fiir das Lernen, die Interaktion mit anderen Systemen und das Ubergrei-
fen von Systemen auf- und ineinander. Die Fragilitit steht fir die fun-
damentale Briichigkeit des (eigenen und anderen) Seins (Depraz 2021:

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

249). Als in sich fragile Systeme sind diese den Wirkungen anderer und
anderem gegeniiber vulnerabel. Diese Verletzbarkeit ist in der Fragilitat
und - in einem weiteren Sinne — in der Sensibilitidt der Systeme, der Sen-
sibilitdt von la chair angelegt. Dies zeigt sich etwa in der folgenden Be-
schreibung des Korpers:

Malgré la diversité de ses parties, qui le rend fragile et vulnérable, le
corps est capable de se rassembler en un geste qui domine pour un temps
leur dispersion et impose son monogramme a tout ce qu’il fait. C’est de
la méme maniére que, par-dela les distances de ’espace et du temps, on
peut parler d’une unité du style humain qui rassemble les gestes de tous
les peintres en une seule tentative, leurs productions en une seule his-
toire cumulative, en un seul art. Dunité de la culture ... (S(LIVS) 86)5°

Der Korper ist also grundlegend fragil und vulnerabel. Dies ist jedoch
kein grundsatzlich beklagenswerter Zustand, vielmehr kann sich das
System Korper in seinem Ausdruck sammeln, sowohl im unmittelbaren
Sinne einer Geste als auch tber Distanz hinweg in seinem Stil und in ei-
nem allgemeineren Stil, der iiber ihn als einzelnes Individuum hinaus-
reicht. Das zeigt sich noch einmal in aller Deutlichkeit in la chair und
seiner Beschaffenheit als Relation von Innen und AufSen, in einer tiefen
Beziehung der sensibles, die man als angreifbar und schiitzend beschrei-
ben kann. La chair ist

a la fois vulnérable a I’intrusion et ce qui nous en protége, proche tout
en restant en partie inaccessible, ce qui s’expose et ce qui se cache, se
donne et se retient, dans une épaisseur jouant a la fois sur le registre de
la profondeur a explorer, de la substance a dévorer, et sur celui de la li-
mite qui oppose une résistance. (Saint Aubert 2018: 103)*T

Die Verletzbarkeit ist also ein Moment der Relation der sensibles, ein
Moment von la chair, der durch ihre fundamentale Offenheit und den

250 »Trotz der Verschiedenartigkeit seiner Teile, die ihn gebrechlich [bzw. fra-
gil; A.S.] und verwundbar [bzw. vulnerabel; A.S.] machen, ist der Leib [bzw.
Korper; A.S.] fahig, sich in einer Geste zu sammeln, die die Zerstorung sei-
ner Teile fiir einen Augenblick ziigelt; allem, was er tut, prigt er so sein
Monogramm ein. Auf dieselbe Weise kann man, tiber die Entfernungen des
Raumes und der Zeit hinweg, von einer Einheit des menschlichen Stiles spre-
chen, die die Gesten aller Maler zu einem einzigen Versuch vereinigt und ihre
Produkte in einer einzigen kumulativen Geschichte, einer einzigen Kunst,
zusammenfafst.« (AuG(IS) 153)

»[Z]ugleich vulnerabel gegentiber dem Eindringen und dem, was uns davor
schiitzt, nah und doch teilweise unzuginglich, dem, was sich zeigt und dem,
was sich verbirgt, was sich gibt und was sich zuriickzieht, in einer Starke/
Dicke, die gleichzeitig das Register der zu erforschenden Tiefe, der zu ver-
schlingenden Substanz und jenem der Grenze, die Widerstand leistet, spielt. «
(eigene Ubersetzung)

[

25

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

relationalen Charakter bedingt ist. Auch wenn Merleau-Ponty Relatio-
nen selten als konfliktreiche Beziehung beschreibt, schliefst das gemein-
same Sein als la chair die Moglichkeit von Gewalt und Konflikt nicht
aus (Saint Aubert 2013: 199).

Dies lasst sich anhand von drei Beispielen zeigen:

(1) Merleau-Ponty beschreibt einige einschneidende Angriffe auf die
Fragilitdt des Korpers beziehungsweise des Korperschemas. Besonders
eindriicklich und ausfiihrlich beschreibt er das Phianomen des Phantom-
glieds, ein Phinomen, das zugleich ein Angriff auf die Fragilitit des (phy-
sischen) Korpers ist und auf seine sensomotorischen Fihigkeiten sowie
Praktiken wirkt.

Auch wenn Merleau-Ponty Ahnlichkeiten zwischen dem Phantomglied
als physischen Verlust eines Gliedes und Phinomenen, die ein dhnliches
Verhalten und Empfinden ohne srealen« Verlust einer Gliedmafle zeigen,
hervorstreicht, so macht er doch deutlich, dass das Phinomen des Phan-
tomgliedes auch, und sehr wesentlich, eine physisch-korperliche Verande-
rung darstellt. Das System Korper wird in seiner Fragilitdt getroffen, nicht
zerstort (es lebt weiter), es wird jedoch zur Veranderung (zur Neuintegra-
tion) gezwungen. Wesentlicher ist fiir Merleau-Ponty jedoch die Verande-
rung auf Seiten der Sensomotorik. Ein System von Praktiken, das sich der
Korper in einem langwierigen Prozess und im Zusammenspiel mit allgemei-
nen Praktiken (wie man etwas macht) entwickelt hat, wird aufgebrochen.
Der habituelle Korper wird durch den aktuellen Korper (der aufgrund sei-
ner korperlichen Veranderungen nicht mehr zu denselben Praktiken fihig
ist) erschiittert. Die erforderliche Neuintegration des Korperschemas pas-
siert in einem Zusammenspiel von verdndertem Korper, der sich in seinen
Fahigkeiten entdeckt, und den Praktiken die er einst beherrschte, die er
nun im Spiel mit der Welt und méglichen vorgelebten Praktiken adaptiert.

Analog zu dieser Veranderung liefSen sich auch Entwicklungen verste-
hen, die positiver konnotiert sind. Auch wenn Merleau-Ponty die kind-
liche Entwicklung nicht direkt im Sinne dieses Zusammenspiels von ei-
nem veranderten aktuellen Korper und dem Korperschema beschreibrt,
kann Entwicklung mithilfe dieser beiden Momente von Korper verstan-
den werden. So erleben Kinder ihren Korper zundchst oftmals als einen,
der zu einem gewissen kollektiven Verhalten — zu dem, was man kann —
noch nicht fahig ist. Im Zuge der Entwicklung werden verschiedene mo-
torische Fihigkeiten entwickelt, die es Kindern ermoglichen, ihren Kor-
per auf eine gewisse allgemein habituelle Weise in der Welt zu engagieren
(mit einer Schere zu schneiden, auf ein Geriist zu klettern, Schuhbinder
zu binden, Fahrrad zu fahren etc.). Diese Veranderung des aktuellen Kor-
pers (der gerade noch unfihig war, ein bestimmtes Verhalten zu zeigen,
ist nun ein aktueller Korper, der zu diesem Verhalten fahig ist) wird fiir
einen Moment lang als Abweichung zu einem fritheren Zustand und als
Erwerb einer kollektiven Fahigkeit erlebt — »Ich bin schon grofs, ich kann

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

jetzt schon x.« Ist diese Praxis eingetibt und >kannc sie der Korper beina-
he >von selbst, also beinahe unbewusst und routiniert, dann wird diese
Einheit des eigenen habituellen Verhaltens und des kollektiven habitu-
ellen Verhaltens zu einem normalen Zustand, der erst bei Abweichung
oder anderen Formen der Erschiitterung wieder aufgebrochen wird und
ins Bewusstsein tritt. Ahnlich kann auch die Entwicklung von bestimm-
ten Fihigkeiten bei Erwachsenen beschrieben werden (bspw. das Erler-
nen einer neuen Sportart, des Bedienens einer bestimmten Maschine, des
Ausfiihrens gewisser Arbeitsablaufe).

Der Fall des Phantomgliedes zeigt, dass der Korper selbst als auch >phy-
sisches Ding« fragil und verletzbar oder — besser — verwundbar ist. Diese
korperliche Verwundbarkeit steht jedoch nicht fur sich, vielmehr ist sie
unmittelbar mit jener der Sensomotorik verbunden. Dies zeigt nicht nur
die Beschreibung des Phantomgliedes, sondern beispielsweise auch der
Fall Schneider, der fiir Merleau-Ponty und die Gestaltpsycholog:innen
aufgrund seiner Verinderungen in Verhalten und Wahrnehmung von In-
teresse ist; diese Veranderungen gehen jedoch auf eine tiefgreifende phy-
sische Verwundung (eine Hinterhauptsverletzung) zurtick. Zu diesem Zu-
sammenspiel von Physischem und Sensomotorik meint Merleau-Ponty:

Mais la conscience découvre d’autre part, en particulier dans la maladie,
une résistance du corps propre. Puisqu’une blessure aux yeux suffit a
supprimer la vision, c’est donc que nous voyons a travers le corps. Puis-
qu’une maladie suffit 2 modifier le monde phénoménal, c’est donc que le
corps fait écran entre nous et les choses. (SC 204)**

Dieses Zusammenspiel und die Bedeutung des korperlichen Fahig-Seins
konne nur verstanden werden, wenn man den Korper nicht im Sinne des
objektiven Korpers begreife (SC 204). Eine Verletzung fiihrt nicht zum
»Verlust gewisser sinnlicher Qualititen oder bestimmter Sinnesdaten«,
sondern zu einer »dédifférenciation de la fonction« (PP 88)353.

Bislang wurde gezeigt, dass eine Veridnderung (oder Verletzung) des
physischen Korpers eine Veranderung der Sensomotorik mit sich brin-
gen kann. Dem ist hinzuzuftugen, dass diese Veranderung der Sensomo-
torik selbst eine Form der Verletzung sein kann, denn sowohl die eben
erwihnte >Entdifferenzierung« als auch die Abweichung zu den allgemei-
nen Fihigkeiten von Korpern stellen ein Aufbrechen des Systems Korper
im Zusammenspiel der sensibles dar.

252 »Doch das BewufStsein entdeckt andererseits, zumal in der Krankheit, einen
Widerstand seitens des eigenen Leibes [bzw. Korpers; A.S.]. Eine Augenver-
letzung geniigt, um das Sehen auszuschalten, wie [sic.; wir] sehen also mit-
tels des Leibes [bzw. des Korpers, A.S.]. Eine Krankheit geniigt, um die pha-
nomenale Welt zu modifizieren, der Leib [bzw. der Korper; A.S.] bildet also
einen Schirm zwischen uns und den Dingen.« (SdV 219)

253 »Entdifferenzierung der betreffenden Funktion« (PdW 97).

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

(2) Die Fragilitat des Korperschemas auf der Ebene der Sensomotorik
beschreibt Merleau-Ponty vor allem im Kontext der nachhaltigen Ver-
letzung oder Verwundung des physischen Korpers. Wie im letzten Ab-
schnitt gezeigt, lasst sich eine dhnliche Fragilitit auch in anderen Be-
reichen finden, die teils weniger allumfassend sind. Dennoch ist die bis
dato beschriebene Fragilitit eine, die oftmals eher implizit mitgegeben
scheint, als dass sie sich aktiv zeigt. Anders ist dies im Falle des Korper-
schemas als situative Einbeit, vor allem des Korperschemas als erwei-
tertes System. Dies lasst sich anhand von Merleau-Pontys oben bereits
erwihntem Beispiel des gewohnheitsmafligen Hantierens mit einem Blin-
denstock zeigen. Korperteile und Blindenstock bilden ein System, eine
situative Einheit im Sinne des Korperschemas als sensomotorische Ein-
heit. Merleau-Ponty zeigt damit, dass blinde Personen mit dem Stock
und nicht den Stock wahrnehmen. Diese erweiterte Einheit erscheint je-
doch besonders fragil. Der Blindenstock mag sich in der muden Hand
auf einmal schwer anfiithlen, er mag der Hand entgleiten und so in bei-
den Fillen selbst Gegenstand der Aufmerksamkeit werden, nicht lan-
ger etwas (oder nicht ldnger nur etwas) mir Angehérendes sein. Ahnlich
konnte man auch etwa das Tragen der Kleidung beschreiben. In vie-
len Situationen verschmilzt die Kleidung mit dem System Korper, bildet
mit ihm gemeinsam ein System (MSME 129). Mit dieser Kleidung (und
dem Korper) nimmt das gesamte System die Welt wahr, beispielsweise
als wohlig temperiert oder briitend heifS. Auch dieses Beispiel zeigt die
ausgepragte Fragilitit des gemeinsamen erweiterten Systems, etwa wenn
sich nicht mehr (nur) die Welt briitend heifs anfiihlt, sondern dies (auch)
firr die Kleidung gilt, die beginnt aufsissig zu werden, nicht mehr etwas
ist, mit dem ich zur Welt bin, sondern etwas, auf das hin ich reagieren
muss, das beginnt, ein Gegenstand an mir, aufSerhalb von mir und mei-
nes Korperschemas zu sein.>s* Auch wenn Merleau-Ponty die Erweite-

254 In dieser Beschreibung des erweiterten Korperschemas als fragil trifft sich
das hier mit Merleau-Ponty entwickelte Verstindnis des Zusammenspiels
von Dingen und Korpern auf einer empirischen Ebene mit jenen von Gugut-
zer (Gugutzer 2015a), wenn sich dieses auch im Hinblick auf die Beschrei-
bung der Natur dieser Relation unterscheidet. Wahrend Merleau-Ponty die-
se enge Relation von Dingen und Korpern als Beziehung der Inkorporation
durch Habitualitdt basierend auf dem gemeinsamen ézre sensible/étre chair
und dadurch des Entstehens eines gemeinsamen sensomotorischen Systems
beschreibt, geht Gugutzer von einer leiblich-affektiven Interaktion aus. Mit
Schmitz spricht auch Gugutzer in der Folge von einer >Einverleibung« der
Dinge und - im Falle der solidarischen, nicht antagonistischen Beziehung
der Interaktionspartner:innen — von einer >Verschmelzung« oder einem >Eins-
sein< sowie von einem ad hoc gebildeten >tibergreifenden Leib< (Gugutzer
2015a: 113). Wihrend Merleau-Pontys Ausgangspunkt also das Gemeinsa-
me (im ontologischen Sinne von la chair und im habituellen, gemeinsamen

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

rung des Korperschemas auf Dinge zumeist sehr harmonisch beschreibt,
ist dieses Zusammenspiel also nicht notwendigerweise unproblematisch
und andauernd. Diese Briichigkeit des gemeinsamen Systems bringt es
mit sich, dass das Ding selbst, das in der Einheit als solches unthematisch
bleibt (der Mensch nimmt mit dem Stock wahr, ohne dabei den Stock als
Stock wahrzunehmen), im nachsten Moment zum Thema werden kann.
Dieses >Zum-Thema-Werden« kann analog zu dem Zusammenspiel von
(variabler) Figur und Hintergrund in der Wahrnehmung und zu dem Ex-
plorieren von verschiedenen Perspektiven eines Dings verstanden wer-
den. Zu einem Zeitpunkt kann das Ding nur aus einer Perspektive gese-
hen werden, kann nur ein Ding als Figur vor dem Hintergrund gesehen
werden. Ebenso kann im Moment der Wahrnehmung einer Bodenun-
ebenheit nur diese Bodenunebenheit Figur sein, ist mir diese Perspektive
gegeben, ist der Stock selbst dabei anwesend, er steht jedoch im Hinter-
grund. Im niachsten Moment kann man sich in der Wahrnehmung dem
Stock selbst zuwenden (oder von ihm dazu aufgefordert werden, sich
ihm zuzuwenden).

Das Korperschema als situative Einheit ist jedoch nicht nur in der Er-
weiterung fragil. Auf ganz ahnliche Weise, wie sich der Blindenstock in
der Hand auf einmal schwer anfithlen mag, mag sich auch die Hand
schwer anfiihlen. So kann sie durch ihr Gewicht, durch einen Schmerz,
durch ihren Widerwillen, integraler Teil des Systems zu sein (wenn sie
etwas nicht kann, in einer sich schliefSfenden Metro-Tiir zuriickzublei-
ben droht etc.), plotzlich aufSerhalb des Systems oder an seiner Gren-
ze stehen.

Nicht zuletzt ist auch das erweiterte Korperschema im Sinne der inter-
corporéité als fragil zu beschreiben (P(RAE) 208; siehe Kapitel 2.2.2.2.4,
Kapitel 2.4.5).

(3) Die Welten und somit auch die bislang hauptsachlich beschriebe-
ne sensible Welt konnen als fragile Systeme rekonstruiert werden, auch
wenn die Fragilitat des monde sensible in Merleau-Pontys Philosophie
unterthematisiert bleibt. Eine Fragilitat des monde sensible, die Merleau-
Ponty zwar nicht als solche bezeichnet, die sich in seiner Philosophie je-
doch deutlich abzeichnet, ist die Fragilitit des monde sensible gegeniiber
dem monde culturel. »De méme que la nature pénétre jusqu’au centre de
ma vie personnelle et s’entrelace avec elle, de méme les comportements
descendent dans la nature et s’y déposent sous la forme d’'un monde

Praktizieren) ist, geht Gugutzer von einer situativen, spontanen Vereinigung
(die ebenfalls auf Habitualitat beruht) aus. Das gemeinsame der beiden An-
satze ist, dass (Gugutzer explizit, Merleau-Ponty in der hier entwickelten
Lesart) beide auf einer Aushandlung zwischen Ding und Korper beruhen,
die harmonisch oder iiberraschend und erschiitternd, solidarisch oder ant-
agonistisch sein kann.

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

culturel.« (PP 399; Hervorhebung A.S.)*ss Das Haus, das gebaut wird,
der Fahrradweg, der angelegt wird, selbst die Spuren im Sand wur-
den durch ein menschliches Tun geformt. Dem monde sensible werden
Elemente abgerungen, sie werden neu zusammengestellt, umgeformt,
gezeichnet. Das System Welt verdndert sich; manche dieser Veranderun-
gen stehen an der Grenze zwischen den Schichten der Welt (siehe dazu
Kapitel 3). Auf dhnliche Art und Weise ist der monde culturel gegenii-
ber dem monde sensible fragil. Gewaltsam, kraftvoll und plétzlich oder
sanft und schleichend finden manche Elemente des monde culturel ihren
Weg (zurick) in die Natur. Der Sturm reifst die Holzhiitte mit, verleibt
sie Erde und Meer ein, er lisst das Element Holz wieder in der Na-
turwelt aufgehen, er lisst das Holz bald nicht mehr als Teile einer Hiitte
erscheinen, sondern schlicht als eines der Teile des monde sensible, als
Holz. Ebenso kann die Hiitte im Laufe der Jahre langsam in sich zu-
sammensinken. Der sanfte Wind, der Landregen, die Sonne, allesamt
arbeiten sie sich an ihrem Holz ab, bis die Hutte langsam beginnt, ihre
kulturelle Form zu verlieren, zunachst zur baufilligen Hiitte, dann zur
zerfallenen Hutte, spater zu einem einst geformt Gewesenen wird, bevor
letztlich nur noch Erde fortbeseht, die ihre einstige Zugehorigkeit zum
monde culturel und die Prasenz einer:eines anonymen Anderen nicht
mehr erahnen lisst (in Anlehnung an PP 400).

Bislang wurde relativ undifferenziert vom monde sensible und von ei-
nem Moment des Natiirlichen gesprochen. Auch an dieser Stelle soll der
Differenzierung von Welt, Natur, la chair und Sein nicht ndher nachge-
gangen werden. Es ist jedoch zu betonen, dass Merleau-Ponty diese ex-
plizit nicht gleichsetzt und dass er sie in ihrer Differenz als wechselsei-
tig vulnerabel beschreibt. »La dramaturgie merleau-pontienne de la vie
perceptive est ainsi celle d’une chair s’appuyant sur [’étre qui porte le
monde et nous porte ensemble avec lui.« (Saint Aubert 2021: 22.8)*5¢ Auf
dhnliche Weise, wie der monde sensible soeben als fragil gegeniiber dem
monde culturel beschrieben wurde, liefSe sich die Verletzbarkeit der Na-
tur gegeniiber dem Sein rekonstruieren (Boublil 2018a: 100). Letztlich
ist jedoch auch das Sein in sich fragil und gegentiber uns selbst verletzbar
(Saint Aubert 2021: 28), es ist zugleich stark und fragil oder verletzlich
(Saint Aubert 2008: 29).

Wie die Beispiele bereits andeuten, ist die Fragilitat kein Phinomen,
das einem isolierten System inhdrent ist. Fragilitat ist zudem nicht auf

255 »So wie die Natur mein personales Leben bis in sein Zentrum durchdringt
und mit ihm sich verflicht, so steigen meine Verbaltungen in die Natur wie-
der herab und schlagen in ibr sich nieder in Gestalt einer Kulturwelt.«
(PdW 398; Hervorhebungen A.S.)

256 »Die merleau-pontysche Dramaturgie des wahrnehmenden Lebens ist so
eine von einem chair, dass sich auf ein Sein stiitzt, das die Welt tragt und
uns gemeinsam mit diesem trigt.« (eigene Ubersetzung)

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Endlichkeit zu reduzieren (wie dies etwa in Barbaras 2018 der Fall ist).
Wesentlich fiir Veranderung und Zusammenbruch ist die Relation mit
anderen Systemen. Dies ergibt sich nicht zuletzt dadurch, dass Systeme
(im Sinne von la chair) immer schon Systeme von dedans et debors in
Relation mit anderen Momenten von la chair sind, die ebenfalls eine Be-
ziehung von innen und auf$en sind. Die Fragilitit, die in der bisherigen
Darstellung im Vordergrund stand, ist kein ginzlich anderes Phanomen
als die Verletzbarkeit und Vulnerabilitit. Vielmehr ist mit Verletzbarkeit
und Vulnerabilitit (diese beiden Begriffe werden im Folgenden synonym
verwendet) im Wesentlichen eine andere Perspektive auf das Phinomen
der Fragilitit gemeint (ob der Ausnahmefall einer Fragilitit ohne Verletz-
barkeit moglich ist, bleibt kritisch zu diskutieren®s7). Die Fragilitit ist als
Eigenschaft des Systems zu verstehen, das Verletzung zulasst. Fragilitat
ist dem nahe, was Popitz als >Verletzungsoffenheit< (Popitz [1986] 2004:
24) bezeichnet, auch wenn er diese nicht im Sinne von Systemen denkt.>s®
Als Verletzbarkeit wird im Folgenden jene Perspektive verstanden, die
das System von seinem aufsen her oder in Relation mit anderen Syste-
men betrachtet. Insofern sind die sensibles verletzbar, weil sie als Systeme
nicht in sich geschlossen sind, nicht unabhingig von anderen Systemen
sind, sondern mit diesen ebenfalls in einer relationalen Systembeziehung
stehen und durch diese verandert, angegriffen werden konnen. Verletz-
bar sind sie zugleich aber nur, weil sie als Systeme selbst fragil sind.
Verletzbarkeit driickt aus, dass ein (verletzender) Uber- oder Ein-
griff durch ein anderes System moglich ist. Die Hand der:des Ande-
ren, die meine Hand beriihrt (wie im Kontext der >Doppelberiihrung«
mehrfach beschrieben), kann diese Hand gewaltsam driicken, ihre Haut
aufkratzen, sie kraftvoll an sich und mit sich ziehen. Diese Moglich-
keit ist in der allgemeinen gemeinsamen Sensibilitdt von Welt und Kor-
per(n), der Fragilitat der Systeme angelegt, allerdings nicht im Sinne einer

257 So konnte man etwa beschreiben, dass Systeme durch ihre (innere) Fragili-
tit auch in sich selbst ein- oder aufbrechen konnen. Ob es sich dabei wirk-
lich um den Sonderfall eines Einbruchs seines fragilen Systems ohne relati-
onale Momente handelt, bleibt fraglich und letztlich davon abhingig, wie
niederschwellig man die Relationalitit ansetzt (also ob beispielsweise Zeit
ein relationales Moment ist).

258 Popitz entwickelt den Begriff der »Verletzungsoffenheit« in einem machttheo-
retischen Sinne. Er entwickelt die >Verletzungsoffenheit« als Gegenstiick zur
(Aktions-)Macht und im Sinne von Stirke/Schwiche, im Sinne von einem be-
wussten oder gezielten Einwirken auf die:den anderen. Im Folgenden soll das
dhnliche Konzept Merleau-Pontys als neutrale Moglichkeit durch andere/ande-
res in der Verletzbarkeit beriihrt zu werden, auch wenn dieses andere die mog-
liche resultierende Verletzung nicht beabsichtigt oder nicht beabsichtigen kann
(wie die Person dauerhaft/temporir nicht zu dieser Entscheidung fahig ist, weil
das Beriihrende nicht-organische Materie ist etc.) rekonstruiert werden.

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

Notwendigkeit bestimmt. Eine Berithrung ist nicht notwendigerweise
(und zumeist nicht) eine Verletzung, sondern eine Berithrung, die das
fragile System destabilisiert, es mit einem anderen verfliefSen — sich star-
ker integrieren — ldsst. Darin ist das Potential der Verletzung angelegt —
ein Potential, das durch soziale Strukturen verstarkt oder eingeschrankt
werden kann und das im folgenden Unterkapitel in Bezug auf seine mog-
lichen Grenzen auf die Distanz hin befragt werden soll.

Schon dem einfachen Zusammenspiel der sensibles, der Wahrneh-
mung, ist ein Moment der Fragilitit und Verletzbarkeit inhdrent. Wie
oben gezeigt wurde, ist die Wahrnehmung fir Merleau-Ponty kein ein-
seitiger Akt einer wahrnehmenden Akteurin, eines wahrnehmenden Ak-
teurs gegeniiber einer passiven Welt, sondern ein Zusammenspiel zwei-
er Aktiv-Passiva und ein Moment eines gemeinsamen Seins als la chair.
Merleau-Ponty spricht davon, dass mich das Ding beriihrt (la chose me
touche) oder in mein Leben eindringt (la nature pénétre jusqu’au centre
de ma vie personelle). Darin zeigt sich, dass nicht nur das Ding durch
mich angreifbar ist, sondern auch ich es ihm gegentiber bin und in wei-
terer Folge auch, dass nicht nur das Ding mir gegentuber vulnerabel ist,
sondern auch ich es ihm gegentiber bin. Zugleich ist Wahrnehmung nicht
nur ein >Haben« (¢enir) auf Distanz, sondern auch als » pénétration a dis-
tance« zu verstehen (Natu3z 281).

Zunichst gilt es, ein spezifisches Moment des Ubergreifens der Sys-
teme ineinander auf Fragilitit und Verletzbarkeit hin zu befragen: das
Korperschema als interkorporelle Einheit. Dieses System lasst sich in
seiner Fragilitit gegeniiber seiner inneren Dynamik und der Relation
zu anderen rekonstruieren. Diese Fragilitaten und Verletzbarkeiten las-
sen sich besonders eindrucksvoll anhand von Merleau-Pontys Beschrei-
bungen der Sexualitit in Phénoménologie de la perception zeigen, auch
wenn Merleau-Ponty dort nicht explizit den Begriff der Interkorporali-
tat gebraucht (sondern diesen erst einige Jahre nach Publikation von
Phénoménologie de la perception einfihrt). Merleau-Ponty beschreibt
das drame sexuel (PP 194, »sexuelle Drama« (PdW 199)) als ein exis-
tentielles Drama. Zeigt sich der Mensch nackt, so in einer Mischung aus
Scheu und der Absicht zu faszinieren. »1l lui semble que le regard étran-
ger qui parcourt son corps le dérobe a lui-méme ou qu’au contraire ’ex-
position de son corps va lui livrer autrui sans défense, et c’est alors au-
trui qui sera réduit a ’esclavage.« (PP 194)*° Merleau-Ponty beschreibt
dies als ein Wechselspiel, in dem eine:r fur die:den Andere:n Objekt wer-
den kann, von der:dem Anderen als Objekt gesehen werden kann, aller-

259 »Der seinen Korper abtastende fremde Blick scheint ihm ihn sich selbst zu
entziehen, oder aber er meint im Gegenteil, die Exhibition seines Leibes wer-
de ihm den anderen Menschen widerstandslos ausliefern, so dass es der An-
dere sein wird, der ihm zum Sklaven verfillt.« (PdW 199)

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

dings nie zur Ginze. Die vollstindige Beherrschung der:des Anderen,
vollstindig >Herr« gegeniiber der:dem Sklavin:Sklaven zu sein, bedeutet,
dass die Dialektik, das gemeinsame Wechselspiel aus teilweiser Beherr-
schung und teilweisem Beherrscht-Werden aufbricht und die:der Andere
nicht mehr das ist, vom dem ich anerkannt werden will, das ich faszinie-
ren will (PP 194, PdAW 199). Der internen Dialektik dieses gemeinsamen
interkorporellen Systems ist eine Fragilitdt eingeschrieben, die ihr we-
sentlich ist. Ohne diese Briichigkeit konnte das existentielle Zusammen-
spiel aus Faszination und Scheu (und Scham) nicht bestehen, ohne diese
wirde die Dialektik nicht einsetzen. Zugleich besteht eine Verletzbar-
keit dieses fragilen Systems gegentiber dem AufSen. »On en dirait autant
du désir sexuel: §’il s’accommode mal de la présence d’un tiers témoin,
s’il éprouve comme une marque d’hostilité une attitude trop naturelle
ou des propos trop détachés de la part de Pétre désiré, s’il est trop li-
bre d’esprit, échappent a la fascination.« (PP 195)*¢° Die:der Zeug:in ist
nicht ein neutrales Drittes oder ein neutrales Auflen, sondern ein AufSen,
welches das fragile interkorporelle System verletzend beriihren, aufbre-
chen kann. Das Beispiel zeigt zudem, dass das interne Zusammenspiel
im System nicht harmonisch im Sinne von >auf einer Ebene stehend«
verlaufen muss. Auch wenn in Merleau-Pontys Beispiel die Rollen von
Sklavin:Sklave und >Herr< zundchst und grundsatzlich nicht festgelegt,
sondern diese dauerhaft fluide sind, so ist eine langerfristige Festset-
zung, die keine dauerhafte Objektivierung meint, denkbar. Insofern las-
sen sich auch ginzlich andere — gewaltsame — Kontexte im Sinne von
Merleau-Pontys Beschreibung der Dialektik und Interkorporalitit lesen.
Das >funktionierende« Zusammenspiel der Korper(-schemata) oder das
Aufbrechen dieses unproblematischen Zusammenspiels, ist nicht davon
abhingig, ob dieses harmonisch — im Sinne von >positiv<erfreulich oder
sgewaltsamc« verlauft. Vielmehr kann auch eine gewaltvolle Situation in
diesem Sinne verstanden werden. Entscheidend sind lediglich das Auf-
rechterhalten der wechselseitigen Aktivitit-Passivitit, ein gewisses situ-
atives Engagement und ein gewisses Ausmafs an >Intimitétx.

Auch wenn mit Merleau-Ponty Verletzbarkeit nur im Zusammenspiel
von Systemen verstehbar ist, ist sie nicht in einem engen Sinne eine Ver-
letzbarkeit gegentiber der:dem Anderen. Die Verletzbarkeit ist im Sinne
Merleau-Pontys zwar aus der Eingebundenheit des Menschen in monde
sensible und monde culturel und aus der Perspektive des gemeinsamen

260 »Das gleiche gilt von der sexuellen Begierde: wenn sie die Gegenwart [ei-
ner:; A.S.Jeines Dritten als [Zeugin:; A.S.]Zeugen schwer ertrigt, wenn sie
ein allzu natiirliches Verhalten oder allzu gleichmutige Worte des begehrten
Wesens als Zeichen einer Feindseligkeit empfindet, so weil sie faszinieren
will, der beobachtende Dritte oder das in seinem Geiste allzu freie begehrte
Wesen aber sich dieser Faszination entziehen.« (PdW 200)

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

chair zu verstehen, die Verletzbarkeit ist jedoch nicht in einem engen Sin-
ne von der:dem Anderen ausgehend zu verstehen. Manche Formen der
Verletzbarkeit sind in einem engeren Sinne >sozial« (etwa die soeben be-
schriebene Verletzbarkeit in der dialektischen Relation mit anderen). An-
dere Formen der Verletzbarkeit sind in einem komplexeren Sinne >sozial«
—so etwa beruht die Handlungsfahigkeit/Fahigkeit zu praktizieren selbst
auf sozialen Prozessen. Eine Verletzung ist hier also im Prozess der Ent-
wicklung dieser Fahigkeit moglich und — auf einer ganz anderen Ebene
—im alltdglichen Praktizieren oder im Praktizieren-Kénnen selbst. Ande-
re Formen der Verletzbarkeit und vor allem ihre fundamentalste Form —
die Fahigkeit todlich verletzt zu werden — ist nicht inhdrent sozial. Ins-
besondere auf dieser fundamentalen Ebene ist es zunichst gleichgiltig,
ob die Beriihrung des Menschen in seiner Verletzbarkeit durch Dinge,
Tiere oder Menschen stattfindet.

Eine auf diese Art und Weise gefasste Verletzbarkeit ist nicht mit einer
Verletzung oder Verletzungserfahrung zu verwechseln. Dennoch handelt
es sich bei der Verletzbarkeit nicht >lediglich< um eine Bestimmtheit des
menschlichen Korpers und anderer >Dinge, die fernab der Erfahrung
liegt. Wie letztlich die oben genannten Beispiele bereits nahelegen, kon-
nen Fragilitat, Verletzbarkeit und Vulnerabilitdt unmittelbar erlebt wer-
den (so etwa im Fall des Phantomgliedes, das den Umbruch der Struk-
tur der Praktiken spiirbar macht). Wie die Fragilitat und Verletzbarkeit
selbst, so kann auch, und dies kann hier nur angedeutet werden, auch
Verletzung erlebt werden. Das Erleben scheint — aus der hier vorgeschla-
genen Perspektive, also im Sinne einer Beriihrung des Menschen in sei-
ner Verletzbarkeit (als fragiles System gegeniiber anderen oder anderem)
— jedoch nicht das notwendige Kriterium fiir das Vorliegen einer Verlet-
zung zu sein. Diese Beschreibung soll jedoch nicht vergessen machen,
dass Verletzbarkeit in ihrem Wesen eng mit der Moglichkeit zu leiden
verbunden ist. Merleau-Ponty stellt in Le visible et I'invisible zur genau-
eren Bestimmung des Korpers folgende Frage: » Oui ou non, avons-nous
un corps, c’est-a-dire non pas un objet de pensée permanent, mais une
chair qui souffre quand elle est blessée, des mains qui touchent?« (VI
180)*¢* Dieses Zitat zeigt, wie eng die Fahigkeit zu empfinden mit der
Fahigkeit verletzt zu werden und zu leiden, verbunden ist.

Fragilitat und Verletzbarkeit anderer und des eigenen Korper(-schema)s
kann erlebt werden. Was die Fragilitit von Dingen angeht, fasst Merleau-
Ponty diese Wahrnehmung in aller Deutlichkeit, wenn er die Wahrnehmung
von Glas beschreibt. Das Erleben der eigenen Verletzbarkeit zeigt sich in
unterschiedlichen (empirischen) Kontexten. Andrea Pabst zeigt in einem

261 »Ja oder nein: haben wir einen Leib [bzw. Korper; A.S.], und das heif3t, nicht
ein permanentes Denkobjekt, sondern ein chair, das leidet, wenn es verlet-
zend [sic.; verletzt; A.S.] wird, und das Hinde hat, die beriithren?« (SuU 180)

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Beitrag, in dem sie primar die fehlende Betrachtung des Korpers in so-
ziologischer Forschung zu sozialen Bewegungen und Protest thematisiert
(auch dann, wenn sich die soziale Bewegung auf ein zutiefst korperli-
ches Thema, wie etwa Abtreibungen, bezieht), auf, dass Protestierende
sich in ihrer korperlichen Vulnerabilitit aussetzen (Pabst 2011: 192).
Die Teilnahme an Straflenprotesten bedeutet auch eine Anderung der
Selbstwahrnehmung, vor allem ein Erkennen der eigenen Vulnerabili-
tat (ebd. 199).

But what is striking when researching the meaning of the body within
street protests is the vulnerability of the body. Even though the vulnera-
bility of the body is a universal phenomenon, it becomes particularly ob-
vious in street protests that are genuinely an elementary commitment of
the body. I would argue that this reflexivity of activists is not only a re-
flection on the vulnerability of the body but it is entailed in their practi-
ces and thus rather a >thinking through the body«. (Pabst 2011: 198-99)

Pabst zufolge geht diese verdnderte Selbstwahrnehmung zumeist aus er-
lebter Gewalt hervor (Pabst 2011: 199). Verletzbarkeitserfahrung ist in
diesem Kontext also keine unmittelbare Erfahrung der Verletzbarkeit,
sondern sie geht aus der Erfahrung einer Verletzung hervor (die Erfah-
rung von Verletzung fuhrt zu einer »Sensibilisierung fur die eigene Ver-
letzlichkeit« und zu einer entsprechenden »Reflexion der eigenen Ver-
letzlichkeit«) (Pabst 2014: 213). Erfahrungen von Verletzungen kénnen
teilweise zu einer Desensibilisierung hinsichtlich der eigenen Verletzbar-
keit beitragen, teils zu einer verstarkten Sensibilitit fiir die eigene Verletz-
barkeit (ebd. 213). Teilweise wird die konkrete situative Vulnerabilitat in
Protestkontexten hergestellt, etwa wenn Personen korperlich den Weg
von Castortransporten versperren (Pabst 2011: 200) oder sich Demon-
strant:innen der sogenannten >Letzten Generation< an Strafen festkle-
ben. Uber Pabst hinausgehend, kénnen diese Erfahrungen jedoch auch
als Verletzbarkeitserfahrungen gelesen werden. Dies ist etwa der Fall,
wenn die >hergestellte« Vulnerabilitat nicht zu einer unmittelbaren Ver-
letzung, jedoch zu einer grofsen Bedrohung des korperlichen Seins fiihrt,
wenn es also beinahe zu einem verletzenden Unfall kommt und dadurch
zwar keine physische Verletzung erlebt wird, jedoch sehr wohl die eige-
ne Fragilitit und Verletzbarkeit erfahren wird. Ein solches Beispiel kann
in Natalie Depraz Beschreibung einer Erkrankung zu Beginn der SARS-
COV2-Pandemie gesehen werden. »With the arising of this unknown
virus, this weakening of my being was increased tenfold, except that it
applied to myself directly, and not to a fragility of my being experienced
by proxy in connection with the loss of others.« (Depraz 2021: 248) Sie
beschreibt vor allem die Erfahrung von Krankheit sowie den Moment
der Gesundung. Letzteren beschreibt sie als einen Moment, in dem sie
sich nicht stiarker alive, im Sinne eines Zustandes des Am-Leben-Seins,

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

sondern more living, also stirker in den Prozess des Lebens involviert,
gefiihlt habe. Zugleich ging mit der Gesundung ein Gefiihl der Fragilitit
einher (ebd. 248, 250). Fragilitiat wird dabei nicht als Schwichung, son-
dern als intensiv gelebte Erfahrung verstanden (ebd. 251).

2.6.3 Affizierbarkeit, Verletzbarkeit und die Distanz

Affizierbarkeit und Verletzbarkeit sind zwei Spielarten der Relation der
sensibles, die jedoch nicht immer distinkt voneinander auftreten. Das
vorhin zitierte Beispiel der Sexualitit, wie diese von Merleau-Ponty in
Phénoménologie de la perception beschrieben wird, zeigt gerade, dass
Affizierbarkeit und Verletzbarkeit teils auf eine Art und Weise verbunden
sind, die so tiefgreifend ist, dass das eine ohne das andere nicht moglich
wire. Ohne désir — das zeigt der Fall Schneider — fehlte die Basis fiir einen
Eintritt in die dialektische Relation mit der:dem Anderen. Ebenso wenig
wirde eine solche moglich sein, wire ihr nicht ein wechselseitiges Einan-
der-Ausgesetzt-Sein, ein Spiel mit der Fragilitit des eigenen Systems und
des sich bildendenden und umbildenden gemeinsamen Systems inharent.

Affekte und Affizierung spielen auch in Begegnungen auf Distanz
eine Rolle. Zunichst einmal sind Affizierung und >Anziehung« nicht un-
mittelbar raumgebunden. Wie die Auseinandersetzung mit Emotionen
spater noch zeigen werden (siche Kapitel 3.5), kann in manchen Fillen
raumliche Nihe fiir bestimmte Formen der Affizierung wesentlich sein;
diese Nihe ist zwar raumlich, aber nicht ortsgebunden. Grundsatzlich
gibt es jedoch eine Art der affektiven Schicht der Welt (siche Kapitel
2.3.3.4), die Dinge untereinander sowie die Dinge und mich durch ei-
gene Kraftlinien verbindet, die nicht an Ort und Raum gebunden sind.
Dies zeigt Merleau-Pontys Beispiel der >Primitiven<, die wissen, >wo«
sich ihr Lager befindet, ohne dieses >wo« an genauen raumlichen Koor-
dinaten festzumachen, aber beispielsweise auch die Anziehung eines be-
stimmten Sehnsuchtsorts, der in meiner korperlichen Abwesenheit von
dort zugleich nah und fern scheint, mich auf seine Weise erfullt, mir
zugleich meine Nicht-Anwesenheit in manchen Momenten demonst-
riert. Affekte und Affizierung/Affizierbarkeit sind nicht unmittelbar an
bestimmte sinnliche Wahrnehmungen gebunden. So kann Affizierung
zwar vom Sehen (sehen, dass man gegeniiber anderen benachteiligt ist),
Schmecken (im Geschmack aufgehen) etc. ausgehen oder dadurch ver-
stiarkt werden, aber ebenso gut durch Erinnerungen oder Vorstellungen
ausgelost werden. Raumliche oder gefithlte Distanz kann dabei selbst
zum Moment der Affizierung werden, etwa wenn etwas begehrt wird,
weil es nicht >da« ist, nicht unmittelbar erreichbar ist. Zugleich kann
die Distanz im Sinne eines dauerhaften Entzugs selbst zum Moment
der Verletzung werden.

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Die Distanz steht jedoch noch in anderen Punkten mit der Fragili-
tat und Verletzbarkeit in Verbindung. Zunichst einmal konnen (neue
technische) Moglichkeiten der Begegnung auf Distanz selbst in einem
gewissen Sinne als ein Eingriff in die Fragilitit von Systemen gesehen
werden. Das Erlernen des Umgangs mit diesen Techniken ist eine Ver-
dnderung der sensomotorischen Praktiken, die sich in das System an-
geeigneter Praktiken einfiigen, diese verandern. Diese Veranderung be-
trifft den Korper in seiner Fragilitit, ist jedoch nicht unmittelbar (und
zumeist insgesamt nicht) als Beriihrung des Menschen in seiner Verletz-
barkeit zu verstehen. Die unmittelbare Verletzbarkeit des Korpers be-
ziehungsweise des Korperschemas scheint in Begegnungen auf Distanz
dennoch weniger betroffen zu sein als in nahen Begegnungen. Dies greift
jedoch insofern zu kurz, als durch neue Formen der Begegnung auf Dis-
tanz auch neue Formen der Beriihrbarkeit des Menschen in seiner Vul-
nerabilitdt entstehen. So bringen diese Formen der Begegnung neue For-
men der Uberlastung mit sich (siehe das Beispiel der Online-Tanzprobe
in Kapitel 2.4.5), die auch in neuen Krankheitsbildern (-Zoom-Fatigue«)
miinden konnen. Dariiber hinaus wird der unmittelbare Korper, das un-
mittelbare Kérperschema, durch neue Méglichkeiten der Distanz-Uber-
windung zunehmend auch auf raumliche Distanz hin verwundbar. In
diese Richtung gehen Formen der Ubertragung von Haptik, Tasten und
Betastbarem sowie die Moglichkeit gezielter korperlicher Angriffe auf
Distanz (beispielsweise durch den Einsatz militarischer Drohnen). Auch
wenn diese Einsidtze von Technologien den Alltag vieler Menschen bis
dato kaum beriihren, zeigen diese Beispiele, dass auch das Kérperschema
und der physische Korper vulnerabel gegeniiber raumlich fernen konkre-
ten und anonymen Anderen sind.

Begegnungen auf Distanz beriithren den Korper oftmals in seiner Fa-
higkeit, sich als Korperschema zu erweitern. Als zentrifugales System in-
tegriert das Korperschema Dinge, die tiber den >natiirlichen< Korper hi-
nausreichen, seine Kraft nimmt jedoch nach aufSen hin ab. Insofern kann
das Korperschema anderes als die »urspriinglichen« Korperteile integrie-
ren, dies ist jedoch vor allem dann naheliegend, wenn diese in einer un-
mittelbaren Umgebung zum Korper stehen (wie dies im Falle der Klei-
dung, von Blindenstocken oder Brillen der Fall ist)*®*. Ebenso wie ein

262 Die Nihe zum Korper (also ob sie unmittelbar mit diesem in Beriihrung ste-
hen oder nicht) dient Frangois David Sebbah als einer der Ausgangspunkte
fiir seine Beschreibung des Unterschieds zwischen klassischen >Prothesen<
und neueren >Prothesen< (also Technologien, die Begegnungen auf Distanz
ermoglichen) (Sebbah 2009: 184). Auch wenn dieser Unterschied nicht be-
deutungslos ist, scheint er die Sinne unterschiedlich zu betreffen. So ist die
unmittelbare Nihe fir das Sehen und Horen wenig relevant (man verglei-
che etwa die Erweiterung des Sehens durch eine — unmittelbar auf der Nase
>sitzende« — Brille und durch eine Lupe, die von einem Gestell gehalten wird

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE CORPS SENSIBLE, LE CORPS AMBIGU

Blindenstock Teil des Korperschemas werden kann, kann dies auch die
Kamera meines Laptops werden. So wie es der Blindenstock ermoglicht,
den Boden wahrzunehmen, den Boden zu ssehen<, so ermoglicht es die
Kamera, etwas wahrzunehmen, das ich durch meine Augen nicht unmit-
telbar wahrnehmen konnte. Die Erweiterung ist in diesem Falle jedoch
komplexer. Diese Komplexitit ist jedoch nicht, oder zumindest nicht
nur, darauf zuriickzufithren, dass es sich bei der Kamera — entgegen dem
Stock — um eine Technologie handelt, denn in diesem Punkt ist die Kame-
ra dem Horgerit dhnlich. Die besondere Fragilitit des erweiterten Kor-
perschemas mit der Kamera ergibt sich durch die Vielzahl an Elementen,
die im Zuge dieser Erweiterung integriert werden miissen (mein Laptop,
mit seiner Kamera, die verschiedenen Elemente der Internetverbindung
(hier, dort und dazwischen), die Kamera am anderen Ende, der Laptop
am anderen Ende etc.). Diese Komplexitit bringt es mit sich, dass ein-
zelne dieser Teile aus dem gemeinsamen System ausbrechen und die Er-
weiterung aufbrechen konnen, aber auch, dass sich einzelne dieser Teile
meinem Einwirken weitgehend entziehen. Auch wenn sich Dinge ganz
allgemein mir gegeniiber verhalten (mir etwa ein unerwarteter Abgrund
den Stock entreiflen kann, ein plotzlicher Windstof§ den Hut von mei-
nem Kopf wehen kann), so ist mein Einfluss auf die Kamera am anderen
Laptop >dort« in der Ferne (von einigen spezifischen Ausnahmen, wie ei-
ner >Fernwartung« abgesehen), nicht gegeben.

Das erweiterte Korperschema ist jedoch nicht nur fragil, sondern auch
vulnerabel oder verletzbar, wie verschiedene soziologische Beispiele, al-
len voran die Studie von Jack Katz zu Autofahrer:innen ([1999] 2015),
zeigen. Katz beobachtet das Ausrasten von Autofahrer:innen in verschie-
denen Situationen, besonders in Situationen, in denen sie durch ein an-
deres Auto >geschnitten« werden. Katz zeigt, dass sich die Situation von
Beifahrenden und Autofahrer:innen in einem Punkt wesentlich unter-
scheidet, weshalb auch nur die Fahrenden selbst die Fassung verlieren:

Auch wenn sich beide im selben Auto befinden, ist es doch nur der Fah-
rer [der in diesem Beispiel, ebenso wie die mitfahrende Person, miann-
lich ist; A.S.], der geschnitten wird. Fiir den Fahrer ist, >geschnitten zu
werdens, nicht nur eine Metapher. Im Unterschied zum Mitfahrer muss
der Fahrer, um fahren zu konnen, das Auto zum Teil seines Korpersche-
mas machen. Das sinnliche Fahrzeug als Teil der Handlung des Fahrers
unterscheidet sich grundlegend von dem der Beifahrer, weil der Fah-
rer, als Teil des Fahrens, gleichsam im Fahrzeug aufgeht, die Stofle von
der Strafe als Berithrungsstellen mit dem eigenen Korper wahrnimmt
und nicht nur als Schlige gegen die Reifen, weil er sich mit in die Kur-
ven hineinschmiegt, als wiirde sein Gewicht einen Unterschied fiir die

und meinem Korper nicht unmittelbar anliegt). Demgegeniiber scheinen der
Tast- und Geschmackssinn eine grofSere Nihe der >Prothese« einzufordern.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE(S) SENSIBLE(S): LE CORPS ET LE MONDE

Richtung des Autos machen und weil er in der Interaktion mit anderen

Fahrzeugen den Griff mit dem Steuerrad anspannt oder lockert. (Katz

[1999] 2015: 30)
Mit Bezug auf Merleau-Ponty beschreibt Katz das Auto als Teil des Kor-
perschemas. Eine affektgeladene Situation entsteht, indem dieses erwei-
terte Korperschema (in seiner Fragilitit) durch andere (also als vulne-
rables System) angegriffen wird. Ahnlich kénnen auch Beschreibungen
Goffmans gelesen werden, der in unterschiedlichen Werken die Vulne-
rabilitdt unseres Aussehens, unseres >Bildes< gegeniiber anderen, unserer
Selbstprasentation thematisiert. Diese Beschreibungen zeigen, dass das
erweiterte Korperschema nicht nur direkt angegriffen werden kann (das
Auto geschnitten oder angefahren werden, Kleidung beschmutzt oder
zerrissen werden kann), sondern auch, dass dieses >unpassende< und/
oder angegriffene erweiterte Korperschema dann selbst ein Moment so-
zialen Angriffs werden kann. Mit Bezug auf die Geschlechterverhiltnis-
se in den USA der 1970er-Jahre meint Goffman etwa:

There is the disarray of personal front (clothing and appearance), likely
in any physical altercation, and here the standards women are obliged
to maintain are considerably more strict than those required of men.
(After all, for a woman to appear in public with her costume disarrayed
can be taken as a sign of accessibility and looseness of morals.) (Goff-
man 1977: 328)

Dieses Beispiel zeigt nicht nur eine Angreifbarkeit auf der Ebene von so-
zialer Stigmatisierung oder Exklusion, sondern eine Rickwirkung auf
eine unmittelbare korperliche Angreifbarkeit (im Sinne von: >leichte Beu-
te< sein).

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Le monde culturel, le monde de I'expression

Merleau-Ponty gebraucht zur Beschreibung der Welten unterschiedlichs-
te Begrifflichkeiten. So spricht er in Phénoménologie de la perception
vom monde percu, dem monde naturel, monde humain, dem monde cul-
turel und dem monde sociale (und einigen weiteren >Weltenc), in seinen
Vorlesungen am College de France 1953 etwa vom monde sensible und
dem monde de I'expression. Er verwendet die genannten Begriffe nicht
immerzu als zwei synonyme Begriffsgruppen (im Sinne einer Form der
natiirlichen Welt und einer der kulturellen Welt). Im Folgenden soll je-
doch nicht auf diese - fiir andere Fragestellungen zweifelsohne wesent-
lichen — Unterschiede eingegangen werden; vielmehr soll auf produkti-
ve Weise mit Merleau-Pontys allgemeinen Linien einer Unterscheidung
zweier >Welten« gearbeitet werden. Diese >zweite< Welt wird nun verein-
fachend synonym als monde culturel und monde de I'expression bezeich-
net (so wie bislang die Begriffe monde sensible und monde naturel syn-
onym gebraucht wurden). In der gegenwartigen Darstellung geht es vor
allem darum, Merleau-Ponty in seiner Bewegung vom unspezifischen
Koexistieren hin zur Relation zu konkreten Anderen und von wechsel-
seitigen Ausdrucksrelationen mit der unspezifischen Welt hin zu Institu-
tionen oder Institutionellem zu folgen. Die Unterscheidung dient also der
Beschreibung von Schichten, die allerdings nur in Relation zueinander
und in einer gewissen Vermischung verstanden werden konnen.

3.1 Natur und Kultur

Auch wenn Merleau-Ponty unterschiedliche »Welten< einftihrt und in vie-
len Werken die Naturwelt und die Kulturwelt in separaten Kapiteln be-
handelt, fuhrt er keine strikte Trennung von Natur und Kultur ein, noch
unterstellt er, dass das >Natiirliche« frei von kulturellen Bedeutungssys-
temen sei. Auch mochte er damit keine Unterscheidung zwischen An-
geborenem und Erworbenem einfithren (SdV 195). Merleau-Ponty an-
erkennt zudem, dass das Konzept der Natur, die Natur so wie wir sie
gemeinhin verstehen, historisch-kulturell gepragt ist (RC56 96). Insofern
ist nicht nur das >Natiirliche« selbst nicht frei von Kultur, sondern vor al-
lem auch unser Verstehen dieses »Natiirlichen«. Diese natiirliche Verflech-
tung von Natur und Kultur in ihrem Zusammenspiel mit dem Menschen
in Merleau-Pontys Philosophie beschreibt Lévinas folgendermafSen:

Man kann garnicht genug die subtile Schonheit der Analysen dieser
urspriinglichen Inkarnation des Geistes bewundern, die uns das Werk
Merleau-Pontys bietet; gemif$ dieser Analysen offenbart die Natur ihre

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Bedeutung in den wesentlich bedeutenden — das heifSt expressiven — das
heifSt — kulturellen — Bewegungen des menschlichen Leibes, Bewegun-
gen, die von der Gebirde bis zur Sprache gehen, zu Kunst, zur Dichtung
und zur Wissenschaft: Gemaf$ dieser Analysen offenbart die Natur ihre
Bedeutung (oder ihre Seele?) in der Kultur. (Levinas 1986: 50)

Die beiden »Welten« sind keine zwei streng voneinander getrennten
»Welten«. Dies macht Merleau-Ponty bereits in Phénoménologie de la
perception deutlich, wenn er etwa meint, dass »ein jeder Kulturgegen-
stand auf einen Naturgrund« zuriickweise (PdW 45; siehe auch S(Préf)
28). Naturwelt und Kulturwelt sind weniger zwei Welten als zwei Schich-
ten (couches) von Welt (PPCP 73, MSME 52). Die Relation der beiden
Schichten ist keine hierarchische (das Problem der Relation des Men-
schen zur Naturwelt ist jenem der Relation des Menschen zur Kultur-
welt gegeniiber nicht primar (P(RAE) 149)).

Diese beiden Schichten stehen nicht in einer Relation von Vorrangig-
keit und Nachrangigkeit. In Le monde sensible et le monde de 'expres-
sion beschreibt er diese vielmehr folgendermafSen:

Demande qu’on précise analyse de

rapport expressif corps-monde sensible, naturel ou muet
homme-monde institutionnel ou de culture
ou parlant

et rapport de ces deux systémes:
a premiere vue:
double enveloppement:  Nature enveloppe culture
Culture enveloppe nature (MSME 63)*

In diesem Zitat verdeutlich Merleau-Ponty einerseits, dass Natur und
Kultur wechselseitig miteinander verbunden sind, und andererseits zeigt
er, dass der monde naturel keine ausdrucksfreie Welt ist, sondern in einer
stummen Ausdrucksbeziehung mit dem Korper steht. Dieser stumme

1 »Forderung, dass man die [folgende; A.S.] Analyse prizisiert [...]:
Ausdrucksvolle Beziehung Korper-sensible,
natirliche oder stumme Welt
Mensch-institutionelle, sprechende Welt
oder Welt der Kultur

Diese Beziehung ist eine zweier Systeme

Auf den ersten Blick:

Doppeltes Einander-Umfassen: ~ Natur umfasst Kultur
Kultur umfasst Natur« (eigene
Ubersetzung; Struktur des Zitats bildet
die Struktur des Manuskripts ab).

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATUR UND KULTUR

Ausdruck ist, wie im Folgenden gezeigt wird, eine Auseinandersetzung
mit der Naturwelt, die nicht frei von >Kulturellem« und zudem ein Aus-
druck ist, der selbst zwischen Naturwelt und Kulturwelt changiert. Das
Zitat zeigt des Weiteren, dass andere nicht erst mit der Kulturwelt »auf
den Plan treten« (Waldenfels 1983: 169). Im Sinne von mit mir koexis-
tierenden anderen Kérpern sind sie in einem gewissen Ausmaf$ bereits
Teil der Naturwelt als konkrete Andere, als konkrete andere Menschen
sind sie jedoch Teil der Kulturwelt (siche Kapitel 3.2.1). Den Ubergang
zwischen den beiden Welten versucht Merleau-Ponty in Le monde sen-
sible et le monde de Iexpression anhand der Bewegung zu verstehen.
Dies verdeutlicht ebenfalls, dass der Ausgangspunkt die korperliche Be-
ziehung zur Welt ist (MSME 173).

Auch wenn Merleau-Pontys Ausgangpunkt fiir seine im Spatwerk be-
gonnene Ontologie die Natur ist (die er als Seiten oder Schicht — feuillet
ou couche — des Seins begreift (Natu3, 275)), filhrt er keine ontologische
Unterscheidung von Natur und Kultur ein. Dass er das Sein nicht unmit-
telbar mit der Welt oder ihren Schichten gleichsetzt, zeigt bereits eine der
Ideen fiir den Titel fur sein fragmentarisch gebliebenes Werk, das letztlich
als Le visible et I'invisible herausgegeben wurde. Wollte Merleau-Ponty
sein grofSes Werk zunichst mit Origine de la vérité betiteln, schwankte er
in seinen letzten Lebensjahren zwischen den Titeln Le visible et I'invisi-
ble und Etre et monde. Dass er den Titel Sein und Welt fiir sein Werk an-
dachte, verdeutlicht bereits, dass er Sein und Welt nicht gleichsetzte (Saint
Aubert 2013: 225; und allgemein Saint Aubert 2013, Saint Aubert 2021).

Diese Kulturwelt, die also in einer fortwihrenden Relation mit der
Schicht der Naturwelt steht, umfasst primar kulturelle Dinge, Ge-
brauchsgegenstinde, Symbole (die Merleau-Ponty jedoch nicht als >Uni-
versum der Sprache« versteht) (MSME 45).

Je n’ai pas seulement un monde physique, je ne vis pas seulement au mi-
lieu de la terre, de Iair et de I’eau, j’ai autour de moi des routes, des plan-
tations, des villages, des rues, des églises, des ustensiles, une sonnette,
une cuiller, une pipe. Chacun de ces objets porte en creux la marque de
’action humaine a laquelle il sert. Chacun émet une atmosphére d’hu-
manité qui peut étre trés peu déterminée, s’il ne s’agit que de quelques
traces de pas sur le sable, ou au contraire trés déterminée, si je visite de
fond en comble une maison récemment évacuée. Or, s’il n’est pas sur-
prenant que les fonctions sensorielles et perceptives déposent devant el-
les un monde naturel, puisqu’elles sont prépersonnelles, on peut s’éton-
ner que les actes spontanés par lesquels ’homme a mis en forme sa vie,
se sédimentent au dehors et y ménent I’existence anonyme des choses.
(PP°399—400; siche auch MEX°331)*

2 »Ich habe nicht nur eine physische Welt, lebe nicht nur in einer Umwelt
von Erde, Luft und Wasser, mich umgeben Wege, Forste, Dorfer, Straflen,

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Diesen Ubergang von >Natiirlichem« in >Kulturelles< durch bewusst ge-
plantes oder spontanes menschliches Tun wurde oben (siehe Kapitel
2.6.2) bereits im Kontext der Vulnerabilitit des monde sensible gegen-
tiber dem monde culturel beschrieben, wobei dort die zitierte Stelle auch
in die umgekehrte Richtung (und damit in Richtung einer Vulnerabili-
tat des monde culturel gegeniiber dem monde sensible) weitergedacht
wurde. Eine so verstandene Kulturwelt ist nicht weniger >das, nicht we-
niger dringend, sie ist weder in einem weitreichenderen Sinne noch in
einem geringeren Ausmaf$ eine von mir und anderen geteilte Welt als
die Naturwelt, auch wenn ein (bedingter) Riickzug aus der Kulturwelt
moglich ist, eine (voriibergehende) Losung aus der Naturwelt hingegen
nicht (PP 323-24).

Als Schicht der Welt ist >Kultur<in einem mehrfachen Sinne als System
zu verstehen. Kulturen sind »systémes cohérents de symboles« (P2(Inéd)
47; »kohidrente Symbolsysteme« (AuG(KS) 109)). An der zitierten Stelle,
meint Merleau-Ponty mit Kulturen (im Plural) verschiedene historische
oder parallel bestehende Kulturen.

[Cle qui fait ce rapport de sens entre chaque aspect d’une culture et tous
les autres, comme entre tous les épisodes de I’histoire c’est la pensée per-
manente et concordante de cette pluralité d’étres qui se reconnaissent
comme des >semblables<, alors méme que les uns cherchent a servir les
autres, et qui sont a tel point pris dans des situations communes que
souvent les adversaires sont dans une sorte de complicité. (P2(Inéd) 47)

Kulturen sind weder abgeschlossen noch statisch. Sie sind nicht auf die
einzelnen ihr angehorenden Individuen reduzierbar, sondern sind kom-
plexe Systeme der Relation von Symbolen, die sich in Wahrnehmung

Kirchen, Werkzeuge, eine Klingel, ein Loffel, eine Pfeife. Jeder dieser Gegen-
stiande ist in sich gezeichnet von dem menschlichen Tun, zu dem er bestimmt
ist. Jeder umgibt sich mit einer menschlichen Atmosphire, einer bisweilen
sehr wenig bestimmten, wie etwa bei Spuren im Sand, oder einer sehr aus-
gepragten, wie etwa bei genauer Besichtigung eines erst kiirzlich von seinen
Bewohner[:inne]n verlassenen Hauses. Wenn es aber nun nicht iiberrascht,
dafS sinnliche und perzeptive Funktionen eine natiirliche Welt gleichsam vor
sich niederlegen, da sie schliefSlich vorpersonaler Art sind, so kann es doch
erstaunlich scheinen, daf§ spontane Akte, durch die Menschen ihrem Leben
Gestalt geben, sich dufSerlich sedimentieren und alsdann die anonyme Exis-
tenzweise der Dinge sich zueignen.« (PdW 398-99)

3 »[D]as was dieses Verhaltnis zwischen jedem Aspekt einer Kultur und allen
anderen wie auch zwischen allen Episoden der Geschichte ausmacht, ist der
standige und tibereinstimmende Gedanke dieser Pluralitit von Seienden, die
sich als >Ihresgleichen< anerkennen, auch wenn die einen versuchen, den an-
deren zu dienen, und die so sehr in gemeinsame Situationen verstrickt sind,
dass die Gegner oft in einer Art Komplizenschaft sind.« (eigene Uberset-
zung)

238

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NATUR UND KULTUR

und Ausdruck von Menschen instituieren und reproduzieren. Kultur ist
also die allgemeine Kulturwelt (als Schicht der Welt), die unterteilbar
ist und/oder sich aus einer Vielzahl von unterschiedlich grofSen, koha-
renten Symbolsystemen zusammensetzt. Diesen Gedanken entwickelt
Merleau-Ponty unter anderem anhand der Arbeiten von Marcel Mauss
und Claude Lévi-Strauss (S(MaLS), AuG (vML)). Mauss verstehe sozia-
le Tatsachen (fait social) nicht mehr (wie Durkheim) als »massive Reali-
tdt«, sondern als »systéme efficace de symboles« (S(MaLS) 186, »wirk-
sames System von Symbolen« (AuG(vML) 227). Mit Lévi-Strauss fasst
er soziale Tatsachen weiterhin als Struktur und Struktur als »la maniére
dont I’échange est organisé dans un secteur de la société ou dans la so-
ciété tout entiére. Les faits sociaux ne sont ni des choses, ni des idées ce
sont des structures.« (S(MAaLS) 188)+. Gesellschaft, das Soziale, verschie-
dene Kulturen sind folglich, so wie Saussures diakritische Zeichensys-
teme, ebenfalls diakritische Systeme (AuG(vML) 229).

Die Struktur (und mit ihr die Institution, siehe Kapitel 3.5.2) bieten ei-
nen Ausweg aus dem Subjekt-Objekt-Dualismus, zumindest im Feld des
Historischen, Kulturellen und Sozialen. Der Strukturbegriff ldsst (philo-
sophisch) verstehen, wie wir mit der soziohistorischen oder kulturellen
Welt in einer zirkuldren Beziehung (circuit) verbunden sind, »’homme
étant excentrique a lui-méme, et le social ne trouvant son centre qu’en
lui« (S(MALV) 199; »der Mensch sich selbst gegeniiber exzentrisch ver-
hilt und das Soziale nur in ihm sein Zentrum findet« (AuG(vML) 239)).

3.2 Die anderen

Wie der monde sensible ist auch der monde culturel eine geteilte Welt,
also eine Welt, die von einer Vielzahl von Menschen zugleich bewohnt
wird. Andere, dies wurde bereits angedeutet, sind nicht nur als unbe-
stimmte andere, mit denen ich koexistiere, von Bedeutung, sondern auch
als konkrete, einzelne andere. Merleau-Pontys philosophische Basis fiir
das Problem der:des Anderen ist jedoch die gemeinsame Koexistenz der
sensibles, seine grundlegende Perspektive ist jene der Ersten-Person. Vor
diesem Hintergrund stellt sich ein doppeltes Problem der:des Anderen:
Wie kann es fir mich andere als andere geben, und wie kann es ein Ei-
genes geben (siehe Kapitel 2.4)? Gerade auf der Ebene der Konkretisie-
rung der Anderen stellt sich fiir Merleau-Ponty die wesentliche Frage,
wie die:der Andere fiir mich wahrhaft Andere:r sein und nicht lediglich
Objekt meiner Wahrnehmung oder mein Abbild sein kann.

4  »Die Art und Weise, wie in einem Sektor oder im Ganzen der Gesellschaft

der Austausch organisiert ist [...; A.S.]. Die sozialen Tatsachen sind weder
Dinge noch Ideen, sondern Strukturen.« (AuG(vML) 228)

239

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Die Frage der:des Anderen zeigt auch die teils problematische, verein-
seitigende und verkiirzende Rezeption von Merleau-Pontys Werk in der
Soziologie. Dies lasst sich exemplarisch an der Rezeption durch Hubert
Knoblauch zeigen: Dieser sagt »der< Phinomenologie etwa eine »radi-
kale subjektive Orientierung« (Knoblauch 2017: 29) nach, was insbe-
sondere der Frage nach der Moglichkeit des Zugangs zur:zum Anderen
Relevanz verschafft. Den >Leib« (beziehungsweise den Korper) verstiin-
de die Phinomenologie ganz allgemein »als etwas, das dem Sozialen
vorausgeht und die Subjektivitit inhaltlich bestimmt« (ebd. 120). Und
Merleau-Ponty im Speziellen verstehe »den von innen belebten Leib als
das Medium des Subjekts zur Aneignung der Welt. Erst im Zuge die-
ser Aneignung gelangt er zur Sozialitit.« (ebd. 120) Diese Lesart geht
an Merleau-Pontys Verstindnis einer grundlegenden Beziehung der sen-
sibles (die eine grundlegende korperliche Sozialitit mit umfasst) vorbei.
Dass eine grundlegende Form der Sozialitat dieser »Aneignung« voraus-
geht, zeigte etwa bereits die Koexistenz (siche Kapitel 2.4.1), dass je-
doch auch konkretere Formen der Sozialitat nicht auf einer solchen An-
eignung beruhen, zeigen die folgenden Abschnitte.

3.2.1 Andere als Kulturgegenstande, Kulturgegenstiande
und andere

Ein Kulturgegenstand ist »marque de I’action humaine a laquelle il sert«
(PP 399)5. Auf einer anonymen Ebene zeigen Kulturgegenstande also an,
dass sie von Menschen gepriagt und genutzt wurden. Die >menschliche
Atomsphire<, welche die Kulturgegenstinde umgibt, kann mehr oder
weniger konkret sein: Als Beispiel fiir eine geringe Bestimmung nennt
Merleau-Ponty »Spuren im Sand«, fiir eine stirkere Bestimmung das,
was man bei der »visite de fonde en comble une maison récemment éva-
cuée« (PP 400)¢ finden kann. Diese Kulturgegenstinde zeigen »la présen-
ce prochaine d’autrui sous un voile d’anonymat. O#n se sert de la pipe
pour fumer, de la cuiller pour manger, de la sonnette pour appeler« (PP
400)7. Wenn Merleau-Ponty diesen konkreten Nutzen von Gegenstinden
anfiihrt, kann man geneigt sein, dies entweder im Sinne nutzenorientier-
ter Theorie zu lesen (etwas wird geschaffen, um einen gewissen Nutzen

5 »[Glezeichnet von dem menschlichen Tun, zu dem er bestimmt ist« (PdW
399).

6  »[Blei genauer Besichtigung eines erst kiirzlich von seinen Bewohnern [:Be-
wohnerinnen; A.S.] verlassenen Hauses« (PdW 399).

7  »[Dlie nichste Gegenwart von anderen unter dem Schleier der Anonymitit.

Man bedient sich der Pfeife zum Rauchen, des Loffels zum Essen, der Klin-
gel zum Rufen« (PAW 399).

240

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN

zu erbringen) oder darin eine Orientierung an Motiven im Sinne von
Schiitz (etwas wird geschaffen, »um zus, oder etwas wurde geschaffen,
>weil<) zu erkennen. Aspekte von beidem finden sich in Merleau-Pontys
Beschreibung, Merleau-Ponty versucht jedoch eine sehr viel allgemei-
nere Art des Sich-Abzeichnens von menschlichem Verhalten in der Welt
(und in Relation mit der Welt) auf unterschiedlichen Dingen zu beschrei-
ben. Dabei ist es nebensichlich, ob diese zur Erbringung eines gewissen
Nutzens geschaffen wurden oder ob sich das Verhalten ganz nebenbei
und unverhofft auf >Gegenstinden« abzeichnet (wie etwa die Spuren im
Sand, die in der Regel ein Zeugnis, aber nicht das Ziel, beispielsweise ei-
nes Spaziergangs, sind). Dieses Sich-Abzeichnen in oder auf >Gegenstin-
den« beschriankt sich nicht auf einzelne Objekte — ganze Zivilisationen
zeigen ihr evidentes Dasein in eben diesen Gegenstanden (PdW 399; sie-
he oben Kapitel 3).

Kulturgegenstinde und Menschen sind noch auf eine weitere, wesent-
liche Art und Weise verbunden: Obwohl der Korper in einer existenti-
ellen Beziehung mit dem monde sensible steht und selbst auch sensible
ist, versteht Merlau-Ponty den Korper der:des Anderen als den »premier
des objets culturels et celui par lequel ils existent tous« (PP g401)*. Er ist
dieser »erste aller Kulturgegenstinde«, weil er ein bestimmtes Verhalten
tragt (PAW 400), mit anderen Worten, weil sich die menschlich-kultu-
relle Generalitat des Praktizierens in sein Korperschema instituiert oder
eingeschrieben hat. Als » Trager eines Verhaltens«, als fahig zu einem be-
stimmten Verhalten, ist der Korper also insofern Kulturgegenstand, als
er selbst kulturell geformt ist (kollektiv-habituelle Formen des Verhal-
tens in sein Korperschema eingeschrieben findet, instituierend und in-
stituiert ist) und seine Ausdriicke, aber auch seine Wahrnehmung, aus
diesen Schemata hervorgehen. Insofern erkenne ich die:den Andere:n in
ihren:seinen Verhaltensweisen bereits als kulturell instituiert (und in-
stituierend) und daher als >Kulturgegenstand«. Er ist der >erste< dieser
Kulturgegenstiande da er die anderen Kulturgegenstinde mit instituiert.
Durch dieses Verhalten hinterldsst der Korper die eben beschriebenen
Spuren in der Welt, erschafft Dinge, die nicht nur in unmittelbarer Wei-
se genutzt werden, sondern zum Zwecke weiterer Zwecke genutzt wer-
den konnen, wie dies etwa bei Werkzeugen der Fall ist. Er setzt sich mit
dem monde naturel auseinander und druckt diese Auseinandersetzung
mitunter kiinstlerisch oder schopferisch aus.

8  »[E]rste[n] aller Kulturgegenstinde, derjenige, dem alle anderen ihr Dasein
erst verdanken« (PdW 400).

241

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

3.2.2 An der:dem Anderen vorbei:
Wie Merleau-Ponty andere nicht versteht

Die:den Andere:n aus einer phinomenologischen (Erste-Person-)Per-
spektive zu erfassen, ist ein komplexes Unterfangen. Zahavi zeigt, dass
das Problem der:des Anderen (in seinen Worten: der Intersubjektivitit)
in der Phanomenologie oftmals schlicht das Problem des Fremdpsychi-
schen (problem of other minds) ist (Zahavi 2019: 88). Das einzige Be-
wausstsein, zu dem ich Zugang habe, ist mein eigenes, die Psyche der:des
Anderen ist mir dagegen nicht direkt zuganglich (P(RAE) 172—73). Eine
Losung des Problems des Fremdpsychischen ist, die:den Anderen in Ana-
logie zu mir zu verstehen. Wenn also mein Korper auf eine bestimmte
Art beeinflusst wird, dann habe ich bestimmte Erfahrungen, wenn der
Korper der Anderen auf diese Weise beeinflusst wird, dann miissten sie
dhnliche Erfahrungen haben (Zahavi 2019: 88). So konnte man mei-
nen, dass man das Verhalten der Anderen in Analogie zum eigenen Kor-
per interpretieren konne und dadurch deren Sinn verstehen kénne (PdW
400). So wire die:der Andere immer durch mich verstanden, was jedoch
nicht erkliaren wiirde, wie sich das >Ich<>vervielfachen< konnte (PP 400).

Das Denken der:des Anderen kann ich nicht denken, sondern ich kann
nur denken, dass sie:er denkt (S(PhiOmb) 214). Dies ist jedoch nicht das
Ritsel, das Merleau-Ponty zu losen sucht. Die:der Andere ist mir nicht
als Korper (im Sinne von Hiille oder reiner Materie) gegeben, von dem
aus ich auf ein Bewusstsein schliefSen konnte oder das ich darauf aufbau-
en bzw. konstruieren musste. Vielmehr ist die:der Andere >da<als »hom-
me en bloc« (S(PhiOmb) 214; »Mensch als Ganzes« (Z(PhiScha) 247)).
So wie ich weder rein Fleisch, Haut und Knochen noch reines Bewusst-
sein bin, doch auch keinen vollstindigen und unmittelbaren Zugang zu
meinem Bewusstsein habe, verstehe ich auch die:den Anderen weder als
rein physisches >Ding« noch als reines Bewusstsein, wie das folgende Zi-
tat verdeutlicht:

Entre ma conscience et mon corps tel que je le vis, entre ce corps phé-
noménal et celui d’autrui tel que je le vois du dehors, il existe une rela-
tion interne qui fait apparaitre autrui comme ’achévement du systéme.
D’évidence d’autrui est possible parce que je ne suis pas transparent pour
moi-méme et que ma subjectivité traine apres elle son corps. (PP 405)°

9  »Zwischen meinem BewufStsein und meinem Leib [bzw. Korper; A.S.], so
wie ich ihn erlebe, zwischen diesem meinem phianomenalen Leib [bzw. Kor-
per; A.S.] und dem [der:; A.S.] des Anderen, so wie ich ihn von aufSen sehe,
herrscht ein inneres Verhiltnis, welches [die:; A.S.] den Anderen als die Voll-
endung des Systems erscheinen l1ast. Moglich ist die Evidenz des Anderen
dadurch, daf§ ich mir selbst nicht transparent bin und auch meine Subjekti-
vitit stets ihren Leib nach sich zieht.« (PdW 403—4)

242

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN

Zwischen unseren Korpern besteht eine innere Beziehung, die den Kor-
per der:des Anderen als Vollendung meines Systems (das zu unserem
System wird) erscheinen ldsst (wie die bisherigen Beschreibungen der
intercorporéité bereits zeigten). Es wurde an unterschiedlichen Stellen
deutlich, dass Merleau-Ponty die Relation der sensibles nie als einseiti-
ge Subjekt-Objekt-Relation versteht, dies gilt nun auch — oder vielleicht
besonders — fir die Relation zu der:dem Anderen, die er weder als Sub-
jekt-Objekt-Relation noch als Beziehung von An-Sich und Fur-Sich ver-
steht (PdW 401, Prosa 153). Der Korper der:des Anderen ist fiir mich
und war fiir mich nie reines Objekt, vielmehr war er meinem Bezug zur
Welt immer schon inhirent (Prosa 153).

[Q]ue cet homme la-bas voie, que mon monde sensible soit aussi le sien,
je le sais sans contredit, car j’assiste a sa vision, elle se voit dans la prise
de ses yeux sur le spectacle, et quand je dis: je vois qu’il voit, il n’y a plus
y P q J J q yap
1a, comme dans: je pense qu’il pense, emboitement de deux propositions
JEP quip prop
I’une dans Pautre, vision >principale« et vision >subordonnée« se décen-
> p p
trent I’'une Pautre. (S(PhiOmb) 214; Hervorhebung i.0.)™

Das Bewusstsein ist nicht eine Serie geschlossener Bewusstseinszustande,
sondern es ist immer schon in Beziehung mit der Welt (P(RAE) 176). In-
sofern nehme ich die:den Andere:n als Verhalten war, als ein Verhalten in
meiner, unserer Welt. Um den Sinn dieses Verhaltens zu erfassen, bedarf
es jedoch keines Analogieschlusses, vielmehr finde ich in diesem Verhal-
ten schon einen Sinn, weil die Praktiken der:des Anderen auch Prakti-
ken sind, die fiir mich méglich wiren und vor dem Hintergrund unserer
Welt sinnvoll erscheinen (P(RAE) 176).

Merleau-Ponty beschreibt also, dass wir die:den Andere:n als Verhal-
ten wahrnehmen. Die:der Andere existiert fiir mich zunichst auf einer
Ebene, die unterhalb jener des Denkens liegt. Das ist moglich — es kann
andere (fiir mich geben) — weil »I’ouverture perceptive au monde, dé-
possession plutdt que possession, ne prétend pas au monopole de I’étre,
et n’institue pas la lutte 3 mort des consciences« (S(PhiOmb) 215)'*. Die
Welt und die Dinge sind wiederum offen fir mehr als ein >Subjekt<« - »la

10 »[W]eifs ich unzweifelhaft, daf§ jener Mensch dort sieht, dafy meine wahr-
nehmbare Welt auch die seine ist, denn ich wobne seinem Sehen bei, es er-
eignet sich in dem auf das Schauspiel gerichteten Blick seiner Augen, und
wenn ich sage: >Ich sehe, daf er siehts, so findet hier kein Ineinanderschach-
teln zweier Aussagen statt, wie wenn ich sage: >Ich denke, daf er denkt, son-
dern das >vorgeordnete< und das >nachgeordnete« Sehen dezentrieren hier ei-
nander.« (Z(PhiScha) 247; Hervorhebung i.0.)

11 »[Dlie sinnliche [bzw. wahrnehmende; A.S.] Offenheit zur Welt, die eher
eine Enteignung als eine Besitznahme darstellt, keinen Anspruch auf das
Monopol des Seins erhebt und keinen Kampf der BewufStseine auf Leben
und Tod entstehen lafSt« (Z(PhiScha) 258).

243

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

chose sensible est ouvert« (S(PhiOmb) 215). Das kann sich in konkre-
ten Situationen aktualisieren:

Il devient actuel quand un autre comportement et un autre regard pren-
nent possession de mes choses, et cela méme se fait, cette articulation
sur mon monde d’une autre corporéité s’effectue sans introjection, parce
que mes sensibles, par leur aspect, leur configuration, leur texture char-
nelle, réalisaient déja le miracle de choses qui sont choses du fait qu’elles
sont offertes a un corps, faisaient de ma corporéité une épreuve de I’étre.

(S(PhiOmb) 215)™*

Die:der Andere ist also ihrem:seinem Korper immanent. Als Triager von
Verhalten ist der Korper Trager von Zeichen und Bedeutungen.

Die Wahrnehmung der:des Anderen als Verhalten ist, das wurde so-
eben gesagt, immer schon eine Wahrnehmung der:des sich-verhaltenden
Anderen in meiner Welt. Doch auch diese Relation zur Welt ist nicht
unproblematisch. Wie kann meine Welt auch ihre:seine Welt sein? Wie
konnen unsere Welten numerisch dieselbe Welt sein? Ware die Welt vom
Bewusstsein konstituiert, dann wire die:der Andere Teil meiner Welt,
konnte sie:er nicht ebenfalls ein weltkonstituierendes Bewusstsein sein.
Die Welt, die durch ihr:sein Bewusstsein hervorgebracht wiirde, wire
wiederum eine Welt, in der ich nicht als (konstituierendes) Bewusstsein
prasent sein konnte (PAW 401). Nun versteht Merleau-Ponty die Welt
nicht als durch ein Bewusstsein konstituiert und die:den Anderen nicht
als Bewusstsein, sondern als »Bewohner[:in]« eines Korpers und da-
durch auch einer Welt.

3.2.3 Das >Erscheinen< anderer in >meiner« Welt

Merleau-Pontys Beschreibungen gehen oftmals vom >Auftauchen« der:des
Anderen in >meiner< Welt aus. Dieser Moment des sinnlich wahrnehmba-
ren Erscheinens anderer zeigt die Bewusstwerdung der Koexistenz und
Anonymitit, auch wenn diese existentiellen Momente menschlichen Da-
seins nicht erst dadurch initiiert werden, sondern vielmehr >schon im-
mer< gegeben waren und sind (sowohl in der Wahrnehmung als auch in

12 »Er wird gegenwirtig, wenn ein anderes Verhalten und ein anderer Blick
von meinen Sachen Besitz ergreifen — und eben das geschieht. Diese Verflech-
tung meiner Welt mit einer anderen Leiblichkeit [bzw. Korporalitit; A.S.]
entsteht ohne Introjektion, weil die fiir mich empfindbaren Dinge durch
ihr Aussehen, ihre Konfiguration, ihr sinnliches Gefiige (texture charnelle)
schon das Wunder verwirklichen, Sachen zu sein und es deshalb zu sein,
weil sie einem Leib [bzw. Korper; A.S.] angeboten werden und dadurch
meine Leiblichkeit [bzw. Korporalitit; A.S.] zu einer Probe des Seins wird. «

(Z(PhiScha) 259)

244

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN

der Existenz). Merleau-Ponty spricht daher auch von einer »maniére ir-
remplagable d’accéder a autrui« (VI 36; von einem »unhintergehbaren
Zugang [zur:; A.S.]Jzum Anderen« (SuU 36)).

Je regarde cet homme immobile dans le sommeil, et qui soudain s’éveil-
le. Il ouvre les yeux, il fait un geste vers son chapeau tombé a c6té de lui
et le prend pour se garantir du soleil. Ce qui finalement me convainc que
mon soleil est aussi a lui, qu’il le voit et le sent comme moi, et qu’en-
fin nous sommes deux a percevoir le monde, c’est précisément ce qui, a
premiére vue, m’interdit de concevoir autrui: a savoir que son corps fait
partie de mes objets, qu’il est 'un d’eux, qu’il figure dans mon monde.
Quand ’homme endormi parmi mes objets commence a leur adresser des
gestes, a user d’eux, je ne puis douter un instant que le monde auquel il
s’adresse soit vraiment le méme que je pergois. S’il per¢oit quelque chose,
ce sera bien mon propre monde puisqu’il y prend naissance. (PM 189;
Hervorhebung i.0.)™

Was die Frage nach der:dem Anderen angeht, interessiert sich Merleau-
Ponty in La prose du monde vor allem fur die Frage, wie fiir die:den Eine:n
erkennbar wird, dass es neben ihr:ihm auch noch andere gibt. Im zitierten
Beispiel ist also vorausgesetzt, dass es andere geben kann, die mit der:dem
Einen koexistieren und die wahrnehmen. Der Mann aus dem vorange-
gangenen Zitat wird unmittelbar als anderer Mensch wahrgenommen.
Er tritt auch nicht gewaltsam in die Welt der:des Beobachtenden ein, viel-
mehr verdeutlicht sein Verhalten, dass beide zu einer gemeinsamen Welt
sind. Diesen Moment, in dem wahrgenommen wird, dass die:der Ande-
re wahrnimmt und/oder sich zur (gemeinsamen) Welt verhilt, beschreibt
Merleau-Ponty auch als »Verdoppelung:.

Le corps d’autrui est devant moi — mais quant a lui, il méne une singu-
liére existence: entre moi qui pense et ce corps, ou plutdt prés de moi,
de mon coté, il est comme une réplique de moi-méme, un double errant,

13 »Ich betrachte diesen Mann dort, der sich im Schlaf nicht riihrt, aber plotz-
lich aufwacht. Er offnet die Augen, greift neben sich nach dem herunterge-
fallenen Hut und nimmt ihn, um sich vor der Sonne zu schiitzen. Das, was
mich schlieflich davon iiberzeugt, daf§ meine Sonne auch fiir ihn da ist, dafs
er sie siecht und empfindet wie ich und daf wir schliefSlich zu zweit die Welt
wahrnehmen, genau das ist es, was mir auf den ersten Blick verbietet, [die:]
den Andere[:]n zu begreifen: namlich zu begreifen, daf$ sein Leib [bzw. ihr
Korper; A.S.] teilnimmt an meinen Gegenstidnden, dafs er einer von ihnen
ist, daf$ er in meiner Welt figuriert. Wenn der Mensch, der zwischen meinen
Gegenstanden eingeschlafen ist, beginnt, Gesten an diese zu richten und sie
zu gebrauchen, dann kann ich keinen Augenblick lang mehr daran zwei-
feln, daf$ die Welt, auf die er sich bezieht, auch wirklich dieselbe ist, die ich
wahrnehme. Wenn er etwas wahrnimmt, dann ist das sehr wohl meine eige-
ne Welt, da ja auch er aus ihr hervorgeht.« (Prosa 151; Hervorhebung i.0O.;
Ergdnzungen A.S.)

245

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

il hante mon entourage plutot qu’il n’y parait, il est réponse inopinée
que je regois d’ailleurs, comme si par miracle les choses se mettaient a
dire mes pensées (PM 186)™.

Im an zentraler Stelle seines Spatwerks stehenden Vorwort zu Signes
(S(Préf)/Z(VW)) beschreibt Merleau-Ponty dieses >Auftauchen« oder >Er-
scheinen« (apparition) der anderen im chair du monde. Wie schon in frithe-
ren Werken fasst Merleau-Ponty dies als ein komplexes Doppelspiel. Einer-
seits gibt es dieses Moment des >Auftauchens¢, des In-Erscheinung-Tretens,
andererseits sind wir — die anderen und ich — immer schon und vor jegli-
cher Teilung verbunden, vermischt (im Sinne der promiscuité). Die Ande-
ren sind nicht Ergebnis oder >S6hne< meines Denkens (fils de mon esprit)
oder reine Moglichkeiten, die immerzu der Aktualitit entbehrten (des pos-
sibles a jamais inactuels), sondern meine Zwillinge (jumeaux) oder la chair
de ma chair (S(Préf) 22—23). Die Dinge beriihren uns beide, da wir beide
eine Offnung unseres chair sind, die in Verbindung mit la chair du mon-
de steht (Z(VW) 20). Als Zwillinge sind mir die anderen bis zur Ununter-
scheidbarkeit gleich, aber doch sind sie nicht ich. Merleau-Ponty versteht
uns — sie und mich — als »deux cercles presque concentriques« (PM 186;
»zwei fast konzentrische Kreise« (Prosa 150)) oder »deux cercles, ou deux
tourbillons, ou deux sphéres, concentriques« (VI 182; »zwei Kreise, zwei
Wirbel oder Spharen, die konzentrisch sind« (SuU 182)). Konzentrisch
sind sie, solange ich »naiv dahinlebe« (SuU 182), im Sein und unserem
gemeinsamen Zentrum aufgehe. Fast konzentrisch und auf >ritselhaftes
Weise leicht verschoben sind sie, sobald ich sie nicht mehr einfach erle-
bend hinnehme, sondern zu befragen und hinterfragen beginne (SuU 182;
Prosa 150), sobald ich mich mit diesem Zwilling auseinandersetze. Denn,

[clertes je ne vis pas leur vie, ils sont définitivement absents de moi et
moi d’eux. Mais cette distance est une étrange proximité dés qu’on re-
trouve I’étre du sensible, puisque le sensible est précisément ce qui, sans
bouger de sa place, peut hanter plus d’un corps. [...] Ma vision en re-
couvre une autre, ou plutot elles fonctionnent ensemble et tombent par
principe sur le méme Visible. Un de mes visibles se fait voyant. J’assiste
a la métamorphose. (S(Préf) 22—23)*

14 »Der Leib [bzw. Korper der:] des Anderen ist vor mir — aber was [sie:]ihn
selbst betrifft, so fiihrt [sie:]er ein einzigartiges Dasein: zwischen mir, [die:]
der denkt, und jenem Leib [bzw. Korper] oder eher neben mir, an meiner Sei-
te, taucht [sie:]er auf wie eine Nachbildung meiner selbst, ein umherirrendes
Doppel, [sie:]er treibt sich eher in meiner Umgebung herum, als daf$ [sie:]
er in ihr erschiene, [sie:]er ist die unerwartete Antwort, die ich von anders-
wo erhalte, als ob durch ein Wunder die Dinge beginnen, meine Gedanken
auszusprechen« (Prosa 149; Ergianzungen A.S.).

15 »Zwar lebe ich nicht ihr Leben, sie bleiben definitiv entfernt von mir, und ich
bleibe entfernt von ihnen. Aber diese Distanz erweist sich als eine seltsame

246

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN

Als Zwilling bin ich nicht sie:er, sondern von ihr:ihm notwendigerwei-
se »>abwesends, >absent< und stehe — im Sinne zweier fast konzentrischer
Kreise — in einer leichten Distanz zu ihr:ihm. Entgegen dem Blick auf Sa-
chen bleibt hier (beim Blick auf die:den Andere:n) der Blick nicht stehen,
sondern geht iiber diesen weiter zu den Dingen, die sich dadurch, wie
schon das Beispiel des Mannes in der Sonne zeigte, in ihren Relationen
verschieben. »[L]es mémes choses que j’étais seul a voir, que je serai tou-
jours seul a voir, mais que lui aussi, désormais, est seul a voir a sa ma-
niére.« (S(Préf) 23)'¢ Das sensible multipliziert sich nicht in dem Sinne,
dass es sich numerisch vervielfacht, sondern dass es fiir mehr als eine:n
von uns >da« ist, mehr als eine:n von uns >jagt, in Relation mit jeder:je-
dem von uns steht und mit uns jeweils ein System bildet, das — als un-
ser chair — aber auch ein gemeinsames System ist. Merleau-Ponty bleibt
also nicht bei einer Pluralitit von Perspektiven auf dieselben Dinge ste-
hen (Insti 135), sondern er beschreibt die durch die Welt sichergestell-
te Moglichkeit zum Ubergang zwischen den Perspektiven (SuU 30). Die
Objekte >dort« erhalten durch dieses andere Verhalten und die sich ak-
tuell abzeichnende Moglichkeit fur Verhalten mit diesen Objekten eine
»neue Bedeutungsschicht«, denn sie sind nun auch dasjenige, das ein
anderer Mensch in seinem Praktizieren mit ihnen tun kann und zu tun
beginnt (PdW 405). Die Dinge sind unsere Dinge, die von ihr:ihm bear-
beitet werden und auch von mir bearbeitet werden konnen (Insti 135).
Mit dem Aufwachen dieses Mannes dort, mit den beginnenden Gesten
dort, die sich an >meine« Welt richten, die auch seine ist, tritt neben mir,
so soll Merleau-Ponty hier verstanden werden, ein weiteres Kraftfeld in
Erscheinung. Um ihn »se creuse un tourbillon ou mon monde est atti-
ré et comme aspiré« (PP 406)'7. Sein Korperschema bildet ein System
mit den Dingen, so wie mein Korperschema sich in Teilen nach aufSen
ausdehnt, ein stirker integriertes System mit manchen nahegelegenen
Dingen bildet und zu weiteren Dingen in einer lockereren Nihe-Dis-
tanz-Relation steht. Dieses System Mensch-Welt dort bildet mit meinem
System Mensch-Welt ebenfalls ein System, das durch unser gemeinsames
étre chair (étre chair ensemble dans la chair du monde) ermoglicht und
integriert wird (sowie dadurch, dass die Dinge die Kraft dazu haben, fiir

Nihe, sobald man das Sein des Sinnlichen wiederfindet, denn das Sensible
ist genau das, was mehr als einen Korper heimsucht. [...] Mein Sehen tiber-
lagert ein anderes, oder sie funktionieren vielmehr gemeinsam und fallen
prinzipiell auf dasselbe Sichtbare zuriick. Eine Sichtbarkeit wird sehend. Ich
wohne dieser Metamorphose bei.« (Z(VW) 20)

16 »[E]s sind dieselben Dinge, die nur ich gesehen habe, die immer noch ich
allein sehen werde, die aber auch das Sichtbare von nun an auf seine Weise
allein zu sehen vermag.« (Z(VW) 21)

17 »[H]erum bildet sich ein Wirbel, von dem meine Welt angezogen und gleich-
sam angesaugt wird« (PdW 405).

247

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

mehr als eine:n von uns >da< zu sein (S(Préf) 23), das allerdings weni-
ger fest, weniger stark integriert ist als die jeweiligen Systeme Mensch-
Welt (eine Ausnahme wire die intercorporéité, in der gerade das System
Mensch-Mensch so stark in sich verbunden ist, dass die Auflenrela-
tionen schwicher ausgeprigt sind). Die beiden fast konzentrischen
Kreise konnen also als Systeme gelesen werden, die allerdings nicht fest
abgeschlossene Kreise sind — nicht nur weil sie auch miteinander verbun-
den sind und ein (fast) gemeinsames Zentrum haben, sondern weil sie
als Systeme immerzu fragil und offen sind. Das konzentrische Moment
unseres Kreis-Seins ergibt sich nicht nur durch unsere dhnliche Struktur
und durch die Kraft, die von unserem jeweiligen korperlichen Sein in der
Welt ausgeht, sondern auch durch unseren dhnlichen Zugang zur Wel,
im Sinne eines Verhaltens, das mir >vertraut ist¢, dem meinem, zumindest
auf einer sehr abstrakten Ebene, dhnlich ist (PdW 405). Mein Korper

y trouve comme un prolongement miraculeux de ses propres intentions,
une maniére familiére de traiter le monde; désormais, comme les parties
de mon corps forment ensemble un systéme, le corps d’autrui et le mien
sont un seul tout, ’envers et Pendroit d’un seul phénomeéne et I’existence
anonyme dont mon corps est a chaque moment la trace habite désor-
mais ces deux corps a la fois. (PP 406; Hervorhebung A.S.)™®

Diese wechselseitige Fortsetzung von unmittelbaren oder sehr abstrak-
ten Intentionen (ersteres wire etwa der Fall, wenn wir gemeinsam et-
was >herstellens, beispielsweise einen Schrank aufbauen, letzteres, wenn
siezer sich in der Welt so verhilt, wie ich es auch tun wiirde, beispiels-
weise den Hut zurecht riickt, um sich vor der brennenden Mittagssonne
zu schiitzen) zeigt noch einmal deutlich, dass die:der Andere nicht von
mir erschaffen oder konstituiert ist (keine Relation von constitué-con-
stituant), sondern dass es sich dabei um eine wechselseitiges Verhaltnis
des Instituierens (institué-instituant) handelt (Insti 46).

3.2.4 Gemeinsam die Welt wahrnehmen

Die:der Andere und ich sind gemeinsam chair im chair du monde (Z(VW)
21). Das Sein der anderen in meiner Welt zeigt sich, wenn sie:er sich zu

18 Mein Korper »findet in ihm [dem anderen Korper; A.S.] eine wunderbare
Fortsetzung seiner eigenen Intentionen, eine vertraute Weise des Umgangs
mit der Welt; und wie die Teile meines Leibes [bzw. Korpers; A.S.] ein zu-
sammenhingendes System bilden, bilden somit auch der fremde Leib [bzw.
Korper; A.S.] und der meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen
Phinomens, und die anonyme Existenz, deren Spur mein Leib [bzw. Korper;
A.S.] in jedem Augenblicke ist, bewohnt nunmehr die beiden Leiber [bzw.
Korper; A.S.] in eins.« (PdW 405; Hervorhebung A.S.)

248

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN

denselben Dingen verhilt wie ich, wenn sie:er mit diesen Dingen auf eine
mir vertraute Weise umgeht. Wie konnen wir aber wahrhaft gemeinsam
die Welt wahrnehmen? In Phénoménologie de la perception beschreibt
Merleau-Ponty wie eine Person und ihr >Freund Paul< gemeinsam eine
Landschaft betrachten und stellt die Frage, ob die zwei beobachteten
Welten (die von der Person beobachtete Welt und jene, die Paul betrach-
tet) zwei numerisch verschiedene Welten sind (PP 464), zwischen denen
die Sprache vermitteln wiirde (PPCP 42—43).

Mon ami Paul et moi nous montrons du doigt certains détails du
paysage, et le doigt de Paul, qui me montre le clocher, n’est pas un doigt-
pour-moi que je pense comme orienté vers un clocher-pour-moi, c’est le
doigt de Paul qui me montre lui-méme le clocher que Paul voit. Comme
réciproquement, en faisant un geste vers tel point du paysage que je vois,
il ne me semble pas que je déclenche chez Paul, en vertu d’une harmo-
nie préétablie, des visions internes seulement analogues aux miennes: il
me semble au contraire que mes gestes envahissent le monde de Paul et
guident son regard. (PP 464)™

Fiir die Person aus diesem Beispiel ist >der Freund Paul< also ein Mensch,
der dieselbe Welt erlebt wie diese Person selbst (PdW 461-62). Das Ver-
halten von Paul zeigt mir deutlich, dass er dieselbe Welt wahrnimmt. Es
ist also nicht die Sprache, die zwischen unseren beiden numerisch ver-
schiedenen Welten vermittelt, vielmehr ist es erst die Sprache (oder eine
andere Ausdrucksform), die gegebenenfalls einen Abstand in unserem
wahrnehmenden Erleben ersichtlich werden lasst (PPCP 43).
Merleau-Ponty befragt auf der Basis dieses gemeinsamen Erlebens die
Grenzen der gemeinsamen Weltwahrnehmung. Wire die Welt einfach
eine ideelle Einheit, dann wire ein bestimmter Berg, so wie ich ihn heu-
te sehe, und dieser Berg vor langer Zeit durch meine Vorfahren gesehen,
derselbe (PP 464), auch wenn sich dieser in der Zwischenzeit verandert
hat (weniger bewaldet, starker bebaut etc. ist). Paul und ich nehmen
aber gemeinsam die Welt und ihren Stil wahr (PP 464-65). »L'unité
du monde se dégrade et s’effrite avec la distance temporelle et spatiale
que I'unité idéale traverse (en principe) sans aucune déperdition.« (PP

19 »Mein Freund Paul und ich zeigen uns gegenseitig mit dem Finger bestimm-
te Einzelheiten der Landschaft, und der Finger Pauls, mit dem er mir jenen
Kirchturm zeigt, ist kein Finger-fir-mich, den ich als auf einen Kirchturm-
fiir-mich gerichtet denke, vielmehr zeigt mir Pauls Finger selbst den Kirch-
turm, den Paul sieht; und umgekehrt scheint mir auch nicht, wenn ich mit
irgendeiner Geste auf einen Punkt der Landschaft verweise, den ich sehe,
daf$ ich dadurch bei Paul auf Grund einer pristabilierten Harmonie ein dem
meinigen lediglich analoges Sehen veranlasse: vielmehr scheint mir ganz
im Gegenteil, dafl meine Gesten in Pauls Welt selber eindringen und seinen
Blick fithren.« (PdW 461)

249

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

465)*° Was sich mit der zeitlichen und raumlichen Distanz abschwicht,
was langsam verloren geht, ist »que le paysage me touche et m’affecte,
parce qu’il m’atteint dans mon étre le plus singulier, parce qu’il est ma
vue du paysage que j’ai le paysage lui-méme et que je I’ai comme pay-
sage pour Paul aussi bien que pour moi« (PP 465).>* Merleau-Ponty will
damit zeigen, dass die zeitliche und rdumliche Unmittelbarkeit des Erle-
bens eine Art der Beriithrung und Affizierung beziehungsweise Betrof-
fenheit mit sich bringt, die ohne diese Unmittelbarkeit nicht moglich
wire. Das Besondere an der gemeinsamen Wahrnehmung der Welt ist,
dass wir gemeinsam betroffen sind. Auch dies ldsst sich anhand der oben
beschriebenen Systeme verstehen. Wir sind nicht einfach nur jeweils Sys-
tem mit der Welt (der Kirchturm und ich und - separat von >uns< — der
Kirchturm und Paul), sondern auch wir sind zusammen System — auf
einer Ebene der intercorporéité und dariiber hinaus (so wie ich es mit
meinen Vorfahren, die einst den Berg sahen, nicht sein kann). In einem
gewissen Sinne sehe ich Pauls Sehen des Kirchturms, so wie er mein Se-
hen sieht, so wie ich mein Sehen in seinem Sehen meines Sehens sehe,
sieht er sein Sehen in meinem Sehen seines Sehens, immerzu in der Un-
mittelbarkeit des Kirchturms (in diesem Beispiel zeigt sich also die Rever-
sibilitat, die der intercorporéité wesentlich ist). Insofern lasst sich diese
Beschreibung in Merleau-Pontys Frithwerk erst vor dem Hintergrund
seines Spatwerks verstehen. Die Basis ist, dass wir gemeinsam chair im
chair du monde sind. Hinzu kommt jedoch die Vermischung (promis-
cuité) mit anderen und mit Welt, die das gemeinsame Erleben in der Si-
tuation zu einem wahrhaft gemeinsamen macht, das tiefer greift als die
sinnliche Wahrnehmung (im Sinne eines Erfassens durch die Sinne), son-
dern auch unser gemeinsames und wechselseitiges Beriihrt-Sein durch
uns und durch die Welt mit umfasst (siche Affizierbarkeit und Verletzbar-
keit). Die promiscuité erlaubt es, dass wir Relationen mit anderen nicht
nur in ihrer jeweiligen Singularitit erleben, sondern uns, andere und Welt
in einer komplexen Vermischung erfahren. Zudem, dies wurde oben be-
reits gesagt (siehe Kapitel 2.5.2), kann diese Vermengung so weit gehen,
dass die Welt mit der:dem Anderen erlebt wird (dass also beispielsweise
das geliebt wird, was die:der Andere liebt).

20 »Die Einheit der Welt verfillt und zersetzt sich mit dem zeitlichen und raum-
lichen Abstand, den die ideale Einheit (im Prinzip) ohne jede Einbufe durch-
quert.« (PdW 462)

21 »[W]eil die Landschaft mich beriithrt und betrifft, weil sie mich im Einzig-
artigsten meines Seins anriihrt, weil sie meine Ansicht der Landschaft selber
ist, habe ich die Landschaft selbst vor Augen und habe ich sie als die Land-
schaft fiir Paul ebensowohl wie fir mich« (PdW 462).

250

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE ANDEREN
3.2.5 Residuen des Singularen: Erlebter Solipsismus

>Paul< und ich, andere und ich erleben dieselbe Welt, weil die Welt eine
gemeinsame ist, weil wir gemeinsam in und mit dieser Welt koexistieren,
weil wir gemeinsam la chair sind. Das gemeinsame Erleben des Kirch-
turms und der Landschaft, die intercorporéité und promiscuité zeigen,
dass wir uns und die Welt in einem sehr weitreichenden Sinne gemeinsam
erleben konnen, dass wir Situationen gemeinsam leben konnen. Wenn
dem nun so ist, wenn wir unser Sehen in der:dem Anderen sehen, unser
Fiihlen in der:dem Anderen fithlen konnen und wenn Korper (als Kor-
perschema) in ausgedehnter Weise ein System mit anderen und Dingen
bilden, was bin dann ich, was ist die:der Einzelne, wenn sie:er >mehr«
sein soll als ein unspezifisches Moment von la chair? Eine absolute Sub-
jektivitdt ist nicht moglich, sie ist aber auch nicht das, was Individuen
Merleau-Ponty zufolge suchen, denn die:der Einzelne »ne jouit pas la
subjectivité, il la fuit, il est au monde, pour de bon, il a sur le temps une
prise franche et naive« (PP 395).>

Merleau-Ponty beschreibt diesen minimalen Rest eines nicht-vermeng-
ten Seins als »solipsisme vécu« (PP 411; »erlebten Solipsismus« (PdW
409)). Auch wenn die anderen meine Zwillinge sind, so lebe ich nicht ihr
Leben (S(Préf) 22—23). Dies gilt beispielsweise fiir Gedanken, auch dann,
wenn ich sie mit anderen diskutiere (PdW 512). Auch ein gemeinsamer
Plan stellt sich fiir uns nicht genau gleich dar (bedeutet der:dem Einen
mehr als der:dem Anderen etc.) (PAW 408). Besonders deutlich zeigt sich
dies am Beispiel des Erlebens von Emotionen:

Je percois autrui comme comportement, par exemple je percois le deuil
ou la colére d’autrui dans sa conduite, sur son visage et sur ses mains,
sans aucun emprunt a une expérience >interne« de la souffrance ou de la
colére et parce que deuil et colére sont des variations de I’étre au monde
indivises entre le corps et la conscience, et qui se posent aussi bien sur
la conduite d’autrui, visible dans son corps phénoménal, que sur ma
propre conduite telle qu’elle s’offre a moi. Mais enfin, le comportement
d’autrui et méme les paroles d’autrui ne sont pas autrui. (PP 409; Her-
vorhebung A.S.)*»

22 »[E]r flieht sie vielmehr, er ist ein fiir allemal zur Welt und hat seinen frei-
miitig-naiven Zugang zur Zeit« (PdW 394).

23 »Ich nehme [die:]den Anderen als Verhalten wahr: z. B. nehme ich in [ih-
rem:|seinem Verhalten, in [ihrem:]seinem Gesicht und an [ihren:]|seinen
Hinden, die Trauer oder den Zorn [der:]des Anderen wahr, ohne jede An-
leihe bei einer >inneren< Erfahrung von Leiden oder Zorn, vielmehr insofern
Trauer und Zorn zwischen Leib [bzw. Korper] und BewufStsein ungeteilten
Weisen des Zur-Welt-seins sind, sich darbietend im Verhalten [der:]des An-
deren, wie es an [ihrem:] seinem phinomenalen Leib [bzw. Korper; A.S.]
sichtbar ist, so gut wie in meinem eigenen Verhalten, so wie dies mir selbst

251

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Der Sinn dieser Emotionen ist fur sie:ihn, die:der sie selbst empfindet
und ausdriickt, nicht derselbe, wie fiir mich, die:der sie an ihr:ihm wahr-
nimmt und so miterlebt (PdW 408).

Auch im Erleben der Welt gibt es ein solipsistisches Moment. Selbst
wenn die Welt grundsatzlich fiir uns alle gleich >da« ist, ist meine Relati-
on zu den Dingen zunichst eine andere als jene all der anderen.

La vision ne cesse d’étre solipsiste que de prés, quand "autre retourne
contre moi le faisceau lumineux ou je I’avais capté, précise cette attache
corporelle que je pressentais dans les mouvements agiles de ses yeux,
élargit démesurément ce point aveugle que je devinais au centre de ma
vision souveraine, et, envahissant mon champ par toutes ses frontiéres,
m’attire dans la prison que j’avais préparée pour lui et me rend, tant
qu’il est 13, incapable de solitude. (PP 109)*

Dieses » Zuriickwenden« des »Strahlenbiindels« meint die Dezentrierung,
die vorhin als das >Erscheinen< der:des Anderen in meiner Welt zwischen
und mit >meinen<« Gegenstinden beschrieben wurde. Das Verhalten und
letztlich auch das Sehen der:des Anderen zeigt, dass wir die Welt gemein-
sam sehen (in der intercorporéité in einem noch engeren Sinne gemeinsam).

Die soeben beschriebene Grenze zwischen mir und anderen ist jedoch
keine eindeutige, denn auch wenn etwa der Schmerz der:des Anderen zu-
nichst fiir sie:ihn einen anderen Sinn hat als fiir mich, wenn ihre:seine
Wahrnehmung des Schmerzes eine andere ist als meine Wahrnehmung
ihres:seines Schmerzes. Wenn ich ihr:ihm (in einem affektiven Sinne) sehr
nahe bin, dann konnen unsere Gefithle gemeinsam eine einzige Form
(statt zwei getrennten Formen) bilden. Unsere Leben horten auf, getrenn-
te zu sein, wir stimmten tatsichlich tiberein (SC 238-39). Dies deutet
Merleau-Ponty also bereits in seinem Frithwerk an. Er verschirft diesen
Gedanken jedoch in seinem Spatwerk mittels der Figuren der intercorpo-
réité und promiscuité (wie auch im letzten Unterkapitel gezeigt wurde).

Wenn Merleau-Ponty auch diese bedingte Unzuganglichkeit der:des
Anderen und mir der:dem Anderen gegeniiber beschreibt, so beschrankt

gegeben ist. Aber doch sind das Verhalten [der:]des Anderen und selbst die
Worte [der:]des Anderen endlich nicht [die:]der Andere selbst.« (PdW g407—
8; Hervorhebung und Einfiigungen A.S.)

24 »Das Sehen hort erst aus der Nihe auf, solipsistisch zu sein, erst dann,
wenn [die:]der Andere das Strahlenbiindel auf mich zuriickwendet, mit wel-
chem ich ihn eingefangen hatte, wenn [sie:]er die korperliche Bindung, die
ich in [ihren:]seinen flinken Augenbewegungen vorausahnte, deutlicher her-
vortreten ldft, wenn [sie:]er jenen blinden Punkt, den ich im Zentrum mei-
nes selbstherrlichen Sehens versplirte, tibermifiig erweitert und wenn [sie:]
er, von allen Seiten her in mein Gesichtsfeld einfallend, mich in das Gefiang-
nis lockt, das ich eigentlich fiir [sie:]ihn vorbereitet hatte, und mich solange
[sie:]er da ist, unfihig macht zur Einsamkeit.« (SuU 109; Einfiigungen A.S.)

252

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

sich die Unzuganglichkeit nicht auf die:den Andere:n. Vielmehr sei auch
ich mir selbst nicht vollstindig zuginglich; letztlich sei ich mir selbst
nicht zuginglicher, als die:der Andere es ist (PAW 389). Diese fehlen-
de Transparenz meinerseits und von Seiten der anderen macht auch die
Evidenz der:des Anderen moglich (PdW 404, SuU 110). Letztlich bleibt
auch fiir den solipsistischen Rest die Relation zu anderen entscheidend,
nicht nur, dass die Unterschiedlichkeit begrenzt ist, ohne andere gibe es
auch kein Ich (S(PhiOmb) 212-13).

3.3 Der Ausdruck

Eine erste Schicht des Ausdrucks wurde bereits im Kontext des mon-
de sensible und der wahrnehmend-ausdriickenden Relation der sensi-
bles beschrieben. Nun gilt es, den Ausdruck in seinem Zusammenspiel
mit der Welt — le monde de I'expression/le monde culturel, aber auch
dem monde sensible — weiterzuentwickeln und dadurch auch diese mon-
des und letztlich das Problem der Distanz zu verstehen. Wie die folgen-
den Seiten zeigen werden, ist der Ausdruck ein komplexes Spiel mit den
mondes, mit den Strukturen und mit dem bereits Bestehenden. Der Aus-
druck findet nicht vor dem Hintergrund dieses bereits Bestehenden statt,
sondern in Interaktion mit diesem. Der Ausdruck ist ein Spiel mit dem
Korper, oder besser gesagt, ein Spiel des Korpers, der in Situation(en)
ist, der die unmittelbare Situation ebenso wie die allgemeinere Situa-
tion des Seins als Mensch in seiner Zeit wahrnimmt und lebt und sich
im Rahmen seiner Moglichkeiten ausdriickt. Der Ausdruck ist mitunter
lirmend - bruyant, mitunter schweigend — silent, muet, er ist schopfe-
risch oder beinahe nichtssagend. Doch wie versteht nun Merleau-Ponty
den Ausdruck?

Le corps humain est symbolisme = [...] au sens fondamental de: expres-
sif d’un autre. Perception et mouvement symbolisent. Et les sens entre
eux. Pour 'unité du corps.

Expressif = par leur insertion dans un systeme d’équivalences non con-
ventionnel, dans la cohésion d’un corps. Un ceil qui inspecte un paysage
= interrogation et réponse. (Natu3z 281)*

25 »Der menschliche Leib [bzw. Korper; A.S.] ist Symbolismus = [...] im we-
sentlichen Sinn von: fiir einen anderen expressiv. Wahrnehmung und Bewe-
gung symbolisieren. Und die Sinne untereinander. Fiir die Einheit des Leibes
[bzw. Korpers; A.S.].

Expressiv = durch ihre Einfiigung in ein nicht konventionelles Aquivalenz-
system, in die Kohision eines Leibes [bzw. Korpers; A.S.]. Ein Auge, das eine
Landschaft in Augenschein nimmt = Fragen und Antworten.« (Natur3 298)

253

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Auch der komplexere Ausdruck ist wesentlich ein Phanomen des Kor-
pers in Relation mit der Welt.

On entendra ici par expression ou expressivité la propriété qu’a un
phénomeéne, par son agencement interne, d’en faire connaitre un autre
qui n’est pas ou méme n’a jamais été donné. Loutil, ’ouvrage, exprime
I’homme en ce sens. Pouvrage de ’esprit ou le tableau aussi, mais plus
complexe: ils expriment I’homme en parlant des choses ou du monde
aussi bien, de sorte qu’ici il y a non seulement homme qui s’exprime
dans produit mais par ailleurs produit qui exprime le monde, ’homme
s’attestant par ’apparition de ce rapport (MSME 48)2¢.

Wahrnehmung im zweiten Sinne ist »expression, expression du monde«
(MSME 48), also ein Ausdruck durch die Welt. Ausdruck meint dem-
nach nicht, dass ein Korper in der Welt gegeniiber der Welt aktiv wird,
vielmehr meint Ausdruck auch, dass die Welt den Korper ausdriickt. Um
sprachlichen Ausdruck, aber auch andere Ausdrucksformen in den Blick
nehmen zu konnen, bedarf es zum Ausdruck nun auch eines strukturier-
ten Gegenstiicks, das iiber das Korperschema hinausgreift (auch wenn
die Stimme selbst integraler Bestandteil des Korperschemas ist (MSME
132)).

3.3.1 Le monde culturel und die Sprachen

Der monde culturel wurde oben bereits als eine Schicht der Welt be-
schrieben, die >Kulturgegenstinde<, also durch menschliches Tun Ge-
schaffenes oder durch ein Tun Verandertes, umfasst. Der monde culturel
umfasst also etwa auch Spuren im Sand und Gegenstiande des tiglichen
Bedarfs. Diese Art von Kulturgegenstinden werden von Merleau-Ponty
jedoch nur am Rande erwihnt, im Fokus seiner Aufmerksamkeit ste-
hen das kiinstlerische Schaffen, das philosophische Denken?” und die
Sprache.

26 »Unter Ausdruck oder Expressivitat wird hier die Eigenschaft verstanden,
die ein Phinomen durch seinen inneren Aufbau hat, ein anderes Phino-
men bekannt zu machen, das nicht gegeben ist oder sogar noch nie gege-
ben wurde. Das Werkzeug, das Werk, driickt den Menschen in diesem Sinne
aus. Das geistige Werk oder das Gemailde auch, aber komplexer: Sie drii-
cken den Menschen aus, indem sie sowohl von den Dingen als auch von der
Welt sprechen, auf eine Art und Weise, dass es hier nicht nur der Mensch
ist, der sich im Produkt ausdriickt, sondern auch das Produkt, das die Welt
ausdriickt, der Mensch bezeugt sich durch das Auftreten dieser Beziehung. «
(eigene Ubersetzung)

27 Dies ist auch der systematische Grund fir die eher beildufige Behandlung
des Alltidglichen — sein Interesse an dem so verstandenen Kreativen, der

254

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

Wie begreift Merleau-Ponty nun die Sprache(n)? Merleau-Ponty un-
terscheidet (auf die eine oder andere Weise letztlich in all seinen Schrif-
ten zur Sprache) zwei Momente von Sprache: Eine bereits bestehen-
de Form, also die Sprache, wie sie gegenwirtig gesprochen wird, und
die Sprache im (kreativen, schopferischen) Entstehen. Erstere bezeichnet
Merleau-Ponty als >parole parlée< (PP 238) oder auch >langage empiri-
que« (PP 217)%, also die >gesprochene Sprache« (PdW 232, Prosa 107),
oder als >gewohnliche Sprache« (AuG(MWD) 83); letztere bezeichnet
er als >parole originaire« (PP 218) oder >parole authentique« (PP 217),
ubersetzt als das >urspringliche Sprechen< (PdW 212), auch bezeichnet
als die >parole parlante« (PP 238), also die >sprechende Sprache« (PdW
232, AuG(IS) 163, Prosa 107). Die »gesprochene Sprache« meint »une
expression seconde, une parole sur des paroles, qui fait ’ordinaire du
langage empirique« (PP 207).* Die gesprochene Sprache ist insofern
ein sekundarer Ausdruck, als bereits verfugbare Bedeutungen wieder-
holt werden. Die Bedeutung dieser »banalen Worte« ist »je schon in uns
vorgebildet in unserem Besitz« (PdW 218). Diese l6sen in uns nur sekun-
dire Gedanken aus, so dass die Reaktion darauf keine Ausdrucksleis-
tung im vollen merleau-pontyschen Sinne erfordert. Mithilfe der ge-
sprochenen Sprache werden Gedanken ausgesprochen, die bereits zuvor
erworben wurden (PdW 443). Die >gesprochene Sprache« hat eine >lexi-
kalische Bedeutung« (AuG(MWD) 86), sie ist also eine Sprache, die Be-
griffe, wie wir sie in Lexika finden konnen, in ihrer bestehenden (vori-
bergehend festgeschriebenen) Bedeutung wiederholt. Die >sprechende
Sprachec« ist ein >schopferischer Gebrauch« (AuG 118(IS), SuU 200) der
Sprache, also ein Sprechen »authentique, qui formule pour la premiére
fois« (PP 207)%°. Der Ausdruck in diesem urspriinglichen Sinne ist kon-
tingent (PdW 218).

Die Unterscheidung zweier Momente von Sprache fallt nicht mit jener
von >natiirlichen< und >konventionellen< Zeichen zusammen, vielmehr ist
Merleau-Ponty der Auffassung, dass alle Worte einst geschaffen wurden,
alle Ausdriicke aus der >sprechenden Sprache« hervorgehen, dass es eine
snatiirliche« Sprache also nicht gibt (PdW 221-23). Die beiden Sprachen
sind zwar zu unterscheiden, sie sind jedoch nicht absolut und urspriing-
lich distinkt. Die gesprochene Sprache war selbst einst sprechende Spra-
che, sie ist ihr Resultat (PAW 443; S(LIVS) 56); insofern handelt es sich

Neuentstehung und Verschiebung von Bedeutungen, der Auseinanderset-
zung mit Mehrdeutigkeiten.

28 >Langage empirique« (PP 217), wurde als >empirisches Sprechen< (PdW 211;
dhnlich AuG(IS) 118) iibersetzt, treffender erscheint eine Ubersetzung als
sempirische Sprache«.

29 »[D]er blof§ sekundire Ausdruck, das Reden blofS iiber schon Gesagtes, das
im empirischen Sprechen vorherrscht« (PdW 211).

30 »[D]as echte, einen Sachverhalt erstmalig formulierende Wort« (PdW 211).

255

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

nicht um zwei Sprachen, sondern um zwei Momente der Sprache, die
mit zwei Weisen des Sich-Ausdriickens in Zusammenhang stehen. Da der
Prozess der Sprachentstehung ein fortwihrender ist und die gesprochene
Sprache laufend durch die sprechende Sprache verdndert wird, ist es un-
moglich, ein Inventar des Wortschatzes zu einem gegebenen Zeitpunkt
zu bilden (Prosa 54). Andererseits entsteht die >sprechende Sprache« vor
dem Hintergrund der >gesprochenen Sprache« (Prosa 57).

Der sprachliche Ausdruck im Sinne der sprechenden Sprache ist kon-
tingent, er ist jedoch nicht willkiirlich. Eine jeweilige Sprache und ihre
Bedeutung sind »plusieurs maniéres pour le corps humain de célébrer le
monde et finalement de le vivre« (PP 218).3* Daher seien Sprachen auch
nie voll tibersetzbar (wie auch das Beispiel von Merleau-Pontys Philo-
sophie und das Problem, diese zu iibersetzen, zeigt). Menschen konn-
ten zwar mehrere Sprachen sprechen, >leben< konnen sie zu einem Zeit-
punkt nur in einer. Sich eine Sprache vollstindig anzueignen, bedeutet,
ihre Welt im Sinne einer bestimmten Kulturwelt, eines bestimmten Sys-
tems, zu tibernehmen (PdW 222).

Sprache versteht Merleau-Ponty nicht als >reine Sprache« (das erste
Kapitel von La prose du monde trigt die Uberschrift Le fantéme d’un
langage pur beziehungsweise >Das Hirngespinst einer reinen Sprache).
Durchaus zynisch meint Merleau-Ponty die Sprache sei

un instrument bon a toutes fins [...] c’est que la lague est le trésor de
tout ce qu’on peut avoir a dire, c’est qu’en elle est écrite déja toute notre
expérience future, comme le destin des hommes est écrit dans les astres.
Il s’agit seulement de rencontrer cette phrase déja faite dans les limbes
du langage de capter les paroles sourdes que I’étre murmure. (PM 115
Hervorhebung i.0.)3*

Sprache ist also nicht als ein >Apparat< zu verstehen, der es moglich
machte, die unendliche Vielzahl von Gedanken und Dingen in der Welt
durch eine begrenzte, endliche Anzahl an Zeichen auszudriicken. Sie ist
keine geschlossene Ganzheit, die so angelegt ist, dass sich alles >Neue«
durch sie in ihrer Bestindigkeit ausdriicken ldsst (Prosa 27-28; siehe
auch AuG(MWD) 83).

In jenen Werken, die aus Merleau-Pontys Nachlass herausgegeben
wurden, bezeichnet Merleau-Ponty diese >reine« und als unverianderbar

31 »Weisen des menschlichen Leibes [bzw. Korpers, A.S.], die Welt [(gleichwie
ein Fest); Einfigung i.0.] zu begehen und zu erleben« (PdW 222).

32 »Instrument zu jedem Zweck [...] nur deshalb, weil die Sprache eine Fund-
grube fir alles je Sagbare ist und weil unsere ganze zukiinftige Erfahrung
in ihr schon eingeschrieben ist, gleich wie das menschliche Schicksal in den
Sternen steht. Es geht nur darum, diesen im Vorhimmel der Sprache schon
vorhandenen Satz anzutreffen, die stummen Worte einzufangen, die das Sein
vor sich hinmurmelt« (Prosa 29-30; Hervorhebung i.0.).

256

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

beschriebene Sprache als >Algorithmuss, den er als »projet d’une langue
universelle« (PM 10; » Entwurf einer universellen Sprache« (Prosa 29))
charakterisiert. Der Algorithmus »attache a des signes choisis des signi-
fications définies a dessein et sans bavures. Il fixe un certain nombre de
rapports transparents; il institue, pour les représenter, des symboles qui
par eux-mémes ne disent rien, qui donc ne diront jamais plus que ce
qu’on a convenu de leur faire dire.« (PM 9)33 Der Algorithmus steht fiir
fixe Bedeutungen; von Sinnverschiebungen ist er nicht betroffen. Soll er
etwas ausdriicken, fiir das er nicht geschaffen wurde, so wird das Sys-
tem dieser universellen Sprache durch weitere Definitionen und Symbole
erginzt (Prosa 28). Die Sprache, wie wir sie erleben und vorfinden, die
>lebendige Rede, entspricht jedoch nicht diesem Bild des >Algorithmus«
(Prosa 29). Wahrend die Sprache grundsatzlich nicht nur bewahrend ist,
sondern uiber das Gegebene hinausgeht, ist es eine Eigenheit des Algo-
rithmus, dass sich Formulierungen nicht fortwahrend wandeln, sondern
dass alte Formulierungen in ihm erhalten bleiben (Prosa 119).

Mit seiner Beschreibung der beiden Sprachen verbindet sich auch eine
Beschreibung der Entwicklung der modernen Schriftstellerei. Der Algo-
rithmus, die sgewohnliche Sprache«, werde in der Literatur nicht mehr
akzeptiert. Die Sprache ist fir die Schriftsteller:innen nicht langer ein
»simple instrument ou moyen pour communiquer des intentions don-
nées par ailleurs« (S(HoAdv) 295).3+ Merleau-Ponty will damit zum
Ausdruck bringen, dass Schriftsteller:innen Sprache nicht nur als In-
strument verstehen, das dazu diene, bestimmte Bedeutungen (die in sie
eingeschrieben sind) auszudriicken, sondern dass sie Sprache selbst als
»I’acte méme de signifier« (S(HoAdv) 295; den » Akt des Bedeutens«
(AuG(MWD) 83)) gebrauchen.

Mit Merleau-Pontys >anderer« Perspektive auf Sprache geht auch ein
»anderes< Verstandnis von Bedeutung einher, wie sich am Beispiel des Al-
gorithmus bereits erkennen ldsst. Merleau-Ponty grenzt sich von Theo-
rien ab, die Sprache als fixes Instrumentarium von Bedeutungen ansehen.
Frithere Theorien von Sprache gingen, laut Merleau-Ponty, davon aus,
dass der Besitz beziehungsweise das Beherrschen von Sprache bedeu-
tet, dass »Wortbilder< vorhanden sind. Die Rolle des sprechenden Sub-
jekts ist dabei eine untergeordnete. Diese frithen Theorien von Sprache
beschreibt Merleau-Ponty anhand der sich wandelnden Beschreibungen

33 »[V]erkniipft ausgewihlte Zeichen zweckmifSig und nahtlos mit festgeleg-
ten Bedeutungen. Er legt eine gewisse Anzahl durchsichtiger Beziige fest; und
um diese darzustellen, setzt er Symbole ein, die fiir sich selbst nichts besa-
gen und dementsprechend nie mehr besagen als das, was sie beschlossener-
mafSen sagen sollen.« (Prosa 2.8)

34 »[E]infaches Instrument oder Mittel zur Mitteilung von Absichten [...] die
vorher bereits vorlagen. Sie bildet jetzt mit [der:]dem Schriftsteller[:in] eine
Einheit, die Sprache ist er selbst« (AuG(MWD) 83; Ergdnzungen A.S.).

257

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

dessen, was die Krankheit der Aphasie ausmacht. Ging man zunichst da-
von aus, dass aphasischen Menschen der Vorrat an Wortern und die Wort-
bilder fehlten, so ging man spiter davon aus, dass es ihnen nicht moglich
war, sich dieses Vorrates (von dem man jedoch dachte, dass sie ihn besit-
zen) zu bedienen (PdW 208). Aphasischen Menschen sei es nicht moglich,
etwas, das den Sinnen durch den monde sensible gegeben ist, einer Kate-
gorie zuzuordnen, weil er in der konkreten Einstellung verbleibt, ihm die
kategoriale Einstellung nicht (mehr) zuginglich ist. Sprache erscheint nun
als vom Denken bedingt (PdW 209). Empiristisch-mechanistische und in-
tellektualistische Psychologie wiren gleichermaflen auf Automatismen in
der Sprache angewiesen. Wahrend es fir die empiristisch-mechanistische
Psychologie kein sprechendes Subjekt gebe, gebe es fir die intellektualis-
tische Psychologie zwar ein denkendes Subjekt, jedoch kein sprechendes.
Empirismus und Intellektualismus konnten nicht zu dieser Einsicht gelan-
gen, weil fiir sie Worter schlicht einen Sinn haben (PdW 210).

Dass Merleau-Ponty von einer fortwiahrenden Veranderung der Spra-
che durch den Ausdruck ausgeht, verdeutlich auch, dass die Bedeutung der
Worte und Laute seiner Meinung nach nicht naturgegeben ist oder in den
Dingen selbst liegt (Prosa 29). Sprache besteht nicht aus >reinen Zeichens,
die fiir ebenso sreine< Bedeutungen stehen (Prosa 30). Die >parole originai-
re<muss den Sinn der Worte selbst hervorbringen. Der Sinn bildet sich »par
une signification gestuelle, qui, elle, est immanente a la parole« (PP 209;
»aus ihrer gestischen Bedeutung, die ihrerseits der Sprache selbst imma-
nent ist« (PAW 212~ 13)). Das einmal geschaffene Wort ist Trager von Sinn
(PAW 211), und so ist der Sinn letztlich den Worten selbst immanent (PdW
228). In seinem Frithwerkt verortet Merleau-Ponty die Bedeutung also in
den Worten selbst. Dies dandert sich nach Phénoménologie de la percep-
tion (in den spaten 1940er-Jahren, verstarkt in den 1950er-Jahren) vor al-
lem durch seine Rezeption des Strukturalismus von Ferdinand de Saussure.

Trotzt dieser entscheidenden Wende verdndert sich Merleau-Pontys
Philosophie der Sprache in einigen ihrer Grundziige nicht (so etwa behalt
er die Unterscheidung der beiden Sprachen bei). In einem Text (Le méta-
physique dans 'bomme) der 1947, also zwei Jahre nach dem Erscheinen
von Phénoménologie de la perception, publiziert wurde, bezieht sich
Merleau-Ponty bereits auf Saussure (AuG(MM) 52). Er meint nun:

Il faut que la langue soit autour de chaque sujet parlant, comme un
instrument qui a son inertie propre, ses exigences, ses contraintes, sa
logique interne, - et néanmoins qu’elle reste toujours ouverte a leurs ini-
tiatives [...], toujours capable des glissements de sens, des équivoques,
des substitutions fonctionnelles qui donnent a cette logique comme une
allure titubante. (SNS(MétaHo) 174—75; Hervorhebung i.0.)3s

35 »Die Sprache mufs, um jedes sprechende Subjekt herum, gleichsam ein In-
strument sein, das seine eigene Trigheit, seine Anforderungen, seine Zwinge

258

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

Selbst die vorubergehende Bedeutung eines bestimmten Wortes impli-
ziert bereits einen >Hof« weiterer Bedeutungen. Diese latent mitgegebe-
nen weiteren Bedeutungen zeigen sich etwa dann, wenn Worter auf un-
gewohnte Weise gebraucht werden (SuU 131).

Merleau-Ponty versteht (zumindest ab den frithen 19 50ern) die Spra-
che mit Saussure als ein relationales System.3¢ System meint, dass die
Zeichen in einer lateralen Beziehung zueinander stehen (S(LIVS) 51, 53),
dass ihr Sinn kein festgelegter oder im Zeichen selbst ansissiger ist, son-
dern dass Sinn diakritisch ist (S(LIVS) 50; MSME 178), sich also durch
die Relation der Zeichen ergibt und zwischen diesen beziechungsweise an
ihrer Schnittstelle liegt. Merleau-Ponty greift in diesem Zusammenhang
auf den Begriff des écart (Abstands) zuriick: »les signes un a un ne signi-
fient rien, que chacun d’eux exprime moins un sens qu’il ne marque un
écart de sens entre lui-méme et les autres« (S(LIVS) 49).37 Die Ausdrucks-
kraft von Zeichen

tient a ce qu’il fait partie d’un systéme et coexiste avec d’autres signes
et non pas a ce qu’il aurait été institué de Dieu ou de la Nature pour
désigner une signification. Et de plus, méme ce sens langagier ou cette
valeur d’usage, cette loi efficace du systéme qui fondent la signification,
ne sont pas d’abord saisis par des sujets pensants, ils sont pratiqués par
des sujets parlants (PM 52).38

und seine innere Logik besitzt und das gleichwohl immer fiir ihre Initiati-
ven [...] offen bleibt, stets fihig zu Sinnverschiebungen, Doppeldeutigkei-
ten, funktionale Ersetzungen, die dieser Logik gleichsam einen taumelnden
Gang verleihen.« (AuG(MM) 53; Hervorhebung i.0.)

36 Merleau-Ponty beschreibt jedoch bereits in Phénoménologie de la percep-
tion eine gewisse Relationalitat der Worter. Das zeigt sich am deutlichsten an
folgender Stelle: »In Gestalt der verfiigbaren Bedeutungen, d.h. auf Grund
vorangegangener Ausdrucksakte, besitzen die sprechenden Subjekte eine ge-
meinsame Welt, zu der das aktuelle — Sprechen, das neue Wort, sich verhalt
wie die Gebarde [bzw. Geste; A.S.] zur Sinnwelt. Der Sinn des Wortes ist
selbst in gar nichts anderem gelegen als der Art und Weise, in der es zu die-
ser Sprachachwelt sich ins Verhaltnis setzt und auf der Klaviatur bereits er-
worbener Bedeutungen spielt.« (PdW 221; dhnlich auch PAW 229-30).

37 »[Dlie einzelnen Zeichen fiir sich genommen nichts bedeuten, daf§ jedes von
ihnen weniger einen Sinn ausdriickt, als daf$ es einen Sinnabstand zwischen
sich selbst und den anderen Zeichen angibt« (AuG(IS) r11).

38 »[H]angt davon ab, dafS es Teil eines Systems ist und mit anderen Zeichen
koexistiert, und nicht davon, daf§ es von Gott oder der Natur zur Bezeich-
nung einer Bedeutung eingesetzt worden ist. Und mehr noch: selbst dieser
sprachliche Sinn oder dieser Gebrauchswert, dieses wirksame Gesetz des
Systems, worin die Bedeutung griindet, werden nicht zuerst vom denken-
den Subjekt begriffen, sondern vom sprechenden Subjekt getitigt« (Prosa
58).

259

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Die einzelnen Zeichen und Worte werden nicht linger als die Trager von
Bedeutung beschrieben, die fiir sich genommen und separiert von den
anderen Bedeutung haben (Prosa 63-64). Zeichen sind

réalisations diverses d’une seule puissance de variation, qui ont moins
existence séparée qu’existence oppositive et diacritique — et qui corres-
pondent moins a significations qu’a différences de significations — et qui
par suite sont moins coordonnées a significations qu’ils ne ’articulent a
partir d’une totalité, de sorte que la signification est toute immanente a
la chaine verbale (comme sa structure) et toute transcendante (comme
au-dela des signes un a un). (MSME 117-18; Hervorhebung i.0.)3

Nur in ihrer Verbindung zu anderen Zeichen und Wortern werden sie
zu >Bedeutungstragern«< (Prosa 63—64). Nicht nur ist die Sprache ein dia-
kritisches System in dem Sinne, dass sich der Sinn durch die Relation ei-
nes Zeichens zu allen anderen ergibt, vielmehr haben auch die Leerstel-
len einen Sinn. Sprache driickt sich durch die Worte aus und durch das,
was zwischen ihnen liegt, durch das durch die Sprache Gesagte und das
Nicht-Gesagte (Prosa 65).

Sprache als System, Zeichen und Bedeutung relational zu verstehen,
stellt diese in Kontinuitat zum monde sensible. Merleau-Ponty versteht
in den 1950ern auch Dinge als bestimmte Modi des Abstands (wie oben
anhand seines Beispiels des Kreises gezeigt wurde). Der Beschreibung
von Sprache als System ist jedoch die Unterscheidung der beiden Mo-
mente von Sprache inhirent. Das voriibergehend bestehende (aber nie
wirklich stabile) System von Sprache ist die >gesprochene Spraches, sie
wird jedoch fortwihrend durch die >sprechende Sprache« verandert.

Sprache — so verstanden — ist, wie oben bereits angedeutet, fragil und
vulnerabel. Als laterales System ist sie notwendigerweise fragil; sie ist
fragil gegeniiber jeder Verdnderung — im Gesamten und von einzelnen
Elementen. Sinnverschiebung kann so als ein Moment verstanden wer-
den, das dieser Fragilitit geschuldet ist. In dieser Fragilitit ist die Spra-
che, die >gesprochene Sprache<, der >sprechenden Sprache« gegeniiber
verletzbar. Denn auch wenn interne Verschiebungen, etwa durch das
Nicht-Mehr-Gesprochen-Werden, das Vergessen von Begriffen (Institu-
tionalisiert durch das Streichen von Begriffen aus Worterbtichern) mog-
lich sind (= Fragilitat der Sprache), gehen Veranderungen primir auf die

39 »[Vl]erschiedene Verwirklichungen einer einzigen Variationskraft, die we-
niger getrennte Existenz als eine oppositive und diakritische Existenz ha-
ben - und die weniger Bedeutungen als Bedeutungsunterschieden entspre-
chen — und die folglich weniger auf Bedeutungen abgestimmt sind, als dass
sie diese aus einer Totalitdt heraus artikulieren, so dass die Bedeutung ganz
der Wortkette/Kette des Verbalen (als ihre Struktur) immanent ist und ganz
transzendent (als jenseits der Zeichen eines nach dem anderen).« (eigene
Ubersetzung; Hervorhebung i.0.)

260

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

ssprechende Sprache« zuriick, die Begriffe in anderer Bedeutung verwen-
det und neue Begriffe hinzufiigt. Trotz des kreativen Charakters dieser
Schopfungen verbirgt sich darin doch ein durchaus (und vor allem im
Feld der Kunst, teils auch explizit) gewaltsamer Angriff auf das beste-
hende System (im Sinne von einem System mit einer gewissen Bestandig-
keit, die aufgrund der Fragilitdt nicht als dauerhafte innere Bestandigkeit
verstanden werden kann).

3.3.2 Das Sprechen oder der >Larmc«

Versteht man Sprache also mit Merleau-Ponty als ein System oder als
eine Struktur, so darf dies — das klang im letzten Absatz bereits an — nicht
als eine menschenunabhingige Struktur >dort« in der Ferne des Lebens
verstanden werden. Auch wenn >die< Sprache als >gesprochene Sprache«
eine gewisse Unabhangigkeit erlangt, ist sie briichig, ist sie fragil gegen-
iiber dem Vergessen-Werden. Sprachen, die nicht mehr gebraucht wer-
den, wirken eine Zeitlang in ihrer Differenz zu den fortbestehenden wei-
ter, Begriffe, die nicht mehr verwendet werden, bestimmen eine Zeitlang
noch (quasi als Platzhalter) die Bedeutung verwendeter Begriffe mit, bis
ihre Position im System langsam verflieSt und sich die Bedeutungen ver-
schieben und das Element verschwindet (wie es etwa beim englischen
Wort >thou« fur >you<im Singular der Fall ist). Sprache ist also nicht (nur)
ein System, sie ist (auch) eine Weise des Sprechens, des sich Ausdriickens
(und zwar auf verschiedene Weise — repetitiv oder schopferisch). Verstiin-
de man Sprache im Sinne des >Algorithmus¢, so wiren die Moglichkeiten
des Ausdrucks sehr limitiert:

La seule vertu, - mais décisive, - de I’expression est alors de remplacer
les allusions confuses que chacune de nos pensées fait a toutes les autres
par des actes de signification dont nous soyons vraiment responsables,
parce que I’exacte protée nous en est connue, de récupérer pour nous la
vie de notre pensée (PM 10)4.

Zeichen wiren selbst nicht bedeutsam, und Denken konnte lediglich das
finden, was es in die Zeichen >hineingelegt< hat (Prosa 29).

Fiir Merleau-Ponty ist das Phinomen des Ausdrucks — entgegen der
Fiktion des Algorithmus — ein Phinomen der Relation der sensibles und
daher auch ein genuin korperliches Phanomen. Der Korper ist »le lieu

40 »Die einzige, aber entscheidende Kraft des Ausdrucks bestiinde dann da-
rin, die undeutlichen Anspielungen, mit denen jeder unserer Gedanken sich
auf alle anderen bezieht, durch bedeutungsverleihende Akte zu ersetzen, fiir
die wir wirklich verantwortlich sind, weil uns ihre genaue Tragweite be-
kannt ist, sie bestiinde darin, das Leben unseres Denkens fiir uns einzuho-
len« (Prosa 2.8).

261

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

ou plutét actualité méme du phénomene d’expression (Ausdruck)«
(PP 271; Hervorhebung A.S.; »der Or¢ des Phinomens des Ausdrucks,
oder vielmehr dessen Aktualitit selbst« (PdW 274-75; Hervorhebung
A.S.)), »le mouvement méme de I’expression« (PP 171; »die Bewegung
des Ausdriickens [bzw. des Ausdrucks; A.S.] selbst« (PdW 176)) bezie-
hungsweise das »pouvoir d’expression naturelle« (PP 211; » Vermogen
natiirlichen Ausdrucks« (PdW 215)), denn er »convertit en vocifération
une certaine essence motrice, déploie en panorama du passé Iattitude
ancienne qu’il reprend, projette en mouvement effectif une intention de
mouvement« (PP 211).4* Wie sich in den nichsten Absitzen noch zei-
gen wird, ist das Ausdrucksphanomen jedoch wesentlich breiter als das
Phianomen des Sprechens (also des sprachlichen Ausdriickens). Der Kor-
per ist nicht nur ein Ausdrucksraum unter anderen, er ist ein besonde-
rer Ausdrucksraum, denn er kooperiert mit mir. Kaum versuche ich et-
was zu tun, ist er schon dabei, es zu tun (sich zu bewegen, zu greifen
etc.) (PAW 176). So gehen alle anderen Ausdrucksraume aus dem Kor-
per hervor (PdW 176).

Merleau-Ponty versteht Ausdruck, dies wurde iiber den Ausdruck all-
gemein bereits gesagt (sieche Kapitel 2.3.2), nicht im wortlichen Sinne als
Aus-Druck, also als eine Form der Ubertragung eines >Inneren« nach »au-
Ben«. Ebenso wenig meint Sich-Ausdriicken, dass dieses >Innere< durch
konventionelle Zeichen ersetzt wird (Prosa 27). Sprechen ist ebenso we-
nig als Verschliisseln (einer innen bereits bestehenden Botschaft) zu be-
greifen, wie Verstehen nicht als Entschliisseln zu fassen ist (S(LIVS) 53).
Ein:e Autor:in verfligt nicht tiber einen fertigen ungeschriebenen Text,
den sie:er in Schrift tibertragen konnte, sie:er verfugt iiber keine Sprache
vor der in ihrer:seiner Arbeit angewandten Sprache (AuG(IS) 116). Weil
Sprache kein (De-)chiffrieren ist, sei es sinnlos, von einem »vollstindi-
gen Ausdruck« zu sprechen — »tout langage est indirect ou allusif, est, si
P’on veut, silence« (S(LIVS) 54; »jede Rede ist indirekt oder anspielend,
und wenn man so will, Schweigen<« (AuG(IS) 117)). Da Bedeutungen in
dem variablen System der Sprache vortubergehend (und nicht dauerhaft)
festgesetzt sind, ist der Sinn nicht direkt, sondern indirekt und lateral
(siehe S(LIVS), Waldenfels 1976a: 21—22; siche nachstes Unterkapitel).

Fur Merleau-Ponty sind das Denken und das Sprechen weder zwei
verschiedene Akte noch zwei aufeinanderfolgende Stadien eines Prozes-
ses. Das Sprechen und das Denken stehen also in einer nicht-externen Be-
ziehung zueinander. »[L]a parole n’est pas le >signe« de la pensée, si 'on
entend par 1a un phénomeéne qui en annonce un autre comme la fumée

41 »[V]erwandelt eine bestimmte motorische Wesenheit in Verlautbarung, ent-
faltet den Artikulationsstil eines Wortes in Klangphianomene, entfaltet eine
einstige Haltung, die er erneuert, zum Panorama einer Vergangenheit, pro-
jiziert eine Bewegungsintention in wirkliche Bewegung« (PdW 215).

262

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

annonce le feu« (PP 211).4* Dem Sprechen geht kein vollstindiges Den-
ken voraus (S(Préf) 25), vielmehr ist das Sprechen das Denken (sa parole
est sa pensée (PP 219, PAW 213)). Das Denken geht aus dem Sprechen
hervor und kehrt dorthin zuriick, ebenso wie das Sprechen aus dem Den-
ken hervorgeht und dorthin zuriickkehrt (S(Préf) 25). So ist das Denken
auch nicht nur »bruit ou son«, also Larm oder Ton, sondern »dépose
une charge de sens« (S(Préf) 25), sinnbehaftet. Insofern meint Merleau-
Ponty, dass ich nicht von oder iiber meine Gedanken spreche (parler de
mes pensées), sondern meine Gedanken spreche (je les parle) (S(Préf)
27). All dies gilt insbesondere fiir ein Sprechen im Sinn der >sprechen-
den Sprache«, die Gedanken sowohl fur uns selbst als auch fur andere
erst existieren lasst (PAW 443). Sprechen und Denken sind — im Akt
des Sprechens und Denkens — also nicht ganzlich trennbar, denn ihre
Trennung wire bereits ein reflexiver Akt, nicht jener des unmittelbaren
Erlebens, des unmittelbaren Sprechens und Denkens (VI 172). Dass das
Sprechen mit dem Denken zusammenfillt und das Denken kein Akt ist,
der dem Sprechen vorausgeht, meint auch, dass das Sprechen prireflexiv
ist, aber Inhalt einer spateren Reflexion sein kann. Wahrend man spricht,
ist man sich des Inhalts dieses Sprechens nicht bewusst, sondern erst
im Nachhinein, wenn es ausgesprochen wurde, wenn man sich dessen
zurtckerinnert (Prosa 67). Dies gilt nicht nur fiir das Sprechen, sondern
auch fiir die anderen Formen des Ausdrucks (siehe bspw. AuG(IS) 149).

Sprechen im Sinne der >sprechenden Sprachec« ist ein Akt des Bedeu-
tens. Es wird also nicht ein Zeichen mit einer schon feststehenden Be-
deutung ausgewihlt, um etwas Bestimmtes zu sagen (so wie man ein be-
stimmtes Werkzeug einsetzt, um ein bestimmtes handwerkliches Problem
zu l6sen). Die prireflexive Suche nach Worten beschreibt Merleau-Ponty
als ein Herumtasten: »Elle titonne autour d’une intention de signifier
qui ne se guide pas sur un texte, qui justement est en train de I’écrire.«
(S(LIVS) 58)+ Das Sprechen im Sinne der >gesprochenen Sprache« hinge-
gen wiederholt bestehende Bedeutung und ist, im dufSersten Falle, nicht
einmal Denken. Wihrend das Denken nicht ohne Sprachliches sein kann,
kann es grundsitzlich Sprechen ohne wirklichen Ausdruck geben, so
etwa, wenn jemand einen Text zwar mit der richtigen Betonung vorliest,
ihn jedoch nicht versteht (PdW 216).

Der Ausdruck ist also keine Ubertragung von einem >Inneren< in
das >AufSeres, er ist auch nicht als rein einseitiges Unterfangen (eines

42 »[DlJie Sprache ist nicht >Zeichen«< des Denkens, wenn unter >Zeichen« ein
Phianomen verstanden wird, das ein anderes anzeigt, wie Rauch, Feuer.«
(PAW 215)

43 »Es tastet sozusagen um eine Bedeutungsintention herum, die sich nicht von
einem Text leiten 138t, sondern eben gerade erst im Begriff ist, ihn zu schrei-
ben.« (AuG(IS) 121; siehe auch Prosa 67)

263

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Menschen in der Welt oder auf die Welt zu) zu begreifen. Vielmehr ist der
Ausdruck eine genuine Interaktion von Mensch(en) und Welt(en). Die
Welt ist als Sprache selbst Teil des Ausdrucks oder gar das Sich-Ausdrii-
ckende. Die Sprache dufSert sich (le langage proféré), »1l parle en nous
plutdt que nous ne parlons. Il nous happe comme le monde sensible. «
(Natujz 274)+ Der Mensch als korperliches Wesen setzt sich mit den Ge-
gebenheiten (den Gegebenheiten seines korperlichen Seins in der Welt,
den bestehenden Ausdrucksmoglichkeiten) auseinander und driickt sich
so aus. Dabei passt sich der Mensch nicht lediglich der Kulturwelt an,
sondern instituiert Kultur im Sinne einer Verschiebung des fragilen Be-
deutungssystems Sprache (Insti 124).

3.3.3 Das vielfiltige Schweigen

Die Sprache und das Sprechen sind dem nicht-sprachlichen Ausdruck dhn-
lich. Die >gesprochene Sprache« kann als Form der kollektiven Gewohn-
heit verstanden werden, als etwas, das >man< macht, als eine Form wie
sman« etwas ausdrickt. Wie viele Praktiken allgemein, dies zeigte das Bei-
spiel des Phantomarms (siehe Kapitel 2.3.2.4), bleibt auch die sprechende
Praktik in vielen Alltagspraktiken unerschiittert. Das Phinomen des Aus-
drucks umfasst fiir Merleau-Ponty also weitaus mehr als den sprachlichen
Ausdruck. Merleau-Ponty privilegiert keine der Formen des Ausdrucks,
sondern meint etwa: »La parole est aussi muette que la musique, la mu-
sique aussi parlante que la parole.« (PP 448)+ Die feinen Unterschiede der
verschiedenen Ausdrucksformen fasst Merleau-Ponty mittels eines kom-
plexen Vokabular des >Schweigens<«. Am deutlichsten entwickelt er diese
Uberlegungen, die im Folgenden weiter aufgeschliisselt werden, in seinem
Aufsatz Le langage indirect et les voix du silence (S(LIVS))+e.

(1) Die langage indirect, die selbst eine Form des Schweigens ist

Merleau-Ponty beschreibt, dass der vollstindige Ausdruck eine Illu-
sion sei. Vielmehr sei Sprache indirekt, anspielend und in diesem Sin-
ne Schweigen, silence (S(LIVS) 54). Merleau-Ponty meint damit, dass

44 »Er spricht eher in uns als daf§ wir sprechen. Er erhascht uns wie die sinnli-
che Welt [bzw. sensible Welt; A.S.].« (Natur3 290)

45 »[DlJie Sprache ist so stumm wie die Musik, die Musik so sprechend wie das
Wort« (PAW 445).

46 Dieser Text stand, in einer dhnlichen Fassung, auch im Zentrum von Merleau-
Pontys Manuskript zu La prose du monde (PM); Kapitel Le langage indirect
(66-160). Der Titel weist eine erstaunliche, aber angesichts von Merleau-
Pontys ausgeprigten Interesse an André Malraux Werk, nicht tiberraschende,
Nihe zu Malraux Les voix du silence, erschienen 1951, auf (Malraux 1951).

264

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

Sprache nicht der direkte Ausdruck eines Sinnes durch ein bestimm-
tes (mit einem bestimmten Sinn behafteten) Zeichens ist, sondern dass
der Sinn zwischen den Zeichen liegt. Dies zeigt er (mit Saussure) daran,
dass »the man I love« und »I’homme que j’aime« nicht nur Ausdriicke
in verschiedenen Sprachen sind, sondern im Franzosischen das »que«
vorkommt, das im Englischen nicht »da«<ist (nicht durch ein Wort ausge-
driickt wird), ohne zu fehlen. Der englische Ausdruck ist dadurch nicht
weniger komplett (S(LIVS) 54-55). Auch das Nicht-Da-Sein (I’absence)
eines Zeichens konne ein Zeichen sein (S(LIVS) 55).

(2) Die Stimmen des Schweigens: sprechendes Schweigen und schwei-
gendes Sprechen

(a) In Phénomeénologie de la perception beschreibt Merleau-Ponty das
Sprechen (im Sinne der >sprechenden Sprache«) als ein Sprechen, das
»transforment en parole un certain silence« (PP 214; »einem gewissen
Schweigen Worte verleiben« (PAW 218; Hervorhebung A.S.)). Es gibt fiir
ihn also »sous le bruit des paroles, le silence primordial« (PP 214; »dies-
seits des Larms der Worte das urspringliche Schweigen« (PdW 218)),
das durch die Sprache (beziehungsweise die sprachliche Geste) gebro-
chen wird (PdW 218). Auch in La prose du monde beschreibt Merleau-
Ponty das Sprechen als vor dem Hintergrund eines Schweigens entste-
hend. Das Schweigen sei jedoch nicht nur eine Phase, die vom Sprechen
abgelost wiirde; vielmehr bleibe das Schweigen als Teil des Ausdrucks
bestehen. Merleau-Ponty meint: »[I]l nous faut étre sensible a ces fils de
silence dont le tissu de la parole est entreméle« (PM 64).47

(b) Aus Sicht des »empirischen Gebrauchs« (AuG(IS) 119) der Spra-
che, also der >gesprochenen Spraches, sei das Ausdriicken im Sinne der
ssprechenden Sprache« eine Form des silence parlante (S(LIVS) 58, s>spre-
chenden Schweigens< (AuG(IS) 1215 Hervorhebung A.S.)), wie Merleau-
Ponty (mit Bezug auf Mallarmé) meint. Wihrend das Sprechen im Sin-
ne der >gesprochenen Sprache« einen (vorldufig) festen Sinn hat, keine
Liicken offenldsst, bedeutet das >wahre Sprecheng, es >befreit« also den
in den Dingen gefangenen Sinn, es dringt nicht bis zu den bestehenden
Zeichen samt ihrer Bedeutungen vor. Da es (aus Sicht des empirischen
Sprachgebrauchs) nicht auf die tiblichen Bedeutungen zurickgreift, ist
das >sprechende Sprechen«< Schweigen. Dieses Schweigen, bleibt am Ho-
rizont mit prasent, durchzieht die Sprache (AuG(IS) r19—21, S(LIVS)
56—58).

(c) Auch wenn die Malerei nicht in einem direkten Sinne Sprache ist,
so spricht sie: Thr Sprechen beziehungsweise ihre Sprache ist eine lan-
gage tacite (S(LIVS) 59, »stillschweigendes Sprechen«, beziehungsweise

47 »[W]ir miissen ein Gespiir entwickeln fiir diese Fiden des Schweigens, mit
denen das Gewebe der lebendigen Rede durchwirkt ist« (Prosa 67).

265

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

eine stillschweigende Sprache (AuG(IS) 122)). Allgemeiner bezeichnet
Merleau-Ponty die Malerei und andere nicht-sprachliche Gesten als >stum-
me Ausdrucksformen< (AuG(IS) 172). Die Sprache und die stummen Aus-
drucksformen haben dieselbe Ausdruckskraft.

C’est donc, des deux c6tés, la méme transmutation, la méme migration
d’un sens épars dans Pexpérience, qui quitte la chair ou il n’arrivait pas
a se rassembler, mobilise & son profit des instruments déja investis, et
les emploie de telle fagon qu’enfin ils deviennent pour lui le corps méme
dont il avait besoin pendant qu’il passe a la dignité de signification ex-
primée. (PM 67)4

Auch in der Malerei gibt es eine Form des >schopferischen Ausdrucks«
(den wir von der >sprechenden Sprache« kennen), denn die:der Maler:in
enthebt die Leinwand und die Farben ihrer Gebundenheit, ganz ahnlich
wie dies im Sprechen passieren kann (Prosa 69). Lairm und Schweigen,
Sprache und Malerei haben also gemeinsam, dass sie beide als »catégo-
rie de Pexpression créatrice« (S(LIVS) 59; »Kategorie des schopferischen
Ausdrucks« (AuG(IS) 122)) zu verstehen sind. Auf einer niederschwelli-
gen Ebene beschreibt Merleau-Ponty auch die Sinnesorgane, die Wahr-
nehmung und den >Ausdruck< der Welt, der wahrgenommen wird, als
eine Relation der Sprache. Die mobilen Sinnesorgane seien bereits eine
Form der Sprache, weil ihre Bewegung (die Bewegung der Augen, der
Hinde) bereits eine Form des Fragens sei, die Wahrnehmung eine Ant-
wort. Letztlich handle es sich um eine Beziehung von Sprechen und Ver-
stehen (parler et comprendre) (Natuz 273).

Wie also ist die Malerei, die stillschweigend spricht, als Ausdrucks-
form zu begreifen? Was Maler:innen ausdriicken, ist ihre Beziehung zur
Welt (leur rapport au monde) (S(LIVS) 70).

Toujours donc le tableau dit quelque chose, c’est un nouveau systéme
d’équivalences qui exige précisément ce bouleversement-ci, et c’est au
nom d’un rapport plus vrai entre les choses que leurs liens ordinaires
sont dénoués. (S(LIVS) 70—71)4+

Merleau-Ponty bringt dadurch zum Ausdruck, dass das Malen (und
weiteres kiinstlerisches Schaffen) kein weltloses, rein auf Fantasie

48 »Auf beiden Seiten also vollzieht sich dieselbe Verwandlung, dieselbe Wande-
rung eines in der Erfahrung verstreuten Sinnes, der seinen eigenen Leib [bzw.
Korper, A.S.], wo er sich nicht zu sammeln vermochte, verlif3t, gangige Werkzeu-
ge zu seinen Gunsten einsetzt und sie auf solche Weise verwendet, dafS sie fir ihn
schlieflich zu jenem neuen Leib [bzw. Korper, A.S.] werden, dessen er bedurfte,
um zur Wiirde einer ausdriicklichen Bedeutung zu gelangen.« (Prosa 70)

49 »Immer also sagt das Gemilde etwas aus, ist es ein neues Aquivalenzsys-
tem, das gerade diese Umwilzung erfordert, und im Namen eines wabren
Verhiltnisses zwischen den Dingen werden ihre gewohnlichen Beziehungen

aufgelost.« (AuG(IS) 135)

266

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

beruhendes, Unterfangen ist. Vielmehr ist es — in einem engeren oder
weiteren Sinne — eine Auseinandersetzung mit der Welt und der Bezie-
hung zu ihr. Diese stumme Beziehung (zunichst im stummen Ausdruck
der Welt mir gegeniiber, also in der Wahrnehmung) ist »comme si ent-
re notre corps et lui il y avait un pacte antérieur a nous« (MSME 58;
»s0 als ob es zwischen unserem Korper und ihm einen vorangegange-
nen Pakt gibe« (eigene Ubersetzung)), der jeder Institution vorausgeht.
So beschreibt er auch Inspiration aus dieser Relation zu der und mit der
Welt: »Ce qu’on appelle inspiration devrait étre pris a la lettre: il y a vrai-
ment inspiration et expiration de I’Etre, respiration dans I’Etre, action
et passion si peu discernables qu’on ne sait plus qui voit et qui est vu,
qui peint et qui est peint.« (OE 31-32)5° Inspiration versteht Merleau-
Ponty als wahre wechselseitige Inspiration und Exspiration zweier Sein.
Wie das Sprechen ist also auch das malende Praktizieren nicht als eine
Summe bewusst gesetzter Akte zu verstehen. Die:der Maler:in erfasst im
Arbeiten die sensibles in ihrer Verbundenheit, nicht als Gegensatz zuei-
nander. Sie:er ist »trop occupé d’exprimer son commerce avec le monde
pour s’enorgueillir d’un style qui nait comme a son insu« (S(LIVS) 67).5*

Die wesentlichen Unterschiede zwischen den stummen Ausdrucksfor-
men und der Sprache sind:

(1) Sprache schafft ein neues System von Bedeutungen, das in Aquiva-
lenz zu den Dingen steht. Die stummen Ausdrucksformen hinge-
gen begniigen sich damit, dass sie »dessiner a la surface du mon-
de des directions, des vecteurs« (S(LIVS) 1o1; »auf der Oberfliche
der Welt Richtungen [...] einzuzeichnen« (AuG(IS) 171-72, PM
147) und einen stillschweigenden Sinn kohirent anpassen.

(2) Sprache kann einen anderen Bezug zur Vergangenheit herstel-
len, als dies fiir die stummen Ausdrucksformen moglich ist (Prosa
116). Die Malerei erklart den vergangenen Versuch als gescheitert
(Prosa 117), im Sprechen will man das in der Vergangenheit Ge-
sagte nicht schlicht ersetzen, aber auch nicht innerhalb der Gren-
zen der >gesprochenen Sprache« bleiben, sondern sie zugleich sver-
wirklichen< und >zerstoren< (Prosa 118). Die Sprache geht nicht
vollstindig tiber das Gegebene hinaus, sondern sie ist »non content
d’aller au-dela, prétend récapituler, récupérer, contenir en substance

5o »Das, was man Inspiration nennt, sollte wortlich genommen werden: Es gibt
tatsichlich eine Inspiration und Exspiration des Seins, ein Atmen im Sein,
eine Aktion und Passion, die so wenig voneinander zu unterscheiden sind,
dafs man nicht mehr weifs, wer sieht und wer gesehen wird, wer malt und
wer gemalt wird.« (AuG(AuG) 286)

51 »[V]iel zu sehr beschiftigt, sein Verhiltnis mit der Welt auszudriicken, als
sich etwas auf einen Stil einzubilden, der gleichsam ohne sein Wissen ent-
steht« (AuG(LIVS) 131).

267

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

le passé« (PM 141).5*> Und dies geht zuriick bis an den Beginn der
Sprache und der Malerei. »La premiére peinture inaugure un
monde, la premiére parole ouvre un univers. Enfin le langage dit et
les voix de la peinture sont les >voix du silence<«.« (PM 145)

Die Welt gibt in dieser doppelseitigen wahrnehmend-ausdriickenden Re-
lation ein Sinnsystem, eine Relation von Dingen. Die Auseinanderset-
zung mit der Welt durch die Kunst versteht Merleau-Ponty also nicht
als einen Ubertritt in ein ginzlich anderes Aquivalenzsystem, sondern
als Dezentrierung und Re-Gruppierung der Objekte der Welt (ohne da-
durch die Logik der Welt aufzugeben) (S(LIVS) 71). Vor allem aber be-
schreibt Merleau-Ponty die Malerei als eine Recherchearbeit. So etwa
beschreibt er Cézannes langwierige Suche nach der Tiefe (OE 64), einer
Tiefe, die sich letztlich nicht in den Dingen, sondern zwischen diesen,
allerdings nicht in ihrem Abstand, sondern in ihrer Verbindung, zeige
(OE 64). Ebenso beschreibt er die Suche der (damals) neueren Malerei
nach der Bewegung.

La peinture ne cherche pas le dehors du mouvement, mais ses chiffres
secrets. Il en est de plus subtils que ceux dont Rodin parle: toute chair,
et méme celle du monde, rayonne hors d’elle-méme. Mais que, selon les
époques et selon les écoles, on s’attache davantage au mouvement ma-
nifeste ou au monumental, la peinture n’est jamais tout a fait hors du
temps, parce qu’elle est toujours dans le charnel. (OE 81)54, 55

Dieses Verstindnis von Bewegung und ihrer Wahrnehmung steht in Ein-
klang mit Merleau-Pontys Verstindnis des Sehens ganz allgemein. Se-
hen ist kein »mode de la pensée« (OE 81; kein »Modus des Bewusst-
seins« (AuG(AuG) 311) oder »présence a soi« (OE 81; Selbstgegenwart

52 »[I]st darauf aus, die Vergangenheit zu rekapitulieren, sie aufzuarbeiten, sei
in ihrer Substanz in sich aufzunehmen« (Prosa 118).

53 »Die erste Malerei inauguriert eine Welt, das erste Wort eroffnet ein Uni-
versum. Schlieflich spricht die Sprache, und die Stimmen der Malerei sind
>Stimmen des Schweigens«.« (Prosa 121)

54 »Die Malerei sucht nicht das AufSere der Bewegung, sondern ihre verborge-
nen Chiffren. Es gibt deren noch subtilere als jene, von denen Rodin spricht:
Alles Sinnliche (chair), auch das der Welt, strahlt aus sich selbst heraus. Ob
man sich nun aber, je nach der Epoche und den Schulen, mehr der sinnfalli-
gen Bewegung oder dem Monumentalen verschreibt, so ist doch die Male-
rei niemals ganz und gar auflerhalb der Zeit, weil sie immer im Sinnlichen
(le charnel) ist.« (AuG(AuG) 311)

55 Ahnlich beschreibt er diese auch im Vorwort zu Signes: »Les couleurs, les
sons, les choses comme les étoiles de Van Gogh, sont des foyers, des rayon-
nements d’étre.« (S(Préf) 22, »Die Farben, die Tone und die Dinge sind,
wie die Sterne bei Van Gogh, die Brennpunkte und die Strahlen des Seins. «
(Z(VW) 19—20)).

268

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

(AuG(AuG) 311)). Vielmehr versteht Merleau-Ponty in seinem Spatwerk
das Sehen ganz allgemein als »le moyen qui m’est donné d’étre absent
de moi-méme, d’assister du dedans 4 la fission de 'Etre, au terme de la-
quelle seulement je me ferme sur moi« (OE 81)5. Die Malerei bleibt
also in einer engen Verbindung mit dem monde sensible, enger als dies
bei der Sprache der Fall ist. Die Kunst ist eine Reprasentation der Natur
(S(LIVS) 59), insofern werden die Kraftlinien der Welt durch die Male-
rei reprasentiert und in ihr fortgesetzt (SNS(DC) 27-28). Zugleich kann
die Malerei die Natur verschonern (embellir), aber nur diesen Kraftli-
nien folgend, nur den >Rezepten« folgend, die die Natur selbst die Male-
rei lehrt (S(LIVS) 59).

Auch wenn die Welt fur den Ausdruck eine wesentliche Rolle spielt,
so entsteht dieser doch in einem Zusammenspiel von Welt und Mensch,
und auch letzterer ist fiir den bestimmten Ausdruck mit entscheidend.
Merleau-Ponty versteht die:den Maler:in nicht als schopfendes Genie,
jedoch auch nicht als rein den Ausdruck der Welt wiedergebendes We-
sen, frei von jeglichem Schopferischem. »Ce que le peintre met dans le
tableau, ce n’est pas le soi immédiat, la nuance méme du sentir, c’est son
style, et il n’a pas moins a le conquérir sur ses propres essais que sur la
peinture des autres ou sur le monde.« (S(LIVS) 65; Hervorhebung i.0.)57
Im Vordergrund steht also nicht der individuelle Mensch (wie Merleau-
Ponty anhand von Malraux Gedanken uiber Vermeer zeigt) und der Um-
stand, dass es tatsichlich dieser eine Mensch war, der ein bestimmtes
Werk erschaffen hat, sondern sein Stil, »c’est que le tableau observe le
systeme d’équivalences selon lequel chacun de ses éléments, comme cent
aiguilles sur cent cadrans, marque le méme déviation, c’est qu’il parle la
langue Vermeer« (S(LIVS) 76; Hervorhebung A.S.).5® Der Stil Vermeers
ist also zunichst sein Stil, ein gewisses Verbleiben innerhalb eines Aqui-
valenzsystems (Prosa 84). Der Stil ist zugleich nicht in einem engen Sin-
ne individuell. Wiirden es Filschende schaffen, diesen Stil fortzusetzen,
dann wire es keine Filschung mehr (S(LIVS) 76). Vermeer in diesem Sin-
ne heute fortzusetzen, seinen Stil heute zu tibernehmen, das sei jedoch
nicht moglich. Dies sei (nicht nur, aber auch) dem zeitlichen Abstand

56 Als das »Mittel, von mir selbst abwesend zu sein, von innen her der Spal-
tung des Seins beizuwohnen, durch die allein ich meiner selbst innewerde. «
(AuG(AuG) 311)

57 »Was [die Malerin:; A.S.] der Maler im Bild festhalt, ist nicht [ihr:; A.S.] sein
unmittelbares Selbst, eine Nuance des Empfindens, sondern [ihr:; A.S.] sein
Stil, den [sie:; A.S.]er nicht weniger [ihren:; A.S.] seinen eigenen Versuchen
abgewinnen muf$ als der Malerei der anderen oder der Welt.« (AuG(IS) 129;
Hervorhebung i.0.)

58 »[S]ondern daf§ das Bild dem Aquivalenzsystem entspricht, nach dem jedes
seiner Elemente, wie hundert Zeiger auf hundert Zifferblittern, dieselbe Ab-
weichung aufweist, daf§ es die Sprache Vermeers spricht.« (AuG(IS) 142)

269

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

geschuldet (S(LIVS) 76). Der Stil ist eine Form des inkorporierten, struk-
turierten Umgangs mit der Welt, also letztlich eine Form, Praktiken zu
vollziehen. Der Stil kann als individueller Stil verstanden werden (also
als eine Form, wie ein Mensch grundsitzlich in und mit der Welt prak-
tiziert), jedoch auch als ein generellerer Stil (also als eine Form, wie eine
— wie auch immer definierte — Gruppe (die Maler:innen eines Kollektivs,
eine Geschlechtergruppe) in und mit der Welt praktiziert) (zum Stil sie-
he auch Saint Aubert 2013: 1171).

Merleau-Ponty zeigt anhand des Stils in der Malerei, dass die Rela-
tion von Mensch und Welt, aus der der malende Ausdruck hervorgeht,
auch die bestehende Malerei, mogliche und tibliche malende Ausdrucks-
formen und einen allgemeinen kulturellen Sinn von Malerei mit umfasst
(S(LIVS) 76). Die Ausdrucksrecherche ist keine rein individuelle, vielmehr
etablierten sich (ahnlich der Sprache) gewisse Formen, um beispielsweise
die Tiefe, Samt oder Wolle zu malen. »En >travaillant« I’un de ses bien-ai-
meés problémes, flt-ce celui du velours ou de la laine, le vrai peintre bou-
leverse a son insu les données de tous les autres.« (OE 89)5° und eroffnet
damit fur sich und andere ein neues Ausdrucksfeld. Wie oben bereits ge-
sagt, setzt sich die Malerei nicht im Sinne einer produktiven Ergidnzung,
sondern im Sinne einer Ablose des Vergangenen mit der Geschichte ausei-
nander. Die Sprache ist nicht mehr jene Sprache, die Vermeer sprach; mit
dieser malenden Sprache ist auch sein Stil Vergangenheit.

Dennoch nehmen die Malerei und die Maler:innen eine besondere Stel-
lung ein, die sich nicht mit jener anderer deckt. Von Schriftsteller:innen
und Philosoph:innen erwarte man, dass sie Stellung beziehen, Musik ist
zu weit »diesseits der Welt« (»trop en dega du monde«) und daher von
der Stellungnahme ausgenommen. »Le peintre est seul a avoir droit de
regard sur toutes choses sans aucun devoir d’appréciation.« (OE 14)%
In ihrer Auseinandersetzung mit der Welt sind Maler:innen zwar nicht
frei von den Kraftlinien ihres Gegeniibers, sie sind jedoch weniger stark
an kulturelle Ordnungssysteme gebunden (AuG(AuG) 278; OE 13-14).

Die Relation der Maler:innen ergibt sich einerseits durch die Priasenz
der Werke der anderen, die bestehen und nicht ignoriert werden konnen,
die einen gewissen Stil und gewisse Ausdrucksformen mit sich bringen, die
in die eigene Arbeit mit einfliefen (wenn auch nur als Moment der Ableh-
nung). Ihre Zeitgenoss:innenschaft ist jedoch keine direkte, sie ist lediglich
eine Genoss:innenschaft im Tode, weil sie im Leben dieselben Probleme

59 »Indem der[:die] Maler[:in] an einem seiner[:ihrer] vielgeliebten Probleme
»arbeitets, sei es dem des Samtes oder der Wolle, wirft er|[:sie] ohne sein[:ihr]
Wissen die Gegebenheiten aller anderen iiber den Haufen.« (AuG(AuG)
315; Ergdnzungen A.S.)

60 »Nur [die Malerin:; A.S.]der Maler hat das Recht, seinen[:ihren; A.S.] Blick
auf alle Dinge zu werfen, ohne zu ihrer Beurteilung verpflichtet zu sein.«
(AuG(AuG) 277-78)

270

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

gelebt und erlebt haben (S(LIVS) 77). Letztlich sei es das Museum, das die
Werke in einer Art und Weise gruppiert, so dass man sehen konne, wie die
unterschiedlichen Maler:innen getrennt-gemeinsam an einem Problem ge-
arbeitet haben. Aber Werke wurden nicht fiir das Museum gemacht (nicht
fiir die »promeneurs de dimanche« und »intellectuels< du lundi« gemalt),
nicht fiir das »lumiére triste du Musée«, fir das traurige Licht des Mu-
seums. »Le Musée tue la véhémence de la peinture comme la bibliotheque,
disait Sartre, transforme en >messages« des écrits qui ont été d’abord les
gestes d’'un homme. Il est Phistoricité du mort.« (S(LIVS) 78-79)¢* Das
Museum verwandle das Werk in etwas das »dans la chaleur d’une vie«
(S(LIVS) 78; »in der Hitze eines Lebens« (AuG(IS) 144)) entstanden sei,
in Wunder einer anderen Welt und mache aus Versuchen (tentatives) Wer-
ke (»oeuvres« — Anfithrungszeichen i.0.) (S(LIVS) 78).

Was Merleau-Ponty in seinen Schriften zur Malerei vor Augen hat,
ist eine Form der >konkreten< Malerei. Daher verwundert es nicht, dass
diese gewisse Zige des >konkreten« Verhaltens tragen, also eine relativ
unmittelbare Auseinandersetzung mit der konkreten Welt sind, nicht ein
Ubergang in ein anderes Aquivalenzsystem. Cézanne suchte die Tiefe, die
Tiefe, wie sie sich in der Wahrnehmung zeigt, und eine Art und Weise,
um diese auszudriicken. Daher meint Merleau-Ponty, dass Maler:innen
eine Sonderstellung — eine andere Stellung als ein:e Schriftsteller:in und
Philosoph:in auf der einen Seite, eine:e Musiker:in auf der anderen Seite
— einnehmen, denn nur sie bleiben im Konkreten. Erstere gehen dari-
ber hinaus, indem sie Stellung beziehen (konnen), letztere in eine andere
Form der Distanz, die weniger Stellung bezieht, aber genauso, vielleicht
noch starker, losgelost ist.

In seinem Spatwerk scheint Merleau-Ponty der Malerei eine grofSere
Moglichkeit zur Distanzierung zuzugestehen. Diese Nihe und Konkret-
heit, die Merleau-Ponty der Malerei allgemein nachsagt, sind jedoch eine
enge Beschrankung und eine Betrachtung, die auf bestimmte Formen der
Malerei weniger (nicht nicht) zuzutreffen scheint. Wenn Merleau-Ponty
also die Malerei in diesem konkreten Sinne beschreibt, dann handelt es
sich bei dieser Enge weniger um eine prinzipielle Enge, die nicht anders
zu denken wire, sondern um eine Konkretheit, die seinem Betrachtungs-
gegenstand geschuldet ist. Es wire lohnenswert, diese Moglichkeit der
Distanzierung — im Sinne eines Ubertritts in ein anderes (Aquivalenz-)
System — unter Zuhilfenahme der verschiedenen Formen der >Losungc
oder Distanzierung und in Interaktion mit Merleau-Pontys Philosophie
der Sprache, des sprechenden Ausdrucks und der Position der Schrift-
steller:innen weiterzuentwickeln.

61 »Das Museum totet die Vehemenz der Malerei, wie die Bibliothek, nach Sar-
tre, Schriften, die zunichst Gesten eines Menschen waren, in >Botschaften<
verwandelt. Es ist die Geschichtlichkeit des Todes.« (AuG(IS) 144)

271

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

3.3.4 Les bruits et les silences a distance:
Das Problem von Ausdruck und Ausdruckswahrnehmung
auf Distanz

Das Spiel des Ausdrucks mit der Distanz lasst sich anhand von drei, von
Merleau-Ponty beschriebenen, Fillen zeigen: Zuniachst anhand des Ge-
maldes, seines Ortes und des Ortes der Tiere auf diesem Gemilde, so-
dann anhand von Renoirs Bezug zur Welt im malenden Ausdruck und
zuletzt anhand des Kinofilms und seiner Limitationen.

Die Tierzeichnungen in der Hohle von Lascaux

Gemalte Korper — im Konkreten geht es Merleau-Ponty um die Tierma-
lereien in der Hohle von Lascaux — sind nicht >dort¢, so wie es die Fel-
sen, auf die sie gemalt wurden, sind. Sie sind nicht dort, nicht hier, viel-
mehr ein bisschen davor, ein bisschen dahinter (OE 22). Der Ort dieser
Hohlenmalerei ist schwer bestimmbar, »[c]ar je ne le regarde pas comme
on regarde une chose, je ne le fixe pas en son lieu, mon regard erre en lui
comme dans les nimbes de I’Etre, je vois selon ou avec lui plutdt que je ne
le vois.« (OE 23)¢* Ich folge also dem Bild, fixiere es nicht in dieser Hohle.
Doch wohin folge ich ihm? Das Bild ist fiir Merleau-Ponty kein Abbild
(des Originals), keine »Kopie« oder »zweites Ding«, und es gehort somit
auch nicht dem An-sich zu (AuG(AuG) 282). Ich kann ihm also weder in
Richtung eines vermeintlichen Originals noch an den Ort eines vermeint-
lichen Abbilds folgen. Zeichnung und Gemilde »sont le dedans du dehors
et le dehors du dedans, que rend possible la duplicité du sentir, et sans les-
quels on ne comprendra jamais la quasi-présence et la visibilité imminente
qui font tout le probléme de 'imaginaire.« (OE 23)% Insofern greift die
Malerei die 'Ritsel< des Korpers auf und befragt diese in Relation zu den
Dingen. Da wir — die Dinge und ich — chair sind, muss sich die Relation
von empfindend-empfindbar, von sehend-sichtbar in ihnen fortsetzen. Da
wir aus demselben Stoff sind, sehe ich die Dinge nicht von aufsen, son-
dern es ist ein Sehen, das sich in ihnen vollzieht (OE 21-22). Qualititen,
Farben etc. der Dinge, der Welt rufen in unserem Korper ein Echo hervor.

62 »Denn ich betrachte es nicht, wie man ein Ding betrachtet, ich fixiere es
nicht an seinem Ort, mein Blick schweift in ihm umher wie in der Gloriole
des Seins, ich sehe eher dem Bilde gemafS oder mit ihm, als daf ich es sehe.«
(AuG(AuG) 282)

63 »Sie sind das Innen des Auflen und das Aufen des Innen, das die Doppelna-
tur des Empfindens moglich macht, ohne die man niemals die Quasi-Gegen-
wart und die imminente Sichtbarkeit verstehen konnte, die das ganze Pro-
blem des Imagindren ausmacht.« (AuG(AuG) 282)

272

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

Cet équivalent interne, cette formule charnelle de leur présence que les
choses suscitent en moi, pourquoi a leur présence que les choses susci-
tent en moi, pourquoi a leur tour ne susciteraient-ils par un tracé, visi-
ble encore, ou tout autre regard retrouvera les motifs qui soutiennent
son inspection du monde? Alors parait un visible a la deuxiéme puis-
sance, essence charnelle ou icéne du premier. Ce n’est pas un double af-
faibli, un trompe-I’ceil une autre chose. (OE 22; Hervorhebung i.0.)

Das Imaginire ist nah und fern des Aktuellen oder Gegenwartigen — nah,
da es gewissermaflen die >fleischliche« Kehrseite (envers charnel; Uber-
setzt als »sinnliche Kehrseite«) des Gegenwirtigen ist und somit auch
etwas ist, das mich durch seine Ahnlichkeit mit der dufSeren Welt einen
Teil dieser dufseren Welt entdecken lasst — und zugleich fern, da es nur
dem Korper (nicht aber einem Geist) die Moglichkeit bietet, die kon-
stitutiven Beziehungen der Dinge nachzudenken oder nachzuvollziehen
(repenser) (OE 24; AuG(AuG) 282-83). Die menschlichen Augen sind
yeux de chair (ibersetzt als »leibliche Augen«), sie empfangen und ver-
arbeiten nicht schlicht sinnliche Reize (wie Farben und Licht), sondern:

L’ceil voit le monde, et ce qui manque au monde pour étre tableau, et
ce qui manque au tableau pour étre lui-méme, et, su la palette, la cou-
leur que le tableau attend, et il voit, une fois fait, le tableau qui répond
a tous ces manques, et il voit les tableaux des autres, les réponses autres
a d’autres manques. (OE 25-26)

Das Auge (oder allgemeiner gesagt: die Wahrnehmungsorgane) wird
(werden) durch die Welt, durch das unabgeschlossene Inventar des Sicht-
baren bewegt. Die Malerei setzt an dieser Sichtbarkeit an und setzt sich
mit ihr auseinander. Sie fithrt uns so zu Momenten der Sichtbarkeit hin,
ohne uns von einem bestimmten Ort aus an einen bestimmten Ort zu
fithren. >In< der Hohle von Lascaux sehen wir also eine Bearbeitung der
Welt, die selbst Teil des Wahrnehmbaren ist, die jedoch weder in der

64 »Jenes innere Aquivalent, jene sinnliche Formel (formule charnelle) ihrer
Gegenwart, die die Dinge in mir erwekken [sic.], warum sollten sie nicht ei-
nen wiederum sichtbaren Linienzug hervorrufen, in der jeder andere Blick
die Motive wiederfinden wiirde, die seiner Sicht der Welt unterliegen? Dann
erscheint ein Sichtbares in der zweiten Potenz, ein sinnliches Wesen (essence
charnelle) oder ein Bild des ersten. Es ist dies kein schwicheres Double, kein
Trope-I’ceil, kein anderes Ding.« (AuG(AuG) 281-82; Einfiigung der fran-
zosischen Originalbegriffe und Hervorhebung i.0.)

65 »Das Auge sieht die Welt und was ihr fehlt, um ein Gemailde zu sein, und
was dem Gemailde fehlt, um es selbst zu sein; es sieht auf der Palette die
Farbe, nach der das Gemalde verlangt, und es sieht nach seiner Fertigstel-
lung das Gemalde, das allen diesen Mingeln nachkommt, und es sieht die
Gemiilde der anderen, die anderen Antworten auf die anderen Mingel. «
(AuG(AuG) 283).

273

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

urspriinglichen Auseinandersetzung eng raumlich war (wie auch das fol-
gende Beispiels Renoirs zeigen wird), noch in der gegenwirtigen Wahr-
nehmung durch riumliche Begrenzungen und Beziehungen zu begreifen
ist.

Renoir in Cassis & die Wascherinnen am Fluss

Auch wenn die Malerei im Sinne Merleau-Pontys eine direkte Ausei-
nandersetzung mit der konkreten Welt ist, kann dieser Bezug zur Welt
mehr oder weniger unmittelbar auf die Gesamtheit des Umgebenden be-
zogen sein. Merleau-Ponty gibt Malraux Erzihlung tiber den Hotelier
in Cassis wieder, der Renoir beim Malen beobachtete. Dieser bringt sein
Erstaunen iiber das zum Ausdruck, was er auf dem im Entstehen be-
findlichen Gemailde sehen konnte: »C’étaient des femmes nues qui se
baignaient dans un autre entroit. Il regardait je ne sais quoi, et il chan-
geait seulement un petit coin.« (Malraux, La création esthétique 113,
zitiert nach S(LIVS) 69—70)% Malraux interpretiert, dass Renoir weni-
ger das Meer selbst beobachtete als »la secréte élaboration d’un monde
auquel appartenait cette profondeur de bleu qu’il reprenait a 'immen-
sité.« (Malraux, La création esthétique 142, zitiert nach S(LIVS) 70)¢
Und dennoch blickte Renoir auf das Meer. Merleau-Ponty interpretiert
dies nun folgendermaf3en:

C’est que chaque fragment du monde, - et en particulier la mer, tantot
criblée de tourbillons et de rides, empanachée d’aigrettes, tantot massive
et immobile en elle-méme, contient toutes sortes de figures de 1’étre, et,
par la maniére qu’il a de répondre a ’attaque du regard, évoque une sé-
rie de variantes possibles et enseigne, outre lui-méme, une maniére gé-
nérale de dire I’étre. (LIVS 70)%¢

Renoir kann also mithilfe des Meeres den Fluss malen, weil er dem Meer
nicht seine Partikularitit als Meer abverlangt, sondern »sa fagcon d’inter-
préter la substance liquide, de Pexhiber, de la composer avec elle-méme,

66 »[DJ]a waren nackte Frauen drauf, die irgendwo anders badeten. Er be-
trachtete irgend etwas, ich weifs nicht was, und er verdnderte nur eine klei-
ne Ecke.« (AuG(IS) 134; Zitat i.0.)

67 »[DJas verborgene Hervorbringen einer Welt, der gerade jenes tiefe Blau
zugehorte, das er bis ins UnermefSliche wiederholte«. (AuG(IS) 134; Zitat
i.0.)

68 »Eben deshalb, weil jedes Fragment der Welt — und besonders das Meer, das
bald von Wirbeln, Krduseln und Schaumkronen iiberzogen, bald massiv und
unbeweglich in sich selbst ruht — vielerlei Gestalten des Seins in sich birgt,
es durch die Art, wie es dem Angriff des Blickes begegnet, eine Reihe mog-
licher Varianten wachruft und so eine allgemeine Weise lehrt, das Sein aus-
zusagen und tiber sich hinauszugehen.« (AuG(IS) 135)

274

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

en somme une typique des manifestations de eau« (S(LIVS) 70)%. Er
befragt das Sichtbare, die Welt, das Meereswasser auf der Suche nach
dem Geheimnis des Wassers der Wascherinnen im Fluss (S(LIVS) 79).
Diese Geschichte von Renoir in Cassis zeigt, dass Merleau-Ponty den
Ausdruck zwar als etwas beschreibt, das in unmittelbarer Auseinanderset-
zung mit der Welt geschieht, dass diese Unmittelbarkeit jedoch eine gewis-
se Form der Abstraktheit sein kann (wobei das Abstrakte hier das direkt
wirkende, nicht etwa eine bewusst-geistige Abstraktionsleistung ist). Renoir
sieht dem Meer an, wie sich Wasser bewegen kann, wie es auf Korper ein-
wirken kann, wie es durch Korper bearbeitet werden kann. Wenn er den
Fluss malt, dann malt er diese Krifte, den Stil, in dem sich das Wasser in In-
teraktion mit den Korpern verhalt, nicht einen konkreten Fluss und dessen
konkretes Verhalten zum Zeitpunkt x. Er bleibt dabei jedoch, wie es den
stummen Ausdrucksformen eigen ist, dem Aquivalenzsystem der Welt nahe.

Der Kinofilm

Auch wenn der Kinofilm nicht in der realen Welt >spielt¢, sondern in ei-
ner >exakteren< Welt, verstehen wir den Film — ebenso wie das Leben in
der realen Welt — durch die Wahrnehmung. Der Kinofilm imitiert nicht
schlicht die objektiven Bewegungen, sondern ist Ausdruck von Bewegung
im Zusammenspiel von Kamera und Objekt (MSME 69). In Le cinéma et
la nouvelle psychologie (SNS(CNP)) beschreibt Merleau-Ponty den Film
(Kinofilm) als Gestalt. Der Film, auch der Stummfilm, sei nicht nur eine
Summe von Bildern, sondern »une forme temporelle« (SNS(CNP) 110).
Dies ist in folgendem Sinne zu verstehen: »Le sens d’une image dépend
donc de celles qui la préceédent dans le film, et leur succession crée une
réalité nouvelle qui n’est pas la simple somme des éléments employés. «
(SNS(CNP) r11)7° Der Tonfilm wiederum »n’est pas une somme de mots
ou de bruits, mais lui aussi une forme« (SNS(CNP) r12).7* Der Film
uberschreite dieses blofle Bild-und-Ton-Sein bereits dadurch, dass die
Dauer, fir die ein jedes der Bilder gezeigt wird, selbst die Aussage und
Wahrnehmung mitbestimmt (der Unterschied, wie ein Lachen wirkt, das
kurz oder lang gezeigt wird) (SNS(CNP) 111). Der Ton eines Films habe
eine bestimmte interne Organisation (une certaine organisation interne),
die von der:dem Filmemacher:in geschaffen (inventer) wurde (daher: »Le

69 »[Dlie Art und Weise abverlangt, wie es die fliissige Substanz interpretiert,
sie sichtbar macht, wie es diese mit sich selbst verbindet« (AuG(IS) 135).

70 »Der Sinn eines Bildes hingt also von denen ab, die ihm im Film vorange-
hen, und ihre Aufeinanderfolge schafft eine Realitit, die nicht die schlichte
Summe der verwendeten Bestandteile ist.« (AuG(KINO) 39)

71 »[KJeine Summe von Wortern oder Gerduschen ist, vielmehr ist er selbst
auch eine Form« (AuG(KINO) 40).

275

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

véritable ancétre du son cinématographique n’est pas le phonographe,
mais le montage radiophonique.« (SNS(CNP) 113)72). Ton und Bild ste-
hen nicht nebeneinander, sondern sie sind eng verbunden — das Bild dn-
dert sich durch das Nebenher (le voisinage) des Tons (SNS(CNP) 113).
Die »Metrik « (métrique) des Films umfasst nicht nur Bild und Ton, son-
dern auch die Stille (SNS(CNP) 115). Der Kinofilm ist so mitreiflend,
weil er wahrgenommen und nicht gedacht wird.

[L]e cinéma ne nous donne pas, comme le roman I’a fait longtemps, les
pensées de ’lhomme, il nous donne sa conduite ou son comportement, il
nous offre directement cette maniére spéciale d’étre au monde, de trai-
ter les choses et les autres, qui est pour nous visible dans les gestes, le
regard, la mimique, et qui définit avec évidence chaque personne que
nous connaissons. (SNS(CNP) 119).73

Dies zeigt sich etwa am Beispiel der Darstellung einer Person, der schwin-
delig ist.

Nous sentirons beaucoup mieux le vertige en le voyant de ’extérieur,
en contemplant ce corps déséquilibré qui se tord sur un rocher, ou cette
marche vacillante qui tente de s’adapter a on ne sait quel bouleverse-
ment de Pespace. Pour le cinéma comme pour la psychologie moderne,
le vertige, le plaisir, la douleur, ’amour, la haine sont des conduites.
(SC(CNP) 119—20).7+

Der Kinofilm macht uns so etwas zuginglich, das ohne Bild (ohne sich-
verdnderndes Bild im Zusammenspiel mit dem Ton) nicht auf diesel-
be Weise zugianglich war. Und doch ist der Film, die Wahrnehmung des
Films, anders als die Wahrnehmung der realen Welt. Den Unterschied zur
gewohnlichen, direkten Wahrnehmung beschreibt Merleau-Ponty durch
das Zusammenspiel von Figur und Hintergrund. Wenn der Film einen
bestimmten Gegenstand fokussiert, so sind andere Dinge in seiner Umge-
bung nicht mehr fiir mich sichtbar. Ich kann mich noch daran erinnern,

72 »Der wahre Vorldufer des kinematographischen Tons ist nicht das Gram-
mophon, sondern die Radiomontage.« (AuG(KINO) 40)

73 »Das Kino zeigt uns nicht, wie es der Roman lange getan hat, die Gedan-
ken des Menschen, es zeigt uns sein Benehmen oder sein Verhalten, es bietet
uns unmittelbar diese besondere Weise des Zur-Welt-seins, die Dinge und die
Anderen zu behandeln, die fiir uns in den Gesten, dem Blick, dem Mienen-
spiel sichtbar ist und die offensichtlich jede uns bekannte Person bestimmt. «
(AuG(KINO) 44-45)

74 »Wir werden den Schwindel viel besser empfinden, wenn wir ihn von aufSen
sehen, wenn wir diesen aus dem Gleichgewicht geratenen Korper betrach-
ten, der sich an einer Steilklippe dreht, oder diesen schwankenden Gang, der
versucht ist, sich man weifS nicht auf welchen Umsturz des Raumes einzu-
stellen. Fiir das Kino wie fiir die moderne Psychologie sind Schwindel, Freu-
de, Schmerz, Liebe, Hafs Verhaltensweisen.« (AuG(KINO) 45)

276

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER AUSDRUCK

dass diese Dinge vorhin den bestimmten Gegenstand umgaben, ich kann
sie aber nicht mehr (mit-)wahrnehmen. Fokussiere ich in der unmittel-
baren Wahrnehmung einen Gegenstand, so kann ich den Fokus wieder
dndern und ihn im weiteren Kontext der Situation sehen. Der Unter-
schied ist also: »que I’écran n’a pas d’horizons« (PP 82; »die Leinwand
hat keinen Horizont« (PdW 92)). In der gewohnlichen, unmittelbaren
Wahrnehmung (also nicht im Film) beruht die Identifikation des Gegen-
standes im zeitlichen Verlauf (also von der beildufigen Wahrnehmung
des Gegenstands hin zur Fixierung eben dieses Gegenstands) nicht auf
einer Erinnerung. Ein wesentliches Merkmal des Horizonts ist die Mog-
lichkeit, dass er zu einer Figur wird. Diese Moglichkeit ist jedoch nur
in der unmittelbaren Wahrnehmung der sinnlichen Welt vollstindig ge-
geben, nicht etwa beim Sehen von Gegenstinden in einem Kinofilm (PP
82), weil die Wahrnehmung nicht vom Wahrnehmenden beeinflusst wird
und werden kann, sondern vom Film gelenkt wird.

Die drei beschriebenen Fille zusammenfassend lasst sich folgendes
festhalten: Die Wahrnehmung anderer auf Distanz, das Verstehen ih-
res Ausdrucks auf Distanz, spielt auf dhnliche Weise mit der Ortlichkeit
wie die Tierzeichnungen von Lascaux. Ich nehme sie:ihn hier wahr, hier
auf meinem Bildschirm, hier durch mein Smartphone, sein:ihr Duft ist
hier auf diesem Brief vor mir, auch wenn sie:er nicht unmittelbar >hier«
ist. Und doch ist die Relation zwischen ihr:ihm und dem, was ich von
ihr:ihm wahrnehme, anders als die Relation zwischen dem Tier >damals«
und dieser Zeichnung in der Hohle. Die Tiere in der Hohle gehen auf den
Ausdruck von jemandem zuriick, die:der diese Malereien im Zusammen-
spiel mit dem monde sensible, den Tieren >dort¢, im Zusammenspiel mit
dem monde culturel, den bestehenden Ausdrucksformen, dem eigenen
Ausdrucksstil und der Situation, den Gegebenheiten, auf diese Weise ge-
malt hat. In Begegnungen auf Distanz nehme ich hingegen ihren:seinen
Ausdruck wahr. Und doch gibt es Momente in diesen Begegnungen, die
eine dhnliche Form der Abstraktheit erfordern, wie es in Renoirs Aus-
einandersetzung mit dem Meer in Cassis der Fall war. Dies zeigt sich in
Fillen, in denen ein allgemeiner Stil von Dingen, Situationen und Prak-
tiken ausgedriickt (und verstanden) werden soll. Stellen wir uns etwa
die Situation eines Kindes vor, das soeben sein erstes Fahrrad bekom-
men hat, die ersten Versuche damit zu fahren unternommen hat und
nun versucht dieses Gerit und Erleben am Telefon zu beschreiben (wir
kennen grundsitzlich Bauarten und Funktion von Fahrriadern und de-
ren Weise, mit der Welt und Kérpern zu interagieren). Ahnliches gilt fiir
den technischen Support auf Distanz (bei dem teilweise Schritte auch auf
anderen Geriten mit-reproduziert werden, um deren >Stil< auch >dort«
zu sehen). Beide Beispiele verdeutlichen zudem, dass Wahrnehmung
und Ausdruck auf dieser abstrakten Ebene ein komplexes Unterfangen
sind. Das Problem des fehlenden Horizonts und der Unmoglichkeit der

277

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Perspektivenveranderung im Film lasst uns auch einen Teil des Problems
der Wahrnehmung in Begegnungen auf Distanz verstehen. Zumindest
am gegenwirtigen Stand der technischen Entwicklung sind die Méglich-
keiten der Wahrnehmung der Welt, und in der Welt, der:des Anderen be-
grenzt. So kann man nur eine Seite der Objekte wahrnehmen, die Einstel-
lung ist durch die (meist) statische Kamera begrenzt, man kann sie zwar
fixieren, aber nur von dieser Seite, man hat keinen weiteren Einfluss auf
ihre Perspektive. Diese Grenzen werden etwa wihrend der Beaufsichti-
gung von Online-Klausuren deutlich.

Die Abstraktheit erlaubt Nahe, es handelt sich dabei jedoch um eine
Nihe ohne Aktualitat. Wie Renoir nicht die Aktualitat eines konkreten
Flusses erfassen kann, kann die:der Gesprachspartner:in konkrete Fein-
heiten des konkreten Fahrrades nicht erfassen, sie:er kann dieses nicht
wahrnehmend befragen und kann die:der Support-Mitarbeiter:in kon-
krete (vom Allgemeinen abweichende) >Verhaltensweisen« des bestimm-
ten Gerates nicht i vivo erleben.

3.4 Gemeinsam sprechen: Der Dialog

Ausdruck findet immer in einem Zusammenspiel mit anderen statt (er ist
nie das Ausdriicken eines weltlosen Subjekts). Eine besondere Qualitit
hat jedoch der Ausdruck im Zusammenspiel mit anderen Menschen. Die-
ses Gemeinsame des Ausdrucks mit anderen, das im Folgenden als Dia-
log bezeichnet wird, steht in Kontinuitit zu der stummen dialektischen
Verkettung von Ausdruck (siehe Kapitel 2.4.3; S(Préf) 277). Die Sprache
kann die interkorporelle Kommunikation variieren und erweitern, weil
sie denselben Stil hat (S(Préf) 27). Sowohl in Bezug auf die korperliche
Dialektik als auch auf den Dialog beschreibt Merleau-Ponty das Zusam-
menspiel als ein Ganzes, das sich zwar aus den einzelnen >Beitragen« zu-
sammensetzt, das jedoch eine Kraft erlangt, die nicht mehr nur vom je-
weiligen Gegeniiber ausgeht. Dies zeigt sich besonders eindriicklich in
einer Beschreibung Merleau-Pontys in Phénoménologie de la perception:

Dans ’expérience du dialogue, il se constitue entre autrui et moi un ter-
rain commun, ma pensée et la sienne ne font qu’un seul tissu, mes pro-
pos et ceux de Pinterlocuteur sont appelés par I’état de la discussion,
ils s’insérent dans une opération commune dont aucun de nous n’est
le créateur. Il y a 1a un étre a deux, et autrui n’est plus ici pour moi un
simple comportement dans mon champ transcendantal, ni d’ailleurs moi
dans le sien, nous sommes I'un pour I’autre collaborateurs dans une ré-
ciprocité parfaite, nos perspectives glissent ’'une dans I’autre, nous co-
existons a travers un méme monde. Dans le dialogue présent, je suis li-
béré de moi-méme, les pensées d’autrui sont bien des pensées siennes, ce
n’est pas moi qui les forme, bien que je les saisisse aussitot nées ou que

278

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSAM SPRECHEN: DER DIALOG

je les devance, et méme, I’objection que me fait interlocuteur m’arra-
che des pensées que je ne savais pas posséder, de sorte que si je lui pré-
te des pensées, il me fait penser en retour. C’est seulement aprés coup,
quand je me suis retiré du dialogue et m’en ressouviens, que je puis le
réintégrer a ma vie, en faire un épisode de mon histoire privée, et qu’au-
trui rentre dans son absence, ou, dans la mesure ou il me reste présent,
est senti comme une menace pour moi. (PP 407)7

Der Dialog ist ein Gemeinsames, das keine:r der Beteiligten unmittelbar
erschaffen hat. Die kommunikative Welt ist nicht als Biindel von zwei
oder vielen parallel existierenden Bewusstseinen zu verstehen, sondern
»[l]es traces se brouillent et passent 'une dans I’autre, elles font un seul
sillage de >durée publique«.« (S(Préf) 28)7¢ Ausdruck kann durch das Ge-
geniiber im Falles des Dialogs, vor allem aber auch durch den Stand des
gemeinsamen Diskurses hervorgerufen werden.

Im Dialog sieht Merleau-Ponty ein Sein zu zweien (étre a deux). Wir
koexistieren in der/durch die gemeinsame Welt; unsere Perspektiven flie-
Ben ineinander. Der Dialog fiihrt uns hin zu einer Art der tberindividu-
ellen Koexistenz. Wir, die wir gemeinsam interagieren, bringen unse-
re Gedanken ein. Zugleich sind wir von uns selbst befreit (je suis libéré
de moi-méme). Die jeweiligen Gedanken werden durch den Dialog her-
vorgerufen, teilweise handelt es sich dabei um Gedanken, die ich zwar

75 »In der Erfahrung des Dialogs konstituiert sich zwischen mir und dem An-
deren ein gemeinsamer Boden, mein Denken und seines bilden ein einzi-
ges Geflecht, meine Worte wie die [meiner Gesprachspartnerin:]meines Ge-
sprachspartners sind hervorgerufen je durch den Stand der Diskussion und
zeichnen sich in ein gemeinsames Tun ein, dessen Schopfer|[:in] keine[:]r von
uns beiden ist. Das ergibt ein Sein zu zweien, und [die:]der Andere ist hier
nicht mehr fiir mich ein blofles Verhalten in meinem transzendentalen Fel-
de, noch tibrigens ich in dem [ihren:]seinen, sondern in vollkommener Ge-
genseitigkeit sind wir fur einander Mitwirkende, unser beider Perspektiven
gleiten ineinander iiber, wir koexistieren durch ein und dieselbe Welt hin-
durch. Im gegenwirtigen Dialog werde ich von mir selbst befreit, die Ge-
danken [der:]des Anderen sind durchaus die [ihrigen:]seinigen, die nicht ich
etwa hervorbringe, wiewohl ich sie schon in statu nascendi erfasse, ja ihnen
vorweg bin; und Einwinde [meiner Gesprachspartnerin:]meines Gesprachs-
partners entreiffen mir sogar Gedanken, von denen ich nicht wufSte, daf§ ich
sie hatte, so daf$ also [die:]der Andere ebensosehr mir zu denken gibt wie
ich ihm Gedanken zuschreibe. Erst hinterher, wenn ich mich aus dem Dia-
log zuriickzog und mich seiner wiedererinnere, verleibe ich ihn meinem ei-
genen Leben ein, mache aus ihm eine Episode meiner privaten Geschichte;
und [die:]der Andere kehrt in [ihre:]seine Abwesenheit zuriick oder aber, in-
sofern [sie:]er mir gegenwirtig bleibt, wird als Bedrohung fiir mich empfun-
den.« (PdW 406; Ergianzungen A.S.)

76 »Die Spuren vermischen sich und gehen ineinander iiber, sie bilden eine ein-
zige Spur von >6ffentlicher Dauer«.« (Z(VW) 26)

279

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

in mir trage, die mir jedoch nicht bewusst waren, die ich nicht von mir
kannte, teilweise entstehen Gedanken im Dialog selbst (PP 407, VI 29,
SuU 159). Die ausgetauschten Gedanken sind daher keine fertig durch-
dachten Ideen oder Gedanken (SuU 158). Etwas, das >geheim« war, wird
offentlich und beinahe sichtbar (S(Préf) 27). Erst nach dem Dialog, keh-
re ich wieder zu mir zuriick, habe ich die Mdoglichkeit, meine Gedan-
ken zu ordnen (PP 407). Insofern verschafft mir der Dialog auch Zu-
gang zu meinen Gedanken, zu denen ich selbst keinen Zugang gefunden
hatte (VI 29).

Da der Dialog ein Gemeinsames sprachlicher Ausdriicke ist und die-
se Form des Ausdrucks (im Ausdriicken und im Wahrnehmen) zumin-
dest seit der Erfindung des Telefons tiber enge raumliche Grenzen hinweg
moglich ist, scheint es zunichst, als sei ein Dialog im Sinne Merleau-
Pontys uber rdumliche Distanzen hinweg moglich. Auf den zweiten
Blick zeigen sich jedoch wesentliche Einschrankungen. Merleau-Ponty
selbst war dem Telefon und Telefax gegentiber eher kritisch eingestellt
(Natuz 212) und hitte der Interpretation, dass ein Dialog in dem Sin-
ne, in dem er in Face-to-Face-Situationen moglich ist, auch am Telefon
moglich ist, nur bedingt zugestimmt und wenn, dann nicht aufgrund der
Moglichkeiten der Technik, sondern aufgrund der Macht der Sprache
(siehe Kapitel 4). Eine notwendige Einschriankung besteht jedoch in Be-
zug auf die Moglichkeit, den Ausdruck der:des Anderen in einem weite-
ren Sinne wahrzunehmen. Sich sprachlich-miindlich auszudriicken und
solche Ausdriicke zu verstehen, umfasst in Face-to-Face-Situationen mit-
unter mehr als nur das Horen, sondern beispielsweise auch die Mimik
und Gestik oder auch das Zusammenspiel von Kérper und Welt. Dass die
Wahrnehmung im Dialog tiber das Horen hinausgreift, ist kein notwen-
diger Unterschied zu Face-to-Face-Situationen; neben Wahrnehmungs-
pathologien (bspw. Blindheit) konnen auch Faktoren wie Dunkelheit,
starke Sonneneinstrahlung, geschlossene Augen oder die Positionierung
der Korper voriibergehend dazu fiihren, dass sich die Wahrnehmung
im Dialog auf das Horen beschrankt. In diesen Fillen besteht jedoch
die Moglichkeit zu einer multisensorischen Wahrnehmung tiberzugehen,
eine Moglichkeit, die im Falle des Telefons verwehrt bleibt (wenn die-
ses nicht in Situationen der unmittelbaren raumlichen Nihe eingesetzt
wird). Wesentlicher ist jedoch, dass Merleau-Ponty den Dialog als ein
Gemeinsames sprachlicher Ausdriicke versteht, das in der gemeinsamen
Auseinandersetzung mit einer Welt entsteht. Merleau-Ponty betont da-
ritber hinaus den Ubergang in eine andere Situation, wenn die:der An-
dere nach dem Dialog in ihre:seine Abwesenheit zuriickkehrt (PP 407).
Auch wenn ein gewisser gemeinsamer Weltbezug selbst dann gegeben
ist, wenn sich die sich begegnenden Korper wihrend einem telefonischen
Dialog raumlich fern sind, ist dieser gemeinsame Weltbezug in diesen
Fillen begrenzt. Er ist insofern gegeben, als Korper als zur-Welt-seiende

280

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

Korper gewisse grundlegende Moglichkeiten, Fahigkeiten und Bestimmt-
heiten haben, die allen oder vielen solchen Korpern gemeinsam sind (ihr
Bezug zu Raum und Zeit, die Moglichkeit, eine bestimmte Sprache zu
sprechen etc.), aber auch insofern, als gewisse weltliche Bedingungen
gleich oder dhnlich sein mogen (Wetterlagen, Pandemien, Wirtschafts-
krisen oder -aufschwiinge). Es sind nun sowohl jene Dialoge denkbar,
die mit diesem allgemeineren Weltbezug spielen und fiir die, in der Ver-
tiefung auf den Diskurs, die raumliche Distanz gleichgiiltig ist, nicht ge-
spiirt, gar vergessen wird, als auch jene Dialoge, die auf die unmittelbare
korperlich-raumliche Situation abzielen und ohne eine Face-to-Face-Be-
gegnung nicht hinlanglich gefithrt werden konnen (etwa die Einschit-
zung einer physischen Verwundung, die Neueinrichtung einer Wohnung
etc.). Insbesondere der monde sensible, zu dem wir gemeinsam sind, tut
sich in diesen Fillen nicht nur als verbindendes, sondern auch als tren-
nendes Moment auf. Der monde culturel wird im nachsten Unterkapitel
weiter auf seine Grenzen befragt, bevor im Anschluss die Grenzen der
Nihe und Distanz zusammenfassend betrachtet werden.

3.5 Emotionen und Institutionen

Wenn im Folgenden von Emotionen die Rede ist und davor (siehe Ka-
pitel 2.6.1) von Affekten die Rede war, so sind diese beiden Begriffe fol-
gendermaflen zu verstehen: Affekte sind der uibergeordnete Begriff, un-
ter dem unter anderem auch Emotionen zu fassen sind (dhnlich Adloff/
Jorke 2013: 30; Cataldi 2008: 163-64). Emotionen sind bestimmte kon-
kretisierbare Formen von Affekten, die benannt werden konnen. Gera-
de diese Moglichkeit der Konkretisierung wirft wesentliche Fragen auf:
Worin liegt dieses Bestimmte? Was ist das Wesen bestimmter Emotionen?

Emotionen haben Merleau-Ponty in seinen Werken immer wieder be-
schiftigt, vollumfanglich gewidmet hat er sich ihnen jedoch nicht. In ih-
rer engen Verbundenheit mit seiner restlichen Philosophie konnen diese
knappen Beschreibungen dennoch eine gehaltvolle Basis fiir die vorlie-
gende Exploration von Begegnungen auf Distanz bieten. Merleau-Ponty
ndhert sich den Emotionen in der Regel im Kontext seiner Beschreibun-
gen der Beziehung zu konkreten Anderen. Angeleitet wird seine Perspek-
tive durch die zu seiner Zeit aktuelle psychologische und psychoanaly-
tische Forschung.

281

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L'EXPRESSION
3.5.1 Emotionen: Ein negativer Bestimmungsversuch

Merleau-Pontys Beschreibungen von Emotionen ordnen sich in seine all-
gemeine Ausdruckstheorie ein. Emotionen versteht er nicht als >psychi-
sche Tatsachen< (AuG(KINO) 35), die Wahrnehmung von Emotionen
anderer nicht als Introspektion (AuG(KINO) 36).

Die Suche nach dem Wesen von Emotionen in Merleau-Pontys Philoso-
phie lasst sich zunichst damit beginnen, was Emotionen fiir Merleau-Ponty
nicht sind beziehungsweise was nicht dazu herangezogen werden kann,
diese zu charakterisieren. Diese Beschreibung zeigt zugleich auf, inwiefern
Merleau-Pontys Verstindnis von Emotionen ein fur die Soziologie relevan-
tes ist. Die Emotionssoziologie untersucht Emotionen entlang zweier Haupt-
linien: Sie interessiert sich zum einen fir die soziale Entstehung von Emotio-
nen und zum anderen fiir die sozialen Wirkungen von Emotionen (Scherke
2009: 58). Geht man im Sinne der ersten Linie davon aus, dass die Entste-
hung von Emotionen (auch) sozial bedingt ist, dann kann das Wesen einer be-
stimmten Emotion (also das universell gemeinsame, zentrale Merkmal einer
Emotion) naturgemifs nicht in ihrer biologischen Wurzel gesehen werden.
Fiir Merleau-Ponty sind Emotionen in einem mehrfachen Sinne kulturell va-
riabel, wie sich besonders deutlich anhand einer zentralen Stelle aus Phéno-
ménologie de la perception in Erganzung durch weitere Quellen zeigen lasst.

(1) Der Ausdruck von Emotionen ist kulturell variabel.

Wie Merleau-Ponty in Phénoménologie de la perception argumentiert,
ist der Ausdruck von Emotionen in verschiedenen Kulturen (zumindest
in einem gewissen Ausmafs) variabel. » Or en fait la mimique de la coleére
ou celle de Pamour n’est pas la méme chez un [-e] Japonais [-e] et chez
un [-e] occidental [-¢]. [...] Le [-La] Japonais [-e] en colére sourit, I’ [-1a]
occidental [-e] rougit et frappe du pied ou bien palit et parle d’une voix
sifflante.« (PP 220; Erganzungen A.S.)”” Unabhingig davon, ob sich die-
se Beobachtung Merleau-Pontys heute empirisch bestitigen lasst (und ob
es eine verallgemeinere >okzidentale« Kultur gibt) oder nicht, birgt diese
Darstellung wesentlich Hinweise auf sein allgemeines Verstindnis von
Emotionen. Obwohl Merleau-Ponty davon spricht, dass Japaner:innen
und >Abendlinder:innen«< beide Zorn und Liebe, also beide Male diesel-
be Emotion ausdriicken, ist dieser Ausdruck nicht gleich. Wie oben an-
hand des Zusammenspiels von Ausdruck und Denken gezeigt (Merleau-
Ponty argumentiert, dass das Sprechen das Denken ist, nicht etwa auf

77 »In Wahrheit ist aber z.B. die Mimik des Zornes oder der Liebe nicht die-
selbe bei [einer Japanerin:] einem Japaner und [einer Europderin:] einem
Abendlinder. [...] [Die Japanerin:] Der Japaner lichelt im Zorn, [die Euro-
pderin:] der Europder errotet und stampft mit dem Fufs oder erbleicht und
spricht mit zischender Stimme.« (PdW 223; Einfigung A.S.)

282

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

dieses folgt), stehen fiir Merleau-Ponty im Ausdruck >Inneres< und >Au-
Beres< im Einklang miteinander. Vor diesem Hintergrund wire es zufil-
lig, keinesfalls notwendig oder systematisch, wiren die Fihlqualitiat und/
oder die Emotion selbst bei Angehorigen verschiedener Kulturen gleich.

(2) Emotionen selbst sind kulturell gepragt und zwischen Kulturen
verschieden.

Merleau-Ponty setzt seine Beschreibung der Emotion von Japaner:innen
und Abendlinder:innen folgendermafSen fort:

Or en fait la mimique de la colére ou celle de ’amour n’est pas la méme
chez un [-e] Japonais [-€] et chez un [-e] occidental [-e]. Plus précisément,
la différence des mimiques recouvre une différence des émotions elles-
mémes. Ce n’est pas seulement le geste qui est contingent a ’égard de
I’organisation corporelle, c’est la maniére méme d’accueillir la situation
et de la vivre. Le [-la] Japonais [-€] en colére sourit, I’ [-]a] occidental [-€]
rougit et frappe du pied ou bien palit et parle d’une voix sifflante. (PP
220; Hervorhebung und Einfugungen A.S.)7®

Konsequenterweise beschreibt Merleau-Ponty also, dass die Emotion
selbst in unterschiedlichen Kulturen unterschiedlich ist. Er macht dies
in seiner Zuriickweisung der »naturalistischen« Theorie, die Sprache (als
»kiinstliche Zeichen«) auf Gefithlsausdriicke (als »natiirliche Zeichen«)
zuriickzufithren sucht, deutlich. Emotionen und deren Ausdruck wiren
dann durch kérperlich-organische Organisation bestimmt.

Obwohl Merleau-Ponty davon spricht, dass Angehorige verschiedener
Kulturen dieselbe Emotion haben, ist das Gemeinsame dieser Emotion
weder durch ihren Ausdruck noch die >Emotion selbst« (ihre innere Sei-
te) bestimmt. Ahnlich wie Teile der gegenwirtigen Emotionssoziologie
(sieche oben und Scherke 2009) argumentiert Merleau-Ponty also, dass
Emotionen auch kulturell oder sozial bedingt sind.

(3) Emotionen sind nicht unmittelbar durch eine bestimmte Situation
determiniert.

Situationen spielen fiir das Haben einer bestimmten Emotion eine we-
sentliche Rolle, sie bestimmen das Haben einer bestimmten Emotion,

78  »In Wahrheit ist aber z.B. die Mimik des Zornes oder der Liebe nicht dieselbe
bei [einer Japanerin:] einem Japaner und [einer Europierin] einem Abendlander.
Genau genommen besagt die unterschiedliche Mimik eine Differenz der Emoti-
onen selber. Nicht allein die Gebirde ist kontingent im Verhaltnis zur [Korper-]
Leibesorganisation, sondern tiberhaupt die Weise der Aufnahme und des Erle-
bens von Situationen. [Die Japanerin:] Der Japaner lichelt im Zorn, [die Europa-
erin:] der Europder errotet und stampft mit dem Fuf$ oder erbleicht und spricht
mit zischender Stimme. « (PdW 223; Hervorhebung und Einfigungen A.S.)

283

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

jedoch nicht unmittelbar und nicht notwendigerweise in allen Kultu-
ren. Merleau-Ponty beschreibt, dass Menschen in bestimmten sozialen
Situationen oftmals bestimmte Gefiihle haben. Sie sind »contents parce
qu’on leur fait un cadeau, tristes parce qu’ils assistent a un enterrement,
gais ou tristes selon le paysage« (PP 435).7 Emotionen sind also auch
abhingig von der jeweiligen Sozialisation, durch die Konventionen hin-
sichtlich dessen, wie Emotionen erlebt werden, wie sie ausgedriickt wer-
den und wann sie angemessen sind, inkorporiert werden.

Wie dem Zitat vorhin (unter Punkt (2)) zu entnehmen ist, ist nicht al-
lein der Ausdruck einer Emotion kontingent, sondern auch die Weise,
wie eine bestimmte Situation aufgenommen wird und daher auch die
Frage, in welcher Situation eine bestimmte Emotion >gehabt< wird. Das
obige Zitat setzt sich folgendermafSen fort:

Il ne suffit pas que deux sujets conscients aient les mémes organes et le
méme systéme nerveux pour que les mémes émotions se donnent chez
tous deux les mémes signes. Ce qui importe c’est la maniére dont ils font
usage de leur corps, c’est la mise en forme simultanée de leur corps et de
leur monde dans I’émotion. (PP 220)%

Dass Personen so sozialisiert sind, dass sie in bestimmten Situationen
bestimmte Emotionen haben — also beispielsweise bei einer Beerdigung
Trauer empfinden — beschreibt Merleau-Ponty als eine Art der Uberla-
gerung der wirklichen Gefiihle durch die jeweiligen >Situationswertex.
Mit Bezug auf Max Scheler meint Merleau-Ponty, dass diese Gefiihle
nur »comme ’ombre d’un sentiment authentique« (PP 43 5; »wie ein
Schatten des echten Gefiihls« (PAW 433)) waren. Dennoch sei es unsere
»attitude naturelle [...; A.S.] de vivre selon les catégories sentimentales
du milieu« (PP 435; »natirliche Haltung [...; A.S.] nach den Gefiihls-
kategorien unserer Umwelt zu leben« (PdW 433)). Diese beschreibt er
als »émotions factices« beziehungsweise »sentiments imaginaires« (PP
43 5; *kunstliche Empfindungen« beziehungsweise >imaginare Gefiihle«
(PAW 433).%

79 »[Slie sind zufrieden, wenn man ihnen etwas schenkt, traurig, weil sie einer
Beerdigung beiwohnen, vergniigt und traurig je nach der landschaftlichen
Umgebung« (PdW 433).

80 »Der blofle Umstand, dass zwei bewufSte Wesen dieselben Organe und das-
selbe Nervensystem besitzen, bewirkt noch keineswegs, dass dieselben Er-
regungen sich beim einem wie beim anderen in denselben Zeichen dufSern.
Entscheidend ist vielmehr die jeweilige Art und Weise des Gebrauchs des
Leibes [bzw. Korpers; A.S.], der in der Emotion in eins vollzogenen Form-
gebung von Leib [bzw. Korper; A.S.] und Welt.« (PdW 223-24)

81 Eine in der Grundargumentation dhnliche, in ihrer Zielsetzung jedoch klar so-
ziologische, Theorie der Emotionen entwickelte Arlie Russel Hochschild (1979,

1990).

284

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

Was eine bestimmte Emotion ausmacht, ist also nicht ihr Ausdruck,
das damit einhergehende Erleben oder eine bestimmte soziale Situation
(etwa eine Beerdigung), in der sie aufkommt.**> Auch wenn die Bestim-
mung von Emotionen durch die jeweilige Situation zunachst zuriickge-
wiesen wurde, ist die Definition von bestimmten Emotionen im Umfeld
von Situationen (in ihrem Zusammenspiel mit Kérpern) zu finden, wie
sich im Folgenden zeigen wird.

3.5.2 Institutionen

In seiner Vorlesung zu Institutionen am College de France im Studienjahr
1954-1955 (siehe Insti) fiihrte Merleau-Ponty unter anderem die Insti-
tution d’un sentiment als einen Typus oder eine Form von Institutionen
ein. In der jungeren Vergangenheit versuchte etwa Joel Krueger (2020),
Emotionen in Merleau-Pontys Philosophie als Institution zu charakteri-
sieren. Dieser Bestimmung soll im Folgenden, ausgehend von Merleau-
Pontys Begriff der Institution, nachgegangen werden.

Merleau-Ponty fiigt mit dem Begriff der Institution, den er bis zu sei-
ner entsprechenden Vorlesung nur vereinzelt verwendet, seiner Philosophie
der Relation der sensibles ein weiteres wesentliches Element hinzu, das vor
allem die sinnhafte Struktur, die im Hintergrund von Praktiken und ge-
schichtlichen Entwicklungen steht, besser verstehen lasst.®3 Ausgangspunkt
seiner Uberlegenen ist, wenn man Merleau-Pontys offizieller Kurszusam-
menfassung folgt, seine Suche nach einem Umgang mit dem Problem des Be-
wusstseins in der Philosophie. Vor einem Bewusstsein, im Sinne klassischer
Philosophien verstanden, gebe es nur Objekte, die durch das Bewusstsein
konstituiert wurden (Insti 161). Durchaus kritisch meint Merleau-Ponty:

Meéme si ’on admet que certains d’entre eux [d’entre les objets; A.S.] ne
le sont >jamais complétement< (Husserl), ils sont a chaque instant le re-
flet exact des actes et des pouvoirs de la conscience, il n’y a rien en eux
qui puisse la relancer vers d’autres perspectives, il n’y a, de la conscience
a I’objet, pas d’échange, pas de mouvement. (Insti 161)%

82 Christian Meyer, der sich in seinen Arbeiten ebenfalls auf Merleau-Pontys
Philosophie stiitzt, hat etwa in einer ethnographischen Studie zur Wolof-
Kultur gezeigt, dass Emotionen sowohl als Einheit oder Konzept, als auch
auf der Ebene des Ausdrucks kulturell variabel sind (Meyer 2017: 161).

83 Fir die gegenwirtige Soziologie wire es lohnend einen systematischen Ver-
gleich zwischen dem Institutionenbegriff von Merleau-Ponty und jenem
von Peter Berger und Thomas Luckmann (Berger/Luckmann 1987) und
vergleichbaren Begrifflichkeiten von Bourdieu anzustellen. Ein solcher Ver-
gleich Gibersteigt jedoch den Rahmen der gegenwirtigen Arbeit.

84 »Selbst wenn man zugesteht, dass einige von ihnen [von den Objekten;
A.S.] rniemals vollstindig« (Husserl) sind, sind sie zu jedem Zeitpunkt eine

285

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE I’EXPRESSION

Merleau-Pontys veranderter Zugang beginnt damit, dass er die Person
selbst als Institution, nicht als » Bewusstsein von...« (Insti 61), versteht.
Damit geht eine Verdnderung des Verstindnisses des Bezugs von Korper
und Welt einher. Die Welt ist nicht unmittelbar prisent, sondern eine Off-
nung seines Jenseits (au-dela), getragen von der Tiefe, dem Relief (inklu-
sive von Hiirden, von Konfigurationen) (Insti 45). Diese Offnung wird
nicht durch ein beschlossenes, gezielt gewihltes Projekt geleitet, sondern
durch eine Intention ohne Subjekt, schlicht durch das Leben (Insti 45).
Ebenfalls damit einher geht eine andere Beziehung zum Handeln oder
Praktizieren (aufbauend auf das, was oben als Praktik beschrieben wur-
de, siehe Kapitel 2.3.2.4), zu der Zeit (die Merleau-Ponty in ihrer Akti-
vitat-Passivitat zu fassen sucht)®s und zu anderen (als Beziehung von in-
stituiert-instituierenden Subjekten) (Insti 45—47).

Wie versteht Merleau-Ponty nun Institutionen allgemein? In seiner
(von ihm selbst zur Publikation freigegebenen) Zusammenfassung sei-
nes Kurses beschreibt er diese folgendermaflen:

On entendait donc ici par institution ces événements d’une expérience
qui la dotent de dimensions durables, par rapport auxquelles toute une
série d’autres expériences auront sens, formeront une suite pensable ou
une histoire, — ou encore les événements qui déposent en moi un sens,
non pas a titre de survivance et de résidu, mais comme appel a une suite,
exigence d’un avenir. Cette notion a été approchée a travers quatre or-
dres de phénomeénes, dont les trois premiers ont trait a I’histoire person-
nelle ou intersubjective, et le dernier a I’histoire publique. (Insti 162)%

Institutionen sind also jene Momente einer Erfahrung, die ihr Bestandig-
keit verleihen. Durch die Institution hat nicht nur diese eine Erfahrung
Sinn, sondern auch weitere Erfahrungen, die von mir ausgehen oder die
in mir einen Sinn ablegen und die mit dieser ersten Erfahrung eine Ge-
schichte bilden (Insti 162). »Donc institution = établissement dans une

genaue Widerspiegelung der Handlungen und Krifte des Bewusstseins, es
gibt nichts in ihnen das es in andere Perspektiven versetzen konnte, es gibt
zwischen Bewusstsein und Objekt keinen Austausch, keine Bewegung. « (ei-
gene Ubersetzung)

85 Die Zeit lauft weiter, weil sie instituiert wurde und nicht aufhéren kann zu
sein (Insti 47).

86 »Unter Institution wurden hier also jene Vorkommisse [in] einer Erfahrung
verstanden, die sie mit dauerhaften Dimensionen ausstatten, in Bezug auf
die eine ganze Reihe anderer Erfahrungen Sinn ergeben, eine denkbare Fol-
ge oder Geschichte bilden, — oder auch jene Ereignisse, die in mir einen Sinn
hinterlassen, nicht im Sinne eines Relikts oder Residuums, sondern als Auf-
ruf zu einer Fortsetzung, als Forderung nach einer Zukunft. Diesem Begriff
wurde sich mittels von vier Ordnungen von Phanomenen angenihert, wo-
bei sich die ersten drei auf die personliche oder intersubjektive Geschichte
beziehen, die letzte auf die 6ffentliche Geschichte. « (eigene Ubersetzung)

286

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

expérience (ou dans un appareil construit) de dimensions (au sens gé-
néral, cartésien: systéme de référence) par rapport auxquelles toute une
série d’autres expériences auront sens et feront une suite, une histoire.«
(Insti 50)%7

Institution ist nichts Angeborenes (I’inne), nicht natiirliche Reifung
(maturation naturelle), nicht inneres Milieu (milieu interne), nicht phy-
siologisch, jedoch auch nicht das Gegenteil davon (wie das Erworbene,
das Erlernte, das duflere Milieu oder das Psychische und das Soziale)
(Insti 65). Vielmehr gebe es all dies in reiner Form nicht. Institutionen
sind nicht das Gegenteil des Biologischen (so wie das Unbewegliche nicht
das Gegenteil des Beweglichen, sondern dessen Bedingung ist). Vielmehr
ist auch das Biologische, das dem Institutionellen, dem Kulturellen fern-
zustehen scheint, nicht frei von diesem. Ein dhnlicher Gedankengang fin-
det sich in Phénomeénologie de la perception, wenn Merleau-Ponty ei-
nige Gedanken zur Vaterschaft prasentiert. Er charakterisiert diese als
etwas, das zunichst zutiefst biologisch-korperlich erscheint, das aber
letztlich eine Institution sei. So wie das Biologische beim Menschen
nicht un-institutionell oder vor-institutionell ist, so ist auch das Tieri-
sche nicht gdnzlich frei von Institutionen. Ein Beispiel dafiir erkennt
Merleau-Ponty in der Pragung, die Tiere durch andere Tiere am Beginn
ihres Lebens erfahren, ein Beispiel fir letzteres etwa in der Pubertit (Insti
162). Merleau-Ponty wendet sich damit zugleich gegen Anthropologien,
die das Tierische stark vom Menschlichen abgrenzen, da erstes kultur-
frei sei und gegen eine Unterscheidung von zwei voneinander losgeldsten
Schichten im menschlichen Sein und Tun — dem Biologischen und dem
Kulturellen (PP 220-21; PAW 224). Institutionen sind so nicht alles, das
nicht unmittelbar natiirlich ist (keine Institution ist etwa die >Einfiih-
rung« von Kartoffeln oder Mais).

Merleau-Ponty unterscheidet personelle und interpersonelle Instituti-
onen einerseits und historische Institutionen andererseits (Insti 50-63;
Insti 162). Unter personelle und interpersonelle Institutionen fasst er
die Institution eines Gefiihls, von Werken und eines Wissens (u# savoir).
Das Problem des Bewusstseins stellt sich so nicht nur in Bezug auf mir
sexterne< Dinge, sondern auch mit Bezug auf die eigene Vergangenheit,
denn das Bewusstsein konne in der Vergangenheit nur eine:n Andere:n
entdecken, die:der sich mysterioserweise >ich« nennt (Insti 161). Ich in
der Vergangenheit und die:der Andere stiinden auf derselben Ebene,
als Negation. Dies sei anders, wenn man das Subjekt als instituierend

87 »Also Institution = Etablierung von Dimensionen (im allgemeinen, karte-
sianischen Sinne: Referenzsystem) in einer Erfahrung (oder in einem kon-
struierten System/Apparat) in Bezug auf die eine ganze Serie anderer Erfah-
rungen eine Bedeutung haben werden und eine Fortsetzung, eine Geschichte
bilden werden.« (eigene Ubersetzung)

287

hitps://dol.org/10.5771/9783748947479-235 - am 24.01.2026, 08:34:01. https://ww.nllbra.com/de/agh - Open Access - TN


https://doi.org/10.5771/9783748947479-235
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	3.1 Natur und Kultur
	3.2 Die anderen
	3.2.1 Andere als Kulturgegenstände, Kulturgegenstände und andere
	3.2.2 An der:dem Anderen vorbei: Wie Merleau-Ponty andere nicht versteht
	3.2.3 Das ›Erscheinen‹ anderer in ›meiner‹ Welt
	3.2.4 Gemeinsam die Welt wahrnehmen
	3.2.5 Residuen des Singulären: Erlebter Solipsismus

	3.3 Der Ausdruck
	3.3.1 Le monde culturel und die Sprachen
	3.3.2 Das Sprechen oder der ›Lärm‹
	3.3.3 Das vielfältige Schweigen
	3.3.4 Les bruits et les silences à distance: Das Problem von Ausdruck und Ausdruckswahrnehmung auf Distanz

	3.4 Gemeinsam sprechen: Der Dialog
	3.5 Emotionen und Institutionen
	3.5.1 Emotionen: Ein negativer Bestimmungsversuch
	3.5.2 Institutionen
	3.5.3 Emotionen, Institutionen und Konstellationen
	3.5.2.1 (Kindliche) Eifersucht
	3.5.2.2 Scham und Zurückhaltung
	3.5.2.3 Liebe, Institution und Konstellation


	3.6 Die Situation im monde culturel und die Wahrnehmung des monde culturel auf Distanz

