
5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Kosmologische Vorstellungen

Das traditionelle Weltbild der Tao ist diffus. In jedem Dorf finden sich unterschied-
liche Vorstellungen zur Kosmogenese und Existenz spiritueller Kräfte und Gottheiten. 
Da »kulturelles Wissen« (katentengan) innerhalb der Familien tradiert wird, besteht 
selbst innerhalb der Dörfer kein Konsens über diese Dinge, die für gewöhnlich nicht 
öffentlich besprochen werden. Auch wenn Verallgemeinerungen problematisch sind, 
lässt sich aus (religions)ethnologischen Publikationen (Stewart 1947; Del Re 1951; De 
Beauclair 1957, 1959a; Liu 1959; Dong 1997 und Sinan Jyavizong 2009) sowie auch aus 
meinem Datenmaterial (Funk 2014, 2020b) ein traditionelles Weltbild skizzieren, das 
zumindest in seinen groben Zügen von einer Mehrheit der Tao geteilt werden dürfte.1

Demnach unterteilt sich die Welt in die drei Sphären Himmel, Erde und Unterwelt, 
die sich ihrerseits in verschiedene Strata aufgliedern. Die oberste Himmelsregion wird 
von einer größeren Anzahl von Göttern bewohnt, die nicht genau verifiziert werden 
kann. Sie leben am Himmelsfirmament in Dörfern, die denjenigen der Menschen auf 
der Erde gleichen (De Beauclair & Kaneko 1994). Die Sammelbezeichnung für »Götter« 
lautet tao do to, was übersetzt »Mensch(en) dort oben« bedeutet. Man geht davon aus, 
dass das kosmische Geschehen von einer höchsten Gottheit beeinf lusst wird, die im 
alltäglichen Sprachgebrauch als akey do langangarahen (»Großvater im Himmel«) be-
zeichnet wird.2 Der akey do langangarahen ist eine distanzierte Gottheit, die sich zwar 
für das Treiben der Menschen auf Erden interessiert, mit diesen jedoch nicht direkt 
kommuniziert.

In der celestischen Ebene unterhalb der höchsten Gottheit und der mit ihr zusam-
menlebenden übrigen tao do to sind niedere Gottwesen angesiedelt, die in der Literatur 
als Botengottheiten beschrieben werden, da sie beständig die Menschen ausspähen 

1 � Das traditionelle Weltbild der Tao ist durch die Übernahme des christlichen Glaubens (Katholizismus; 
Presbyterianismus) teilweise infrage gestellt worden. Heute ist ein Synkretismus aus traditionellen 
lokalen Vorstellungen und den seit den 1950er-Jahren übernommenen christlichen Glaubensinhalten 
festzustellen. Die von den Ahnen aufgestellten Tabus werden auch heute noch von einer überwiegen-
den Mehrheit der Tao befolgt. In Notsituationen werden sowohl Ahnen als auch Jesus um Beistand 
gebeten.

2 � Die traditionelle Vorstellung von einer höchsten Gottheit verträgt sich gut mit dem monotheis-
tischen Anspruch der christlichen Kirchen, sodass die oberste Hierarchie im Himmel damals wie  
heute nicht infrage gestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit130

und die beobachteten Missetaten dem akey do langangarahen berichten. Es kann aber 
auch sein, dass der akey do langangarahen selbst auf die Erde herabblickt und dem Fehl-
verhalten der Menschen gewahr wird. Die Tabuverstöße der Menschen »erzürnen«  
(somozi) ihn und bewirken, dass er »Vergeltung« (patonggalen) herbeiführt. Bei klei-
neren Tabuverstößen wird die Person des Übeltäters oder einer ihrer Nachkommen 
bis in die dritte Generation bestraft. Doch bei grobem Fehlverhalten schickt der akey 
do langangarahen Taifune, Raupenplagen und Seuchen, wodurch ganze Dorfgemein-
schaften in Mitleidenschaft gezogen werden. Schwere Tabubrüche sind deshalb bei 
den Tao keine individuelle Angelegenheit, sondern ein Affront gegen die soziale Ge-
meinschaft, die nun mit einer Kollektivstrafe zu rechnen hat.

Im Sommer 2003 wurde Lanyu vom Taifun Dujuan getrof fen, der Häuser, Boote 
und Behausungen sowie Teile der Infrastruktur zerstörte, jedoch zum Glück keine 
Menschenleben kostete. Aus Sicht älterer Dorf bewohner von Iranmeylek war der Tai-
fun ein Vergeltungsschlag des akey do langangarahen, weil der Dorfrat sich erdreis-
tet hatte, mit modernem technischen Gerät die Steinformation in der Bucht zu ver-
ändern. Vor Beginn der Baumaßnahmen war es bei Ebbe schwierig, eine enge und 
relativ f lache Stelle zwischen den Felsen mit modernen Booten zu passieren, um in 
das natürliche Hafenbecken von Iranmeylek zu gelangen.3 Es wurde ein Kiesweg für 
einen Bagger aufgeschüttet, der an der betreffenden Stelle Steine herausbrach und 
so die Passage vertiefte (Chang 2008: 32 f.). Um zu verstehen, weshalb der akey do  
langangarahen über die Baumaßnahmen »erzürnt« war, muss man wissen, dass nach 
der Vorstellung der Tao viele Steine in der Bucht von Geistwesen bewohnt werden. Die 
Entfernung eines Steines aus der Bucht ist deshalb ein Eingriff in die kosmologische 
Ordnung, die die Existenz bestimmter Geistwesen bedroht und die kosmischen Kräf-
te (vertreten durch die höchste Gottheit akey do langangarahen) in »Empörung« versetzt 
(Voss & Funk 2015).

Doch wie muss man sich die Vergeltung vorstellen ? Auf welche Weise entfalten die 
tao do to ihre destruktiven Kräfte ? In jedem kosmischen Stratum sind sowohl tao (»le-
bende Menschen«) als auch anito angesiedelt, die dort eine problematische Koexistenz 
führen. Dies ist ohne Frage auf der Erde der Fall, wo die »lebenden Menschen« versu-
chen, sich die (in der Regel unsichtbaren) anito vom Leibe zu halten. Aber auch in den 
Sphären des Himmels gibt es celestische anito, denen die statushöheren und mächti-
geren Götter Befehle erteilen können. Wenn der akey do langangarahen in »Zorn« (som
ozi) gerät, schickt er die Himmelsgeister aus, damit diese sich auf die Erde begeben, 
wo sie die irdischen anito anstiften, Schlechtes über die lebenden Menschen zu brin-
gen. Die aufgewiegelten irdischen anito schlüpfen in die Körper von Ratten, Schlangen 
und Insekten, um in diesen bzw. mithilfe dieser Wirtstiere ihr Unwesen zu treiben.

Von den anito angetriebene grüne Giftschlangen (Trimeresurus stejnegeri; Chinesi-
sche Bambusotter) verfolgen menschliche Opfer, bis es ihnen gelingt, sie zu beißen.4 

3 � Mit den »traditionellen Kanus« (tatala) konnte man ohne größere Schwierigkeiten auch bei Niedrig-
wasser über die gefährliche Stelle hinweg in die geschützte Bucht gelangen, man musste nur eine ge-
eignete Welle abpassen.

4 � Das Schlangengif t führte früher bei jüngeren und schwächeren Personen zum Tod. Im Sommer 
klettert die Chinesische Bambusotter auf Bäume und Sträucher, von wo aus sie sich auf vorbei-
kommende Personen herabfallen lässt. Heute ist die Behandlung mit einem Serum auch auf Lanyu  
möglich, sodass keine Todesopfer mehr zu beklagen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 131

Einen Raupenbefall in den Süßkartoffelfeldern erklärt5 man sich durch die üblen 
Machenschaften der anito, die über die Ernte herfallen und sie vernichten. Das letzte 
Beispiel illustriert, wie die schlechten Taten anderer eine allgemeine kontaminierende 
Wirkung entfalten, da die Raupen vor benachbarten Feldern keinen Halt machen und 
auch unschuldige Personen durch die Vernichtung der Nahrungsgrundlage mit ins 
Verderben stürzen. Im traditionellen Denken der Tao gibt es kein Konzept von Zu-
fall. »Schlechte Ereignisse« treten ein, weil sich die Menschen moralisch fehlverhalten 
haben. Die von den Himmelsinstanzen verhängten Strafen zielen immer auf eine Be-
drohung des Körpers ab, der entweder direkt (z. B. durch Schlangengift) oder indirekt 
(durch Zerstörung der Nahrungsgrundlage) in Mitleidenschaft gezogen wird.

Ebenso wie die Welt der lebenden Menschen ist der gesamte Kosmos hierarchisch 
gegliedert. Der akey do langangarahen gleicht auf frappierende Weise einem respek-
tablen und unnahbaren »(Ur-)Großvater« (akey), der kaum je mit seinen (Ur-)Enkeln 
interagiert. Im Kosmos wird die Statushierarchie räumlich ausgedrückt, da die in den 
oberen Himmelsschichten angesiedelten Geistwesen den weiter unten angesiedelten 
Geschöpfen Befehle erteilen können. Niedere Geistwesen können »wie Kinder her-
umkommandiert werden« (pakamothdeh). Die kosmologischen Vorstellungen der Tao  
weisen somit eine direkte Verbindung zu den sozialen Interaktionsformen auf.6

Bösartige Geistwesen

Die Tao kennen verschiedene Arten bösartiger Geistwesen, die in der Alltagssprache 
unter dem Begriff anito subsumiert werden.7 Hierzu zählen Totengeister, Territorial-
geister und umherstreifende Geistwesen.8 Von einer ähnlichen Klassifizierung (bös-
artiger) Geistwesen berichtet Hornedo (1980) auf den philippinischen Batan-Inseln, 

5 � Die Wahl der Zeitform ist schwierig, weil heute nicht alle Tao diese Zusammenhänge so darstellen 
würden. Die hier beschriebe Denkweise ist besonders unter älteren Tao verbreitet.

6 � Vygotskijs (1992 [1931]) Theorie einer Übertragung der sozialen Ordnung in den Bereich des Unsichtba-
ren und Emotionalen und somit höherer psychischer Funktionen erfährt – bezogen auf die Tao – eine 
Bestätigung.

7 � Ich begreife der emischen Perspektive der Tao folgend die anito (sowie auch die gutartigen Geistwe-
sen, von denen weiter unten die Rede sein wird) als soziale Akteure im Sinne Latours (1996). Bei meinen 
Ausführungen orientiere ich mich an Käsers Einführung in die begrif flichen Grundlagen des Animis-
mus (2004), in welcher er die Charakteristika »animistisch orientierter Denkrahmen« auf der Grund-
lage ethnografischer Berichte aus Mikronesien, Südostasien, Sibirien, Indien, verschiedenen Teilen 
Afrikas, dem Nahen Osten, der europäischen Vergangenheit sowie den beiden Amerikas beschreibt. 
Ich stehe Käsers vergleichendem Ansatz bisweilen kritisch gegenüber, da er animistische Systeme aus 
verschiedenen Kontinenten im Detail und somit außerhalb ihres jeweiligen Kontextes miteinander in 
Bezug setzt.

8 � Totengeister verbleiben nach dem Ableben in der Nähe des Leichnams, also des Körpers, dem sie einst 
zugeordnet waren. Manchmal kommen sie in eine menschliche Siedlung, um dort ihr Unwesen zu 
treiben. Territorialgeister leben in einem räumlich abgegrenzten Gebiet, wie etwa auf einem Felsen in 
der Bucht, der ihnen als »Haus« (vahey) dient. Von den umherstreifenden Geistwesen (vonkow) gibt es 
verschiedene; einige von ihnen gelten als besonders potent und somit gefährlich (Benedek 1987: 122). 
Es ist schwierig, die verschiedenen Arten von Geistwesen klar voneinander zu unterscheiden. Für die 
Zwecke meines Buches ist es ausreichend, die anito als eine zusammenhängende Gruppe aufzufassen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit132

deren Bewohner kulturell und linguistisch am nächsten mit den Tao verwandt sind.9 
Wie schon erwähnt haben es die anito auf die Seelen der Menschen abgesehen, die 
sie zu stehlen versuchen. Der vorübergehende Verlust der Seele führt zu physischem  
Unwohlsein und Krankheit, ihr permanentes Abhandenkommen zum Tod. Die Tao 
glauben, dass die anito den Menschen ihre physische Existenz und die damit verbun-
denen Lebensfreuden »neiden« (ikeynanahet).

Die Wahrscheinlichkeit, auf anito zu treffen, steigt, je weiter man sich aus dem 
vergleichsweise sicheren Dorf in die Wildnis vorwagt. Dunkle, feuchte und drecki-
ge Bereiche gelten als gefährlich und somit als bevorzugte Aufenthaltsorte der anito. 
Hierzu zählen »Friedhöfe« (kanitowan), Höhlen, die beiden auf der Insel anzutreffen-
den vulkanischen Kraterseen, unwirtliche Orte an der Küste sowie die »tiefe Wildnis 
der Bergwälder« (maspet). Aber auch Meeresströmungen10 und kalte Nordwest-Win-
de11 werden mit den anito assoziiert. Unheimliche Orte im Bereich der Zivilisation sind 
Schullatrinen und leer stehende Häuser.

Am späten Nachmittag sollten alle Personen von der Feldarbeit, vom Fischen oder 
von sonstigen Subsistenzaktivitäten ins Dorf zurückgekehrt sein, weil in der begin-
nenden Dämmerung die anito erwachen und vermehrt in Erscheinung treten. Neben 
der Nacht, die als Zeit der anito gilt, wird im traditionellen lunisolaren Kalender der 
Tao festgelegt, welche Tage im Monat als Glück verheißend oder unheilvoll angesehen 
werden. An unheilvollen Tagen wird von einer erhöhten Aktivität der anito ausgegan-
gen, sodass bestimmte Unternehmungen (z. B. rituelle Aktivitäten, Fischfang) ruhen 
müssen.

Das von den anito ausgehende »Böse« (marahet) kann sich einer Person anheften 
und von ihr mit ins Dorf gebracht werden. Von den anito frequentierte Orte sind des-
halb zu meiden, um schwächere Personen nicht zu gefährden. Ich möchte ein kon-
kretes Beispiel geben, auf welche Weise eine Kontamination mit »schlechten Dingen« 
erfolgen kann: Auf Lanyu gibt es eine Milbenart, die von den Tao »rotes Insekt« (紅蟲 
hong chong) genannt wird und Tsutsugamushi-Fieber bei Menschen hervorrufen kann. 
Ihr Biss führt zu Kopfschmerzen, Fieber und Hautausschlägen und kann im Einzelfall 

9 � Die anito sind regional und überregional betrachtet keine unbekannte Kategorie. Die weite Streuung 
dieses Begrif fes lässt auf ein jahrtausendealtes Konzept schließen, das im Laufe der Zeit regionalspe-
zifische Ausprägungen erfahren hat. Bei den Bunun in Taiwan heißen sie qanitu, auf den Batan-Inseln 
treten sie als añitu in Erscheinung, auf der malaiischen Halbinsel werden sie antu genannt, in einigen 
Teilen Indonesiens hantu, in Mikronesien aniti und in Polynesien aitu. Alle diese linguistisch verwand-
ten Termini bezeichnen »Totengeister« bzw. »Ahnengeister« oder ganz allgemein »Geistwesen«, die im 
Gegensatz zu den anito der Tao nicht unbedingt bösartig sind (McHugh 1955; Salazar 1968; Fischer 1965; 
Hornedo 1980, 1994; Mageo 1991; Neu 1997; Apostol 2010; Yamada 2002). Nach Apostol (2010: 13) leitet 
sich der Begrif f anito aus dem proto-austronesischen Wort ani für »Seele« bzw. »Geist« sowie dem ma-
laiischen to oder toh für »Bewohner des Kopfes« her. Das Tao-Wort oo für »Kopf« mag diese Herleitung 
bestätigen.

10 � Vor der Verwendung moderner Motorboote sind immer wieder Kanus von Meeresströmungen er-
fasst und abgetrieben worden. Beim Speerfischen besteht die Gefahr, von Unterwasserströmungen 
gegen Korallengestein geschleudert zu werden – wer in solchen Momenten bewusstlos wird, ertrinkt.

11 � In der traditionellen Lebensweise konnten die kalten Winterwinde alten, geschwächten Personen 
zum Verhängnis werden. In den Interviews zu den Emotionswörterbedeutungen wurde deutlich, 
dass früher nicht wenige Tao auf ihren Feldern an Erschöpfung und Auskühlung starben (vgl. Kapi-
tel 4, Abschnitt Erlebte Mangelzustände von Kindern und jungen Erwachsenen).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 133

tödlich verlaufen (vgl. Benedek 1987: 151). Wer sich an Orte begibt, an denen hong 
chong vermehrt vorkommen, riskiert, dass die Milben an der Kleidung mit nach 
Hause gebracht werden, wo sie ggf. kleine Kinder infizieren können. Praktisch alle 
Tao-Kinder leiden in ihrer Kindheit am Tsutsugamushi-Fieber, das vor der Errich-
tung einer medizinischen Station auf Lanyu nicht behandelt werden konnte und zur 
damals hohen Kindersterblichkeit beitrug. Sofern Kinder die Infektion überlebten, 
waren sie gegen das Fieber immun. Das Tsutsugamushi-Fieber wird – wie die meis-
ten Krankheiten – als eine Attacke der anito aufgefasst (Hu 1993).

Wenn Personen körperlich und psychisch »geschwächt« (jimoyat) sind, z. B. weil 
sie müde sind, unter der Sommerhitze leiden oder Hunger empfinden, kommt es ver-
mehrt zu Begegnungen mit den anito. Die anito versuchen, die »Gereiztheit« (mindok) 
der Menschen auszunutzen, indem sie diese dazu verleiten, »Geiz« (mabayo), »Raffgier«  
(teymagom), »Neid« (ikeynanahet) oder »Wut« (somozi) zu empfinden – allesamt Emo-
tionen oder affektive Zustände, die das soziale Gemeinwesen gefährden. »Hunger« 
(makcin) ist ein besonders problematischer Zustand, weil er die auf Nahrungstausch 
basierende Ordnung der Tao infrage stellt. Hunger leidende Personen tendieren dazu, 
ihr Essen für sich selbst zu behalten und nicht mit anderen zu teilen. Auch »neiden« sie 
anderen ihre Lebensmittel und können bei »schlechter moralischer Gesinnung« (mara­
het so nakenakem) zu Dieben werden. Sozial verwerf liche Gefühlszustände, mangelnde 
Bedürfnisbefriedigung sowie Krankheiten und Schmerzen müssen in einem Zusam-
menhang gesehen werden, da sie nach lokaler Auffassung externen Ursprungs sind 
und erst durch Kontakt mit den anito hervorgerufen werden. Demzufolge sind Men-
schen an sich nicht »schlecht« (marahet), doch verunreinigen sie im Laufe des Lebens, 
weil ihre Schwäche und Unachtsamkeit von bösartigen Geistwesen ausgenutzt wird. 
Neben kranken, schwachen und alten Personen werden vor allem kleine Kinder auf-
grund ihrer erhöhten körperlichen Anfälligkeit, aber auch weil sie auf eklatante Weise 
»unwissend« (abo so katentengan) sind, von den anito bedroht.

Neben Schwäche wird von den Tao die Alleinsituation als problematisch angesehen, 
da sie Menschen anfälliger für die Attacken der anito macht. Dies gilt im besonderen 
Maße für alleinstehende Alte, die von den übrigen Dorf bewohnern gemieden werden. 
Die Tao nehmen an, dass kinderlose Alte anderen Familien ihren Nachwuchs »neiden« 
und gesunden jungen Menschen nach dem Leben trachten. Nach der zirkulären Logik 
der Tao sind alleinstehende Personen alleine, weil ihre Verwandtschaftsgruppen sich 
fehlverhalten haben und ihnen der Segen der Ahnen abhandengekommen ist; zugleich 
bewirkt ihre Isolation aber auch, dass die anito keine »Angst« (maniahey) vor ihnen ha-
ben und sich in ihre Nähe trauen. Alleinstehenden Personen haftet deshalb ein Makel 
der »Verunreinigung« (matuying) an.

Es ist notwendig, bösartigen Geistwesen zu »drohen« (anianniahin), damit die-
se sich nicht näher an die Menschen herantrauen. Den anito imponiert menschliche 
»Stärke« (moyat) jeglicher Art, sei es, dass man ihnen mit Dolchen droht oder ihnen an 
schierer Anzahl überlegen ist. Die Tao glauben, dass die anito Menschenansammlun-
gen fernbleiben, weil sie vor ihnen »Angst« haben. Aus Gründen der eigenen Sicherheit 
verbringen die Tao deshalb ihre Zeit mit Angehörigen und Freunden der Ingroup. Die 
Einbindung in soziale Netzwerke erfordert eine ständige strebsame Orientierung, da 
Haushalte genügend Nahrung produzieren müssen, um durch ihre Teilhabe am Ga-
bentausch lebenswichtige soziale Beziehungen aufrechtzuerhalten. Die Arbeitsethik 
der Tao erfordert, dass alle erwachsenen Personen einer Tätigkeit nachgehen. Nur wer 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit134

schwer krank ist, bleibt zu Hause. Der soziale Druck ist beträchtlich, da bettlägerige 
Personen wegen des Anito-Glaubens von ihren Angehörigen gemieden werden.12

Taxonomie der Sinnesorgane: Sehen / Tasten vs. Hören / Riechen / Schmecken
Der zentrale Unterschied zwischen tao13 und anito (bzw. zwischen lebenden Menschen 
und Geistwesen im Allgemeinen) ist, dass Erstere über einen sicht- und tastbaren 
»Körper« (kataotao) verfügen, der an sich einmalig und unveränderlich ist, während 
Letztere für gewöhnlich unsichtbar, aber nicht gänzlich körperlos sind. Gelegentlich 
zeigen sich die anito den lebenden Menschen im Traum oder manifestieren sich auf 
unterschiedliche Weisen im Diesseits. In ihren Erscheinungen gleichen sie wilden 
Bestien oder aber sie sind von so kleiner Statur, dass sie gerade eben mit bloßem Auge 
erkennbar sind (z. B. bestimmte Insektenarten). Ihre Quasiunsichtbarkeit zeigt sich 
außerdem darin, dass sie – wie z. B. »Haie« (zokang) – plötzlich vor einem auftauchen 
und dann ebenso schnell wieder verschwinden.

Ihre ontologische Andersartigkeit erlaubt den (bösartigen) Geistwesen auf sup-
rahumane Weise zu hören und zu riechen / schmecken.14 Die anito können unabhän-
gig von ihrem tatsächlichen Aufenthaltsort menschliche Konversationen belauschen. 
Durch bestimmte Gerüche, z. B. den der Muttermilch, werden sie herbeigelockt. Wir 
finden hier eine Entsprechung zu wilden Tieren, die ebenfalls viel besser hören und 
riechen können als die Menschen. Den tao, deren Hör- und Geruchssinn viel weniger 
fein ausgebildet ist, bleibt dagegen keine andere Wahl, als sich primär auf den visuel-
len Sinn zu verlassen.15

Da der Sehsinn als der eigentlich menschliche angesehen wird, gilt das Tageslicht 
als die Zeit, in der die tao außerhalb der vahey (bzw. außerhalb des Dorfes) aktiv sein 
können.16 Im Hellen geht von den anito nur eine vergleichsweise geringe Gefahr aus, 
weil die tao ihre Umgebung durch ständiges achtsames Beobachten im Blick behalten 
können. »Strahlendes Sonnenlicht« (ararow), das die beste Sichtbarkeit ermöglicht, 
wird von den Tao mit dem »guten Prinzip« (apiya) in Verbindung gebracht.17 Als in den 
1980er-Jahren Lanyu an das nationale Elektrizitätsnetz angeschlossen wurde, ließen 
viele Tao in ihren Häusern Tag und Nacht das Licht brennen, um auf diese Weise die 

12 � Wenn fiebernde Personen zum Arbeiten auf die Felder gehen, steigt die Wahrscheinlichkeit, dass sie 
halluzinieren und in ihrem »geschwächten Zustand« den anito begegnen.

13 � Da ich in diesem und in den folgenden Abschnitten tao und anito einander als Kategorien gegenüber-
stelle, führe ich das Wort tao als ein emisches Sprachkonzept mit der Bedeutung »lebender Mensch« 
auf und nicht als den gleichlautenden Eigennamen der Gruppe (den ich nicht kursiviert und groß 
schreibe).

14 � Anders als in europäischen Sprachen wird Riechen und Schmecken von den Tao als einheitlicher  
Vorgang klassifiziert.

15 � Die Zuordnung des visuellen Sinns als eine primär menschliche Eigenschaf t scheint eine überregional 
verbreitete Vorstellung im insularen Südostasien zu sein. Siehe auch Winzeler (1993) für Borneo.

16 � Hiervon ausgenommen sind einige Tätigkeiten wie das nächtliche Fangen der Fliegenden Fische, das 
in diesem Fall jedoch mit elektrischem Licht (bzw. früher mit einer Fackel) durchgeführt wird.

17 � In der Tao-Kultur findet sich eine ausgeprägte Licht-Symbolik. So werden zu Beginn der Fische-
rei-Saison die heiligen Fliegenden Fische mit brennenden Fackeln in die Nähe der Boote gelockt. 
Die Fische, so glaubt man, streben zum Licht, um sich den Menschen aus »Mitleid« (makarilow) zu  
opfern. Von den Ahnengeistern »einflussreicher Männer« (meynakem a tao) nimmt man an, dass sie als 
Sterne am Himmelsfirmament residieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 135

anito am Näherkommen zu hindern. Heute sind alle Gassen von Iranmeylek bei Nacht 
hell erleuchtet, es gibt im ganzen Dorf keine dunklen uneinsehbaren Ecken.

Da die tao sich von den anito belauscht wähnen, können viele Inhalte nicht verbal 
kommuniziert werden. Die lebenden Menschen haben sich deshalb angewöhnt, vie-
les über ihren Sehsinn zu erschließen. Da es sich bei den Tao-Dörfern um Face-to-
Face-Gemeinden handelt, in denen die Wege der einzelnen Haushaltsmitglieder für 
die übrigen Dorf bewohner berechenbar sind, ist dies auch ohne Weiteres möglich. 
Wenn z. B. ein Taifun bevorsteht und die Boote von der vanwa zu einem höhergele-
genen, geschützten Platz gebracht werden müssen, erschließt sich die Notwendigkeit 
dieses Vorhabens einem jeden Mann, der über genügend Erfahrung verfügt. Von zu 
Hause aus hat man bestimmte Nachbarn im Blick und weiß genau, wenn diese sich in 
Bewegung setzen und somit der Zeitpunkt gekommen ist, sich selbst an die vanwa zu 
begeben, um bei Evakuierung der Boote mit Hand anzulegen. Wie durch Zauberhand 
erscheinen nach und nach immer mehr Männer am Bootsanlegeplatz, bis schließlich 
spontan mit der Evakuierung der Boote begonnen werden kann, ohne dass es einer 
vorherigen »verbalen Anweisung« (nanaon) bedurft hätte (vgl. Kao 2012: 159; Voss & 
Funk 2015: 263 f.).18

In der Tao-Kultur gehen wichtige Rituale und gesellige Essen mit der Präsenta-
tion riesiger Mengen an Nahrung einher. Diese sogenannten Verdienstfeste gewähren 
einzelnen Haushalten oder Verwandtschaftsgruppen die Möglichkeit, sich gegenüber 
anderen auszuzeichnen. Die zur Schau gestellte Nahrung wird nach ihrer eindrucks-
vollen Präsentation an die Mitglieder der Ingroup verteilt. Bei der rituellen Einwei-
hung neuer Gebäude und Kanus ist traditionellerweise vorgesehen, dass diese wäh-
rend der Zeremonie mit Taro bedeckt werden.19 Die Bereitstellung größerer Mengen 
an Nahrung ist der sichtbare Ausdruck der »kollektiven Leistungsfähigkeit« (moyat) 
eines Haushaltes und der mit ihm affiliierten Personen. Der soziale Status einer Grup-
pe wird in diesen Momenten unmittelbar erfahrbar, er wird zu einem greif baren Fakt. 
Eine gelungene Präsentation hinterlässt eine affizierende Wirkung auf die geladenen 
Gäste, die sich hierdurch kanig, manig und auch mamo fühlen.

Die Tao leben in einer Gesellschaft, in der Abstraktionen und Generalisierungen 
beargwöhnt werden. Abstraktes analytisches Denken gilt als problematisch, weil es auf 
einer übergeordneten Ebene die Tabuvorschriften der Ahnen infrage stellt. Das »Den-
ken und Fühlen« (manakem) der Menschen sollte um Dinge kreisen, die man aufgrund 
ihrer sichtbaren Präsenz mit Sicherheit wissen kann. Es ziemt sich nicht, die Ordnung 
des Kosmos kritisch zu hinterfragen, da man sich so auf unangemessene Weise mit 
den Göttern auf eine Stufe stellen würde – was ohne Frage Sanktionen nach sich zöge. 
Was zählt, sind alleinig die fait accompli, an denen man den Erfolg und den Wert einer  

18 � Auch die Teilnahme an kollektiven Arbeitsleistungen oder bestimmten Ritualen verläuf t auf oben 
beschriebene Weise. Vom Einzelnen wird erwartet, dass er aufgrund des von ihm erworbenen »kul-
turellen Wissens« (katentengan) sowie durch genaues Beobachten von sich aus weiß, wann und wo er 
sich einzufinden hat. Die Integration in die Tao-Gesellschaf t erfolgt ohne direkt ausgeübten Zwang 
und basiert auf autonomen Entscheidungen ihrer einzelnen Mitglieder.

19 � Aufgrund der sich verändernden Arbeits- und Lebensweise ist diese Leistung von den Tao heute kaum 
noch zu vollbringen. Die Entnahme großer Mengen an Wasser sowie die Verwendung von Kunstdün-
gern hat die Fruchtbarkeit der Böden reduziert, seit Jahren gehen die Erträge zurück. Um weiterhin 
traditionelle Rituale durchführen zu können, müssen heute Taros aus Taiwan hinzugekauf t werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit136

Person(engruppe) ersehen kann. Wenn ein Mann einen guten Fang hatte und seine Fi-
sche auf dem Trockengestell auf hängt, können alle sehen, dass er ein begabter Fischer 
ist. Er darf mit sichtbaren Taten glänzen, jedoch niemals »überheblich« (mazwey) auf-
treten und mit seinen »Fähigkeiten« (moyat) angeben (siehe auch Kao 2012: 160).

Die primäre Fokussierung auf den visuellen Sinn erlaubt den Tao, in einer als ge-
fährlich wahrgenommenen Umwelt Kontrolle auszuüben. Durch die Lokalisierung 
sicht- und tastbarer Körper kann ein berechenbarer Umgang mit Objekten erfolgen. 
Die Tao erfahren sich in solchen Momenten als handlungsmächtige Akteure, die Ge-
fahrenquellen abwehren bzw. umgehen. Bei fehlender visueller Kontrolle hingegen – 
etwa in der Dunkelheit – sind die Tao den im Verborgenen lauernden anito passiv aus-
gesetzt. Die anito »treiben böse Spiele« (manivet so anito) mit den Tao, sie versuchen die 
lebenden Menschen zu »ängstigen« (anianniahin), um ihrer Seelen habhaft zu werden. 
Schwächere Personen halten dieser Bedrohung nicht stand und reagieren hierauf mit 
»Angst«-Empfindungen sowie »Panik-Attacken« (maniahey so pahad).

Manifestationen der anito
Wenn etwas nicht so ist, wie es eigentlich sein sollte, kann auf die Präsenz bösartiger 
Geistwesen geschlossen werden. Dies ist z. B. der Fall, wenn eine bestimmte Eidech-
senart einen besonders dicken und rot markierten Schwanz aufweist20 oder als tazokok 
bezeichnete Vögel aus einer bestimmten Richtung über das Dorf f liegen. Omen dieser 
Art sind Indizien für bevorstehende »schlechte Ereignisse«. Auf die Präsenz der anito 
kann außerdem geschlossen werden, wenn ein Windstoß unvermittelt das Schilf be-
wegt oder Vogelstimmen vernommen werden, obwohl nirgends Vögel zu sehen sind. 
Auch wenn Personen in der Wildnis Stimmen hören, die miteinander streiten, oder 
wenn es stinkt, aber keine Erklärung für den üblen Geruch gefunden werden kann, 
ist davon auszugehen, dass anito in der Nähe sind. Da die vernommenen Geräusche 
oder Gerüche nicht der sichtbaren Menschenwelt entstammen, müssen sie von den 
unsichtbaren anito hervorgerufen worden sein – so die kulturelle Logik der Tao.

Die sogenannte »Seele der anito« (pahad no anito) erscheint als ein beeindruckend 
schöner großf lügeliger Schmetterling (Troides magellanus sonani; ein Schmetterling 
aus der Familie der Ritterfalter), der nach traditionellem Glauben unter keinen Um-
ständen berührt werden darf, da sich ansonsten der üble Einf luss der anito auf die 
Kontaktperson überträgt. Der Lebensraum dieses Falters ist ein Dickicht an der Küs-
te, in dem die »Friedhöfe« (kanitowan) der Tao untergebracht sind. Kleine Kinder, die 
von den umherf latternden Schmetterlingen fasziniert sind, folgen diesen in ihrer 
Unwissenheit bis zum kanitowan, wo besonders viele anito lauern. Wenn die Kinder 
merken, dass sie sich verlaufen haben, geraten sie in »Panik« (maniahey so pahad). Dies 
ist der Moment, in dem die anito die Kinder attackieren und versuchen, ihre Seelen zu  
rauben.21

20 � Generell sind rote Markierungen, die z. B. auch bei einigen Fischen auf treten, ein Merkmal geistarti-
ger Lebewesen.

21 � Eine in den an die Gärten angrenzenden Wäldern lebende Eulenart (Otus elegans), die Schmuck-
Zwergohreule, gilt ebenfalls als eine Manifestation der anito. Sie wird von den Tao nach ihrem gleich-
lautenden Ruf totoo genannt, was als eine Verballhornung von tao bzw. taotao interpretiert wird. Die 
Absicht der Eule besteht darin, unwissende Kinder mit ihrem gespenstischen Ruf aus der Sphäre der 
Menschen in die Sphäre der Geisterwesen zu locken. Im nächtlichen Wald versetzen die anito sie in 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 137

Eine von den Tao zutiefst verabscheute Pf lanze ist der Tava-Baum (Barringtonia 
asiatica), der auch den Namen kamararahet (wörtlich: »extrem schlecht«) trägt. Alle 
Teile dieses Baumes sind giftig. Eine weitere irritierende Eigenart besteht darin, dass 
er seine haarigen Kelchblüten in der Dunkelheit öffnet, tagsüber jedoch verschließt. 
Er verhält sich somit entgegen der normalen, menschlichen Ordnung und wird von 
den Tao als eine mit den anito verbundene geistartige Erscheinung angesehen. Unter 
keinen Umständen darf er von den Tao berührt werden (vgl. Cheng & Lü 1999).22

Coping-Strategien im Umgang mit den anito
Eine allgemeine Strategie im Umgang mit den bösartigen Geistwesen besteht im vor-
sichtigen und umsichtigen Handeln, durch das verhindert werden soll, dass die anito 
mit ihrem suprahumanen Geruchs- und Hörsinn überhaupt erst auf die Menschen 
aufmerksam werden. Für die anito ist es besonders leicht, die Seelen jüngerer Kinder 
zu stehlen, weil diese bisher kaum Strategien erlernt haben, wie sie ihre Seelen bei sich 
behalten können. Die Tao gehen davon aus, dass Gerüche (oder Geräusche), die auf die 
Anwesenheit von Säuglingen schließen lassen, mit hoher Wahrscheinlichkeit bösarti-
ge Geistwesen auf den Plan rufen.23 Ein wichtiges Sozialisationsziel von Tao-Bezugs-
personen besteht deshalb darin, dass Kinder sich »ruhig« (mahanang) verhalten und in 
der Nähe des Dorfes verbleiben (siehe Teile III–IV).

Da die anito alles hören können, was die Menschen sagen, bedarf es einer Reihe 
von Coping-Strategien, um die unliebsamen Mithörer in die Irre zu führen. Im All-
tag verwenden die Tao häufig euphemistische Bezeichnungen, um bestimmte Din-
ge oder Tätigkeiten nicht beim Namen nennen zu müssen. So wird die Identität von 
Personen durch die Verwendung von Personalpronomina und das Nichtaussprechen 
persönlicher Namen verschleiert.24 Die Tao erzählen normalerweise niemandem von 
ihrem Plan, ein Flugzeug nach Taiwan zu nehmen, sondern geben höchstens an, dass 
sie »spazieren gehen« (miyoyohyo) wollen. Auf diese Weise soll verhindert werden, dass 
mitlauschende anito den eigentlichen Sinn des Gesagten verstehen und schlechtes 
Wetter herbeisenden, was dazu führt, dass der gebuchte Flug mit hoher Wahrschein-
lichkeit gecancelt wird.25 Ebenso würde ein Mann, der mit seiner Angel Richtung Meer 

»Angst« und »Panik«, um so ihrer Seelen habhaf t zu werden (vgl. Hu 2006). Die Methoden der Eule 
ähneln somit denen des Schmetterlings.

22 � Es ließen sich viele weitere Tiere und Pflanzen auf führen, deren Nennung den Rahmen dieses  
Buches sprengen würde. Die Assoziation dieser Lebewesen mit den anito basiert in den meisten  
Fällen auf Analogien oder Homofonien (Arnaud 1994: 17 f.).

23 � Eine besondere Gefahr geht vom Milchgeruch aus, der sowohl Müttern als auch gestillten Kindern zu 
eigen ist. Stillende Mütter sollten keine Orte außerhalb des Dorfes aufsuchen, weil sie ansonsten die 
Aufmerksamkeit der anito auf sich ziehen. Unvorsichtiges mütterliches Verhalten ist eine Erklärung 
für das plötzliche Erkranken und den vorzeitigen Tod von Kindern. Um die anito auszutricksen, legen 
stillende Mütter heute bei unvermeidbaren Gängen außerhalb des Dorfes Parfüm an (Arnaud 1994).

24 � Nur Kenner des genauen Kontextes sind in der Lage zu verstehen, wer mit »er« oder »sie« gemeint 
ist. Auch die anito werden in den seltensten Fällen namentlich genannt. Man benutzt höchstens das 
Personalpronomen in der dritten Person Plural (它們 tamen), um auf sie zu verweisen.

25 � Zwischen der Provinzhauptstadt Taidong und dem Flughafen in Iratai an der Westküste Lanyus ver-
kehrt bei normalen Witterungsbedingungen ca. fünfmal am Tag ein Flugzeug, in dem 19 Personen 
Platz finden. In unregelmäßigen Abständen besteht zudem die Möglichkeit einer Fährüberfahrt, die 
jedoch aufgrund des hohen Wellenganges sehr unangenehm sein kann. Das wechselhaf te Wetter 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit138

geht, niemals zugeben, dass er vorhat, Fische zu fangen (noch würden andere ihn hier-
auf ansprechen), da die anito durch ihr suprahumanes Gehör sofort über seine Intention 
informiert wären und die Fische aus der Bucht vertreiben würden. Um sich die Chan-
cen auf einen guten Fang zu sichern, ziehen es Männer in dieser Situation deshalb vor, 
kein Wort über ihre Pläne verlauten zu lassen (siehe Yu 1991: 74; Kao 2012: 161).26

Generell wird bei den Tao nicht über »schlechte Dinge« oder »dreckige Sachen« 
(marahet ta vazvazey) geredet. Hat ein Haushalt einen Trauerfall zu beklagen, spricht 
man meist nur davon, dass die betreffende Familie »eine Sache zu regeln hat« (有事情 
you shiqing). Es besteht die Annahme, dass die bloße Erwähnung eines »schlechten Er-
eignisses« weitere »schlechte Ereignisse« nach sich zieht. Negative Geschehnisse wer-
den deshalb im Dorf totgeschwiegen, man will den anito keine Angriffsf läche bieten.

Masozi- und Ipeylamney-Modus
Personen, die das Dorf verlassen, um auf den Feldern, in der Bergwildnis, an der Küste 
oder auf dem Meer Subsistenzwirtschaft zu betreiben, begeben sich in einen fokus-
sierten Modus, den ich weiter oben als Masozi-Sein bezeichnet habe. Hierbei handelt 
es sich um eine aktive Coping-Strategie im Umgang mit den anito, die sich von den 
Vermeidungsstrategien darin unterscheidet, dass Personen im Masozi-Modus vor den 
bösartigen Geistwesen nicht zurückweichen, sondern ihnen auf aggressive und über-
legene Weise gegenübertreten. Der Masozi-Modus zeichnet sich durch einen schnel-
len Schritt aus, der von schwungvollen Armbewegungen begleitet wird. Der Blick ist 
nach vorne gerichtet und konzentriert, die betreffenden Personen wollen sich unter 
keinen Umständen von ihren geplanten Vorhaben ablenken lassen. Wer am Morgen 
auf Masozi-Weise das Dorf verlässt, wird von niemandem angesprochen, man nickt 
sich höchstens im Vorbeigehen kurz zu. Muskelanspannung und energische Körper-
bewegungen drücken Entschlossenheit aus, der verhärtete Körper wirkt »bedrohlich« 
und »furchteinf lößend« (masozi). Die Tao gehen davon aus, dass dergleichen Gebaren 
die anito abschreckt und dazu führt, dass sie sich nicht näher herantrauen. Durch das 
Fernbleiben der anito ist man vor Unfällen gefeit, Rituale und Arbeitseinsätze können 
ohne störende Zwischenfälle durchgeführt werden. Voraussetzung hierfür ist aller-
dings, dass die abschreckende Performance aufrechterhalten wird und keiner der Be-
teiligten seinen »Mut« (mavohwos) verliert. Denn jede Form der »Weichheit« (maomei) 
und »Schwäche« (jimoyat) wird von den anito sofort schamlos ausgenutzt.27

Wenn die Tao am Nachmittag von ihren Arbeitstätigkeiten zurück ins Dorf kom-
men, fällt die Anspannung von ihnen ab. In diesen Momenten »fühlt sich das Innere 

und die schwierigen Windbedingungen auf Lanyu führen dazu, dass viele Flüge in letzter Minute 
gecancelt werden müssen. Es kann in den Wintermonaten durchaus passieren, dass man aufgrund 
schlechter Witterungsbedingungen eine Woche oder sogar länger am Flughafen festsitzt und keinen 
Flug nach Taidong oder Lanyu bekommt.

26 � Auch während der Fliegende-Fische-Saison reden die Männer nicht über ihre Fischerei-Aktivitäten, 
damit ihnen die bösartigen Geistwesen keinen Strich durch die Rechnung machen. Das abend-
liche Kescher-Fischen wird mit nichtssagenden Floskeln wie »abends habe ich etwas zu erledigen«  
(晚上有事情要做 wanshang you shiqing yao zuo) umschrieben.

27 � Es ist wichtig zu betonen, dass das Masozi-Sein vor allem eine männliche Eigenschaf t ist. Frauen wen-
den dieselben körperlichen Techniken an, wenn sie auf die Felder zum Arbeiten gehen, doch dringen 
sie niemals so weit in die als feindlich wahrgenommene Umgebung vor, wie es die Männer aufgrund 
ihrer genderspezifischen Arbeitstätigkeiten tun.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 139

gut an« (apiya so onowned), die »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ist vorüber-
gehend überwunden. Die sicht- und greif bare Nahrung, die sie in der Hand halten, 
bewirkt, dass die Tao sich als »wirkungsmächtig« (moyat) erfahren. Durch das Ver-
teilen der Nahrung erhalten sie soziale Anerkennung, die mit einem »ruhigen Ge-
fühl der Sicherheit« (mahanang so onowned) einhergeht. Die Tao befinden sich nun in 
einem Modus der »Entspannung« (ipeylamney), der sich durch erhöhte Bereitschaft 
zur Kontaktaufnahme zu anderen (ggf. auch fremden Personen) auszeichnet. Männer 
und Frauen sitzen nach Geschlechter- und Altersgruppen getrennt auf dem tagakal 
beisammen und laden sich gegenseitig auf (alkoholische) Getränke, Betelnüsse und 
Zigaretten ein. Im Entspannungsmodus werden Späße miteinander getrieben und es 
wird generell viel gelacht.28

Dichotome Ordnung
Ganz allgemein betrachtet können die anito als kosmische Kräfte aufgefasst werden, 
von denen ein destruktiver Einf luss auf das Leben der Menschen und ihre Lebens-
grundlagen ausgeht (Sinan Jyavizong 2009: 79). Die anito sind Teil einer dichotomen 
Weltordnung, in der aus der Perspektive der »lebenden Menschen« (tao) »gute« (apiya) 
und »schlechte« (marahet) Kräfte wirken.29 Als Vertreter der »schlechten« Prinzipien 
sind die bösartigen Geistwesen den Tao diametral gegenübergestellt; allerdings nicht 
in Form eines absoluten Gegensatzpaares, sondern vielmehr innerhalb eines bipolaren 
Kräftefeldes, in dem sich die Kategorien tao und anito immer wieder auf vielfältige 
Weisen überlappen – auch wenn dies von den Tao keinesfalls gewollt ist und sie alles 
tun, um eine Vermischung diesseitiger und jenseitiger Welten zu verhindern.

Die menschliche moralische Ordnung orientiert sich an Verhaltensweisen, die dem 
einen oder anderen Lager zugeschrieben werden. Die tao sind idealerweise strebsame 
Arbeiter, die ihre »Energie« (moyat) dafür aufwenden, Nahrungsmittel zu produzieren. 
Die anito dagegen gelten als »faul« (malma), da sie das Arbeiten verabscheuen und es 
bevorzugen, Feldfrüchte zu stehlen. Von den tao wird erwartet, dass sie ihre Emotio-
nen adäquat regulieren können und »freundlich« (masarey) und »ausgeglichen« (apiya 
so onowned) sind. Es ist eine menschliche Eigenschaft, maßvoll zu sein, was sich u. a. 
darin ausdrückt, dass man bei Tauschtransaktionen genau richtig viel gibt und sich 
gerade eben satt isst. Selbiges trif ft auf die anito keineswegs zu, da man annimmt, 
dass diese unberechenbaren Kreaturen von »Gier« (mabayo), »Neid« (ikeynanahet) 
und »Ärger« (somozi) erfüllt sind, also von Emotionen, welche die soziale Ordnung 
der tao bedrohen. Während sich die tao täglich waschen, um Körpergeruch zu ver-
meiden, sagt man den anito nach, dass sie ekelerregenden Gestank bevorzugen, wes-
halb Exkremente und verfaulte Nahrungsmittel für sie von großer Attraktivität sind  

28 � Der Wechsel zwischen dem Masozi- und Ipeylamney-Modus ist für kulturell Außenstehende durch-
aus frappierend. Zu Beginn meiner Feldforschung war ich of tmals irritiert, weil mich viele Tao, mit 
denen ich bereits bekannt war, in bestimmten Situationen »ignorierten« ( jiozayan) und in anderen 
dann wieder freundlich »grüßten« (manaraley), ohne dass ich hieraus einen Sinn ableiten konnte. Erst 
nach ungefähr einem halben Jahr war ich in der Lage, die Unterschiede im Kommunikationsverhalten 
der Tao richtig zu deuten.

29 � Etymologisch verwandte Konzepte finden sich bei den philippinischen Ilongot, bei denen piya  
(M. Rosaldo 1980: 250) und ’uget (ebd.: 256) für apiya und marahet verwendet werden. M. Rosaldo 
(ebd.: 112) übersetzt ’uget mit unpleasantness, was dem marahet so onowned der Tao nahekommt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit140

(Funk 2014).30 Sozial-normatives Fehlverhalten rückt die lebenden Menschen in die 
Nähe der anito, von denen sie in diesen Momenten »besessen sind« (ni kovotan no anito).

Diverse sich überlappende bipolare Oppositionen bringen ein System kultureller 
Bedeutungen hervor, dessen einzelne Aspekte sich immer wieder aufs Neue in ihrer 
Gesamtheit bestätigen. Zu diesem System gehören u. a. die Dichotomien Tag und 
Nacht, Ruhe und Aufruhr, soziale Persona und subjektives Selbst, Stärke und Schwäche, 
Aktivität und Passivität, Gedeihen und Verderben, zunehmender Mond und abnehmender 
Mond sowie die Unterscheidung zwischen angenehmen und unangenehmen affektiven 
Empfindungen.31 Es ist wichtig, die dichotome Ordnung von apiya und marahet bzw. 
von tao und anito von anderen binären Oppositionen zu unterscheiden, die ebenfalls in 
der Kultur der Tao vorhanden sind und auf die ich im letzten Kapitel bereits zu spre-
chen gekommen bin. Hierbei handelt es sich im Wesentlichen um die Komplementari-
tät zwischen Frauen und Männern (die u. a. durch den Dualismus von Substanz und 
Form ihren Ausdruck findet) und das Spannungsverhältnis zwischen diesseitiger zipos 
und einer die Zeiten überdauernden asa so inawan (wobei Erstere die Verbindungen zu 
den lebenden Menschen stärkt und Letztere eine Verbindung zu den Ahnen herstellt). 
Trotz der unterschiedlichen Ausrichtung der verschiedenen binären Oppositionen 
entstehen im Alltag immer wieder Situationen, in denen einzelne Aspekte auf über-
greifende Weise miteinander verbunden werden, sodass neue diffuse Bedeutungen 
geschaffen werden. So weist die den Männern zugeschriebene größere »Körperkraft« 
(moyat) auf eine den Frauen überlegene moralische Stellung hin und das amoralische 
Verhalten von Kindern rückt diese in die Nähe der anito. Die Diffusität und Anpas-
sungsfähigkeit des kulturellen Gesamtsystems ist zugleich seine Stärke.

Die Differenzen zwischen tao und anito lassen sich auf die unterschiedlichen Per-
spektiven, die von den lebenden Menschen und den bösartigen Geistwesen einge-
nommen werden, zurückführen. Sie basieren im Wesentlichen auf der ontologischen 
Vorstellung, dass die anito keinen den Menschen vergleichbaren Körper mehr besitzen 
(eine Eigenschaft, die sie mit den gutartigen Geistwesen teilen). Während die leben-
den Menschen aufgrund ihrer Leibhaftigkeit »Scham« (masnek) empfinden (zumindest 
wenn ihr Fehlverhalten von anderen Menschen beobachtet wird), ist den bösartigen 
Geistwesen dieses Gefühl fremd. Die (relative) Körperlosigkeit und Schamlosigkeit 
der anito bewirkt, dass diese als abgrundtief asoziale Charaktere keinerlei Fähigkeit 
zur Bildung eines Gemeinwesens besitzen. Das Einzige, was die anito umtreibt, ist die 
Befriedigung ihrer Gelüste. Die ausgesprochene Boshaftigkeit der anito bewirkt, dass 
jegliche Nähe zu ihnen einen kontaminierenden und somit destruktiven Einf luss auf 
das »körperliche Selbst« (kataotao) der Menschen ausübt. Das Fühlen, Wollen und Ver-
halten einer von »schlechten Dingen« besessenen Person ist auf schädigende Weise 
gegen die eigene physische Existenz gerichtet. Denn aus der Perspektive der anito ist 
nicht der Erhalt, sondern die Vernichtung des menschlichen Körpers das Normale und 
Erstrebenswerte.32

30 � Man stellt sich die anito wie die Menschen vor, nur mit gegenteiligen Verhaltensweisen: Sie leben im 
Dunkeln, essen gif tige oder ungenießbare Sachen, halten sich wilde, nachtaktive Tiere oder solche, 
die von den Menschen als Schädlinge angesehen werden (vgl. Benedek 1987: 121 f.).

31 � Siehe auch Van der Kroef (1954: 852) über eine dualistische Weltsicht in Indonesien.
32 � Animistische Systeme, in denen ein Perspektivismus anzutref fen ist, der auf ontologischer An-

dersartigkeit basiert, finden sich außerdem in amazonischen Gesellschaf ten (Viveiros de Castro  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 141

Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen

Wie eingangs erwähnt, wird der Kosmos der Tao von diversen gutartigen Geistwesen 
bevölkert, von denen die bekanntesten Vertreter die »Ahnengeister« (inapowan bzw. 
iniynyapowan) und die »Götter in der Höhe« (tao do to) sind. Eine auch heute noch ver-
breitete Vorstellung besteht in der Annahme, dass die Sterne die Augen einf lussrei-
cher »im Himmel residierender Ahnen« (天上的祖先 tian shang de zuxian) sind.33 Die 
Bezeichnungen »Großvater« (akey; wie in akey do langangarahen) oder »Mensch« (tao; 
wie in tao do to) kleiden die gutartigen Geistwesen in das Gewand sozialer Beziehun-
gen; sie weisen darauf hin, dass diesseitige und jenseitige Welten durchlässig sind und 
dass die lebenden Menschen mit den Ahnen und Göttern durch (diffuse) Abstammung 
verbunden sind.

Gutartige Geistwesen sind den Menschen grundsätzlich wohlgesonnen, da sie 
in einer besonderen Beziehung zu diesen stehen. Sie gehören nach wie vor zu den 
Verwandtschaftsgruppen, aus denen sie einst hervorgingen, und können als eine Er-
weiterung der sozialen Gruppenstruktur ins Jenseits angesehen werden. Bestimmte 
Eigenschaften haben die gutartigen Geistwesen mit den anito gemeinsam, ihre Fä-
higkeit zu hören und zu riechen ist ähnlich gut ausgeprägt.34 Im Gegensatz zu Letz-
teren fühlen sie sich jedoch von Wohlgerüchen angezogen. Körpergeruch (insbeson-
dere Genitalgeruch) kann von ihnen kaum ertragen werden.35 Das Verursachen lauter 
Geräusche ist den inapowan zuwider, weshalb die Tao in ihrer Gegenwart auf respekt-
volle Weise leise sein müssen. Hier besteht eine klare Analogie zum Verhalten von 
Tao-Kindern, die in Anwesenheit Erwachsener ebenfalls zu schweigen haben.

Die inapowan sind von anthropomorpher Gestalt, wenn sie im Traum (und gele-
gentlich in der diesseitigen Welt) erscheinen. Im Gegensatz zu den anito verfügen gut-
artige Geistwesen über eine voll ausgeprägte Sprachfähigkeit.36 Die inapowan gelten 
als relativ »furchtlos« (jimaniahey), nur der »Zorn« (somozi) statushöherer Geistwesen 
kann ihnen etwas anhaben und sie gegen ihren Willen in Bewegung versetzen. Hierin 
gleichen sie den »lebenden Alten« (rarakeh), die sich ebenfalls durch »Furchtlosigkeit« 
auszeichnen und bereits zu Lebzeiten diese Eigenschaft der Ahnengeister besitzen.

2012 [1998], 2004, 2009), sowie in Papua-Neuguinea (Fajans 1985). Auf die spezifischen Dimensionen 
des innerhalb der südostasiatischen Region beheimateten Animismus (siehe Århem & Sprenger 
2016) gehe ich in der Schlussbetrachtung ein.

33 � Diese Vorstellung wird gelegentlich zum Ausdruck gebracht, wenn die Tao bei Verweisen auf die  
inapowan mit dem Zeigefinger gen Himmel zeigen. Nicht alle Ahnen qualifizieren sich jedoch für eine 
Residenz im Himmel. Diese ist Personen vorbehalten, die aufgrund besonderer Fähigkeiten bereits 
zu Lebzeiten den Status eines meynakem a tao erlangten.

34 � Gutartige Geistwesen unterscheiden sich jedoch von den anito durch ihren gut ausgeprägten Seh-
sinn. Sie sind z. B. in der Lage, aus den oberen Himmelsgefilden auf die lebenden Menschen herab-
zublicken.

35 � Menstruierende oder gebärende Frauen sind deshalb buchstäblich »von allen guten Geistern verlas-
sen« und bedürfen besonderer Schutzvorkehrungen. In der traditionellen Zeit wurden schwangere 
Frauen in Gebärhütten sekludiert (vgl. Kano & Sewaga 1956).

36 � Von bösartigen Geistwesen nimmt man dagegen an, dass sie fehlerhaf t sprechen, d. h. mit Akzent 
und häufig auf eine verzerrte, stammelnde oder stotternde Weise.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit142

Distanziertes Verhältnis zu den Ahnen
Unmittelbar nach dem physischen Tod des »körperlichen Selbst« (kataotao) macht die 
von ihm abgetrennte Freiseele pahad – die sich nun allmählich in einen Ahnengeist 
verwandelt – eine schwierige Umgewöhnungszeit durch. Sie empfindet ein starkes 
Verlangen nach den vertrauten Mitgliedern der sozialen Gemeinschaft, die sie gegen 
ihren Willen verlassen hat. Dieses »schmerzliche Vermissen« wird kapaw genannt und 
ist zugleich auch eine zutiefst menschliche Gefühlsregung.37 Das Kapaw-Gefühl der 
in dieser Phase orientierungslosen inapowan wird von den Tao als etwas sehr Gefähr-
liches aufgefasst, da die von den Geistwesen eingenommene körperlose Perspektive 
derjenigen der lebenden Menschen entgegengesetzt ist. Es wird davon ausgegangen, 
dass der sich herausbildende Ahnengeist in seiner Verzweif lung Tod und Verderben 
über seine nächsten Angehörigen bringt, damit diese ihm ins Jenseits folgen und dort 
wieder mit ihm vereint sind. Hierin begründet sich der ambivalente Status der prinzi-
piell gutartigen Geistwesen, die in dieser liminalen Phase nicht selten (aber auch nicht 
zwangsläufig) Verhaltensweisen entwickeln, die denen der anito ähneln.38

Da niemand mit Sicherheit wissen kann, wie sich die Ahnengeister unlängst ver-
storbener Personen entwickeln, gehen die Tao aus Sicherheitsgründen zu den in­
apowan auf Distanz.39 Eine strikte Trennung zwischen sozialer und spiritueller Welt 
ist nötig, um die von den Ahnen ausgehenden Gefahren zu minimieren. Nach der  
Bestattung des Leichnams wird der nach wie vor in der Sphäre der lebenden Men-
schen verweilenden Freiseele gesagt, dass sie sich in die andere Welt begeben muss 
und nicht länger im Haushalt des Toten verweilen kann. Die Namen Verstorbener 

37 � Ebenso wie die sich in einen Ahnengeist transformierende Seele verspüren auch die lebenden Men-
schen kapaw, wenn sie »sich nach abwesenden oder verstorbenen Familienmitgliedern sehnen«.

38 � Wenn lebende Menschen allzu intensiv kapaw empfinden, kann ihnen dies ebenfalls zum Verhängnis 
werden. Denn anhaltende »Trauer« / »Traurigkeit« (marahet so onowned) ruf t einen Zustand allgemei-
ner »Schwächung« (maomei; jimoyat) hervor, in dem die Betrof fenen besonders leicht den Attacken 
der anito – und in diesem Fall auch der Ahnengeister kürzlich verstorbener Personen – zum Opfer 
fallen können. Wenn man kurz nach dem Ableben einer Person von dieser träumt, d. h. im Traum 
ihres Ahnengeistes gewahr wird, handelt es sich um ein sehr schlechtes Omen, da die Beziehung zum 
fortexistierenden Aspekt des bzw. der Verstorbenen unter allen Umständen zum Erliegen kommen 
muss. Nur vor den Ahnengeistern von Personen, die ihnen zeit ihres Lebens besonders nahestanden 
(z. B. der Ahnengeist der eigenen Mutter), empfinden die Tao keine »Angst«, da sie sich nicht vorstel-
len können, dass diese ihnen »Böses« anhaben würden.

39 � Aus dem Verhalten einer Person zu Lebzeiten kann man – wenn auch nicht mit absoluter Gewissheit – 
Rückschlüsse auf den Charakter ihres späteren Ahnengeistes ziehen. Wenn sie vor ihrem Tod eine 
»gute Denk- und Fühlweise« (apiya so nakenakem) besaß, die sich an den sozio-normativen Regeln des 
iwawalam so tao orientierte, kann davon ausgegangen werden, dass auch ihr Ahnengeist über eine 
gute Gesinnung verfügt. Gute Ahnen handeln selbstlos, egoistische Motive sind ihnen fern; statt-
dessen haben sie das Wohl der lebenden Nachkommen im Sinn. Ich betrachte das System der Tek-
nonyme als einen kulturellen Entwicklungspfad, der u. a. dazu dient, die Tao auf den Status eines 
guten Ahnen vorzubereiten. Durch die sukzessive Zuweisung erst deindividualisierender und dann 
desexualiserender und depersonalisierender Lebensabschnittsnamen werden im Laufe des Lebens 
sämtliche Eigenschaf ten negiert, die das lebendige Individuum mit all seinen subjektiven Bedürfnis-
sen und Wünschen in irgendeiner Weise betonen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Da 
individuelle Ahnengeister aufgrund ihrer allzu menschlichen Regungen als gefährlich gelten, kom-
munizieren die Tao im Ritual sowie in Notsituationen vorwiegend mit dem anonymisierten »Ahnen-
Kollektiv« (iniynyapowan), das keine diesseitigen Eigenschaf ten mehr aufweist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 143

dürfen nicht mehr ausgesprochen werden, weil die Ahnengeister mit ihrem feinen 
Gehör ansonsten auf die lebenden Menschen aufmerksam werden und herbeieilen. 
Auch wird nach dem Ableben einer Person ihr gesamter persönlicher Besitz vernich-
tet, um dem neu entstandenen Ahnengeist möglichst wenig Anreize für ein Verwei-
len in seinem ehemaligen Haushalt zu bieten.40 Der mit Distanzierung und Schwei-
gen einhergehende »Respekt« (ikaglow) der Nachkommen gründet nicht zuletzt auf 
einem »Gefühl existenzieller Bedrohung« (maniahey).

Zuwendung und Abwendung der Götter und Ahnen
Die inapowan und tao do to führen ein von den lebenden Menschen entferntes Dasein. 
Auch wenn ihnen ihr Treiben auf Erden nicht unbedingt gleichgültig geworden ist, ist 
ihr Aufmerksamkeitsfokus doch zumeist auf andere Dinge gerichtet. Nur gelegentlich 
schauen »Ahnen im Himmel« und tao do to von ihren erhobenen Positionen aus auf die 
Tao herab und beobachten, was sie dort unten tun. Die Tao verkehren für gewöhnlich 
nicht direkt mit den tao do to, die ihre angestammten Orte in den obersten Himmels-
gefilden nie verlassen.41 Sie kommunizieren stattdessen mit ihren Ahnen, die ggf. von 
den Göttern vorgeschickt werden.

40 � In der traditionellen Zeit erzählte man jüngeren Kindern nicht, wenn die Mutter gestorben war, son-
dern ließ sie dies selbst herausfinden. Auf diese Weise wollte man verhindern, dass die Seelen der 
kleinen Kinder der Freiseele bzw. dem Ahnengeist der Mutter hinterhereilen und von diesem mit in 
die jenseitige Welt genommen werden.

41 � Eine Ausnahme ist das alljährlich stattfindende Mipazos-Ritual, bei dem den tao do to an der vanwa 
geopfert wird.

Abbildung 11: Mipazos-Ritual in Iranmeylek: Die Tao opfern den tao do to einmal jährlich an der 
vanwa. Ansonsten haben sie ein eher distanziertes Verhältnis zu den Göttern.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit144

Die Himmelsgötter und Ahnen empfinden im Wesentlichen zwei Emotionen, wenn 
sie mit den Tao interagieren: »Mitleid« (makarilow; mangasi) oder »Zorn« (somozi).42 
Beide Emotionen treten nicht als bloße innere Gefühlsregungen auf, sie haben immer 
auch konkrete Auswirkungen auf das kosmische Geschehen. So wird beispielsweise 
das Wetter durch den wechselseitigen Einf luss gutartiger und bösartiger Geistwesen 
hervorgerufen.43 Wenn die Tao die von den Ahnen verhängten Tabus achten, erbar-
men sich die gutartigen Geistwesen. Sie empfinden »Mitleid« für ihre in Not geratenen 
Schützlinge und eilen herbei, um ihnen zu helfen.44 Sie zeigen sich von ihrer fürsorgli-
chen Seite, indem sie Gefahren beseitigen und für ausgleichende Gerechtigkeit sorgen. 

42 � Der höchste Himmelsgott wird von den Tao (neben dem weiter oben aufgeführten Namen akey do 
langangarahen) häufig auch als makarilow a tao bezeichnet, was sich mit »barmherziger Gott« über-
setzen lässt.

43 � Von bösartigen Anito-Geistwesen wird angenommen, dass sie generell schlechtes Wetter produ-
zieren, um ihre destruktive Wirkung zu entfalten. Erst die Anwesenheit mächtiger gutartiger Geist
wesen bewirkt, dass Sturm und Regen von Windstille vertrieben werden.

44 � Da die Tao sich nicht darauf verlassen können, dass die inapowan und tao do to in Notsituationen auf 
die Erde herabblicken und von sich aus helfend einschreiten, müssen sie mit den gutartigen Geist-
wesen über Geräusche und Gerüche kommunizieren, die von diesen aufgrund ihrer suprahumanen 
Fähigkeiten sofort wahrgenommen werden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und Nahrungs-
tausch). Wenn ein Kanu in Seenot gerät, weil es von einer »schlechten Meeresströmung« (marahet ta 
aris no wawa) erfasst wurde und immer weiter von der Insel abtreibt, befindet sich seine Besatzung in 
einer akuten Notsituation, aus der sie sich aus eigener Kraf t nicht retten kann. Die Bootsmannschaf t 
darf auf keinen Fall ihren »Mut« (mavohwos) verlieren, weil anderenfalls »ihre Seelen an Halt verlie-
ren« und Gefahr laufen würden, von den anito geraubt zu werden. Ihr bleibt nichts anderes übrig, als 
sich ihren Ahnen anzuvertrauen und diese laut rufend um »Schutz« (apzatan) zu bitten. Die Männer 
versuchen größtmögliches »Mitleid« bei ihren Ahnen hervorzurufen, indem sie sich selbst in ihren 

Abbildung 12: Boote werden mit Federschmuck verziert, um den Ahnen zu gedenken.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 145

Sie üben einen beschützenden Einf luss auf die Tao aus, der sich darin äußert, dass 
sie die menschlichen Körper am Leben erhalten und mit Nahrung versorgen. Doch 
wenn die Tao sich »fehlverhalten« (miraratenen) kommt es zu »Zorn«-Reaktionen der 
Ahnen und Götter, die Ungehorsam nicht ausstehen können und sich voller »Abscheu« 
(jyakian) und »Verachtung« (ikaoya) von den lebenden Menschen abwenden. Ihr sich 
räumlich distanzierendes Verhalten kommt einer Bestrafung gleich, weil die Tao ohne 
die gutartigen Geistwesen den anito schutzlos ausgeliefert sind. Letztere ergreifen die 
Gunst der Stunde und fallen ungehindert über die Menschen und ihre Lebensgrund-
lagen her. Das Verhalten der inapowan und tao do to entspricht in vielerlei Hinsicht dem 
von Tao-Eltern und -Großeltern, die von Kleinkindern als unnahbare Respektperso-
nen erfahren werden. Ebenso wie die Tao ihren Ahnen und Göttern ausgeliefert sind, 
besteht aus kindlicher Perspektive ein vollständiges Abhängigkeitsverhältnis zu den 
Angehörigen älterer Generationen, die ihnen gegenüber als Nahrungsgeber auftreten 
und ansonsten hauptsächlich mit ihnen interagieren, um sie zu sanktionieren oder 
Späße mit ihnen zu treiben (siehe Teil IV).45

Den guten Ausgang eines Fischfangs sehen die Tao keinesfalls als etwas Selbstver-
ständliches an. In Abwesenheit eines Zufall-Konzepts gehen sie davon aus, dass die 
Ahnen ihnen durch ihre Zugewandtheit geholfen haben.46 Ein Mann ist sich bewusst, 
dass er die vielen Fische nur mithilfe des von den inapowan übermittelten kulturellen 
Wissens fangen konnte und will seinen Ahnen deshalb danken. Er tut dies, indem er 

Rufen so hilfsbedürf tig wie möglich darstellen. Sie gestehen den Ahnen ihre »Angst vor dem Was-
ser« (kaniaheyan do wawa) ein – etwas, das sie ansonsten nie tun würden – und benutzen die spezielle 
Verbform mapasyasi, die ausschließlich in der Kommunikation mit den inapowan verwendet wird und 
sich mit »das Mitleid [der Ahnen] in einer Notsituation erflehen« übersetzen lässt. Es handelt sich 
hierbei in gewisser Weise um ein Beispiel aus der Vergangenheit, da die Tao traditionelle Kanus heu-
te nur noch zu rituellen Zwecken (oder um im Tourismusgeschäf t Geld zu verdienen) nutzen. Auch 
ist davon auszugehen, dass jüngere Tao heute in vergleichbaren Situationen zusätzlich (oder aus-
schließlich) Jesus um Hilfe anflehen würden.

45 � Im Alltag der Tao wird ständig über das Idiom des »Mitleids« auf die Bedürf tigkeit statusniedrigerer 
Personen verwiesen, die sich selbst nicht zu helfen wissen. Immer wieder ist der Satz »das Kind ist 
wirklich zu bemitleiden, weil es nichts zu essen hat« zu vernehmen. Durch die Lenkung des Aufmerk-
samkeitsfokus auf die schwächsten Mitglieder der sozialen Gemeinschaf t erfahren vernachlässigte 
Kinder eine fürsorgliche Behandlung, die so lange andauert, bis sie selbst in der Lage sind, für ihren 
Unterhalt zu sorgen. Erwachsene, die »zu nichts zu gebrauchen sind« (jyapsepsek), erhalten von ihren 
Verwandten weiterhin Nahrung, damit ihre Kinder nicht hungern müssen. Hätten sie keine Kinder, 
würde man sie sich hingegen selbst überlassen. Neben unterversorgten Kindern rufen vor allem 
Menschen mit körperlichen Behinderungen – die ähnlich abhängig sind – großes »Mitleid« bei den 
Tao hervor. Vor Einführung des Christentums waren senile Alte von einer fürsorglichen Behandlung 
ausgenommen.

46 � Ein bislang nicht erwähntes gutartiges Geistwesen ist der »Sprechende Fliegende Fisch« (mizezyak a 
alibangbang), der die Tao lehrte, wie man Fliegende Fische auf rituell korrekte Weise fängt, ausnimmt, 
trocknet, aufbewahrt und zubereitet (Sinan Panatayan 2003: 37–50), d. h. einen respektvollen Um-
gang mit ihnen pflegt. Er fungiert als spiritueller Anführer der heiligen Schwarmfische, von deren 
Fang in früheren Zeiten das Überleben der Tao abhing. Sofern die Tao die während der Fischerei-
Saison bestehenden speziellen Tabus einhalten, schickt er ihnen alljährlich im Frühjahr die Fisch-
schwärme vorbei. Die Fische opfern sich den Tao aus »Mitleid« (makarilow), weil die lebenden Men-
schen ansonsten nichts zu essen haben würden. Durch die korrekte Handhabung ihrer gefangenen 
Leiber nehmen die Seelen der Fische keinen Schaden und können sich später mit neuen Fischkörpern  
verbinden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit146

ihnen zu Ehren einen vom Vater geerbten Silberhelm und eine als mazaponey bezeich-
nete Perlenkette am Fischtrockengestell anbringt.47 Auf diese Weise lässt er die inapo­
wan an seinem »Ruhm« (mazwey)48 teilhaben. Die Ahnen, deren magische Kraft in den 
präsentierten Insignien enthalten ist, nehmen wohlwollend zur Kenntnis, dass ihnen 
»Dankbarkeit« (isarey; somarey) und »Respekt« (ikaglow) entgegengebracht werden.

Die Tao müssen achtsam sein und sich allen Wesenseinheiten des Kosmos gegenüber 
auf korrekte Weise verhalten, da es ansonsten zu Reaktionen kommen kann, die ne-
gative Auswirkungen auf menschliches Leben haben. Im Umgang mit anderen be-
seelten Entitäten zählt allein das »Verhalten« (iyangey) der Tao; ihre Intentionen und 
inneren Einstellungen bleiben unberücksichtigt. Tabubrüche führen in der Regel zu 
unangenehmen affektiv-phänomenologischen Erfahrungen. Die Betroffenen fühlen 
sich krank, empfinden ein »Gefühl innerer Kälte« (yamamez o onowned) und »zittern 
auf unkontrollierbare Weise« (tozikzik). Es handelt sich hierbei um einen lähmenden 
Zustand, der mit »Angst« (maniahey) verbunden ist.49 Körperliches Unwohlsein wird 
in der Regel darauf zurückgeführt, dass das eigene Verhalten bzw. das der eigenen 
Gruppe den »Ärger« (somozi) anderer ausgelöst hat.

Nach Auffassung der Tao ist »Ärger« ein Potenzial, das den Wesenseinheiten auf 
speziesspezifische Weise immanent ist. Der »Ärger« bestimmter Pf lanzen äußert sich 
durch Stechen, Brennen und Jucken; die Pf lanzen übertragen ihr Gift auf die Haut, 
weil die Tao nicht respektvoll zu ihnen auf Distanz gegangen sind und sie durch ihre 
Berührung »erzürnt« haben. Tiere artikulieren ihren »Ärger«, indem sie Menschen 
beißen oder kratzen. Bestimmte Steilhänge sollten gemieden werden, weil es dort zu 
Steinschlägen kommen kann, die von den Tao als gegen sie selbst gerichtet interpre-
tiert werden.

Der »Zorn« der gutartigen Geistwesen – aber auch der Eltern und generell aller 
respektablen älteren Personen – ist ein »gerechtfertigter Ärger« (justifiable anger, vgl. 
Lutz 1988: 155–182 über die mikronesischen Ifaluk) und als solcher die einzige »Ärger«-
Form, die von den Tao als moralisch vertretbar angesehen wird. Die Ambivalenz des 
»Zorns« besteht darin, dass im ciriciring no tao auf der terminologischen Ebene nicht 
unterschieden wird, ob jemand auf gerechtfertigte oder ungerechtfertigte Weise »ver-
ärgert« oder »wütend« ist; in beiden Fällen wird der Begriff somozi (bzw. 生氣 shengqi 
auf Chinesisch) verwendet.50 Die Auswirkungen gerechtfertigten und ungerechtfer-
tigten »Ärgers« sind jedoch dieselben, da jegliche Freisetzung von »Ärger« nach Auf-

47 � Die jahrhundertealten Mazaponey-Perlen speichern (einer Batterie nicht unähnlich) den im »Sonnen-
licht« (ararow) enthaltenen Segen. Die Tao legen dergleichen Perlen in blutende Wunden, um den 
Blutfluss auf magische Weise zu stillen (vgl. Benedek 1987).

48  �Mazwey besitzt in der Übersetzung mit »Stolz« oder »Hochmut« (驕傲 jiao’ao) eine negative Konnota-
tion. Da der Mann mit seinen Taten nicht angibt und seinen Erfolg nicht auf sich, sondern vielmehr auf 
die Ahnen bezieht, sind seine Taten hingegen »ruhmvoll« (榮耀 rongyao).

49 � Auch psychische Störungen, die von den Tao in Ermangelung eines lokalen »Psyche«-Konzeptes als 
körperliche Schwächen aufgefasst werden, können sich nach einem Tabubruch einstellen.

50 � Ob »Ärger« als gerechtfertigt gilt, hängt nicht zuletzt auch von den jeweiligen Machtverhältnissen 
ab (vgl. Lutz 1988: 156). »Moralisch rechtschaf fenes Verhalten« (apiya so iyangey) wird in letzter Instanz 
durch die Mehrheitsverhältnisse im Dorf definiert. Denn einflussreiche Gruppen können die »Mehr-
heitsmeinung« (多數意見 duoshu yijian) aufgrund der Größe ihrer Gefolgschaf t maßgeblich beein-
flussen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 147

fassung der Tao gefährlich ist. Die Tao haben »Angst« (maniahey) vor dem »Ärger« 
statushöherer anderer, weil den im »wütenden« Zustand dahergesagten Worten eine 
bisweilen tödliche Wirkungsmacht innewohnt.51

Da »Ärger« und »Angst« bei den Tao durch einen emotionalen Nexus verbunden 
sind (siehe Kapitel 6, Abschnitt Ärger-Regulation), ist es sinnvoll, beide Emotionen 
nicht getrennt voneinander, sondern im Zusammenhang stehend zu analysieren. 
Unter einem emotionalen Nexus verstehe ich das durch kulturelle Gefühlsregeln vorde-
finierte kulturspezifische Verhalten und emotionale Empfinden unterschiedlicher so-
zialer52 Statusgruppen zueinander. Bestimmte Emotionen, wie z. B. »gerechtfertigter 
Ärger«, dürfen nur von statushöheren Personen artikuliert werden, nicht jedoch von 
Kindern gegenüber Angehörigen der Eltern- oder Großelterngeneration oder (was im 
Prinzip dasselbe ist) von erwachsenen Tao gegenüber den Ahnen. Stattdessen ist es 
für »Kinder«53 angebracht, in der Interaktion mit respektablen älteren Mitgliedern 
der Verwandtschaftsgruppe (zu denen auch die Ahnen gehören) »Respekt« (ikaglow), 
»Hemmung« (kanig) und »Angst« (maniahey) zu empfinden. 

Die »Angst« vor dem »Zorn« der inapowan führt zu Meidungsstrategien, die an 
den Umgang mit den anito erinnern. So versuchen die Tao, aggressive Handlungen zu 
verschleiern, damit die gutartigen Geistwesen, die gelegentlich vom Himmel auf die 
Erde herabblicken, keine anstößigen Szenen beobachten können. Anstatt von direk-
ten Formen der Gewalt Gebrauch zu machen, wie z. B. andere zu verprügeln oder zu 
beschimpfen, zeigen sie Widersachern lieber demonstrativ ihre »Verachtung« (ikaoya) 
oder »drohen« (anianniahin) diesen auf unterschwellige Weise:

Einziger Sohn
Mavivo a tao abo so zipos am ji da snesnekan mavivo do vahey a tao.
家裡的獨生子, 沒有親戚的人, 他們看不起家裡獨自一個人的人.
Ein einziger Sohn, der über keine Verwandten [d. h. Cousins] verfügt, wird von den 
anderen schikaniert und verachtet, weil er auf sich allein gestellt ist.

Nomayan so pasyagoman a vazey am anianniahin da pakamotdehen da.
如果有搶奪的事, 他們因為看不起他就會威脅他.
Wenn die anderen, die ihn verachten und wie ein Kind behandeln, [seine Felder] 
gewaltsam an sich reißen, drohen sie ihm [mit Prügeln].

Ji da bakbakan ta amyan so mangarilow a tao do kakarangan.
他們不會打他, 因為在天上有憐恤人的人.
Sie schlagen ihn jedoch nicht, denn im Himmel wacht der »barmherzige Ahne / Gott« 
[über die Taten der Menschen].
Emotionale Geschichte 1; erzählt von Mann (59 Jahre).

51 � Hierin zeigt sich eine Parallele zu den mikronesischen Ifaluk, bei denen nach Lutz (1988: 167 f.) zur 
Schau gestellter »gerechtfertigter Ärger« (song) in Kindern und anderen sich fehlverhaltenden  
Personen ebenfalls »Angst« / »Furcht« (metagu) oder sogar »Panik« (rus) hervorruf t.

52 � Der Begrif f des Sozialen umfasst hier sowohl lebende Menschen als auch Geistwesen.
53 � Da die Tao durch Filiationsbeziehungen mit ihren Ahnen verbunden sind, bleiben alle Tao zeit ihres 

Lebens »Kinder«. Auch ein 95-jähriger Mann gilt nach diesen Vorstellungen als »Kind« seines bereits 
verstorbenen und nun zu einem Ahnen gewordenen Vaters.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit148

Im oben stehenden Beispiel vermag der einzige Sohn nichts gegen die »Schikanen« 
(jyasnesnekan) seiner zahlenmäßig überlegenen Widersacher auszurichten. Da er 
keine Verwandten hat, die ihn unterstützen könnten, muss er mitansehen, wie sich 
antagonistische andere widerrechtlich sein Feld aneignen. Er weiß, dass Widerstand 
zwecklos ist, denn die anderen würden Mittel und Wege finden, ihn zur Aufgabe zu 
bewegen. Sie würden heimlich seinen Taro nehmen, wenn er nicht auf dem Feld ist, 
und seine Unternehmungen so lange sabotieren, bis er sich zurückzieht.54 Im Falle 
eines Kampfes wäre er ihnen hof fnungslos unterlegen.55 Ihm bleibt nichts anderes 
übrig, als seine schlechten Gefühle »ins Innere hineinzulegen« (pangain do onowned), 
wo sie als versteckter »Groll« (somozi do onowned) ein verborgenes Dasein führen56, 
oder aber an das »Mitleid« der gutartigen Geistwesen zu appellieren.

Relativistische Auffassung von Moral
Bei Konf likten zwischen Angehörigen verschiedener Verwandtschaftsgruppen wer-
den die Kontrahenten in der Regel von den Mitgliedern ihrer jeweiligen Ingroup 
unterstützt. Verwandte (und gelegentlich auch Freunde) stellen sich mit ziemlicher 
Wahrscheinlichkeit auch dann hinter eine Person aus ihren Reihen, wenn diese eine 
Normverletzung gegenüber Gruppenfremden begangen hat. Die Loyalität zur eigenen 
Gruppe war bis in die 1980er-Jahre so stark ausgeprägt, dass sich aus anfänglich klei-
neren Konf likten schnell »Gruppenkämpfe« (macililiman) entwickeln konnten.57 Auch 
kam es bis ca. 1980 aufgrund von rituellen Verstößen58 oder »respektlosen Behandlun-
gen« (jyasnesnekan) immer wieder zu Kämpfen zwischen Dörfern.59

Ebenso wie ihre lebenden Nachkommen sind auch die Ahnen der Tao in die an-
tagonistische »Sozial«-Struktur eingebettet. Ihre Zuständigkeiten sind klar geregelt, 
denn ihr »Mitleid« und »Zorn« gelten ausschließlich den Mitgliedern der eigenen 
Gruppe, denen sie bei gutem Lebenswandel Segen zuteilwerden lassen und von denen 
sie sich bei Ungehorsam voller »Abscheu« abwenden. Für Personen aus anderen Ver-
wandtschaftsgruppen sind sie hingegen nicht zuständig. Gegen fremde Personen ge-
richtete Normverstöße werden von ihnen in der Regel nicht geahndet. Das sich hieraus 
ableitende Moralverständnis der Tao ist im hohen Maße relativistisch.

Während die inapowan nur für bestimmte Verwandtschaftsgruppen oder Dör-
fer zuständig sind, bezieht sich der Einf lussbereich der Götter auf die gesamte Insel 

54 � Eine weitverbreitete Form der Sabotage ist das Zerstören oder Umstecken von Wasserleitungen.
55 � Sie würden ihn so lange provozieren, bis er zum ersten Schlag ansetzt. Denn wer bei den Tao die  

Beherrschung verliert, hat verloren und ist im Unrecht. »Zurückschlagen« (patonggalen) ist hingegen 
erlaubt.

56 � Erst wenn sich Jahre später (oder aber auch nach ein oder zwei Generationen) das Machtverhält-
nis zwischen den befeindeten Gruppen verschoben hat, wird der »Ärger aus dem tiefsten Inneren«  
(somozi do onowned) wieder hervorgeholt und »Rache« (patonggalen) genommen.

57 � Das Ausbleiben von Gruppenkämpfen in der Gegenwart wird von den Tao mit der erhöhten Polizei-
präsenz auf Lanyu begründet. Heute bestehen andere Möglichkeiten der Konfliktlösung, wie z. B. das 
Einsperren von betrunkenen Randalierern in Ausnüchterungszellen.

58 � Ein zu ahndender ritueller Verstoß lag z. B. vor, wenn die Männer des einen Dorfes widerrechtlich in 
die Fischgründe eines anderen Dorfes eindrangen, um dort zu fischen.

59 � Bei Konflikten auf Dorfebene bewarfen sich Tao-Männer aus beiden Dörfern an einem Strand-
abschnitt an der Küste so lange mit Steinen, bis die eine Seite einen schweren Verlust hinnehmen 
musste. Das Fließen von Blut bedeutete das Ende der Kampfhandlungen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 149

Lanyu (sowie die angrenzende bekannte Welt). Von den statushöheren tao do to wird 
angenommen, dass sie bereits seit geraumer Vorzeit im Himmel residieren und folg-
lich über eine riesige Schar an Nachkommen verfügen. Als höchstes Wesen kann der 
akey do langangarahen Kollektivstrafen über die gesamte Insel verhängen, unter denen 
alle Verwandtschaftsgruppen der Tao zu leiden haben. Dies ist möglich, weil alle Tao 
zu ihm in einer diffusen Beziehung als »Kinder« stehen. Da räumliche und zeitliche 
Distanzmaße von den Tao in einem Zusammenhang gedacht werden, können mit 
wachsender genealogischer Tiefe die antagonistischen Bruchlinien zwischen den Ver-
wandtschaftsgruppen überwunden werden.

Die Dif ferenzierung zwischen inapowan und tao do to ermöglicht es den Tao, eine 
Erklärung für die unterschiedliche Reichweite »negativer Ereignisse« (marahet ta 
vazvazey) zu finden. Wenn einzelne Verwandtschaf tsgruppen oder Haushalte von 
»familiären Krisen« (alalow) betrof fen sind, handelt es sich um Ereignisse, das auf 
das Agieren oder Nichtagieren der inapowan zurückgeführt werden können. Doch 
wenn ein desaströser Taifun über Lanyu hereinbricht und in mehreren Tao-Dörfern 
Zerstörung anrichtet, muss von einem Vergeltungsschlag der Götter ausgegangen 
werden, die aufgrund einer schwerwiegenden Tabuverletzung »erbost« sind. Die  
relativistische Moralordnung der Tao und ihrer Ahnen verkehrt sich im Falle der 
Götter in eine universalistische.

Freiseele

Das Seelenverständnis der Tao weicht von altgriechischen oder christlichen Vorstellun-
gen in mehrerlei Hinsicht ab. Nach lokaler Auffassung findet eine Loslösung der Seele 
vom Körper nicht erst nach dem Zeitpunkt des Todes statt, sie kann unter bestimmten 
Umständen während der gesamten Lebensspanne erfolgen. Bei meiner Erörterung 
der Seelenkonzeption verwende die Bezeichnungen »Freiseele« und »Körperseele«, 
die innerhalb der deutschsprachigen Ethnologie etablierte Konzepte darstellen.60 Des 
Weiteren benutze ich den Begriff des »geistartigen Doppels« (Käser 2004), da dieser 
eine direkte Beziehung zum Körper impliziert, die für das Personenkonzept der Tao 
bedeutsam ist. Nach Vorstellung der Tao verfügt ein Mensch über ein »körperliches 
Selbst« (kataotao), das nur überlebensfähig ist, wenn das geistartige Doppel bei ihm 
verweilt. Relativ viel Wissen besteht über die Freiseele bzw. das gutartige geistartige 
Doppel, das von den Tao pahad61 genannt wird und eine Funktion als Beschützer oder 
Wächter einnimmt. Die namentlich nicht hervorgehobene Körperseele ist mit dem 
bösartigen geistartigen Doppel identisch. Die Tao thematisieren ihr Vorhandensein 

60 � In der deutschsprachigen Ethnologie werden verschiedene Seelenbegrif fe nebeneinander benutzt. 
So wird die Freiseele auch als »Bild-« oder »Schattenseele« bezeichnet, manchmal zudem als »Traum-
seele« oder »Alter Ego«. Alternative Bezeichnungen zur Körperseele lauten »Vitalseele« oder auch 
»Hauchseele« (Thiel 1988). Um Verwirrungen vorzubeugen, verwende ich ausschließlich die Bezeich-
nungen Freiseele und Körperseele. Ich verzichte auf eine vorgegebene Definition, weil sich deren ge-
naue Bedeutung aus dem ethnografischen Kontext ergibt.

61  �Pahad leitet sich etymologisch vom malaiischen semangat ab (Asai 1929–1930 I: 286 f.; zitiert in Yamada 
2002: 59). Beide Begrif fe stehen somit in einer Verbindung zum proto-malayo-polynesischen *suman-
ged, das nach Waterson (2003: 37) auf die »Seele eines lebenden Wesens« verweist.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit150

für gewöhnlich nicht weiter, da sie mit den anito assoziiert wird und einen problema-
tischen Aspekt des Selbst darstellt. Die Vorstellungen von der Körperseele sind deswe-
gen diffus und wenig elaboriert. Ich werde zunächst das gutartige geistartige Doppel 
behandeln und dann auf die bösartige Körperseele zu sprechen kommen.

Bei den Tao besteht Einigkeit darüber, dass die Freiseele pahad ihren Hauptsitz im 
Kopf einnimmt62 und dass darüber hinaus noch mindestens zwei weitere Seelenaspek-
te in den Schultergelenken residieren (Wei et al. 1972; Kuo 1988). Dieses Drei-Seelen-
Modell wird von einigen Tao auf fünf, sieben oder sogar neun Seelen erweitert (Sinan 
Jyavizong 2009: 73; Arnaud 2007: 185, Fußnote 3), wobei weitere Gelenke (Ellenbogen, 
Knie und Füße) als Aufenthaltsorte der Seelenaspekte hinzukommen.63 In Iranmey-
lek, wo ich geforscht habe, wird allgemein von einem Sieben-Seelen-Modell ausgegan-
gen.64 Den verschiedenen Seelenaspekten werden nach Kuo (1988: 70 f.) unterschied-
liche Aufgaben oder Zuständigkeitsbereiche zugeordnet. Die Hauptseele tritt bei der 
kurz nach der Geburt erfolgenden Namensgebungszeremonie durch die Fontanelle in 
den Kopf ein. Sie kann diesen temporär verlassen, muss aber innerhalb einer gewissen 
Zeitspanne wieder zurückkehren, anderenfalls geht das ihr zugeordnete »körperliche 
Selbst« zugrunde. Die Schulterseelen versorgen den Körper mit Kraft, während die 
Ellenbogenseelen die Funktion haben, die Tao zu beschützen und die anito abzuweh-
ren. Das Vorhandensein der Knieseelen bewirkt, dass Menschen arbeiten gehen und 
f leißig sind. Da die Tao in Iranmeylek terminologisch nicht zwischen der Hauptseele 
und den einzelnen Gelenkseelen unterscheiden – beide werden von ihnen als pahad 
bzw. 靈魂 (linghun) bezeichnet – begreife ich die Gelenkseelen als Seelenaspekte und 
nicht als eigenständige von pahad zu unterscheidende Seelen.65

Anders als in der westlichen Seelenkonzeption bleibt pahad nicht die gesamte Le-
bensspanne über im (oder am) Körper, sondern ist mit diesem lose assoziiert. Wenn eine 
Person schläft, begibt sich pahad auf Wanderung. Die Tao können im Traum mitverfol-
gen, was die Freiseele bei ihren Streifzügen erlebt. Sie trif ft sich gerne mit den Seelen 
anderer Menschen, aber gelegentlich auch mit den Ahnengeistern bereits verstorbener 
Personen. Auch besteht die Gefahr, dass herumwandelnde Seelenaspekte auf bösarti-
ge Anito-Geistwesen treffen, die versuchen, sich ihrer zu bemächtigen. Dies führt bei 
den betreffenden Personen zu Krankheiten, geistiger Verwirrung und abnormalem 

62 � Dies wird u. a. daran ersichtlich, dass sich die Tao manchmal mit der Faust gegen den Oberkopf klop-
fen, wenn von pahad die Rede ist.

63 � Die unterschiedlichen Angaben kamen zustande, weil die auf Lanyu forschenden Ethnologen ihre 
Studien in unterschiedlichen Dörfern durchführten und ihre Ergebnisse dann pauschal auf alle Tao 
übertrugen. Es existieren also keine »richtigen« oder »falschen« Seelenmodelle, sondern verschiede-
ne parallel zueinander.

64 � Neben den Tao verfügen auch die Bewohner der malaiischen Insel Langkawi (Carsten 2004 [1995]), 
die Punan Bah in Borneo (Nicolaisen 1988), die Jah Hut in Malaysia (Couillard 1980) und die Benuaq  
in Ost-Kalimantan (Venz 2012) über ein Sieben-Seelen-Modell, das demnach eine überregionale Ver-
breitung zu haben scheint.

65 � Vielleicht kann man sich die verschiedenen Ausprägungen von pahad wie eine Geschwistergrup-
pe vorstellen, die kein unabhängiges Dasein voneinander führen kann bzw. will (vgl. Carsten 2004 
[1995]: 313). Die Vorstellung eines untrennbaren Seelen-Ensembles verträgt sich zudem gut mit der 
unitären Seelenauf fassung im christlichen Glauben. Traditionelle und christliche Vorstellungen  
stehen deshalb nicht notwendigerweise in einem Widerspruch zueinander.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 151

Verhalten wie »lautem Herumschreien« (amlololos; valvalakan) und »besinnungslo-
sen Wutanfällen« (zomyak). Kann pahad das bösartige Geistwesen schnell abstreifen, 
werden die Betroffenen zwar krank, erholen sich aber in der Regel schnell wieder.66 
Doch wenn es der Seele nicht gelingt, sich binnen kurzer Zeit aus den Klauen67 der  
anito zu befreien, kommt es zu ernsthaften Krankheiten bis hin zum Tod. In die-
sem Fall sagen die Tao, dass eine Person ihre Abwehrkräfte eingebüßt hat (vgl. Sinan  
Jyavizong 2009: 74).

Wenn eine Person stolpert, geht man davon aus, dass ihre Knieseelen abwesend 
waren. Die Knieseelen jüngerer Kinder gelten als besonders »neugierig« (好奇 hao­
qi)68, unbekannte Reize verleiten sie dazu, in der Umgebung herumzuschwirren. 
Deshalb ist es auch nicht verwunderlich, dass junge Kinder unachtsam sind und 
häufig hinfallen. Wenn Personen nicht mehr laufen können – z. B. weil ein Bein 
gelähmt ist –, geht man davon aus, dass die betref fende Knieseele für immer ab-
handengekommen ist. Auch Müßiggang wird durch abwesende Knieseelen erklärt. 
»Faule« (malma) Personen werden von den Tao allgemein »verachtet« (ikaoya), sie gel-
ten als »schwach« (jimoyat), da sie ihre Seelen nicht zu kontrollieren vermögen.69

Zyklisches Zeitverständnis
Sämtliche Bedürfnisse des Neugeborenen müssen durch seine Bezugspersonen, allen 
voran die Mutter, erfüllt werden. Damit der schutzlose Körper des Kindes überleben 
kann, muss ihm ein gutartiges geistartiges Doppel zugeordnet werden, das künftig 
für das Kind sorgt und es vor Gefahren warnen kann. Dies geschieht bei der am Tag 
nach der Geburt erfolgenden »Namensgebungszeremonie« (mangnazan), bei der die 
Ältesten einer Verwandtschaftsgruppe ihm einen »Namen« (ngazan) verleihen, der 
mit dem eines Ahnen identisch ist, der (zumindest der Theorie nach) vor fünf Gene-
rationen innerhalb der Verwandtschaftsgruppe gelebt hat.70 Das Aussprechen des  

66 � Eine Person leidet in diesem Fall typischerweise unter Kopfschmerzen.
67 � Die Tao gehen davon aus, dass die anito über Klauen oder Krallen verfügen, mit denen sie nach den 

Seelen grabschen.
68 � Im ciriciring no tao existiert kein Wort für »Neugierde«. Im bilingualen Alltag der Tao wird deshalb das 

chinesischsprachige haoqi benutzt.
69 �  Im interkulturellen Vergleich sind Vorstellungen einer zu Beginn des Lebens nicht fest am Körper 

verankerten Seele nichts Ungewöhnliches. Sie finden bzw. fanden sich in allen Weltregionen, wie 
Lancy (2014: 81–83) in einer Auswertung kultureller Modelle von Kindheit in 200 kulturellen Settings 
herausstellte. In der ethnografischen Literatur zu Südostasien und Ostasien – den beiden an Lanyu 
angrenzenden Regionen – finden sich Hinweise zu fragilen Kindesseelen z. B. für die Javaner (Geertz 
1961: 92), die Punan Bah auf Borneo (Nicolaisen 1988: 199 f.), die Temiar (Roseman 1990: 232 und 245 f.) 
und Chewong (Howell 1989: 135) auf der malaiischen Halbinsel, den Hanunuo in Mindoro (Miyamoto 
1988: 73 f.), den Ibang (Batan 1981: 123 f.) und Ilocano (Mercado 1991: 288f.) in Nord-Luzon, den Bunun in 
Taiwan (Mabuchi 1974, III: 23; Sayama 1915: 91 f.; beide Quellen zitiert in Bischof-Okubo 1989: 46 f.), den 
Han-Taiwanesen (Staf ford 1995: 18 f.; Furth 1987; Ahern 1975) sowie für die Bewohner der japanischen 
Ryukyu-Inseln (Wacker 2000: 79; zitiert in Yamada 2002: 64).

70 � Die Namensgebung ist eine Angelegenheit der Verwandtschaf tsgruppe und nicht Teil eines öf fent-
lichen Diskurses. Die Tao wissen zum Teil selbst nicht, nach welchen Kriterien andere Verwandt-
schaf tsgruppen Namen zirkulieren lassen, es scheint sie auch nicht sonderlich zu interessieren. Ich 
beziehe mich hier auf die Aussagen von Informantinnen aus Iranmeylek, mit denen ich Interviews 
über die Ethnotheorien von Person, Emotion und Entwicklung geführt habe. Es kann durchaus sein, 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit152

Namens lässt die trägerlose Freiseele des oder der Verstorbenen auf horchen und her-
beieilen. Auch wenn sie seit ihrer letzten Trennung vom zerstörten »körperlichen Selbst«  
(kataotao) eines früheren Namensträgers beinahe alles über die diesseitige Realität der 
lebenden Menschen vergessen hat, so bleibt sie doch für immer mit ihrem speziellen 
Namen verbunden und kann über diesen einem anderen (d. h. neugeborenen) »körper-
lichen Selbst« zugeordnet werden.71

Die Namen der Tao sind Bestandteil der intangible property einer Verwandtschafts-
gruppe und stellen eine Verbindung zwischen Ururgroßeltern und Ururenkeln her. 
Die besondere Beziehung zwischen diesen wird ferner durch das System der Tek-
nonyme zum Ausdruck gebracht, denn sofern eine Person bis zum Eintritt in die 
Ururgroßelternschaf t lebt, nimmt sie dasselbe Präfix Si wie auch ihr neugeborenes 
Ururenkelkind an (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Der hochbetagten 
alten Person wird somit nominell der Status eines neugeborenen Ahnen verliehen. 
Für gewöhnlich sind fünf Generationen jedoch eine Lebensspanne, die für lebende 
Menschen unüberbrückbar ist. Die verstorbenen Ururgroßeltern eines Kindes haben 
in der Regel nur die Ältesten einer Verwandtschaf tsgruppe zu Lebzeiten noch ge-
kannt. Sie sind es deshalb, die als Bewahrer der Traditionen auf treten.72

Die erneute Zuordnung einer innerhalb der Verwandtschaftsgruppe zirkulieren-
den Freiseele bewirkt, dass Säuglinge und Kleinkinder in ihren ersten Lebensjahren 
im hohen Maße der ontologischen Realität des Jenseits verhaftet bleiben. Denn pahad 
und das »körperliche Selbst« benötigen Zeit, um sich aufeinander einzustellen und 
eine harmonische Einheit zu bilden. Jüngere Kinder sind nach Auffassung der Tao 
liminale Mischwesen, die weder im Diesseits noch im Jenseits völlig zu Hause sind. 
Durch das Vorhandensein der Freiseele als spirituellem Part des multiplen Selbst wer-
den Tao-Kinder als »wiedergeborene Ahnen« angesehen, die von den lebenden Men-
schen auf respektvolle Weise behandelt werden müssen (siehe Gottlieb 2004 für ein 
westafrikanisches Beispiel).73

dass in der Praxis auch andere Methoden der Namenstradierung vorkommen. Einige Tao besitzen 
heute christliche Namen wie z. B. Si Yuehan (Si Johannes).

71 � Es ist nicht klar, wie sich aus der trägerlos gewordenen Freiseele pahad der Ahnengeist inapowan  
herausbildet und zugleich eben diese Freiseele einem neugeborenen Menschen zugeordnet wer-
den kann. Ich habe dieses Problem nie systematisch mit den Tao besprochen, vermute aber, dass 
eine mögliche Erklärung in der Multiplizität der Seelenaspekte bestehen könnte. Die Tao spre-
chen gelegentlich vom »Enkel meines Knies« (apo ko no tud ) oder auch »Enkel an der Spitze meines  
Fußes« (apo ko do katchi no ai ko), d. h. sie stellen eine direkte Verbindung zwischen ihren Nach-
kommen und dem Sitz bestimmter Seelenaspekte in ihrem eigenen »körperlichen Selbst« her (vgl.  
De Beauclair 1959c: 107). Der Gebrauch der Körperanalogie dient somit der Bestimmung genealo-
gischer Beziehungen.

72 � Ein weiterer Beziehungsaspekt zwischen Ururgroßvätern und Ururenkeln besteht in der Vererbung 
von Nutzhölzern, die zum Bau der »Kanus« (tatala; cinedkeran) benötigt werden. Die von den Vorfah-
ren gepflanzten Bäume werden mit speziellen Markierungen versehen, die sie als individuellen Besitz 
auszeichen, der innerhalb der männlichen Filiationslinie weitervererbt wird. Bestimmte Harthölzer, 
die nur langsam wachsen, haben erst nach fünf Generationen die Größe erreicht, dass sie für den Bau 
bestimmter Kanuteile wie z. B. Kiel, Bug oder Heck verwendet werden können. Die aus diesen Höl-
zern gebauten Kanus sind unmittelbar mit der Person des Ururgroßvaters bzw. mit dem namenlosen  
»Ahnen-Kollektiv« (iniynyapowan) verbunden, deren spirituelle Kräf te in ihm fortleben.

73 � Die Ältesten einer Verwandtschaf tsgruppe schimpfen mit ihren Kindern, wenn diese die eigenen  
Enkel »schlecht behandeln« (jyasnesnekan).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 153

Anbindung von pahad an das körperliche Selbst
Jüngere Tao-Kinder können mit ihren noch »hellen« und »ungetrübten Augen« 
(mazngang o mata no kanakan) gutartige ebenso wie bösartige Geistwesen direkt er-
blicken – was älteren Personen nicht mehr möglich ist. Im Laufe des Lebens »trüben« 
sich die Sinne der Menschen, weil diese fortlaufend »schlechte Dinge« sehen, hören 
und riechen. Die unauf haltsame und unvermeidliche »Verunreinigung des Inneren« 
wird als jyatnow onowned bezeichnet und erfolgt, wann immer Personen verunreini-
gende Emotionen wie (unkontrollierte) »Wut« (somozi) oder »Traurigkeit« (marahet so 
onowned) empfinden.74 Aus diesem Grund sollte man sich in jeglicher Hinsicht von 
»schlechten Dingen« fernhalten und diese »nicht in sein Inneres hineinlegen« ( jipan­
gain do onowned).

Zu Beginn des Lebens ist pahad extrem »schreckhaft« (maogto), sehr »neugierig« 
(好奇 haoqi) und von allen unbekannten Dingen fasziniert. Wie ich weiter oben be-
schrieben habe, gelingt es den anito besonders leicht, kindliche Seelen zu »verfüh-
ren« (manivet so anito), indem sie diese durch das Aussenden bestimmter Reize von 
ihren angestammten Körperpositionen weglocken. Damit die Seelenaspekte nicht 
»ohne Sinn und Verstand« (pizavozavoza) in der Umgebung »herumf liegen« (somalap 
so pahad), muss sich das »körperliche Selbst« während des Sozialisationsprozesses 
kulturspezifische Verhaltensweisen aneignen, die einen Verbleib der Seele am oder 
im Körper begünstigen. Die Sozialisationspraktiken und Abhärtungsübungen von 
Tao-Bezugspersonen zielen darauf ab, dass Kinder vom späten Säuglingsalter / frühen 
Kleinkindalter an erlernen, sich auch in irritierenden oder frustrierenden Situationen 
äußerlich »ruhig« (mahanang) zu verhalten (siehe Kapitel 11, Abschnitt Ruhigbleiben). 
Wenn Kinder mit ihren Eltern zusammen zu Hause sind, verhalten sie sich zumeist 
unauffällig und leise. Sie empfinden in solchen Momenten nach Auskunft von Tao-Be-
zugspersonen »Freude« (masarey) sowie ein »angenehmes Gefühl im Inneren« (apiya so 
onowned), aber auch »Schüchternheit« (kanig) und »Verlegenheit« (manig). Ihr ruhiger 
Zustand geht außerdem mit einem »Sicherheitsgefühl« (mahanang so onowend) ein-
her.75 Die Anwesenheit von pahad ermöglicht dem multiplen Selbst ein rechtzeitiges  
Sehen und Hören von Gefahren. Erhöhte Achtsamkeit und Vorsicht sorgen dafür, dass 
das »körperliche Selbst« keinen Schaden erleidet.

Wenn kleine Kinder allein zu Hause sind, geht man davon aus, dass sowohl ihre 
Körper als auch ihre Freiseelen »weich« (maomei; jimoyat) sind. Dies äußerst sich da-
rin, dass die Bewegungen der Kinder langsam und kraftlos ausfallen. Der Maomei-
Zustand wird von den Tao allgemein mit Ermattung, Krankheit und »Ängstlichkeit« 

74 � Die Auswirkungen unterdrückten »Ärgers« (somozi) werden von den Tao als krank machend wahr-
genommen. Anhaltende »Verärgerung« führt zu einem »unangenehmen Bauchgefühl« bzw. einem 
»schlechten Inneren« (marahet so onowned) (siehe Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned).

75 � Ein 60-jähriger Bekannter von mir verglich das Meer wiederholt mit menschlichen Emotionen: Die 
großen tosenden Wellen, das kochende Meer, die spritzende Gischt – all dies entspricht einem »wü-
tenden« (somozi) Menschen. Es erreicht erst wieder seinen »ruhigen« (mahanang) und friedlichen 
Zustand, wenn das Unwetter abgeklungen ist und sich die Wellen wieder geglättet haben. Der  
»ruhige« Zustand des Meeres ist zugleich ein Sinnbild des emotionalen Idealzustandes der Men-
schen. Das mahanang der Tao entspricht somit in gewisser Weise dem maluwelu der Bewohner des 
mikronesischen Atolls Ifaluk (Lutz 1988: 112), das dort eine hohe Tugend darstellt und ebenfalls  
Charakteristika der Umgebung wie das Ausbleiben des Windes und die ungekräuselte Wasserober-
fläche der Lagune beschreibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit154

(maniahey) assoziiert. Generell gilt, dass die anito »kraftlosen / schwachen Personen« 
(maomei a tao) – allen voran Kindern – besonders leicht die Seelen rauben können.76 
Um Gefahren von Kindern abzuwenden, befinden sich diese nach Möglichkeit immer 
in Obhut ihrer Bezugspersonen und werden nur in Notsituationen für kurze Zeit un-
beaufsichtigt gelassen. In diesem Fall legen die Tao einen »Ritualdolch« (savali; takzes) 
und ein »traditionelles Kleidungsstück« (ayob) neben das Kind. Beide Gegenstände 
verfügen über magische Kräfte und können alle Personen – egal ob menschlich oder 
geistartig – töten, sollten sich diese dem Kind nähern und sich an ihm vergehen (siehe 
Kapitel 7, Abschnitt Säuglingsalter).

Ein interessanter Aspekt der Seelenkonzeption ist die Annahme, dass pahad sich 
während der (frühen) Kindheit überwiegend bei den Eltern auf hält. Die Tao sagen, 
dass die Kindesseele der Mutter folgt, wenn diese zum Arbeiten auf die Felder geht. 
Weint das im Dorf bei einer Bezugsperson zurückgebliebene Kind während der Abwe-
senheit der Mutter, gehen die Tao davon aus, dass sich die bei der Mutter verweilende 
Kindesseele »erschreckt« (maogto) hat (z. B. weil sie ein Anito-Geistwesen erblickt hat). 
Sollte sich das kleine Kind längerfristig nicht wieder beruhigen, wird vermutet, dass 
die Mutter die Kindesseele in ihrer Unachtsamkeit auf den Feldern verloren hat. Um 
dies zu verhindern, ruft die Mutter die kindliche Freiseele in regelmäßigen Abständen, 
damit sie nicht hinter ihr zurückbleibt.77 Sie tut dies auch, wenn ihr Kind selbst anwe-
send ist (Siyapen Jipengaya 2004: 4–9; vgl. auch Nicolaisen 1988: 198–200 über die Pu-
nan Bah auf Borneo). Aber auch der Vater muss achtgeben, dass er keine Orte aufsucht, 
an denen sich die ihm (eventuell) folgende Kindesseele erschrecken oder sonstwie in 
Gefahr geraten könnte. Auf keinen Fall darf er an einem Begräbniszug teilnehmen 
oder Speerfischen gehen. Auch sollte er nicht auf das offene Meer hinausfahren, weil 
dort Unerwartetes und Unbekanntes vorhanden ist, vor dem die unwissende »Kin-
desseele panische Angst bekommen« (maniahey so pahad) könnte. Da Tao-Eltern nicht 
mit Sicherheit wissen können, wo sich die Freiseelen ihrer Kinder zu einem gegebenen 
Moment auf halten, ist allgemeine Vorsicht und Bedachtsamkeit vonnöten. Jüngere 
Kinder und ihre Eltern bilden in affektiver Hinsicht eine Einheit. Auch Eltern dürfen 
sich nicht erschrecken, da sich ihre emotionale Reaktion auf eventuell anwesende Kin-
desseelen übertragen könnte. Eine Voraussetzung für das Elternsein bei den Tao ist 
die Fähigkeit zur emotionalen Kontrolle. Eltern dürfen nicht zu »ängstlich« sein, weil 
»weiche Seelen« (jimoyat o pahad) den kindlichen Freiseelen keinen Halt geben können.

Kindliche Freiseelen werden nach heutiger Auffassung der Bewohner von Iran-
meylek erst »stark« oder »kräftig« (moyat), wenn Tao-Kinder mit ca. 12 Jahren die 
örtliche Grundschule abgeschlossen haben. Von nun an können Heranwachsende die 
nähere Umgebung des Dorfes verlassen, ohne den Verlust ihrer Seelen befürchten zu 
müssen. Die Übernahme erster Subsistenztätigkeiten wie Schnecken sammeln bei den 
Mädchen und angeln gehen bei den Jungen ist eine Vorstufe der Unabhängigkeit. Ju-
gendliche im Alter von 17 oder 18 Jahren fangen an, ihre Vorhaben selbst zu planen und 
umzusetzen. Man nennt diesen Lebensabschnitt makaveyvo a tao, wobei makaveyvo so 
viel wie »alleine« oder »selbstständig« bedeutet. Die Fähigkeit zur Selbstständigkeit 

76  �Maomei a tao werden deshalb häufiger krank und von anderen Personen »schikaniert« ( jyasnekan) als 
andere.

77 � Die Mutter ruf t »Senapen !« oder »Senapsenap !« (»[Seele,] komm zurück !«).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 155

und autonomen Durchführung eines Vorhabens setzt voraus, dass pahad bei einem 
weilt und sich nicht mehr verf lüchtigt.

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe von Kindern, Jugendlichen und jungen Er-
wachsenen besteht in der sukzessiven Überwindung der initialen »Angst- und Scham-
Disposition« (kanig). In dem Maße, in dem pahad sich festigt, wird auch der kindli-
che Zustand der »Ängstlichkeit«, »Schüchternheit« und »Verlegenheit« schrittweise 
abgestreift. Personen, die über eine »starke Seele« (moyat o pahad) verfügen, treten 
zunehmend »entschlossener« und »energischer« (masozi) auf. Der Verankerungspro-
zess der Seele ist in diesem Alter jedoch noch nicht abgeschlossen. Bei den Tao be-
steht die Vorstellung, dass ein Mensch mit wachsendem Alter immer »furchtloser« 
(jimaniahey) wird, bis er sich schließlich gar nicht mehr oder nur noch sehr selten er-
schreckt.78 »Angst« und »Scham« können jedoch nicht für immer besiegt werden; sie 
verschwinden lediglich hinter einer Fassade aus demonstrativ zur Schau gestelltem 
vitalem »Ärger«, der zu ihrer kulturellen Überformung beiträgt.79 Die Überwindung 
der »Angst- und Scham-Disposition« ist ein quasinatürlicher Prozess, der sich parallel 
zum Aufstieg der Heranwachsenden innerhalb der Altershierarchie vollzieht. Denn 
mit höherem Alter haben die Tao immer mehr jüngere Personen unter sich, die sie  
»herumkommandieren« (pakamotdeh) dürfen.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das »körperliche Selbst« des Kindes zu-
nächst einer Fremdregulation durch die Bezugspersonen bedarf. Erst wenn es durch 
sein »ruhiges« (mahanang) und bedachtes Verhalten aktiv zum Überleben des multi
plen Selbst beitragen kann, ist es zu einer Selbstregulation befähigt. Ein entscheiden-
der regulativer Aspekt ist hierbei die sukzessive Akkumulation »kulturellen Wissens« 
(katentengan) im Brustorgan nakenakem (siehe Kapitel 6, Abschnitt Das Brustorgan 
nakenakem). Die Stärkung der Seele kann nicht separat von der physischen, kogniti-
ven und emotionalen Reifung einer Person betrachtet werden. Wer sein Leben an der 
normativen Verhaltensetikette der Tao ausrichtet und die anzestralen Gesetze befolgt, 
findet eine Anleitung vor, die ihn in allen Lebenslagen »beschützt« (apzatan). Wissens-
basiertes aktives Handeln ist in der Tao-Kultur (und natürlich auch anderswo) eine der 
wichtigsten Strategien der »Angst«-Bekämpfung.80

78 � Früher trugen die Tao Perlenschnüre um die Gelenke, um ihre Seelenaspekte an das »körperliche 
Selbst« zu binden. In den letzten Jahrzehnten sind die traditionellen Schnüre vereinzelt durch Gum-
mibänder ersetzt worden – eine Praxis, die man auch heute noch bei alten Frauen beobachten kann. 
Die aus Rattan gefertigten Helme und Brustpanzer der Männer üben eine ähnliche Schutzfunktion 
aus.

79 � Die Festigung der Seele ist ein Prozess, der mit der Gesamtheit des soziokulturellen Lebens der Tao 
verwoben ist. Der Wechsel von schwach zu stark korrespondiert mit den Zuständen weich und hart. 
Härte wird von den Tao allgemein positiv bewertet: Pflanzliche Nahrung (z. B. Süßkartof fel; Taro) 
kann nur verspeist werden, wenn sie hart ist, da Weichheit auf einen verdorbenen Zustand hindeutet. 
Auch sind Frauen nach Auf fassung der Tao aufgrund ihrer schwächeren Muskeln und ihrer weicheren 
Haut weniger »widerstandsfähig« (masozi) als Männer. In af fektiver und emotionaler Hinsicht spie-
geln sich die Gegensätze zwischen schwach und stark sowie weich und hart in den Zuständen »Angst« 
(maniahey) und »Ärger« (somozi) wider.

80 � Eben dieser Zusammenhang zwischen Knowledge and Passion wird in Michelle Rosaldos (1980) gleich-
namiger Studie über das Personenkonzept und soziale Leben der nordphilippinischen Ilongot (die 
kulturell und linguistisch den Tao nahestehen) zum Ausdruck gebracht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit156

Seelenverlust
Wenn sich Kinder erschrecken, länger andauernd weinen oder auf unkontrollierte 
Weise »wütend« werden, ist es den anito gelungen, ihre Seelen zu stehlen. Dies ist auch 
der Fall, wenn ihr »körperliches Selbst« an Verletzungen leidet oder ernsthaft krank 
geworden ist. Ein häufig genannter Grund für das Erschrecken ist das jähe Kläffen 
eines Hundes oder generell die Wahrnehmung eines unerwarteten lauten Geräusches. 
Die Kindesseelen werden dadurch in »Unruhe« (jimahanang) versetzt, sie »verlieren 
ihren Halt« (abo so panaptan so pahad) und fangen an zu »schweben« (mangboz). Sie be-
geben sich in diesem Zustand normalerweise zu den Eltern, doch wenn sich Kinder in 
der Alleinsituation befinden, wissen ihre Seelen nicht, wohin sie f lüchten sollen, um 
der bedrohlichen Situation zu entkommen. In diesem Fall empfinden die schweben-
den Seelen »Panik« (maniahey so pahad) und »f liegen Hals über Kopf [in irgendeine 
Richtung] davon« (somalap so pahad). Die Kinder verfallen in eine Angststarre81, sie 
»zittern« (tozikzik) und weinen ohne Unterlass. Stundenlang lassen sie sich nicht mehr 
beruhigen, manchmal dauert dieser Zustand die ganze Nacht hindurch an. Die Eltern 
stehen am nächsten Morgen in aller Frühe auf und »rufen die Kindesseele« (sesenap 
so pahad no kanakan) an dem Ort, an dem sie sie vermuten.82 Die Seele vernimmt die 
Stimmen der Eltern und folgt ihnen zurück nach Hause, wo sie sich wieder mit dem 
»körperlichen Selbst« des Kindes vereint.

Abwendung vom zerstörten körperlichen Selbst
Nach dem Tod einer Person trennt sich pahad von dem ihr zugeordneten »körperli-
chen Selbst«. Allerdings vollzieht sich die Trennung nicht abrupt, sondern vielmehr 
als ein langwieriger und schmerzlicher Prozess. In einer Predigt illustrierte der Pastor 
der presbyterianischen Kirchengemeinde von Iranmeylek, was mit pahad (靈魂 ling­
hun) nach dem Ableben einer Person geschehe: Die Freiseele kann es nicht ertragen, 
dass der tote Körper zu riechen anfängt und seine Haare ungekämmt sind. Pahad ist 
hin- und hergerissen zwischen seiner Bindung zum »körperlichen Selbst« und seiner  
»Abscheu« (jyakyan) vor dem Leichengeruch. Schließlich hält pahad es nicht mehr aus 
und verlässt den Verstorbenen bzw. die Verstorbene für immer. Von diesem Zeitpunkt 
an beginnt ihre Verwandlung in einen »Ahnengeist« (inapowan).83

81 � Da die Ellenbogen- und Knieseelen nicht mehr an ihrem Platz sind, ist der Körper bewegungsunfähig 
geworden.

82 � Üblicherweise handelt es sich hierbei um einen Küstenabschnitt in der Nähe des Dorfes. Während 
der Nacht ist es den Eltern nicht möglich, nach der Kindesseele zu suchen, da zu dieser Zeit zu viele 
anito aktiv sind. Der Verlust der Kindesseele darf auf keinen Fall mit anderen Dorfbewohnern bespro-
chen werden. Am nächsten Morgen dürfen die Eltern beim Verlassen des Dorfes niemandem begeg-
nen; die Suche nach der Kindesseele muss still und heimlich erfolgen.

83 � Es kann vorkommen, dass die Ahnenseele (nicht mehr pahad und noch nicht inapowan) sich in den 
ersten Wochen und Monaten nach der erfolgten Trennung vom Körper wiederholt in der näheren 
Umgebung des Dorfes zeigt. Die sich in einem Übergangsstadium befindende Seele begibt sich ge-
legentlich – den anito nicht unähnlich – in die Körper bestimmter Wirtstiere. Deren auf fälliges Ver-
halten dient den Tao als ein Hinweis für die Begegnung mit einem Ahnengeist. Als ich mit einem 
Freund in den Obstgärten von Iranmeylek unterwegs war, sah er im Gebüsch eine braune, etwa  
1,5 Meter lange Schlange, die, obwohl wir uns ihr näherten, eingerollt liegen blieb. Er schloss daraus, 
dass es sich um die Ahnenseele seiner kürzlich verstorbenen Mutter handeln müsse. Er sagte, dass er 
vor dem Ahnengeist seiner Mutter keine »Angst« (maniahey) zu haben brauche.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 157

Nachdem die Ahnenseele ihren Trennungsschmerz überwunden hat, f liegt sie 
nach traditionellen Vorstellungen zu einer »weißen Insel« (malasavong a pongso), die 
im Süden Lanyus lokalisiert wird.84 Es ist jedoch unklar, ob alle mit pahad / inapowan 
verbundenen Seelenaspekte die Reise zu dieser Insel antreten. Bei Okuda et al. (1939: 
26, zitiert in Bischof-Okubo 1989: 54) findet sich der Hinweis, dass einige Seelenas-
pekte dauerhaft in der Umgebung des Dorfes verblieben und z. B. in Schilf halme ein-
gehen. Wenn der körperliche Träger auf tragische Weise ums Leben gekommen ist 
(z. B. durch Unfall, während einer Schwangerschaft oder durch Ertrinken im Meer), 
kann es außerdem sein, dass pahad nicht willens ist, sich in einen Ahnengeist zu trans-
formieren. Die verstörte Seele ist dann emotional aufgewühlt und sinnt auf »Rache« 
(patonggalen). Sie verbleibt in der Nähe des Leichnams, um dort auf ein (unbeteiligtes) 
vorbeigehendes Opfer zu warten. Von »Rache«-Gefühlen dieser Art beherrscht, gleicht 
pahad einem bösartigen Anito-Geistwesen.85

Körperseele

Die Existenz einer Freiseele deutet nach Mageo (2003: 36) in vielen Kulturen auf eine 
Division des Selbst in einen konstitutiven und einen mit dem Körper affiliierten Teil 
hin. Der mit der Freiseele assoziierte Selbstanteil überdauert den physischen Tod des 
Körpers und genießt ein im Prinzip ewiges Leben. Auch zeichnet er sich in der Regel 
durch ein an die soziale Persona gebundenes Verhalten aus, das ihn in Übereinstim-
mung mit sozial-normativen Vorstellungen agieren lässt. In Kulturen mit ausgepräg-
ter sozial-relationaler Orientierung gelten die idiosynkratischen oder subjektiven As-
pekte des Selbst häufig als problematisch. Dies kann im Extremfall dazu führen, dass 
sie nicht mehr als etwas Menschliches, sondern vielmehr als etwas Animalisches oder 
Geistartiges aufgefasst werden (siehe z. B. Mahony 1969: 134 f. über die »schlechte See-
le« (soope) bei den Bewohnern des mikronesischen Chuuk-Atolls). Bei den Tao führen 
die kulturell und sozial unerwünschten Aspekte des Selbst ein Eigenleben als Körper-
seele bzw. als namentlich nicht hervorgehobenes bösartiges geistartiges Doppel.

Es ist schwierig, über das bösartige geistartige Doppel der Tao zu schreiben, weil 
hierzu nur sehr selten konkrete Aussagen von den Tao gemacht werden. Man kann die 
Körperseele nicht mit Worten fassen, weil sie nonverbaler Natur ist und wilde, sub-
jektive, die Ordnung der Dinge durcheinanderbringende Eigenschaften besitzt. Sie 
wird von den Tao im »tiefsten Inneren« (onowned) lokalisiert, an eben dem Ort, an den 
unterdrückte oder verdrängte Gefühle verbannt werden (siehe Kapitel 6, Abschnitt 
Das Bauchorgan onowned). Die in der Außenwelt angesiedelten »schlechten Dinge« ste-
hen mit den problematischen inneren Aspekten des Selbst in einer direkten Verbin-
dung, da sie durch Verunreinigung in das »körperliche Selbst« aufgenommen werden. 
Die Tao können letztlich nichts dagegen ausrichten, dass im Laufe ihres Lebens im-

84 � Sie folgt somit den Migrationsbewegungen der Tao, deren Vorfahren von den nordphilippinischen 
Batan-Inseln eingewandert sind, in umgekehrter Richtung.

85 � Um Schaden von der Dorfgemeinschaf t abzuwehren, wurde der Leichnam einer durch einen »schlim-
men Tod« ums Leben gekommenen Person bis in die 1960er-Jahre an bestimmten Meeresklippen ab-
gelegt (clif f burial), von denen er bei einsetzender Flut fortgespült wurde (Liu 1959: 165 und 180). Durch 
das Verschwindenlassen des Leichnams wollten die Tao sich der bösartigen Freiseele entledigen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit158

mer mehr »schlechte Dinge« in ihr »Inneres« gelangen und allmählich zu einer Zerstö-
rung des »körperlichen Selbst« beitragen. Sie können nur versuchen, diesen Prozess 
durch entsprechendes Verhalten zu verlangsamen. Die »Verunreinigung des Inneren«  
(jyatnow onowned) sowie auch die »Besessenheit durch bösartige Geistwesen«  
(ni kovotan no anito) sind ineinander übergehende Zustände, die mit den anito in einen  
Zusammenhang gebracht werden.

Die anito im lebenden Menschen
In keinem der mir bekannten anthropologischen Texte zu den Tao wird direkt auf 
das Konzept einer Körperseele verwiesen. Es gibt in der Literatur jedoch vereinzelt 
Hinweise, die auf ihr Vorhandensein schließen lassen. So findet sich in Benedeks Dis-
sertation (1987) eine für meine Argumentation wichtige Textpassage, die ich in voller 
Länge zitiere:

»The sense of the word anito is not quite clear. The majority of the Yami will 
agree that it means the soul of a dead man, thus indicating that it designates 
an invisible entity. But the corpse is also spoken of as anito, and in this case it 
is not an invisible entity. Furthermore, they of ten talk about the anito no mavyay a 
tawo, which means the ›ghost of the living person‹. This concept should not be confused 
with the ›soul‹ of a living person, for which the Yami word is pahad. The way I see it, 
there is a potential malevolent ghost in all the living, and in certain cases the malevo­
lence is manifested even during a person’s lifetime. It is not clear, however, if the 
›ghost of the living person‹ coincides with the ghosts which are released at the 
time of death.« (Benedek 1987: 119; Hervorhebung von mir, L.F.)

Die hier erwähnten anito no maviay a tao86 sind Benedek und seinen Informanten zu-
folge eine im Körper der Tao wirkende spirituelle Kraft, die als bösartig aufgefasst 
wird. Benedek betont, dass die anito no maviay a tao nicht mit der Freiseele pahad zu 
verwechseln sind, sondern ein im Verborgenen vorhandenes bösartiges Potenzial der 
Menschen darstellen, das sich in bestimmten Situationen manifestiert.87 Auch wenn 
die meisten Tao dies nicht zugeben würden, kommt es gelegentlich vor, dass Personen, 
die sich grob fehlverhalten, von den Dorf bewohnern als anito bezeichnet werden (vgl. 
auch Hsie 2004: 7; zitiert in Sinan Jyavizong 2009: 75). In Iranmeylek nennt man un-
gehorsame Kinder manchmal likey o anito, was so viel wie »kleine anito« bedeutet.88

86 � Das Wort mavyay (bzw. maviay) in anito no mavyay a tawo (anito no maviay a tao in meiner Transkrip-
tionsweise) leitet sich von der Wurzel -viay ab, die »lebend« oder »lebendig« bedeutet (Rau & Dong 
2006: 557). Das rituelle Schweinefleisch der Tao (viney bzw. viniay) geht auf dieselbe Wurzel zurück. 
Benedeks Übersetzung mit »anito der lebenden Menschen« ist also korrekt.

87 � Während meiner Feldforschung in Iranmeylek ist mir die Bezeichnung anito no maviay a tao nicht be-
gegnet, doch dies ist nicht weiter verwunderlich, weil die Sprechweisen in den Tao-Dörfern verschie-
den sind und Benedek während seines Aufenthaltes auf Lanyu in Yayo an der Westküste der Insel 
wohnte.

88 � Die Assoziation mit bösartigen Geistwesen findet sich auch im chinesischen bilingualen Alltag, wenn 
die Tao betrunkene Personen abschätzig als 酒鬼 (jiugui) bezeichnen, was so viel wie »Schnaps- 
Teufel« bedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 159

Links und rechts, oben und unten
Bei vielen TYZM-Gruppen (z. B. Ami, Paiwan, Puyuma, Rukai) findet sich ein Dualis-
mus von rechts = gut und links = böse. So gehen die Ami davon aus, dass ein Mensch 
über zwei kawas genannte Seelen verfügt, die auf der rechten bzw. der linken Schulter 
lokalisiert werden. Das rechte kawas gilt als männlich, lehrend, wohlwollend, hilfs-
bereit und gut, während das linke kawas als weiblich, verführerisch, unfreundlich 
und schlecht angesehen wird (Furuno 1972: 16–18; zitiert in Yamada 2002: 64).89 Der 
symmetrisch aufgebaute menschliche Körper dient auch bei den Tao als eine Analogie, 
mit der hierarchische Statusbeziehungen sowie eine allgemeine moralische Ordnung 
zum Ausdruck gebracht werden: Die rechte Körperseite ist mit dem »guten« (apiya) 
Prinzip verbunden, die linke hingegen mit dem »schlechten« (marahet).90 Das mora-
lisch »Gute« artikuliert sich durch »Stärke« (moyat), das moralisch »Schlechte« durch 
»Schwäche« (jimoyat; maomei) (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalität und Nahrungs­
tausch). Ich möchte dies im Folgenden anhand zweier Beispiele (»Fäusteschwingen«; 
Schlaggeste) illustrieren.

Bei der Einweihung der »großen Kanus« (cinedkeran) demonstrieren die am Ritual 
teilnehmenden Männer auf eindrucksvolle Weise »Stärke«, indem sie ihre muskulö-
sen Körper zu Schau stellen und allgemein »furchterregend« (masozi) auftreten.91 Sie 
nehmen eine breitbeinige Stellung mit vorgezogenem rechten Fuß ein, der Kopf ist 
erhoben, die Augen weit geöffnet und der Blick »starrend« (vezezngen). Durch einen 
Biss auf die Unterlippe verhindern sie, dass »schlechte Dinge« durch den Mund in sie 
eindringen. Ihr Auftritt wird von schrillen, kurzen Schreien und energischen, ruck-
artigen Körperbewegungen begleitet. Zusammen versetzen sie das tonnenschwere 
Boot in Schwingungen, bis sie es schließlich in einem schier übermenschlichen ge-
meinsamen Kraftakt mehrmals in die Höhe werfen. Die prägnanteste Geste bei die-
sem Ritual besteht jedoch in einem »Schütteln der Fäuste« (manwawey), wobei bei 
genauerem Hinsehen nur die rechte Faust in kreisenden Bewegungen auf Brusthöhe 
geschwungen wird, während die linke auf der Höhe des Penis bzw. des Unterleibes be-
wegungslos verharrt. Die von den Männern zur Schau gestellte »Kraft« und »Stärke« 
ist eine an die anito gerichtete »Drohung« (anianniahin); sie soll bezwecken, dass die 
bösartigen Geistwesen sich von dem neu eingeweihten Kanu fernhalten, sodass sich 
ihm keine »schlechten Dinge« anheften.

89 � Bei den Paiwan existieren mehrere cemas genannte Seelen, von denen eine wohlwollende auf der 
rechten Schulter residiert und eine böse, die die Menschen zu Übeltaten wie Diebstahl verführt, auf 
der linken. Die Puyuma stellen sich zwei birua bei jedem Menschen vor, wobei sich ein wohlwollendes 
auf der rechten Schulter befindet und eine übelwollendes auf der linken. Bei den Rukai befinden sich 
die abak genannten Polaritäten nicht in den Schultern, sondern in der rechten und linken Kopfhälf te, 
wobei Erstere als gut angesehen wird und Letztere als mörderisch (Furuno 1972: 19 f.; zitiert in Yamada 
2002: 65).

90 � Auf der rechten Seite sind in den Gelenkseelen die hierarchischen Positionen innerhalb der asa so ina
wan angesiedelt (Ururgroßvater, Urgroßvater, Vater, Sohn, Enkel, Urenkel, Ururenkel); auf der linken 
Seite diejenigen der Af finalverwandtschaf t, d. h. der einheiratenden Frauen. Das dem Rechts-links-
Dualismus zugrunde liegende Körpermodell bewirkt, dass das Weibliche bei den Tao gegenüber dem 
Männlichen als »schwach« und »schlecht« aufgefasst wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen).

91 � Ich habe im Februar 2011 in Iraraley die Einweihung eines cinedkeran beobachtet und im Juni 2011 in 
Iranmeylek als Teilnehmer an diesem Ritual mitgewirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit160

Im Alltag der Tao sehr häufig zu beobachten ist die Schlaggeste, die immer mit der 
erhobenen rechten Hand ausgeführt wird. Sie erfolgt üblicherweise im Sanktionie-
rungskontext im Zusammenhang mit der Erziehungsmethode des »Anblaffens« (ioya). 
Die schimpfende Person ist für gewöhnlich mindestens eine Generation älter als die 
ausgeschimpfte Person und gehört ihrer Verwandtschaftsgruppe an. Beim Anblaffen 
wird der Oberkörper leicht vorgebeugt und die rechte f lache Hand schnell und unver-
mittelt zu einer Schlaggeste erhoben. Diese ist ausgeprägter, wenn es sich bei der zu 
sanktionierenden Person um ein Kind handelt. Manchmal wird die Schlaggeste nicht 
nur angedeutet, sondern auch ausgeführt.92 Die linke Hand verhält sich derweil passiv, 
manchmal wird sie hinter dem Rücken der anblaffenden Person verschränkt (siehe 
Kapitel 13).

Wie kann man die aktiven Bewegungen der rechten Seite (Faust, Hand, Fuß) bei 
gleichzeitig passivem Verharren der linken Seite beim manwawey und »Schimpfen« 
auf Ioya-Weise bei den Tao erklären ? Die Bewohner von Iranmeylek sind der Auffas-
sung, dass man Gesten wie das manwawey auf verbale Weise nicht vermitteln kann. 
Sie glauben, dass man ihre kulturelle Bedeutung nur durch soziale Praxis gefühls-
mäßig erfahren kann. Durch hermeneutische Betrachtung (sowie auch meine eigene 
Teilnahme am Manwawey-Ritual) gelange ich zum Schluss, dass sich der Diskurs um 
gut und schlecht sowie stark und schwach auch auf die links- und rechtsseitig residieren-
den Aspekte der »Freiseele« pahad bezieht, die folglich hinsichtlich ihrer Wirkungs-
kräfte Unterschiede aufweisen. Die Seelenaspekte der rechten Seite verfügen über 
stärkere Abwehrkräfte im Umgang mit den anito, sie lassen sich weniger leicht von 
diesen verführen. Das Kreisen der rechten Faust beim manwawey ist eine kontrollierte 
Bewegung, auch wenn es so aussieht, als ob es gleich zu einer unkontrollierten Ent-
ladung von »Wut« (somozi) käme. Nach meinem Verständnis sind die Gelenkseelen 
der rechten Seite mit dem gutartigen geistartigen Doppel identisch, das mittels der 
rechten Faust / Hand Durchsetzungsfähigkeit ausstrahlt und somit eine affizierende 
Wirkung auf seine Umwelt ausübt. Die linksseitigen Seelenaspekte stimmen hingegen 
mit dem namentlich nicht hervorgehobenen bösartigen geistartigen Doppel überein, 
das in einer »Ruhe«-Position (mahanang) fixiert werden muss, um zu verhindern, dass 
die mit ihm assoziierten Kräfte »in Aufruhr geraten« (mazagzag). Die mit der rech-
ten Hand ausgeführte Schlaggeste, die beim Schimpfen auf Ioya-Weise Verwendung 
findet, ist keine bloße praktische Handlung, sie ist aufgrund des rechtsseitig residie-
renden gutartigen geistartigen Doppels mit moralisch-spiritueller Bedeutung aufge-
laden. Sie erzeugt eine Verbindung zwischen zirkulierender Ahnenseele und den sich 
fehlverhaltenden lebenden Menschen. In gewisser Weise werden Tao-Kinder beim 
Anblaffen deshalb direkt von ihren Ahnen – den höchsten moralischen Instanzen – 
sanktioniert. Die Kontrolle über den »schwachen« / »schlechten« Aspekt des Selbst er-
folgt in diesem Fall durch ein Verbergen der linken Hand hinter dem Rücken.93

92 � Ich habe jedoch nie gesehen, dass ein Kind während des Anblaf fens tatsächlich von einer herabsau-
senden Hand getrof fen wurde: Immer entzogen sich die Kinder der Situation, indem sie blitzschnell 
Reißaus nahmen.

93 � Eine der wenigen Erwähnungen des Rechts-links-Dualismus in der Literatur zu den Tao findet sich bei 
Arnaud (2007: 184f.). Sie beschreibt das Mivanwa-Ritual, bei dem zu Beginn einer jeden Fliegende-Fi-
sche-Saison die Fischschwärme auf rituelle Weise mit Blut an die Küsten Lanyus gelockt werden und 
bei dem die traditionellen Kanus der einzelnen Verwandtschaf tsgruppen eine wichtige Rolle spielen. 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 161

Ein weiteres System, in dem bei den Tao hierarchische und moralische Statuspositio-
nen ausgedrückt werden, ist der Gegensatz zwischen oben und unten. Die statushö-
here Position der Götter und einf lussreichen Ahnen zeigt sich darin, dass sie in den 
obersten Himmelsgefilden residieren und von dort aus auf die lebenden Menschen he-
rabblicken. In der traditionellen vahey wurden die Nahrungsmittel und Insignien der 
Ahnen auf einer sakralen erhöhten Plattform im hinteren Teil des Hauses auf bewahrt. 
Eine hoch aufgewachsene Person verfügt nicht zufällig über eine beeindruckende 
Körperhöhe, sondern hat diese vielmehr erreicht, weil sie (oder ihre Verwandten) sich 
»moralisch rechtschaffen« (apiya so nakenakem) verhalten haben. Da das moralisch 
»Gute« (apiya) bei den Tao mit »Leistungsfähigkeit« und »Stärke« (moyat) verwoben ist, 
überlagern sich aufgrund der allgemeinen menschlichen Entwicklung die Dualismen 
von gut und schlecht sowie von stark und schwach mit denen von groß und klein (d. h. 
oben und unten) sowie von alt und jung. Anders gesagt ist die bei den Tao anzutreffende 
Altershierarchie zugleich eine Hierarchie der relativen Körpergröße und Körperkraft. 
Dies zeigt, dass das Denken und Fühlen der Tao im hohen Maße auf den Ist-Zustand 
des »körperlichen Selbst« ausgerichtet ist.

Kontaminierung mit »schlechten Dingen«
Die kulturellen display rules der Tao erfordern es, dass eine Person im Alltag lächelt und 
eine »heitere Miene« (apiya so moin) aufsetzt. Die betreffenden Personen sind »in freu-
diger Stimmung« (masarey) und »verfügen über ein gutes Inneres« (apiya so onowned). 
Schimpfen und »grimmiges Gucken« (marahet so moin) ohne kulturell akzeptablen 
Grund sind hingegen verpönt. Nur in bestimmten Kontexten wie der Sozialisation 
und Erziehung von Kindern und bei der Einhaltung von Tabuvorschriften ist es res-
pektablen älteren Personen erlaubt, auf gerechtfertigte Weise »Ärger« oder »Wut« zu 
demonstrieren. »Ärger« (somozi) ist bei den Tao hyperkognisiert; bereits subtile An-
zeichen wie eine geringfügig zu laute Stimme, ein fehlendes Lächeln oder eine etwas 
zu ruppig ausgeführte Bewegung gelten als Indizien für eine »gereizte Stimmung«  
(mindok). Personen, die grundlos »verärgert« oder »wütend« sind, werden von den 
Dorf bewohnern »beschämt« (jyasnesnekan) und gemieden. Kommt dergleichen Fehl-
verhalten öfter vor, muss eine Person mit anhaltender sozialer Ausgrenzung rech-
nen. Nach einem lautstarken Streit können die Betroffenen nicht sofort wieder in die  

Die Kanus werden an der vanwa nicht beliebig nebeneinander aufgestellt, sondern entsprechend 
ihres rituellen Status und Alters. Neu eingeweihte Kanus werden immer rechts positioniert, das äl-
teste Kanu (das sich in einem vergleichsweise schlechten Zustand befindet) hingegen links. (Nicht 
rituell eingeweihte Kanus müssen auf der linken Seite verbleiben; sie dürfen nicht rechts aufgestellt 
werden.) In Iraraley (wo Arnaud seit 1972 forscht) wird der rechten Bootsseite eine vitalisierende Wir-
kung beigemessen. Männer, die sich beim Mivanwa-Ritual ihren Anteil vom Opferblut von der rechten 
Seite abholen, können ihre Vitalkraf t bewahren und z. B. zahlreiche Kinder zeugen. Wenn ein auf der 
rechten Seite der vanwa platziertes »großes Kanu« (cinedkeran) an diesem Tag mit Blut beschmiert 
wird, erfährt es eine Stärkung und hat das Glück auf seiner Seite (Arnaud 2007: 184). Aus Arnauds 
Bemerkungen geht hervor, dass der Rechts-links-Dualismus bei den Tao ein System darstellt, das so-
wohl den Mikro- als auch den Makrokosmos durchdringt, da sich das Prinzip der rechten und linken 
Seite auch bei Booten und Orten wie dem Bootsanlegeplatz wiederfindet.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit162

soziale Gemeinschaft integriert werden, sie müssen sich in ihr Wohnhaus zurückzie-
hen, bis die von ihnen ausgehende »Verunreinigung« (matuying) nachgelassen hat.94

Vor »Ärger« / »Wut« verzerrte Gesichter werden von den Tao nicht nur als unan-
genehm empfunden, sie gelten zudem als gefährlich, weil von ihnen eine gesund-
heitsschädigende Wirkung ausgeht. Das marahet so moin einer respektablen älteren 
Person wirkt wie eine »Drohung« (anianniahin) auf andere, da jeder weiß, dass an-
haltender »Ärger« ernsthafte negative Konsequenzen nach sich ziehen kann. Ältere 
Personen, die über einen »schlechten Charakter« (marahet so iyangey) verfügen, neigen 
zu »länger andauerndem Schimpfen« (mangavey), das in »Verf luchen« (mangazyazit) 
übergehen kann. Einmal ausgestoßenen Worten wohnt eine Wirkungsmacht inne; sie 
suchen sich ihr Ziel und »heften sich an die Körper [ihrer Adressaten] an« (paningtan do  
kadwan tao) (siehe meine Ausführungen zum Sprachsystem in Kapitel 10, Abschnitt 
Distale Sozialisationsstrategien). Die Gefahr menschlichen »Ärgers« besteht in seiner 
unkontrollierten Freisetzung, in seinem wilden, destruktiven Potenzial, das die »so-
zialen Umgangsformen der Tao« (iwawalam so tao) außer Acht lässt. Personen, die sich 
auf diese Weise verhalten, gelten als »geisteskrank« (神經病 shenjingbing), sie sind 
nach traditioneller Auffassung »von den anito besessen« (ni kovotan no anito).

Die Fokussierung auf den Körper als wesentlichen Bestandteil des mensch-
lichen Selbst bewirkt, dass die Tao der affektiv-phänomenologischen Dimension 
des »Ärgers« – seiner Gefühlskomponente also – eine besonders große Aufmerk-
samkeit schenken. Die durch fahrlässiges Verhalten freigesetzten »schlechten Ein-
f lüsse« (marahet ta vazvazey) dürfen auf keinen Fall durch die Körperöffnungen95 in 
das »körperliche Selbst« eindringen, weil dadurch die »Verunreinigung des Inneren«  
(jyatnow onowned) weiter vorangetrieben wird. »Schlechte Verhaltensweisen« (marahet 
so iyangey) sind »für das Auge nicht gut anzusehen96«, die betreffenden Personen müs-
sen sich durch sofortige Blickabwendung vor einer Kontaminierung schützen. Ebenso 
verhält es sich mit den Ohren, die nach Möglichkeit keine »dreckigen Wörter« (mara­
het o ciriciring) vernehmen sollten. Ich habe viele Male miterlebt, wie sich die Tao von 
schimpfenden Personen abwandten oder sich von ihnen räumlich entfernten, um das 
Eindringen »schlechter Einf lüsse« zu verhindern. In früheren Zeiten sind die Tao vor 
f luchenden Personen davongerannt.

Die »Verunreinigung des Inneren« kann am effektivsten aufgehalten werden, 
wenn die Tao »schlechte Dinge« nicht an sich heranlassen bzw. diese in ihrer Existenz 

94 � Die meisten Tao haben ein ruhiges, leises und bedachtes Auf treten, das in der Vergangenheit viele 
Ethnografen dazu bewogen hat, die Bewohner Lanyus als »friedliebend« (peaceful) und »nicht aggres-
siv« (non-aggressive) zu beschreiben (Scheerer 1908: 186; Leach 1937: 417 und 424; Stewart 1937: 305, 
1947: 355; De Beauclair 1958: 87; Li 1959: 53). Aus meiner Sicht handelt es sich hierbei jedoch um eine 
verkürzte Darstellung, denn die im Alltag zu beobachtenden Strategien der »Ärger«-Vermeidung 
müssen im Zusammenhang mit »wütenden Kontrollverlusten« (zomyak) gesehen werden, die in  
regelmäßigen Abständen bei bestimmten Individuen erfolgen und in ihrer Hef tigkeit einen verstö-
renden Eindruck auf die soziale Gemeinschaf t hinterlassen.

95 � Vor allem ein Eindringen durch Augen, Ohren, Mund und Nase gilt als problematisch. Bei Frauen be-
steht zusätzlich die Gefahr, dass bösartige Geistwesen in die Vagina eindringen und an der Zeugung 
verhaltensauf fälliger oder deformierter Kinder beteiligt sind (siehe Arnaud 1994).

96 � Es handelt sich hierbei um eine bei den Tao übliche Sprechweise des Chinesischen, die grammati-
kalisch jedoch nicht korrekt ist. Im Chinesischen kann man nicht sagen, dass das »Auge sieht«. Das 
Sehen ist vielmehr eine Handlung der Person.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 163

ausblenden. Der hiermit einhergehende psychische oder auch räumliche Rückzug 
wird durch den Begriff jiozayan zum Ausdruck gebracht, der je nach Situationsspe-
zifik mit »nicht beachten«, »ignorieren«, »vergessen«, »verdrängen«, »unterdrücken«, 
»wegsehen« bzw. »übersehen« oder auch »sich abwenden« übersetzt werden kann. Oft 
handelt es sich bei jiozayan um eine innere Einstellung, die z. B. darin besteht, dass je-
mand ein Tabu »nicht beachtet« oder beschließt, sich den »Ärger« eines anderen »nicht 
in sein Inneres hineinzulegen« (jipangain do onowned).

Nach Auf fassung der Tao verfügen die Entitäten des Kosmos über keine unver-
änderlichen, voneinander abgrenzbaren Eigenschaften, wie es z. B. das westliche 
Personenkonzept vorsieht. Stärkere Akteure97 ziehen schwächere in ihren Bann, sie 
erzielen aufgrund der ihnen innewohnenden Kräfte eine af fizierende Wirkung auf 
andere, die von den Tao als Freisetzung oder Übertragung von »Ärger« aufgefasst 
wird. Bösartige Geistwesen wie die anito nutzen die Schwäche bestimmter mensch-
licher Individuen aus, um Macht über diese zu erlangen. Die Tao versuchen, sich dem 
Einf luss der schlechten Wirkungsmächte zu entziehen, indem sie deren Machen-
schaften »ignorieren«: Wer mit dem »Gift« einer Pf lanze – ihrem »Ärger«-Potenzial 
also – in Berührung gekommen ist, darf sich keinesfalls kratzen, da jede »Beachtung« 
des Juckreizes den in das »körperliche Selbst« eindringenden Kräften Macht verleiht. 
Hunger und Durst müssen von den Tao »ignoriert« werden, da es sich hierbei um At-
tacken der anito handelt, die das mit Nahrung unterversorgte und somit geschwächte 
»körperliche Selbst« schädigen wollen.

Nach Ansicht der Tao ist »Ärger« etwas Externes, etwas, das in der Umwelt verortet 
wird und durch die Machenschaften der bösartigen Anito-Geistwesen (bzw. der mit 
den »schlechten Dingen« des Universums verbundenen Wesenseinheiten) auf die Tao 
übertragen wird. Die »Verunreinigung des Inneren«, die aufgrund der in der Welt vor-
handenen Schlechtigkeiten nicht vermieden, sondern nur aufgehalten werden kann, 
führt jedoch dazu, dass sich im »tiefsten Inneren« (onowned) allmählich immer mehr 
»schlechte Dinge« ansammeln. Sie bedürfen einer ständigen Regulierung, da sie sich 
ansonsten ausbreiten und Kontrolle über das »körperliche Selbst« erlangen würden.98 
Das onowned ist ein ambivalentes kulturelles Organ, das aufgrund seiner Anfällig-
keit für Verunreinigung bösartige Züge annehmen kann. Aus meiner Sicht ist es mit 
der namentlich nicht hervorgehobenen Körperseele (bzw. den anito no maviay a tao) 
identisch.99 Der ständige Kampf gegen die im onowned verborgenen »schlechten Din-
ge« verhindert einen offenen Umgang mit den problematischen Anteilen des eigenen 
Selbst. Schon allein das Denken an diese Dinge gilt als gefährlich, weil es eine Verbin-
dung zu den anito herstellt (siehe Kapitel 6).

97 � Unter »Akteuren« verstehe ich hier beseelte Wesenseinheiten wie z. B. Menschen, Tiere, Pflanzen,  
bestimmte Objekte und Geistwesen.

98 � Die Körperseele wird durch »schlechte Dinge« genährt, sie wird stärker, wenn ein Mensch »dreckige 
Worte« hört und den Blick bei »schlechten Taten« nicht abwendet.

99 � Da körperliche Grenzen bei den Tao als permeabel aufgefasst werden, kann Externes letztlich 
nicht von Internem getrennt werden. Die Denkweise der Tao ist an dieser Stelle zirkulär, es lässt 
sich kein logisches Ursache-Wirkung-Prinzip im aristotelischen Sinne erkennen. Man kann also in 
beide Richtungen argumentieren und sowohl behaupten, die Tao würden »wütend«, weil sie von 
den (externen) anito besessen sind, als auch die Tao würden »wütend«, weil (interne) Faktoren wie 
das Vorhandensein der bösartigen Körperseele ihre Wirkung entfalten.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit164

Besessenheit
Wenn pahad am oder im »körperlichen Selbst« fixiert ist, kann die Freiseele ihren posi-
tiven Einf luss auf die gesamte Person und somit auch auf die (bösartige) Körperseele 
geltend machen. Normalerweise sind die Tao dann in der Lage, ihre bösartigen Im-
pulse (die von der Körperseele ausgehen) zu unterdrücken bzw. so zu regulieren, dass 
sie nicht in Erscheinung treten. Doch wenn die Freiseele dem Körper aus irgendeinem 
Grund fernbleibt, wächst sowohl der Einf luss der Körperseele als auch der anito, die 
nun zusammen ihr niederträchtiges Wesen entfalten.100 Interne ebenso wie externe 
bösartige Kräfte setzen alles daran, dem Körper zu schaden. Ohne die beschützende 
Freiseele ist das »körperliche Selbst« unachtsam: Es verhält sich auf fahrlässige Weise, 
ihm passieren Unfälle, bei denen es sich verletzen oder gar ums Leben kommen kann.

Ich will den negativen Einf luss der Körperseele und der Anito-Geistwesen auf 
das »körperliche Selbst« am Beispiel erhöhten Alkoholkonsums demonstrieren: Die 
meisten Tao trinken langsam und beständig, sodass ein niedriger bis mittlerer Alko-
holpegel gehalten werden kann. In diesem Zustand treten keinerlei Verhaltensauf-
fälligkeiten auf, weil die Einheit von pahad und kataotao intakt ist. Wenn eine Person 
jedoch merklich betrunken wird – wofür die Tao ein feines Gespür haben –, verliert 
pahad seinen Halt und fängt an zu schweben. Auch verschlechtert sich der Zustand 
des Denk- und Fühlorgans nakenakem und mit ihm die Fähigkeit, das eigene Handeln 
an den »sozialen Normen der Tao« (iwawalam so tao) auszurichten (siehe Kapitel 6, Ab-
schnitt Das Brustorgan nakenakem). Die betrunkene Person erinnert sich auf einmal an 
die ihr in der Vergangenheit zugefügten Beleidigungen, der in ihrem »tiefsten Inneren 
zurückbehaltene Groll« (somozi do onowned) tritt unvermittelt wieder zum Vorschein. 
Es besteht die Gefahr, dass sie vergangene »schlechte Dinge« beim Namen nennt und 
alte Streitereien erneut auff lammen. Wenn dies geschieht, empfindet die Freisee-
le aufgrund der zunehmenden Betrunkenheit ihres körperlichen Trägers »Abscheu« 
(jyakian) und »Verachtung« (ikaoya), was dazu führt, dass sie sich vom Körper abwen-
det und davonf liegt. Das »körperliche Selbst« wird auf diese Weise zu einem willen-
losen Spielball der Körperseele, die gemeinsam mit den anito agiert und von diesen 
nicht wirklich zu trennen ist. Die bösartigen Geistwesen nähern sich dem »von allen 
guten Geistern verlassenen« Körper und nehmen die frei gewordenen Positionen der 
Freiseele ein – ein Vorgang, der von den Tao als »Besessenheit durch anito« (ni kovotan 
no anito; ngovoci) beschrieben wird.101

Die im Körper aktiven »schlechten Dinge« treiben das willenlos gewordene »kör-
perliche Selbst« in einen Zustand »besinnungsloser Raserei« (zomyak), in dem es sich 
»auf widerwärtige Weise verhält« (somagpyan). Die besessene Person schlägt wie wild 
auf ihre Gegner ein und fängt an, laut herumzuschreien. Auch macht sie von »dre-
ckiger Sprache« (marahet o ciriciring) Gebrauch und wirft mit Steinen oder Messern 

100 � Bezogen auf Mikronesien bezeichnet Käser (1977: 270) das bösartige geistartige Doppel des Men-
schen als »personifizierten Selbstzerstörungstrieb«. Diese Charakterisierung trif f t auch auf die  
Tao zu. Allerdings liegt es mir fern, an dieser Stelle eine Verbindung zur psychoanalytischen Theorie 
herzustellen.

101 � In christlichen Kreisen geht man heute von einer Besessenheit durch den Satan (撒旦 Sadan) aus, 
wobei die lokalen Erklärungsmuster im Wesentlichen dieselben geblieben sind. Es ist wichtig zu 
betonen, dass Besessenheitszustände auch durch »gutartige Geistwesen« (神仙 shenxian) hervor-
gerufen werden können (siehe Stewart 1947: 411).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 165

um sich. In diesem Zustand ist eine Kommunikation mit der betreffenden Person un-
möglich. Sie wird von allen Dorf bewohnern gemieden, da man ihrer »Wut« keine wei-
tere Angriffsf läche bieten will und vor der von ihr ausgehenden Verunreinig »Angst«  
(maniahey) hat. Nachdem eine Person wieder zur Besinnung gekommen ist, empfindet 
sie für gewöhnlich intensive »Scham« (masnek).

Der Zustand der Besessenheit und der mit ihm einhergehende wütende Kont-
rollverlust erfolgt allerdings nicht zwangsläufig; er tritt nur ein, wenn die betrunke-
ne Person die ersten Anzeichen einer Loslösung der Freiseele ignoriert. Sobald eine 
Person ein starkes Rauschgefühl bei sich feststellt, das ihr nicht mehr erlaubt, sozial 
verwerf liche Gedanken und unangemessene Gefühle unter Kontrolle zu bringen, be-
gibt sie sich in eine »ruhende« (mahanang) Position, in der sie die Augen schließt und 
den Kopf wie beim Schlafen auf die Brust sacken lässt. Sie verharrt in dieser Position, 
bis sie wieder normkonforme Gedanken fassen kann, was ein Hinweis dafür ist, dass 
die Freiseele wieder Halt am »körperlichen Selbst« gefunden hat. Trinkende, die auf 
diese Weise eine Auszeit nehmen, werden von den übrigen Dorf bewohnern in Ruhe 
gelassen.

Die Anbindung bzw. Wiederanbindung von pahad an das »körperliche Selbst« ge-
lingt in den meisten Fällen, weil die betroffenen Individuen »Angst« vor Seelenverlust 
empfinden. Aus westlicher psychologischer Sicht könnte man sagen, dass durch das 
Vorhandensein der Freiseele eine moralische Kontrollinstanz in das multiple Selbst 
der Tao eingebaut ist. Die »Angst« der Tao vor Seelenverlust ist somit ein moralisches 
Gefühl, durch das eine Anbindung an die sozialen Normen und kulturellen Werte der 
Tao erfolgt.

Besessenheit kann viele verschiedene Formen annehmen – die betroffenen Indivi-
duen müssen nicht unbedingt aggressiv werden. Es gibt auch Zustände, die sich durch 
Verwirrtheit oder fehlerhaftes Sprechen auszeichnen (siehe Kapitel 14, Abschnitt Sprach­
liche Anomalien). Besessenheit kann sowohl temporär als auch permanent sein. Manch-
mal verhalten sich die Betroffenen bereits nach wenigen Minuten oder Stunden wieder 
völlig normal, andere Episoden können Monate oder sogar Jahre andauern.102 Etwa ein 
Dutzend in Iranmeylek lebende Menschen galten während der Zeit meines Forschungs-
aufenthaltes als dauerhaft besessen. Ihre Verhaltensauffälligkeiten bestanden zum Teil 
schon seit Jahren und ihre Angehörigen hatten jegliche Hoffnung auf eine baldige Bes-
serung aufgegeben.103

Es gibt auf Lanyu eine relativ große Anzahl von Personen, die seit Jahren Stim-
men hören, sich jedoch nicht als »psychisch krank« einstufen würden. Selbst schwer-
wiegende »psychotische Zustände« werden von Tao in mittleren Jahren und aufwärts 

102 � So berichtete mir eine alte Frau, dass sie in ihrer Jugend »ein Jahr lang« auf den Feldern umherirrte, 
weil sie »von einem anito besessen war«. Die meisten Personen, die mir von Besessenheitsepisoden 
erzählten, baten mich, ihr Beispiel nicht in meiner Arbeit zu verwenden.

103 � Eine weitere Form der Besessenheit ist periodisch: So beschreibt die taiwanesische Psychologin Tsai 
Yu-Yueh (2009: 278–281), wie einige von ihr als »psychisch krank« eingestuf te Tao (allesamt 45 Jahre 
und älter) zu Zeiten des »abnehmenden Mondes« (ni masari do vehan) unter »depressiven Verstim-
mungen« und »schizophrenen Verhaltensweisen« leiden. Die Verdunkelung der Nächte wird von 
ihnen als eine Phase verstanden, in der die anito vermehrt in Erscheinung treten. Interessanterweise 
verhalten sich die betref fenden Personen aber in den Phasen des »zunehmenden Mondes« normal, 
d. h. sie verlassen ihr Haus und gehen Subsistenztätigkeiten nach. Es handelt sich hierbei um ein 
culture bound syndrome, das mit einer übersteigerten »Angst« vor den anito einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit166

»ignoriert« (jiozayan). Da sie die Ursache ihres Leidens auf die Machenschaften bös-
artiger Geistwesen zurückführen, verweigern sie die Einnahme von Medikamenten, 
die ihnen von medizinisch geschulten Sozialarbeitern verabreicht werden.104 Die Tao 
besaßen früher keinen Begriff des Psychischen. Verhaltensauffälligkeiten galten aus-
schließlich als anito-induziert (vgl. Tsai 2007, 2009: 268). Diese Haltung hat sich bis 
heute kaum geändert, nur die jüngere Generation ist aufgrund ihrer Schulbildung mit 
westlichen psychologischen Theorien in Berührung gekommen.

Gedankliche Fokussierung und Umgang mit Ärger
Nach Auffassung der Tao müssen sämtliche menschlichen Handlungen bedachtsam 
ausgeführt werden. Sie bedürfen vorheriger »Planung« (pannaknakman), um Fehler 
und Unfälle auszuschließen und zu vermeiden, dass wichtige andere »verärgert« wer-
den. Um einen reibungslosen Ablauf von Arbeitstätigkeiten und sonstigen Vorhaben 
zu gewährleisten, ist es notwendig, die eigene Aufmerksamkeit zu fokussieren. Mit 
dem Begriff Fokussierung bezeichne ich ein konzentriertes und kontrolliertes Auftre-
ten, das im Wesentlichen auf Achtsamkeit und Vorsicht basiert und durch ständige 
volitionale Regulation erzielt wird. Es handelt sich hierbei um ein Bündel von Strate-
gien, die allesamt dazu dienen, die Freiseele an das »körperliche Selbst« zu binden. So 
bedarf das Gehen auf dem messerscharfen Korallengestein an der Küste einer gedank-
lichen Fokussierung, die darin besteht, jeden Fußtritt sorgsam zu planen.105 Auf diese 
Weise tragen die Tao dafür Sorge, dass ihre Knieseelen an den angestammten Orten 
verbleiben und das »körperliche Selbst« sicher durch Gefahrenzonen leiten.106

Gedankliche Fokussierung ist auch in der sozialen Interaktion vonnöten, etwa 
beim Nahrungstausch: Eine Person muss genau wissen, wem sie wie viel gibt bzw. wem 
sie ggf. Nahrungsmittel vorenthält. Die Problemlösungsstrategien, die eine Person in 
ihrem Leben entwickelt, müssen sich an den Richtlinien der sozialen Gemeinschaft 
orientieren und nicht an individuellen psycho-emotionalen Dispositionen. Mensch-
liches Verhalten muss zielgerichtet sein, es darf nicht auf beliebige Weise erfolgen.

Dies gilt in besonderer Weise für den Umgang mit »Ärger« (somozi). Wie bereits 
dargestellt, ist »Ärger« bei den Tao ein Konzept, das in den meisten Fällen negativ, in 
bestimmten Kontexten aber auch positiv bewertet wird. Ein wichtiges Kriterium bei 

104 � Ich weiß von einem älteren Mann, der seit über zehn Jahren Stimmen hört, die ihn auf fordern, sich 
umzubringen, der diese jedoch durch permanente volitionale Emotionsregulation kontrolliert und 
ein relativ normales Leben führt. Ein Freund von mir berichtete, dass er »Engelchen« (天使 tianshi) 
und »Teufelchen« (小鬼 xiaogui) in seinem Kopf hören würde, die ihm unterschiedliche Verhaltens-
weisen nahelegten. »Engelchen« war sanf tmütig und plädierte für eine Ausrichtung des Lebens 
nach den Regeln des iwawalam so tao. Doch »Teufelchen« wollte immerzu Alkohol konsumieren, war 
zutiefst streitsüchtig und aufbrausend. In periodischen Abständen gewann »Teufelchen« die Ober-
hand und mein Freund geriet dann in einen Zustand, der ihn »verrückt« (zomyak) werden ließ.

105 � Man muss sich vergegenwärtigen, dass die Tao bis vor wenigen Jahrzehnten barfuß gegangen sind 
und dass ältere Tao auch heute noch ohne Schuhwerk unterwegs sind.

106 � Ein anderes Beispiel für Fokussierung habe ich bereits bei der Besprechung des Masozi-Modus 
genannt: Wenn die Tao das Dorf verlassen und in die als gefährlich wahrgenommene »Wildnis«  
vordringen, meiden sie den Kontakt zu außenstehenden anderen, spannen ihre Muskeln an, ge-
hen auf forsche, energische Weise und richten ihren Blick unbeirrt nach vorne. Auf diese Weise soll  
verhindert werden, dass die anito die Tao von ihren Vorhaben »ablenken« und zu unvorsichtigem 
Handeln »verleiten« (manivet so anito) (vgl. Abschnitt Bösartige Geistwesen).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 167

der Unterscheidung der verschiedenen »Ärger«-Qualitäten ist die Frage, ob die »Är-
ger«-Freisetzung fokussiert oder nicht fokussiert abläuft. Beim fokussierten »Ärger« 
bleiben die Tao in jeglicher Hinsicht aktiv Handelnde, sie bewahren die Kontrolle über 
ihre Emotionen und affektiven Zustände. Jegliche Demonstration von fokussiertem 
»Ärger« unterliegt klar definierten kulturellen Regeln. So ist der Ablauf des »Fäuste-
schüttelns« (manwawey) bei der Einweihung der großen Kanus im Ritual genaustens 
vorgeschrieben. Durch die kreisende Bewegung der rechten Faust erfolgt eine fokus-
sierte Freisetzung von »Ärger«, der durch das anschließende In-die-Luft-Werfen des 
tonnenschweren Bootes in einem Moment der Katharsis in »Ruhm« (mazwey107) um-
gewandelt wird.

Eine besondere Spielart des fokussierten »Ärgers« ist im Sozialisations- und Er-
ziehungskontext beim »Anblaf fen« (ioya) zu beobachten, das kurz und heftig erfolgt 
und als eine Form des »Sanktionsärgers« angesehen werden muss. Das Erheben der 
Stimme dauert in der Regel nur drei Sekunden, die Worte werden im Stakkato vor-
getragen, wobei die Stimme am Ende jäh abfällt.108 »Länger andauerndes Schimpfen« 
(mangavey) und »lautes Herumschreien« (amlololos; valvalakan) sind bei den Tao ver-
pönt, da solch fahrlässiges Verhalten einerseits die anito auf die »lebenden Menschen« 
aufmerksam macht und andererseits eine Abwendung der empfindlichen Freiseele 
von ihrem körperlichen Träger bewirkt (was letztlich dieselbe Dynamik beschreibt). 
Die Tao nehmen an, dass nur vom Seelenverlust betrof fene Personen zu einem der-
artigen nicht fokussierten »wütenden« Verhalten neigen. Da beim Anblaffen jedoch 
sowohl die Dauer des Schimpfens (nicht länger als drei Sekunden) als auch dessen 
Lautstärke (jäh abfallender Ton) strikt reguliert wird, erfolgt die hiermit verbundene 
»Ärger«-Freisetzung nach wie vor auf fokussierte Weise. Das Anblaffen besitzt den 
Charakter einer »Drohung« (anianniahin): Die schimpfende Person gibt sich masozi 
(»aggressiv«) und tut so, als würde sie gleich vor »Wut« die Beherrschung verlieren. 
Das kurze kontrollierte Auf f lackernlassen der »Wut« dient dazu, eine sofortige Ver-
haltensänderung beim Kind herbeizuführen. Vor allem ältere Säuglinge und Klein-
kinder sind aufgrund ihres Entwicklungsstandes noch nicht in der Lage, zwischen 
instrumentalisiertem und tatsächlichem »Ärger« zu unterscheiden. Der heftig zur 
Schau gestellte »Ärger« der Bezugspersonen bewirkt, dass Kinder »eingeschüchtert« 
(kanig) sind und sich »ruhig verhalten« (mahanang). Aus Sicht der Tao handelt es sich 
hierbei um einen wünschenswerten kindlichen af fektiven Zustand, weil dieser die 
(Wieder-)Anbindung von pahad an das »körperliche Selbst« ermöglicht.

107  �Mazwey – eigentlich »Stolz« oder »Hochmut« – besitzt bei den Tao für gewöhnlich eine negative 
Konnotation, da es dem Einzelnen aufgrund des in der Tao-Gesellschaf t vorherrschenden egalitä-
ren Ethos nicht erlaubt ist, sich über andere zu stellen. Wenn jedoch eine Gruppe von Männern – in 
diesem Fall die gesamte Ingroup der am Bootsbau beteiligten Personen – gemeinsam eine heraus-
ragende Leistung vollbringt, dürfen die Mitglieder dieses Kollektivs auf stille Weise »Ruhm« (eben-
falls mazwey) empfinden. Der »Ruhm« kommt zustande, weil eine Mehrheit der Dorfbewohner die 
vollbrachte Leistung »preist« (azwazwain). Mazwey (»Hochmut« bzw. »Ruhm«) ist somit ebenso wie 
somozi (»Ärger« bzw. »Wut«) ein ambivalentes Emotionskonzept.

108 � Außerdem geht das »Anblaf fen« (ioya) mit einer Vorbeugung des Oberkörpers und dem Erheben der 
rechten Hand zur Schlaggeste einher (siehe meine Besprechung des Rechts-links-Dualismus weiter 
oben).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit168

Kontrolle von Körperflüssigkeiten
Meine These vom Vorhandensein einer bösartigen Körperseele bei den Tao stützt sich 
auch auf diverse Beobachtungen, die ich im Zusammenhang mit den lokalen Verhal-
tensweisen im Umgang mit Körperf lüssigkeiten und körpereigenen Substanzen ge-
macht habe. Die Rückschlüsse, die ich hieraus ziehe, werden vereinzelt durch Litera-
turhinweise bestätigt. Fäkalien, Erbrochenes und in gewisser Weise auch Blut gelten 
als extrem dreckige Substanzen, deren Ausscheidung nach Möglichkeit auf kontrol-
lierte Weise erfolgen sollte (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive).

Seit den 1980er-Jahren sind Windeln auf Lanyu verfügbar, heute werden sie von 
fast allen Eltern verwendet. Wann immer Säuglinge und Kleinkinder in die Windel ge-
macht haben, sagen die Bezugspersonen: »Wie das stinkt !« und verziehen angewidert 
das Gesicht. Windeln müssen immer sofort gewechselt werden, ein zeitlicher Spiel-
raum besteht nicht. Nach meiner Auffassung ist das vor »Ekel« (mangaora) verzogene 
Gesicht der Eltern (oder sonstigen Bezugspersonen) maßgeblich daran beteiligt, den 
Kindern »Abscheu« (jyakian) und »Ekel« vor Urin und Stuhl zu sozialisieren. Der Ge-
sichtsausdruck der Eltern ist deshalb so wirkungsvoll, weil diese mit ihren Kindern 
nur wenig Face-to-Face-Kontakt haben und ihre Kinder vor allem dann anschauen, 
wenn sie deren Verhalten negativ evaluieren.

Wenn Tao-Männer auf dem Meer unterwegs sind, dürfen sie sich unter keinen 
Umständen übergeben, da der Geruch und die Substanz des Erbrochenen die Fische 
vertreibt und die anito herbeilockt.109 Selbiges gilt für das Urinieren ins Meer, das be-
reits dadurch unterbunden wird, dass die Tao beim Fischen kein Trinkwasser bei sich 
führen (was in den heißen Sommermonaten eine extreme Belastung für den Körper 
darstellt). Beim Treiben der Fliegenden Fische im Wasser110 erweisen sich blutende 
Wunden als höchst problematisch, da das freigesetzte Blut Haie anlockt, die von den 
Tao als eine Manifestation der anito angesehen werden.

Alte, pf legebedürftige Menschen – aber generell auch kranke Personen – werden 
trotz christlicher Missionierung auch heute noch sozial ausgegrenzt. Nicht immer 
beteiligen sich die Angehörigen aktiv an ihrer Pf lege, es treten relativ viele Fälle von 
Vernachlässigung auf.111 In diesem Zusammenhang ist die ethnografische Studie von 
Liu Hsin-Yi (2007) bedeutsam, die auf Chinesisch erschienen ist und den englischen 
Untertitel Aging, Caring and Boundary Making among the Tao (Yami), Taiwan: An Ethno­
graphic Study trägt. Eine in der Altenpf lege aktive Tao112 äußert sich in Lius Monogra-
fie wie folgt über ihre Tätigkeit:

109 � Als ich einmal Zeuge wurde, wie sich ein taiwanesischer Tourist an Bord eines Fischerbootes über-
gab, entfernten sich die anwesenden Tao-Männer räumlich so weit wie möglich von der seekran-
ken Person. Sie »vermieden jeglichen Blickkontakt« ( jiozayan) zu ihm, auf keinen Fall wollten sie 
sein Erbrochenes sehen oder riechen, denn dies hätte die »Verunreinigung ihres Inneren« ( jyatnow 
onowned) weiter vorangetrieben. Bevor die Tao Touristen mit an Bord nehmen, fragen sie diese für 
gewöhnlich, ob sie leicht seekrank werden. Wenn Zweifel an der Standhaf tigkeit einer Person be-
stehen, wird diese lieber nicht mitgenommen.

110 � Hierbei handelt es sich um eine Art Treibjagd im Wasser, bei der mehrere Dutzend Tao-Männer die 
Fischschwärme in die zuvor ausgelegten Netze treiben.

111 � Diese Tendenz wird durch die Arbeits- und Ausbildungsmigration nach Taiwan noch verschärf t,  
sodass heute viele Alte ohne die Unterstützung ihrer Angehörigen auskommen müssen.

112 � Um die missliche Situation schwacher, hochbetagter Personen zu lindern, haben einige Tao-Frau-
en eine karitative christliche Organisation gegründet, die sich um die Betreuung und Pflege alter  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5  Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption 169

»Wenn wir nicht vor Gott stünden und von ihm umgeben wären, dann wür-
den wir dergleichen Sachen [die Betreuung und Pf lege von kranken, alten 
und nicht verwandten Personen] niemals tun, denn hier bei uns auf Lanyu wür­
de man sich unter gar keinen Umständen jemals diesen kranken Leuten [räumlich] 
nähern. Vor allem würde man ihnen niemals dabei helfen, den Stuhl abzuwischen 
oder den Boden [in ihren Häusern] zu wischen ! Wenn wir uns nicht auf unseren Glau­
ben stützen würden, würde niemand sich trauen, diese Dinge auch nur zu berühren.  
Aber wir sind gläubige Menschen, es ist uns egal, wie sehr es stinkt oder dre-
ckig ist oder wie ernst eine Krankheit ist, wir alle verlassen uns auf Gott, denn 
Gott verabscheut uns nicht, weil wir Sünder sind. Auch wenn wir schmutzi-
ge Sünden begehen und mit dreckigen Dingen in Kontakt geraten, so wird er 
[Gott] uns trotzdem mit seiner Liebe umarmen.« (Liu 2007: 186 f.; Übersetzung 
und Hervorhebung von mir; L.F.)

Wenn alte Leute die Kontrolle über ihre Körperf lüssigkeiten verlieren, geht eine be-
drohliche Verunreinigung von ihnen aus, die das gesamte Wohnhaus erfasst. Die Al-
tenpf legerin benutzt den Ausdruck 髒的東西 (zangde dongxi), der übersetzt »dreckige 
Dinge« (marahet ta vazvazey) bedeutet und einen Euphemismus darstellt, der auf die 
anito verweist. Auf diese Weise stellt sie einen Zusammenhang zwischen problemati-
schen inneren Substanzen und bösartigen Geistwesen her.

Die Flüssigkeiten aus dem »Inneren« eines Menschen sind an seine Individuation 
gebunden, es handelt sich um Substanzen, die von ihm kontrolliert und auf adäquate 
Weise in der Alleinsituation entsorgt werden müssen. Urin, Kot und Erbrochenes sind 
Enklaven der Wildnis inmitten des Körpers, die mit den anito no maviay a tao bzw. dem 
bösartigen geistartigen Doppel in einem Zusammenhang gesehen werden müssen. 
Sämtliche die Subjektivität betonenden Zustände, Verhaltensweisen und Bemerkun-
gen sind den Tao gleichermaßen suspekt, ja regelrecht »zuwider« (jyakian). Die Kon-
trolle von Körperf lüssigkeiten, Körperreaktionen, bestimmten als asozial empfunde-
nen Emotionen, bewusstseinserweiternden Zuständen und starken Schmerzen ist eine  
unerlässliche Bedingung des Menschseins, das nur durch eine erfolgreiche Grenzzie-
hung zwischen sozialer Ordnung und wildem Chaos bewahrt und immer wieder aufs 
Neue hergestellt werden kann.

Grob gesagt lassen sich die mit dem gutartigen geistartigen Doppel in Verbindung 
stehenden Eigenschaften und Verhaltensweisen als aktiv bezeichnen, während die 
mit dem bösartigen geistartigen Doppel assoziierten Merkmale passiver Natur sind. 
Die frühe Kindheit und das hohe Alter sind bei den Tao problematische Lebenspha-
sen, weil sowohl zu Beginn als auch zum Ende des Lebens hin keine aktive Regulie-
rung körperlicher Substanzen erfolgen kann. Der problematische Inhalt des »tiefsten 
Inneren« (onowned) wird bei Säuglingen und siechenden, sterbenden Alten auf nicht 
fokussierte und somit beliebige Weise freigesetzt. Aus Sicht der Tao ist das endgültig 
zerstörte »körperliche Selbst« – der Leichnam – aufgrund seines in absoluter Passi-
vität verlaufenden Verwesungsprozesses die schrecklichste aller körpereigenen Sub
stanzen (Funk 2014).113 Den bösartigen Geistwesen ist es gelungen, das »körperliche 

Menschen auf Lanyu kümmert.
113 � Daneben wird Friedhofsdreck als unreinste Substanz genannt (Yu 1991). Da dieser aus verwesenden 

Leichen hervorgegangen ist, handelt es sich jedoch im Wesentlichen um ein und dieselbe Substanz.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit170

Selbst« vollständig unter ihre Kontrolle zu bringen. Dies wird u. a. dadurch deutlich, 
dass die Tao den »Leichnam« als anito bezeichnen (Liu 1959: 174) und somit (zumindest 
auf terminologischer Ebene) keine Unterscheidung zwischen bösartigen Geistwesen 
und zerstörtem »körperlichen Selbst« herstellen.114 

114 � Die Freiseele pahad hat zum Zeitpunkt des Todes den Körper verlassen, sie mag sich noch eine Weile 
in seiner Nähe befinden, doch übt sie keinen Einfluss mehr auf ihn aus. Sie kann ihn von nun an we-
der »beschützen« (apzatan), noch kann sie ihn weiterhin zum Leben animieren (s. o.).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

