5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Kosmologische Vorstellungen

Das traditionelle Weltbild der Tao ist diffus. In jedem Dorf finden sich unterschied-
liche Vorstellungen zur Kosmogenese und Existenz spiritueller Krifte und Gottheiten.
Da »kulturelles Wissen« (katentengan) innerhalb der Familien tradiert wird, besteht
selbst innerhalb der Dérfer kein Konsens iiber diese Dinge, die fiir gewohnlich nicht
offentlich besprochen werden. Auch wenn Verallgemeinerungen problematisch sind,
lasst sich aus (religions)ethnologischen Publikationen (Stewart 1947; Del Re 1951; De
Beauclair 1957, 1959a; Liu 1959; Dong 1997 und Sinan Jyavizong 2009) sowie auch aus
meinem Datenmaterial (Funk 2014, 2020b) ein traditionelles Weltbild skizzieren, das
zumindest in seinen groben Ziigen von einer Mehrheit der Tao geteilt werden diirfte.!

Demnach unterteilt sich die Welt in die drei Sphiren Himmel, Erde und Unterwelt,
die sich ihrerseits in verschiedene Strata aufgliedern. Die oberste Himmelsregion wird
von einer grofleren Anzahl von Gottern bewohnt, die nicht genau verifiziert werden
kann. Sie leben am Himmelsfirmament in Dorfern, die denjenigen der Menschen auf
der Erde gleichen (De Beauclair & Kaneko 1994). Die Sammelbezeichnung fir »Gotter«
lautet tao do to, was iibersetzt »Mensch(en) dort oben« bedeutet. Man geht davon aus,
dass das kosmische Geschehen von einer hochsten Gottheit beeinflusst wird, die im
alltiglichen Sprachgebrauch als akey do langangarahen (»Grofdvater im Himmel«) be-
zeichnet wird.? Der akey do langangarahen ist eine distanzierte Gottheit, die sich zwar
fiir das Treiben der Menschen auf Erden interessiert, mit diesen jedoch nicht direkt
kommuniziert.

In der celestischen Ebene unterhalb der hochsten Gottheit und der mit ihr zusam-
menlebenden tibrigen tao do to sind niedere Gottwesen angesiedelt, die in der Literatur
als Botengottheiten beschrieben werden, da sie bestindig die Menschen ausspihen

Das traditionelle Weltbild der Tao ist durch die Ubernahme des christlichen Glaubens (Katholizismus;
Presbyterianismus) teilweise infrage gestellt worden. Heute ist ein Synkretismus aus traditionellen
lokalen Vorstellungen und den seit den 1950er-Jahren ilbbernommenen christlichen Glaubensinhalten
festzustellen. Die von den Ahnen aufgestellten Tabus werden auch heute noch von einer liberwiegen-
den Mehrheit der Tao befolgt. In Notsituationen werden sowohl Ahnen als auch Jesus um Beistand

a

gebeten.

N

Die traditionelle Vorstellung von einer hochsten Gottheit vertragt sich gut mit dem monotheis-
tischen Anspruch der christlichen Kirchen, sodass die oberste Hierarchie im Himmel damals wie
heute nichtinfrage gestellt wird.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Geister der Kindheit

und die beobachteten Missetaten dem akey do langangarahen berichten. Es kann aber
auch sein, dass der akey do langangarahen selbst auf die Erde herabblickt und dem Fehl-
verhalten der Menschen gewahr wird. Die Tabuverstéfie der Menschen »erziirnen«
(somozi) ihn und bewirken, dass er »Vergeltung« (patonggalen) herbeifithrt. Bei klei-
neren Tabuverstéfen wird die Person des Ubeltiters oder einer ihrer Nachkommen
bis in die dritte Generation bestraft. Doch bei grobem Fehlverhalten schickt der akey
do langangarahen Taifune, Raupenplagen und Seuchen, wodurch ganze Dorfgemein-
schaften in Mitleidenschaft gezogen werden. Schwere Tabubriiche sind deshalb bei
den Tao keine individuelle Angelegenheit, sondern ein Affront gegen die soziale Ge-
meinschaft, die nun mit einer Kollektivstrafe zu rechnen hat.

Im Sommer 2003 wurde Lanyu vom Taifun Dujuan getroffen, der Hiuser, Boote
und Behausungen sowie Teile der Infrastruktur zerstdrte, jedoch zum Gliick keine
Menschenleben kostete. Aus Sicht dlterer Dorfbewohner von Iranmeylek war der Tai-
fun ein Vergeltungsschlag des akey do langangarahen, weil der Dorfrat sich erdreis-
tet hatte, mit modernem technischen Gerit die Steinformation in der Bucht zu ver-
andern. Vor Beginn der Baumafinahmen war es bei Ebbe schwierig, eine enge und
relativ flache Stelle zwischen den Felsen mit modernen Booten zu passieren, um in
das natiirliche Hafenbecken von Iranmeylek zu gelangen.’ Es wurde ein Kiesweg fir
einen Bagger aufgeschiittet, der an der betreffenden Stelle Steine herausbrach und
so die Passage vertiefte (Chang 2008: 32f.). Um zu verstehen, weshalb der akey do
langangarahen tiber die Baumafinahmen »erziirnt« war, muss man wissen, dass nach
der Vorstellung der Tao viele Steine in der Bucht von Geistwesen bewohnt werden. Die
Entfernung eines Steines aus der Bucht ist deshalb ein Eingriff in die kosmologische
Ordnung, die die Existenz bestimmter Geistwesen bedroht und die kosmischen Krif-
te (vertreten durch die hochste Gottheit akey do langangarahen) in »>Emporung« versetzt
(Voss & Funk 2015).

Doch wie muss man sich die Vergeltung vorstellen? Auf welche Weise entfalten die
tao do to ihre destruktiven Krifte? In jedem kosmischen Stratum sind sowohl tao (»le-
bende Menschen«) als auch anito angesiedelt, die dort eine problematische Koexistenz
fihren. Dies ist ohne Frage auf der Erde der Fall, wo die »lebenden Menschen« versu-
chen, sich die (in der Regel unsichtbaren) anito vom Leibe zu halten. Aber auch in den
Sphiren des Himmels gibt es celestische anito, denen die statushéheren und michti-
geren Gotter Befehle erteilen kénnen. Wenn der akey do langangarahen in »Zorn« (som-
o0zi) gerdt, schickt er die Himmelsgeister aus, damit diese sich auf die Erde begeben,
wo sie die irdischen anito anstiften, Schlechtes iiber die lebenden Menschen zu brin-
gen. Die aufgewiegelten irdischen anito schliipfen in die Kérper von Ratten, Schlangen
und Insekten, um in diesen bzw. mithilfe dieser Wirtstiere ihr Unwesen zu treiben.

Von den anito angetriebene griine Giftschlangen (Trimeresurus stejnegeri; Chinesi-
sche Bambusotter) verfolgen menschliche Opfer, bis es ihnen gelingt, sie zu beifien.*

3 Mit den »traditionellen Kanus« (tatala) konnte man ohne grofiere Schwierigkeiten auch bei Niedrig-
wasser iber die gefahrliche Stelle hinweg in die geschiitzte Bucht gelangen, man musste nur eine ge-
eignete Welle abpassen.

4 Das Schlangengift fithrte frither bei jingeren und schwicheren Personen zum Tod. Im Sommer
klettert die Chinesische Bambusotter auf Baume und Straucher, von wo aus sie sich auf vorbei-
kommende Personen herabfallen lasst. Heute ist die Behandlung mit einem Serum auch auf Lanyu
moglich, sodass keine Todesopfer mehr zu beklagen sind.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Einen Raupenbefall in den SiiRkartoffelfeldern erklirt® man sich durch die iiblen
Machenschaften der anito, die iiber die Ernte herfallen und sie vernichten. Das letzte
Beispiel illustriert, wie die schlechten Taten anderer eine allgemeine kontaminierende
Wirkung entfalten, da die Raupen vor benachbarten Feldern keinen Halt machen und
auch unschuldige Personen durch die Vernichtung der Nahrungsgrundlage mit ins
Verderben stilrzen. Im traditionellen Denken der Tao gibt es kein Konzept von Zu-
fall. »Schlechte Ereignisse« treten ein, weil sich die Menschen moralisch fehlverhalten
haben. Die von den Himmelsinstanzen verhingten Strafen zielen immer auf eine Be-
drohung des Korpers ab, der entweder direkt (z. B. durch Schlangengift) oder indirekt
(durch Zerstérung der Nahrungsgrundlage) in Mitleidenschaft gezogen wird.

Ebenso wie die Welt der lebenden Menschen ist der gesamte Kosmos hierarchisch
gegliedert. Der akey do langangarahen gleicht auf frappierende Weise einem respek-
tablen und unnahbaren »(Ur-)Grofdvater« (akey), der kaum je mit seinen (Ur-)Enkeln
interagiert. Im Kosmos wird die Statushierarchie riumlich ausgedriickt, da die in den
oberen Himmelsschichten angesiedelten Geistwesen den weiter unten angesiedelten
Geschopfen Befehle erteilen konnen. Niedere Geistwesen kénnen »wie Kinder her-
umkommandiert werden« (pakamothdeh). Die kosmologischen Vorstellungen der Tao
weisen somit eine direkte Verbindung zu den sozialen Interaktionsformen auf.

Bosartige Geistwesen

Die Tao kennen verschiedene Arten bosartiger Geistwesen, die in der Alltagssprache
unter dem Begriff anito subsumiert werden.” Hierzu zahlen Totengeister, Territorial-
geister und umbherstreifende Geistwesen.® Von einer dhnlichen Klassifizierung (bos-
artiger) Geistwesen berichtet Hornedo (1980) auf den philippinischen Batan-Inseln,

5 Die Wahl der Zeitform ist schwierig, weil heute nicht alle Tao diese Zusammenhinge so darstellen
wirden. Die hier beschriebe Denkweise ist besonders unter dlteren Tao verbreitet.

6 Vygotskijs (1992 [1931]) Theorie einer Ubertragung der sozialen Ordnung in den Bereich des Unsichtba-
ren und Emotionalen und somit hoherer psychischer Funktionen erfihrt —bezogen auf die Tao —eine
Bestatigung.

7 Ich begreife der emischen Perspektive der Tao folgend die anito (sowie auch die gutartigen Geistwe-
sen,von denen weiter unten die Rede sein wird) als soziale Akteure im Sinne Latours (1996). Bei meinen
Ausfithrungen orientiere ich mich an Kasers Einfithrung in die begrifflichen Grundlagen des Animis-
mus (2004), in welcher er die Charakteristika »animistisch orientierter Denkrahmen« auf der Grund-
lage ethnografischer Berichte aus Mikronesien, Siidostasien, Sibirien, Indien, verschiedenen Teilen
Afrikas, dem Nahen Osten, der europdischen Vergangenheit sowie den beiden Amerikas beschreibt.
Ich stehe Kasers vergleichendem Ansatz bisweilen kritisch gegentiber, da er animistische Systeme aus
verschiedenen Kontinenten im Detail und somit auRerhalb ihres jeweiligen Kontextes miteinander in
Bezug setzt.

©o

Totengeister verbleiben nach dem Ableben in der Ndhe des Leichnams, also des Kérpers, dem sie einst
zugeordnet waren. Manchmal kommen sie in eine menschliche Siedlung, um dort ihr Unwesen zu
treiben. Territorialgeister leben in einem raumlich abgegrenzten Gebiet, wie etwa auf einem Felsen in
der Bucht, der ihnen als »Haus« (vahey) dient. Von den umherstreifenden Geistwesen (vonkow) gibt es
verschiedene; einige von ihnen gelten als besonders potent und somit gefahrlich (Benedek 1987: 122).
Es ist schwierig, die verschiedenen Arten von Geistwesen klar voneinander zu unterscheiden. Fir die
Zwecke meines Buches ist es ausreichend, die anito als eine zusammenhingende Gruppe aufzufassen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

131


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Geister der Kindheit

deren Bewohner kulturell und linguistisch am nichsten mit den Tao verwandt sind.’
Wie schon erwahnt haben es die anito auf die Seelen der Menschen abgesehen, die
sie zu stehlen versuchen. Der voriibergehende Verlust der Seele fithrt zu physischem
Unwohlsein und Krankheit, ihr permanentes Abhandenkommen zum Tod. Die Tao
glauben, dass die anito den Menschen ihre physische Existenz und die damit verbun-
denen Lebensfreuden »neiden« (ikeynanahet).

Die Wahrscheinlichkeit, auf anito zu treffen, steigt, je weiter man sich aus dem
vergleichsweise sicheren Dorf in die Wildnis vorwagt. Dunkle, feuchte und drecki-
ge Bereiche gelten als gefihrlich und somit als bevorzugte Aufenthaltsorte der anito.
Hierzu zihlen »Friedhofe« (kanitowan), Hohlen, die beiden auf der Insel anzutreffen-
den vulkanischen Kraterseen, unwirtliche Orte an der Kiiste sowie die »tiefe Wildnis
der Bergwilder« (maspet). Aber auch Meeresstromungen™ und kalte Nordwest-Win-
de" werden mit den gnito assoziiert. Unheimliche Orte im Bereich der Zivilisation sind
Schullatrinen und leer stehende Hauser.

Am spiten Nachmittag sollten alle Personen von der Feldarbeit, vom Fischen oder
von sonstigen Subsistenzaktivititen ins Dorf zuriickgekehrt sein, weil in der begin-
nenden Dimmerung die anito erwachen und vermehrt in Erscheinung treten. Neben
der Nacht, die als Zeit der anito gilt, wird im traditionellen lunisolaren Kalender der
Tao festgelegt, welche Tage im Monat als Gliick verheifend oder unheilvoll angesehen
werden. An unheilvollen Tagen wird von einer erh6hten Aktivitit der anito ausgegan-
gen, sodass bestimmte Unternehmungen (z. B. rituelle Aktivititen, Fischfang) ruhen
miissen.

Das von den anito ausgehende »Bose« (marahet) kann sich einer Person anheften
und von ihr mit ins Dorf gebracht werden. Von den anito frequentierte Orte sind des-
halb zu meiden, um schwichere Personen nicht zu gefihrden. Ich mochte ein kon-
kretes Beispiel geben, auf welche Weise eine Kontamination mit »schlechten Dingen«
erfolgen kann: Auf Lanyu gibt es eine Milbenart, die von den Tao »rotes Insekt« (AL &%
hong chong) genannt wird und Tsutsugamushi-Fieber bei Menschen hervorrufen kann.
Thr Biss fithrt zu Kopfschmerzen, Fieber und Hautausschligen und kann im Einzelfall

9 Die anito sind regional und Gberregional betrachtet keine unbekannte Kategorie. Die weite Streuung
dieses Begriffes lasst auf ein jahrtausendealtes Konzept schliefRen, das im Laufe der Zeit regionalspe-
zifische Auspriagungen erfahren hat. Bei den Bunun in Taiwan heifden sie ganitu, auf den Batan-Inseln
treten sie als afiitu in Erscheinung, auf der malaiischen Halbinsel werden sie antu genannt, in einigen
Teilen Indonesiens hantu, in Mikronesien aniti und in Polynesien aitu. Alle diese linguistisch verwand-
ten Termini bezeichnen »Totengeister«bzw. »Ahnengeister«oder ganz allgemein»Geistwesenc, die im
Cegensatz zu den anito der Tao nicht unbedingt bésartig sind (McHugh 1955; Salazar1968; Fischer1965;
Hornedo 1980, 1994; Mageo 1991; Neu 1997; Apostol 2010; Yamada 2002). Nach Apostol (2010: 13) leitet
sich der Begriff anito aus dem proto-austronesischen Wort ani fir »Seele« bzw. »Geist« sowie dem ma-
laiischen to oder toh fiir »Bewohner des Kopfes« her. Das Tao-Wort o fiir »Kopf« mag diese Herleitung
bestatigen.

10 Vor der Verwendung moderner Motorboote sind immer wieder Kanus von Meeresstrémungen er-
fasst und abgetrieben worden. Beim Speerfischen besteht die Gefahr, von Unterwasserstrémungen
gegen Korallengestein geschleudert zu werden—wer in solchen Momenten bewusstlos wird, ertrinkt.

11 In der traditionellen Lebensweise konnten die kalten Winterwinde alten, geschwéchten Personen
zum Verhdngnis werden. In den Interviews zu den Emotionsworterbedeutungen wurde deutlich,
dass frither nicht wenige Tao auf ihren Feldern an Erschopfung und Auskiihlung starben (vgl. Kapi-
tel 4, Abschnitt Erlebte Mangelzustinde von Kindern und jungen Erwachsenen).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

todlich verlaufen (vgl. Benedek 1987: 151). Wer sich an Orte begibt, an denen hong
chong vermehrt vorkommen, riskiert, dass die Milben an der Kleidung mit nach
Hause gebracht werden, wo sie ggf. kleine Kinder infizieren kénnen. Praktisch alle
Tao-Kinder leiden in ihrer Kindheit am Tsutsugamushi-Fieber, das vor der Errich-
tung einer medizinischen Station auf Lanyu nicht behandelt werden konnte und zur
damals hohen Kindersterblichkeit beitrug. Sofern Kinder die Infektion tiberlebten,
waren sie gegen das Fieber immun. Das Tsutsugamushi-Fieber wird — wie die meis-
ten Krankheiten - als eine Attacke der anito aufgefasst (Hu 1993).

Wenn Personen kérperlich und psychisch »geschwicht« (jimoyat) sind, z.B. weil
sie miide sind, unter der Sommerhitze leiden oder Hunger empfinden, kommt es ver-
mehrt zu Begegnungen mit den anito. Die anito versuchen, die »Gereiztheit« (mindok)
der Menschen auszunutzen, indem sie diese dazu verleiten, »Geiz« (mabayo), »Raffgier«
(teymagom), »Neid« (ikeynanahet) oder »Wut« (somozi) zu empfinden — allesamt Emo-
tionen oder affektive Zustinde, die das soziale Gemeinwesen gefihrden. »Hunger«
(makcin) ist ein besonders problematischer Zustand, weil er die auf Nahrungstausch
basierende Ordnung der Tao infrage stellt. Hunger leidende Personen tendieren dazu,
ihr Essen fiir sich selbst zu behalten und nicht mit anderen zu teilen. Auch »neiden« sie
anderen ihre Lebensmittel und kénnen bei »schlechter moralischer Gesinnung« (mara-
het so nakenakem) zu Dieben werden. Sozial verwerfliche Gefithlszustinde, mangelnde
Bediirfnisbefriedigung sowie Krankheiten und Schmerzen miissen in einem Zusam-
menhang gesehen werden, da sie nach lokaler Auffassung externen Ursprungs sind
und erst durch Kontakt mit den anito hervorgerufen werden. Demzufolge sind Men-
schen an sich nicht »schlecht« (marahet), doch verunreinigen sie im Laufe des Lebens,
weil ihre Schwiche und Unachtsamkeit von bosartigen Geistwesen ausgenutzt wird.
Neben kranken, schwachen und alten Personen werden vor allem kleine Kinder auf-
grund ihrer erhohten kérperlichen Anfilligkeit, aber auch weil sie auf eklatante Weise
»unwissend« (abo so katentengan) sind, von den anito bedroht.

Neben Schwiche wird von den Tao die Alleinsituation als problematisch angesehen,
da sie Menschen anfilliger fir die Attacken der anito macht. Dies gilt im besonderen
Mafe fiir alleinstehende Alte, die von den tibrigen Dorfbewohnern gemieden werden.
Die Tao nehmen an, dass kinderlose Alte anderen Familien ihren Nachwuchs »neiden«
und gesunden jungen Menschen nach dem Leben trachten. Nach der zirkuldren Logik
der Tao sind alleinstehende Personen alleine, weil ihre Verwandtschaftsgruppen sich
fehlverhalten haben und ihnen der Segen der Ahnen abhandengekommen ist; zugleich
bewirkt ihre Isolation aber auch, dass die anito keine »Angst« (maniahey) vor ihnen ha-
ben und sich in ihre Nihe trauen. Alleinstehenden Personen haftet deshalb ein Makel
der »Verunreinigung« (matuying) an.

Es ist notwendig, bosartigen Geistwesen zu »drohen« (anianniahin), damit die-
se sich nicht niher an die Menschen herantrauen. Den anito imponiert menschliche
»Starke« (moyat) jeglicher Art, sei es, dass man ihnen mit Dolchen droht oder ihnen an
schierer Anzahl tiberlegen ist. Die Tao glauben, dass die anito Menschenansammlun-
gen fernbleiben, weil sie vor ihnen »Angst« haben. Aus Griinden der eigenen Sicherheit
verbringen die Tao deshalb ihre Zeit mit Angehérigen und Freunden der Ingroup. Die
Einbindung in soziale Netzwerke erfordert eine stindige strebsame Orientierung, da
Haushalte geniigend Nahrung produzieren miissen, um durch ihre Teilhabe am Ga-
bentausch lebenswichtige soziale Beziehungen aufrechtzuerhalten. Die Arbeitsethik
der Tao erfordert, dass alle erwachsenen Personen einer Titigkeit nachgehen. Nur wer

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

133


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

schwer krank ist, bleibt zu Hause. Der soziale Druck ist betrachtlich, da bettligerige
Personen wegen des Anito-Glaubens von ihren Angehorigen gemieden werden.'

Taxonomie der Sinnesorgane: Sehen/Tasten vs. Héren/Riechen/Schmecken

Der zentrale Unterschied zwischen tao® und anito (bzw. zwischen lebenden Menschen
und Geistwesen im Allgemeinen) ist, dass Erstere iiber einen sicht- und tastbaren
»Korper« (kataotao) verfiigen, der an sich einmalig und unverinderlich ist, wihrend
Letztere fir gewdhnlich unsichtbar, aber nicht ginzlich korperlos sind. Gelegentlich
zeigen sich die anito den lebenden Menschen im Traum oder manifestieren sich auf
unterschiedliche Weisen im Diesseits. In ihren Erscheinungen gleichen sie wilden
Bestien oder aber sie sind von so kleiner Statur, dass sie gerade eben mit bloflem Auge
erkennbar sind (z.B. bestimmte Insektenarten). Thre Quasiunsichtbarkeit zeigt sich
aufllerdem darin, dass sie — wie z. B. »Haie« (zokang) — plotzlich vor einem auftauchen
und dann ebenso schnell wieder verschwinden.

Thre ontologische Andersartigkeit erlaubt den (bdsartigen) Geistwesen auf sup-
rahumane Weise zu horen und zu riechen/schmecken. Die anito konnen unabhin-
gig von ihrem tatsichlichen Aufenthaltsort menschliche Konversationen belauschen.
Durch bestimmte Geriiche, z.B. den der Muttermilch, werden sie herbeigelockt. Wir
finden hier eine Entsprechung zu wilden Tieren, die ebenfalls viel besser héren und
riechen kénnen als die Menschen. Den tao, deren Hor- und Geruchssinn viel weniger
fein ausgebildet ist, bleibt dagegen keine andere Wahl, als sich primir auf den visuel-
len Sinn zu verlassen.”

Da der Sehsinn als der eigentlich menschliche angesehen wird, gilt das Tageslicht
als die Zeit, in der die tao aufierhalb der vahey (bzw. aulerhalb des Dorfes) aktiv sein
kénnen.' Im Hellen geht von den anito nur eine vergleichsweise geringe Gefahr aus,
weil die tao ihre Umgebung durch stindiges achtsames Beobachten im Blick behalten
konnen. »Strahlendes Sonnenlicht« (ararow), das die beste Sichtbarkeit ermdoglicht,
wird von den Tao mit dem »guten Prinzip« (apiya) in Verbindung gebracht.” Als in den
1980er-Jahren Lanyu an das nationale Elektrizititsnetz angeschlossen wurde, liefen
viele Tao in ihren Hiusern Tag und Nacht das Licht brennen, um auf diese Weise die

12 Wenn fiebernde Personen zum Arbeiten auf die Felder gehen, steigt die Wahrscheinlichkeit, dass sie
halluzinieren und in ihrem»geschwéchten Zustand« den anito begegnen.

13 Daichindiesem und in den folgenden Abschnitten tao und anito einander als Kategorien gegeniber-
stelle, fiihre ich das Wort tao als ein emisches Sprachkonzept mit der Bedeutung »lebender Mensch«
auf und nicht als den gleichlautenden Eigennamen der Gruppe (den ich nicht kursiviert und grof3
schreibe).

14 Anders als in europdischen Sprachen wird Riechen und Schmecken von den Tao als einheitlicher
Vorgang klassifiziert.

15 Die Zuordnungdesvisuellen Sinnsals eine primar menschliche Eigenschaftscheinteine tiberregional
verbreitete Vorstellung im insularen Siidostasien zu sein. Siehe auch Winzeler (1993) fiir Borneo.

16 Hiervon ausgenommen sind einige Tatigkeiten wie das nachtliche Fangen der Fliegenden Fische, das
in diesem Fall jedoch mit elektrischem Licht (bzw. frither mit einer Fackel) durchgefiihrt wird.

17 In der Tao-Kultur findet sich eine ausgepragte Licht-Symbolik. So werden zu Beginn der Fische-
rei-Saison die heiligen Fliegenden Fische mit brennenden Fackeln in die Ndhe der Boote gelockt.
Die Fische, so glaubt man, streben zum Licht, um sich den Menschen aus »Mitleid« (makarilow) zu
opfern.Von den Ahnengeistern»einflussreicher Manner« (meynakem a tao) nimmt man an, dasssie als
Sterne am Himmelsfirmament residieren.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

anito am Niherkommen zu hindern. Heute sind alle Gassen von Iranmeylek bei Nacht
hell erleuchtet, es gibt im ganzen Dorf keine dunklen uneinsehbaren Ecken.

Da die tao sich von den anito belauscht wihnen, konnen viele Inhalte nicht verbal
kommuniziert werden. Die lebenden Menschen haben sich deshalb angewdhnt, vie-
les tiber ihren Sehsinn zu erschlieflen. Da es sich bei den Tao-Dorfern um Face-to-
Face-Gemeinden handelt, in denen die Wege der einzelnen Haushaltsmitglieder fir
die iibrigen Dorfbewohner berechenbar sind, ist dies auch ohne Weiteres moglich.
Wenn z.B. ein Taifun bevorsteht und die Boote von der vanwa zu einem hohergele-
genen, geschiitzten Platz gebracht werden miissen, erschliefit sich die Notwendigkeit
dieses Vorhabens einem jeden Mann, der iiber gentigend Erfahrung verfigt. Von zu
Hause aus hat man bestimmte Nachbarn im Blick und weif3 genau, wenn diese sich in
Bewegung setzen und somit der Zeitpunkt gekommen ist, sich selbst an die vanwa zu
begeben, um bei Evakuierung der Boote mit Hand anzulegen. Wie durch Zauberhand
erscheinen nach und nach immer mehr Minner am Bootsanlegeplatz, bis schliefdlich
spontan mit der Evakuierung der Boote begonnen werden kann, ohne dass es einer
vorherigen »verbalen Anweisung« (nanaon) bedurft hitte (vgl. Kao 2012: 159; Voss &
Funk 2015: 263f.).18

In der Tao-Kultur gehen wichtige Rituale und gesellige Essen mit der Prisenta-
tion riesiger Mengen an Nahrung einher. Diese sogenannten Verdienstfeste gewdhren
einzelnen Haushalten oder Verwandtschaftsgruppen die Moglichkeit, sich gegeniiber
anderen auszuzeichnen. Die zur Schau gestellte Nahrung wird nach ihrer eindrucks-
vollen Prisentation an die Mitglieder der Ingroup verteilt. Bei der rituellen Einwei-
hung neuer Gebiude und Kanus ist traditionellerweise vorgesehen, dass diese wih-
rend der Zeremonie mit Taro bedeckt werden.” Die Bereitstellung grofierer Mengen
an Nahrung ist der sichtbare Ausdruck der »kollektiven Leistungsfihigkeit« (moyat)
eines Haushaltes und der mit ihm affiliierten Personen. Der soziale Status einer Grup-
pe wird in diesen Momenten unmittelbar erfahrbar, er wird zu einem greifbaren Fakt.
Eine gelungene Prisentation hinterlisst eine affizierende Wirkung auf die geladenen
Giste, die sich hierdurch kanig, manig und auch mamo fithlen.

Die Tao leben in einer Gesellschaft, in der Abstraktionen und Generalisierungen
beargwohnt werden. Abstraktes analytisches Denken gilt als problematisch, weil es auf
einer iibergeordneten Ebene die Tabuvorschriften der Ahnen infrage stellt. Das »Den-
ken und Fithlen« (manakem) der Menschen sollte um Dinge kreisen, die man aufgrund
ihrer sichtbaren Prasenz mit Sicherheit wissen kann. Es ziemt sich nicht, die Ordnung
des Kosmos kritisch zu hinterfragen, da man sich so auf unangemessene Weise mit
den Gottern auf eine Stufe stellen wiirde — was ohne Frage Sanktionen nach sich zoge.
Was zahlt, sind alleinig die fait accompli, an denen man den Erfolg und den Wert einer

18 Auch die Teilnahme an kollektiven Arbeitsleistungen oder bestimmten Ritualen verlauft auf oben
beschriebene Weise. Vom Einzelnen wird erwartet, dass er aufgrund des von ihm erworbenen »kul-
turellen Wissens« (katentengan) sowie durch genaues Beobachten von sich aus weif, wann und wo er
sich einzufinden hat. Die Integration in die Tao-Gesellschaft erfolgt ohne direkt ausgetibten Zwang
und basiert aufautonomen Entscheidungen ihrer einzelnen Mitglieder.

19 Aufgrunddersichverandernden Arbeits- und Lebensweise ist diese Leistung von den Tao heute kaum
noch zuvollbringen. Die Entnahme grofder Mengen an Wasser sowie die Verwendung von Kunstdiin-
gern hat die Fruchtbarkeit der Boden reduziert, seit Jahren gehen die Ertrage zuriick. Um weiterhin
traditionelle Rituale durchfithren zu kénnen, miissen heute Taros aus Taiwan hinzugekauft werden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

135


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Geister der Kindheit

Person(engruppe) ersehen kann. Wenn ein Mann einen guten Fang hatte und seine Fi-
sche auf dem Trockengestell aufhingt, konnen alle sehen, dass er ein begabter Fischer
ist. Er darf mit sichtbaren Taten glinzen, jedoch niemals »tiberheblich« (mazwey) auf-
treten und mit seinen »Fihigkeiten« (moyat) angeben (siehe auch Kao 2012:160).

Die primire Fokussierung auf den visuellen Sinn erlaubt den Tao, in einer als ge-
fahrlich wahrgenommenen Umwelt Kontrolle auszuiiben. Durch die Lokalisierung
sicht- und tastbarer Kérper kann ein berechenbarer Umgang mit Objekten erfolgen.
Die Tao erfahren sich in solchen Momenten als handlungsmichtige Akteure, die Ge-
fahrenquellen abwehren bzw. umgehen. Bei fehlender visueller Kontrolle hingegen —
etwa in der Dunkelheit — sind die Tao den im Verborgenen lauernden anito passiv aus-
gesetzt. Die anito »treiben bose Spiele« (manivet so anito) mit den Tao, sie versuchen die
lebenden Menschen zu »dngstigen« (anianniahin), um ihrer Seelen habhaft zu werden.
Schwachere Personen halten dieser Bedrohung nicht stand und reagieren hierauf mit
»Angst«-Empfindungen sowie »Panik-Attacken« (maniahey so pahad).

Manifestationen der anito

Wenn etwas nicht so ist, wie es eigentlich sein sollte, kann auf die Prisenz bosartiger
Geistwesen geschlossen werden. Dies ist z.B. der Fall, wenn eine bestimmte Eidech-

senart einen besonders dicken und rot markierten Schwanz aufweist? oder als tazokok
bezeichnete Vigel aus einer bestimmten Richtung iiber das Dorf fliegen. Omen dieser
Art sind Indizien fir bevorstehende »schlechte Ereignisse«. Auf die Prisenz der anito
kann auferdem geschlossen werden, wenn ein Windstof unvermittelt das Schilf be-
wegt oder Vogelstimmen vernommen werden, obwohl nirgends Végel zu sehen sind.
Auch wenn Personen in der Wildnis Stimmen héren, die miteinander streiten, oder
wenn es stinkt, aber keine Erklirung fiir den tiblen Geruch gefunden werden kann,
ist davon auszugehen, dass anito in der Nihe sind. Da die vernommenen Gerdusche
oder Geriiche nicht der sichtbaren Menschenwelt entstammen, miissen sie von den
unsichtbaren anito hervorgerufen worden sein — so die kulturelle Logik der Tao.

Die sogenannte »Seele der anito« (pahad no anito) erscheint als ein beeindruckend
schoner groffliigeliger Schmetterling (Troides magellanus sonani; ein Schmetterling
aus der Familie der Ritterfalter), der nach traditionellem Glauben unter keinen Um-
stinden beriithrt werden darf, da sich ansonsten der iible Einfluss der anito auf die
Kontaktperson tibertrigt. Der Lebensraum dieses Falters ist ein Dickicht an der Kiis-
te, in dem die »Friedhoéfe« (kanitowan) der Tao untergebracht sind. Kleine Kinder, die
von den umherflatternden Schmetterlingen fasziniert sind, folgen diesen in ihrer
Unwissenheit bis zum kanitowan, wo besonders viele anito lauern. Wenn die Kinder
merken, dass sie sich verlaufen haben, geraten sie in »Panik« (maniahey so pahad). Dies
ist der Moment, in dem die anito die Kinder attackieren und versuchen, ihre Seelen zu

rauben.?

20 Generell sind rote Markierungen, die z.B. auch bei einigen Fischen auftreten, ein Merkmal geistarti-
ger Lebewesen.

21 Eine in den an die Girten angrenzenden Wildern lebende Eulenart (Otus elegans), die Schmuck-
Zwergohreule, gilt ebenfalls als eine Manifestation der anito. Sie wird von den Tao nach ihrem gleich-
lautenden Ruf totoo genannt, was als eine Verballhornung von tao bzw. taotao interpretiert wird. Die
Absicht der Eule besteht darin, unwissende Kinder mit ihrem gespenstischen Ruf aus der Sphare der
Menschen in die Sphire der Geisterwesen zu locken. Im nachtlichen Wald versetzen die anito sie in

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Eine von den Tao zutiefst verabscheute Pflanze ist der Tava-Baum (Barringtonia
asiatica), der auch den Namen kamararahet (wortlich: »extrem schlecht«) tragt. Alle
Teile dieses Baumes sind giftig. Eine weitere irritierende Eigenart besteht darin, dass
er seine haarigen Kelchbliiten in der Dunkelheit 6ffnet, tagsiiber jedoch verschliefit.
Er verhilt sich somit entgegen der normalen, menschlichen Ordnung und wird von
den Tao als eine mit den anito verbundene geistartige Erscheinung angesehen. Unter
keinen Umstidnden darf er von den Tao berithrt werden (vgl. Cheng & Lit 1999).%

Coping-Strategien im Umgang mit den gnito

Eine allgemeine Strategie im Umgang mit den bésartigen Geistwesen besteht im vor-
sichtigen und umsichtigen Handeln, durch das verhindert werden soll, dass die anito
mit ihrem suprahumanen Geruchs- und Hérsinn tiberhaupt erst auf die Menschen
aufmerksam werden. Fiir die anito ist es besonders leicht, die Seelen jiingerer Kinder
zu stehlen, weil diese bisher kaum Strategien erlernt haben, wie sie ihre Seelen bei sich
behalten kénnen. Die Tao gehen davon aus, dass Geriiche (oder Gerdusche), die auf die
Anwesenheit von Sauglingen schliefen lassen, mit hoher Wahrscheinlichkeit bésarti-
ge Geistwesen auf den Plan rufen.? Ein wichtiges Sozialisationsziel von Tao-Bezugs-
personen besteht deshalb darin, dass Kinder sich »ruhig« (mahanang) verhalten und in
der Nihe des Dorfes verbleiben (siehe Teile III-1V).

Da die anito alles horen kénnen, was die Menschen sagen, bedarf es einer Reihe
von Coping-Strategien, um die unliebsamen Mithérer in die Irre zu fithren. Im All-
tag verwenden die Tao hiufig euphemistische Bezeichnungen, um bestimmte Din-
ge oder Tatigkeiten nicht beim Namen nennen zu miissen. So wird die Identitit von
Personen durch die Verwendung von Personalpronomina und das Nichtaussprechen
personlicher Namen verschleiert.?* Die Tao erzdhlen normalerweise niemandem von
ihrem Plan, ein Flugzeug nach Taiwan zu nehmen, sondern geben hochstens an, dass
sie »spazieren gehen« (miyoyohyo) wollen. Auf diese Weise soll verhindert werden, dass
mitlauschende anito den eigentlichen Sinn des Gesagten verstehen und schlechtes
Wetter herbeisenden, was dazu fithrt, dass der gebuchte Flug mit hoher Wahrschein-
lichkeit gecancelt wird.?* Ebenso wiirde ein Mann, der mit seiner Angel Richtung Meer

»Angst« und »Panike, um so ihrer Seelen habhaft zu werden (vgl. Hu 2006). Die Methoden der Eule
dhneln somit denen des Schmetterlings.

22 Es liefden sich viele weitere Tiere und Pflanzen auffiihren, deren Nennung den Rahmen dieses
Buches sprengen wiirde. Die Assoziation dieser Lebewesen mit den anito basiert in den meisten
Fallen auf Analogien oder Homofonien (Arnaud 1994:17f)).

23 Eine besondere Gefahr geht vom Milchgeruch aus, der sowohl Mittern als auch gestillten Kindern zu
eigen ist. Stillende Miitter sollten keine Orte auRerhalb des Dorfes aufsuchen, weil sie ansonsten die
Aufmerksambkeit der anito auf sich ziehen. Unvorsichtiges mutterliches Verhalten ist eine Erklarung
fiir das plétzliche Erkranken und den vorzeitigen Tod von Kindern. Um die anito auszutricksen, legen
stillende Miitter heute bei unvermeidbaren Gangen aufierhalb des Dorfes Parfiim an (Arnaud 1994).

24 Nur Kenner des genauen Kontextes sind in der Lage zu verstehen, wer mit »er« oder »sie« gemeint
ist. Auch die anito werden in den seltensten Fillen namentlich genannt. Man benutzt hochstens das
Personalpronomen in der dritten Person Plural (E1f tamen), um auf sie zu verweisen.

25 Zwischen der Provinzhauptstadt Taidong und dem Flughafen in Iratai an der Westkiiste Lanyus ver-
kehrt bei normalen Witterungsbedingungen ca. fiinfmal am Tag ein Flugzeug, in dem 19 Personen
Platz finden. In unregelmifigen Abstanden besteht zudem die Moglichkeit einer Fahriiberfahrt, die
jedoch aufgrund des hohen Wellenganges sehr unangenehm sein kann. Das wechselhafte Wetter

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

137


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Geister der Kindheit

geht, niemals zugeben, dass er vorhat, Fische zu fangen (noch wiirden andere ihn hier-
aufansprechen), da die anito durch ihr suprahumanes Gehor sofort tiber seine Intention
informiert wiren und die Fische aus der Bucht vertreiben wiirden. Um sich die Chan-
cen auf einen guten Fang zu sichern, ziehen es Minner in dieser Situation deshalb vor,
kein Wort iiber ihre Pline verlauten zu lassen (siehe Yu 1991: 74; Kao 2012: 161).%¢
Generell wird bei den Tao nicht iiber »schlechte Dinge« oder »dreckige Sachen«
(marahet ta vazvazey) geredet. Hat ein Haushalt einen Trauerfall zu beklagen, spricht
man meist nur davon, dass die betreffende Familie »eine Sache zu regeln hat« (B %
you shiqing). Es besteht die Annahme, dass die blof3e Erwihnung eines »schlechten Er-
eignisses« weitere »schlechte Ereignisse« nach sich zieht. Negative Geschehnisse wer-
den deshalb im Dorf totgeschwiegen, man will den anito keine Angriffsfliche bieten.

Masozi- und Ipeylamney-Modus

Personen, die das Dorfverlassen, um auf den Feldern, in der Bergwildnis, an der Kiiste
oder auf dem Meer Subsistenzwirtschaft zu betreiben, begeben sich in einen fokus-
sierten Modus, den ich weiter oben als Masozi-Sein bezeichnet habe. Hierbei handelt
es sich um eine aktive Coping-Strategie im Umgang mit den anito, die sich von den
Vermeidungsstrategien darin unterscheidet, dass Personen im Masozi-Modus vor den

bosartigen Geistwesen nicht zuriickweichen, sondern ihnen auf aggressive und tiber-
legene Weise gegeniibertreten. Der Masozi-Modus zeichnet sich durch einen schnel-
len Schritt aus, der von schwungvollen Armbewegungen begleitet wird. Der Blick ist
nach vorne gerichtet und konzentriert, die betreffenden Personen wollen sich unter
keinen Umstinden von ihren geplanten Vorhaben ablenken lassen. Wer am Morgen
auf Masozi-Weise das Dorf verlisst, wird von niemandem angesprochen, man nickt
sich hochstens im Vorbeigehen kurz zu. Muskelanspannung und energische Kérper-
bewegungen driicken Entschlossenheit aus, der verhirtete Kérper wirkt »bedrohlich«
und »furchteinfléfRend« (masozi). Die Tao gehen davon aus, dass dergleichen Gebaren
die anito abschreckt und dazu fithrt, dass sie sich nicht niher herantrauen. Durch das
Fernbleiben der anito ist man vor Unfillen gefeit, Rituale und Arbeitseinsitze konnen
ohne stérende Zwischenfille durchgefithrt werden. Voraussetzung hierfir ist aller-
dings, dass die abschreckende Performance aufrechterhalten wird und keiner der Be-
teiligten seinen »Mut« (mavohwos) verliert. Denn jede Form der »Weichheit« (maomei)
und »Schwiche« (jimoyat) wird von den anito sofort schamlos ausgenutzt.””

Wenn die Tao am Nachmittag von ihren Arbeitstitigkeiten zuriick ins Dorf kom-
men, fillt die Anspannung von ihnen ab. In diesen Momenten »fiihlt sich das Innere

und die schwierigen Windbedingungen auf Lanyu fihren dazu, dass viele Fliige in letzter Minute
gecancelt werden missen. Es kann in den Wintermonaten durchaus passieren, dass man aufgrund
schlechter Witterungsbedingungen eine Woche oder sogar lingeram Flughafen festsitzt und keinen
Flug nach Taidong oder Lanyu bekommt.

26 Auch wihrend der Fliegende-Fische-Saison reden die Mdnner nicht iiber ihre Fischerei-Aktivititen,
damit ihnen die bosartigen Geistwesen keinen Strich durch die Rechnung machen. Das abend-
liche Kescher-Fischen wird mit nichtssagenden Floskeln wie »abends habe ich etwas zu erledigen«
(B =B FEIBE M wanshang you shiging yao zuo) umschrieben.

27 Esistwichtigzu betonen, dass das Masozi-Sein vor allem eine mannliche Eigenschaft ist. Frauen wen-

den dieselben kérperlichen Techniken an, wenn sie auf die Felder zum Arbeiten gehen, doch dringen
sie niemals so weit in die als feindlich wahrgenommene Umgebung vor, wie es die Manner aufgrund
ihrer genderspezifischen Arbeitstatigkeiten tun.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

gut an« (apiya so onowned), die »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) ist voriiber-
gehend iiberwunden. Die sicht- und greifbare Nahrung, die sie in der Hand halten,
bewirkt, dass die Tao sich als »wirkungsmachtig« (moyat) erfahren. Durch das Ver-
teilen der Nahrung erhalten sie soziale Anerkennung, die mit einem »ruhigen Ge-
fihl der Sicherheit« (mahanang so onowned) einhergeht. Die Tao befinden sich nun in
einem Modus der »Entspannung« (ipeylamney), der sich durch erhéhte Bereitschaft
zur Kontaktaufnahme zu anderen (ggf. auch fremden Personen) auszeichnet. Midnner
und Frauen sitzen nach Geschlechter- und Altersgruppen getrennt auf dem tagakal
beisammen und laden sich gegenseitig auf (alkoholische) Getrinke, Betelniisse und
Zigaretten ein. Im Entspannungsmodus werden Spife miteinander getrieben und es
wird generell viel gelacht.?®

Dichotome Ordnung

Ganz allgemein betrachtet konnen die anito als kosmische Krifte aufgefasst werden,
von denen ein destruktiver Einfluss auf das Leben der Menschen und ihre Lebens-
grundlagen ausgeht (Sinan Jyavizong 2009: 79). Die anito sind Teil einer dichotomen
Weltordnung, in der aus der Perspektive der »lebenden Menschenc« (tao) »gute« (apiya)
und »schlechte« (marahet) Krifte wirken.” Als Vertreter der »schlechten« Prinzipien
sind die bosartigen Geistwesen den Tao diametral gegeniibergestellt; allerdings nicht
in Form eines absoluten Gegensatzpaares, sondern vielmehr innerhalb eines bipolaren
Kriftefeldes, in dem sich die Kategorien tao und anito immer wieder auf vielfaltige
Weisen iiberlappen - auch wenn dies von den Tao keinesfalls gewollt ist und sie alles
tun, um eine Vermischung diesseitiger und jenseitiger Welten zu verhindern.

Die menschliche moralische Ordnung orientiert sich an Verhaltensweisen, die dem
einen oder anderen Lager zugeschrieben werden. Die tao sind idealerweise strebsame
Arbeiter, die ihre »Energie« (moyat) dafiir aufwenden, Nahrungsmittel zu produzieren.
Die anito dagegen gelten als »faul« (malma), da sie das Arbeiten verabscheuen und es
bevorzugen, Feldfriichte zu stehlen. Von den tao wird erwartet, dass sie ihre Emotio-
nen adiquat regulieren konnen und »freundlich« (masarey) und »ausgeglichen« (apiya
so onowned) sind. Es ist eine menschliche Eigenschaft, mafivoll zu sein, was sich u.a.
darin ausdriickt, dass man bei Tauschtransaktionen genau richtig viel gibt und sich
gerade eben satt isst. Selbiges trifft auf die anito keineswegs zu, da man annimmt,
dass diese unberechenbaren Kreaturen von »Gier« (mabayo), »Neid« (ikeynanahet)
und »Arger« (somozi) erfiillt sind, also von Emotionen, welche die soziale Ordnung
der tao bedrohen. Wihrend sich die tao tiglich waschen, um Kérpergeruch zu ver-
meiden, sagt man den anifo nach, dass sie ekelerregenden Gestank bevorzugen, wes-
halb Exkremente und verfaulte Nahrungsmittel fiir sie von grofer Attraktivitit sind

28 Der Wechsel zwischen dem Masozi- und Ipeylamney-Modus ist fiir kulturell AufRenstehende durch-

aus frappierend. Zu Beginn meiner Feldforschung war ich oftmals irritiert, weil mich viele Tao, mit
denen ich bereits bekannt war, in bestimmten Situationen »ignorierten« (jiozayan) und in anderen
dannwieder freundlich»grifiten« (manaraley), ohne dass ich hieraus einen Sinn ableiten konnte. Erst
nach ungefahreinem halbenJahrwarichinderLage, die Unterschiede im Kommunikationsverhalten
derTaorichtig zu deuten.

29 Etymologisch verwandte Konzepte finden sich bei den philippinischen llongot, bei denen piya
(M. Rosaldo 1980: 250) und ‘uget (ebd.: 256) fir apiya und marahet verwendet werden. M. Rosaldo
(ebd.: 112) libersetzt uget mit unpleasantness, was dem marahet so onowned der Tao nahekommt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

139


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Geister der Kindheit

(Funk 2014).%° Sozial-normatives Fehlverhalten riickt die lebenden Menschen in die
Nihe der anito, von denen sie in diesen Momenten »besessen sind« (ni kovotan no anito).

Diverse sich tiberlappende bipolare Oppositionen bringen ein System kultureller
Bedeutungen hervor, dessen einzelne Aspekte sich immer wieder aufs Neue in ihrer
Gesamtheit bestitigen. Zu diesem System gehéren u.a. die Dichotomien Tag und
Nacht, Ruhe und Aufruhr, soziale Persona und subjektives Selbst, Stirke und Schwiche,
Aktivitidt und Passivitit, Gedeihen und Verderben, zunehmender Mond und abnehmender
Mond sowie die Unterscheidung zwischen angenehmen und unangenehmen aftektiven
Empfindungen.” Es ist wichtig, die dichotome Ordnung von apiya und marahet bzw.
von tao und anito von anderen biniren Oppositionen zu unterscheiden, die ebenfalls in
der Kultur der Tao vorhanden sind und auf die ich im letzten Kapitel bereits zu spre-
chen gekommen bin. Hierbei handelt es sich im Wesentlichen um die Komplementari-
tat zwischen Frauen und Miannern (die u.a. durch den Dualismus von Substanz und
Form ihren Ausdruck findet) und das Spannungsverhiltnis zwischen diesseitiger zipos
und einer die Zeiten iiberdauernden asa so inawan (wobei Erstere die Verbindungen zu
den lebenden Menschen stirkt und Letztere eine Verbindung zu den Ahnen herstellt).
Trotz der unterschiedlichen Ausrichtung der verschiedenen biniren Oppositionen
entstehen im Alltag immer wieder Situationen, in denen einzelne Aspekte auf tiber-
greifende Weise miteinander verbunden werden, sodass neue diffuse Bedeutungen
geschaffen werden. So weist die den Minnern zugeschriebene grofiere »Kérperkraft«
(moyat) auf eine den Frauen iiberlegene moralische Stellung hin und das amoralische
Verhalten von Kindern riickt diese in die Nihe der anito. Die Diffusitit und Anpas-
sungsfihigkeit des kulturellen Gesamtsystems ist zugleich seine Stirke.

Die Differenzen zwischen tao und anito lassen sich auf die unterschiedlichen Per-
spektiven, die von den lebenden Menschen und den bosartigen Geistwesen einge-
nommen werden, zuriickfithren. Sie basieren im Wesentlichen auf der ontologischen

Vorstellung, dass die anito keinen den Menschen vergleichbaren Kérper mehr besitzen
(eine Eigenschaft, die sie mit den gutartigen Geistwesen teilen). Wihrend die leben-
den Menschen aufgrund ihrer Leibhaftigkeit »Scham« (masnek) empfinden (zumindest
wenn ihr Fehlverhalten von anderen Menschen beobachtet wird), ist den bosartigen
Geistwesen dieses Gefithl fremd. Die (relative) Korperlosigkeit und Schamlosigkeit
der anito bewirkt, dass diese als abgrundtief asoziale Charaktere keinerlei Fihigkeit
zur Bildung eines Gemeinwesens besitzen. Das Einzige, was die anito umtreibt, ist die
Befriedigung ihrer Geliiste. Die ausgesprochene Boshaftigkeit der anito bewirkt, dass
jegliche Nihe zu ihnen einen kontaminierenden und somit destruktiven Einfluss auf
das »korperliche Selbst« (kataotao) der Menschen ausiibt. Das Fithlen, Wollen und Ver-
halten einer von »schlechten Dingen« besessenen Person ist auf schidigende Weise
gegen die eigene physische Existenz gerichtet. Denn aus der Perspektive der anifo ist
nicht der Erhalt, sondern die Vernichtung des menschlichen Kérpers das Normale und
Erstrebenswerte.”

30 Man stellt sich die anito wie die Menschen vor, nur mit gegenteiligen Verhaltensweisen: Sie leben im

Dunkeln, essen giftige oder ungeniefRbare Sachen, halten sich wilde, nachtaktive Tiere oder solche,
die von den Menschen als Schadlinge angesehen werden (vgl. Benedek 1987: 121f.).

31 Siehe auch Van der Kroef (1954: 852) iber eine dualistische Weltsicht in Indonesien.

32 Animistische Systeme, in denen ein Perspektivismus anzutreffen ist, der auf ontologischer An-
dersartigkeit basiert, finden sich aufierdem in amazonischen Gesellschaften (Viveiros de Castro

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen

Wie eingangs erwahnt, wird der Kosmos der Tao von diversen gutartigen Geistwesen
bevélkert, von denen die bekanntesten Vertreter die »Ahnengeister« (inapowan bzw.
iniynyapowan) und die »Goétter in der Hohe« (tao do to) sind. Eine auch heute noch ver-
breitete Vorstellung besteht in der Annahme, dass die Sterne die Augen einflussrei-
cher »im Himmel residierender Ahnen« (K_EBIIESE tian shang de zuxian) sind.* Die
Bezeichnungen »Grofdvater« (akey; wie in akey do langangarahen) oder »Mensch« (tao;
wie in tao do to) kleiden die gutartigen Geistwesen in das Gewand sozialer Beziehun-
gen; sie weisen daraufhin, dass diesseitige und jenseitige Welten durchlissig sind und
dass die lebenden Menschen mit den Ahnen und Géttern durch (diffuse) Abstammung
verbunden sind.

Gutartige Geistwesen sind den Menschen grundsitzlich wohlgesonnen, da sie
in einer besonderen Beziehung zu diesen stehen. Sie gehdren nach wie vor zu den

Verwandtschaftsgruppen, aus denen sie einst hervorgingen, und kénnen als eine Er-
weiterung der sozialen Gruppenstruktur ins Jenseits angesehen werden. Bestimmte
Eigenschaften haben die gutartigen Geistwesen mit den anifo gemeinsam, ihre Fi-
higkeit zu héren und zu riechen ist dhnlich gut ausgeprigt.>* Im Gegensatz zu Letz-
teren fithlen sie sich jedoch von Wohlgeriichen angezogen. Kérpergeruch (insbeson-
dere Genitalgeruch) kann von ihnen kaum ertragen werden.* Das Verursachen lauter
Geriusche ist den inapowan zuwider, weshalb die Tao in ihrer Gegenwart auf respekt-
volle Weise leise sein milssen. Hier besteht eine klare Analogie zum Verhalten von
Tao-Kindern, die in Anwesenheit Erwachsener ebenfalls zu schweigen haben.

Die inapowan sind von anthropomorpher Gestalt, wenn sie im Traum (und gele-
gentlich in der diesseitigen Welt) erscheinen. Im Gegensatz zu den anito verfiigen gut-
artige Geistwesen tiber eine voll ausgeprigte Sprachfihigkeit.>® Die inapowan gelten
als relativ »furchtlos« (jimaniahey), nur der »Zorn« (somozi) statushoherer Geistwesen
kann ihnen etwas anhaben und sie gegen ihren Willen in Bewegung versetzen. Hierin
gleichen sie den »lebenden Alten« (rarakeh), die sich ebenfalls durch »Furchtlosigkeit«
auszeichnen und bereits zu Lebzeiten diese Eigenschaft der Ahnengeister besitzen.

2012 [1998], 2004, 2009), sowie in Papua-Neuguinea (Fajans 1985). Auf die spezifischen Dimensionen
des innerhalb der siidostasiatischen Region beheimateten Animismus (siehe Arhem & Sprenger
2016) geheich in der Schlussbetrachtung ein.

33 Diese Vorstellung wird gelegentlich zum Ausdruck gebracht, wenn die Tao bei Verweisen auf die
inapowan mit dem Zeigefinger gen Himmel zeigen. Nicht alle Ahnen qualifizieren sich jedoch fiireine
Residenz im Himmel. Diese ist Personen vorbehalten, die aufgrund besonderer Fahigkeiten bereits
zu Lebzeiten den Status eines meynakem a tao erlangten.

34 Gutartige Geistwesen unterscheiden sich jedoch von den anito durch ihren gut ausgepragten Seh-
sinn. Sie sind z.B. in der Lage, aus den oberen Himmelsgefilden auf die lebenden Menschen herab-
zublicken.

35 Menstruierende oder gebdrende Frauen sind deshalb buchstéblich »von allen guten Geistern verlas-
sen« und bediirfen besonderer Schutzvorkehrungen. In der traditionellen Zeit wurden schwangere
Frauen in Gebarhutten sekludiert (vgl. Kano & Sewaga 1956).

36 Von bosartigen Geistwesen nimmt man dagegen an, dass sie fehlerhaft sprechen, d.h. mit Akzent
und hiufig auf eine verzerrte, stammelnde oder stotternde Weise.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Geister der Kindheit

Distanziertes Verhéltnis zu den Ahnen
Unmittelbar nach dem physischen Tod des »kérperlichen Selbst« (kataotao) macht die
von ihm abgetrennte Freiseele pahad — die sich nun allmihlich in einen Ahnengeist
verwandelt — eine schwierige Umgewohnungszeit durch. Sie empfindet ein starkes
Verlangen nach den vertrauten Mitgliedern der sozialen Gemeinschaft, die sie gegen
ihren Willen verlassen hat. Dieses »schmerzliche Vermissen« wird kapaw genannt und
ist zugleich auch eine zutiefst menschliche Gefithlsregung.’” Das Kapaw-Gefiihl der
in dieser Phase orientierungslosen inapowan wird von den Tao als etwas sehr Gefihr-
liches aufgefasst, da die von den Geistwesen eingenommene korperlose Perspektive
derjenigen der lebenden Menschen entgegengesetzt ist. Es wird davon ausgegangen,
dass der sich herausbildende Ahnengeist in seiner Verzweiflung Tod und Verderben
iiber seine nichsten Angehorigen bringt, damit diese ihm ins Jenseits folgen und dort
wieder mit ihm vereint sind. Hierin begriindet sich der ambivalente Status der prinzi-
piell gutartigen Geistwesen, die in dieser liminalen Phase nicht selten (aber auch nicht
zwangsliufig) Verhaltensweisen entwickeln, die denen der anito ihneln.*®

Da niemand mit Sicherheit wissen kann, wie sich die Ahnengeister unlingst ver-
storbener Personen entwickeln, gehen die Tao aus Sicherheitsgriinden zu den in-
apowan auf Distanz.” Eine strikte Trennung zwischen sozialer und spiritueller Welt

ist notig, um die von den Ahnen ausgehenden Gefahren zu minimieren. Nach der
Bestattung des Leichnams wird der nach wie vor in der Sphire der lebenden Men-
schen verweilenden Freiseele gesagt, dass sie sich in die andere Welt begeben muss
und nicht linger im Haushalt des Toten verweilen kann. Die Namen Verstorbener

37 Ebenso wie die sich in einen Ahnengeist transformierende Seele verspiiren auch die lebenden Men-
schen kapaw, wenn sie »sich nach abwesenden oder verstorbenen Familienmitgliedern sehnen«.

38 Wenn lebende Menschen allzu intensiv kapaw empfinden, kann ihnen dies ebenfalls zum Verhangnis
werden. Denn anhaltende »Trauer«/»Traurigkeit« (marahet so onowned) ruft einen Zustand allgemei-
ner »Schwachung« (maomei; jimoyat) hervor, in dem die Betroffenen besonders leicht den Attacken
der anito — und in diesem Fall auch der Ahnengeister kiirzlich verstorbener Personen — zum Opfer
fallen kénnen. Wenn man kurz nach dem Ableben einer Person von dieser traumt, d.h. im Traum
ihres Ahnengeistes gewahr wird, handelt es sich um ein sehr schlechtes Omen, da die Beziehung zum
fortexistierenden Aspekt des bzw. der Verstorbenen unter allen Umstdnden zum Erliegen kommen
muss. Nur vor den Ahnengeistern von Personen, die ihnen zeit ihres Lebens besonders nahestanden
(z.B. der Ahnengeist der eigenen Mutter), empfinden die Tao keine »Angst«, da sie sich nicht vorstel-
len kénnen, dass diese ihnen »Boses«anhaben wiirden.

39 Ausdem Verhalten einer Person zu Lebzeiten kann man—wenn auch nicht mitabsoluter Gewissheit—
Riickschliisse auf den Charakter ihres spateren Ahnengeistes ziehen. Wenn sie vor ihrem Tod eine
»gute Denk- und Fithlweise« (apiya so nakenakem) besaf, die sich an den sozio-normativen Regeln des
iwawalam so tao orientierte, kann davon ausgegangen werden, dass auch ihr Ahnengeist ber eine
gute Cesinnung verfiigt. Gute Ahnen handeln selbstlos, egoistische Motive sind ihnen fern; statt-
dessen haben sie das Wohl der lebenden Nachkommen im Sinn. Ich betrachte das System der Tek-
nonyme als einen kulturellen Entwicklungspfad, der u.a. dazu dient, die Tao auf den Status eines
guten Ahnen vorzubereiten. Durch die sukzessive Zuweisung erst deindividualisierender und dann
desexualiserender und depersonalisierender Lebensabschnittsnamen werden im Laufe des Lebens
samtliche Eigenschaften negiert, die das lebendige Individuum mitall seinen subjektiven Bediirfnis-
sen und Wiinschen in irgendeiner Weise betonen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Da
individuelle Ahnengeister aufgrund ihrer allzu menschlichen Regungen als gefahrlich gelten, kom-
munizieren die Tao im Ritual sowie in Notsituationen vorwiegend mit dem anonymisierten »Ahnen-
Kollektiv« (iniynyapowan), das keine diesseitigen Eigenschaften mehr aufweist.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

diirfen nicht mehr ausgesprochen werden, weil die Ahnengeister mit ihrem feinen
Gehor ansonsten auf die lebenden Menschen aufmerksam werden und herbeieilen.
Auch wird nach dem Ableben einer Person ihr gesamter personlicher Besitz vernich-
tet, um dem neu entstandenen Ahnengeist moglichst wenig Anreize fir ein Verwei-
len in seinem ehemaligen Haushalt zu bieten.*® Der mit Distanzierung und Schwei-
gen einhergehende »Respekt« (ikaglow) der Nachkommen griindet nicht zuletzt auf
einem »Gefihl existenzieller Bedrohung« (maniahey).

Zuwendung und Abwendung der Gétter und Ahnen

Die inapowan und tao do to fithren ein von den lebenden Menschen entferntes Dasein.
Auch wenn ihnen ihr Treiben auf Erden nicht unbedingt gleichgiiltig geworden ist, ist
ihr Aufmerksamkeitsfokus doch zumeist auf andere Dinge gerichtet. Nur gelegentlich
schauen »Ahnen im Himmel« und tao do to von ihren erhobenen Positionen aus auf die
Tao herab und beobachten, was sie dort unten tun. Die Tao verkehren fiir gew6hnlich
nicht direkt mit den tao do to, die ihre angestammten Orte in den obersten Himmels-
gefilden nie verlassen.” Sie kommunizieren stattdessen mit ihren Ahnen, die ggf. von
den Gottern vorgeschickt werden.

Abbildung 11: Mipazos-Ritual in Iranmeylek: Die Tao opfern den tao do to einmal jihrlich an der

vanwa. Ansonsten haben sie ein eher distanziertes Verhdltnis zu den Gottern.

40 Indertraditionellen Zeit erzdhlte manjiingeren Kindern nicht, wenn die Mutter gestorben war, son-
dern lie? sie dies selbst herausfinden. Auf diese Weise wollte man verhindern, dass die Seelen der
kleinen Kinder der Freiseele bzw. dem Ahnengeist der Mutter hinterhereilen und von diesem mit in
die jenseitige Welt genommen werden.

41 Eine Ausnahme ist das alljahrlich stattfindende Mipazos-Ritual, bei dem den tao do to an der vanwa
geopfert wird.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58. - O

143


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Geister der Kindheit

Die Himmelsgotter und Ahnen empfinden im Wesentlichen zwei Emotionen, wenn

sie mit den Tao interagieren: »Mitleid« (makarilow; mangasi) oder »Zorn« (somozi).*
Beide Emotionen treten nicht als blofRe innere Gefithlsregungen auf, sie haben immer
auch konkrete Auswirkungen auf das kosmische Geschehen. So wird beispielsweise
das Wetter durch den wechselseitigen Einfluss gutartiger und bosartiger Geistwesen
hervorgerufen.” Wenn die Tao die von den Ahnen verhingten Tabus achten, erbar-
men sich die gutartigen Geistwesen. Sie empfinden »Mitleid« fiir ihre in Not geratenen
Schiitzlinge und eilen herbei, um ihnen zu helfen.* Sie zeigen sich von ihrer fiirsorgli-
chen Seite, indem sie Gefahren beseitigen und fiir ausgleichende Gerechtigkeit sorgen.

Abbildung 12: Boote werden mit Federschmuck verziert, um den Ahnen zu gedenken.

42

43

44

Der hdchste Himmelsgott wird von den Tao (neben dem weiter oben aufgefithrten Namen akey do
langangarahen) hiaufig auch als makarilow a tao bezeichnet, was sich mit »barmherziger Gott« iiber-
setzen ladsst.

Von bésartigen Anito-Geistwesen wird angenommen, dass sie generell schlechtes Wetter produ-
zieren, um ihre destruktive Wirkung zu entfalten. Erst die Anwesenheit machtiger gutartiger Geist-
wesen bewirkt, dass Sturm und Regen von Windstille vertrieben werden.

Da die Tao sich nicht darauf verlassen kdnnen, dass die inapowan und tao do to in Notsituationen auf
die Erde herabblicken und von sich aus helfend einschreiten, missen sie mit den gutartigen Geist-
wesen iber Cerdusche und Geriiche kommunizieren, die von diesen aufgrund ihrer suprahumanen
Fahigkeiten sofort wahrgenommen werden (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und Nahrungs-
tausch). Wenn ein Kanu in Seenot gerit, weil es von einer »schlechten Meeresstromung« (marahet ta
aris no wawa) erfasst wurde und immer weiter von der Insel abtreibt, befindet sich seine Besatzungin
einer akuten Notsituation, aus der sie sich aus eigener Kraft nicht retten kann. Die Bootsmannschaft
darf auf keinen Fall ihren »Mut« (mavohwos) verlieren, weil anderenfalls »ihre Seelen an Halt verlie-
ren«und Gefahr laufen wiirden, von den anito geraubt zu werden. Ihr bleibt nichts anderes iibrig, als
sich ihren Ahnen anzuvertrauen und diese laut rufend um »Schutz« (apzatan) zu bitten. Die Manner
versuchen grofitmaogliches »Mitleid« bei ihren Ahnen hervorzurufen, indem sie sich selbst in ihren

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58. - O



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Sie iiben einen beschiitzenden Einfluss auf die Tao aus, der sich darin duflert, dass
sie die menschlichen Kérper am Leben erhalten und mit Nahrung versorgen. Doch
wenn die Tao sich »fehlverhalten« (miraratenen) kommt es zu »Zorn«-Reaktionen der
Ahnen und Gotter, die Ungehorsam nicht ausstehen kénnen und sich voller »Abscheu«
(jyakian) und »Verachtung« (ikaoya) von den lebenden Menschen abwenden. Ihr sich
rdumlich distanzierendes Verhalten kommt einer Bestrafung gleich, weil die Tao ohne
die gutartigen Geistwesen den anito schutzlos ausgeliefert sind. Letztere ergreifen die
Gunst der Stunde und fallen ungehindert itber die Menschen und ihre Lebensgrund-
lagen her. Das Verhalten der inapowan und tao do to entspricht in vielerlei Hinsicht dem
von Tao-Eltern und -Grofeltern, die von Kleinkindern als unnahbare Respektperso-
nen erfahren werden. Ebenso wie die Tao ihren Ahnen und Géttern ausgeliefert sind,
besteht aus kindlicher Perspektive ein vollstindiges Abhingigkeitsverhiltnis zu den
Angehorigen dlterer Generationen, die ihnen gegeniiber als Nahrungsgeber auftreten
und ansonsten hauptsichlich mit ihnen interagieren, um sie zu sanktionieren oder
Spife mit ihnen zu treiben (siehe Teil IV).*

Den guten Ausgang eines Fischfangs sehen die Tao keinesfalls als etwas Selbstver-
stindliches an. In Abwesenheit eines Zufall-Konzepts gehen sie davon aus, dass die
Ahnen ihnen durch ihre Zugewandtheit geholfen haben.* Ein Mann ist sich bewusst,
dass er die vielen Fische nur mithilfe des von den inapowan tibermittelten kulturellen
Wissens fangen konnte und will seinen Ahnen deshalb danken. Er tut dies, indem er

Rufen so hilfsbedurftig wie moglich darstellen. Sie gestehen den Ahnen ihre »Angst vor dem Was-
ser« (kaniaheyan do wawa) ein —etwas, das sie ansonsten nie tun wiirden —und benutzen die spezielle
Verbform mapasyasi, die ausschliefilich in der Kommunikation mit den inapowan verwendet wird und
sich mit »das Mitleid [der Ahnen] in einer Notsituation erflehen« ibersetzen lisst. Es handelt sich
hierbei in gewisser Weise um ein Beispiel aus der Vergangenheit, da die Tao traditionelle Kanus heu-
te nur noch zu rituellen Zwecken (oder um im Tourismusgeschaft Geld zu verdienen) nutzen. Auch
ist davon auszugehen, dass jingere Tao heute in vergleichbaren Situationen zusatzlich (oder aus-
schlieilich) Jesus um Hilfe anflehen wiirden.

45 Im Alltag der Tao wird standig tiber das Idiom des »Mitleids« auf die Bediirftigkeit statusniedrigerer
Personen verwiesen, die sich selbst nicht zu helfen wissen. Immer wieder ist der Satz »das Kind ist
wirklich zu bemitleiden, weil es nichts zu essen hat«zu vernehmen. Durch die Lenkung des Aufmerk-
samkeitsfokus auf die schwachsten Mitglieder der sozialen Gemeinschaft erfahren vernachléssigte
Kinder eine fiirsorgliche Behandlung, die so lange andauert, bis sie selbst in der Lage sind, fiir ihren
Unterhalt zu sorgen. Erwachsene, die »zu nichts zu gebrauchen sind« (jyapsepsek), erhalten von ihren
Verwandten weiterhin Nahrung, damit ihre Kinder nicht hungern missen. Hitten sie keine Kinder,
wilrde man sie sich hingegen selbst (iberlassen. Neben unterversorgten Kindern rufen vor allem
Menschen mit korperlichen Behinderungen — die dhnlich abhingig sind — grofies »Mitleid« bei den
Tao hervor. Vor Einfithrung des Christentums waren senile Alte von einer fiirsorglichen Behandlung
ausgenommen.

46 Ein bislang nicht erwahntes gutartiges Geistwesen ist der »Sprechende Fliegende Fisch« (mizezyak a
alibangbang), der die Tao lehrte, wie man Fliegende Fische aufrituell korrekte Weise fangt, ausnimmt,
trocknet, aufbewahrt und zubereitet (Sinan Panatayan 2003: 37-50), d.h. einen respektvollen Um-
gang mit ihnen pflegt. Er fungiert als spiritueller Anfithrer der heiligen Schwarmfische, von deren
Fang in friiheren Zeiten das Uberleben der Tao abhing. Sofern die Tao die wihrend der Fischerei-
Saison bestehenden speziellen Tabus einhalten, schickt er ihnen alljahrlich im Friithjahr die Fisch-
schwarme vorbei. Die Fische opfern sich den Tao aus »Mitleid« (makarilow), weil die lebenden Men-
schen ansonsten nichts zu essen haben wiirden. Durch die korrekte Handhabung ihrer gefangenen
Leiber nehmen die Seelen der Fische keinen Schaden und kénnen sich spater mit neuen Fischkdrpern
verbinden.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

145


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Geister der Kindheit

ihnen zu Ehren einen vom Vater geerbten Silberhelm und eine als mazaponey bezeich-
nete Perlenkette am Fischtrockengestell anbringt.”” Auf diese Weise lisst er die inapo-
wan an seinem »Ruhm« (mazwey)*® teilhaben. Die Ahnen, deren magische Kraftin den
prisentierten Insignien enthalten ist, nehmen wohlwollend zur Kenntnis, dass ihnen
»Dankbarkeit« (isarey; somarey) und »Respekt« (ikaglow) entgegengebracht werden.

Die Tao miissen achtsam sein und sich allen Wesenseinheiten des Kosmos gegeniiber
auf korrekte Weise verhalten, da es ansonsten zu Reaktionen kommen kann, die ne-
gative Auswirkungen auf menschliches Leben haben. Im Umgang mit anderen be-
seelten Entititen zihlt allein das »Verhalten« (iyangey) der Tao; ihre Intentionen und
inneren Einstellungen bleiben unberiicksichtigt. Tabubriiche fithren in der Regel zu
unangenehmen affektiv-phinomenologischen Erfahrungen. Die Betroffenen fithlen
sich krank, empfinden ein »Gefiihl innerer Kilte« (yamamez o onowned) und »zittern
auf unkontrollierbare Weise« (tozikzik). Es handelt sich hierbei um einen lihmenden
Zustand, der mit »Angst« (maniahey) verbunden ist.* Korperliches Unwohlsein wird
in der Regel darauf zuriickgefiihrt, dass das eigene Verhalten bzw. das der eigenen
Gruppe den »Arger« (somozi) anderer ausgeldst hat.

Nach Auffassung der Tao ist »Arger« ein Potenzial, das den Wesenseinheiten auf
speziesspezifische Weise immanent ist. Der »Arger« bestimmter Pflanzen duflert sich
durch Stechen, Brennen und Jucken; die Pflanzen tibertragen ihr Gift auf die Hau,
weil die Tao nicht respektvoll zu ihnen auf Distanz gegangen sind und sie durch ihre
Berithrung »erziirnt« haben. Tiere artikulieren ihren »Arger«, indem sie Menschen
beifien oder kratzen. Bestimmte Steilhinge sollten gemieden werden, weil es dort zu
Steinschligen kommen kann, die von den Tao als gegen sie selbst gerichtet interpre-
tiert werden.

Der »Zorn« der gutartigen Geistwesen — aber auch der Eltern und generell aller
respektablen ilteren Personen - ist ein »gerechtfertigter Arger« (justifiable anger, vgl.
Lutz 1988: 155182 iiber die mikronesischen Ifaluk) und als solcher die einzige »Arger«-
Form, die von den Tao als moralisch vertretbar angesehen wird. Die Ambivalenz des
»Zorns« besteht darin, dass im ciriciring no tao auf der terminologischen Ebene nicht
unterschieden wird, ob jemand auf gerechtfertigte oder ungerechtfertigte Weise »ver-
irgert« oder »wiitendx ist; in beiden Fillen wird der Begriff somozi (bzw. 4R shengqi
auf Chinesisch) verwendet.”® Die Auswirkungen gerechtfertigten und ungerechtfer-
tigten »Argers« sind jedoch dieselben, da jegliche Freisetzung von »Arger« nach Auf-

47 Diejahrhundertealten Mazaponey-Perlen speichern (einer Batterie nicht undhnlich) den im»Sonnen-
licht« (ararow) enthaltenen Segen. Die Tao legen dergleichen Perlen in blutende Wunden, um den
Blutfluss auf magische Weise zu stillen (vgl. Benedek 1987).

48 Mazwey besitzt in der Ubersetzung mit»Stolz« oder»Hochmut« (& jiao'ao) eine negative Konnota-
tion. Dader Mann mit seinen Taten nichtangibt und seinen Erfolg nichtaufsich, sondern vielmehrauf
die Ahnen bezieht, sind seine Taten hingegen »ruhmvoll« (B8 ¥ rongyao).

49 Auch psychische Stérungen, die von den Tao in Ermangelung eines lokalen »Psyche«Konzeptes als
korperliche Schwiachen aufgefasst werden, konnen sich nach einem Tabubruch einstellen.

50 Ob»Arger«als gerechtfertigt gilt, hangt nicht zuletzt auch von den jeweiligen Machtverhiltnissen
ab (vgl. Lutz1988:156). »Moralisch rechtschaffenes Verhalten« (apiya so iyangey) wird in letzter Instanz
durch die Mehrheitsverhaltnisse im Dorf definiert. Denn einflussreiche Gruppen kénnen die »Mehr-
heitsmeinung« (ZEE R duoshu yijian) aufgrund der GréRe ihrer Gefolgschaft maRgeblich beein-
flussen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

fassung der Tao gefihrlich ist. Die Tao haben »Angst« (maniahey) vor dem »Arger«
statushoherer anderer, weil den im »wiitenden« Zustand dahergesagten Worten eine
bisweilen todliche Wirkungsmacht innewohnt.

Da »Arger« und »Angst« bei den Tao durch einen emotionalen Nexus verbunden
sind (siehe Kapitel 6, Abschnitt Arger-Regulation), ist es sinnvoll, beide Emotionen
nicht getrennt voneinander, sondern im Zusammenhang stehend zu analysieren.
Unter einem emotionalen Nexus verstehe ich das durch kulturelle Gefithlsregeln vorde-
finierte kulturspezifische Verhalten und emotionale Empfinden unterschiedlicher so-
zialer®? Statusgruppen zueinander. Bestimmte Emotionen, wie z. B. »gerechtfertigter
Arger, diirfen nur von statushéheren Personen artikuliert werden, nicht jedoch von
Kindern gegeniiber Angehorigen der Eltern- oder Grof3elterngeneration oder (was im
Prinzip dasselbe ist) von erwachsenen Tao gegeniiber den Ahnen. Stattdessen ist es
fur »Kinder«*® angebracht, in der Interaktion mit respektablen ilteren Mitgliedern
der Verwandtschaftsgruppe (zu denen auch die Ahnen gehoren) »Respekt« (ikaglow),
»Hemmung« (kanig) und »Angst« (maniahey) zu empfinden.

Die »Angst« vor dem »Zorn« der inapowan fithrt zu Meidungsstrategien, die an
den Umgang mit den anito erinnern. So versuchen die Tao, aggressive Handlungen zu
verschleiern, damit die gutartigen Geistwesen, die gelegentlich vom Himmel auf die
Erde herabblicken, keine anstofdigen Szenen beobachten kénnen. Anstatt von direk-
ten Formen der Gewalt Gebrauch zu machen, wie z.B. andere zu verpriigeln oder zu
beschimpfen, zeigen sie Widersachern lieber demonstrativ ihre »Verachtung« (ikaoya)
oder »drohen« (anianniahin) diesen auf unterschwellige Weise:

Einziger Sohn

Mavivo a tao abo so zipos am ji da snesnekan mavivo do vahey a tao.

KENBEETF, RERBHNA, PIEFEXEEE—EARNA.

Ein einziger Sohn, der (iber keine Verwandten [d.h. Cousins] verfiigt, wird von den
anderen schikaniert und verachtet, weil er auf sich allein gestelltist.

Nomayan so pasyagoman a vazey am anianniahin da pakamotdehen da.
MRBRENSE, thPIEAETEMMEREt.

Wenn die anderen, die ihn verachten und wie ein Kind behandeln, [seine Felder]
gewaltsam an sich reifen, drohen sie ihm [mit Priigeln].

Jida bakbakan ta amyan so mangarilow a tao do kakarangan.

IRt REXR LB BHMARA.

Sieschlagenihnjedoch nicht,dennim Himmel wachtder»barmherzige Ahne/Cott«
[uber die Taten der Menschen].

Emotionale Geschichte 1; erzahlt von Mann (59 Jahre).

51 Hierin zeigt sich eine Parallele zu den mikronesischen Ifaluk, bei denen nach Lutz (1988: 167f.) zur
Schau gestellter »gerechtfertigter Arger« (song) in Kindern und anderen sich fehlverhaltenden
Personen ebenfalls »Angst«/»Furcht« (metagu) oder sogar»Panik« (rus) hervorruft.

52 Der Begriff des Sozialen umfasst hier sowohl lebende Menschen als auch Geistwesen.

53 Da die Tao durch Filiationsbeziehungen mit ihren Ahnen verbunden sind, bleiben alle Tao zeit ihres
Lebens »Kinder«. Auch ein 95-jahriger Mann gilt nach diesen Vorstellungen als »Kind« seines bereits
verstorbenen und nun zu einem Ahnen gewordenen Vaters.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

147


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Geister der Kindheit

Im oben stehenden Beispiel vermag der einzige Sohn nichts gegen die »Schikanen«
(jyasnesnekan) seiner zahlenmifiig iiberlegenen Widersacher auszurichten. Da er
keine Verwandten hat, die ihn unterstiitzen kdonnten, muss er mitansehen, wie sich
antagonistische andere widerrechtlich sein Feld aneignen. Er weif}, dass Widerstand
zwecklos ist, denn die anderen wiirden Mittel und Wege finden, ihn zur Aufgabe zu
bewegen. Sie wiirden heimlich seinen Taro nehmen, wenn er nicht auf dem Feld ist,
und seine Unternehmungen so lange sabotieren, bis er sich zuriickzieht.* Im Falle
eines Kampfes wire er ihnen hoffnungslos unterlegen.”® Ihm bleibt nichts anderes
iibrig, als seine schlechten Gefiihle »ins Innere hineinzulegen« (pangain do onowned),
wo sie als versteckter »Groll« (somozi do onowned) ein verborgenes Dasein fithren®,
oder aber an das »Mitleid« der gutartigen Geistwesen zu appellieren.

Relativistische Auffassung von Moral

Bei Konflikten zwischen Angehorigen verschiedener Verwandtschaftsgruppen wer-
den die Kontrahenten in der Regel von den Mitgliedern ihrer jeweiligen Ingroup
unterstiitzt. Verwandte (und gelegentlich auch Freunde) stellen sich mit ziemlicher
Wahrscheinlichkeit auch dann hinter eine Person aus ihren Reihen, wenn diese eine
Normverletzung gegeniiber Gruppenfremden begangen hat. Die Loyalitit zur eigenen
Gruppe war bis in die 1980er-Jahre so stark ausgeprigt, dass sich aus anfinglich klei-
neren Konflikten schnell »Gruppenkimpfe« (macililiman) entwickeln konnten.*” Auch
kam es bis ca. 1980 aufgrund von rituellen Verst6fen®® oder »respektlosen Behandlun-
gen« (jyasnesnekan) immer wieder zu Kimpfen zwischen Dorfern.*

Ebenso wie ihre lebenden Nachkommen sind auch die Ahnen der Tao in die an-
tagonistische »Sozial«-Struktur eingebettet. Thre Zustindigkeiten sind klar geregelt,
denn ihr »Mitleid« und »Zorn« gelten ausschliefdlich den Mitgliedern der eigenen
Gruppe, denen sie bei gutem Lebenswandel Segen zuteilwerden lassen und von denen
sie sich bei Ungehorsam voller »Abscheu« abwenden. Fiir Personen aus anderen Ver-
wandtschaftsgruppen sind sie hingegen nicht zustindig. Gegen fremde Personen ge-
richtete Normverstof3e werden von ihnen in der Regel nicht geahndet. Das sich hieraus
ableitende Moralverstindnis der Tao ist im hohen Maf3e relativistisch.

Wihrend die inapowan nur fiir bestimmte Verwandtschaftsgruppen oder Dor-
fer zustindig sind, bezieht sich der Einflussbereich der Gotter auf die gesamte Insel

54 Eine weitverbreitete Form der Sabotage ist das Zerstéren oder Umstecken von Wasserleitungen.

55 Sie wiirden ihn so lange provozieren, bis er zum ersten Schlag ansetzt. Denn wer bei den Tao die
Beherrschung verliert, hat verloren und ist im Unrecht. »Zuriickschlagen« (patonggalen) ist hingegen
erlaubt.

56 Erst wenn sich Jahre spiter (oder aber auch nach ein oder zwei Generationen) das Machtverhalt-
nis zwischen den befeindeten Gruppen verschoben hat, wird der »Arger aus dem tiefsten Innerenc
(somozi do onowned) wieder hervorgeholt und »Rache« (patonggalen) genommen.

57 Das Ausbleiben von Gruppenkampfen in der Gegenwart wird von den Tao mit der erhhten Polizei-
prasenzauflLanyubegriindet. Heute bestehen andere Moglichkeiten der Konfliktlosung, wie z.B. das
Einsperren von betrunkenen Randalierern in Ausniichterungszellen.

58 Ein zu ahndender ritueller Verstof lag z.B. vor, wenn die Manner des einen Dorfes widerrechtlich in
die Fischgriinde eines anderen Dorfes eindrangen, um dort zu fischen.

59 Bei Konflikten auf Dorfebene bewarfen sich Tao-Méanner aus beiden Dérfern an einem Strand-
abschnitt an der Kiiste so lange mit Steinen, bis die eine Seite einen schweren Verlust hinnehmen
musste. Das FliefSen von Blut bedeutete das Ende der Kampfhandlungen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Lanyu (sowie die angrenzende bekannte Welt). Von den statushéheren tao do to wird
angenommen, dass sie bereits seit geraumer Vorzeit im Himmel residieren und folg-
lich iiber eine riesige Schar an Nachkommen verfiigen. Als hochstes Wesen kann der
akey do langangarahen Kollektivstrafen tiber die gesamte Insel verhingen, unter denen
alle Verwandtschaftsgruppen der Tao zu leiden haben. Dies ist méglich, weil alle Tao
zu ihm in einer diffusen Beziehung als »Kinder« stehen. Da raumliche und zeitliche
Distanzmafle von den Tao in einem Zusammenhang gedacht werden, konnen mit
wachsender genealogischer Tiefe die antagonistischen Bruchlinien zwischen den Ver-
wandtschaftsgruppen iiberwunden werden.

Die Differenzierung zwischen inapowan und tao do to ermoglicht es den Tao, eine
Erklirung fir die unterschiedliche Reichweite »negativer Ereignisse« (marahet ta
vazvazey) zu finden. Wenn einzelne Verwandtschaftsgruppen oder Haushalte von
»familidren Krisen« (alalow) betroffen sind, handelt es sich um Ereignisse, das auf
das Agieren oder Nichtagieren der inapowan zuriickgefithrt werden kénnen. Doch
wenn ein desastrdser Taifun itber Lanyu hereinbricht und in mehreren Tao-Déorfern
Zerstorung anrichtet, muss von einem Vergeltungsschlag der Gotter ausgegangen
werden, die aufgrund einer schwerwiegenden Tabuverletzung »erbost« sind. Die
relativistische Moralordnung der Tao und ihrer Ahnen verkehrt sich im Falle der
Gotter in eine universalistische.

Freiseele

Das Seelenverstindnis der Tao weicht von altgriechischen oder christlichen Vorstellun-
gen in mehrerlei Hinsicht ab. Nach lokaler Auffassung findet eine Loslosung der Seele
vom Korper nicht erst nach dem Zeitpunkt des Todes statt, sie kann unter bestimmten
Umstidnden wihrend der gesamten Lebensspanne erfolgen. Bei meiner Erérterung
der Seelenkonzeption verwende die Bezeichnungen »Freiseele« und »Kérperseelex,
die innerhalb der deutschsprachigen Ethnologie etablierte Konzepte darstellen.®® Des
Weiteren benutze ich den Begriff des »geistartigen Doppels« (Kdser 2004), da dieser
eine direkte Beziehung zum Kérper impliziert, die fiir das Personenkonzept der Tao
bedeutsam ist. Nach Vorstellung der Tao verfiigt ein Mensch iiber ein »korperliches
Selbst« (kataotao), das nur iiberlebensfihig ist, wenn das geistartige Doppel bei ihm
verweilt. Relativ viel Wissen besteht iiber die Freiseele bzw. das gutartige geistartige
Doppel, das von den Tao pahad® genannt wird und eine Funktion als Beschiitzer oder
Waichter einnimmt. Die namentlich nicht hervorgehobene Korperseele ist mit dem
bosartigen geistartigen Doppel identisch. Die Tao thematisieren ihr Vorhandensein

60 In der deutschsprachigen Ethnologie werden verschiedene Seelenbegriffe nebeneinander benutzt.
Sowird die Freiseele auch als »Bild-« oder»Schattenseele« bezeichnet, manchmal zudem als »Traum-
seele« oder »Alter Ego«. Alternative Bezeichnungen zur Korperseele lauten »Vitalseele« oder auch
»Hauchseele« (Thiel 1988). Um Verwirrungen vorzubeugen, verwende ich ausschlieRlich die Bezeich-
nungen Freiseele und Kérperseele. Ich verzichte auf eine vorgegebene Definition, weil sich deren ge-
naue Bedeutung aus dem ethnografischen Kontext ergibt.

61 Pahad leitetsich etymologisch vom malaiischen semangat ab (Asai1929—1930 |: 286f,; zitiertin Yamada
2002:59). Beide Begriffe stehen somitin einer Verbindung zum proto-malayo-polynesischen *suman-
ged, das nach Waterson (2003: 37) auf die »Seele eines lebenden Wesens«verweist.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

149


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Geister der Kindheit

fiir gewo6hnlich nicht weiter, da sie mit den anito assoziiert wird und einen problema-
tischen Aspekt des Selbst darstellt. Die Vorstellungen von der Korperseele sind deswe-
gen diffus und wenig elaboriert. Ich werde zunichst das gutartige geistartige Doppel
behandeln und dann auf die bosartige Kérperseele zu sprechen kommen.

Bei den Tao besteht Einigkeit dariiber, dass die Freiseele pahad ihren Hauptsitz im
Kopf einnimmt® und dass dariiber hinaus noch mindestens zwei weitere Seelenaspek-
te in den Schultergelenken residieren (Wei et al. 1972; Kuo 1988). Dieses Drei-Seelen-
Modell wird von einigen Tao auf finf, sieben oder sogar neun Seelen erweitert (Sinan
Jyavizong 2009: 73; Arnaud 2007: 185, Fufinote 3), wobei weitere Gelenke (Ellenbogen,
Knie und Fiifle) als Aufenthaltsorte der Seelenaspekte hinzukommen.® In Iranmey-
lek, wo ich geforscht habe, wird allgemein von einem Sieben-Seelen-Modell ausgegan-
gen.® Den verschiedenen Seelenaspekten werden nach Kuo (1988: 70f.) unterschied-
liche Aufgaben oder Zustindigkeitsbereiche zugeordnet. Die Hauptseele tritt bei der
kurz nach der Geburt erfolgenden Namensgebungszeremonie durch die Fontanelle in
den Kopf ein. Sie kann diesen temporir verlassen, muss aber innerhalb einer gewissen
Zeitspanne wieder zuriickkehren, anderenfalls geht das ihr zugeordnete »korperliche
Selbst« zugrunde. Die Schulterseelen versorgen den Korper mit Kraft, wihrend die
Ellenbogenseelen die Funktion haben, die Tao zu beschiitzen und die anito abzuweh-
ren. Das Vorhandensein der Knieseelen bewirkt, dass Menschen arbeiten gehen und
fleiRig sind. Da die Tao in Iranmeylek terminologisch nicht zwischen der Hauptseele
und den einzelnen Gelenkseelen unterscheiden - beide werden von ihnen als pahad
bzw. ZER (linghun) bezeichnet — begreife ich die Gelenkseelen als Seelenaspekte und
nicht als eigenstindige von pahad zu unterscheidende Seelen.®

Anders als in der westlichen Seelenkonzeption bleibt pahad nicht die gesamte Le-
bensspanne iiber im (oder am) Korper, sondern ist mit diesem lose assoziiert. Wenn eine
Person schlift, begibt sich pahad auf Wanderung. Die Tao kénnen im Traum mitverfol-
gen, was die Freiseele bei ihren Streifziigen erlebt. Sie trifft sich gerne mit den Seelen
anderer Menschen, aber gelegentlich auch mit den Ahnengeistern bereits verstorbener
Personen. Auch besteht die Gefahr, dass herumwandelnde Seelenaspekte auf bosarti-
ge Anito-Geistwesen treffen, die versuchen, sich ihrer zu bemichtigen. Dies fiithrt bei
den betreffenden Personen zu Krankheiten, geistiger Verwirrung und abnormalem

62 Dieswird u.a. daran ersichtlich, dass sich die Tao manchmal mit der Faust gegen den Oberkopf klop-
fen, wenn von pahad die Rede ist.

63 Die unterschiedlichen Angaben kamen zustande, weil die auf Lanyu forschenden Ethnologen ihre
Studien in unterschiedlichen Dorfern durchfithrten und ihre Ergebnisse dann pauschal auf alle Tao
ibertrugen. Es existieren also keine »richtigen« oder »falschen« Seelenmodelle, sondern verschiede-
ne parallel zueinander.

64 Neben den Tao verfiigen auch die Bewohner der malaiischen Insel Langkawi (Carsten 2004 [1995]),
die Punan Bah in Borneo (Nicolaisen 1988), die Jah Hut in Malaysia (Couillard 1980) und die Benuaq
in Ost-Kalimantan (Venz 2012) iiber ein Sieben-Seelen-Modell, das demnach eine iiberregionale Ver-
breitung zu haben scheint.

65 Vielleicht kann man sich die verschiedenen Ausprigungen von pahad wie eine Geschwistergrup-
pe vorstellen, die kein unabhangiges Dasein voneinander fithren kann bzw. will (vgl. Carsten 2004
[1995]: 313). Die Vorstellung eines untrennbaren Seelen-Ensembles vertragt sich zudem gut mit der
unitaren Seelenauffassung im christlichen Glauben. Traditionelle und christliche Vorstellungen
stehen deshalb nicht notwendigerweise in einem Widerspruch zueinander.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Verhalten wie »lautem Herumschreien« (amlololos; valvalakan) und »besinnungslo-
sen Wutanfillen« (zomyak). Kann pahad das bésartige Geistwesen schnell abstreifen,
werden die Betroffenen zwar krank, erholen sich aber in der Regel schnell wieder.*
Doch wenn es der Seele nicht gelingt, sich binnen kurzer Zeit aus den Klauen® der
anito zu befreien, kommt es zu ernsthaften Krankheiten bis hin zum Tod. In die-
sem Fall sagen die Tao, dass eine Person ihre Abwehrkrifte eingebiif3t hat (vgl. Sinan
Jyavizong 2009: 74).

Wenn eine Person stolpert, geht man davon aus, dass ihre Knieseelen abwesend
waren. Die Knieseelen jiingerer Kinder gelten als besonders »neugierig« (3F&F hao-
qi)¢®, unbekannte Reize verleiten sie dazu, in der Umgebung herumzuschwirren.
Deshalb ist es auch nicht verwunderlich, dass junge Kinder unachtsam sind und
hiufig hinfallen. Wenn Personen nicht mehr laufen kénnen - z.B. weil ein Bein
gelahmt ist —, geht man davon aus, dass die betreffende Knieseele fiir immer ab-
handengekommen ist. Auch MiRiggang wird durch abwesende Knieseelen erklirt.
»Faule« (malma) Personen werden von den Tao allgemein »verachtet« (ikaoya), sie gel-
ten als »schwach« (jimoyat), da sie ihre Seelen nicht zu kontrollieren vermogen.*

Zyklisches Zeitverstandnis

Samtliche Bediirfnisse des Neugeborenen miissen durch seine Bezugspersonen, allen
voran die Mutter, erfiillt werden. Damit der schutzlose Korper des Kindes itberleben
kann, muss ihm ein gutartiges geistartiges Doppel zugeordnet werden, das kiinftig
fir das Kind sorgt und es vor Gefahren warnen kann. Dies geschieht bei der am Tag
nach der Geburt erfolgenden »Namensgebungszeremonie« (mangnazan), bei der die
Altesten einer Verwandtschaftsgruppe ihm einen »Namen« (ngazan) verleihen, der
mit dem eines Ahnen identisch ist, der (zumindest der Theorie nach) vor fiinf Gene-
rationen innerhalb der Verwandtschaftsgruppe gelebt hat.”® Das Aussprechen des

66 Eine Person leidetin diesem Fall typischerweise unter Kopfschmerzen.

67 Die Tao gehen davon aus, dass die anito Gber Klauen oder Krallen verfiigen, mit denen sie nach den
Seelen grabschen.

68 Im ciriciring no tao existiert kein Wort fiirr sNeugierde«. Im bilingualen Alltag der Tao wird deshalb das
chinesischsprachige haogi benutzt.

69 Im interkulturellen Vergleich sind Vorstellungen einer zu Beginn des Lebens nicht fest am Korper
verankerten Seele nichts Ungewohnliches. Sie finden bzw. fanden sich in allen Weltregionen, wie
Lancy (2014: 81-83) in einer Auswertung kultureller Modelle von Kindheit in 200 kulturellen Settings
herausstellte. In der ethnografischen Literatur zu Stidostasien und Ostasien — den beiden an Lanyu
angrenzenden Regionen —finden sich Hinweise zu fragilen Kindesseelen z.B. fiir die Javaner (Geertz
1961: 92), die Punan Bah auf Borneo (Nicolaisen 1988:199f.), die Temiar (Roseman 1990: 232 und 245f)
und Chewong (Howell 1989: 135) auf der malaiischen Halbinsel, den Hanunuo in Mindoro (Miyamoto
1988:73f.), den Ibang (Batan1981:123f) und Ilocano (Mercado1991: 288f) in Nord-Luzon, den Bununin
Taiwan (Mabuchi 1974, Ill: 23; Sayama 1915: 91f.; beide Quellen zitiert in Bischof-Okubo 1989: 46f), den
Han-Taiwanesen (Stafford 1995: 18f.; Furth 1987; Ahern 1975) sowie fiir die Bewohner derjapanischen
Ryukyu-Inseln (Wacker 2000: 79; zitiert in Yamada 2002: 64).

70 Die Namensgebung ist eine Angelegenheit der Verwandtschaftsgruppe und nicht Teil eines 6ffent-
lichen Diskurses. Die Tao wissen zum Teil selbst nicht, nach welchen Kriterien andere Verwandt-
schaftsgruppen Namen zirkulieren lassen, es scheint sie auch nicht sonderlich zu interessieren. Ich
beziehe mich hier auf die Aussagen von Informantinnen aus Iranmeylek, mit denen ich Interviews
liber die Ethnotheorien von Person, Emotion und Entwicklung gefiihrt habe. Es kann durchaus sein,

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

151


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Geister der Kindheit

Namens lisst die tragerlose Freiseele des oder der Verstorbenen aufhorchen und her-
beieilen. Auch wenn sie seit ihrer letzten Trennung vom zerstérten »korperlichen Selbst«
(kataotao) eines fritheren Namenstrigers beinahe alles tiber die diesseitige Realitit der
lebenden Menschen vergessen hat, so bleibt sie doch fiir immer mit ihrem speziellen
Namen verbunden und kann tiber diesen einem anderen (d.h. neugeborenen) »korper-
lichen Selbst« zugeordnet werden.”

Die Namen der Tao sind Bestandteil der intangible property einer Verwandtschafts-
gruppe und stellen eine Verbindung zwischen Ururgrof3eltern und Ururenkeln her.
Die besondere Beziehung zwischen diesen wird ferner durch das System der Tek-
nonyme zum Ausdruck gebracht, denn sofern eine Person bis zum Eintritt in die
Ururgroflelternschaft lebt, nimmt sie dasselbe Prifix Si wie auch ihr neugeborenes
Ururenkelkind an (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive). Der hochbetagten
alten Person wird somit nominell der Status eines neugeborenen Ahnen verliehen.
Fir gewohnlich sind finf Generationen jedoch eine Lebensspanne, die fiir lebende
Menschen uniiberbriickbar ist. Die verstorbenen UrurgrofReltern eines Kindes haben
in der Regel nur die Altesten einer Verwandtschaftsgruppe zu Lebzeiten noch ge-
kannt. Sie sind es deshalb, die als Bewahrer der Traditionen auftreten.”?

Die erneute Zuordnung einer innerhalb der Verwandtschaftsgruppe zirkulieren-
den Freiseele bewirkt, dass Siuglinge und Kleinkinder in ihren ersten Lebensjahren
im hohen Mafie der ontologischen Realitit des Jenseits verhaftet bleiben. Denn pahad
und das »korperliche Selbst« benétigen Zeit, um sich aufeinander einzustellen und
eine harmonische Einheit zu bilden. Jiingere Kinder sind nach Auffassung der Tao
liminale Mischwesen, die weder im Diesseits noch im Jenseits vollig zu Hause sind.
Durch das Vorhandensein der Freiseele als spirituellem Part des multiplen Selbst wer-
den Tao-Kinder als »wiedergeborene Ahnen« angesehen, die von den lebenden Men-
schen auf respektvolle Weise behandelt werden miissen (siehe Gottlieb 2004 fiir ein
westafrikanisches Beispiel).”

dass in der Praxis auch andere Methoden der Namenstradierung vorkommen. Einige Tao besitzen
heute christliche Namen wie z.B. Si Yuehan (SiJohannes).

71 Es ist nicht klar, wie sich aus der triagerlos gewordenen Freiseele pahad der Ahnengeist inapowan
herausbildet und zugleich eben diese Freiseele einem neugeborenen Menschen zugeordnet wer-
den kann. Ich habe dieses Problem nie systematisch mit den Tao besprochen, vermute aber, dass
eine mogliche Erklarung in der Multiplizitiat der Seelenaspekte bestehen kénnte. Die Tao spre-
chen gelegentlich vom »Enkel meines Knies« (apo ko no tud) oder auch »Enkel an der Spitze meines
FufRes« (apo ko do katchi no ai ko), d.h. sie stellen eine direkte Verbindung zwischen ihren Nach-
kommen und dem Sitz bestimmter Seelenaspekte in ihrem eigenen »korperlichen Selbst« her (vgl.

De Beauclair 1959¢: 107). Der Gebrauch der Kérperanalogie dient somit der Bestimmung genealo-
gischer Beziehungen.

72 Ein weiterer Beziehungsaspekt zwischen Ururgrofdvatern und Ururenkeln besteht in der Vererbung
von Nutzhdlzern, die zum Bau der »Kanus« (tatala; cinedkeran) benotigt werden. Die von den Vorfah-
ren gepflanzten Baume werden mitspeziellen Markierungen versehen, die sie alsindividuellen Besitz
auszeichen, der innerhalb der méannlichen Filiationslinie weitervererbt wird. Bestimmte Hartholzer,
die nurlangsam wachsen, haben erst nach fiinf Generationen die Gréfie erreicht, dass sie fiir den Bau
bestimmter Kanuteile wie z.B. Kiel, Bug oder Heck verwendet werden kénnen. Die aus diesen Hol-
zern gebauten Kanus sind unmittelbar mit der Person des Ururgroflvaters bzw. mit dem namenlosen
»Ahnen-Kollektiv« (iniynyapowan) verbunden, deren spirituelle Krafte in ihm fortleben.

73 Die Altesten einer Verwandtschaftsgruppe schimpfen mit ihren Kindern, wenn diese die eigenen
Enkel »schlecht behandeln« (jyasnesnekan).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Anbindung von pahad an das korperliche Selbst

Jingere Tao-Kinder kénnen mit ihren noch »hellen« und »ungetritbten Augen«
(mazngang o mata no kanakan) gutartige ebenso wie bosartige Geistwesen direkt er-
blicken — was ilteren Personen nicht mehr méglich ist. Im Laufe des Lebens »tritben«
sich die Sinne der Menschen, weil diese fortlaufend »schlechte Dinge« sehen, héren
und riechen. Die unaufhaltsame und unvermeidliche »Verunreinigung des Inneren«
wird als jyatnow onowned bezeichnet und erfolgt, wann immer Personen verunreini-
gende Emotionen wie (unkontrollierte) »Wut« (somozi) oder »Traurigkeit« (marahet so
onowned) empfinden.” Aus diesem Grund sollte man sich in jeglicher Hinsicht von
»schlechten Dingen« fernhalten und diese »nicht in sein Inneres hineinlegen« (jipan-
gain do onowned).

Zu Beginn des Lebens ist pahad extrem »schreckhaft« (maogto), sehr »neugierig«
(#F3F haogi) und von allen unbekannten Dingen fasziniert. Wie ich weiter oben be-
schrieben habe, gelingt es den anito besonders leicht, kindliche Seelen zu »verfiih-
ren« (manivet so anito), indem sie diese durch das Aussenden bestimmter Reize von
ihren angestammten Koérperpositionen weglocken. Damit die Seelenaspekte nicht
»ohne Sinn und Verstand« (pizavozavoza) in der Umgebung »herumfliegen« (somalap
so pahad), muss sich das »korperliche Selbst« wihrend des Sozialisationsprozesses
kulturspezifische Verhaltensweisen aneignen, die einen Verbleib der Seele am oder
im Koérper begiinstigen. Die Sozialisationspraktiken und Abhirtungsiibungen von
Tao-Bezugspersonen zielen darauf ab, dass Kinder vom spiten Sauglingsalter/frithen
Kleinkindalter an erlernen, sich auch in irritierenden oder frustrierenden Situationen
duflerlich »ruhig« (mahanang) zu verhalten (siehe Kapitel 11, Abschnitt Ruhigbleiben).
Wenn Kinder mit ihren Eltern zusammen zu Hause sind, verhalten sie sich zumeist
unauftillig und leise. Sie empfinden in solchen Momenten nach Auskunft von Tao-Be-
zugspersonen »Freude« (masarey) sowie ein »angenehmes Gefithl im Inneren« (apiya so
onowned), aber auch »Schiichternheit« (kanig) und »Verlegenheit« (manig). Ihr ruhiger
Zustand geht auferdem mit einem »Sicherheitsgefithl« (mahanang so onowend) ein-
her.” Die Anwesenheit von pahad ermoglicht dem multiplen Selbst ein rechtzeitiges
Sehen und Horen von Gefahren. Erhohte Achtsamkeit und Vorsicht sorgen dafiir, dass
das »korperliche Selbst« keinen Schaden erleidet.

Wenn kleine Kinder allein zu Hause sind, geht man davon aus, dass sowohl ihre
Korper als auch ihre Freiseelen »weich« (maomei; jimoyat) sind. Dies duflerst sich da-
rin, dass die Bewegungen der Kinder langsam und kraftlos ausfallen. Der Maomei-
Zustand wird von den Tao allgemein mit Ermattung, Krankheit und »Angstlichkeit«

74 Die Auswirkungen unterdriickten »Argers« (somozi) werden von den Tao als krank machend wahr-
genommen. Anhaltende »Verargerung« fithrt zu einem »unangenehmen Bauchgefiihl« bzw. einem
»schlechten Inneren« (marahet so onowned) (siehe Kapitel 6, Abschnitt Das Bauchorgan onowned).

75 Ein 60-jahriger Bekannter von mir verglich das Meer wiederholt mit menschlichen Emotionen: Die
grofen tosenden Wellen, das kochende Meer, die spritzende Gischt —all dies entspricht einem »wii-
tenden« (somozi) Menschen. Es erreicht erst wieder seinen »ruhigen« (mahanang) und friedlichen
Zustand, wenn das Unwetter abgeklungen ist und sich die Wellen wieder geglittet haben. Der
»ruhige« Zustand des Meeres ist zugleich ein Sinnbild des emotionalen Idealzustandes der Men-
schen. Das mahanang der Tao entspricht somit in gewisser Weise dem maluwelu der Bewohner des

mikronesischen Atolls Ifaluk (Lutz 1988: 112), das dort eine hohe Tugend darstellt und ebenfalls
Charakteristika der Umgebung wie das Ausbleiben des Windes und die ungekriuselte Wasserober-
flache der Lagune beschreibt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

153


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Geister der Kindheit

(maniahey) assoziiert. Generell gilt, dass die anito »kraftlosen/schwachen Personen«
(maomei a tao) — allen voran Kindern — besonders leicht die Seelen rauben kénnen.”
Um Gefahren von Kindern abzuwenden, befinden sich diese nach Moéglichkeit immer
in Obhut ihrer Bezugspersonen und werden nur in Notsituationen fiir kurze Zeit un-
beaufsichtigt gelassen. In diesem Fall legen die Tao einen »Ritualdolch« (savali; takzes)
und ein »traditionelles Kleidungsstiick« (ayob) neben das Kind. Beide Gegenstinde
verfiigen iiber magische Krifte und konnen alle Personen — egal ob menschlich oder
geistartig — toten, sollten sich diese dem Kind nihern und sich an ihm vergehen (siehe
Kapitel 7, Abschnitt Siuglingsalter).

Ein interessanter Aspekt der Seelenkonzeption ist die Annahme, dass pahad sich
wihrend der (frithen) Kindheit iberwiegend bei den Eltern aufhilt. Die Tao sagen,
dass die Kindesseele der Mutter folgt, wenn diese zum Arbeiten auf die Felder geht.
Weint das im Dorf bei einer Bezugsperson zuriickgebliebene Kind wihrend der Abwe-
senheit der Mutter, gehen die Tao davon aus, dass sich die bei der Mutter verweilende
Kindesseele »erschreckt« (maogto) hat (z. B. weil sie ein Anito-Geistwesen erblickt hat).
Sollte sich das kleine Kind lingerfristig nicht wieder beruhigen, wird vermutet, dass
die Mutter die Kindesseele in ihrer Unachtsambkeit auf den Feldern verloren hat. Um
dies zu verhindern, ruft die Mutter die kindliche Freiseele in regelmafligen Abstinden,
damit sie nicht hinter ihr zuriickbleibt.”” Sie tut dies auch, wenn ihr Kind selbst anwe-
send ist (Siyapen Jipengaya 2004: 4—9; vgl. auch Nicolaisen 1988: 198—200 tiber die Pu-
nan Bah auf Borneo). Aber auch der Vater muss achtgeben, dass er keine Orte aufsucht,
an denen sich die ihm (eventuell) folgende Kindesseele erschrecken oder sonstwie in
Gefahr geraten konnte. Auf keinen Fall darf er an einem Begribniszug teilnehmen
oder Speerfischen gehen. Auch sollte er nicht auf das offene Meer hinausfahren, weil
dort Unerwartetes und Unbekanntes vorhanden ist, vor dem die unwissende »Kin-
desseele panische Angst bekommen« (maniahey so pahad) konnte. Da Tao-Eltern nicht
mit Sicherheit wissen kénnen, wo sich die Freiseelen ihrer Kinder zu einem gegebenen
Moment aufhalten, ist allgemeine Vorsicht und Bedachtsamkeit vonnéten. Jingere
Kinder und ihre Eltern bilden in affektiver Hinsicht eine Einheit. Auch Eltern diirfen
sich nicht erschrecken, da sich ihre emotionale Reaktion auf eventuell anwesende Kin-
desseelen tibertragen konnte. Eine Voraussetzung fir das Elternsein bei den Tao ist
die Fihigkeit zur emotionalen Kontrolle. Eltern diirfen nicht zu »angstlich« sein, weil
»weiche Seelen« (jimoyat o pahad) den kindlichen Freiseelen keinen Halt geben konnen.

Kindliche Freiseelen werden nach heutiger Auffassung der Bewohner von Iran-
meylek erst »stark« oder »kriftig« (moyat), wenn Tao-Kinder mit ca. 12 Jahren die
ortliche Grundschule abgeschlossen haben. Von nun an kénnen Heranwachsende die
nihere Umgebung des Dorfes verlassen, ohne den Verlust ihrer Seelen befiirchten zu
miissen. Die Ubernahme erster Subsistenztitigkeiten wie Schnecken sammeln bei den
Midchen und angeln gehen bei den Jungen ist eine Vorstufe der Unabhingigkeit. Ju-
gendliche im Alter von 17 oder 18 Jahren fangen an, ihre Vorhaben selbst zu planen und
umzusetzen. Man nennt diesen Lebensabschnitt makaveyvo a tao, wobei makaveyvo so
viel wie »alleine« oder »selbststindig« bedeutet. Die Fihigkeit zur Selbststindigkeit

76 Maomeia tao werden deshalb hiufiger krank und von anderen Personen »schikaniert« (jyasnekan) als
andere.

77 Die Mutter ruft »Senapen !« oder»Senapsenap !« (»[Seele,] komm zuriick!«).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

und autonomen Durchfithrung eines Vorhabens setzt voraus, dass pahad bei einem
weilt und sich nicht mehr verfliichtigt.

Eine wichtige Entwicklungsaufgabe von Kindern, Jugendlichen und jungen Er-
wachsenen besteht in der sukzessiven Uberwindung der initialen »Angst- und Scham-
Disposition« (kanig). In dem Mafle, in dem pahad sich festigt, wird auch der kindli-
che Zustand der »Angstlichkeits, »Schiichternheit« und »Verlegenheit« schrittweise
abgestreift. Personen, die iiber eine »starke Seele« (moyat 0 pahad) verfiigen, treten
zunehmend »entschlossener« und »energischer« (masozi) auf. Der Verankerungspro-
zess der Seele ist in diesem Alter jedoch noch nicht abgeschlossen. Bei den Tao be-
steht die Vorstellung, dass ein Mensch mit wachsendem Alter immer »furchtloser«
(jimaniahey) wird, bis er sich schlieflich gar nicht mehr oder nur noch sehr selten er-
schreckt.” »Angst« und »Scham« kénnen jedoch nicht fiir immer besiegt werden; sie
verschwinden lediglich hinter einer Fassade aus demonstrativ zur Schau gestelltem
vitalem »Arger, der zu ihrer kulturellen Uberformung beitrigt.”” Die Uberwindung
der »Angst- und Scham-Disposition« ist ein quasinatiirlicher Prozess, der sich parallel
zum Aufstieg der Heranwachsenden innerhalb der Altershierarchie vollzieht. Denn
mit héherem Alter haben die Tao immer mehr jiingere Personen unter sich, die sie
»herumkommandieren« (pakamotdeh) diirfen.

Zusammenfassend lisst sich sagen, dass das »korperliche Selbst« des Kindes zu-
nichst einer Fremdregulation durch die Bezugspersonen bedarf. Erst wenn es durch
sein »ruhiges« (mahanang) und bedachtes Verhalten aktiv zum Uberleben des multi-
plen Selbst beitragen kann, ist es zu einer Selbstregulation befihigt. Ein entscheiden-
der regulativer Aspekt ist hierbei die sukzessive Akkumulation »kulturellen Wissens«
(katentengan) im Brustorgan nakenakem (siehe Kapitel 6, Abschnitt Das Brustorgan
nakenakem). Die Stirkung der Seele kann nicht separat von der physischen, kogniti-
ven und emotionalen Reifung einer Person betrachtet werden. Wer sein Leben an der
normativen Verhaltensetikette der Tao ausrichtet und die anzestralen Gesetze befolgt,
findet eine Anleitung vor, die ihn in allen Lebenslagen »beschiitzt« (apzatan). Wissens-
basiertes aktives Handeln ist in der Tao-Kultur (und natiirlich auch anderswo) eine der
wichtigsten Strategien der »Angst«-Bekimpfung.®

78 Frither trugen die Tao Perlenschniire um die Gelenke, um ihre Seelenaspekte an das »korperliche
Selbst«zu binden. In den letzten Jahrzehnten sind die traditionellen Schniire vereinzelt durch Gum-
mibander ersetzt worden —eine Praxis, die man auch heute noch bei alten Frauen beobachten kann.
Die aus Rattan gefertigten Helme und Brustpanzer der Manner liben eine dhnliche Schutzfunktion
aus.

79 Die Festigung der Seele ist ein Prozess, der mit der Gesamtheit des soziokulturellen Lebens der Tao
verwoben ist. Der Wechsel von schwach zu stark korrespondiert mit den Zustdnden weich und hart.
Harte wird von den Tao allgemein positiv bewertet: Pflanzliche Nahrung (z.B. StiRkartoffel; Taro)
kann nurverspeistwerden, wennsie hartist, da Weichheitaufeinen verdorbenen Zustand hindeutet.
Auch sind Frauen nach Auffassung der Tao aufgrund ihrer schwacheren Muskeln und ihrer weicheren
Haut weniger »widerstandsfahig« (masozi) als Manner. In affektiver und emotionaler Hinsicht spie-
geln sich die Gegensatze zwischen schwach und stark sowie weich und hart in den Zustanden »Angst«
(maniahey) und »Arger« (somozi) wider.

80 Ebendieser Zusammenhang zwischen Knowledge and Passion wird in Michelle Rosaldos (1980) gleich-
namiger Studie liber das Personenkonzept und soziale Leben der nordphilippinischen llongot (die
kulturell und linguistisch den Tao nahestehen) zum Ausdruck gebracht.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

155


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

Seelenverlust

Wenn sich Kinder erschrecken, linger andauernd weinen oder auf unkontrollierte
Weise »wittend« werden, ist es den anifo gelungen, ihre Seelen zu stehlen. Dies ist auch
der Fall, wenn ihr »kérperliches Selbst« an Verletzungen leidet oder ernsthaft krank
geworden ist. Ein hiufig genannter Grund fir das Erschrecken ist das jihe Kliffen
eines Hundes oder generell die Wahrnehmung eines unerwarteten lauten Gerdusches.
Die Kindesseelen werden dadurch in »Unruhe« (jimahanang) versetzt, sie »verlieren
ihren Halt« (abo so panaptan so pahad) und fangen an zu »schweben« (mangboz). Sie be-
geben sich in diesem Zustand normalerweise zu den Eltern, doch wenn sich Kinder in
der Alleinsituation befinden, wissen ihre Seelen nicht, wohin sie fliichten sollen, um
der bedrohlichen Situation zu entkommen. In diesem Fall empfinden die schweben-
den Seelen »Panik« (maniahey so pahad) und »fliegen Hals tiber Kopf [in irgendeine
Richtung] davon« (somalap so pahad). Die Kinder verfallen in eine Angststarre®, sie
»zittern« (tozikzik) und weinen ohne Unterlass. Stundenlang lassen sie sich nicht mehr
beruhigen, manchmal dauert dieser Zustand die ganze Nacht hindurch an. Die Eltern
stehen am nichsten Morgen in aller Frithe auf und »rufen die Kindesseele« (sesenap
so pahad no kanakan) an dem Ort, an dem sie sie vermuten.®? Die Seele vernimmt die
Stimmen der Eltern und folgt ihnen zuriick nach Hause, wo sie sich wieder mit dem
»korperlichen Selbst« des Kindes vereint.

Abwendung vom zerstdrten korperlichen Selbst

Nach dem Tod einer Person trennt sich pahad von dem ihr zugeordneten »korperli-
chen Selbst«. Allerdings vollzieht sich die Trennung nicht abrupt, sondern vielmehr
als ein langwieriger und schmerzlicher Prozess. In einer Predigt illustrierte der Pastor
der presbyterianischen Kirchengemeinde von Iranmeylek, was mit pahad (58 ling-
hun) nach dem Ableben einer Person geschehe: Die Freiseele kann es nicht ertragen,
dass der tote Kérper zu riechen anfingt und seine Haare ungekimmt sind. Pahad ist
hin- und hergerissen zwischen seiner Bindung zum »kérperlichen Selbst« und seiner
»Abscheu« (jyakyan) vor dem Leichengeruch. Schlieflich hilt pahad es nicht mehr aus
und verlisst den Verstorbenen bzw. die Verstorbene fiir immer. Von diesem Zeitpunkt
an beginnt ihre Verwandlung in einen »Ahnengeist« (inapowan).®

81 Dadie Ellenbogen- und Knieseelen nicht mehran ihrem Platzsind, ist der Kérper bewegungsunfihig
geworden.

82 Ublicherweise handelt es sich hierbei um einen Kiistenabschnitt in der Nihe des Dorfes. Wihrend
der Nacht ist es den Eltern nicht moglich, nach der Kindesseele zu suchen, da zu dieser Zeit zu viele
anito aktivsind. Der Verlust der Kindesseele darf auf keinen Fall mitanderen Dorfbewohnern bespro-
chen werden. Am nichsten Morgen diirfen die Eltern beim Verlassen des Dorfes niemandem begeg-
nen; die Suche nach der Kindesseele muss still und heimlich erfolgen.

83 Es kann vorkommen, dass die Ahnenseele (nicht mehr pahad und noch nicht inapowan) sich in den
ersten Wochen und Monaten nach der erfolgten Trennung vom Korper wiederholt in der niheren
Umgebung des Dorfes zeigt. Die sich in einem Ubergangsstadium befindende Seele begibt sich ge-
legentlich — den anito nicht undhnlich —in die Kérper bestimmter Wirtstiere. Deren auffalliges Ver-
halten dient den Tao als ein Hinweis fiir die Begegnung mit einem Ahnengeist. Als ich mit einem
Freund in den Obstgarten von Iranmeylek unterwegs war, sah er im Gebiisch eine braune, etwa
1,5 Meter lange Schlange, die, obwohl wir uns ihr ndherten, eingerollt liegen blieb. Er schloss daraus,
dass es sich um die Ahnenseele seiner kiirzlich verstorbenen Mutter handeln misse. Er sagte, dass er
vor dem Ahnengeist seiner Mutter keine »Angst« (maniahey) zu haben brauche.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Nachdem die Ahnenseele ihren Trennungsschmerz iiberwunden hat, fliegt sie
nach traditionellen Vorstellungen zu einer »weifden Insel« (malasavong a pongso), die
im Siiden Lanyus lokalisiert wird.®* Es ist jedoch unklar, ob alle mit pahad/inapowan
verbundenen Seelenaspekte die Reise zu dieser Insel antreten. Bei Okuda et al. (1939:
26, zitiert in Bischof-Okubo 1989: 54) findet sich der Hinweis, dass einige Seelenas-
pekte dauerhaft in der Umgebung des Dorfes verblieben und z.B. in Schilfhalme ein-
gehen. Wenn der korperliche Triager auf tragische Weise ums Leben gekommen ist
(z.B. durch Unfall, wihrend einer Schwangerschaft oder durch Ertrinken im Meer),
kann es aufierdem sein, dass pahad nicht willens ist, sich in einen Ahnengeist zu trans-
formieren. Die verstorte Seele ist dann emotional aufgewiihlt und sinnt auf »Rache«
(patonggalen). Sie verbleibt in der Nihe des Leichnams, um dort auf ein (unbeteiligtes)
vorbeigehendes Opfer zu warten. Von »Rache«-Gefithlen dieser Art beherrscht, gleicht
pahad einem bosartigen Anito-Geistwesen.®

Kérperseele

Die Existenz einer Freiseele deutet nach Mageo (2003: 36) in vielen Kulturen auf eine
Division des Selbst in einen konstitutiven und einen mit dem Korper affiliierten Teil
hin. Der mit der Freiseele assoziierte Selbstanteil itberdauert den physischen Tod des
Korpers und geniefdt ein im Prinzip ewiges Leben. Auch zeichnet er sich in der Regel
durch ein an die soziale Persona gebundenes Verhalten aus, das ihn in Ubereinstim-
mung mit sozial-normativen Vorstellungen agieren lisst. In Kulturen mit ausgeprig-
ter sozial-relationaler Orientierung gelten die idiosynkratischen oder subjektiven As-
pekte des Selbst hiufig als problematisch. Dies kann im Extremfall dazu fithren, dass
sie nicht mehr als etwas Menschliches, sondern vielmehr als etwas Animalisches oder
Geistartiges aufgefasst werden (siehe z. B. Mahony 1969: 134f. iiber die »schlechte See-
le« (soope) bei den Bewohnern des mikronesischen Chuuk-Atolls). Bei den Tao fithren
die kulturell und sozial unerwiinschten Aspekte des Selbst ein Eigenleben als Korper-
seele bzw. als namentlich nicht hervorgehobenes bosartiges geistartiges Doppel.

Es ist schwierig, iiber das bosartige geistartige Doppel der Tao zu schreiben, weil
hierzu nur sehr selten konkrete Aussagen von den Tao gemacht werden. Man kann die
Korperseele nicht mit Worten fassen, weil sie nonverbaler Natur ist und wilde, sub-
jektive, die Ordnung der Dinge durcheinanderbringende Eigenschaften besitzt. Sie
wird von den Tao im »tiefsten Inneren« (onowned) lokalisiert, an eben dem Ort, an den
unterdriickte oder verdringte Gefiihle verbannt werden (siehe Kapitel 6, Abschnitt
Das Bauchorgan onowned). Die in der Aulenwelt angesiedelten »schlechten Dinge« ste-
hen mit den problematischen inneren Aspekten des Selbst in einer direkten Verbin-
dung, da sie durch Verunreinigung in das »korperliche Selbst« aufgenommen werden.
Die Tao kénnen letztlich nichts dagegen ausrichten, dass im Laufe ihres Lebens im-

84 Sie folgt somit den Migrationsbewegungen der Tao, deren Vorfahren von den nordphilippinischen
Batan-Inseln eingewandertsind, in umgekehrter Richtung.

85 Um Schadenvon der Dorfgemeinschaftabzuwehren, wurde der Leichnam einer durch einen»schlim-
men Tod« ums Leben gekommenen Person bis in die 1960er-Jahre an bestimmten Meeresklippen ab-
gelegt (cliff burial), von denen er bei einsetzender Flut fortgespiilt wurde (Liu1959:165 und 180). Durch
das Verschwindenlassen des Leichnams wollten die Tao sich der bosartigen Freiseele entledigen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

157


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Geister der Kindheit

mer mehr »schlechte Dinge« in ihr »Inneres« gelangen und allmahlich zu einer Zersto-
rung des »korperlichen Selbst« beitragen. Sie kénnen nur versuchen, diesen Prozess
durch entsprechendes Verhalten zu verlangsamen. Die »Verunreinigung des Inneren«
(jyatnow onowned) sowie auch die »Besessenheit durch bdosartige Geistwesenc
(ni kovotan no anito) sind ineinander ibergehende Zustinde, die mit den anito in einen
Zusammenhang gebracht werden.

Die anito im lebenden Menschen

In keinem der mir bekannten anthropologischen Texte zu den Tao wird direkt auf
das Konzept einer Korperseele verwiesen. Es gibt in der Literatur jedoch vereinzelt
Hinweise, die auf ihr Vorhandensein schliefen lassen. So findet sich in Benedeks Dis-
sertation (1987) eine fiir meine Argumentation wichtige Textpassage, die ich in voller
Linge zitiere:

»The sense of the word anito is not quite clear. The majority of the Yami will
agree that it means the soul of a dead man, thus indicating that it designates
an invisible entity. But the corpse is also spoken of as anito, and in this case it
is not an invisible entity. Furthermore, they often talk about the anito no mavyay a
tawo, which means the sghost of the living person<. This concept should not be confused
with the >soul< of a living person, for which the Yami word is pahad. The way I see it,
there is a potential malevolent ghost in all the living, and in certain cases the malevo-
lence is manifested even during a person’s lifetime. It is not clear, however, if the
sghost of the living personc« coincides with the ghosts which are released at the
time of death.« (Benedek 1987: 119; Hervorhebung von mir, L.F.)

Die hier erwihnten anito no maviay a tao® sind Benedek und seinen Informanten zu-
folge eine im Korper der Tao wirkende spirituelle Kraft, die als bosartig aufgefasst
wird. Benedek betont, dass die anito no maviay a tao nicht mit der Freiseele pahad zu
verwechseln sind, sondern ein im Verborgenen vorhandenes bosartiges Potenzial der
Menschen darstellen, das sich in bestimmten Situationen manifestiert.®” Auch wenn
die meisten Tao dies nicht zugeben witrden, kommt es gelegentlich vor, dass Personen,
die sich grob fehlverhalten, von den Dorfbewohnern als anito bezeichnet werden (vgl.
auch Hsie 2004: 7; zitiert in Sinan Jyavizong 2009: 75). In Iranmeylek nennt man un-
gehorsame Kinder manchmal likey o anito, was so viel wie »kleine anito« bedeutet.

86 Das Wort mavyay (bzw. maviay) in anito no mavyay a tawo (anito no maviay a tao in meiner Transkrip-
tionsweise) leitet sich von der Wurzel -viay ab, die »lebend« oder »lebendig« bedeutet (Rau & Dong
2006: 557). Das rituelle Schweinefleisch der Tao (viney bzw. viniay) geht auf dieselbe Wurzel zuriick.
Benedeks Ubersetzung mit»anito der lebenden Menschencist also korrekt.

87 Waihrend meiner Feldforschung in Iranmeylek ist mir die Bezeichnung anito no maviay a tao nicht be-
gegnet, doch dies ist nicht weiter verwunderlich, weil die Sprechweisen in den Tao-Dérfern verschie-
den sind und Benedek wihrend seines Aufenthaltes auf Lanyu in Yayo an der Westkiiste der Insel
wohnte.

88 Die Assoziation mit bosartigen Geistwesen findet sich auch im chinesischen bilingualen Alltag, wenn
die Tao betrunkene Personen abschitzig als JBE5 (jiugui) bezeichnen, was so viel wie »Schnaps-
Teufel«bedeutet.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Links und rechts, oben und unten

Bei vielen TYZM-Gruppen (z.B. Ami, Paiwan, Puyuma, Rukai) findet sich ein Dualis-
mus von rechts = gut und links = bése. So gehen die Ami davon aus, dass ein Mensch
iiber zwei kawas genannte Seelen verfiigt, die auf der rechten bzw. der linken Schulter
lokalisiert werden. Das rechte kawas gilt als mannlich, lehrend, wohlwollend, hilfs-
bereit und gut, wihrend das linke kawas als weiblich, verfithrerisch, unfreundlich
und schlecht angesehen wird (Furuno 1972: 16—18; zitiert in Yamada 2002: 64).%° Der
symmetrisch aufgebaute menschliche Kérper dient auch bei den Tao als eine Analogie,
mit der hierarchische Statusbeziehungen sowie eine allgemeine moralische Ordnung
zum Ausdruck gebracht werden: Die rechte Korperseite ist mit dem »guten« (apiya)
Prinzip verbunden, die linke hingegen mit dem »schlechten« (marahet).”® Das mora-
lisch »Gute« artikuliert sich durch »Stirke« (moyat), das moralisch »Schlechte« durch
»Schwiche« (jimoyat; maomei) (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommensalitit und Nahrungs-
tausch). Ich mochte dies im Folgenden anhand zweier Beispiele (»Fiusteschwingenc;
Schlaggeste) illustrieren.

Bei der Einweihung der »grofRen Kanus« (cinedkeran) demonstrieren die am Ritual
teilnehmenden Minner auf eindrucksvolle Weise »Stiarke«, indem sie ihre muskuld-
sen Korper zu Schau stellen und allgemein »furchterregend« (masozi) auftreten.” Sie
nehmen eine breitbeinige Stellung mit vorgezogenem rechten Fuf} ein, der Kopf ist
erhoben, die Augen weit gedffnet und der Blick »starrend« (vezezngen). Durch einen
Biss auf die Unterlippe verhindern sie, dass »schlechte Dinge« durch den Mund in sie
eindringen. Ihr Auftritt wird von schrillen, kurzen Schreien und energischen, ruck-
artigen Korperbewegungen begleitet. Zusammen versetzen sie das tonnenschwere
Boot in Schwingungen, bis sie es schliefilich in einem schier ibermenschlichen ge-
meinsamen Kraftakt mehrmals in die Hohe werfen. Die prignanteste Geste bei die-
sem Ritual besteht jedoch in einem »Schiitteln der Fiuste« (manwawey), wobei bei
genauerem Hinsehen nur die rechte Faust in kreisenden Bewegungen auf Brusthohe
geschwungen wird, wihrend die linke auf der Hohe des Penis bzw. des Unterleibes be-
wegungslos verharrt. Die von den Mannern zur Schau gestellte »Kraft« und »Stirke«
ist eine an die anito gerichtete »Drohung« (anianniahin); sie soll bezwecken, dass die
bésartigen Geistwesen sich von dem neu eingeweihten Kanu fernhalten, sodass sich
ihm keine »schlechten Dinge« anheften.

89 Bei den Paiwan existieren mehrere cemas genannte Seelen, von denen eine wohlwollende auf der
rechten Schulter residiert und eine bése, die die Menschen zu Ubeltaten wie Diebstahl verfiihrt, auf
der linken. Die Puyuma stellen sich zwei birua bei jedem Menschen vor, wobei sich ein wohlwollendes
aufder rechten Schulter befindet und eine tibelwollendes auf der linken. Bei den Rukai befinden sich
die abak genannten Polarititen nichtin den Schultern, sondern in der rechten und linken Kopfhilfte,
wobei Erstere als gutangesehen wird und Letztere als mérderisch (Furuno1972:19f,; zitiertin Yamada
2002: 65).

90 Aufderrechten Seite sind in den Celenkseelen die hierarchischen Positionen innerhalb der gsa so ina-
wan angesiedelt (Ururgrofdvater, Urgrofivater, Vater, Sohn, Enkel, Urenkel, Ururenkel); auf der linken
Seite diejenigen der Affinalverwandtschaft, d.h. der einheiratenden Frauen. Das dem Rechts-links-
Dualismus zugrunde liegende Kérpermodell bewirkt, dass das Weibliche bei den Tao gegeniiber dem
Mannlichen als »schwach«und »schlecht«aufgefasst wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen).

91 Ich habe im Februar 2011 in Iraraley die Einweihung eines cinedkeran beobachtet und im Juni 2011 in
Iranmeylek als Teilnehmer an diesem Ritual mitgewirkt.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

159


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160

Geister der Kindheit

Im Alltag der Tao sehr hiufig zu beobachten ist die Schlaggeste, die immer mit der
erhobenen rechten Hand ausgefiihrt wird. Sie erfolgt tiblicherweise im Sanktionie-
rungskontext im Zusammenhang mit der Erziehungsmethode des »Anblaffens« (ioya).
Die schimpfende Person ist fiir gewohnlich mindestens eine Generation ilter als die
ausgeschimpfte Person und gehort ihrer Verwandtschaftsgruppe an. Beim Anblaffen
wird der Oberkdorper leicht vorgebeugt und die rechte flache Hand schnell und unver-
mittelt zu einer Schlaggeste erhoben. Diese ist ausgepragter, wenn es sich bei der zu
sanktionierenden Person um ein Kind handelt. Manchmal wird die Schlaggeste nicht
nur angedeutet, sondern auch ausgefiithrt.”? Die linke Hand verhalt sich derweil passiv,
manchmal wird sie hinter dem Riicken der anblaffenden Person verschrinkt (siche
Kapitel 13).

Wie kann man die aktiven Bewegungen der rechten Seite (Faust, Hand, Fuf}) bei
gleichzeitig passivem Verharren der linken Seite beim manwawey und »Schimpfen«
auf Joya-Weise bei den Tao erkliren? Die Bewohner von Iranmeylek sind der Auffas-
sung, dass man Gesten wie das manwawey auf verbale Weise nicht vermitteln kann.
Sie glauben, dass man ihre kulturelle Bedeutung nur durch soziale Praxis gefiihls-
mafig erfahren kann. Durch hermeneutische Betrachtung (sowie auch meine eigene
Teilnahme am Manwawey-Ritual) gelange ich zum Schluss, dass sich der Diskurs um
gut und schlecht sowie stark und schwach auch auf die links- und rechtsseitig residieren-
den Aspekte der »Freiseele« pahad bezieht, die folglich hinsichtlich ihrer Wirkungs-
krafte Unterschiede aufweisen. Die Seelenaspekte der rechten Seite verfiigen iiber
stirkere Abwehrkrifte im Umgang mit den anito, sie lassen sich weniger leicht von
diesenverfithren. Das Kreisen der rechten Faust beim manwawey ist eine kontrollierte
Bewegung, auch wenn es so aussieht, als ob es gleich zu einer unkontrollierten Ent-
ladung von »Wut« (somozi) kime. Nach meinem Verstindnis sind die Gelenkseelen
der rechten Seite mit dem gutartigen geistartigen Doppel identisch, das mittels der
rechten Faust/Hand Durchsetzungsfihigkeit ausstrahlt und somit eine affizierende
Wirkung auf seine Umwelt ausiibt. Die linksseitigen Seelenaspekte stimmen hingegen
mit dem namentlich nicht hervorgehobenen bdsartigen geistartigen Doppel iiberein,
das in einer »Ruhe«-Position (mahanang) fixiert werden muss, um zu verhindern, dass
die mit ihm assoziierten Krifte »in Aufruhr geraten« (mazagzag). Die mit der rech-
ten Hand ausgefiihrte Schlaggeste, die beim Schimpfen auf loya-Weise Verwendung
findet, ist keine blofie praktische Handlung, sie ist aufgrund des rechtsseitig residie-
renden gutartigen geistartigen Doppels mit moralisch-spiritueller Bedeutung aufge-
laden. Sie erzeugt eine Verbindung zwischen zirkulierender Ahnenseele und den sich
fehlverhaltenden lebenden Menschen. In gewisser Weise werden Tao-Kinder beim
Anblaffen deshalb direkt von ihren Ahnen — den héchsten moralischen Instanzen -
sanktioniert. Die Kontrolle iiber den »schwachen«/»schlechten« Aspekt des Selbst er-
folgt in diesem Fall durch ein Verbergen der linken Hand hinter dem Riicken.”

92 Ich habe jedoch nie gesehen, dass ein Kind wahrend des Anblaffens tatsachlich von einer herabsau-
senden Hand getroffen wurde: Immer entzogen sich die Kinder der Situation, indem sie blitzschnell
Reiflaus nahmen.

93 Einederwenigen Erwdhnungen des Rechts-links-Dualismus in der Literatur zu den Tao findet sich bei
Arnaud (2007: 184f.). Sie beschreibt das Mivanwa-Ritual, bei dem zu Beginn einer jeden Fliegende-Fi-
sche-Saison die Fischschwérme auf rituelle Weise mit Blut an die Kisten Lanyus gelockt werden und
bei dem die traditionellen Kanus der einzelnen Verwandtschaftsgruppen eine wichtige Rolle spielen.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

Ein weiteres System, in dem bei den Tao hierarchische und moralische Statuspositio-
nen ausgedriickt werden, ist der Gegensatz zwischen oben und unten. Die statusho-
here Position der Gotter und einflussreichen Ahnen zeigt sich darin, dass sie in den
obersten Himmelsgefilden residieren und von dort aus auf die lebenden Menschen he-
rabblicken. In der traditionellen vahey wurden die Nahrungsmittel und Insignien der
Ahnen auf einer sakralen erhhten Plattform im hinteren Teil des Hauses aufbewahrt.
Eine hoch aufgewachsene Person verfiigt nicht zufillig iiber eine beeindruckende
Korperhohe, sondern hat diese vielmehr erreicht, weil sie (oder ihre Verwandten) sich
»moralisch rechtschaffen« (apiya so nakenakem) verhalten haben. Da das moralisch
»Gute« (apiya) bei den Tao mit »Leistungsfihigkeit« und »Stirke« (moyat) verwoben ist,
iiberlagern sich aufgrund der allgemeinen menschlichen Entwicklung die Dualismen
von gut und schlecht sowie von stark und schwach mit denen von grofs und klein (d.h.
oben und unten) sowie von alt und jung. Anders gesagtist die bei den Tao anzutreffende
Altershierarchie zugleich eine Hierarchie der relativen Kérpergrofie und Korperkraft.
Dies zeigt, dass das Denken und Fithlen der Tao im hohen Mafle auf den Ist-Zustand
des »korperlichen Selbst« ausgerichtet ist.

Kontaminierung mit »schlechten Dingen«

Die kulturellen display rules der Tao erfordern es, dass eine Person im Alltag lichelt und
eine »heitere Miene« (apiya so moin) aufsetzt. Die betreffenden Personen sind »in freu-
diger Stimmung« (masarey) und »verfiigen iiber ein gutes Inneres« (apiya so onowned).
Schimpfen und »grimmiges Gucken« (marahet so moin) ohne kulturell akzeptablen
Grund sind hingegen verpont. Nur in bestimmten Kontexten wie der Sozialisation
und Erziehung von Kindern und bei der Einhaltung von Tabuvorschriften ist es res-
pektablen ilteren Personen erlaubt, auf gerechtfertigte Weise »Arger« oder »Wut« zu
demonstrieren. »Arger« (somozi) ist bei den Tao hyperkognisiert; bereits subtile An-
zeichen wie eine geringfiigig zu laute Stimme, ein fehlendes Licheln oder eine etwas
zu ruppig ausgefithrte Bewegung gelten als Indizien fiir eine »gereizte Stimmung«
(mindok). Personen, die grundlos »verdrgert« oder »wiitend« sind, werden von den
Dorfbewohnern »beschimt« (jyasnesnekan) und gemieden. Kommt dergleichen Fehl-
verhalten 6fter vor, muss eine Person mit anhaltender sozialer Ausgrenzung rech-
nen. Nach einem lautstarken Streit kénnen die Betroffenen nicht sofort wieder in die

Die Kanus werden an der vanwa nicht beliebig nebeneinander aufgestellt, sondern entsprechend

ihres rituellen Status und Alters. Neu eingeweihte Kanus werden immer rechts positioniert, das al-
teste Kanu (das sich in einem vergleichsweise schlechten Zustand befindet) hingegen links. (Nicht
rituell eingeweihte Kanus mussen auf der linken Seite verbleiben; sie diirfen nicht rechts aufgestellt
werden.) In Iraraley (wo Arnaud seit 1972 forscht) wird der rechten Bootsseite eine vitalisierende Wir-
kung beigemessen. Mdnner, die sich beim Mivanwa-Ritual ihren Anteil vom Opferblut von der rechten
Seite abholen, konnen ihre Vitalkraft bewahren und z.B. zahlreiche Kinder zeugen. Wenn ein auf der
rechten Seite der vanwa platziertes »grofies Kanu« (cinedkeran) an diesem Tag mit Blut beschmiert
wird, erfiahrt es eine Starkung und hat das Glick auf seiner Seite (Arnaud 2007: 184). Aus Arnauds
Bemerkungen geht hervor, dass der Rechts-links-Dualismus bei den Tao ein System darstellt, das so-
wohl den Mikro- als auch den Makrokosmos durchdringt, da sich das Prinzip der rechten und linken
Seite auch bei Booten und Orten wie dem Bootsanlegeplatz wiederfindet.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

161


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Geister der Kindheit

soziale Gemeinschaft integriert werden, sie miissen sich in ihr Wohnhaus zuriickzie-
hen, bis die von ihnen ausgehende »Verunreinigung« (matuying) nachgelassen hat.*

Vor »Arger«/»Wut« verzerrte Gesichter werden von den Tao nicht nur als unan-
genehm empfunden, sie gelten zudem als gefihrlich, weil von ihnen eine gesund-
heitsschidigende Wirkung ausgeht. Das marahet so moin einer respektablen dlteren
Person wirkt wie eine »Drohung« (anianniahin) auf andere, da jeder weif}, dass an-
haltender »Arger« ernsthafte negative Konsequenzen nach sich ziehen kann. Altere
Personen, die iiber einen »schlechten Charakter« (marahet so iyangey) verfiigen, neigen
zu »linger andauerndem Schimpfen« (mangavey), das in »Verfluchen« (mangazyazit)
itbergehen kann. Einmal ausgestof3enen Worten wohnt eine Wirkungsmacht inne; sie
suchen sich ihr Ziel und »heften sich an die Korper [ihrer Adressaten] an« (paningtan do
kadwan tao) (siehe meine Ausfithrungen zum Sprachsystem in Kapitel 10, Abschnitt
Distale Sozialisationsstrategien). Die Gefahr menschlichen »Argers« besteht in seiner
unkontrollierten Freisetzung, in seinem wilden, destruktiven Potenzial, das die »so-
zialen Umgangsformen der Tao« (iwawalam so tao) aufer Acht lisst. Personen, die sich
auf diese Weise verhalten, gelten als »geisteskrank« (FRARJR shenjingbing), sie sind
nach traditioneller Auffassung »von den anito besessen« (ni kovotan no anito).

Die Fokussierung auf den Korper als wesentlichen Bestandteil des mensch-
lichen Selbst bewirkt, dass die Tao der affektiv-phinomenologischen Dimension
des »Argers« — seiner Gefithlskomponente also — eine besonders grofle Aufmerk-
samkeit schenken. Die durch fahrlissiges Verhalten freigesetzten »schlechten Ein-
flisse« (marahet ta vazvazey) diirfen auf keinen Fall durch die Kérperéffnungen® in
das »korperliche Selbst« eindringen, weil dadurch die »Verunreinigung des Inneren«
(jyatnow onowned) weiter vorangetrieben wird. »Schlechte Verhaltensweisen« (marahet
so iyangey) sind »fiir das Auge nicht gut anzusehen®«, die betreffenden Personen mils-
sen sich durch sofortige Blickabwendung vor einer Kontaminierung schiitzen. Ebenso
verhilt es sich mit den Ohren, die nach Méglichkeit keine »dreckigen Worter« (mara-
het o ciriciring) vernehmen sollten. Ich habe viele Male miterlebt, wie sich die Tao von
schimpfenden Personen abwandten oder sich von ihnen riumlich entfernten, um das
Eindringen »schlechter Einfliisse« zu verhindern. In fritheren Zeiten sind die Tao vor
fluchenden Personen davongerannt.

Die »Verunreinigung des Inneren« kann am effektivsten aufgehalten werden,
wenn die Tao »schlechte Dinge« nicht an sich heranlassen bzw. diese in ihrer Existenz

94 Die meisten Tao haben ein ruhiges, leises und bedachtes Auftreten, das in der Vergangenheit viele
Ethnografen dazu bewogen hat, die Bewohner Lanyus als »friedliebend« (peaceful) und »nicht aggres-
siv« (non-aggressive) zu beschreiben (Scheerer 1908: 186; Leach 1937: 417 und 424; Stewart 1937: 305,
1947: 355; De Beauclair 1958: 87; Li 1959: 53). Aus meiner Sicht handelt es sich hierbei jedoch um eine
verkiirzte Darstellung, denn die im Alltag zu beobachtenden Strategien der »Arger«Vermeidung
miissen im Zusammenhang mit »wiitenden Kontrollverlusten« (zomyak) gesehen werden, die in
regelmiafigen Abstanden bei bestimmten Individuen erfolgen und in ihrer Heftigkeit einen versto-
renden Eindruck auf die soziale Gemeinschaft hinterlassen.

95 Vorallem ein Eindringen durch Augen, Ohren, Mund und Nase gilt als problematisch. Bei Frauen be-
steht zusatzlich die Gefahr, dass bosartige Ceistwesen in die Vagina eindringen und an der Zeugung
verhaltensauffilliger oder deformierter Kinder beteiligt sind (siehe Arnaud 1994).

96 Es handelt sich hierbei um eine bei den Tao libliche Sprechweise des Chinesischen, die grammati-
kalisch jedoch nicht korrekt ist. Im Chinesischen kann man nicht sagen, dass das »Auge sieht«. Das
Sehen ist vielmehr eine Handlung der Person.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

ausblenden. Der hiermit einhergehende psychische oder auch raumliche Riickzug
wird durch den Begriff jiozayan zum Ausdruck gebracht, der je nach Situationsspe-
zifik mit »nicht beachten«, »ignorierenc, »vergessenc, »verdringen«, »unterdriickenc,
»wegsehen« bzw. »iibersehen« oder auch »sich abwenden« tibersetzt werden kann. Oft
handelt es sich bei jiozayan um eine innere Einstellung, die z. B. darin besteht, dass je-
mand ein Tabu »nicht beachtet« oder beschliet, sich den »Arger« eines anderen »nicht
in sein Inneres hineinzulegen« (jipangain do onowned).

Nach Auffassung der Tao verfiigen die Entititen des Kosmos tiber keine unver-
anderlichen, voneinander abgrenzbaren Eigenschaften, wie es z.B. das westliche
Personenkonzept vorsieht. Stirkere Akteure®” ziehen schwichere in ihren Bann, sie
erzielen aufgrund der ihnen innewohnenden Krifte eine affizierende Wirkung auf
andere, die von den Tao als Freisetzung oder Ubertragung von »Arger« aufgefasst
wird. Bosartige Geistwesen wie die anito nutzen die Schwiche bestimmter mensch-
licher Individuen aus, um Macht tiber diese zu erlangen. Die Tao versuchen, sich dem
Einfluss der schlechten Wirkungsmichte zu entziehen, indem sie deren Machen-
schaften »ignorieren«: Wer mit dem »Gift« einer Pflanze — ihrem »Arger«-Potenzial
also - in Berithrung gekommen ist, darf sich keinesfalls kratzen, da jede »Beachtung«
des Juckreizes den in das »korperliche Selbst« eindringenden Kriften Macht verleiht.
Hunger und Durst miissen von den Tao »ignoriert« werden, da es sich hierbei um At-
tacken der anito handelt, die das mit Nahrung unterversorgte und somit geschwichte
»korperliche Selbst« schidigen wollen.

Nach Ansicht der Tao ist »Arger« etwas Externes, etwas, das in der Umwelt verortet
wird und durch die Machenschaften der bosartigen Anito-Geistwesen (bzw. der mit
den »schlechten Dingen« des Universums verbundenen Wesenseinheiten) auf die Tao
iibertragen wird. Die »Verunreinigung des Innerenc, die aufgrund der in der Welt vor-
handenen Schlechtigkeiten nicht vermieden, sondern nur aufgehalten werden kann,
fihrt jedoch dazu, dass sich im »tiefsten Inneren« (onowned) allmihlich immer mehr
»schlechte Dinge« ansammeln. Sie bediirfen einer stindigen Regulierung, da sie sich
ansonsten ausbreiten und Kontrolle iiber das »korperliche Selbst« erlangen wiirden.”
Das onowned ist ein ambivalentes kulturelles Organ, das aufgrund seiner Anfillig-
keit fir Verunreinigung bosartige Ziige annehmen kann. Aus meiner Sicht ist es mit
der namentlich nicht hervorgehobenen Korperseele (bzw. den anito no maviay a tao)
identisch.” Der stindige Kampf gegen die im onowned verborgenen »schlechten Din-
ge« verhindert einen offenen Umgang mit den problematischen Anteilen des eigenen
Selbst. Schon allein das Denken an diese Dinge gilt als gefihrlich, weil es eine Verbin-
dung zu den anito herstellt (siehe Kapitel 6).

97 Unter »Akteuren« verstehe ich hier beseelte Wesenseinheiten wie z.B. Menschen, Tiere, Pflanzen,
bestimmte Objekte und Geistwesen.

98 Die Korperseele wird durch »schlechte Dinge« gendhrt, sie wird stirker, wenn ein Mensch »dreckige
Worte«hort und den Blick bei »schlechten Taten« nicht abwendet.

99 Da korperliche Grenzen bei den Tao als permeabel aufgefasst werden, kann Externes letztlich
nicht von Internem getrennt werden. Die Denkweise der Tao ist an dieser Stelle zirkular, es lasst
sich kein logisches Ursache-Wirkung-Prinzip im aristotelischen Sinne erkennen. Man kann also in
beide Richtungen argumentieren und sowohl behaupten, die Tao wiirden »witends, weil sie von
den (externen) anito besessen sind, als auch die Tao wiirden »wiitend«, weil (interne) Faktoren wie
das Vorhandensein der bosartigen Kérperseele ihre Wirkung entfalten.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

163


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Geister der Kindheit

Besessenheit
Wenn pahad am oder im »korperlichen Selbst« fixiert ist, kann die Freiseele ihren posi-
tiven Einfluss auf die gesamte Person und somit auch auf die (bosartige) Korperseele
geltend machen. Normalerweise sind die Tao dann in der Lage, ihre bosartigen Im-
pulse (die von der Kérperseele ausgehen) zu unterdriicken bzw. so zu regulieren, dass
sie nicht in Erscheinung treten. Doch wenn die Freiseele dem Korper aus irgendeinem
Grund fernbleibt, wichst sowohl der Einfluss der Korperseele als auch der anito, die
nun zusammen ihr niedertrichtiges Wesen entfalten.'® Interne ebenso wie externe
bosartige Krifte setzen alles daran, dem Korper zu schaden. Ohne die beschiitzende
Freiseele ist das »korperliche Selbst« unachtsam: Es verhilt sich auf fahrlissige Weise,
ihm passieren Unfille, bei denen es sich verletzen oder gar ums Leben kommen kann.
Ich will den negativen Einfluss der Korperseele und der Anito-Geistwesen auf
das »korperliche Selbst« am Beispiel erhéhten Alkoholkonsums demonstrieren: Die
meisten Tao trinken langsam und bestindig, sodass ein niedriger bis mittlerer Alko-

holpegel gehalten werden kann. In diesem Zustand treten keinerlei Verhaltensauf-
filligkeiten auf, weil die Einheit von pahad und kataotao intakt ist. Wenn eine Person
jedoch merklich betrunken wird — wofiir die Tao ein feines Gespiir haben -, verliert
pahad seinen Halt und fingt an zu schweben. Auch verschlechtert sich der Zustand
des Denk- und Fithlorgans nakenakem und mit ihm die Fahigkeit, das eigene Handeln
an den »sozialen Normen der Tao« (iwawalam so tao) auszurichten (siehe Kapitel 6, Ab-
schnitt Das Brustorgan nakenakem). Die betrunkene Person erinnert sich auf einmal an
dieihrin der Vergangenheit zugefiigten Beleidigungen, der in ihrem »tiefsten Inneren
zuriickbehaltene Groll« (somozi do onowned) tritt unvermittelt wieder zum Vorschein.
Es besteht die Gefahr, dass sie vergangene »schlechte Dinge« beim Namen nennt und
alte Streitereien erneut aufflammen. Wenn dies geschieht, empfindet die Freisee-
le aufgrund der zunehmenden Betrunkenheit ihres kérperlichen Trigers »Abscheu«
(jyakian) und »Verachtung« (ikaoya), was dazu fithrt, dass sie sich vom Kérper abwen-
det und davonfliegt. Das »korperliche Selbst« wird auf diese Weise zu einem willen-
losen Spielball der Korperseele, die gemeinsam mit den anito agiert und von diesen
nicht wirklich zu trennen ist. Die bdsartigen Geistwesen nihern sich dem »von allen

guten Geistern verlassenen« Korper und nehmen die frei gewordenen Positionen der
Freiseele ein — ein Vorgang, der von den Tao als »Besessenheit durch anito« (ni kovotan
no anito; ngovoci) beschrieben wird.'

Die im Korper aktiven »schlechten Dinge« treiben das willenlos gewordene »kor-
perliche Selbst« in einen Zustand »besinnungsloser Raserei« (zomyak), in dem es sich
»auf widerwirtige Weise verhilt« (somagpyan). Die besessene Person schligt wie wild
auf ihre Gegner ein und fingt an, laut herumzuschreien. Auch macht sie von »dre-
ckiger Sprache« (marahet o ciriciring) Gebrauch und wirft mit Steinen oder Messern

100 Bezogen auf Mikronesien bezeichnet Kaser (1977: 270) das bosartige geistartige Doppel des Men-
schen als »personifizierten Selbstzerstérungstrieb«. Diese Charakterisierung trifft auch auf die
Tao zu. Allerdings liegt es mir fern, an dieser Stelle eine Verbindung zur psychoanalytischen Theorie
herzustellen.

101 In christlichen Kreisen geht man heute von einer Besessenheit durch den Satan (B Sadan) aus,
wobei die lokalen Erklarungsmuster im Wesentlichen dieselben geblieben sind. Es ist wichtig zu
betonen, dass Besessenheitszustinde auch durch »gutartige Geistwesen« (#1LLl shenxian) hervor-
gerufen werden konnen (siehe Stewart1947: 411).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

um sich. In diesem Zustand ist eine Kommunikation mit der betreffenden Person un-
moglich. Sie wird von allen Dorfbewohnern gemieden, da man ihrer »Wut« keine wei-
tere Angriffsfliche bieten will und vor der von ihr ausgehenden Verunreinig »Angst«
(maniahey) hat. Nachdem eine Person wieder zur Besinnung gekommen ist, empfindet
sie fiir gewohnlich intensive »Scham« (masnek).

Der Zustand der Besessenheit und der mit ihm einhergehende wiitende Kont-
rollverlust erfolgt allerdings nicht zwangsliufig; er tritt nur ein, wenn die betrunke-
ne Person die ersten Anzeichen einer Loslosung der Freiseele ignoriert. Sobald eine
Person ein starkes Rauschgefiihl bei sich feststellt, das ihr nicht mehr erlaubt, sozial
verwerfliche Gedanken und unangemessene Gefithle unter Kontrolle zu bringen, be-
gibt sie sich in eine »ruhende« (mahanang) Position, in der sie die Augen schlief3t und
den Kopf wie beim Schlafen auf die Brust sacken lisst. Sie verharrt in dieser Position,
bis sie wieder normkonforme Gedanken fassen kann, was ein Hinweis dafiir ist, dass
die Freiseele wieder Halt am »korperlichen Selbst« gefunden hat. Trinkende, die auf
diese Weise eine Auszeit nehmen, werden von den tibrigen Dorfbewohnern in Ruhe
gelassen.

Die Anbindung bzw. Wiederanbindung von pahad an das »korperliche Selbst« ge-
lingt in den meisten Fillen, weil die betroffenen Individuen »Angst« vor Seelenverlust
empfinden. Aus westlicher psychologischer Sicht kénnte man sagen, dass durch das
Vorhandensein der Freiseele eine moralische Kontrollinstanz in das multiple Selbst
der Tao eingebaut ist. Die »Angst« der Tao vor Seelenverlust ist somit ein moralisches
Gefiihl, durch das eine Anbindung an die sozialen Normen und kulturellen Werte der
Tao erfolgt.

Besessenheit kann viele verschiedene Formen annehmen - die betroffenen Indivi-
duen miissen nicht unbedingt aggressiv werden. Es gibt auch Zustinde, die sich durch
Verwirrtheit oder fehlerhaftes Sprechen auszeichnen (siehe Kapitel 14, Abschnitt Sprach-
liche Anomalien). Besessenheit kann sowohl temporir als auch permanent sein. Manch-
mal verhalten sich die Betroffenen bereits nach wenigen Minuten oder Stunden wieder
vollig normal, andere Episoden kénnen Monate oder sogar Jahre andauern.'® Etwa ein
Dutzend in Iranmeylek lebende Menschen galten wihrend der Zeit meines Forschungs-
aufenthaltes als dauerhaft besessen. Ihre Verhaltensauffilligkeiten bestanden zum Teil
schon seit Jahren und ihre Angehorigen hatten jegliche Hoffnung auf eine baldige Bes-
serung aufgegeben.’”®

Es gibt auf Lanyu eine relativ grofie Anzahl von Personen, die seit Jahren Stim-
men horen, sich jedoch nicht als »psychisch krank« einstufen wiirden. Selbst schwer-
wiegende »psychotische Zustinde« werden von Tao in mittleren Jahren und aufwarts

102 So berichtete mir eine alte Frau, dass sie in ihrer Jugend »ein Jahr lang«auf den Feldern umbherirrte,
weil sie »von einem anito besessen war«. Die meisten Personen, die mir von Besessenheitsepisoden
erzihlten, baten mich, ihr Beispiel nicht in meiner Arbeit zu verwenden.

103 Eine weitere Form der Besessenheitist periodisch: So beschreibt die taiwanesische Psychologin Tsai
Yu-Yueh (2009: 278—281), wie einige von ihr als »psychisch krank« eingestufte Tao (allesamt 45 Jahre
und &lter) zu Zeiten des »abnehmenden Mondes« (ni masari do vehan) unter »depressiven Verstim-
mungen« und »schizophrenen Verhaltensweisen« leiden. Die Verdunkelung der Nachte wird von
ihnen als eine Phase verstanden, in der die anito vermehrt in Erscheinung treten. Interessanterweise
verhalten sich die betreffenden Personen aber in den Phasen des »zunehmenden Mondes« normal,
d.h. sie verlassen ihr Haus und gehen Subsistenztitigkeiten nach. Es handelt sich hierbei um ein
culture bound syndrome, das mit einer Ubersteigerten »Angst«vor den anito einhergeht.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

165


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geister der Kindheit

»ignoriert« (jiozayan). Da sie die Ursache ihres Leidens auf die Machenschaften bos-
artiger Geistwesen zuriickfithren, verweigern sie die Einnahme von Medikamenten,
die ithnen von medizinisch geschulten Sozialarbeitern verabreicht werden.’®* Die Tao
besafien frither keinen Begriff des Psychischen. Verhaltensauffilligkeiten galten aus-
schlieRlich als anito-induziert (vgl. Tsai 2007, 2009: 268). Diese Haltung hat sich bis
heute kaum geindert, nur die jiingere Generation ist aufgrund ihrer Schulbildung mit
westlichen psychologischen Theorien in Berithrung gekommen.

Gedankliche Fokussierung und Umgang mit Arger
Nach Auffassung der Tao miissen simtliche menschlichen Handlungen bedachtsam
ausgefithrt werden. Sie bediirfen vorheriger »Planung« (pannaknakman), um Fehler
und Unfille auszuschliefen und zu vermeiden, dass wichtige andere »verirgert« wer-
den. Um einen reibungslosen Ablauf von Arbeitstitigkeiten und sonstigen Vorhaben
zu gewahrleisten, ist es notwendig, die eigene Aufmerksamkeit zu fokussieren. Mit
dem Begriff Fokussierung bezeichne ich ein konzentriertes und kontrolliertes Auftre-
ten, das im Wesentlichen auf Achtsamkeit und Vorsicht basiert und durch stindige
volitionale Regulation erzielt wird. Es handelt sich hierbei um ein Biindel von Strate-
gien, die allesamt dazu dienen, die Freiseele an das »korperliche Selbst« zu binden. So
bedarf das Gehen auf dem messerscharfen Korallengestein an der Kiiste einer gedank-
lichen Fokussierung, die darin besteht, jeden Fuf3tritt sorgsam zu planen.’® Auf diese
Weise tragen die Tao dafiir Sorge, dass ihre Knieseelen an den angestammten Orten
verbleiben und das »korperliche Selbst« sicher durch Gefahrenzonen leiten.'*
Gedankliche Fokussierung ist auch in der sozialen Interaktion vonnéten, etwa
beim Nahrungstausch: Eine Person muss genau wissen, wem sie wie viel gibt bzw. wem
sie ggf. Nahrungsmittel vorenthilt. Die Problemlésungsstrategien, die eine Person in
ihrem Leben entwickelt, miissen sich an den Richtlinien der sozialen Gemeinschaft
orientieren und nicht an individuellen psycho-emotionalen Dispositionen. Mensch-
liches Verhalten muss zielgerichtet sein, es darf nicht auf beliebige Weise erfolgen.
Dies gilt in besonderer Weise fiir den Umgang mit »Arger« (somozi). Wie bereits
dargestellt, ist »Arger« bei den Tao ein Konzept, das in den meisten Fillen negativ, in
bestimmten Kontexten aber auch positiv bewertet wird. Ein wichtiges Kriterium bei

104 Ich wei von einem alteren Mann, der seit iiber zehn Jahren Stimmen hért, die ihn auffordern, sich
umzubringen, der diese jedoch durch permanente volitionale Emotionsregulation kontrolliert und
ein relativ normales Leben fiihrt. Ein Freund von mir berichtete, dass er »Engelchen« (Rf& tianshi)
und »Teufelchen« (\5& xiaogui) in seinem Kopf héren wiirde, die ihm unterschiedliche Verhaltens-
weisen nahelegten. »Engelchen« war sanftmiitig und pladierte fiir eine Ausrichtung des Lebens
nach den Regeln des iwawalam so tao. Doch »Teufelchen«wollte immerzu Alkohol konsumieren, war
zutiefst streitsiichtig und aufbrausend. In periodischen Abstinden gewann »Teufelchen«die Ober-
hand und mein Freund gerietdann in einen Zustand, der ihn»verriickt« (zomyak) werden lief3.

105 Man muss sich vergegenwartigen, dass die Tao bis vor wenigen Jahrzehnten barfuf gegangen sind
und dass dltere Tao auch heute noch ohne Schuhwerk unterwegs sind.

106 Ein anderes Beispiel fiir Fokussierung habe ich bereits bei der Besprechung des Masozi-Modus
genannt: Wenn die Tao das Dorf verlassen und in die als gefihrlich wahrgenommene »Wildnis«
vordringen, meiden sie den Kontakt zu aufenstehenden anderen, spannen ihre Muskeln an, ge-
hen auf forsche, energische Weise und richten ihren Blick unbeirrt nach vorne. Auf diese Weise soll
verhindert werden, dass die anito die Tao von ihren Vorhaben »ablenken« und zu unvorsichtigem
Handeln »verleiten« (manivet so anito) (vgl. Abschnitt Bisartige Geistwesen).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

der Unterscheidung der verschiedenen »Arger«-Qualititen ist die Frage, ob die »Ar-
ger«Freisetzung fokussiert oder nicht fokussiert abliuft. Beim fokussierten »Arger«
bleiben die Tao in jeglicher Hinsicht aktiv Handelnde, sie bewahren die Kontrolle iiber
ihre Emotionen und affektiven Zustinde. Jegliche Demonstration von fokussiertem
»Arger« unterliegt klar definierten kulturellen Regeln. So ist der Ablauf des »Fiuste-
schiittelns« (manwawey) bei der Einweihung der grofien Kanus im Ritual genaustens
vorgeschrieben. Durch die kreisende Bewegung der rechten Faust erfolgt eine fokus-
sierte Freisetzung von »Arger«, der durch das anschlieffende In-die-Luft-Werfen des
tonnenschweren Bootes in einem Moment der Katharsis in »Ruhm« (mazwey'’) um-
gewandelt wird.

Eine besondere Spielart des fokussierten »Argers« ist im Sozialisations- und Er-
ziehungskontext beim »Anblaffen« (joya) zu beobachten, das kurz und heftig erfolgt
und als eine Form des »Sanktionsirgers« angesehen werden muss. Das Erheben der
Stimme dauert in der Regel nur drei Sekunden, die Worte werden im Stakkato vor-
getragen, wobei die Stimme am Ende jih abfillt.'*® »Linger andauerndes Schimpfen«
(mangavey) und »lautes Herumschreien« (amlololos; valvalakan) sind bei den Tao ver-
pont, da solch fahrlissiges Verhalten einerseits die anito auf die »lebenden Menschen«
aufmerksam macht und andererseits eine Abwendung der empfindlichen Freiseele
von ihrem koérperlichen Triger bewirkt (was letztlich dieselbe Dynamik beschreibt).
Die Tao nehmen an, dass nur vom Seelenverlust betroffene Personen zu einem der-
artigen nicht fokussierten »wiitenden« Verhalten neigen. Da beim Anblaffen jedoch
sowohl die Dauer des Schimpfens (nicht linger als drei Sekunden) als auch dessen
Lautstirke (jih abfallender Ton) strikt reguliert wird, erfolgt die hiermit verbundene
»Arger«Freisetzung nach wie vor auf fokussierte Weise. Das Anblaffen besitzt den
Charakter einer »Drohung« (anianniahin): Die schimpfende Person gibt sich masozi
(raggressiv«) und tut so, als wiitrde sie gleich vor »Wut« die Beherrschung verlieren.
Das kurze kontrollierte Aufflackernlassen der »Wut« dient dazu, eine sofortige Ver-
haltensinderung beim Kind herbeizufithren. Vor allem iltere Siuglinge und Klein-
kinder sind aufgrund ihres Entwicklungsstandes noch nicht in der Lage, zwischen
instrumentalisiertem und tatsichlichem »Arger« zu unterscheiden. Der heftig zur
Schau gestellte »Arger« der Bezugspersonen bewirkt, dass Kinder »eingeschiichtert«
(kanig) sind und sich »ruhig verhalten« (mahanang). Aus Sicht der Tao handelt es sich
hierbei um einen wiinschenswerten kindlichen affektiven Zustand, weil dieser die
(Wieder-)Anbindung von pahad an das »korperliche Selbst« erméglicht.

107 Mazwey — eigentlich »Stolz« oder sHochmut« — besitzt bei den Tao fiir gewdhnlich eine negative
Konnotation, da es dem Einzelnen aufgrund des in der Tao-Gesellschaft vorherrschenden egalita-
ren Ethos nicht erlaubt ist, sich (iber andere zu stellen. Wenn jedoch eine Gruppe von Mannern—in
diesem Fall die gesamte Ingroup der am Bootsbau beteiligten Personen —gemeinsam eine heraus-
ragende Leistung vollbringt, diirfen die Mitglieder dieses Kollektivs auf stille Weise »Ruhm« (eben-
falls mazwey) empfinden. Der »Ruhm«kommt zustande, weil eine Mehrheit der Dorfbewohner die
vollbrachte Leistung »preist« (azwazwain). Mazwey (»Hochmut« bzw. »Ruhmc) ist somit ebenso wie
somozi (»Arger« bzw. »Wut«) ein ambivalentes Emotionskonzept.

108 Auflerdem gehtdas»Anblaffen« (ioya) miteiner Vorbeugung des Oberkérpers und dem Erheben der
rechten Hand zur Schlaggeste einher (siehe meine Besprechung des Rechts-links-Dualismus weiter
oben).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

167


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Geister der Kindheit

Kontrolle von Kdrperfliissigkeiten

Meine These vom Vorhandensein einer bosartigen Korperseele bei den Tao stiitzt sich
auch auf diverse Beobachtungen, die ich im Zusammenhang mit den lokalen Verhal-
tensweisen im Umgang mit Korperfliissigkeiten und korpereigenen Substanzen ge-
macht habe. Die Riickschliisse, die ich hieraus ziehe, werden vereinzelt durch Litera-
turhinweise bestitigt. Fikalien, Erbrochenes und in gewisser Weise auch Blut gelten
als extrem dreckige Substanzen, deren Ausscheidung nach Moglichkeit auf kontrol-
lierte Weise erfolgen sollte (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Lebenslaufperspektive).

Seit den 1980er-Jahren sind Windeln auf Lanyu verfiigbar, heute werden sie von
fast allen Eltern verwendet. Wann immer Siuglinge und Kleinkinder in die Windel ge-
macht haben, sagen die Bezugspersonen: »Wie das stinkt!« und verziehen angewidert
das Gesicht. Windeln miissen immer sofort gewechselt werden, ein zeitlicher Spiel-
raum besteht nicht. Nach meiner Auffassung ist das vor »Ekel« (mangaora) verzogene
Gesicht der Eltern (oder sonstigen Bezugspersonen) mafgeblich daran beteiligt, den
Kindern »Abscheu« (jyakian) und »Ekel« vor Urin und Stuhl zu sozialisieren. Der Ge-
sichtsausdruck der Eltern ist deshalb so wirkungsvoll, weil diese mit ihren Kindern
nur wenig Face-to-Face-Kontakt haben und ihre Kinder vor allem dann anschauen,
wenn sie deren Verhalten negativ evaluieren.

Wenn Tao-Minner auf dem Meer unterwegs sind, diirfen sie sich unter keinen
Umstdnden itbergeben, da der Geruch und die Substanz des Erbrochenen die Fische
vertreibt und die anito herbeilockt.’®® Selbiges gilt fir das Urinieren ins Meer, das be-
reits dadurch unterbunden wird, dass die Tao beim Fischen kein Trinkwasser bei sich
fihren (was in den heiflen Sommermonaten eine extreme Belastung fiir den Kérper
darstellt). Beim Treiben der Fliegenden Fische im Wasser' erweisen sich blutende
Wunden als hochst problematisch, da das freigesetzte Blut Haie anlockt, die von den
Tao als eine Manifestation der anito angesehen werden.

Alte, pflegebediirftige Menschen — aber generell auch kranke Personen — werden
trotz christlicher Missionierung auch heute noch sozial ausgegrenzt. Nicht immer
beteiligen sich die Angehérigen aktiv an ihrer Pflege, es treten relativ viele Fille von
Vernachlissigung auf.™ In diesem Zusammenhang ist die ethnografische Studie von
Liu Hsin-Yi (2007) bedeutsam, die auf Chinesisch erschienen ist und den englischen
Untertitel Aging, Caring and Boundary Making among the Tao (Yami), Taiwan: An Ethno-
graphic Study trigt. Eine in der Altenpflege aktive Tao"? duflert sich in Lius Monogra-
fie wie folgt iiber ihre Titigkeit:

109 Als ich einmal Zeuge wurde, wie sich ein taiwanesischer Tourist an Bord eines Fischerbootes lber-
gab, entfernten sich die anwesenden Tao-Manner raumlich so weit wie méglich von der seekran-
ken Person. Sie »vermieden jeglichen Blickkontakt« (jiozayan) zu ihm, auf keinen Fall wollten sie
sein Erbrochenes sehen oder riechen, denn dies hitte die »Verunreinigung ihres Inneren« (jyatnow
onowned) weiter vorangetrieben. Bevor die Tao Touristen mit an Bord nehmen, fragen sie diese fiir
gewohnlich, ob sie leicht seekrank werden. Wenn Zweifel an der Standhaftigkeit einer Person be-
stehen, wird diese lieber nicht mitgenommen.

110 Hierbei handelt es sich um eine Art Treibjagd im Wasser, bei der mehrere Dutzend Tao-Manner die
Fischschwarme in die zuvor ausgelegten Netze treiben.

111 Diese Tendenz wird durch die Arbeits- und Ausbildungsmigration nach Taiwan noch verscharft,
sodass heute viele Alte ohne die Unterstitzung ihrer Angehérigen auskommen miissen.

112 Um die missliche Situation schwacher, hochbetagter Personen zu lindern, haben einige Tao-Frau-
en eine karitative christliche Organisation gegriindet, die sich um die Betreuung und Pflege alter

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Kosmologische Vorstellungen und Seelenkonzeption

»Wenn wir nicht vor Gott stiinden und von ihm umgeben wairen, dann wiir-
den wir dergleichen Sachen [die Betreuung und Pflege von kranken, alten
und nicht verwandten Personen] niemals tun, denn hier bei uns auf Lanyu wiir-
de man sich unter gar keinen Umstinden jemals diesen kranken Leuten [rdumlich]
nihern. Vor allem wiirde man ihnen niemals dabei helfen, den Stuhl abzuwischen
oder den Boden [in ihren Hausern] zu wischen! Wenn wir uns nicht auf unseren Glau-
ben stiitzen wiirden, wiirde niemand sich trauen, diese Dinge auch nur zu beriihren.
Aber wir sind gliubige Menschen, es ist uns egal, wie sehr es stinkt oder dre-
ckig ist oder wie ernst eine Krankheit ist, wir alle verlassen uns auf Gott, denn
Gott verabscheut uns nicht, weil wir Siinder sind. Auch wenn wir schmutzi-
ge Siinden begehen und mit dreckigen Dingen in Kontakt geraten, so wird er
[Gott] uns trotzdem mit seiner Liebe umarmen.« (Liu 2007: 186f.; Ubersetzung
und Hervorhebung von mir; L.F.)

Wenn alte Leute die Kontrolle iiber ihre Kérperfliissigkeiten verlieren, geht eine be-
drohliche Verunreinigung von ihnen aus, die das gesamte Wohnhaus erfasst. Die Al-
tenpflegerin benutzt den Ausdruck BERIER FH (zangde dongxi), der iibersetzt »dreckige
Dinge« (marahet ta vazvazey) bedeutet und einen Euphemismus darstellt, der auf die

anito verweist. Auf diese Weise stellt sie einen Zusammenhang zwischen problemati-
schen inneren Substanzen und bosartigen Geistwesen her.

Die Fliissigkeiten aus dem »Inneren« eines Menschen sind an seine Individuation
gebunden, es handelt sich um Substanzen, die von ihm kontrolliert und auf adiquate
Weise in der Alleinsituation entsorgt werden miissen. Urin, Kot und Erbrochenes sind
Enklaven der Wildnis inmitten des Korpers, die mit den anito no maviay a tao bzw. dem
bosartigen geistartigen Doppel in einem Zusammenhang gesehen werden miissen.
Samtliche die Subjektivitit betonenden Zustinde, Verhaltensweisen und Bemerkun-
gen sind den Tao gleichermafien suspekt, ja regelrecht »zuwider« (jyakian). Die Kon-
trolle von Korperfliissigkeiten, Korperreaktionen, bestimmten als asozial empfunde-
nen Emotionen, bewusstseinserweiternden Zustinden und starken Schmerzen ist eine
unerlissliche Bedingung des Menschseins, das nur durch eine erfolgreiche Grenzzie-

hung zwischen sozialer Ordnung und wildem Chaos bewahrt und immer wieder aufs
Neue hergestellt werden kann.

Grob gesagt lassen sich die mit dem gutartigen geistartigen Doppel in Verbindung
stehenden Eigenschaften und Verhaltensweisen als aktiv bezeichnen, wihrend die
mit dem bdsartigen geistartigen Doppel assoziierten Merkmale passiver Natur sind.
Die frithe Kindheit und das hohe Alter sind bei den Tao problematische Lebenspha-
sen, weil sowohl zu Beginn als auch zum Ende des Lebens hin keine aktive Regulie-
rung kérperlicher Substanzen erfolgen kann. Der problematische Inhalt des »tiefsten
Inneren« (onowned) wird bei Siuglingen und siechenden, sterbenden Alten auf nicht
fokussierte und somit beliebige Weise freigesetzt. Aus Sicht der Tao ist das endgiiltig
zerstorte »korperliche Selbst« — der Leichnam - aufgrund seines in absoluter Passi-
vitit verlaufenden Verwesungsprozesses die schrecklichste aller korpereigenen Sub-
stanzen (Funk 2014)."% Den bosartigen Geistwesen ist es gelungen, das »kérperliche

Menschen auf Lanyu kiitmmert.
113 Daneben wird Friedhofsdreck als unreinste Substanz genannt (Yu1991). Da dieser aus verwesenden
Leichen hervorgegangen ist, handelt es sich jedoch im Wesentlichen um ein und dieselbe Substanz.

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.

169


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Geister der Kindheit

Selbst« vollstindig unter ihre Kontrolle zu bringen. Dies wird u.a. dadurch deutlich,
dass die Tao den »Leichnam« als anito bezeichnen (Liu 1959: 174) und somit (zumindest
auf terminologischer Ebene) keine Unterscheidung zwischen bésartigen Geistwesen
und zerstortem »korperlichen Selbst« herstellen.™

114 Die Freiseele pahad hat zum Zeitpunkt des Todes den Kérper verlassen, sie mag sich noch eine Weile
in seiner Nahe befinden, doch tibt sie keinen Einfluss mehr auf ihn aus. Sie kann ihn von nun an we-
der»beschiitzen« (apzatan), noch kann sie ihn weiterhin zum Leben animieren (s.0.).

https://dol.org/10.14361/9783839460290-007 - am 13.02.2026, 15:49:58.


https://doi.org/10.14361/9783839460290-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

