Philosophie und die Potenziale
der Genderstudies. Peripherie und Zentrum
im Feld der Theorie

Zur Einleitung

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/

SIMONE MILLER

Warum ist die Kategorie Geschlecht in der Philosophie auch nach mehr als ei-
nem halben Jahrhundert intensiver theoretischer Arbeit und Kritik noch immer
fast iiberall randstidndig geblieben? Und: Wie steht es heute um die theoretische
Auseinandersetzung mit Geschlecht, welche Fragen sind vordringlich, welche
Formen der Theorie tun Not, und welche finden in akademischen und gesell-
schaftlichen Auseinandersetzungen Gehor?

Diese Fragen, und mithin die Hinterfragung dessen, was peripher und was
zentral ist, sowohl in der Philosophie als auch in den Genderstudies, und wie die
beiden in produktiven Austausch miteinander gebracht werden konnen, stehen
am Anfang dieses Buchprojektes.

Was als Zentrum der Philosophie gilt, ist inhaltlich immer umstritten gewe-
sen und historisch gesehen Verdnderungen unterworfen; der starke Vorrang der
Erkenntnistheorie, der das Fach heute allgemein prégt, ist ohne Zweifel jiingeren
Datums. Wo Philosophie institutionalisiert ist, lassen sich aber zumeist durchaus
dominante Positionen und mehr oder weniger marginalisierte Richtungen aus-
machen. Dass diese Verhiltnisse nicht unveridnderlich sind, zeigt beispielsweise
ein Blick auf den gegenwirtigen philosophischen Kanon, der in groBen Teilen
aus ehemals von den Institutionen ausgeschlossenen und gegen sie angehenden
Denkern besteht, von Descartes und Hobbes bis zu Nietzsche und Kierkegaard.
Die institutionelle Seite ist also nur eine Seite der diskursiven Macht. Die bren-

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

nenden Fragen der Zeit wurden und werden fast immer von dissidenten Denke-
rinnen und Denkern zum Gegenstand gemacht und oft erst nachtréglich in den
philosophischen Mainstream integriert.

In ihrer institutionalisierten Form als akademische Disziplin scheint Philoso-
phie gerade jetzt in besonderem Mafle unter Legitimationsdruck zu stehen. In
den letzten Jahrzehnten haben sich die institutionellen Verteilungskdmpfe ver-
schirft; in der deutschsprachigen Philosophie haben sich in diesem Zeitraum bei
der Besetzung von Professuren sprachanalytische Denkschulen durchgesetzt,
und dieser Trend hélt weiterhin an, auch wenn natiirlich {iber die Zeit Mischfor-
men entstanden sind und sich sowohl ,,kontinentale* Philosophie fiir ,,analyti-
sche Methoden gedffnet hat, als auch die ,,analytische® Philosophie ihr The-
menfeld erweitert hat. Gleichzeitig mehrt sich der gesellschaftliche Eindruck,
dass Philosophie die dringenden Themen der Gegenwart nicht oder nicht in be-
friedigender Weise angeht, obwohl angesichts des Siegeszuges der weitgehend
positivistisch orientierten Lebenswissenschaften durchaus philosophisch-ethi-
scher Orientierungsbedarf besteht. Die Philosophie ist aber als akademische Dis-
ziplin nicht nur in der breiteren Gesellschaft, sondern auch im Kreis der Wissen-
schaften in den letzten Jahren an die Peripherie gedriftet: Von ihrem tradi-
tionellen Anspruch, Universal- und Leitwissenschaft zu sein, ist sie mittlerweile
weit entfernt. Thre Relevanz wird nicht nur gesamtgesellschaftlich nicht mehr
anerkannt, sie befindet sich auch gegeniiber den Einzelwissenschaften fast im-
mer unter Rechtfertigungsdruck, und ihre Beteiligung an interdisziplindren For-
schungseinrichtungen ist zwar stets erwiinscht, aber durch ihre enge Fixierung
auf nicht-empirische Fragen faktisch meist problematisch.

Geschlecht und Geschlechtlichkeit gehéren ohne jeden Zweifel zu den ge-
sellschaftlich und politisch drangendsten Themen unserer Zeit; im dominanten
Zentrum der Philosophie bekommen sie jedoch noch immer kaum Aufmerksam-
keit. Die ausgesprochen lebhafte und produktive theoretische Auseinanderset-
zung mit dem Thema hat bislang weitgehend an den Réndern und vielfach sogar
auBlerhalb des akademisch institutionalisierten Faches stattgefunden.

Man kann diesen Zustand bedauern, sowohl aus Sicht einer institutionalisier-
ten Philosophie, der es nicht gelingt, auf Zeitfragen angemessen zu reagieren, als
auch aus Sicht eines Interesses an Geschlechterfragen, das gerne auf die theoreti-
schen und kulturhistorischen Wissensbesténde traditioneller Philosophie zuriick-
greifen wiirde, und dies bis zu einem gewissen Punkt sowieso immer schon tut.
Es wire aber wiinschenswert, die Instrumentarien der Philosophie auch in insti-
tutionell abgesicherter und fachlich anerkannter Form nutzen zu kénnen.

Was also miisste sich @ndern, damit Peripherie und Zentrum, dominante ge-
schlechtsvergessene Philosophie und von dieser marginalisierte Genderstudies,

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 9

in Bewegung und Interaktion geraten? Damit sowohl feministische Theorien in
der Philosophie Raum bekommen, als auch umgekehrt die Philosophie fiir die
Genderstudies fruchtbar gemacht werden kann — und so auch ein Stiick gesell-
schaftliche Relevanz zuriickgewinnt? Woran kann angeschlossen werden?

Zunéchst sicherlich an das kritische Selbstverstandnis sowohl der traditionel-
len Philosophie als auch der Gender-Theorie. Wenn sich die Philosophie iiber
Jahrhunderte als Universal- und Leitwissenschaft begreift, so gibt es auch ein
fest etabliertes, von der Aufkldrung herrithrendes Verstindnis von Philosophie
als Kritik, das den Anspruch auf Anleitung der Wissenschaften unter verédnderten
Bedingungen neu legitimiert. Zunichst und zumeist geschieht dies zwar im Kan-
tischen Sinne als Erkenntniskritik, aber seit dem 19. Jahrhundert umfasst die kri-
tische Haltung der Philosophie immer auch Gesellschaftskritik, die Kritik kon-
tingenter sozialer Verhéltnisse und eine Kritik der Macht, so etwa bei Marx oder
Nietzsche. Philosophie ist in diesem kritischen Sinne die Kunst des Mdglichen:
der Versuch, gegeniiber den jeweils hegemonialen Diskursen und gegenwértigen
Wahrheiten die Moglichkeit, Dinge auch anders zu denken, konsequent in An-
schlag zu bringen, sei es, indem auf historische Alternativen oder aber auf rein
denkmdogliche Utopien verwiesen wird.

Die philosophische Tradition bringt also zumindest vom Methodenarsenal
her alles mit, was zur Kritik kontingenter und herrschaftsformiger Geschlechter-
verhéltnisse notig ist, und es ist bemerkenswert, dass Fragen nach Geschlecht,
Macht und Gerechtigkeit in der Geschichte des Denkens so selten gestellt wurden.

Feministische Theorie, Geschlechterforschung und Genderstudies haben ih-
rerseits eine lange kritische Tradition. Ihre Wurzeln liegen in der Frauenbewe-
gung, vor allem der sogenannten zweiten Frauenbewegung der 1970er und
1980er Jahre, und feministisch motivierte Wissenschaft ist sowohl als reflexive
Instanz der politischen feministischen Bewegung zu verstehen, als auch als intel-
lektuelle Weiterfithrung und Vertiefung einer zunéchst politisch geduBerten Kritik.

Ein weiterer wichtiger Punkt, der sich aus diesen Wurzeln ergibt, ist die
wechselseitige Beeinflussung von Theorie und Praxis. Zum einen kann die Ge-
schichte der Frauenbewegung bis zum heutigen Tage als Geschichte der Einfor-
derung von Inklusion und Représentation bislang ausgeschlossener Positionen
erzahlt werden. Die Kritik am ehemals weiflen, wohlhabenden, heterosexuellen
und westlichen Feminismus hat nicht nur innerhalb der praktisch-politischen
Bewegung zu einer Verschiebung von Peripherie und Zentrum gefiihrt, sondern
auch in der Theorie neue Perspektiven, fachiibergreifende Problemstellungen
und Debatten eréffnet. Die Einbeziehung sozialer Kategorien wie ,Rasse’, Klas-
se, sexuelle Identitdt und globale Situiertheit hat die ehemaligen Frauenstudien
zu Geschlechterstudien beziehungsweise Genderstudies werden lassen und wei-

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

tere Ausdifferenzierungen der Perspektive, wie beispielsweise Queer Studies,
mit sich gebracht. Diese Ausdifferenzierungen konnen als Motor der Geschlech-
terforschung betrachtet werden, sind es doch meist von ihnen hervorgebrachte
widerstreitende Positionen, die neue Fragestellungen aufwerfen.

Zum anderen haben die Debatten innerhalb der Geschlechterforschung auch
die politische Praxis stark geprégt. Das beste Beispiel ist hier wohl Judith Butlers
Veroffentlichung Gender Trouble von 1990, die weltweit groe Resonanz im
Kampf gegen die engmaschige soziale Normierung vergeschlechtlichter Rollen
ausgelost hat. Selbst zwanzig Jahre spiter stiitzen sich viele politische Forderun-
gen und Debatten, mdgen sie auch noch so unterschiedlich sein, auf Butler oder
verstehen sich als mogliche Antwort auf sie.

Auch innerhalb der philosophischen Geschlechterforschung ist mit der Ver-
héltnisbestimmung Zentrum und Peripherie einiges einzufangen. Zu verzeichnen
sind hier vor allem zwei Kontroversen: Die eine rankt sich um die Frage nach
der Dekonstruierbarkeit der Kategorie Geschlecht, die andere um die philosophi-
sche Methodik in Bezug auf die Geschlechterforschung.

Das Spannungsverhiltnis zwischen essentialistischen und anti-essentialisti-
schen Positionen findet derzeit, so unsere Beobachtung, kaum mehr Raum, sich
in eine produktive Debatte zu verwandeln, weil es mittlerweile beinahe zu einer
Selbstverstandlichkeit geworden zu sein scheint, dass philosophische Auseinan-
dersetzungen mit Geschlecht eine konstruktivistische, antiessentialistische Posi-
tion beziehen. Verschleiert wird dadurch allerdings, dass der Konflikt zwischen
Materialitdt und sozialer Konstruiertheit von Geschlecht keineswegs gelst ist.

Auftillig ist weiterhin aus internationaler Perspektive betrachtet, dass da, wo
Geschlechterforschung innerhalb der institutionalisierten Philosophie stattfindet,
sie dem allgemeinen Trend folgend zunehmend in analytischer Manier betrieben
wird. Die kontinentaleuropéische Tradition pragt zwar nach wie vor stark die
nicht an philosophischen Instituten betriebene Theoriebildung, ihr wird aber aus
Sicht der etablierten Philosophie eine periphere Rolle zugewiesen.

Ein Anliegen dieses Buches ist es deshalb, unterschiedliche Ansitze mitei-
nander ins Gespréch zu bringen und eine moglichst breite methodologische Zu-
sammenstellung philosophischer geschlechtertheoretischer Ansétze zu présentie-
ren. Die versammelten Beitrige reichen darum von kritischen Riickblicken auf
die noch immer umkidmpfte Diskussion um einen angemessenen und produkti-
ven Einbezug der Kategorie Geschlecht sowie der denkerischen Resultate der
Genderstudies ins Fach Philosophie iiber Uberlegungen zum Verhiltnis der aka-
demischen Institutionen zu den Herausforderungen der an ihnen geiibten femi-
nistischen Kritik bis hin zu konkreten Vorschldgen zu einzelnen aktuellen Frage-
stellungen der feministischen Theorie. Sie kommen aus methodisch unterschied-

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 11

lichsten Blickwinkeln, von der analytischen Philosophie {iber den Dekonstrukti-
vismus bis hin zur Kritischen Theorie.

Der Band beginnt mit einer Auseinandersetzung mit utopischen Entwiirfen.
In ithrem Text Feministische Strategie und Revolution unterzieht Eva von Rede-
cker das klassische Revolutionskonzept einer feministischen Revision. Sie be-
schreibt das Dilemma, das sich aus dem Dreischritt von alter Gesellschaft, ge-
waltformigem Umbruch mit entsprechenden problematischen Handlungsdisposi-
tionen und angestrebter neuer, besserer Gesellschaft ergibt. Mit Ruckgriff auf
den Fundus feministischer Geschichte, Theorie und Praxis argumentiert sie, dass
dem Dilemma nur mit der Aufgabe bestimmter Elemente der klassischen Revo-
Iutionsvorstellung begegnet werden kann und stellt diesem ein Modell feministi-
scher Strategie entgegen, das sich fiir im Hier und Jetzt ansetzende Praktiken
ausspricht, die auf radikalen sozialen Wandel abzielen.

Mit der Kritischen Theorie befasst sich Amy Allens Text Gender, Macht,
Vernunft. Feminismus und Kritische Theorie, der danach fragt, welche Konse-
quenzen die feministische Vernunftkritik fiir eine aktuelle Kritische Theorie nach
sich ziehen miisste. Angesichts dessen, dass der Vernunftbegriff nicht verzichtbar
ist, wie sie in kritischer Auseinandersetzung mit Genevieve Lloyd zeigt, pladiert
Allen dafiir, dass Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, die Vernunft-
kritik, die von feministischer, queerer, postkolonialer und critical-race-theore-
tischer Seite formuliert wurde, ernst nehmen und ihre eigenen Verstrickungen
mit Macht- und Herrschaftsverhiltnissen reflektieren muss.

Einen Beitrag zur Gerechtigkeitstheorie leistet Miranda Frickers Schweigen
und institutionelle Vorurteile. Die Autorin zeigt am Beispiel von kollektivem be-
ziehungsweise institutionellem Rassismus, wie im Ausgang von einer von der
feministischen Theorie entwickelten Standpunkt-Theorie auch allgemeine epi-
stemologische und ethische Zusammenhinge neu beleuchtet werden koénnen.
Fricker flihrt den Begriff ,,testimoniale Ungerechtigkeit* ein, um die Tatsache zu
beschreiben, dass bestimmte Menschen in bestimmten Situationen nicht gehort
werden, sei es aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe oder ihrer sozialen
Herkunft, und damit nicht nur in ihrer Eigenschaft als Wissende abgewertet,
sondern auch an der Ausiibung ihrer politischen Freiheit gehindert werden. Sind
doch Biirgerinnen und Biirger nur dann frei, wenn sie in ihrem Versuch, eine un-
gerechte Behandlung anzufechten, fair angehort werden. Fricker argumentiert,
dass nicht nur Individuen, sondern auch offentliche Institutionen die Tugend
testimonialer Gerechtigkeit besitzen sollten.

Auch Mari Mikkola entwickelt in ihrem Beitrag Der Begriff der Entmen-
schlichung und seine Rolle in der feministischen Philosophie einen Vorschlag
fur die gegenwértige praktische Philosophie. Die anhaltenden Kontroversen in-

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

nerhalb der Sex-Gender-Debatte zeigen der Autorin zufolge, dass der feministi-
schen Philosophie ein tragfdhiges theoretisches Fundament fiir die Konzeptuali-
sierung und praktische Durchsetzung feministischer Anliegen fehle. Die Autorin
pladiert darum dafiir, den Humanismus als Grundlage fiir den Feminismus stark
zu machen; diesen Vorschlag entwickelt sie anhand des Begriffs der ,,Entmen-
schlichung®, den sie im Rahmen einer Diskussion tiber Vergewaltigung entwi-
ckelt.

Simone Miller diskutiert in Der Streit um die feministische Utopie, oder:
Warum Selbstbestimmung? die Debatte um die Sex-Gender-Unterscheidung als
Streit zwischen Realistinnen und Nominalistinnen um zwei miteinander konkur-
rierende utopische Fluchtpunkte einer geschlechtergerechten Welt. Sie zeigt,
dass die Mann/Frau-Begrifflichkeiten, auf welche die realistische Position das
feministische Unternehmen stiitzt, ein Gerechtigkeitsproblem mit sich bringen.
Vor diesem Hintergrund plédiert sie dafiir, die nominalistische Position, die fiir
eine strikte Trennung von Sex und Gender eintritt, beizubehalten, sie allerdings
in den Dienst des normativen Konzepts ,,Selbstbestimmung® zu stellen, dessen
theoretische wie praktische Vorziige fiir feministische Anliegen sie darlegt.

Patricia Purtschert richtet in Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung
angehen? Nachdenken iiber zwei feministische Denkstile und ihre epistemische
Differenz das Augenmerk auf die epistemischen Unterschiede zwischen zwei die
gegenwirtigen deutschsprachigen feministischen Debatten prigenden Denksti-
len, ndmlich dem feministischen Gerechtigkeitsdenken einerseits und der femi-
nistische Normierungskritik andererseits. Sie analysiert die Griinde fiir den Dis-
sens zwischen den beiden Positionen und betont den fruchtbaren Beitrag, den
beide zu emanzipatorischen Projekten leisten: Erstere, indem sie pragmatisch in
die Realitdt einzugreifen sucht, und letztere, indem sie in einem potenziell infini-
ten kritischen Gestus die Hinterfragung von Kategorien, Normen und Ausschliis-
sen am Leben erhilt.

Eine Verhiltnisbestimmung von Philosophie und Genderstudies unternimmt
Susanne Lettow in ihrem Beitrag Dezentrierung und Kritik. Die Frage nach Ge-
schlechterverhdltnissen in der Philosophie, in dem sie argumentiert, dass nach
Geschlechterverhiltnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet, im Modus der
Kritik die Potenziale philosophischen Denkens in der Gegenwart neu auszuloten.
Die Autorin legt dar, wie die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen eine de-
zentrierende Kraft auf die Disziplin und Methode der Philosophie ausiibt und
zeigt in diesem Sinne die Potenziale der drei aktuellen theoretischen Entwick-
lungen material turn, postcolonial turn und interdiscplinary turn fir die feminis-
tische Philosophie auf.

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 13

Hilge Landweer und Catherine Newmark unternehmen in ihrem Text Dies-
seits und jenseits von Gender. Zum problematischen Verhdltnis der Philosophie
zu Empirie und Lebenswelt den Versuch, im Durchgang durch einige wichtige
Stationen feministischer Theoriebildung die Frage nach dem Verhéltnis der Phi-
losophie zu empirischer Forschung und zu lebensweltlicher Erfahrung anhand
der Herausforderungen der Genderstudies neu zu beleuchten. Sie pladieren fiir
eine Offnung des Selbstverstindnisses der Philosophie hin zu einer expliziteren
Einbeziehung von Empirie und von Fragestellungen, die aus lebensweltlichen
Problemen entwickelt werden, sowie fiir ein ernsthaftes Bemiihen um Interdis-
ziplinaritit.

Astrid Deuber-Mankowsky stellt in ihrem Text Philosophie aufSer sich! Gen-
der, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualitdit Uberlegungen zum Verhiltnis von
Peripherie und Zentrum des Faches Philosophie an, beleuchtet den Ausschluss
von Frauen aus dem akademischen Denken wie auch aus den akademischen In-
stitutionen und befasst sich mit der Frage, welche Art der Philosophie zu solchen
Ausschliissen fiihrt. Eine Moglichkeit, Philosophie fiir die Genderstudies frucht-
bar zu machen, sieht sie in dem Vorschlag, Gender als ,,epistemisches Ding®
aufzufassen, als ein Ding, dem die Anstrengung des Wissens gilt, dem aber nie
eine gesicherte Bedeutung zugeschrieben werden kann, und das darum sowohl
als Frage als auch als Resultat eines Forschungsprozesses fruchtbar gemacht
werden kann.

Ebenfalls mit dem Verhiltnis von Philosophie und Genderstudies befasst
sich Herta Nagl-Docekal in ihrem Text Feministische Philosophie im post-
feministischen Kontext, der zeigt, wie wichtig eine feministische Philosophie
auch in einer sich als post-feministisch verstehenden Gesellschaft ist und bleibt.
Die Uberwindung der Unterprivilegierung von Frauen bedarf der Autorin zufol-
ge einer Philosophie aus feministischer Frageperspektive — nicht als philosophi-
scher Teildisziplin, sondern als disziplineniibergreifender kritischer Methode.
Die Autorin demonstriert, dass die Bemiihung um Klirung androzentrischer Be-
griffe und um Aufdeckung impliziter oder undifferenzierter Denkstrukturen nach
wie vor unerldsslich ist, will man Aufgaben wie die Analyse der komplexen Be-
dingungen von Gleichstellung und Chancengleichheit oder die ErschlieBung al-
ternativer geschlechtergerechter Lebensformen in den Griff bekommen.

Die Aussage, dass Philosophie eine Praxis des Definierens, das heifit auch
eine Praxis des Abgrenzens ist, gewinnt im Text Von Peripherie iiber Peripherie
zum Zentrum. Feministische und transnationale Philosophie von Sigridur Thor-
geirsdottir eine besondere Pointe. In ihrem Beitrag widmet sie sich den Ausgren-
zungsmechanismen innerhalb der westlichen philosophischen Fachkultur gegen-
iiber unbequemen und die Voraussetzungen ihres Denkens radikal in Frage stel-

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

lenden Positionen wie etwa der von Nietzsche. Wichtig fiir eine lebendige Philo-
sophie sind der Autorin zufolge insbesondere die Perspektiven, die sich von den
Réndern aus auf das Zentrum der Philosophie er6ffnen. Die Autorin stellt ein is-
landisches Projekt zum transkulturellen Austausch iiber Fragen der Geschlech-
tergleichstellung vor und zeigt, wie durch die Konfrontation mit Sichtweisen aus
der vermeintlichen politischen Peripherie neue Einsichten iiber scheinbare
Selbstverstandlichkeiten in den westlichen Geschlechterverhéltnissen moglich
werden, wie dadurch das tibliche wissenschaftliche Selbstverstidndnis hinterfragt
wird und neue philosophische Problemstellungen entstehen.

In eine gréBere historische Perspektive stellt Frieder Otto Wolf in seinem
Beitrag Frauenbewegung und Philosophie: Riickblick auf eine Nicht-Begegnung
die Frage nach den Beziehungen zwischen Philosophie und Feminismus. Er
zeigt, dass der Kampf von Frauen um rechtliche Anerkennung im 19. und frithen
20. Jahrhundert jenseits der Philosophie als akademischer Disziplin stattfand,
und fragt nach den Griinden fiir die anfiangliche Fremdheit zwischen Frauenbe-
wegung und Philosophie. Er verweist stellvertretend fiir philosophische Modelle,
die letztlich die Herausbildung einer feministischen Philosophie beforderten, auf
Kierkegaards und Nietzsches Kritik an Methoden, Lebensferne und Dogmatik
der akademischen Philosophie, die in ihren Hauptstromungen stets durch ein af-
firmatives Verhéltnis zu Herrschaft gekennzeichnet war.

Eine exemplarische Analyse des fortgefiihrten Ausschlusses von Frauen und
des Weiterschreibens der Geschlechterdifferenz selbst bei einem fiir Gender-
Fragen explizit offenen Autor wie Jacques Derrida leistet Teresa Orozcos Bei-
trag Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht. Jacques Derridas Kritik am
phallogozentrischen Begriff des Politischen. Sie zeigt anhand von Derridas Aus-
einandersetzung mit Carl Schmitt auf, wie Derrida einerseits den Ausschluss von
Frauen kritisiert, aber Geschlecht flir seine eigene Theoriebildung letztlich funk-
tionalisiert und damit neu ontologisiert.

In ihrem Beitrag Subjekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen An-
thropologie konfrontiert schlieflich Saskia Wendel die zum Beispiel in der ka-
tholischen Kirche immer noch giangige Anthropologie der Geschlechter mit kriti-
schen Gender-Theorien. Mit dem Begriff der Freiheit unternimmt die Autorin
den Versuch, einer Anthropologie den Weg zu bereiten, in der die Geschlechter-
ordnung nicht substanzontologisch iiber die essentia zweier komplementérer Ge-
schlechter festgeschrieben wird, sondern in der sie Geschlechtsidentititen und
Lebensfiihrung als frei zu gestaltende begreift.

Dieser Band geht in Teilen zuriick auf eine Ringvorlesung, die wir im Som-
mersemester 2011 am Institut fiir Philosophie der Freien Universitit Berlin or-
ganisiert haben. Wir danken dem Prisidium, dem Fachbereich Philosophie und

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 15

Geisteswissenschaften, dem Fachbereich Geschichte und Kulturwissenschaften
und ihren jeweiligen Frauenbeauftragten sowie der Zentraleinrichtung Frauen-
und Geschlechterforschung der Freien Universitt fiir finanzielle Unterstiitzung.
Fiir Hilfe beim Redigieren danken wir Maria Wirth, fiir das sorgfiltige Lektorat
Nina Trcka.

am 14.02.2026, 14:17:23,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 14.02.2026, 14:17:23.


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

