Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt
Die Kundgebung der EKD-Synode zu Frieden
und Gerechtigkeit

Johannes Fischer

Bei ihrer Tagung vom 10. bis 13. November 2019 in Dresden hat die Syn-
ode der Evangelischen Kirche in Deutschland eine »Kundgebung« zum
Thema »Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens« be-
schlossen. Sie beginnt mit der Selbstbekundung der in Dresden Ver-
sammelten, dass sie »als Christinnen und Christen, die sich im Got-
tesdienst und im Gebet in den Frieden Gottes stellen, [...] Anteil an
der Friedensbewegung Gottes in diese Welt hinein« haben. »Sie bil-
det den Ausgangspunkt und Kern der Friedenstheologie und -ethik,
die wir als christliche Kirchen in das Ringen um den Frieden in der
Welt einbringen.« Dabei wissen sich die Mitglieder der Synode geru-
fen, sich »an Christi gewaltfreiem Friedenshandeln auszurichten und
Verantwortung fiir einen gerechten Frieden zu iibernehmen.«

Das Leitbild des »Gerechten Friedens« bildete 2007 in der EKD-
Denkschrift »Aus Gottes Frieden leben — fiir gerechten Frieden sorgen«
den friedensethischen Fokus. Die Denkschrift reagierte auf die verin-
derte Situation nach dem Ende der Blockkonfrontation zwischen Ost
und West, mit der sich auch der Auftrag der Bundeswehr gewandelt
hatte. An die Stelle der militirischen Abschreckung eines potenziellen
Gegners waren Einsitze wie im Kosovo und in Afghanistan getreten, die
in der deutschen Offentlichkeit umstritten waren und neue friedens-
ethische Fragen aufwarfen. Die Denkschrift lehnte derartige Einsitze
nicht generell ab, zog ihnen aber enge Grenzen. Sie trat fiir einen un-

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Johannes Fischer

bedingten Vorrang gewaltfreier, ziviler Formen der Konfliktbearbeitung
ein, schloss aber den Einsatz militdrischer Mittel im Sinne »rechtser-
haltender Gewalt« als ultima ratio nicht aus.

Die Kundgebung der EKD-Synode begriindet ihre eigene Veranlas-
sung damit, dass sich die Situation seit der Friedensdenkschrift von
2007 erneut verindert habe, und sie verweist dazu auf eine Reihe von
globalen, regionalen und gesellschaftlichen Verinderungen und Ent-
wicklungen. In ihrer Reflexion darauf kniipft sie einerseits an die Frie-
densdenkschrift an, riickt aber andererseits auch von ihr ab. Sie kniipft
an sie an, indem sie das Leitbild des Gerechten Friedens aufnimmt,
dabei aber den Akzent auf diese Entwicklungen legt, durch die Ge-
rechtigkeit und Frieden gefihrdet sind. Dazu gehoren der Klimawandel
mit der Folge von Migrationsdruck und zwischenstaatlichen Konflik-
ten, aber auch die wachsende wirtschaftliche und soziale Ungleichheit
im globalen und nationalen Maf3stab. Auch das Ringen um gesellschaft-
lichen Frieden, die Auseinandersetzung mit Rechtspopulismus, Anti-
semitismus und Islamfeindlichkeit wird von der Kundgebung in den
weiteren Zusammenhang des Bemithens um Gerechtigkeit und Frie-
den eingeordnet. Hier sieht die Kundgebung besonders die Kirchen
in der Verantwortung. Ein eigener Abschnitt befasst sich mit den ra-
santen Entwicklungen auf dem Gebiet der Waffentechnik und mit den
ethischen und politischen Forderungen, die sich hieraus ergeben. Auch
die europiische Verantwortung fiir den Frieden bildet einen themati-
schen Schwerpunkt, nicht zuletzt im Hinblick auf die Seenotrettung im
Mittelmeer und die Schaffung sicherer und legaler Wege fiir Schutzsu-
chende in die EU.

In einem entscheidenden Punkt allerdings riickt die Kundgebung
von der Friedensdenkschrift von 2007 ab, ohne dass dies ausdriicklich
gesagt wird, und das ist ihre Festlegung auf einen konsequenten »Weg
der Gewaltfreiheit«. Vom Einsatz militirischer Mittel im Sinne rechts-
erhaltender Gewalt ist jedenfalls nirgendwo die Rede. Vielmehr wird
das Leitbild des Gerechten Friedens im Sinne der Verpflichtung auf
Gewaltfreiheit interpretiert: »Das Leitbild des Gerechten Friedens setzt
die Gewaltfreiheit an die erste Stelle.« Am Klarsten kommt die frie-

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt

densethische Position der Kundgebung wohl in folgendem Zitat zum
Ausdruck:

»Die Erfahrung zeigt, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten
in der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen des gesell-
schaftlichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie
Weise zu bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafir,
Wege aus Gewalt und Schuld zu finden, einander vor Gewalt zu schiit-
zen und Versbhnungsprozesse zu gestalten — in Friedenszeiten wie in
Krisen- und Kriegssituationen. Auf dem Weg der Gerechtigkeit und des
Friedens héren wir Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit. Wir folgen Jesus,
der Gewalt weder mit passiver Gleichgiiltigkeit noch mit gewaltsamer
Aggression begegnet, sondern mit aktivem Gewaltverzicht. Dieser Weg
transformiert Feindschaft und iiberwindet Gewalt, und er achtet die
Wiirde aller Menschen, auch die von Gegnerinnen und Gegnern.«

Der erste Satz dieses Zitats besteht in einer empirischen Behaup-
tung, mit der die Weichen gestellt werden in Richtung auf die Selbst-
verpflichtung auf den Weg der Gewaltlosigkeit. Daher hingt viel davon
ab, ob diese Behauptung wahr ist. Gewiss gibt es Beispiele dafiir, dass
Menschen, Gemeinschaften und Staaten in der Lage waren, Konflikte
auf konstruktive und gewaltfreie Weise zu bearbeiten. Doch lasst sich
das fur alle Konflikte »in allen Bereichen des gesellschaftlichen und po-
litischen Lebens« verallgemeinern? Zeigt die Erfahrung nicht mindes-
tens ebenso, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten dazu nicht
in der Lage waren und sind? Welche »erprobten Konzepte und Instru-
mente« hitte es gegeben, um mit dem menschenverachtenden Terror-
regime des Islamischen Staats (IS) im Irak und in Syrien »Wege aus
Gewalt und Schuld zu finden« und »Vershnungsprozesse zu gestal-
ten«? Und was wiren die »Konzepte und Instrumente« am Vorabend
des Zweiten Weltkriegs im Blick auf Hitler-Deutschland gewesen? Es
ist diese empirische Behauptung iiber die Beschaffenheit der Welt, an
die sich die Selbstbekundung der in Dresden Versammelten anschlief3t,
dass sie »Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit« horen und Jesus folgen wol-
len, der Gewalt mit aktivem Gewaltverzicht begegnet sei. Das verbindet
sich mit dem Appell an die »politisch Verantwortlichen [..], militirische
Gewalt und kriegerische Mittel zu iiberwinden.

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.

79


https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Johannes Fischer

Wenn die Welt so beschaffen ist, wie es hier behauptet wird, dann
ist das alles vollkommen konsequent. Aber was ist, wenn die Welt nicht
so beschaffen ist, sondern vielmehr so, wie Dietrich Bonhoeffer dies
in seiner Ethik im Kapitel iiber die »Struktur verantwortlichen Lebens«
reflektiert, nimlich dass Menschen in Situationen verstrickt werden
konnen, in denen jede Entscheidung Schuld bedeutet, sowohl die An-
wendung von Gewalt mit all ihren Folgen als auch der Verzicht dar-
auf, einem Aggressor mit Gewalt zu widerstehen, um Menschen vor
Misshandlung, Vergewaltigung, Folter, Gewissensterror oder Mord bis
hin zum Genozid zu retten? Bonhoeffer insistierte darauf, dass eine
christliche Ethik sich vor einem solchen Dilemma nicht driicken diirfe,
sondern dass sie dem Kriterium der »WirklichkeitsgemiRheit« genii-
gen miisse. »Kein Mensch hat den Auftrag, die Welt zu itberspringen
und aus ihr das Reich Gottes zu machen.« Fiir Bonhoeffer gehort daher
zur Struktur verantwortlichen Lebens »die Bereitschaft zur Schuldiiber-
nahmex, und er schreibt dies gerade mit Blick auf das Problem der Ge-
walt. In der Kundgebung der EKD-Synode trifft man nirgendwo auch
nur im Ansatz auf eine derartige Reflexion. Der Eindruck dringt sich
auf, dass man sich hier die Welt so zurechtlegt, wie es das Ethos kon-
sequenter Gewaltfreiheit erfordert: Alle Probleme und Konflikte lassen
sich konstruktiv und gewaltfrei 16sen. Man fragt sich, in welcher Welt
diejenigen leben, die das beschlossen haben.

Letztlich beruht all das auf einer fundamentalen theologischen Ver-
irrung. Es fehlt in der Kundgebung der EKD-Synode an einer theolo-
gisch-sachgemifien Unterscheidung zwischen dem Frieden Gottes und
dem Frieden in der Welt. Letzterer besteht in bestimmten gesellschaft-
lichen und politischen Zustinden, die im menschlichen Handeln ange-
strebt und bewirkt werden. Als solche Zustinde kann man zum Beispiel
auflisten: »ein Leben in Wiirde, den Schutz vor Gewalt, die Bewahrung
unserer Lebensgrundlagen, den Abbau von Ungerechtigkeit und Not,
die Stirkung von Recht, Freiheit und kultureller Vielfalt.« In der Kund-
gebung freilich dient genau diese Auflistung dazu, den Frieden Gottes
zu charakterisieren, nimlich im Hinblick darauf, was er alles umfasst.
Dazu heifdt es: »Der Friede Gottes ist umfassend, unsere Umsetzungen
sind partikular.« Die leitende Vorstellung ist offensichtlich, dass Chris-

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt

ten mit ihrem Handeln den Frieden Gottes in die Welt hinein »umset-
zeng, indem sie diejenigen weltlichen Zustinde schaffen, die der Friede
Gottes umfasst. In dieser Weise haben sie an der »Friedensbewegung
Gottes in diese Welt hinein« teil. Da aber der Friede Gottes auch die
Gewaltfreiheit umfasst, muss die Schaffung dieser weltlichen Zustin-
de gewaltfrei geschehen. Das freilich setzt voraus, dass diese Zustinde
- z.B. der »Schutz vor Gewalt« — gewaltfrei geschaffen werden kinnen.
Also muss die Welt so beschaffen sein, dass dies gewihrleistet ist. So
kommt es zu jener erstaunlichen Behauptung iiber die Beschaffenheit
der Welt.

Christlicher Pazifismus, der diesen Namen verdient, ist immer et-
was anderes gewesen. Er ist nicht darauf gerichtet, durch menschliches
Handeln bestimmte innweltliche Zustinde zu bewirken, sondern viel-
mehr darauf, den Geist des Friedens in die Welt hinein zu tragen, und
zwar durch ein Handeln, das diesen Geist an sich selbst bezeugt und so
in die Welt hinein vermittelt. Denn fiir den christlichen Pazifisten ist
der Gegensatz zwischen Frieden und Unfrieden von geistlicher Art. Der
Geist des Friedens (Gal 5,22) steht hier gegen den Ungeist des Hasses,
des Fanatismus, der Menschenverachtung, der Gier und der Gewalt.
Und so ist auch der Friede Gottes von geistlicher Art, nimlich Prisenz
des Ewigen in den zeitlichen Verhiltnissen der Welt: Wo immer Gewalt-
verzicht geiibt und dem Gebot der Feindesliebe entsprechend gehandelt
wird, da ist Gottes Schalom inmitten einer friedlosen Welt gegenwirtig.
In diesem Sinne zielt das christlich-pazifistische Handeln statt auf die
Herstellung bestimmter innerweltlicher Zustinde auf das Gegenwir-
tigwerden des Ewigen im Zeitlichen, des Geistes des Friedens in einer
von Unfrieden und Gewalt zerrissenen Welt. Darin liegt der Sinn des
Gewaltverzichts.

Gewiss greift auch das christlich-pazifistische Handeln in den in-
nerweltlichen Zusammenhang ein. Der Verzicht auf Gewalt hat Folgen.
Aber christlicher Pazifismus beruht nicht auf einem konsequentialisti-
schen Kalkiil, wonach Gewaltlosigkeit unterm Strich gerechnet letztlich
gute Folgen hat und sich somit auszahlt. Schon gar nicht beruht er auf
empirischen Annahmen iiber die Beschaffenheit der Welt, wonach alle
Konflikte, welcher Art auch immer sie seien, gewaltlos gelost werden

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.

81


https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Johannes Fischer

konnen. Ganz im Gegenteil gibt sich der christliche Pazifist keinerlei
lusionen hin iiber das abgrundtief Bose in der Welt. Fiir ihn resultiert
aus ihm die Frage, aus welchem Geist Menschen letztlich leben kén-
nen und leben wollen. Es ist die Antwort auf diese Frage, in welcher
sein Pazifismus begriindet ist. Dabeli ist er sich dessen bewusst, dass
angesichts des Zustands der Welt der Weg der Gewaltlosigkeit auch
ins Martyrium fithren kann. So wurden im Deutschland des Zweiten
Weltkriegs Menschen hingerichtet, wenn sie den Dienst mit der Waffe
verweigerten.

Es diirfte mit dem Gesagten deutlich geworden sein, dass die Unter-
scheidung zwischen dem Frieden Gottes und dem Frieden in der Welt
die Unterscheidung zwischen zwei Arten des Handelns nach sich zieht.
Bei der ersten zielt das Handeln darauf, den Geist des Friedens in die
Welt hinein zu vermitteln, indem es diesen an sich selbst vergegenwir-
tigt und bezeugt. Bei der zweiten zielt das Handeln darauf, bestimmte
Zustinde in der Welt zu bewirken, mit denen Frieden und Gerechtigkeit
verwirklicht werden. Der Weg der Gewaltlosigkeit gehort der ersten Art
des Handelns zu. In Anbetracht des Bosen in der Welt st63t dieser Weg
im Blick auf die zweite Art des Handelns an seine definitiven Grenzen.
Oder wire der islamische Staat (IS) mit Gewaltlosigkeit aufzuhalten ge-
wesen?

Hier liegt die theologische Verirrung der Kundgebung der EKD-
Synode. Fir sie besteht die Teilhabe »an der Friedensbewegung Got-
tes in diese Welt hinein« nicht darin, Gottes Geist als einen Geist des
Friedens in die Welt hinein zu vermitteln, sondern darin, bestimmte in-
nerweltliche Zustinde anzustreben und zu verwirklichen, die Frieden
bedeuten oder friedensférdernd sind, wie »ein Leben in Wiirde«, der
»Schutz vor Gewalt« oder der »Abbau von Ungerechtigkeit und Not.
Das alles fillt unter die zweite Art des Handelns. Gleichwohl legt sich
die Kundgebung auf den Weg der Gewaltlosigkeit fest. Dazu muss sie
sich, wie gesagt, zu der Behauptung versteigen, dass »Probleme und
Konflikte in allen Bereichen gesellschaftlichen und politischen Lebens
auf konstruktive und gewaltfreie Weise« bearbeitet werden konnen.

In einer Welt, in der es das Bése gibt, ist konsequenter Pazifismus
wohl nur in seiner religidsen, geistlichen Gestalt eine mogliche und ehr-

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt

liche Option. Alle anderen Begriindungen tragen die Tendenz in sich,
die Welt schonzureden, damit sie halbwegs plausibel erscheinen. Da-
fiir ist die Kundgebung der EKD-Synode ein Beispiel. Und sie ist ein
Dokument einer Theologie, der es am Sinn fir die geistliche Dimen-
sion christlichen Lebens fehlt und die sich stattdessen in gesellschaft-
lichem und politischem Aktionismus zu verlieren droht. Gewiss, zum
christlichen Handeln gehéren essenziell auch Diakonie und politisches
Engagement. Aber als christliches Handeln zielen auch Diakonie und po-
litisches Engagement nicht einfach darauf ab, die Zustinde in der Welt
zum Guten zu verindern, sondern darauf, Gottes Geist in die Welt zu
tragen. Selbst noch in einem Handeln, das als ultima ratio zum Mittel
der Gewalt greift, kann sich dieser Geist bezeugen, wie Bonhoeffer in
seiner Ethik reflektiert hat, nimlich wenn es im Wissen um die eigene
Angewiesenheit auf Gottes Vergebung und Barmherzigkeit geschieht.

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.

83


https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/6783839457191-005 - am 12.02.2028, 23:06:20.



https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

