
Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt

Die Kundgebung der EKD-Synode zu Frieden

und Gerechtigkeit

Johannes Fischer

Bei ihrer Tagung vom 10. bis 13. November 2019 in Dresden hat die Syn-

ode der Evangelischen Kirche in Deutschland eine »Kundgebung« zum

Thema »Kirche auf dem Weg der Gerechtigkeit und des Friedens« be-

schlossen. Sie beginnt mit der Selbstbekundung der in Dresden Ver-

sammelten, dass sie »als Christinnen und Christen, die sich im Got-

tesdienst und im Gebet in den Frieden Gottes stellen, […] Anteil an

der Friedensbewegung Gottes in diese Welt hinein« haben. »Sie bil-

det den Ausgangspunkt und Kern der Friedenstheologie und -ethik,

die wir als christliche Kirchen in das Ringen um den Frieden in der

Welt einbringen.« Dabei wissen sich die Mitglieder der Synode geru-

fen, sich »an Christi gewaltfreiem Friedenshandeln auszurichten und

Verantwortung für einen gerechten Frieden zu übernehmen.«

Das Leitbild des »Gerechten Friedens« bildete 2007 in der EKD-

Denkschrift »Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen«

den friedensethischen Fokus. Die Denkschrift reagierte auf die verän-

derte Situation nach dem Ende der Blockkonfrontation zwischen Ost

und West, mit der sich auch der Auftrag der Bundeswehr gewandelt

hatte. An die Stelle der militärischen Abschreckung eines potenziellen

Gegners waren Einsätze wie imKosovo und in Afghanistan getreten, die

in der deutschen Öffentlichkeit umstritten waren und neue friedens-

ethische Fragen aufwarfen. Die Denkschrift lehnte derartige Einsätze

nicht generell ab, zog ihnen aber enge Grenzen. Sie trat für einen un-

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Johannes Fischer

bedingten Vorrang gewaltfreier, ziviler Formen der Konfliktbearbeitung

ein, schloss aber den Einsatz militärischer Mittel im Sinne »rechtser-

haltender Gewalt« als ultima ratio nicht aus.

Die Kundgebung der EKD-Synode begründet ihre eigene Veranlas-

sung damit, dass sich die Situation seit der Friedensdenkschrift von

2007 erneut verändert habe, und sie verweist dazu auf eine Reihe von

globalen, regionalen und gesellschaftlichen Veränderungen und Ent-

wicklungen. In ihrer Reflexion darauf knüpft sie einerseits an die Frie-

densdenkschrift an, rückt aber andererseits auch von ihr ab. Sie knüpft

an sie an, indem sie das Leitbild des Gerechten Friedens aufnimmt,

dabei aber den Akzent auf diese Entwicklungen legt, durch die Ge-

rechtigkeit und Frieden gefährdet sind. Dazu gehören der Klimawandel

mit der Folge von Migrationsdruck und zwischenstaatlichen Konflik-

ten, aber auch die wachsende wirtschaftliche und soziale Ungleichheit

im globalen und nationalenMaßstab. Auch das Ringen um gesellschaft-

lichen Frieden, die Auseinandersetzung mit Rechtspopulismus, Anti-

semitismus und Islamfeindlichkeit wird von der Kundgebung in den

weiteren Zusammenhang des Bemühens um Gerechtigkeit und Frie-

den eingeordnet. Hier sieht die Kundgebung besonders die Kirchen

in der Verantwortung. Ein eigener Abschnitt befasst sich mit den ra-

santen Entwicklungen auf dem Gebiet der Waffentechnik und mit den

ethischen und politischen Forderungen, die sich hieraus ergeben. Auch

die europäische Verantwortung für den Frieden bildet einen themati-

schen Schwerpunkt, nicht zuletzt imHinblick auf die Seenotrettung im

Mittelmeer und die Schaffung sicherer und legaler Wege für Schutzsu-

chende in die EU.

In einem entscheidenden Punkt allerdings rückt die Kundgebung

von der Friedensdenkschrift von 2007 ab, ohne dass dies ausdrücklich

gesagt wird, und das ist ihre Festlegung auf einen konsequenten »Weg

der Gewaltfreiheit«. Vom Einsatz militärischer Mittel im Sinne rechts-

erhaltender Gewalt ist jedenfalls nirgendwo die Rede. Vielmehr wird

das Leitbild des Gerechten Friedens im Sinne der Verpflichtung auf

Gewaltfreiheit interpretiert: »Das Leitbild des Gerechten Friedens setzt

die Gewaltfreiheit an die erste Stelle.« Am Klarsten kommt die frie-

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt 79

densethische Position der Kundgebung wohl in folgendem Zitat zum

Ausdruck:

»Die Erfahrung zeigt, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten

in der Lage sind, Probleme und Konflikte in allen Bereichen des gesell-

schaftlichen und politischen Lebens auf konstruktive und gewaltfreie

Weise zu bearbeiten. Es gibt erprobte Konzepte und Instrumente dafür,

Wege aus Gewalt und Schuld zu finden, einander vor Gewalt zu schüt-

zen und Versöhnungsprozesse zu gestalten – in Friedenszeiten wie in

Krisen- und Kriegssituationen. Auf demWeg der Gerechtigkeit und des

Friedens hören wir Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit. Wir folgen Jesus,

der Gewalt weder mit passiver Gleichgültigkeit noch mit gewaltsamer

Aggression begegnet, sondern mit aktivem Gewaltverzicht. Dieser Weg

transformiert Feindschaft und überwindet Gewalt, und er achtet die

Würde aller Menschen, auch die von Gegnerinnen und Gegnern.«

Der erste Satz dieses Zitats besteht in einer empirischen Behaup-

tung, mit der die Weichen gestellt werden in Richtung auf die Selbst-

verpflichtung auf den Weg der Gewaltlosigkeit. Daher hängt viel davon

ab, ob diese Behauptung wahr ist. Gewiss gibt es Beispiele dafür, dass

Menschen, Gemeinschaften und Staaten in der Lage waren, Konflikte

auf konstruktive und gewaltfreie Weise zu bearbeiten. Doch lässt sich

das für alle Konflikte »in allen Bereichen des gesellschaftlichen und po-

litischen Lebens« verallgemeinern? Zeigt die Erfahrung nicht mindes-

tens ebenso, dass Menschen, Gemeinschaften und Staaten dazu nicht

in der Lage waren und sind? Welche »erprobten Konzepte und Instru-

mente« hätte es gegeben, um mit dem menschenverachtenden Terror-

regime des Islamischen Staats (IS) im Irak und in Syrien »Wege aus

Gewalt und Schuld zu finden« und »Versöhnungsprozesse zu gestal-

ten«? Und was wären die »Konzepte und Instrumente« am Vorabend

des Zweiten Weltkriegs im Blick auf Hitler-Deutschland gewesen? Es

ist diese empirische Behauptung über die Beschaffenheit der Welt, an

die sich die Selbstbekundung der in Dresden Versammelten anschließt,

dass sie »Gottes Ruf in die Gewaltfreiheit« hören und Jesus folgen wol-

len, der Gewalt mit aktivem Gewaltverzicht begegnet sei. Das verbindet

sichmit dem Appell an die »politisch Verantwortlichen […],militärische

Gewalt und kriegerische Mittel zu überwinden«.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Johannes Fischer

Wenn die Welt so beschaffen ist, wie es hier behauptet wird, dann

ist das alles vollkommen konsequent. Aber was ist, wenn die Welt nicht

so beschaffen ist, sondern vielmehr so, wie Dietrich Bonhoeffer dies

in seiner Ethik im Kapitel über die »Struktur verantwortlichen Lebens«

reflektiert, nämlich dass Menschen in Situationen verstrickt werden

können, in denen jede Entscheidung Schuld bedeutet, sowohl die An-

wendung von Gewalt mit all ihren Folgen als auch der Verzicht dar-

auf, einem Aggressor mit Gewalt zu widerstehen, um Menschen vor

Misshandlung, Vergewaltigung, Folter, Gewissensterror oder Mord bis

hin zum Genozid zu retten? Bonhoeffer insistierte darauf, dass eine

christliche Ethik sich vor einem solchen Dilemma nicht drücken dürfe,

sondern dass sie dem Kriterium der »Wirklichkeitsgemäßheit« genü-

gen müsse. »Kein Mensch hat den Auftrag, die Welt zu überspringen

und aus ihr das Reich Gottes zu machen.« Für Bonhoeffer gehört daher

zur Struktur verantwortlichen Lebens »die Bereitschaft zur Schuldüber-

nahme«, und er schreibt dies gerade mit Blick auf das Problem der Ge-

walt. In der Kundgebung der EKD-Synode trifft man nirgendwo auch

nur im Ansatz auf eine derartige Reflexion. Der Eindruck drängt sich

auf, dass man sich hier die Welt so zurechtlegt, wie es das Ethos kon-

sequenter Gewaltfreiheit erfordert: Alle Probleme und Konflikte lassen

sich konstruktiv und gewaltfrei lösen. Man fragt sich, in welcher Welt

diejenigen leben, die das beschlossen haben.

Letztlich beruht all das auf einer fundamentalen theologischen Ver-

irrung. Es fehlt in der Kundgebung der EKD-Synode an einer theolo-

gisch-sachgemäßen Unterscheidung zwischen dem Frieden Gottes und

dem Frieden in der Welt. Letzterer besteht in bestimmten gesellschaft-

lichen und politischen Zuständen, die im menschlichen Handeln ange-

strebt und bewirkt werden. Als solche Zustände kannman zum Beispiel

auflisten: »ein Leben in Würde, den Schutz vor Gewalt, die Bewahrung

unserer Lebensgrundlagen, den Abbau von Ungerechtigkeit und Not,

die Stärkung von Recht, Freiheit und kultureller Vielfalt.« In der Kund-

gebung freilich dient genau diese Auflistung dazu, den Frieden Gottes

zu charakterisieren, nämlich im Hinblick darauf, was er alles umfasst.

Dazu heißt es: »Der Friede Gottes ist umfassend, unsere Umsetzungen

sind partikular.« Die leitende Vorstellung ist offensichtlich, dass Chris-

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt 81

ten mit ihrem Handeln den Frieden Gottes in die Welt hinein »umset-

zen«, indem sie diejenigen weltlichen Zustände schaffen, die der Friede

Gottes umfasst. In dieser Weise haben sie an der »Friedensbewegung

Gottes in diese Welt hinein« teil. Da aber der Friede Gottes auch die

Gewaltfreiheit umfasst, muss die Schaffung dieser weltlichen Zustän-

de gewaltfrei geschehen. Das freilich setzt voraus, dass diese Zustände

– z.B. der »Schutz vor Gewalt« – gewaltfrei geschaffen werden können.

Also muss die Welt so beschaffen sein, dass dies gewährleistet ist. So

kommt es zu jener erstaunlichen Behauptung über die Beschaffenheit

der Welt.

Christlicher Pazifismus, der diesen Namen verdient, ist immer et-

was anderes gewesen. Er ist nicht darauf gerichtet, durchmenschliches

Handeln bestimmte innweltliche Zustände zu bewirken, sondern viel-

mehr darauf, den Geist des Friedens in die Welt hinein zu tragen, und

zwar durch ein Handeln, das diesen Geist an sich selbst bezeugt und so

in die Welt hinein vermittelt. Denn für den christlichen Pazifisten ist

der Gegensatz zwischen Frieden und Unfrieden von geistlicher Art. Der

Geist des Friedens (Gal 5,22) steht hier gegen den Ungeist des Hasses,

des Fanatismus, der Menschenverachtung, der Gier und der Gewalt.

Und so ist auch der Friede Gottes von geistlicher Art, nämlich Präsenz

des Ewigen in den zeitlichen Verhältnissen derWelt:Wo immer Gewalt-

verzicht geübt und demGebot der Feindesliebe entsprechend gehandelt

wird, da ist Gottes Schalom inmitten einer friedlosen Welt gegenwärtig.

In diesem Sinne zielt das christlich-pazifistische Handeln statt auf die

Herstellung bestimmter innerweltlicher Zustände auf das Gegenwär-

tigwerden des Ewigen im Zeitlichen, des Geistes des Friedens in einer

von Unfrieden und Gewalt zerrissenen Welt. Darin liegt der Sinn des

Gewaltverzichts.

Gewiss greift auch das christlich-pazifistische Handeln in den in-

nerweltlichen Zusammenhang ein. Der Verzicht auf Gewalt hat Folgen.

Aber christlicher Pazifismus beruht nicht auf einem konsequentialisti-

schen Kalkül, wonach Gewaltlosigkeit unterm Strich gerechnet letztlich

gute Folgen hat und sich somit auszahlt. Schon gar nicht beruht er auf

empirischen Annahmen über die Beschaffenheit der Welt, wonach alle

Konflikte, welcher Art auch immer sie seien, gewaltlos gelöst werden

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Johannes Fischer

können. Ganz im Gegenteil gibt sich der christliche Pazifist keinerlei

Illusionen hin über das abgrundtief Böse in der Welt. Für ihn resultiert

aus ihm die Frage, aus welchem Geist Menschen letztlich leben kön-

nen und leben wollen. Es ist die Antwort auf diese Frage, in welcher

sein Pazifismus begründet ist. Dabei ist er sich dessen bewusst, dass

angesichts des Zustands der Welt der Weg der Gewaltlosigkeit auch

ins Martyrium führen kann. So wurden im Deutschland des Zweiten

Weltkriegs Menschen hingerichtet, wenn sie den Dienst mit der Waffe

verweigerten.

Es dürftemit demGesagten deutlich geworden sein, dass die Unter-

scheidung zwischen dem Frieden Gottes und dem Frieden in der Welt

die Unterscheidung zwischen zwei Arten des Handelns nach sich zieht.

Bei der ersten zielt das Handeln darauf, den Geist des Friedens in die

Welt hinein zu vermitteln, indem es diesen an sich selbst vergegenwär-

tigt und bezeugt. Bei der zweiten zielt das Handeln darauf, bestimmte

Zustände in derWelt zu bewirken,mit denen Frieden undGerechtigkeit

verwirklicht werden. DerWeg der Gewaltlosigkeit gehört der ersten Art

des Handelns zu. In Anbetracht des Bösen in der Welt stößt dieser Weg

im Blick auf die zweite Art des Handelns an seine definitiven Grenzen.

Oder wäre der islamische Staat (IS) mit Gewaltlosigkeit aufzuhalten ge-

wesen?

Hier liegt die theologische Verirrung der Kundgebung der EKD-

Synode. Für sie besteht die Teilhabe »an der Friedensbewegung Got-

tes in diese Welt hinein« nicht darin, Gottes Geist als einen Geist des

Friedens in dieWelt hinein zu vermitteln, sondern darin, bestimmte in-

nerweltliche Zustände anzustreben und zu verwirklichen, die Frieden

bedeuten oder friedensfördernd sind, wie »ein Leben in Würde«, der

»Schutz vor Gewalt« oder der »Abbau von Ungerechtigkeit und Not«.

Das alles fällt unter die zweite Art des Handelns. Gleichwohl legt sich

die Kundgebung auf den Weg der Gewaltlosigkeit fest. Dazu muss sie

sich, wie gesagt, zu der Behauptung versteigen, dass »Probleme und

Konflikte in allen Bereichen gesellschaftlichen und politischen Lebens

auf konstruktive und gewaltfreie Weise« bearbeitet werden können.

In einer Welt, in der es das Böse gibt, ist konsequenter Pazifismus

wohl nur in seiner religiösen, geistlichenGestalt einemögliche und ehr-

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewaltlos in einer Zuckerwattewelt 83

liche Option. Alle anderen Begründungen tragen die Tendenz in sich,

die Welt schönzureden, damit sie halbwegs plausibel erscheinen. Da-

für ist die Kundgebung der EKD-Synode ein Beispiel. Und sie ist ein

Dokument einer Theologie, der es am Sinn für die geistliche Dimen-

sion christlichen Lebens fehlt und die sich stattdessen in gesellschaft-

lichem und politischem Aktionismus zu verlieren droht. Gewiss, zum

christlichen Handeln gehören essenziell auch Diakonie und politisches

Engagement. Aber als christliches Handeln zielen auch Diakonie und po-

litisches Engagement nicht einfach darauf ab, die Zustände in der Welt

zum Guten zu verändern, sondern darauf, Gottes Geist in die Welt zu

tragen. Selbst noch in einem Handeln, das als ultima ratio zum Mittel

der Gewalt greift, kann sich dieser Geist bezeugen, wie Bonhoeffer in

seiner Ethik reflektiert hat, nämlich wenn es im Wissen um die eigene

Angewiesenheit auf Gottes Vergebung und Barmherzigkeit geschieht.

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457191-005 - am 12.02.2026, 23:06:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457191-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

