BUDDHISMUS UND STAAT IN SUDOSTASIEN

In vier Staaten Hinterindiens, nimlich in Burma (Birma)!, Thailand (Siam),
Kambodscha und Laos, ist noch heute die buddhistische Religion der wichtigste
Faktor fiir die Integrierung der Bevolkerung jener Gebiete. Die politischen,
wirtschaftlichen, militirischen und sozialen Verhiltnisse dieser vier siidostasiatischen
Staaten werden vorwiegend vom Buddhismus her bestimmt und sind nur von dort
her zureichend und iiber die historischen Einzelgeschehnisse hinausgehend zu inter-
pretieren. Fiir eine solche Betrachtung ist es notwendig, zunichst einmal auf die
Wurzeln dessen zuriickzugehen, was man eine buddhistische Staatstheorie nennen
kann. Sodann wire zu zeigen, wie sich diese Idee in den vom Buddhismus beein-
flufften oder beherrschten Staaten Asiens ausgeprigt hat, wobei die Unterschiede
zwischen den vier siidostasiatischen Staaten sowie Ceylon (das eine Sonderstellung
einnimmt) einerseits und den Lindern Ostasiens (einschliefflich Vietnam) anderer-
seits wenigstens kurz gestreift werden miissen. Auf dieser Grundlage konnen
dann fiir Siidostasien einige Betrachtungen iiber das Problem angestellt werden,
das wir das Verhiltnis von Kirche und Staat nennen. Bei dieser Untersuchung ist
es als glinstig zu verzeichnen, daf} jiingst in Deutschland ein Werk erschienen ist,
welches in reicher Fiille Material zur Lage des modernen Staates in den buddhisti-
schen Gebieten zur Verfiigung stellt2, Auf dieses Werk des Gottinger Indologen
Professor Bechert wird daher im Laufe der Darstellung, besonders im 2. Teil,
immer wieder hinzuweisen sein.

Um das Verstindnis fiir die Situation der buddhistischen Staatsauffassung zu
erleichtern, erscheint es als dienlich, diese zunichst mit den Verhiltnissen von Staat
und Religion zu vergleichen, die beim europiischen Denken iiber diese Frage im
Vordergrund stehen.

Die drei Weltreligionen, die nacheinander aus dem vorderasiatisch-semitischen
Raum hervorgegangen sind, nimlich Judentum, Christentum und Islam, muflten
sowohl unter ihren Griindern als auch unter ihren Nachfolgern immer wieder mit
staatlichen Michten kimpfen. Moses muflte gegeniiber der Feindschaft der Agypter,
Mohammed gegeniiber der Feindschaft der Mekkaner, Christus gegeniiber der
Feindschaft der Pharisier die neue Lehre behaupten und mit mehr oder weniger
Schwierigkeiten durchsetzen. Und auch spiter hatten die drei Religionen unauf-
horliche Auseinandersetzungen zu bestehen: Die Juden mufiten in Palistina ihre
Religion gegen andere Volker durchsetzen; der Islam stand unter seinen Kalifen
in permanentem Kriegszustand mit den Staaten der Ungliubigen, und das
Christentum war, nachdem es 300 Jahre lang in Kampfstellung zum rémischen
Reich gestanden hatte, als Staatsreligion des abendlindischen Kaisertums in unauf-
hérlich wogendem Ringen um die Frage, welchem der zwei Reiche die Vorherr-
schaft gebiihre, dem weltlichen Kaisertum oder dem geistlichen Regiment des
Papstes. Aus dieser historischen Situation erklirt es sich, dafl die modernen Staaten

!t Die englische Schreibweise (Burma) sei hier der von der franzdsischen (Birmanie) abgeleiteten (Birma)
wegen ihrer internationalen Verbreitung vorgezogen. Die genaue Umschrift im Deutschen wire Barma.

* Heinz Bechert: Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Lindern des Theravada-Buddhismus (Schriften
des Instituts fiir Asienkunde in Hamburg, Bd. XVII/1—3).
Bd. I: Allgemeines und Ceylon, Frankfurt a. M. 1966, 375 S.
Bd. II: Birma, Kambodscha, Laos, Thailand, Wiesbaden 1967, 377 S.
Bd. III: in Vorbereitung.

175

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des christlichen Abendlandes, des islamischen Orients und des neuen Israel in zu-
nehmendem Mafle eine Trennung von Kirche und Staat befiirworten und prakti-
zieren. Dem Streben des modernen Staates nach allseitiger und absoluter Zustin-
digkeit zur Regelung der irdischen Lebensverhiltnisse stand der Machtanspruch der
Religionen konkurrierend gegeniiber. In diesem Machtkampf siegte der Staat,
indem er die Religion auf das geistliche Gebiet beschrinkte, dessen Gewichtigkeit
aber bei den Massen immer mehr abnahm. Die Trennung von Kirche und Staat
bedeutet daher: Alles Wesentliche regelt der Staat nach seinem Ermessen, die
Kirche darf nur noch dort titig sein, wo es dem Staat unwichtig erscheint oder sie
darf als Auftragsverwaltung in seinen Diensten stehen.

Dieser notgedrungen kurzen und darum etwas pointiert klingenden Skizze bedarf
es, um demgegeniiber die sehr andere Situation des Buddhismus abzuheben. Nur
aus dieser Gegeniiberstellung ergibt sich sodann die Moglichkeit zu entscheiden,
ob iiberhaupt vergleichbare Verhiltnisse vorliegen.

Die buddhistische Religion unterscheidet sich schon durch ihre Begriindung
wesentlich von den drei anderen Weltreligionen, nimlich insofern, als hier keinerlei
Kampf mit weltlichen Michten vorlag. Der Prinz Siddhattha Gotama aus dem
Himailaya-Fiirstentum der Sakyer begann in seinem 35. Lebensjahr seine Lehre als
Buddha (= Erwachter) zu verkiinden und lehrte als Wandermdnch 45 Jahre lang
in Mittelindien. Er griindete als erstes einen Orden (Sangha = Gemeinschaft), in
welchem sich seine Jiinger zu einem Leben der Selbsterziehung zusammenfanden
und in dessen Verfassung autoritire und demokratische Elemente wohl abgewogen
sind. Dieser ilteste Orden der Welt hatte keinerlei Absichten, sich in weltliche
Verhiltnisse einzumischen, ja dies widersprach sogar seinen rein geistlichen und
meditativen Zwecken; auch eine Mission war darin nicht wesentlich, sondern ergab
sich mehr indirekt durch die indische Gewohnheit, bei Angehérigen solcher
Religionsgemeinschaften um Rat zu fragen. Der Orden wurde ausschlieflich von
Laien unterhalten, d.h. von solchen, die das strenge Monchsleben noch nicht
filhren konnten, aber sich zur Lehre des Griinders bekannten und sich auf dem
Gebiete der Wohltitigkeit darin {ibten. Zu diesen Laien gehdrten auch die Grofi-
konige (Maharaja) der beiden Hauptreiche des Gangesgebietes, nimlich Konig
Pasenadi von Kosalo und Kasi (Benares) sowie Konig Seniyo Bimbisaro von
Magadha. Sie lieflen sich vom Buddha in vielen Gesprichen belehren und ermdog-
lichten durch ihre Haltung die Ausbreitung des Buddhismus in ihren Reichen. Es
war hier nicht so, dafl durch die Bekehrung der Staatsoberhiupter damit an sich
auch schon die Untertanen mit gewonnen wurden. Der Grundsatz ,,Cuius regio,
eius religio® war hier unbekannt. Vielmehr entwickelte sich der Buddhismus allein
durch seine Uberzeugungskraft und durch das Vorbild seiner Anhinger, seien es
Monche oder Laien. Da die beiden Kénige bemiiht waren, die sittlichen Grundsitze
des Buddhismus zu praktizieren, strahlten sie von dort her auch wieder auf die
Bevolkerung aus, wobei es fiir die Echtheit der Uberlieferung spricht, daff beide
Herrscher auch in ihren Unvollkommenheiten geschildert werden. Wihrend ihrer
iiber dreiffigjihrigen Regierungszeit herrschte Friede zwischen den beiden Reichen,
ein auch damals seltener Zustand. Das Verhiltnis zwischen der staatlichen Macht
und dem Orden war damals wie folgt zu charakterisieren: Durch das Vorbild des
Religionsgriinders wurden die Monche beeinflufit, dem nachzueifern; durch das
Vorbild des Ordens wurden die Konige entsprechend beeinflufit und durch das
Vorbild der Konige und des Hofes wurde das ganze Land sittlich-geistig gehoben.
Dazu bedurfte es keiner Macht und keines Zwanges, sondern die Sache wirkte

durch sich.

176

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Situation des Ur-Buddhismus blieb seither fiir die buddhistischen Staaten als
Ideal bestimmend. Im Gegensatz etwa zu Platons Idealstaat und anderen Utopien
hatte das buddhistische Modell den Vorzug, im Verlaufe seiner Geschichte immer
wieder verwirklicht zu werden. Der buddhistische Kaiser Asoka von Magadha, der
Indien einigte (273—236 v. Chr.), ist zwar das berithmteste, aber durchaus nicht
das einzige Beispiel dessen, was in den buddhistischen Texten ein Gesetzeskdnig
(dhamma-raja) bzw. Universalmonarch (Cakkavatti) genannt wird. In Indien waren
die Kaiser Kanishka (c. 10—80 n. Chr.) und Harshavardhana (606—648) die
ruhmreichsten Vorbilder solcher Herrscher. Von letzterem heifit es:

»Eine gute Verwaltung, humane Rechtspflege, niedrige Steuern, Krankenhiuser fiir
Mensch und Tier, Bliite der Kiinste, Begeisterung fiir die Verbreitung des Glaubens,
Abschaffung des Fleischgenusses und dergleichen werden als Kennzeichen und
Errungenschaften seiner Regierung geriihmt.“3

Auchin den buddhistischen Nachfolgestaaten innerhalb und auflerhalb des indischen
Kontinentes finden sich im Verlaufe der wechselvollen Geschichte immer wieder
solche Herrscher, wie unter der Pala-Dynastie in Bengalen (730—1197), wie in
allen vier siidostasiatischen Staaten und wie besonders unter den ceylonesi-
sc hen Konigen, die unter Asoka zum Buddhismus bekehrt wurden und bis zu
threm Sturze durch die Englinder (1815) das buddhistische Kénigtum meist recht
wiirdig reprisentierten. Trotzdem besteht zwischen Ceylon und den unten niher
zu erdrternden hinterindischen Staaten ein nicht unerheblicher Unterschied, der
auch fiir die heutige Lage von Bedeutung ist. Dieser Unterschied liegt darin, daf§
Ceylon am lingsten unter Kolonialherrschaft gelebt hatte: Thailand war nie
Kolonie, Burma nur 60 Jahre lang und Kambodscha und Laos hatten als franzo-
sische Protektorate ihre interne Eigenstindigkeit ungebrochen bis in die Gegenwart
bewahrt. Ceylon hingegen war, jedenfalls im Kiistenland, zuerst portugiesisch, dann
hollindisch und schliellich englisch: diese Herrschaftsformen haben ihre Spuren
hinterlassen und haben dazu gefiihrt, daff in Ceylon westliche Einfliisse stirker
waren als anderswo. Hier kam es zu einer weitgehenden Durchdringung buddhisti-
scher und abendlindischer Gedanken, was auch dadurch begiinstigt wurde, dafl
Ceylon als vorwiegend indo-arisches Land rassisch dem Europier nihersteht als die
mongolischen Rassen Hinterindiens. In Bezug auf den Staat ist es so, daff Ceylon das
einzige der genannten buddhistischen Linder ist, in dem eine parlamentarische
Demokratie (und zwar heute als konstitutionelle Monarchie innerhalb des
Commonwealth) schon seit der Zeit vor der Unabhingigkeit wirklich funktioniert
hat. Andererseits ist Ceylon derjenige Staat, in welchem der Sangha entgegen seiner
andersartigen Tradition am stirksten politisiert. In den anderen Staaten traten
politisierende Monche hauptsichlich in der Zeit des Unabhingigkeitskampfes her-
vor, da der Sangha die stirkste Institution des nationalen Selbstbewufitseins war.
Nach Erreichung der Unabhingigkeit von Burma, Kambodscha und Laos verlor
diese Betitigung ihren Sinn und man kehrte weitgehend wieder zu der traditio-
nellen Haltung rein geistiger Beeinflussung des Staates zuriick. In Ceylon war es
umgekehrt: vor der Unabhingigkeit kam es kaum zu buddhistisch bestimmten
Agitationen?, um so mehr aber nach der Unabhingigkeit unter den Bandanaraikes,
bis diese Phase 1965 wieder einer ruhigeren Entwicklung Platz machte. Wegen der
starken Einmischung des ceylonesischen Sangha in die politischen Verhiltnisse ist es
verstindlich, dafl fiir Ceylon noch am ehesten die Forderung moderner Staaten
pafit, die einer Macht der ,Kirche“ ablehnend gegeniiberstehen.

s Giinther Schulemann, Geschichte der Dalai-Lamas, Leipzig 1958, S. 48.
4 Bechert I, S. 83 und 307.

177

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Verhiltnisse in Siidostasien sind aber noch in einer zweiten Hinsicht von
denen anderer buddhistischer Gebiete abzugrenzen, nimlich von dem groflen
Bereich des sogenannten nérdlichen Buddhismus, auch Mahayana (Grofles Fahrzeug)
im Gegensatz zum siidlichen Buddhismus des kleinen Fahrzeuges (Hinayana), heute
allgemein bezeichnet als Theravada (= Lehre der Alteren). Mit diesen beiden
buddhistischen Konfessionen hat es folgende Bewandtnis:

Etwa um die Zeitwende spaltete sich der Buddhismus in Indien in diese beiden
Richtungen, die aber bis ins zehnte Jahrhundert dort friedlich nebeneinander
lebten, ohne daf8 es jemals zu solchen Gegensitzen wie im Abendlande gekommen
wire. Als der Buddhismus in Indien im zehnten Jahrhundert verfiel und die
mohammedanische Eroberung und die brahmanische Renaissance das Land
beherrschten, kam es zu einer riumlichen Trennung in die nérdliche und siidliche
Schule. Im Norden Indiens waren Tibet, China, Korea und Japan sowie davon
ausstrahlend die Mongolei und im Siiden Vietnam (Annam) vom Mahayana-
Buddhismus erreicht und weitgehend geprigt worden. In den siidlichen und siid-
Ostlichen Randgebieten Indiens blieb der Theravada-Buddhismus bis heute
herrschend. Ein wesentlicher Unterschied beider Richtungen besteht darin, dafl der
Theravada-Buddhismus von einem festen Kern (dem Pali-Kanon) ausgeht, in
welchem die Lehre und die Organisation des Ordens geregelt sind, so daff fiir
individuelle Eigenheiten wenig Gelegenheit ist. Die alten Sekten dieser Richtung
sind daher lange ausgestorben und es gibt in dieser Konfession heute nur einen
einheitlichen Buddhismus. Im Mahayana hingegen ist das alltigliche sowie das
meditative Leben viel individueller und weit personlicher auf den jeweiligen Lehrer
oder Abt zugeschnitten: hier findet sich eine Fiille von Sekten, ohne daff in den
vielen Lehrtexten ein dem Pali-Kanon vergleichbarer einheitlicher Kern vorhanden
ist. In der Geschichte hat sich nun gezeigt, daf} dieser Individualismus, der jeden
nach seiner Fagon selig werden liefl, nur fruchtbar war, solange die Menschen
ein hohes Maf} an Selbstdisziplin bereits mitbrachten. Wo dies schwand, da verfiel
auch der Mahayana-Buddhismus. Daher ist es nicht ohne Grund, daf} der Kommu-
nismus heute ausschliefilich in Lindern des Mahayana-Buddhismus Fuff fassen
konnte, nimlich in China, Tibet, der Mongolei, in Vietnam und (Nord-)Korea.
Dabei ist mit zu beriicksichtigen, daf} der nordliche Buddhismus aufler in Tibet
(und der von dort bekehrten Mongolei) nie die einzige Religion, nie Staatsreligion
war. Wenn auch manche chinesischen und japanischen Kaiser Buddhisten waren,
so blieb der Buddhismus doch neben den chinesischen Systemen des Konfuzianus
und Taoismus sowie dem japanischen Shintoismus eine Religion neben anderen.
Auf den Staat aber wirkten auf die Dauer die alten Religionen stirker ein, zumal
der chinesische Kaiser als ,Sohn des Himmels“ bzw. der japanische Tenno als
»~Abkdmmling der Sonnengdttin® den Staat in seiner Vergottlichung bestimmten.
Eine entsprechende Vergottlichung im Sinne einer buddhistischen Theokratie gab
es nur in Tibet, das wegen seiner einzigartigen Sonderstellung im Rahmen dieser
Betrachtung auflen vor bleiben kann: In Tibet sind am ehesten Vergleiche mit der
abendlindischen Kirche und dem Papsttum méglich. Insoweit fillt Tibet aber
gerade aus dem buddhistischen Rahmen herauss.

Im Zusammenhang mit dem Mahayana-Buddhismus mufl auch die Lage in
Vietnam gesehen werden. Das Land Annam war nicht weniger als 1000 Jahre
lang chinesisch gewesen (111 v. Chr. bis 939 n. Chr.), und diese Herrschaft hat ihm
bis heute seinen Stempel aufgeprigt. Die Staatstheorie war dort im wesentlichen

5 Siehe dazu die ausfiihrliche Besprechung des in Anmerkung 3 genannten Werkes auf S. 225 ff dieses Heftes.

178

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konfuzianisch und die Herrscher bildeten sich nach dem Vorbild der chinesischen
Kaiser. Der Buddhismus von Vietnam war ebenfalls ein Spiegelbild des chinesischen
Mahayana. So wie in China 12 und in Japan 16 Schulen individueller Art hervor-
getreten waren, so bildeten sich auch in Vietnam 16 ,Sekten“ heraust. Neben ihnen
bestehen gewisse synkretistische Richtungen, die im 20. Jahrhundert neue Religio-
nen griindeten, insbesondere die Cao-Dai, Hoa-Hao und Binh-Xuyen. Nachdem
der Buddhismus in Vietnam unter franzosischer Herrschaft eine Verfallsperiode
durchgemacht hatte, kam es seit 1920 wieder zu einer Neubelebung?, in deren
Linie auch die bekannten Ereignisse der ,Buddhistenkrise“ Siidvietnams von 1963
liegen. Theraviada-Buddhisten gibt es in Vietnam nur wenige: beide Richtungen
leben aber wohlwollend nebeneinander8. Die besonderen Verhiltnisse des zum
Synkretismus neigenden Vietnam sind von Bechert in einem Exkurs ausgiebig
dargestellt worden, wobei dem kaum etwas hinzuzufiigen sein diirfte. Bechert
behandelt Vietnam in seinem Buche iiber den Theravada-Buddhismus hauptsichlich
deshalb, weil die Verhiltnisse in Kambodscha und Laos ohne eine Erdrterung der-
jenigen in Vietnam nicht so gut verstindlich sind und weil aus der Kontrastwirkung
gerade die Eigenheiten der anderen buddhistischen Staaten deutlicher hervortreten.

IL

Wenn nun speziell die Situation der vier hinterindischen Staaten betrachtet wird,
so lassen sich, iiber die nicht zu leugnenden Unterschiede hinaus, gewisse Gemein-
samkeiten feststellen: die das buddhistische Staatsideal niher konkretisieren. Davon
soll im folgenden die Rede sein:

1. Alle vier Staaten besaflen eine Institution, die aufler in Burma noch heute
besteht, nimlich eine nationale Ordensspitze, den Sangha-raja. Der Name, welcher
Ordenskénig bedeutet, konnte dazu verfiihren, an eine geistliche Machtposition im
Sinne eines National-Papstes zu denken. Das ist jedoch nicht der Fall: Der Sangha-
raja des jeweiligen Landes ist weder eine politische noch eine geistliche Macht-
position, sondern nur Verwaltungsspitze, eine Art oberster Kirchenprisident oder
Patriarch. Seine Aufgabe besteht darin, durch sein Vorbild in zwei Richtungen zu
wirken: einmal fiir die Disziplin innerhalb des Ordens und zum anderen als
Bewahrer der Lehrtradition. In diesen beiden Funktionen tritt er auch dem
Staate gegeniiber auf und stimmt die Probleme mit diesem ab, die sich in der Praxis
ergeben, wobei technische Fragen im Vordergrund stehen. Daff in Siam der Bruder
des Konigs Chulalongkorn im vorigen Jahrhundert lange dieses Amt innehatte,
wirkte sich sehr harmonisierend aus und wird als Symbol fiir die briiderliche
Haltung zwischen Staat und Orden angeschen. Dafl in Ceylon seit dem 18. Jahr-
hundert kein Sangha-raja mehr bestellt wurde? und dafl dieses Amt in Burma nach
Unterbrechungen und Beschrinkungen 1938 endgiiltig endete!?, hat sich nicht
gerade giinstig fiir die Disziplin und das sittliche Niveau des Ordens ausgewirkt.
Die Errichtung einer kollegialen Zentrale der Religion in Burma (Union of Burma
Sasana Council) erwies sich als kein Ersatz und dauerte nur kurze Zeit (1950 bis
1962). Wenn auch der jeweilige Sangha-raja nicht etwa ,Stellvertreter Buddhas auf
Erden® war, so reprisentierte er doch auch als primus inter pares im Orden eine
sittliche Autoritit, die integrierende Kraft besafi.

¢ Bechert II, S. 328.

7 Bechert II, S. 325.

8 Bechert II, S. 329/330.
9 Bechert I, S. 211.

10 Bechert II, S. 20/21.

179

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Die enge Verbundenheit zwischen Staat und Orden zeigt sich auch darin, dafl
in jenen Lindern sehr viele Minner in ihrer Jugend einige Zeit im Kloster als
Moénch verbringen und so fiir ihr ganzes Leben mit den religiosen Werten vertraut
werden. Die Gemeinschaftserziechung, die in anderen Staaten dem Militir zuge-
schrieben wird, liegt hier im Kloster. Dabei stimmt unsere abendlindische Vor-
stellung vom Kloster, die vorwiegend von der Regel des heiligen Benedikt
bestimmt wird, keineswegs mit dem buddhistischen Kloster iiberein, das weit mehr
Beziehung zum Leben auflerhalb hat, ohne daff aber gerade eine Absicht der Ein-
mischung bestand. Man kann vielleicht sagen, dafl die Mauer des buddhistischen
Klosters im Geiste besteht, nicht aber in einer dufleren Abgeschlossenheit. Im Hin-
blick auf die Klosterschulen fiir Kinder-Unterricht mégen sich Buddhismus und
Christentum ihneln, aber die Funktion des Klosters als eine Art ,,Ordensburg® zur
Vorbereitung des jungen Mannes auf sein Laienleben im Staate ist spezifisch
buddhistisch. In Thailand erhalten Beamte und Offiziere noch heute bezahlten
Urlaub, wenn sie einen mehrmonatigen Klosteraufenthalt absolvieren!l. So ver-
brachten z. B. U Nu und Ko&nig Sihanouk von Kambodscha einige Zeit als Monch
im Kloster. Diese buddhistische Tradition firbte dann auch auf christliche Kl&ster
in Hinterindien ab, so verbrachte z. B. Prisident Diem von Siidvietnam vor dem
Kriege lingere Zeit in einem dortigen katholischen Kloster!2.

3. Andererseits war der Orden aber auch eine Art Asyl fiir Politiker, die in der
Welt Schiffbruch erlitten hatten. So lebt z. B. U Nu heute als Ménch in Rangun,
ebenso wie einer der Hauptmitarbeiter General Ne Wins, der stellvertretende
Generalstabschef Brigadier Aung Gyi, der sich gegen die Perpetuierung der Militir-
diktatur ausgesprochen hatte!3. Und in Siam verbrachte der spitere Konig Mongkut
sogar 27 Jahre als Monch, nachdem sein Bruder ihm die Konigswiirde streitig
gemacht hatte. Das Kloster ist also in dieser Hinsicht eine Stitte, um eine humane
Losung weltlicher Konflikte zu ermoglichen und den gescheiterten Staatsminnern
eine Existenz zu ermdglichen, die ihren Gegnern jede Furcht nimmt. Denn der
Moénch hat sich nicht um Politik zu kiimmern und Verstofle geen diesen Grundsatz
haben stets dem Sangha und dem Staat geschadet.

4. Der buddhistischen Grundhaltung, wonach vom Charakter des Individuums die
dufleren Verhiltnisse, insbesondere das Wohl des Staates abhingt, entspricht es,
daf} die buddhistischen Herrscher dem Ideal um so niher kamen, als sie selber als
Vorbild erzieherisch wirkten. Nicht Gewalt und Zwang sind dann die hauptsich-
lichen Formen staatlicher Betitigung, sondern Appell an sittliche Eigenschaften.
So sagt Bechert: ,Der Gesamthaltung U Nus entsprach es, Gesetze nicht durch
strenge Mafinahmen, sondern durch ethische Ermahnungen zur Geltung bringen zu
wollen.“14 Dabei ging U Nu davon aus, dafl seine verdienstvollen Werke als Staats-
chef einerseits seiner eigenen religiosen Erziehung zugute kommen wiirden,
andererseits aber den Burmesen ein buddhistisches Leben mit dem Streben zur
Erlosung erleichterten. Im Zusammenhang damit trat U Nu immer wieder als
Mahner auf, der die Bevdlkerung zu einer der Religion entsprechenden Lebens-
fithrung aufrief. So sagt er:

“If we go to the root causes of the present disorder in this country, we will find
that not less then 80 %o of them are due to apathy to religion.”15

11 Bechert II, S. 195.
12 Bechert II, S. 311.
13 Bechert II, S. 160.
14 Bechert II, S. 170.
15 Bechert II, S. 169.

180

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hier mischte sich also nicht die Kirche in Belange des Staates ein, und der Staat
bemiihte sich nicht, den Einflufl der Kirche zuriickzudringen, sondern der Staats-
chef selber trat als ,Animator® fiir die Religion im Volke auf und holte sich vom
Orden den Rat weiser Monchel®. So griff er auf die Tradition des burmesischen
Ko6nigstums zuriick, das schon immer als Férderer und Schiitzer der Religion auf-
getreten war. Wenn auch U Nu das bekannteste Beispiel einer Ankniipfung an die
buddhistischen Idealherrscher darstellt, so ist seine Haltung doch auch in den
anderen Lindern als Grundsatz zu finden. Der Orden kann im Verhiltnis zum
Staat in gewisser Weise mit einem informellen Altestenrat, einer faktischen zweiten
Kammer, verglichen werden, die gegeniiber den Fragen der Tagespolitik von
hoherer Warte gute Ratschlige gibt, falls der Staat es wiinscht.

5. Die buddhistische Grundhaltung vom entscheidenden Wert der sittlichen
Erziehung des Menschen bestimmt auch das Verhiltnis zum Marxismus. Da der
Materialismus das Heil von der Verinderung der dufleren Verhiltnisse erwartet,
der Buddhismus aber von der Anderung des Menschen selber, so betrachtet der
Buddhist den Marxismus zwar nicht als absoluten Gegensatz zum Buddhismus,
aber doch als noch unvollkommene Lehre im Sinne von U Nus Kriegsminister,
U Ba Swe:

»Wenn wir die beiden Philosophien voneinander absetzen wollen, dann k&nnen
wir mit Sicherheit annehmen, daff der Marxismus einer niedrigeren Ebene als der
Buddhismus angehort. Die marxistische Theorie bezieht sich auf weltliche Angele-
genheiten und sucht materielle Lebensbediirfnisse zu befriedigen. Die buddhistische
Philosophie jedoch befafit sich mit geistigen Dingen, mit dem Ziel ... der
Befreiung.“17

Wenn z. B. U Nu nach dem Kriege eine Identitit von Marxismus und Buddhismus
(insbesondere in der Haltung zum Eigentum und zum Theismus) zu sehen glaubte,
so bezeichnete er sie doch bald als bedauerlicher Irrtum, der auf einer ungenauen
Kenntnis beider Lehren beruht habe!8. Daran hat sich auch unter der Militirregie-
rung Ne Win nicht viel geindert. Zwar hat diese die Politik der aktiven Forderung
der Religion eingestellt, aber maflgebliche Monchsvertreter bezeichnen den burme-
sischen Weg zum Sozialismus in der Revolutionsregierung als einen ,mittleren
Weg® (das ist eines der buddhistischen Ideale), der akzeptabel seil®. Betrachtet man
die Parteiphilosophie Ne Wins mit ihren buddhistischen Ausfiihrungen, so diirfte
man Bechert zustimmen, wenn er sagt, dies sei ,nichts anderes als ein sikularisierter
buddhistischer Sozialismus, keine echte Abart des Marxismus“20, In Thailand und
Kambodscha liegen die Verhiltnisse noch klarer; es hat z. B. in Thailand ,kaum
je marxistische Bewegungen von Bedeutung gegeben“?!. In Laos scheint dagegen
die Lage anders: hier gibt es in der Pathet-Lao eine starke kommunistisch beein-
fluflte Bewegung, die ihren ersten Programmpunkt ,Schutz des Buddhismus als
nationale Religion“?? teils nur dazu benutzt, die buddhistische Bevolkerung fiir
sich zu gewinnen. Andererseits sind in dieser Partei aber auch starke nationale
Krifte vertreten, die wiederum den Marxismus benutzen, um sich gegen die
amerikafreundlichen Politiker durchzusetzen und eine neutrale Politik des Konigs
zu ermdglichen. Wie stark die Riicksicht aller Parteien auf die buddhistische

16 Bechert II, S. 168.

17 E. Sarkisyanz, Siidostasien seit 1945, Miinchen 1961, S. 92.
18 Bechert II, S. 135.

19 Bechert II, S. 160/161.

20 Bechert II, S. 161.

21 Bechert II, S. 202.

22 Bechert II, S. 295.

181

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tradition ist, geht daraus hervor, daff Monche die einzige Beviolkerungsgruppe sind,
die in dem gespaltenem Land unbehelligt reisen kénnen?23.

6. Wenn auch die Lage in Laos in ihrer Verworrenheit sehr schwer zu durchschauen
ist, so ist doch eines sicher, nimlich, dafl die amerikanische Einmischung dem
Lande nicht gedient hat. Wenn der amerikanische Botschafter in Laos sich riihmte,
er habe 1956/57 sechzehn Monate lang dafiir gekimpft, eine Regierungskoalition
mit den Linksgruppen zu verhindern?4, so ist diese Haltung nur aus folgenden
Griinden verstindlich: nach westlicher Auffassung ist jede Koalition mit den
Kommunisten nur eine Vorbereitungshandlung, um die marxistische Alleinherr-
schaft zu errichten, wobei man das Beispiel der CSSR auch unausgesprochen im
Sinne hat. Dabei sei nur am Rande erwihnt, daf} es frither in anderen Staaten
Koalitionen mit Kommunisten gegeben hat, z. B. die Volksfront in Frankreich, die
keineswegs zu einer kommunistischen Diktatur fiihrten. Vor allem aber wird bei
einer solchen Betrachtungsweise der buddhistischen Tradition nicht geniigend
Rechnung getragen. Der Buddhismus kann dem Marxismus mit wissenschaftlichen
psychologischen Argumenten entgegentreten, die in westlichen Weltanschauungen
deshalb nicht oder nicht so stark vorhanden sind, weil diese ebenfalls auf materia-
listischen Primissen aufbauen. Fiir den Buddhisten sind der Materialismus des
Westens und sein Ableger, der Materialismus der Kommunisten, gar keine echten
Alternativen, sondern zwei sich gegenseitig Zubringerdienste leistende Erscheinungs-
formen derselben Einseitigkeit. Der Buddhist ist iiberzeugt, die Wahrheit auf seiner
Seite zu haben und sieht daher den Materialismus nur als voriibergehende Einseitig-
keit an, wobei nach asiatisch-religidser Auffassung mit viel grofleren Zeitriumen
gerechnet wird als bei uns. Eine politische Koalition mit Marxisten ist vom
buddhistischen Blickpunkt aus in Laos ebenfalls nur eine Zwischenlosung, nimlich
um die Kommunisten schliefllich zu iiberzeugen und zuriickzugewinnen fiir die
buddhistische Gemeinsamkeit, die in der Weltpolitik ,Neutralismus“ genannt
wiirde.

7. Wie sehr Konflikte zwischen den Westmichten und dem Buddhismus aus
Unverstindnis herriihren, geht aus manchen Beispielen hervor. Nach buddhistischer
Einsicht ist iibermifliges Erwerbsstreben als Habsucht verwerflich, weil dies von
der eigentlichen menschlichen Aufgabe der Selbsterziehung ablenkt. Geld war z. B.
auflerhalb der Stidte von Laos bis in die neueste Zeit vollig unbekannt2s, Ein west-
licher Beobachter, Norman Lewis, schrieb 1951 {iber Laos:

“The accumulation of wealth which is not to be used for definite, approved
purposes, causes a2 man to lose prestige among neighbours, just, as in the West, the
process is reversed.”’26

Von dort her kommen dann Urteile, welche die buddhistische Bevolkerung als
faul und gemeinschaftsfeindlich kassifizieren und ihr mit Gewalt stattdessen die
westlichen Errungenschaften des Konkurrenzkampfes usw. aufdringen wollen. Als
typisch kann hier die Schrift eines britischen Kolonialbeamten iiber Burma gelten:
»Die wichtigste und grofite Wahrheit heifit, den bestmdglichen Gebrauch von der
schonen Welt, die Gott uns gegeben hat, zu machen. Die grofite Siinde ist, die
Erde zu belasten. Es ist unsere Pflidit, die Feigen, Untiichtigen, Schwachen, die die
Erde miflbrauchen, fortzufegen und die Starken und Niitzlichen an ihre Stelle zu
setzen ... Der Burmese hat schon zu viel Glauben. Er ist zu viel gepflegt und

2 Bechert II, S. 295.
24 Bechert II, S. 277.
% Bechert II, S. 265.
2 Zitiert nach Bechert II, S. 265.

182

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehitschelt worden, man hat ithm zu viel gepredigt. Er mufl aufstehen und
kimpfen. Er soll nicht schaudern vor den Schligen des Lebens und sich davor
zuriickziehen, sondern ... ihm entgegentreten. Er mufl sein Wickelband des
Glaubens abwerfen und den natiirlichen Kimpfer in sich finden. Er muf} lernen,
wild zu sein, zu zerstdren, wenn es notig ist, ohne Skrupel zu verletzen, wegzu-
stoflen. Er muf} lernen, ein Mann zu sein. Ich kann mir nichts vorstellen, was den
Burmesen so gut tite, als eins ihrer Regimenter sich in unseren Kriegen auszeichnen
zu lassen. Es wiirde ihren Augen neue Aspekte des Lebens 6ffnen.“27

Bei solchen Betrachtungen wird vergessen, daf8 die persdnliche Geniigsamkeit gerade
dazu fithrt, nun um so mehr fiir die Gemeinschaft sozial wirken zu konnen. Die
Unterstiitzung Notleidender und Alter erfolgt in den buddhistischen Lindern
durch private Hilfe, ebenso die gesamte Unterhaltung des Ordens. In der alten
Zeit verdankten in Burma nahezu alle Verkehrseinrichtungen ihr Dasein privater
Wohltitigkeit28, Welchen Einfluf und welche Bedeutung diese caritative Seite
des Buddhismus hat, lifit sich mit westlichen Maflstiben schwer erfassen, ist
aber zum Verstindnis der buddhistischen Staatslehre unerlifilich, die nur dann
richtig zu wiirdigen ist, wenn die philosophischen Voraussetzungen der buddhisti-
schen Weltanschauung deutlicher hervortreten2®.

HerimuTH HECKER

7 Fielding Hall, A people at School, London 1906, S. 250 ff., zitiert nach Sarkisyanz, a. a. O., S. 87.

28 Bechert II, S. 13.

% Das Werk von J. Schecter, The new face of Buddha. Buddhism and politcal power in Southeast Asia,
London 1967, 298 S., konnte fiir den vorliegenden Aufsatz noch nicht beriicksichtigt werden.

183

https://dol.org/10.5771/0508-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. [ —



https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

