
BUDDHISMUS UND STAAT IN S Ü D O STAS IEN 

I n  vier Staaten Hinterindiens, nämlich i n  Burma (Birma)!, Thailand (Siam), 
Kambodscha und Laos, ist noch heute die buddhistische Religion der wichtigste 
Faktor für die Integrierung der Bevölkerung jener Gebiete. Die politischen, 
wirtschaftlichen, militärischen und sozialen Verhältnisse dieser vier südostasiatischen 
Staaten werden vorwiegend vom Buddhismus her bestimmt und sind nur von dort 
her zureichend und über die historischen Einzelgeschehnisse hinausgehend zu inter­
pretieren. Für eine solche Betrachtung ist es notwendig, zunächst einmal auf die 
Wurzeln dessen zurückzugehen, was man eine buddhistische Staatstheorie nennen 
kann. Sodann wäre zu zeigen, wie sich diese Idee in den vom Buddhismus beein­
flußten oder beherrschten Staaten Asiens ausgeprägt hat, wobei die Unterschiede 
zwischen den vier südostasiatischen Staaten sowie Ceylon (das eine Sonderstellung 
einnimmt) einerseits und den Ländern Ostasiens (einschließlich Vietnam) anderer­
seits wenigstens kurz gestreift werden müssen. Auf dieser Grundlage können 
dann für Südostasien einige Betrachtungen über das Problem angestellt werden, 
das wir das Verhältnis von Kirche und Staat nennen. Bei dieser Untersuchung ist 
es als günstig zu verzeichnen, daß jüngst in Deutschland ein Werk erschienen ist, 
welches in reicher Fülle Material zur Lage des modernen Staates in den buddhisti­
schen Gebieten zur Verfügung stellt2• Auf dieses Werk des Göttinger Indologen 
Professor Bechert wird daher im Laufe der Darstellung, besonders im 2. Teil, 
immer wieder hinzuweisen sein. 

1. 

Um das Verständnis für die Situation der buddhistischen Staatsauffassung zu 
erleichtern, erscheint es als dienlich, diese zunächst mit den Verhältnissen von Staat 
und Religion zu vergleichen, die beim europäischen Denken über diese Frage im 
Vordergrund stehen. 
Die drei Weltreligionen, die nacheinander aus dem vorderasiatisch-semitischen 
Raum hervorgegangen sind, nämlich Judentum, Christentum und Islam, mußten 
sowohl unter ihren Gründern als auch unter ihren Nachfolgern immer wieder mit 
staatlichen Mächten kämpfen. Moses mußte gegenüber der Feindschaft der Ägypter, 
Mohammed gegenüber der Feindschaft der Mekkaner, Christus gegenüber der 
Feindschaft der Pharisäer die neue Lehre behaupten und mit mehr oder weniger 
Schwierigkeiten durchsetzen. Und auch später hatten die drei Religionen unauf­
hörliche Auseinandersetzungen zu bestehen : Die Juden mußten in Palästina ihre 
Religion gegen andere Völker durchsetzen ; der Islam stand unter seinen Kalifen 
in permanentem Kriegszustand mit den Staaten der Ungläubigen, und das 
Christentum war, nachdem es 300 Jahre lang in Kampfstellung zum römischen 
Reich gestanden hatte, als Staatsreligion des abendländischen Kaisertums in unauf­
hörlich wogendem Ringen um die Frage, welchem der zwei Reiche die Vorherr­
schaft gebühre, dem weltlichen Kaisertum oder dem geistlichen Regiment des 
Papstes. Aus dieser historischen Situation erklärt es sich, daß die modernen Staaten 

1 Die englische Schreibweise (Burma) sei hier der von der französischen (Birmanie) abgeleiteten (Birma) 
wegen ihrer internationalen Verbreitung vorgezogen. Die genaue Umschrift im Deutschen wäre Barrna. 

, Heinz Bechert : Buddhismus, Staat und Gesellschaft in den Ländern des Theraväda-Buddhismus (Schriften 
des Instituts für Asienkunde in Hamburg, Bd. XVII/I-3).  
Bd. I :  Allgemeines und Ceylon, Frankfurt a.  M.  1966, 375 S .  
Bd. II : Birma, Kambodscha, Laos ,  Thailand, Wiesbaden 1967, 377 S.  
Bd. II! : in Vorbereitung. 

1 75 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des christlichen Abendlandes, des islamischen Orients und des neuen Israel in zu­
nehmendem Maße eine Trennung von Kirche und Staat befürworten und prakti­
zieren. Dem Streben des modernen Staates nach allseitiger und absoluter Zustän­
digkeit zur Regelung der irdischen Lebensverhältnisse stand der Machtanspruch der 
Religionen konkurrierend gegenüber. In diesem Machtkampf siegte der Staat, 
indem er die Religion auf das geistliche Gebiet beschränkte, dessen Gewichtigkeit 
aber bei den Massen immer mehr abnahm. Die Trennung von Kirche und Staat 
bedeutet daher : Alles Wesentliche regelt der Staat nach seinem Ermessen, die 
Kirche darf nur noch dort tätig sein, wo es dem Staat unwichtig erscheint oder sie 
darf als Auftragsverwaltung in seinen Diensten stehen. 
Dieser notgedrungen kurzen und darum etwas pointiert klingenden Skizze bedarf 
es, um demgegenüber die sehr andere Situation des Buddhismus abzuheben. Nur 
aus dieser Gegenüberstellung ergibt sich sodann die Möglichkeit zu entscheiden, 
ob überhaupt vergleichbare Verhältnisse vorliegen. 
Die buddhistische Religion unterscheidet sich schon durch ihre Begründung 
wesentlich von den drei anderen Weltreligionen, nämlich insofern, als hier keinerlei 
Kampf mit weltlichen Mächten vorlag. Der Prinz Siddhattha Gotama aus dem 
Himalaya-Fürstentum der Sakyer begann in seinem 35 .  Lebensjahr seine Lehre als 
Buddha (= Erwachter) zu verkünden und lehrte als Wandermönch 45 Jahre lang 
in Mittelindien. Er gründete als erstes einen Orden (Sangha = Gemeinschaft), in 
welchem sich seine Jünger zu einem Leben der Selbsterziehung zusammenfanden 
und in dessen Verfassung autoritäre und demokratische Elemente wohl abgewogen 
sind. Dieser älteste Orden der Welt hatte keinerlei Absichten, sich in weltliche 
Verhältnisse einzumischen, ja dies widersprach sogar seinen rein geistlichen und 
meditativen Zwecken ; auch eine Mission war darin nicht wesentlich, sondern ergab 
sich mehr indirekt durch die indische Gewohnheit, bei Angehörigen solcher 
Religionsgemeinschaften um Rat zu fragen. Der Orden wurde ausschließlich von 
Laien unterhalten, d .  h .  von solchen, die das strenge Mönchsleben noch nicht 
führen konnten, aber sich zur Lehre des Gründers bekannten und sich auf dem 
Gebiete der Wohltätigkeit darin übten. Zu diesen Laien gehörten auch die Groß­
könige (Maharaja) der beiden Hauptreiche des Gangesgebietes, nämlich König 
Pasenadi von Kosalo und Kasi (Benares) sowie König Seniyo Bimbisaro von 
Magadha. Sie ließen sich vom Buddha in vielen Gesprächen belehren und ermög­
lichten durch ihre Haltung die Ausbreitung des Buddhismus in ihren Reichen. Es 
war hier nicht so, daß durch die B ekehrung der Staatsoberhäupter damit an sich 
auch schon die Untertanen mit gewonnen wurden. Der Grundsatz " Cuius regio, 
eius religio" war hier unbekannt. Vielmehr entwickelte sich der Buddhismus allein 
durch seine überzeugungskraft und durch das Vorbild seiner Anhänger, seien es 
Mönche oder Laien. Da die beiden Könige bemüht waren, die sittlichen Grundsätze 
des Buddhismus zu praktizieren, strahlten sie von dort her auch wieder auf die 
B evölkerung aus, wobei es für die Echtheit der überlieferung spricht, daß beide 
Herrscher auch in ihren Unvollkommenheiten geschildert werden. Während ihrer 
über dreißigjährigen Regierungszeit herrschte Friede zwischen den beiden Reichen, 
ein auch damals seltener Zustand. Das Verhältnis zwischen der staatlichen Macht 
und dem Orden war damals wie folgt zu charakterisieren : Durch das Vorbild des 
Religionsgründers wurden die Mönche beeinflußt, dem nachzueifern ; durch das 
Vorbild des Ordens wurden die Könige entsprechend beeinflußt und durch das 
Vorbild der Könige und des Hofes wurde das ganze Land sittlich-geistig gehoben. 
Dazu bedurfte es keiner Macht und keines Zwanges, sondern die Sache wirkte 
durch sich. 

1 76 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Situation des Ur-Buddhismus blieb seither für die buddhistischen Staaten als 
Ideal bestimmend. Im Gegensatz etwa zu Platons Idealstaat und anderen Utopien 
hatte das buddhistische Modell den Vorzug, im Verlaufe seiner Geschichte immer 
wieder verwirklicht zu werden. Der buddhistische Kaiser Asoka von Magadha, der 
Indien einigte (273-236 v.  Chr.), ist zwar das berühmteste, aber durchaus nicht 
das einzige Beispiel dessen, was in den buddhistischen Texten ein Gesetzeskönig 
(dhamma-räjä) bzw. Universalmonarch (Cakkavatti) genannt wird. In Indien waren 
die Kaiser Kanishka (c. 1 0-80 n. Chr.) und Harshavardhana (606-648)  die 
ruhmreichsten Vorbilder solcher Herrscher. Von letzterem heißt es : 
"Eine gute Verwaltung, humane Rechtspflege, niedrige Steuern, Krankenhäuser für 
Mensch und Tier, Blüte der Künste, Begeisterung für die Verbreitung des Glaubens, 
Abschaffung des Fleischgenusses und dergleichen werden als Kennzeichen und 
Errungenschaften seiner Regierung gerühmt. " 3  
A u ch  i n  d e n  buddhistischen Nachfolgestaaten innerhalb und außerhalb d e s  indischen 
Kontinentes finden sich im Verlaufe der wechselvollen Geschichte immer wieder 
solche Herrscher, wie unter der Päla-Dynastie in Bengalen (730-1 197), wie in 
allen vier südostasiatischen Staaten und wie besonders unter den c e y I o n  e s i -
s e h e  n Königen, die unter Asoka zum Buddhismus bekehrt wurden und bis zu 
ihrem Sturze durch die Engländer ( 1 8 1 5) das buddhistische Königtum meist recht 
würdig repräsentierten. Trotzdem besteht zwischen Ceylon und den unten näher 
zu erörternden hinterindischen Staaten ein nicht unerheblicher Unterschied, der 
auch für die heutige Lage von Bedeutung ist. Dieser Unterschied liegt darin, daß 
Ceylon am längsten unter Kolonialherrschaft gelebt hatte : Thailand war nie 
Kolonie, Burma nur 60 Jahre lang und Kambodscha und Laos hatten als franzö­
sische Protektorate ihre interne Eigenständigkeit ungebrochen bis in die Gegenwart 
bewahrt. Ceylon hingegen war, jedenfalls im Küstenland, zuerst portugiesisch, dann 
holländisch und schließlich englisch :  diese Herrschaftsformen haben ihre Spuren 
hinterlassen und haben dazu geführt, daß in Ceylon westliche Einflüsse stärker 
waren als anderswo. Hier kam es zu einer weitgehenden Durchdringung buddhisti­
scher und abendländischer Gedanken, was auch dadurch begünstigt wurde, daß 
Ceylon als vorwiegend indo-arisches Land rassisch dem Europäer nähersteht als die 
mongolischen Rassen Hinterindiens. In Bezug auf den Staat ist es so, daß Ceylon das 
einzige der genannten buddhistischen Länder ist, in dem eine parlamentarische 
Demokratie (und zwar heute als konstitutionelle Monarchie innerhalb des 
Commonwealth) schon seit der Zeit vor der Unabhängigkeit wirklich funktioniert 
hat. Andererseits ist Ceylon derjenige Staat, in welchem der Sangha entgegen seiner 
andersartigen Tradition am stärksten politisiert. In den anderen Staaten traten 
politisierende Mönche hauptsächlich in der Zeit des Unabhängigkeitskampfes her­
vor, da der Sangha die stärkste Institution des nationalen Selbstbewußtseins war. 
Nach Erreichung der Unabhängigkeit von Burma, Kambodscha und Laos verlor 
diese Betätigung ihren Sinn und man kehrte weitgehend wieder zu der traditio­
nellen Haltung rein geistiger Beeinflussung des Staates zurück. In Ceylon war es 
umgekehrt : vor der Unabhängigkeit kam es kaum zu buddhistisch bestimmten 
Agitationen4, um so mehr aber nach der Unabhängigkeit unter den Bandanaraikes, 
bis diese Phase 1965 wieder einer ruhigeren Entwicklung Platz machte. Wegen der 
starken Einmischung des ceylonesischen Sangha in die politischen Verhältnisse ist es 
verständlich, daß für Ceylon noch am ehesten die Forderung moderner Staaten 
paßt, die einer Macht der " Kirche" ablehnend gegenüberstehen. 

, Günther Sdmlemann, Geschichte der Dalai-Lamas, Leipzig 1958, S .  48. 
• Bechert I, s .  83 und 307. 

1 77 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Verhältnisse in Südostasien sind aber noch in einer zweiten Hinsicht von 
denen anderer buddhistischer Gebiete abzugrenzen, nämlich von dem großen 
Bereich des sogenannten nördlichen Buddhismus, auch Mahäyäna (Großes Fahrzeug) 
im Gegensatz zum südlichen Buddhismus des kleinen Fahrzeuges (Hinayäna), heute 
allgemein bezeichnet als Theraväda (= Lehre der Älteren) . Mit diesen beiden 
buddhistischen Konfessionen hat es folgende Bewandtnis : 
Etwa um die Zeitwende spaltete sich der Buddhismus in Indien in diese beiden 
Richtungen, die aber bis ins zehnte Jahrhundert dort friedlich nebeneinander 
lebten, ohne daß es jemals zu solchen Gegensätzen wie im Abendlande gekommen 
wäre. Als der Buddhismus in Indien im zehnten Jahrhundert verfiel und die 
mohammedanische Eroberung und die brahmanische Renaissance das Land 
beherrschten, kam es zu einer räumlichen Trennung in die nördliche und südliche 
Schule. Im Norden Indiens waren Tibet, China, Korea und Japan sowie davon 
ausstrahlend die Mongolei und im Süden Vietnam (Annam) vom Mahäyäna­
Buddhismus erreicht und weitgehend geprägt worden. In den südlichen und süd­
östlichen Randgebieten Indiens blieb der Theraväda-Buddhismus bis heute 
herrschend. Ein wesentlicher Unterschied beider Richtungen besteht darin, daß der 
Theraväda-Buddhismus von einem festen Kern (dem Päli-Kanon) ausgeht, in 
welchem die Lehre und die Organisation des Ordens geregelt sind, so daß für 
individuelle Eigenheiten wenig Gelegenheit ist. Die alten Sekten dieser Richtung 
sind daher lange ausgestorben und es gibt in dieser Konfession heute nur einen 
einheitlichen Buddhismus. Im Mähäyäna hingegen ist das alltägliche sowie das 
meditative Leben viel individueller und weit persönlicher auf den jeweiligen Lehrer 
oder Abt zugeschnitten : hier findet sich eine Fülle von Sekten, ohne daß in den 
vielen Lehrtexten ein dem Päli-Kanon vergleichbarer einheitlicher Kern vorhanden 
ist. In der Geschichte hat sich nun gezeigt, daß dieser Individualismus, der jeden 
nach seiner Fas:on selig werden ließ, nur fruchtbar war, solange die Menschen 
ein hohes Maß an Selbstdisziplin bereits mitbrachten. Wo dies schwand, da verfiel 
auch der Mahäyäna-Buddhismus. Daher ist es nicht ohne Grund, daß der Kommu­
nismus heute ausschließlich in Ländern des Mahäyäna-Buddhismus Fuß fassen 
konnte, nämlich in China, Tibet, der Mongolei, in Vietnam und (Nord-)Korea. 
Dabei ist mit zu berücksichtigen, daß der nördliche Buddhismus außer in Tibet 
(und der von dort bekehrten Mongolei) nie die einzige Religion, nie Staatsreligion 
war. Wenn auch manche chinesischen und japanischen Kaiser Buddhisten waren, 
so blieb der Buddhismus doch neben den chinesischen Systemen des Konfuzianus 
und Taoismus sowie dem japanischen Shintoismus eine Religion neben anderen. 
Auf den Staat aber wirkten auf die Dauer die alten Religionen stärker ein, zum al 
der chinesische Kaiser als "Sohn des Himmels" bzw. der japanische Tenno als 
"Abkömmling der Sonnengöttin" den Staat in seiner Vergöttlichung bestimmten. 
Eine entsprechende Vergöttlichung im Sinne einer buddhistischen Theokratie gab 
es nur in Tibet, das wegen seiner einzigartigen Sonderstellung im Rahmen dieser 
Betrachtung außen vor bleiben kann : In Tibet sind am ehesten Vergleiche mit der 
abendländischen Kirche und dem Papsttum möglich. Insoweit fällt Tibet aber 
gerade aus dem buddhistischen Rahmen heraus5• 
Im Zusammenhang mit dem Mahäyäna-Buddhismus muß auch die Lage in 
V i  e t n a m gesehen werden. Das Land Annam war nicht weniger als 1 000 Jahre 
lang chinesisch gewesen ( 1 1 1  v. Chr. bis 939 n. Chr.), und diese Herrschaft hat ihm 
bis heute seinen Stempel aufgeprägt. Die Staatstheorie war dort im wesentlichen 

, Siehe dazu die ausführliche Besprechung des in Anmerkung 3 genannten Werkes auf S .  225 ff dieses Heftes .  

1 78 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konfuzianisch und die Herrscher bildeten sich nach dem Vorbild der chinesischen 
Kaiser. Der Buddhismus von Vietnam war ebenfalls ein Spiegelbild des chinesischen 
Mahäyäna. So wie in China 12 und in Japan 16 Schulen individueller Art hervor­
getreten waren, so bildeten sich auch in Vietnam 16 "Sekten" heraus6• Neben ihnen 
bestehen gewisse synkretistische Richtungen, die im 20. Jahrhundert neue Religio­
nen gründeten, insbesondere die Cao-Dai, Hoa-Hao und Binh-Xuyen. Nachdem 
der Buddhismus in Vietnam unter französischer Herrschaft eine Verfallsperiode 
durchgemacht hatte, kam es seit 1 920 wieder zu einer Neubelebung7, in deren 
Linie auch die bekannten Ereignisse der "Buddhistenkrise" Süd vietnams von 1963 
liegen. Theraväda-Buddhisten gibt es in Vietnam nur wenige : beide Richtungen 
leben aber wohlwollend nebeneinanders. Die besonderen Verhältnisse des zum 
Synkretismus neigenden Vietnam sind von Bechert in einem Exkurs ausgiebig 
dargestellt worden, wobei dem kaum etwas hinzuzufügen sein dürfte. Bechert 
behandelt Vietnam in seinem Buche über den Theraväda-Buddhismus hauptsächlich 
deshalb, weil die Verhältnisse in Kambodscha und Laos ohne eine Erörterung der­
jenigen in Vietnam nicht so gut verständlich sind und weil aus der Kontrastwirkung 
gerade die Eigenheiten der anderen buddhistischen Staaten deutlicher hervortreten. 

11. 

Wenn nun speziell die Situation der vier hinterindischen Staaten betrachtet wird, 
so lassen sich, über die nicht zu leugnenden Unterschiede hinaus, gewisse Gemein­
samkeiten feststellen : die das buddhistische Staatsideal näher konkretisieren. Davon 
soll im folgenden die Rede sein : 
1 .  Alle vier Staaten besaßen eine Institution, die außer in Burma noch heute 
besteht, nämlich eine nationale Ordensspitze, den Sangha-räjä. Der Name, welcher 
Ordenskönig bedeutet, könnte dazu verführen, an eine geistliche Machtposition im 
Sinne eines National-Papstes zu denken. Das ist jedoch nicht der Fall : Der Sangha­
räjä des jeweiligen Landes ist weder eine politische noch eine geistliche Macht­
position, sondern nur Verwaltungsspitze, eine Art oberster Kirchenpräsident oder 
Patriarch. Seine Aufgabe besteht darin, durch sein Vorbild in zwei Richtungen zu 
wirken : einmal für die Disziplin innerhalb des Ordens und zum anderen als 
Bewahrer der Lehrtradition. In diesen beiden Funktionen tritt er auch dem 
Staate gegenüber auf und stimmt die Probleme mit diesem ab, die sich in der Praxis 
ergeben, wobei technische Fragen im Vordergrund stehen. Daß in Siam der Bruder 
des Königs Chulalongkorn im vorigen Jahrhundert lange dieses Amt innehatte, 
wirkte sich sehr harmonisierend aus und wird als Symbol für die brüderliche 
Haltung zwischen Staat und Orden angesehen. Daß in Ceylon seit dem 1 8 .  Jahr­
hundert kein Sangha-räjä mehr bestellt wurde9 und daß dieses Amt in Burma nach 
Unterbrechungen und Beschränkungen 1938  endgültig endete10, hat sich nicht 
gerade günstig für die Disziplin und das sittliche Niveau des Ordens ausgewirkt. 
Die Errichtung einer kollegialen Zentrale der Religion in Burma (Union of Burma 
Säsana Council) erwies sich als kein Ersatz und dauerte nur kurze Zeit ( 1950 bis 
1 962) . Wenn auch der jeweilige Sangha-räjä nicht etwa "Stellvertreter Buddhas auf 
Erden" war, so repräsentierte er doch auch als primus inter pares im Orden eine 
sittliche Autorität, die integrierende Kraft besaß . 

• Bechert H, S. 328.  
7 Bechert H, S.  325.  
• Bechert H, S .  329/330 . 
• Bechert I, S. 2 1 1 .  

10 Bechert H, S .  20/2 1 .  

1 79 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 .  Die enge Verbundenheit zwischen Staat und Orden zeigt sich auch darin, daß 
in jenen Ländern sehr viele Männer in ihrer Jugend einige Zeit im Kloster als 
Mönch verbringen und so für ihr ganzes Leben mit den religiösen Werten vertraut 
werden. Die Gemeinschaftserziehung, die in anderen Staaten dem Militär zuge­
schrieben wird, liegt hier im Kloster. Dabei stimmt unsere abendländische Vor­
stellung vom Kloster, die vorwiegend von der Regel des heiligen Benedikt 
bestimmt wird, keineswegs mit dem buddhistischen Kloster überein, das weit mehr 
Beziehung zum Leben außerhalb hat, ohne daß aber gerade eine Absicht der Ein­
mischung bestand. Man kann vielleicht sagen, daß die Mauer des buddhistischen 
Klosters im Geiste besteht, nicht aber in einer äußeren Abgeschlossenheit. Im Hin­
blick auf die Klosterschulen für Kinder-Unterricht mögen sich Buddhismus und 
Christentum ähneln, aber die Funktion des Klosters als eine Art " Ordensburg" zur 
Vorbereitung des jungen Mannes auf sein Laienleben im Staate ist spezifisch 
buddhistisch. In Thailand erhalten Beamte und Offiziere noch heute bezahlten 
Urlaub, wenn sie einen mehrmonatigen Klosteraufenthalt absolvierenll .  So ver­
brachten z. B .  U Nu und König Sihanouk von Kambodscha einige Zeit als Mönch 
im Kloster. Diese buddhistische Tradition färbte dann auch auf christliche Klöster 
in Hinterindien ab, so verbrachte z .  B. Präsident Diem von Südvietnam vor dem 
Kriege längere Zeit in einem dortigen katholischen Klosterl2• 
3. Andererseits war der Orden aber auch eine Art Asyl für Politiker, die in der 
Welt Schiffbruch erlitten hatten. So lebt z .  B .  U Nu heute als Mönch in Rangun, 
ebenso wie einer der Hauptmitarbeiter General Ne Wins, der stellvertretende 
Generalstabschef Brigadier Aung Gyi, der sich gegen die Perpetuierung der Militär­
diktatur ausgesprochen hattel3• Und in Siam verbrachte der spätere König Mongkut 
sogar 27 Jahre als Mönch, nachdem sein Bruder ihm die Königswürde streitig 
gemacht hatte. Das Kloster ist also in dieser Hinsicht eine Stätte, um eine humane 
Lösung weltlicher Konflikte zu ermöglichen und den gescheiterten Staatsmännern 
eine Existenz zu ermöglichen, die ihren Gegnern jede Furcht nimmt. Denn der 
Mönch hat sich nicht um Politik zu kümmern und Verstöße geen diesen Grundsatz 
haben stets dem Sangha und dem Staat geschadet. 
4 .  Der buddhistischen Grundhaltung, wonach vom Charakter des Individuums die 
äußeren Verhältnisse, insbesondere das Wohl des Staates abhängt, entspricht es, 
daß die buddhistischen Herrscher dem Ideal um so näher kamen, als sie selber als 
Vorbild erzieherisch wirkten. Nicht Gewalt und Zwang sind dann die hauptsäch­
lichen Formen staatlicher Betätigung, sondern Appell an sittliche Eigenschaften. 
So sagt Bechert : "Der Gesamthaltung U Nus entsprach es, Gesetze nicht durch 
strenge Maßnahmen, sondern durch ethische Ermahnungen zur Geltung bringen zu 
wollen ." 14 Dabei ging U Nu davon aus, daß seine verdienstvollen Werke als Staats­
chef einerseits seiner eigenen religiösen Erziehung zugute kommen würden, 
andererseits aber den Burmesen ein buddhistisches Leben mit dem Streben zur 
Erlösung erleichterten. Im Zusammenhang damit trat U Nu immer wieder als 
Mahner auf, der die B evölkerung zu einer der Religion entsprechenden Lebens­
führung aufrief. So sagt er : 
"If we go to the root causes of the present disorder in this country, we will find 
that not less then 80 % of them are due to apathy to religion."15 

11 Bechert II, S.  195. 
1Z Bechert II, S.  3 1 1 .  
13 Bechert II, S . 160. 
" Bechert II, S.  170 . 
15 Bechert II, S. 169. 

1 80 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier mischte sich also nicht die Kirche in Belange des Staates ein, und der Staat 
bemühte sich nicht, den Einfluß der Kirche zurückzudrängen, sondern der Staats­
chef selber trat als "Animator" für die Religion im Volke auf und holte sich vom 
Orden den Rat weiser Mönche16• So griff er auf die Tradition des burmesischen 
Königsturns zurück, das schon immer als Förderer und Schützer der Religion auf­
getreten war. Wenn auch U Nu das bekannteste Beispiel einer Anknüpfung an die 
buddhistischen Idealherrscher darstellt, so ist seine Haltung doch auch in den 
anderen Ländern als Grundsatz zu finden. Der Orden kann im Verhältnis zum 
Staat in gewisser Weise mit einem informellen Ältestenrat, einer faktischen zweiten 
Kammer, verglichen werden, die gegenüber den Fragen der Tagespolitik von 
höherer Warte gute Ratschläge gibt, falls der Staat es wünscht. 
5. Die buddhistische Grundhaltung vom entscheidenden Wert der sittlichen 
Erziehung des Menschen bestimmt auch das Verhältnis zum Marxismus. Da der 
Materialismus das Heil von der Veränderung der äußeren Verhältnisse erwartet, 
der Buddhismus aber von der Änderung des Menschen selber, so betrachtet der 
Buddhist den Marxismus zwar nicht als absoluten Gegensatz zum Buddhismus, 
aber doch als noch unvollkommene Lehre im Sinne von U Nus Kriegsminister, 
U Ba Swe : 
" Wenn wir die beiden Philosophien voneinander absetzen wollen, dann können 
wir mit Sicherheit annehmen, daß der Marxismus einer niedrigeren Ebene als der 
Buddhismus angehört. Die marxistische Theorie bezieht sich auf weltliche Angele­
genheiten und sucht materielle Lebensbedürfnisse zu befriedigen. Die buddhistische 
Philosophie jedoch befaßt sich mit geistigen Dingen, mit dem Ziel . . .  der 
Befreiung. "17 
Wenn z.  B .  U Nu nach dem Kriege eine Identität von Marxismus und Buddhismus 
(insbesondere in der Haltung zum Eigentum und zum Theismus) zu sehen glaubte, 
so bezeichnete er sie doch bald als bedauerlicher Irrtum, der auf einer ungenauen 
Kenntnis beider Lehren beruht habe18• Daran hat sich auch unter der Militärregie­
rung Ne Win nicht viel geändert. Zwar hat diese die Politik der aktiven Förderung 
der Religion eingestellt, aber maßgebliche Mönchsvertreter bezeichnen den burme­
sischen Weg zum Sozialismus in der Revolutionsregierung als einen "mittleren 
Weg" (das ist eines der buddhistischen Ideale) , der akzeptabel sei19• Betrachtet man 
die Parteiphilosophie Ne Wins mit ihren buddhistischen Ausführungen, so dürfte 
man Bechert zustimmen, wenn er sagt, dies sei "nichts anderes als ein säkularisierter 
buddhistischer Sozialismus, keine echte Abart des Marxismus"2o. In Thailand und 
Kambodscha liegen die Verhältnisse noch klarer ; es hat z. B. in Thailand "kaum 
je marxistische Bewegungen von Bedeutung gegeben"21 .  In Laos scheint dagegen 
die Lage anders : hier gibt es in der Pathet-Lao eine starke kommunistisch beein­
flußte Bewegung, die ihren ersten Programm punkt "Schutz des Buddhismus als 
nationale Religion "22 teils nur dazu benutzt, die buddhistische Bevölkerung für 
sich zu gewinnen. Andererseits sind in dieser Partei aber auch starke nationale 
Kräfte vertreten, die wiederum den Marxismus benutzen, um sich gegen die 
amerikafreundlichen Politiker durchzusetzen und eine neutrale Politik des Königs 
zu ermöglichen. Wie stark die Rücksicht aller Parteien auf die buddhistische 

16 Bechert H, S .  168 .  
17 E.  Sarkisyanz, Südostasien seit 1945,  München 1961, S .  92 .  
18 Bechert H, S .  135 .  
19 Bechert H, S .  160/161 .  
2 0  Bechert H, S.  161 . 
21 Bechert H, S.  202. 
" Bechert H, S.  295 . 

1 8 1  

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tradition ist, geht daraus hervor, daß Mönche die einzige Bevölkerungsgruppe sind, 
die in dem gespaltenem Land unbehelligt reisen können23. 
6 .  Wenn auch die Lage in Laos in ihrer Verworrenheit sehr schwer zu durchschauen 
ist, so ist doch eines sicher, nämlich, daß die amerikanische Einmischung dem 
Lande nicht gedient hat. Wenn der amerikanische Botschafter in Laos sich rühmte, 
er habe 1956/57 sechzehn Monate lang dafür gekämpft, eine Regierungskoalition 
mit den Linksgruppen zu verhindern24, so ist diese Haltung nur aus folgenden 
Gründen verständlich : nach westlicher Auffassung ist jede Koalition mit den 
Kommunisten nur eine Vorbereitungshandlung, um die marxistische Alleinherr­
schaft zu errichten, wobei man das Beispiel der CSSR auch unausgesprochen im 
Sinne hat. Dabei sei nur am Rande erwähnt, daß es früher in anderen Staaten 
Koalitionen mit Kommunisten gegeben hat, z .  B. die Volksfront in Frankreich, die 
keineswegs zu einer kommunistischen Diktatur führten. Vor allem aber wird bei 
einer solchen Betrachtungsweise der buddhistischen Tradition nicht genügend 
Rechnung getragen. Der Buddhismus kann dem Marxismus mit wissenschaftlichen 
psychologischen Argumenten entgegentreten, die in westlichen Weltanschauungen 
deshalb nicht oder nicht so stark vorhanden sind, weil diese ebenfalls auf materia­
listischen Prämissen aufbauen. Für den Buddhisten sind der Materialismus des 
Westens und sein Ableger, der Materialismus der Kommunisten, gar keine echten 
Alternativen, sondern zwei sich gegenseitig Zubringerdienste leistende Erscheinungs­
formen derselben Einseitigkeit. Der Buddhist ist überzeugt, die Wahrheit auf seiner 
Seite zu haben und sieht daher den Materialismus nur als vorübergehende Einseitig­
keit an, wobei nach asiatisch-religiöser Auffassung mit viel größeren Zeiträumen 
gerechnet wird als bei uns. Eine politische Koalition mit Marxisten ist vom 
buddhistischen Blickpunkt aus in Laos ebenfalls nur eine Zwischenlösung, nämlich 
um die Kommunisten schließlich zu überzeugen und zurückzugewinnen für die 
buddhistische Gemeinsamkeit, die in der Weltpolitik "Neutralismus" genannt 
würde. 
7. Wie sehr Konflikte zwischen den Westmächten und dem Buddhismus aus 
Unverständnis herrühren, geht aus manchen Beispielen hervor. Nach buddhistischer 
Einsicht ist übermäßiges Erwerbsstreben als Habsucht verwerflich, weil dies von 
der eigentlichen menschlichen Aufgabe der Selbsterziehung ablenkt. Geld war z.  B.  
außerhalb der Städte von Laos bis in  die neueste Zeit völlig unbekannt25. Ein west­
licher Beobachter, Norman Lewis, schrieb 1 95 1  über Laos : 
"The accumulation of wealth which is not to be used for definite, approved 
purposes, causes a man to lose prestige among neighbours, just, as in the West, the 
process is reversed."26 
Von dort her kommen dann Urteile, welche die buddhistische Bevölkerung als 
faul und gemeinschaftsfeindlich kassifizieren und ihr mit Gewalt stattdessen die 
westlichen Errungenschaften des Konkurrenzkampfes usw. aufdrängen wollen. Als 
typisch kann hier die Schrift eines britischen Kolonialbeamten über Burma gelten : 
"Die wichtigste und größte Wahrheit heißt, den bestmöglichen Gebrauch von der 
schönen Welt, die Gott uns gegeben hat, zu machen. Die größte Sünde ist, die 
Erde zu belasten. Es ist unsere Pflid1t, die Feigen, Untüchtigen, Schwachen, die die 
Erde mißbrauchen, fortzufegen und die Starken und Nützlichen an ihre Stelle zu 
setzen . . . Der Burmese hat schon zu viel Glauben. Er ist zu viel gepflegt und 

" Bechert H, S .  295 . 
.. Bechert II, S. 277 . 
.. Bechert H, S. 265 . 
.. Zitiert nach Bechert H, S. 265 . 

1 82 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehätschelt worden, man hat ihm zu viel gepredigt. Er muß aufstehen und 
kämpfen. Er soll nicht schaudern vor den Schlägen des Lebens und sich davor 
zurückziehen, sondern . . .  ihm entgegentreten. Er muß sein Wickelband des 
Glaubens abwerfen und den natürlichen Kämpfer in sich finden. Er muß lernen, 
wild zu sein, zu zerstören, wenn es nötig ist, ohne Skrupel zu verletzen, wegzu­
stoßen. Er muß lernen, ein Mann zu sein. Ich kann mir nichts vorstellen, was den 
Burmesen so gut täte, als eins ihrer Regimenter sich in unseren Kriegen auszeichnen 
zu lassen. Es würde ihren Augen neue Aspekte des Lebens öffnen. "27 
Bei solchen Betrachtungen wird vergessen, daß die persönliche Genügsamkeit gerade 
dazu führt, nun um so mehr für die Gemeinschaft sozial wirken zu können. Die 
Unterstützung Notleidender und Alter erfolgt in den buddhistischen Ländern 
durch private Hilfe, ebenso die gesamte Unterhaltung des Ordens. In der alten 
Zeit verdankten in Burma nahezu alle Verkehrseinrichtungen ihr Dasein privater 
Wohltätigkeit28• Welchen Einfluß und welche Bedeutung diese caritative Seite 
des Buddhismus hat, läßt sich mit westlichen Maßstäben schwer erfassen, ist 
aber zum Verständnis der buddhistischen Staatslehre unerläßlich, die nur dann 
richtig zu würdigen ist, wenn die philosophischen Voraussetzungen der buddhisti­
schen Weltanschauung deutlicher hervortreten29• 

HELLMUTH HECKER 

" Fielding Hall, A people at School, London 1906, S .  250 H., zitiert nach Sarkisyanz, a. a .  0., S.  87 . 
.. Bechert H, S. 13 .  
" Das  Werk von J. Schecter, The new face of Buddha. Buddhism and politcal power in Southeast Asia, 

London 1967, 298 S . ,  konnte für den vorliegenden Aufsatz noch nicht berücksichtigt werden. 

1 8 3 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175 - am 17.01.2026, 15:24:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-1968-2-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

