ANTHROPOS

104.2009: 63-80

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

Isabelle Nicolini

Abstract. — The festive practices connected to the Orthodox
ritual calendar, in which the sacred and the profane are
juxtaposed, as well as the sacramental rites of passage that
mark crucial moments in the life of a practising believer, are
still observed by the Russian immigrant community in France.
However, the observance of these rites differs in each of the
three migration waves that arrived in France between 1917
and 1991. [France, Russian immigrant community, Orthodoxy,
ritual calendar, rites of passage]

Isabelle Nicolini, Docteur en Ethnologie et chercheur associe
au Laboratoire d’Anthropologie et de Sociologie, Mémoire,
Identité et Cognition sociale a Nice. Elle poursuit actuellement
ses recherches sur les migrations en Europe et plus particu-

lierement sur les réfugié€s politiques a travers 1’étude des cas
russe et arménien. Les axes de recherche ont trait a 1’identité,
la mémoire et la transmission sociale.

Autant de fétes que de jelines.
(Anatole Leroy-Beaulieu)

Cet article s’intéresse successivement aux pra-
tiques festives liées a 1’année calendaire ortho-
doxe, aux rites de passage et aux rites sacramentels
qui inscrivent les émigrés russes et leurs descen-
dants dans une appartenance et favorise la socia-
bilité.

1 La double foi

Parmi les rites sacrés conservés pieusement, il est
aisé d’y déloger quelques restes de paganisme,
seulement ils ne sont pas considérés comme tels
car n’ayant plus de liens avec les rites agraires.
Leurs fonctions sont liées aux besoins de ces per-

untersagt,

sonnes d’origine russe. Il arrive que certains rites
aient été conservés avec une totale méconnaissance
de leur signification. On se souvient dans son
enfance avoir vu telle ou telle tradition mais on
a oublié sa symbolique, aussi il est inutile de
transmettre une tradition dont on ne comprend
pas la portée. En principe n’est transmis que ce
qui fait sens. En fait, nos témoins appartenant a
’une trois vagues! de I’émigration russe arrivée en
France entre 1917 et 1991 a Nice, Paris et Bussy-
en-Othe ont recours a une mémoire implicite. Les
traditions ne disparaissent pas mais se transforment
pour faire corps avec la vie moderne. Nous allons
voir dans le détail cette juxtaposition du sacré
et du profane appelée dvoiévéri¢ — double foi —
dans les rites festifs qui les rassemblent. Ceux-ci
varient selon la région d’origine de la personne
et son milieu social. Pour les interviewés, il ne
s’agit que d’une seule et méme foi qu’ils qualifient
d’orthodoxe, c’est-a-dire conforme au dogme. Ils
n’ont pas conscience de ce dualisme dans leurs
pratiques. Elles sont tellement ancrées dans leurs
us et coutumes qu’ils ne peuvent y déceler des
relents de paganisme.

L’année liturgique commence, dans 1 ortho-
doxie, le premier septembre ce qui équivaut au
14 septembre dans le calendrier grégorien. Le ca-
lendrier julien? a été maintenu dans la plupart des

1 Leur arrivée a des époques différentes a induit une attitude
distincte dans les pratiques ritualisées.

2 Selon Julia Stepanovna Arapova, “le calendrier julien (J. Cé-
sar) est celui qui était en usage dans toute la chrétienté jus-
qu’au pape Grégoire. L’Eglise orthodoxe russe a conservé
le vieux calendrier julien en décalage de treize jours sur le
calendrier grégorien”.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

64

paroisses orthodoxes russes de France en raison
d’un certain attachement désuet a une tradition qui
n’a plus court en Russie depuis le lendemain de la
révolution. La Russie en exil se veut le réceptacle
des traditions occultées depuis I’avénement de
I’'U.R.S.S..

1.1 Les Sviatki (de Noél a la Théophanie)

La période des douze jours qui sépare Noél de
la “Théophanie™ est appelée en russe “Sviatki”
signifiant “saint”. Un certain nombre de rites de
passage célebrent le changement de période que
constitue le solstice d’hiver, a savoir I’allongement
des jours et le commencement d’une nouvelle
année. Les rites qui s’ordonnent autour de la
Noél, du Nouvel An et de la Théophanie visent a
garantir le bien-&tre du foyer avec le souhait d’une
nourriture abondante au travers de la fertilité des
champs et du bétail. Un rite propre a la veillée
de Noél est rapporté par Nicolas Gogol dans sa
nouvelle “La nuit de Noél” (1966: 119) extraite
des “Nouvelles ukrainiennes” :

Chanter les noéls, c’est chanter sous les fenétres a la
veille de Noél des chansons que 1’on appelle les koliadki.
Celui qui chante des koliadki porte un sac ou la maitresse
de maison, son mari ou celui qui est resté au domicile,
lance un saucisson ou du pain ou un sou de cuivre,
selon ce qu’on a. On dit qu’il a existé jadis une idole
Koliada, que I’on prenait pour un dieu, et que c’est de la
que sont venues les koliadki. Qui peut savoir ? Ce n’est
pas a nous, gens simples, d’en discuter. L’an dernier,
le pere Ossip avait interdit de chanter les koliadki dans
les hameaux, disant que les gens par la complaisaient a
Satan. Pourtant, a dire vrai, les koliadki ne disent mot de
Koliada. On y parle souvent de la naissance de Jésus ;
et, en terminant, on y souhaite bonne santé au maitre
et a la maitresse de maison, aux enfants et a toute la
maisonnée.

Les volontaires qui vont de foyer en foyer en
chantant la gloire du Christ regoivent argent, pain
d’épices ou pirogui. Destinés a apporter 1’abon-
dance dans le foyer, ces chants, a I’origine, ren-
daient un culte aux forces de la nature. Ils devaient
favoriser la croissance du blé et la multiplication
du bétail ; aussi I’Eglise remplaca les éléments
paiens du culte du Dieu Koliada par la féte de
la naissance du Christ dont on ignore la date de
naissance exacte, et des ecclésiastiques se sont

3 Ce mot signifie en grec “manifestation de Dieu”. A la place
de I’Epiphanie, I’Eglise orthodoxe féte le 6 janvier la Théo-
phanie, le baptéme du Christ.

Isabelle Nicolini

N

méme mis a écrire des koliadki* a la gloire du
Christ. Olga Mikhailovna Barina se souvient d’un
Noél a Bussy-en-Othe ol deux prétres, pere Joseph
et pere Cyprien, étaient venus chanter des koliadki
chez elle. C’était pour eux I’occasion de visiter
le village, et elle leur avait donné des bonbons
et des chocolats. A I’origine, ces chants promet-
taient la fertilité des champs et les jeunes chanteurs
faisaient la tournée des maisons pour obtenir des
victuailles. Ce rite a completement disparu dans les
villes mais a pu se maintenir dans les campagnes.
Dans certaines familles, au début de 1I’émigration,
on chantait les koliadki devant le sapin de Nogl
avant la distribution des cadeaux. Il convient ici
de regarder du coté de I’arbre de Noél. Olga
Mikhailovna Barina nous a relaté une coutume
paienne qu’elle a gardée mais dont elle ignore la
signification :

Nous avons gardé 1’arbre de Noé&l avec des bougies.
C’est maintenant trés difficile de trouver des bougies
de sapin de Nogl. J’ai toujours expliqué a mes enfants
et petits-enfants que le sapin de Noél était le gateau
d’anniversaire de Jésus et qu’il faut qu’il y ait des vraies
bougies ; je I’ai peut-&tre d’ailleurs inventé. Dans cette
société de consommation, il faut maintenant situer Noél
et expliciter qu’il s’agit de la naissance de Jésus. Beau-
coup de coutumes paiennes ont été reprises d’ailleurs
par les chrétiens.

Avant la christianisation de la Russie, les Slaves
célébraient le dieu des cerises, Kernis, pour avoir
une bonne récolte en allumant des bougies sur les
branches des cerisiers en fleurs. En déplacant la
féte du Nouvel An en hiver’ (Stangé-Zhirovova
1998 :67), ils n’ont plus pratiqué cette tradition.
Au XIXe siecle ils eurent donc I’idée de choi-
sir un sapin qui se substitua au cerisier. D’apres
les croyances paiennes, les ames des défunts de-
meurent dans les arbres, c’est pourquoi décorer
le sapin est une facon de leur faire honneur. Si
au début I’Eglise a désapprouvé ce nouveau rite,
les prétres se sont progressivement pliés au bon
vouloir du peuple et ont béni les arbres de No¢l
sans omettre de conseiller d’en décorer le sommet
avec une étoile blanche symbolisant 1’étoile de
Bethlehem. Du temps de I'U.R.S.S., Noél a été

4 La koliadka était une chanson rituelle autrefois chantée en
Ukraine a I’occasion de Nogl.

5 Jusqu'en 1348, le Nouvel An était fété le 1°" mars au
commencement des travaux de printemps. Cette date a été
ensuite déplacée au 1°' septembre pour célébrer la fin des
travaux agricoles. La date du premier janvier (c’est-a-dire le
14 janvier dans le calendrier grégorien) a été officiellement
introduite a partir de 1700 (cf. Stangé-Zhirovova 1998 : 67).

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

supprimé et remplacé par le grand réveillon du
31 décembre et ce n’est qu’a cette occasion que
I’on s’offrait des cadeaux. D’ailleurs les émigrés
de la troisieme vague perpétuent cette tradition
soviétique. En effet, apres la révolution (1917), le
sapin de Noél a été d’abord interdit par les Bol-
cheviks, avant d’étre rebaptisé, en 1936, sapin de
Nouvel An. Au sommet de ’arbre, 1’étoile blanche
fut remplacée par une étoile rouge, et les cadeaux
pour les enfants ont été éparpillés autour du sapin.
Le Nouvel An et Noé&l ont ainsi été amalgamés
sous le régime communiste comme en témoigne
Alexandra Borissovna Streblova. Elle nous raconte
que, dans la nuit du 31 décembre au premier jan-
vier, c¢’était le pere Noé€l, Died Moroz, qui passait
et déposait les cadeaux sous le sapin. Died Moroz
signifie en russe “le Pere Gel”. Ce terme tire son
origine de Morok, le dieu du froid qui envoyait
le gel dans les villages. Les habitants essayaient
donc de ’amadouer en lui offrant des blinis, de
la koutia, etc. déposés sur le rebord des fenétres.
Morok s’est alors progressivement métamorphosé
en un généreux Died Moroz qui distribuait des
cadeaux pour marquer le changement de période.

Les Sviatki célébraient initialement le dieu de
la chaleur et de la lumiére, Dajbog®, dont le jour
du solstice d’hiver marquait la naissance. Du 25
décembre au 6 janvier, la frontiere entre le monde
des dieux et celui des humains était ténue lors
du solstice, les séances de divination avaient donc
plus de chance de réussir pendant cette période.
Aussi les jeunes filles tentaient-elles d’entrer en
contact avec les esprits du foyer (Domovoi), de
I’étuve (Bannik), de 1’eau (Vodianoi), de la forét
(Léchi’). Elles commengaient déja a s’y adonner

6 Louis Léger a estimé que Dazbogii était identifié au Soleil.
Selon lui, deux interprétations de son étymologie sont pos-
sibles : “si I’on admet que bogii veut dire dieu, c’est le dieu
donnant, le dieu fécondant. Si I’on admet que bogti a le sens
de bien ou de richesse, c’est celui qui donne la richesse”
(1901 : 121).

7 Dans les croyances populaires saint Nicolas est associé a
Pesprit de la forét, le Léchi. Il convient de faire un aparté
sur ce saint trés vénéré en Russie. Il est fété a deux reprises
dans ’année : le 9 mai et le 6 décembre. Son image est
dotée des caractéristiques suivantes :

“1) saint Nicolas est indubitablement le saint le plus vénéré

de Russie; son culte populaire se rapproche souvent de

la vénération de Dieu lui-méme. Il était vénéré comme le

protecteur des Russes et le défenseur de la patrie. D’un

point de vue social, il peut étre défini comme le saint du

peuple et des paysans, ‘le bon saint Nicolas’.

2) saint Nicolas accorde la fertilité, 1a fécondité, 1’abondance

et la réussite :

a) dans le domaine de 1’élevage, et plus particulierement
de I’élevage des chevaux, d’ou un lien étroit avec les
palefreniers ;

Anthropos 104.2009

untersagt,

65

la veille du jour de I’An propice au dévoilement
de I’avenir ou encore la veille de la Théophanie.
Néanmoins, comme la divination était réprouvée
par ’Eglise, elle se pratiquait vers minuit. Ainsi
une dame appartenant a la troisieme génération de
la premiere émigration raconte qu’au Nouvel An,
lors des douze coups de minuit, tous les convives
recevaient un petit bout de papier sur lequel ils
écrivaient leur veeu puis ils le brllaient avec une
bougie et les cendres étaient versées dans un verre
de champagne qu’ils buvaient. Ce tour de passe-
passe devait étre effectué dans les douze coups
de minuit pour que le veeu se réalisat. Vassili
Joukovski, dans “Svetlana”, a détaillé ces jeux
divinatoires :

Un soir, a la veille de la Théophanie,

Les jeunes filles voulurent deviner 1’avenir :

Devant la porte cochere, s’étant déchaussées,

Elles lancerent leurs souliers, jouerent avec la neige.

Cachées pres des fenétres, elles surprirent des conver-
sations,

Compterent les grains que picora la poule,

Firent fondre de la cire couleur d’ambre

Dans un bassin rempli d’eau pure.

Dans un autre bassin, elles jeteérent leurs bagues d’or

Et leurs pendants d’émeraude. Elles couvrirent

Ce récipient d’un linge blanc et par dessus

Entonnerent d’une voix harmonieuse les chants pod-
blioudnyé (cité en Léger 1901 : 80s.).

Lorsque le poete a parlé du lancer de la chaussure,
il a insinué que :

la veille du jour du baptéme du Christ, les jeunes filles
prenaient leur petite chaussure, I’enlevaient de leur pied
et la jetaient derriere la barriere, sous-entendu que 1a ot
s’orientait la chaussure, de 1a viendrait le fiancé,

b) dans le domaine de I’agriculture, des travaux des champs
(parmi les cultures, il est plus directement lié a celle
des pois) peut-étre en liaison avec le culte slave de la
Terre-Mere ;

¢) dans le domaine de 1’apiculture ;

d) dans la vie familiale (protection des mariages, guérison
des malades ...);

e) dans le commerce (patronage assuré aux marchands et
aux voyageurs), d’ou son lien avec la richesse, 1’argent
et la réussite.

3) saint Nicolas est lié au culte des ancétres, au monde de

I’au-dela, sources des forces guérissantes et fécondes.

4) dans les croyances populaires, saint Nicolas est associé :

a) a ’esprit de la forét, le /échi, d’ou son patronage des
animaux sauvages, de la chasse et des chasseurs ;

b) a I’ours, manifestation du /échi, (rarement au loup) ;

c) a la couleur jaune et aux rites de la cuisson et de la
décoration des ceufs, témoignage de la nature chtho-
nienne du personnage” (Léger 1901 : 196).

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

66

comme 1’explique Tamara Constantinovha Maia-
novskaya pour l’avoir entendu raconter. En fait,
il convenait de sortir du village et de jeter son
soulier gauche devant soi. Si la chaussure poin-
tait vers le village, le mariage n’aurait pas lieu
dans I’année pour la propriétaire de la chaussure.
Tamara Constantinovna Maianovskaya s’adonnait
par contre a la divination avec une bassine d’eau
et de la cire. L’eau était considérée comme un
support médiumnique permettant la communica-
tion entre le monde des hommes et le surnaturel
ou I’avenir pouvait &tre connu grice aux formes
qui s’esquissaient en faisant couler de la cire
briilante. Une bougie était brisée en petits mor-
ceaux dans une cuillere qu’on chauffait jusqu’a ce
que la cire fondit puis cette cire liquide était jetée
dans une bassine d’eau froide. On devinait alors
a quoi ressemblait la cire durcie: si elle formait
un cierge, un édifice ou un anneau, le mariage
se ferait. Si la cire tombait au fond de la bas-
sine, I’intéressée resterait longtemps célibataire.
Une autre technique consistait a remplir a moitié
d’eau une bassine. Sur les bords de la bassine,
les participants fixaient des morceaux de papier
sur lesquels ils écrivaient leurs noms et veeux. Ils
confectionnaient alors un bateau avec une coquille
de noix dans laquelle une bougie allumée était
placée. En flottant, la bougie du bateau enflam-
mait certains papiers dont les veeux devaient se
réaliser.

A la Théophanie (baptéme des baptémes, ap-
pelée la “féte des Lumitres”), jour ot 1'Eglise
orthodoxe célebre le baptéme du Christ par la
bénédiction des eaux, Julia Stepanovna Arapova
témoigne de ce qu’elle a pu observer en 1989 :

En Russie, on se trempe dans 1’eau de riviere, on fait
un trou dans la glace et on se baigne. Ce jour-la, les
coutumes disent que I’eau frémit parce que le Christ se
baigne en méme temps que les gens. C’est une tradition
manifestement paienne. La Théophanie est selon le
vieux calendrier le 19 janvier. On va a la liturgie puis
on sort faire le tour de la cathédrale en procession. La, a
I’extérieur, la croix est plongée trois fois dans la grosse
bassine d’eau comme si ¢’était le Christ qui était baptisé.
Ensuite I’eau est recueillie dans une petite coupe et le
prétre asperge tout le monde. Puis on rentre a nouveau
dans I’église avec cette eau bénite qu’on asperge partout.
Ce sont des étapes de la vie et des traditions se sont
greffées dessus. La veille de la Théophanie est un jour
de jeline rigoureux.

A Moscou, au XVI® siecle, un ambassadeur anglais
du nom de Giles Fletcher (Léger 1901 : 104) avait
remarqué qu’avant la célébration les habitants

untersagt,

Isabelle Nicolini

tracaient des croix sur la porte de leur demeure
pour la protéger du diable expulsé des eaux par
les exorcismes. Le rite consistait plus précisément
a faire des croix avec la fumée d’un cierge ramené
de 1’église sur I’entrée et les murs intérieurs et
extérieurs de la maison® (Bogatyrev 1929 :62).
Nous avons observé de telles croix sur les linteaux
de portes de quelques familles de 1’émigration
mais celles-ci sont tracées le jeudi saint apres
les vépres ou au moment de la crémaillere.” Les
Sviatki constituent donc un mélange de rites paiens
et orthodoxes.

1.2 La Maslénitsa ou le carnaval russe

Ancienne féte paienne de printemps, la “Maslé-
nitsa” précede ’entrée en caréme depuis la chris-
tianisation de la Russie. Le grand caréme de
Paques durant sept semaines, la Maslénitsa, “se-
maine des laitages” ou “semaine grasse” comme
I’appellent les orthodoxes puisqu’elle tire son nom
du mot beurre (maslo), est la derniére semaine ou il
est permis de manger gras. Semaine de carnaval, il
est encore temps de dépenser son énergie avant de
rentrer dans le jeline et le repentir comme I’expose
Julia Stepanovna Arapova :

Quand c’est la Maslénitsa, qui est la semaine qui précede
I’entrée dans le grand caréme, on mange gras, des blinis
qu’on fait expreés pour la Maslénitsa avec du beurre
fondu, de la créme fraiche, des tranches de saumon, du
caviar rouge c’est-a-dire des ceufs de saumon mais on
ne mange plus de viande depuis le dimanche précédant
la Maslénitsa. Alors c’est I’occasion de se réunir entre
amis, on mange, on parle, on déclame des vers, on
chante, ¢a peut étre un chant trés joyeux et subitement on
va se mettre a pleurer d’émotion. Oui, on le fait toujours.
Quand j’étais a Paris, j’ai participé a la Maslénitsa chez
des gens. Ca dépend de la date de Paques puisque c’est
en rapport avec le grand caréme, alors ¢a peut étre en
février ou en mars. Pendant toute la semaine, on va aller
chez les uns et chez les autres, il y a des rapports tres
intenses qui se nouent dans le partage des poemes. Le
dimanche qui finit cette semaine c’est le dimanche du
pardon c’est-a-dire que normalement ce dimanche 1a on
s’en va dans les cimetiéres et on va demander pardon a
nos défunts de ce qu’on a pu faire ou dire et ensuite il y
aura une cérémonie tout a fait particulicre a 1’église ou
on se retrouve. C’est I’office pénitentiel, 1’église est en

8 L’auteur ne mentionne pas 1’ensemble des gestes ni les
paroles ni les postures associés a ce rite.

9 Ce rite qui leéve le tabou sur la maison neuve et la protege
permet aux futurs habitants de s’identifier a leur nouvelle
demeure.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

noir, tous les ornements sont en noir et on va demander
mutuellement pardon a tous les gens qui sont 1a, pardon
a genou. Il y a un office de vépres et puis le clergé va
venir au milieu de I’église en arc de cercle et le cheeur
va chanter le canon de Paques mais sur un ton tres lent
et mineur ce qui fait qu’il y a une connotation triste
et on va mutuellement se demander pardon, le clergé
va d’abord mutuellement se demander pardon et ensuite
nous allons demander pardon au clergé et les uns aux
autres, c’est une tres belle cérémonie. A ce moment-la
on rentre dans la semaine du grand caréme.

Le dimanche du pardon marque la fin des réjouis-
sances. Tout le monde se réconcilie en demandant
pardon pour les fautes commises et s’embrasse.
Le rite du pardon est “un rite préparatoire ayant
pour objet de rendre tout le groupement cohérent”
(Van Gennep 1986 :254). Lors de la Maslénitsa,
les morts ne sont pas oubliés par la parenté et
recoivent comme présent un blin (m, sg des blinis)
laissé a leur intention sur 1’appui de fenétre ou
alors les consanguins se rendent sur leurs tombes
pour leur demander pardon et leur apportent des
blinis.

En Russie, chaque jour comprenait une activité
déterminée ce qui ne semble plus étre le cas dans
I’émigration russe :

Le lundi est le jour de I’accueil de la Maslénitsa, le
mardi le jour des jeux, le mercredi le jour des ripailles,
le jeudi le jour de la “fiesta” appelée chiroki tchetverg,
la soirée du vendredi est consacrée a la belle-mére, le
samedi est réservé aux soirées-amusements des jeunes
filles et le dimanche est le jour du pardon (Stangé-
Zhirovova 1998 : 109).

La Maslénitsa symbolise ainsi la disparition de I’hiver
et la naissance du printemps. Le dimanche du pardon
symboliserait le vceeu de recouvrer “la pureté de ce
recommencement du temps primordial” selon la belle
formule d’Héleéne Yvert-Jalu (1989 :37).

1.3 Les fétes de printemps

Au début du grand caréme, et notamment le pre-
mier jour, a savoir le “lundi pur”, il est coutume
de nettoyer de fond en comble sa maison puisque
commence une période de purification spirituelle
et physique. Ces sept semaines de caréme ont un
caractere tout a fait particulier, elles représentent
une mise entre parentheses du quotidien et visent
un renouvellement, une metanoia'® et donc une

10 Ce mot grec signifie le repentir, le retournement de 1’ame.

Anthropos 104.2009

untersagt,

67

abstinence de tous les plaisirs.!! L’observance du
jeline en Russie incite aussi les abstinents a faire
des pelerinages dans des lieux saints. Basile Pe-
trovitch Naoumenko a entendu sa mere racon-
ter le pelerinage qu’elle avait effectué a pied a
Paques pendant la Seconde Guerre mondiale avec
sa propre mere dans un monastere en Ukraine
distant d’une centaine de kilometres de leur do-
micile. Néanmoins durant la période soviétique,
les croyants ne purent pratiquer leur foi et le jeine
qu’en se cachant.

Le Dimanche des Rameaux, des branches de
saules en bourgeons sont bénites et placées ensuite
derriere les icones. Dans le sud de la France, on
utilise plutdt des branches de palmiers ou de buis
tandis qu’a Paris, selon la date de Paques, il s’agit
de branches de saules ou bien de buis.

Dans le courant de la semaine sainte ou de la
passion, les gens vont désherber les tombes, les
fleurir afin de les préparer pour Piques, moment
d’intégration de la mort au cycle de la vie. Le
jeudi saint était le jour du grand nettoyage ménager
en Russie, comme au commencement du caréme,
mais il convenait aussi d’étre propre soi-méme
donc de prendre un bain.

A Paques, on offre en Europe depuis le Moyen-
Age des ceufs que 1’on a pris soin de teindre ou de
décorer. En Russie et dans les pays baltes, on les
peint avec des motifs. Ce n’est que vers la fin du
XVIII¢ siecle que sont apparus les premiers ceufs
de Paques artificiels en papier maché, en verre, en
porcelaine ou en pierres dures. L’aristocratie et la
bourgeoisie firent fabriquer des ceufs miniatures
en or ou en argent émaillé, sertis de pierres
précieuses que les femmes portaient en pendentifs.
Il revient a Fabergé le mérite de les avoir rendus
populaires bien qu’il ne soit pas a 1’origine de
I’invention des ceufs miniatures. La tradition veut
que les femmes portent un collier d’ceufs de
Paques pendant la quarantaine pascale, et chaque
année, elles accrochent un ceuf supplémentaire.
Lydia Metrofanovna Mordinova se remémore les
petits ceufs de Paques :

J avais un collier de petits ceufs de Paques que maman

avait réussi a sortir de Russie et qui était en pierres
précieuses. Un jour, ma fille qui avait sept ans, m’a
dit: “maman, préte-le moi, je veux le montrer a mes
amies”. Elle I’a perdu dans la cour de récréation, on ne

11 “BEtre saint, c’est étre entier, &tre un; la sainteté, c’est
I’unité, D'intégrité, la perfection de I’individu et de ses
semblables. Les prescriptions alimentaires se contentent de
développer la métaphore dans le méme sens” (cf. Douglas
2001 : 73).

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

68

I’a jamais retrouvé. C’est la seule fois ou j’ai bien voulu
m’en séparer.

Le soir des vépres du jeudi saint, les gens reve-
naient, comme le raconte 1’épouse d’ Alexei lourie-
vitch Boutorenko, avec leur cierge blanc, entouré
d’un cornet en papier blanc, allumé lors de la
lecture des Douze Evangiles afin de rallumer leur
petite veilleuse placée devant I’icone. A Clamart
et a Meudon, dans les années 30, Zoé Oldenbourg
rapporte que :

Ce soir-1a les moins pratiquants vont tout de méme aux
Douze Evangiles pour rapporter leur cierge allumé —
destiné en principe a alimenter toute une année les
veilleuses qui ne s’éteignent jamais devant les icones
domestiques ; mais a présent assez peu de gens ont de
telles veilleuses et beaucoup n’ont méme guere d’icones,
peu importe, la flamme du Jeudi Saint doit étre rapportée
de I’église a la maison (1980 : 343).

Pour Paques, hommes et femmes doivent porter
une toilette neuve a I’instar du renouveau apporté
par la résurrection du Christ. Maria Ivanovna
Malakova rapporte que cette pratique avait été
conservée en Ukraine : “Ma marraine pour Paques
me faisait toujours une robe parce qu’elle était
couturiere.”

Cette coutume de s’habiller de neuf durant les
fétes et surtout en cette période pascale apparait
comme une nécessité vitale pour “retrouver la
plénitude de vie et de robustesse qui lui permet-
tra d’affronter le temps pour un nouveau cycle”
(Caillois 1950 : 136).

Au moment de la visite des tombes des défunts
lors de la “Radonitsa”, les gens déposent la plupart
du temps un ceuf rouge, rouge puisque ce méme
mot signifie aussi “beau” en russe, car le monde
de I’au-dela est appréhendé tel une source de vie
et de fertilité. Ce processus symbolique sert a
entretenir la pérennité du lignage. Ces ceufs sont
destinés aux pauvres ou aux oiseaux qui dans la
croyance populaire représentent 1’“4me du mort”.
La Radonitsa, qui tire son nom du mot joie, a
lieu neuf jours apres Paques, le mardi qui suit
le dimanche de Thomas. D’aprés Nadia Stangé-
Zhirovova,

N

Elle remonterait a 1’une des principales coutumes
paiennes des anciens Slaves connue d’aprés les chro-
niques comme trizna (rite funéraire fort développé com-
prenant des festins, des chants et des danses, des jeux
et des sacrifices). La célébration excessive de la Ra-
dounitsa (qualifiée comme “l’occasion de grands cris,
d’une ronde, de toutes sortes d’ébats diaboliques”) a

untersagt,

Isabelle Nicolini

fait également I’objet d’une interdiction du Concile de
I’Eglise russe de 1551 (1998 : 136).

En cette période pascale, nous avons assisté a
I’enterrement d’un vieux monsieur d’origine russe
qui nous avait fait le récit de sa vie et nous
avons été étonnées de voir que les parents et
amis du défunt manifestaient de la joie alors que
nous nous attendions comme a 1’accoutumée a
des funérailles empreintes de tristesse. Stupéfaites,
nous en avons demandé la raison. Bien chanceuse,
nous a-t-on répondu, la personne qui décede pen-
dant cette période de I’année, a savoir entre Paques
et I’Ascension, car elle sera ressuscitée d’entre les
morts comme le Christ.

1.4 Les fétes d’été ou Sviatki verts

Les fétes d’été ou “Sviatki verts” (fétes vertes) ont
pour but de contribuer a la croissance des céréales
et cloturent le calendrier populaire. Peu de rites
sont observés a cette période-la dans 1’émigration.
Nadejda Fiodorovna Cheremiatina indique que
“pour la Troitsa, c’est-a-dire la PentecOte, on
décore toute I'église de fleurs et de feuilles de
bouleaux”. Julia Stepanovna Arapova explique la
spécificité des grandes prieres pénitentielles de la
Pentecote :

Pour la premiere fois depuis Paques on se met a ge-
noux. Ces prieres sont au nombre de trois (en fait sept
en trois étapes: d’abord deux adressées a Dieu sans
distinction entre les Personnes ; puis deux encore mais
adressées a Dieu le Pere et ensuite trois au Fils). Tout
le monde, méme le cheeur est a genoux. Et c’est la
seule fois ot I’Eglise prie pour le repos de I’dme des
suicidés (I'Eglise orthodoxe n’enterre pas les suicidés
parce qu’ils ont fait atteinte au projet de Dieu et ou-
trepassé leurs droits). Mais le prétre peut aller sur la
tombe dire des prieres pour le mort (suicidé), au moment
de I’enterrement. Ces fameuses sept prieres sont en fait
tournées vers le mystére de la Trinité par un glissement
du mystere de I’Esprit vers ce mystere-la. Il faut se
rappeler en effet que, la veille aux vigiles (a la fin)
le cheeur va reprendre tres doucement ‘“Roi Céleste,
consolateur, Esprit de vérité, toi qui es partout présent
et qui emplis tout, Trésor de biens et donateur de vie,
viens et fais ta demeure en nous, purifie nous de toute
souillure et sauve nos ames, Toi qui es bonté”. Cette
priere, chantée chaque dimanche apres la Pentecote a
été interrompue depuis Piques. C’est un moment tres
émouvant parce que tres riche en sens. Pour ma part
je ne manquerai ces vigiles sous aucun prétexte: ca
m’interpelle tres profondément. Et c’est parce que ces
priéres sont en fait empreintes du mystere de la Trinité

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

que le dimanche de Pentecote est chez nous appelé
“Dimanche de la Trinité” et que le lendemain seule-
ment, (lundi) on dit “jour du Saint-Esprit”. Quel est le
rapport entre ces (sept) prieres et la (seule) mention des
suicidés ? C’est qu’ici-bas, la vie de la grace est une
participation a cette Trinit€: I’ame qui meurt unie a
Dieu (mé€me pour un suicidé, il lui reste I’empreinte
du baptéme) va entrer dans la “circulation d’amour des
Trois Personnes”. Ainsi, nous voila introduits au sein
du mystere de la Trinité “océan d’ou part et ol aboutit
le fleuve d’amour divin qui emporte les hommes vers
Dieu”. Evidemment, ce mystere de la Trinité ne peut
étre approché par la compréhension abstraite de notre
intelligence. Il I’est par les harmoniques qu’il souleve
(mélodie, prieres pénitentielles, textes admirables de
ces prieres). Et c’est 1a que prend tout son sens la
fameuse icOne de la Trinité d’Andrei Roublev, ou appa-
rait trés nettement entre les trois anges cette circulation
d’amour.

Les fétes populaires liées a la Pentecdte!? sont
nommées ‘“Troitsa” (Trinité). La célébration de la
Pentecdte a phagocyté la féte du “Sémik™!? consa-
crée au solstice d’été le jeudi de la septieme se-
maine qui suit Paques.

Les rites de la saint Pierre et Paul (29 juin/12
juillet) en Russie étaient liés au culte du soleil.
Aussi, le jour de la saint Pierre célébrait-on I’adieu
au printemps. Celui-ci congédié, pouvaient alors
commencer les travaux des champs tandis que
les jours diminuaient et que la chaleur augmen-
tait.

Appelé “Sauveur du miel”, le premier “Sau-
veur!®” est fété le 1°/14 aofit avec la procession
de la Croix. On le nomme aussi “Sauveur mouillé”
dans la mesure ou la procession sur les plans
d’eaux s’accompagne d’une bénédiction des eaux.
Ce premier “Sauveur” préfigure la fin de I’été et un
refroidissement inaugural, et il enjoint aux paysans
de terminer les travaux des champs.

Désigné comme le “Sauveur des pommes”, le
deuxieme “Sauveur” est célébré le 6 aolit/19 aoft,
le jour de la féte de la Transfiguration'> ot le Christ
apparait, lumineux, entre Moise et le prophete Elie.
Etant donné que le temps se rafraichit beaucoup,
un dicton russe conseille : “Au deuxieéme Sauveur,
prends tes moufles en réserve”.

12 Cinquante jours apres Paques, cette féte commémore la
descente du Saint-Esprit sur les apotres sous forme de
langues de feu.

13 Le radical sem- signifie en russe “sept”.

14 Cette expression désigne le “Seigneur”.

15 Julia Stepanovna Arapova précise que c’est sur des données
agricoles qu’ont été posées les données religieuses, la
Transfiguraion ayant eu lieu avant Paques.

Anthropos 104.2009

untersagt,

69

Le troisieme “Sauveur” a recu le nom de
Sauveur sur la toile étant honoré le 16/29 aofit, féte
de I'image “acheiropoicte” de Jésus-Christ. Julia
Stepanovna Arapova porte a notre connaissance la
symbolique de I’'image-trace :

Acheiropoigte!6 veut dire “non fait de main d’homme”.
Cette icOne est censée tre a I’image du visage du Christ,
tel qu’il est apparu alors qu’il s’était essuyé la figure
sur un linge. Le roi Abgar atteint par la lepre avait
entendu dire que Jésus faisait des miracles et lui avait
envoyé un messager pour le prier de venir a Edesse le
guérir. Jésus a dit qu’il n’irait pas la-bas, mais, prenant
un linge, a essuyé son visage et sur le linge le visage est
apparu. Le roi a été guéri a la vue de ce linge.l7 C’est
une version. Il en existe d’autres. C’est a rapprocher
du linge de Véronique qui a essuyé la sueur du Christ
portant sa croix vers le Golgotha et qui a gardé ce linge
impressionné par le visage du Christ. Mais attention,
a ne pas comparer avec le Saint suaire, il s’agit du
visage du Christ mort alors que pour le Mandylion et
le “voile de Véronique” [cette icOne est aussi appelée
“Sainte Face”], le Christ est vivant. A noter le nom de
Mandylion donné a cette étoffe sur laquelle se serait fixé
le visage du Christ : il vient du mot arabe mandil = piece
d’étoffe [cela signifie aussi mouchoir, serviette]. C’est
surtout pour nous dire que personne ne peut peindre le
visage du Christ, lui seul peut donner son image.

16 L’“icone acheiropoiete” n’est pas faite de la main de
I’homme d’apreés son étymologie: a- privatif; cheiro =
main, chirurgie ; poiete = faire.

17 Julia Stepanovna Arapova complete son explication : “D’ail-
leurs dans cette légende du roi Agbar, je regrette que
ce soit ce coté merveilleux qui ait pris le pas alors que
théologiquement c’est clair: on ne peut faire I’image du
Christ parce que nous sommes indignes de la faire puisqu’Il
est Dieu. Mais qu’ll s’est donné a voir, justement pour nous
appeler a devenir divins (enfin tenter de devenir). Cette
légende est un faux, nous savons que I’Eglise le savait
depuis le début. Mais cet épisode introduit au culte des
icOnes : c’est une image mais dans cette image est ‘contenu’
le prototype (de méme que nous sommes dans notre ombre).
Que Dieu s’est donné a voir, mais que lui seul peut faire
son image, enfin le prototype. Justement parce qu’ll est
Dieu mais aussi parce qu’ll est homme. C’est ’essence du
christianisme. Dieu ne nous a donné a voir que la figure,
le portrait, nous laissant ainsi libres de re-construire la
forme initiale, au travers de notre propre expérience dans
la relation que nous pouvons recréer au travers des textes
sacrés. Parce que, regarder un visage, ce n’est pas regarder
un nez une bouche, mais ‘envisager’, regarder ‘droit dans
les yeux’ pour ‘voir’ alors non I’iris, mais la pupille, un
simple trou, un ‘trou noir’ de surcroit. C’est ce qui nous
fait saisir le caractére fondamental du visage : sa nudité et
au travers de celle-ci, sa vulnérabilité . .. qui est mortalité.
Vous comprenez alors pourquoi nous n’avons pas le vrai
visage du Christ ?”

La légende d’Abgar est tirée d’un évangile apocryphe. Le
portrait du Christ “non fait de main d’homme” était le reflet
de ce qu’Abgar ne pouvait voir lui-méme.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

70

Cette célébration succede a la féte de la Dormi-
tion,!8 ayant lieu le 15 aoit, qui correspond dans le
calendrier agraire a la féte de la moisson. Le troi-
sieéme “Sauveur” est aussi connu sous 1’appellation
de “Sauveur des noisettes” et marque la fin de la
moisson. Ces trois “Sauveurs” correspondent au
temps de récolte en Russie du miel, des pommes
et des noisettes. C’est pourquoi ces aliments sont
bénits successivement lors de ces trois fétes.

La féte de saint-Jean-Baptiste (29 aofit/ 11 sep-
tembre) correspond a la fin de I’été. Des le len-
demain, les paysans commencaient a planter les
pommes de terre d’arriere-saison.

2 Les rites de passage et les rites sacramentels

Le sacrement est “une action de I’Eglise, effectuée
par des prieres et des moyens rituels qui
consiste a établir un contact immédiat entre le
divin et ’humain, en actualisant la présence du
Fils de Dieu, par I’énergie de 1’Esprit saint, selon
la bonne volonté du Pere” (Andronikof 1998 : 14).
Par ce rite, I’Eglise provoque “une effusion de
la grace divine sur I’homme (et sur son milieu)
aux fins de purification, d’exorcisme, de guérison,
de sacralisation, d’illumination, de filiation . . ., en
actualisant la Rédemption” (Andronikof 1998 : 14)
en vue d’une sanctification du croyant. Les rites
sacramentels sont rendus opératoires par 1’épiclese
(invocation de I’Esprit saint) sous le couvert de
I’eau, symbole de régénérescence et de la vie éter-
nelle, du Chréme ou huile, sceau du Saint-Esprit,
du pain, Corps du Christ, et du vin, Sang du Christ.
Le culte rituel est composé d’un ensemble de pa-
roles, gestes et mouvements. Les sacrements sont
donc des signes de sanctification et de déification
(union de I’homme a Dieu). Ils sont valides, quand
ils sont célébrés “selon le rite traditionnellement
prescrit par un officiant canoniquement ordonné”
— caractere objectif —, et efficaces “quand le su-
jet auquel il est appliqué y participe avec Foi
et piété, et s’efforce d’en faire fructifier les ef-
fets” (Andronikof 1998 : 27s.) — élément subjectif.
Néanmoins, la griace n’opere que dans la synergie
entre la part divine — don de Dieu — et la part
humaine — acceptation de ce don. L’Eglise compte
sept sacrements fixés par le concile de Trente a
sa VII® session en 1547 : le baptéme, la confir-
mation (chrismation), 1’eucharistie, la pénitence,

18 Ce terme russe qui équivaut a 1’assomption catholique
implique I’idée de sommeil ou d’enlevement au ciel et non
de mort de la Vierge.

untersagt,

Isabelle Nicolini

le mariage, I’ordre (la prétrise), I’extréme-onction
(I’onction des huiles ou “onction des malades”).

2.1 Naissance, baptéme et chrismation

A la naissance, la tradition du prétre qui nomme
I’enfant est restée car autrefois en Russie il
n’existait aucun registre d’état civil mais seule-
ment des registres ecclésiastiques. Dans I’attente
du prétre, les parents ne prénomment pas I’enfant,
aussi I’appellent-ils “petite fille” ou “petit garcon”.

Julia Stepanovna Arapova nous a expliqué que
des tabous pesent sur la nouvelle accouchée;
impure, elle doit aller se faire bénir a 1’église apres
les relevailles sous peine de ne plus pouvoir aller
communier :

La cérémonie qui suit la naissance est appelée la
présentation de I’enfant et de la mere. Les quarante jours
postérieurs a la naissance, la mere ne va pas a 1’église,
elle est considérée comme impure. C’est exactement
comme Marie. Donc quarante jours apres, la mere vient
avec le nourrisson, se présente a l’entrée de 1’église,
généralement a la fin de la liturgie de la semaine, mais
il faut que ¢a ait fait quarante jours de facon a ce qu’elle
puisse le dimanche entrer dans 1’église. Elle ne rentre
pas a I’église avec le nourrisson pendant les quarante
jours. Elle ne rentre seulement avec le nourrisson gargon
ou fille que lorsqu’elle a recu les prieres qui sont dites
par le prétre a I’entrée de I’église sur sa téte a elle. Ce
n’est qu’apres cela qu’elle peut rentrer avec le bébé dans
I’église. Elle peut alors aller de nouveau communier et
participer a la vie de I’église. Apres ce sera le baptéme.
Chez les orthodoxes les enfants communient des le
baptéme. Pendant longtemps, on ne les baptisait pas
parce qu’il y avait I’histoire de 1’ombilic car chez nous
ils sont trempés complétement dans I’eau a trois reprises.
Le baptéme est fonction de la date de la naissance.
Imaginez que votre enfant soit né début février mais
le caréme commence en mars donc les 40 jours ne sont
méme pas passés. Apres vous ne pouvez pas faire le
baptéme parce que pendant toute la période du grand
caréme on ne fait pas de féte sauf si il y avait urgence.
Le baptéme est repoussé apres Paques, donc 1’enfant
peut déja avoir 3 ou 4 mois.

La coutume de la purification de la mere re-
pose sur la tradition juive des relevailles : “toutes
les sécrétions corporelles sont considérées comme
des souillures et interdisent 1’acces au temple”
(Douglas 2001 : 70). Ce probleme de la pureté est
sous-jacent au probleme du sang. Le mystere de
la conception ne représenterait-il pas une peur
latente chez les hommes ? Quarante jours apres
I’accouchement, la mere peut étre réintroduite dans

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

le lieu saint qu’est I’église soit par des prieres dites
par le prétre a ’entrée de 1’église sur sa téte baissée
soit en se présentant tout simplement a 1’église
apres les relevailles. Or, comme le souligne Mary
Douglas, la souillure du sang ne peut désacraliser
un lieu saint. Seules les femmes qui entraient
consciemment a 1’église sans respecter la période
des quarante jours préconisée commettaient un
péché.

Lors du baptéme,'® Julia Stepanovna Arapo-
va précise que le bébé est immergé par trois
fois?? dans un baptistére généralement en argent.
On I’entoure de linges blancs brodés. La croix de
I’enfant, offerte par le parrain ou la marraine, est
trempée dans I’eau durant toute la cérémonie. En
effet, si les catholiques préferent offrir a I’enfant
une médaille de la Vierge apres son baptéme, chez
les orthodoxes la croix est un signe de victoire
sur la mort. Une ronde alors se forme autour des
fonts baptismaux, le prétre tient dans sa main les
deux mains du parrain et de la marraine recou-
vertes par 1’étole et chante accompagné par le
cheeur, s’il y en a un. Le parrain tient le baptisé

19 Ce terme vient du grec signifiant “plonger”. Le Christ s’est
immergé dans le Jourdain afin que ses fideles puissent
recevoir la lumiére sans déclin : I’eau leur rend la vue. Le
baptéme les introduit dans les saints mysteres et les incite a
se transformer. Les traces du passé se dissolvent dans 1’eau
et 'intégrité de la personne est restaurée.

20 La triple immersion correspond aux trois jours que le Christ
a passés en Enfer. Cf. Romains 6, 3—11 ; Ephésiens 4, 9—
10. Julia Stepanovna Arapova nous décrypte la symbo-
lique de certains textes sacrés ou controuvés : “L’évangile
apocryphe de Nicodeme (V¢ siecle, cité par France Quéré
1983 : 152—159) fait un récit de ce passage en enfer. La
priere de Saint Basile “descendu par la croix au séjour des
morts afin de parfaire en lui toutes choses, il a dissipé les
angoisses de la mort” (c’est la priere eucharistique). Et natu-
rellement tous les offices du samedi saint en font mention :
“tu es descendu sur terre pour trouver Adam mais ne 'y
trouvant pas, & Maitre, tu es allé le chercher jusque dans
I’enfer” (Matines du Samedi Saint, 1% stance) ; “Pour rem-
plir toutes choses de ta gloire, tu t’es attardé aux plus basses
profondeurs de la terre” (Samedi Saint, matines ode 1). Et
on voit tout ¢a sur I’icone de la Résurrection représentant le
Christ debout sur les portes brisées de I’enfer et emportant
avec lui d’une main vigoureuse Adam et aussi Eve. Na-
turellement il ne faut pas perdre de vue le tropaire pascal
“Le Christ est ressuscité des morts par la mort il a vaincu
la mort, a ceux qui sont dans les tombeaux, il a donné la
vie”. On retrouve les trois jours dans I’histoire de Jonas,
prisonnier de la baleine (pendant trois jours) et premiere
image symbolique de la Résurrection du Christ (Jonas, 2,
1). Ce signe prophétique annonce la descente du Christ
chez les morts pendant trois jours puis sa Résurrection. La
mort personnifiée de I’Evangile de Nicodeme est soumise
au Christ qui lui a dérobé les clés (Apocalypse 1, 18). Et
bien entendu la résurrection de Lazare est la preuve que
Jésus possede ces clés”.

Anthropos 104.2009

untersagt,

71

ou la marraine la baptisée revétu(e) de sa robe
blanche avec sa “belle” croix sur la poitrine. Le
prétre et l’assistance tiennent un cierge allumé
et déambulent lentement trois fois tandis que le
cheeur entonne un chant: “Vous tous qui avez été
baptisés en Christ”. En France, la mere assiste
a la cérémonie bien qu’il soit de tradition en
Russie qu’elle n’y assiste pas car I’enfant est
“donné” a ses parrain-marraine, généralement des
gens proches de la famille, qui ont dorénavant
la charge de veiller sur son éducation religieuse.
Ensuite, si le baptéme a eu lieu avant la liturgie
du dimanche ou alors le dimanche suivant, s’opere
le “passage”. Selon le sexe de I’enfant, le parrain
ou la marraine se tient debout a l’entrée de la
nef avec I’enfant. Le prétre traverse I’église en
silence et prononce les prieres d’introduction dans
la communauté. Il prend I’enfant et en récitant a
voix hautes les paroles consacrées retourne sur ses
pas en marquant plusieurs poses, notamment au
centre de I’église et devant les portes royales. Il
éleve chaque fois I’enfant au-dessus de sa téte.
Si I’enfant est un garcon, il entre avec lui dans
le sanctuaire, contourne 1’autel par derriere et
ressort par la porte nord. Il s’agenouille alors sur
I’ambon en disant: “et maintenant, laisse aller
ton serviteur” en faisant comme si I’enfant allait
marcher, puis le parrain prend I’enfant. Le rituel
veut qu’une fille n’entre pas derrieére 1’iconostase.
Dans certaines paroisses francaises, les prétres les
font aussi entrer puisqu’elles sont impuberes. Les
portes royales sont ouvertes immédiatement apres
pour que se déroule la communion des fideles, qui
commence par la communion du nouveau baptisé.
Jusqu’a I’age de sept ans, dge a partir duquel
il va se confesser, I’enfant ne prend qu’un peu
de vin. Apres il peut participer a la communion
complete et, comme les autres fideles, il a le droit
a Uantidoron.?!

Un homme adulte qui se fait baptiser, est
normalement pieds nus, en chemise et en pantalon.
1l entre ainsi dans le baptistere et le prétre lui verse
par trois fois de I’eau sur la téte. Le Christ sanctifia
le baptéme en le recevant adulte dans le Jourdain
de Jean-Baptiste. Ce dernier propose un “baptéme
de conversion pour la rémission des péchés” qui
est souvent appelé I’illumination. Julia Stepanovna

21 Martine Roty donne sa signification littérale “a la place
du don” donc il s’agit du pain béni : “reste de la premiere
des cinq prosphores utilisées pour la liturgie, celle dont a
été prélevé ’agneau; il est distribué, tout a la fin de la
liturgie, apres la priere de I’ambon et la bénédiction finale,
a ceux qui n’ont pas communié : 1’antidore ‘remplace le
don’ véritable, la communion” (cf. Roty 1983:11).

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

72

Arapova décrit avec détails le déroulement de la
cérémonie pour un adulte:

Le baptéme commence par une priere pour “faire un
catéchumene”. Le prétre souffle trois fois sur le visage
du catéchumeéne?? puis trace trois fois le signe de croix,?
impose sa main “Sur ton serviteur qui a été jugé
digne” et lit la priere. Le catéchumene a déposé ses
vétements et n’a gardé qu’une chemise, ce qui exprime
le dépouillement de la vie passée, du vieil homme.
Suivent quatre exorcismes. Les exorcismes sont suivis
de la Renonciation a Satan. Par trois fois le prétre de-
mande a celui qui doit étre baptisé (ou a son répondant) :
“renonces-tu a Satan, a toutes ses ceuvres et a tous ses
anges et a tout son culte et a toute sa pompe ?”. Ce
a quoi il est répondu: “j’y renonce”. Puis le prétre
redemande : “as-tu renoncé a Satan ?” et il est répondu :
“’y ai renoncé€”, alors le prétre ordonne: “souffle et
crache sur lui” et le postulant se retourne et souffle
par terre. “T’es-tu uni a Dieu ?” et la réponse est: “je
me suis uni a lui”. Puis le prétre ajoute: “crois-tu en
Iui 7, le postulant disant alors : “je crois en lui en tant
que Roi et Dieu” et récite ou lit le Credo en terminant
par: “j’adore le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, Trinité
consubstantielle et indivisible”. Le catéchumene est prét
pour I’illumination?*. . . Le baptéme comporte alors trois
étapes : la bénédiction de I’eau avec, par trois fois le ver-
sement de I’huile consacrée en faisant le signe de croix
(cet usage existe depuis le III® siecle). Le catéchumene,
entierement déshabillé,2> est ensuite oint de cette huile
sur le front, la poitrine, les oreilles, les mains et les
pieds avec chaque fois des prieres différentes. L’onction
faite, le prétre immerge entierement le catéchumene en
disant : “le serviteur de Dieu ... est baptisé au nom du
Pere (Amen) du Fils (Amen) et du Saint-Esprit (Amen).
Pendant que le baptisé est essuyé et revétu de sa robe

22 Nombre de Péres y voient le souffle de I’Esprit, donnant
vie au limon avec lequel nous avons été créés (Gn 2,7).

23 Les orthodoxes se signent toujours avec les trois doigts
réunis — symbolisant le Pere, le Fils et le Saint-Esprit —
en commengant par le front, I’épaule droite, la gauche.
La droite parce qu’elle désigne la puissance divine et le
cOté le plus noble de I’homme. La place droite est la place
favorable et le Fils de ’homme doit siéger a la droite de la
Puissance.

24 Pour les orthodoxes, la nature manifestée de Dieu est
la lumiére. La révélation du baptéme permet a 1’ame
d’étre touchée invisiblement par ce rayon divin. Cette
connaissance annonce “Nous tous, qui, le visage dévoilé,
reflétons la gloire du Seigneur, nous sommes transfigurés
en cette méme image, avec une gloire toujours plus grande
par le Seigneur qui est Esprit” (Il Cor. 3,18). Cela explique
le véritable caracteére de cette féte des lumieres qu’est le
baptéme : tout est réjouissance a travers des lampes, des
chants, des robes baptismales blanches.

25 Retirer ses vétements pour le baptéme correspond a retirer
la “tunique de peau” revétue par Adam (Gn 3,21). Cela
symbolise la rupture avec le passé. Les Peres de I’Eglise
insistent sur le fait que retirer son vétement veut dire qu’on
part vers la vraie lumiére, sans rien prendre avec soi.

untersagt,

Isabelle Nicolini

blanche?® on chante le Psaume 31 et le prétre dit: “Le
serviteur de Dieu ... est revétu de la tunique de justice
au nom du Pere, du Fils et du Saint-Esprit maintenant et
toujours, dans les siecles des siecles. Amen”. Le cheeur
chante alors “accorde-moi une tunique lumineuse, toi
qui es revétu de lumiere comme d’un vétement, 6 Christ
plein de piti€”. La chrismation suit immédiatement le
baptéme. Le prétre oint du Saint Chréme?’ en faisant
une croix sur le front, les yeux, les narines, la bouche,
les deux oreilles, la poitrine, les mains et les pieds en
disant: “le sceau du don du Saint-Esprit, Amen”. En-
suite, accompagné du baptisé et de ses parrain-marraine,
le prétre fait trois fois le tour du baptistere en chantant :
“vous tous qui avez été baptisés en Christ vous avez
revétu le Christ, alléluia”. Le prétre lit ensuite deux
prieres demandant a Dieu de conserver sa griace au
nouvel illuminé puis il lave les traces du Saint Chréme
avec une éponge imbibée d’eau tiede, coupe en croix
une touffe de cheveux qui seront jetés dans I’eau.?® Suit
alors une litanie et le renvoi apres présentation de la
Croix aux assistants.

Comme I’explique Julia Stepanovna Arapova, qui
occupe son temps libre a faire de I’exégese depuis
20 ans, la chrismation se fait tout de suite apres
le baptéme. Néanmoins, il est important de ne
pas confondre 1’onction avant I’immersion de celle
qui se déroule lors de la chrismation, toutes deux
obéissant aux mémes symboles. Le prétre oint
le fidele sur le front, les yeux, les narines, la
bouche, les deux oreilles, la poitrine, les mains
et les pieds avec le Saint Chréme. Il dit & chaque
fois: “Le sceau du don du Saint Esprit. Amen”.
Sur le front, le serviteur de Dieu est “oint de
I’huile de I’exultation” ; sur la poitrine “pour la
guérison de 1I’ame et du corps”; sur les oreilles

26 Dans I'Eglise primitive, le baptisé gardait sa tunique
blanche pendant huit jours, consacrés au jeline et a la priere.
Seulement apres, il se présentait au prétre pour une ablution.
En France, I’adulte baptisé de nos jours entre habillé (en
chemise, pantalon ou robe) et pieds nus dans le baptistere
afin d’avoir de I’eau sur les pieds. Il recevra ensuite de
I’eau sur la téte par trois fois et remettra apres sa chemise
blanche.

27 L’Orient chrétien depuis Denyis 1’ Aréopagite croit en la
présence de I’Esprit dans le Chréme apres sa consécration.
A Byzance, le patriarche, seul, pouvait consacrer le Saint
Chréme, avec une priere secréte qui faisait de I’huile
le véhicule de I’Esprit manifestant le Christ. Cette huile
d’olive trés pure, mélangée a de précieux baumes, par la
puissance de 1’épiclese sanctifie les ames et les corps.

28 Les cheveux sont coupés en croix comme dans la prise
d’habit et lors de ’ordination d’un lecteur pour rappeler
I’appartenance au Christ. On procede a la tonsure pour
exprimer le renoncement de celui a qui on coupe les
cheveux. Pour le moine, il s’agit du renoncement au monde,
a sa volonté et aux désirs de la chair. Les meches du baptisé
sont jetées dans I’eau qui I’a régénéré mais qui a présent
est remplie de sa vie passée et sera jetée.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

“pour I’ouie de la foi”; sur les mains “tes mains
m’ont créé et elles m’ont formé” et sur les pieds
“afin qu’il marche dans la voie de tes préceptes”.
Saint Cyrille et Saint Hippolyte de Rome aux
III® et IV® siecles indiquent que “le catéchumene
doit étre frotté d’huile exorcisée depuis la pointe
des cheveux jusqu’au bas du corps”. Saint Cyrille
de Jérusalem (2004 :127) dit, a propos de la
chrismation : “Vous étes chrismés sur le front,
afin d’étre délivrés de la honte que le premier
homme transgresseur portait partout, et pour que,
la face découverte, vous réfléchissiez comme dans
un miroir la gloire du Seigneur. Ensuite, sur les
oreilles, pour recevoir des oreilles dont Isaiel2°]
disait : “Et le Seigneur m’a donné une oreille pour
entendre”, et le Seigneur dans les Evangiles : “Que
celui qui a des oreilles pour entendre, entende.”
Ensuite, sur les narines, afin qu’en recevant ce
parfum divinl3%l, vous disiez : “Nous sommes pour
Dieu la bonne odeur du Christ, parmi ceux qui
sont sauvés.” Apres cela, sur la poitrine, afin qu’
“ayant revétu la cuirasse de justice, vous résistiez
aux manceuvres du diable”.

Le baptéme transforme I’homme peccable en
un homme nouveau par la grice rédemptrice de
IEsprit saint. En I’absence de prétre, “ce sacre-
ment est le seul a pouvoir étre accompli par
un laic” (Boulgakov 1980:127) orthodoxe étant
donné sa filiation divine. Il est aussitdt accompa-
gné d’une chrismation qui ne peut étre effectuée

29 Parce que Isaie entend la voix du Seigneur et y répond
immédiatement : “Me voici, envoie-moi” (Is 6,8). L’Eglise
souhaite pour chacun des nouveaux baptisés qu’il entende
la parole, qu’il la réalise en lui et qu’il la porte vers les
autres. Isaie a compris que chacun de nous doit réaliser,
dans la mesure de ses moyens, ce que Dieu lui demande :
a savoir la perfection morale qui est en Dieu et a laquelle
nous sommes appelés. Isaie vient de comprendre que Dieu
peut arracher I’homme a son état de souillure pour I’élever
vers la sainteté.

30 Cette “huile d’allégresse” reste inséparable de la révélation
sensible de I’Esprit Saint. “Le prétre: Seigneur, Dieu de
nos peres, Toi qui as envoyé a ceux qui se trouvaient
dans I’arche de Noé une colombe portant dans son bec un
rameau d’olivier en signe de réconciliation et de délivrance
du déluge, et qui as figuré ainsi le mystere de la Grace ; Toi
qui as donné le fruit de I’olivier pour I’accomplissement de
Tes saints mysteres ; qui par ’huile as rempli de I’Esprit
Saint déja ceux qui vivaient sous la Loi et perfectionnes
ceux qui vivent sous la Grace: bénis cette huile par la
puissance, 1’action et la venue de Ton Esprit Saint. Qu’elle
devienne onction d’incorruptibilité, armure de justice, re-
nouvellement de ’ame et du corps, rempart contre toute
attaque du démon, guérison de tous les maux pour ceux
qui en recevront I’onction avec foi pour Ta gloire et celle
de Ton fils unique et de Ton Tres Saint, Bon et vivifiant
Esprit, maintenant et toujours et dans les siecles des siecles”
(Caillois 1984 : 28s.).

Anthropos 104.2009

untersagt,

73

par contre que par un prétre. Cette onction nous
donne la qualité de chrétiens comme 1’a définie
Théophile d’ Antioche au II° siecle. Ce rite permet
ensuite de participer aux autres sacrements.

2.2 La pénitence et ’eucharistie

La pénitence permet a I’homme de se soustraire a
son état peccamineux. Elle exige une soigneuse
préparation. L’examen de conscience se fait a
I’aide des dix commandements. Des 1’age de sept
ans, la confession doit précéder la communion.
Comme 1'Eglise orthodoxe n’a pas de confession-
nal, elle se déroule devant un lutrin sur lequel re-
pose I’évangéliaire et un crucifix. Le prétre, n’étant
qu’'un témoin, se tient 1égerement de coté tandis
que le pénitent est debout face au lutrin. Ainsi
réconcilié avec I’Eglise, le fidele peut participer
au sacrement de I’Eucharistie.

Le mot eucharistie vient du grec eucharistia
et signifie “actions de gréces, remerciement”’. La
communion, sous les deux especes (les Saints
Dons), au Corps (le pain) et au Sang (vin) du
Christ a le sens d’un “sacrifice non sanglant
en vertu du sacrifice du Golgotha™3! (Boulgakov
1980:129). La présence du Christ dans I’eucha-
ristie doit étre comprise au sens propre et figuré :
il ne se montre pas mais se donne. Cette com-
munion purifie le pécheur. Il est recommandé de
participer aux saints mysteres une fois par an,
qui est le minimum obligatoire, ou méme chaque
mois et plus particulicrement lors des grandes
fétes ou de I’anniversaire de la mort d’une per-
sonne chere, le jour de la féte du saint dont
on porte le prénom et avant de commencer un
caréme. L’Eglise conseille aux communiants de
s’approcher de I’autel emplis de chasteté et de
miséricorde car elle “ne peut avoir lieu qu’apres
une préparation complexe : confession, trois jours
de jeline, lecture de longues prieres, abstinence
totale de nourriture et de boisson pendant douze
heures” (Roberti 1998 : 117). Apres la communion,
le prétre donne la bénédiction finale et les fideles
viennent embrasser la croix et recevoir 1’antidoron.
L’eucharistie, qui consiste en une anamnese, est le
sacrement ecclésial par excellence.

31 Le Christ “rendit graces” et bénit le pain et le vin, lors de
la Sainte Cene, avant d’aller offrir son Corps et son Sang,
scellant la nouvelle alliance entre Dieu et les hommes. Cette
communion alimentaire résulte donc d’un sacrifice.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

74

2.3 Le mariage

Dans I’émigration russe en France, les situations
de cohabitation hors mariage ou unions libres
sont déconsidérées, aussi} sont-elles tres rares. Le
mariage enregistré a 1’Eglise orthodoxe consti-
tue un rite de passage important. Les mariages
mixtes sont acceptés du moment que le conjoint
est de religion chrétienne. L’Eglise orthodoxe
célebre régulierement des mariages avec des ca-
tholiques, protestants, luthériens, anglicans comme
nous avons pu le constater en consultant les
registres de mariage de certaines paroisses. Au
contraire, un mariage avec un musulman, comme
cela s’est déja produit, souleve I'indignation au
sein des regroupements communautaires russes
parce que d’une part le mariage ne peut pas avoir
lieu a I’église et d’autre part cela suppose une
anomalie dans la transmission des valeurs.

La préférence était autrefois donnée a I’alliance
entre Russes car une base culturelle identique fa-
cilite la transmission sociale. L’idée des parents,
dans la premiere vague, était de conserver leur pa-
trimoine culturel pour le retransmettre a la Russie.
Lioudmila Borissovna Netchaeva nous a fait part
de sa détermination pour infléchir la volonté du
pere — et a cette époque-l1a il n’était probablement
pas le seul a réagir de la sorte :

Je suis restée pendant deux ans avec Etienne, mes
parents étaient contre, surtout mon pere qui voulait
que j’épouse un Russe orthodoxe titré. Etienne était
un garcon dont les parents étaient gentils, des gens
bien, le pere était architecte, mais si vous voulez, cela
ne correspondait absolument pas a ce que mon pere
voulait pour moi. C’était un trés beau garcon, tres fin et
qui faisait de bonnes études mais mon pere s’est battu
pendant 2 ans, j’avais 16 ans, il s’est vraiment battu pour
que ¢a n’aboutisse a rien et puis un jour je crois qu’il
a eu peur que je couche avec lui et que ca finisse mal,
donc il a permis le mariage. Je me suis mariée, j’avais
18 ans.

Mais les mariages mixtes avec des Francais sont
devenus de nos jours inévitables et tout a fait admis
méme si la déperdition des valeurs culturelles est
regrettée.

Le célibat était considéré bien souvent par les
affins comme un refus de se soumettre a la logique
du lignage qui était d’assurer la reproduction
physiologique du groupe de parenté. On comprend
aisément que dans I’aristocratie le célibat a fortiori
masculin ait été condamné, le mariage représentant
un préalable pour la transmission du nom de
famille. Une descendance exclusivement féminine

untersagt,

Isabelle Nicolini

ou un célibat masculin important était a 1’origine
de I’extinction de certaines lignées nobiliaires. A
I’époque de I’empire des tsars, certaines familles
ont pu perpétuer leur nom, grice a un oukase
impérial, par la transmission du nom dans la lignée
féminine comme cela s’est produit pour les princes
Youssoupoff ou Repnine. En émigration, quand
cela s’est produit, le nom était définitivement
perdu puisque, a part I’empereur, personne n’était
habilité a le restaurer.

Les mariages entre cousins germains n’ayant
qu’un degré de parenté de différence n’étaient pas
si rares. Ilya Kirillovitch Pankovine témoigne de
ce qui s’est passé dans sa famille :

Mes parents sont cousins germains. Avant d’étre mariés,
ils s’aimaient beaucoup au travers de leurs parents.
Mon peére aimait beaucoup sa tante qui est devenue sa
belle-mere, il y avait une complicité, il 1’aimait plus que
sa mere. Parce que seuls dans un pays étranger, ils se
réunissaient entre eux, toujours dans le méme groupe de
personnes, bien que I’émigration soit grande, ils allaient
vers des gens qui étaient proches; le noyau familial
russe avait énormément d’importance. Regardez le culte
de la famille que j’ai au travers de mes recherches
généalogiques.

Dans ce cas précis, cette alliance entre cousins
croisés était tolérée et n’était pas visiblement
considérée comme incestueuse par les Russes. Par
contre un mariage entre cousins paralleles était
normalement interdit bien que cela ait eu parfois
lieu :

Je connais une famille qui vit a Paris, de ma génération
d’ailleurs, les Chouchkine. La mere s’appelait aussi
Chouchkine, elle a épousé son cousin Chouchkine et
sur les trois ou quatre enfants qu’elle a eus, il y en a
trois qui ne sont pas normaux, une seule est normale.
Je sais qu’ils sont “en maison” depuis leur naissance.
Ils étaient cousins germains. Tout ceci était tenu secret,
¢’était tabou, ils n’en parlaient pas. Officiellement elle
était fille unique.

Si I'inceste du premier type c’est-a-dire entre
consanguins du premier degré était banni, celui du
deuxieme type n’était donc ni impossible ni incon-
nu. L’alliance dans la parenté consanguine un peu
plus éloignée était tout a fait autorisée. Ces pra-
tiques trouvaient particulierement leur 1égitimité
pour les parenteles nobles comme ailleurs en Eu-
rope dans le méme milieu dans le cadre de la trans-
mission patrimoniale. Afin d’éviter toute partition
des biens, les parents infléchissaient les pratiques
matrimoniales dans ce sens. Cette forte endoga-
mie sociale a induit un habitus de classe. Au

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

début de I’émigration, il était plus aisé de trou-
ver son conjoint parmi ses affins que parmi des
étrangers et cela d’autant plus que les regroupe-
ments communautaires russes n’étaient pas portés
sur I’hétérogamie. Et vice versa, la valorisation des
intermariages communautaires déboucha de fait
sur des alliances dans la parenté.

Jusqu’a la révolution, en Russie le mariage civil
n’existait pas, seul le mariage religieux était en
vigueur. Bien siir, du temps de I’U.R.S.S., celui-
ci a été supprimé au profit de ’'unique mariage
civil. En France, les personnes d’origine russe se
mariaient d’abord a la mairie puis a I’église. Il
est a remarquer que les mariages ne peuvent étre
célébrés pendant les deux carémes fixes, c’est-a-
dire lors du caréme de 1’ Avent et les festivités de
Noél (du 15 novembre au 7 janvier) et celui de la
Dormition (du 1°" au 14 aofit), et le caréme mobile
de Paques, allant du lundi suivant le dimanche
du carnaval au samedi précédant le dimanche de
Thomas, que compte I’année liturgique, puisque
de facto en période de jeline il est défendu de
faire bombance et ripaille comme il se doit le
jour de la célébration d’une alliance. Les mariages
sont en outre interdits un certain nombre de jours :
les veilles3?2 du mercredi, vendredi et dimanche
(soit le mardi, jeudi, samedi®}), des douze fétes
majeures dans 1’orthodoxie, de la féte patronale
de sa paroisse, de méme que les veilles et les
jours de la décollation de saint-Jean-Baptiste (28
et 29 aoit) et de la féte de la Croix (13 et 14
septembre). La semaine qui suit le dimanche de
la “Krasnaia Gorka™ (belle colline),>* appelé aus-
si dimanche de la Quasimodo ou dimanche de
Thomas, est particulierement prisée pour les ma-
riages, la semaine précédente ou semaine radieuse,
féte des fétes, étant exclue puisque marquée par
I’abstinence.®

32 Dans I’Eglise orthodoxe, le jour commence déja la veille.
Par exemple, le dimanche débute par les vépres du samedi
SOir.

33 A Paris, beaucoup de couples désirant célébrer leur mariage
un samedi demandent une dérogation a I’archevéque. Il
arrive que celle-ci soit accordée.

34 La Krasnaia Gorka repose sur d’anciennes coutumes pai-
ennes et correspond a cette habitude d’accueillir le prin-
temps en allant guetter le lever du soleil sur le sommet
d’une colline.

35 Les jours de continence dans I’année sont donc les veilles
de mercredi, vendredi et de la Théophanie et lors du jour
de la décollation de saint-Jean-Baptiste et de 1’Exaltation
de la Tres Sainte Croix ainsi que des quatre carémes,
de méme lors des menstrues ou lorsque la femme est
enceinte ou allaite. Le Deutéronome XXIII décrit les
sécrétions corporelles — sang, pus, sperme, etc. — comme
une souillure qui interdit 1’acces au temple car I’idée de
saintet¢ impose “I’intégrité du corps, considéré comme

Anthropos 104.2009

untersagt,

75

En France aucun mariage orthodoxe ne peut
étre célébré avant le mariage civil. Le mariage
orthodoxe, qui est la sanctification de 1’amour
conjugal, est un sacrement calqué sur celui de
I’eucharistie et se déroule, comme nous allons
le voir, en quatre temps : 1’offrande, I’anamnese,
I’épiclese et la communion.

Avant de commenter le rite d’agrégation que
constitue la cérémonie religieuse (Gessat-Anstett
1997:417-512), il est important d’évoquer, a
partir des récits de vie, ce qui la précede. En
quittant la maison “natale”, le fils ou la fille est
béni(e) par ses parents avec 1’icone du mariage,
I’icone du Christ pour le garcon, I’icone de la
Vierge pour la fille. Ces icdnes sont faites, achetées
ou léguées par des proches et accompagneront les
mariés tout au long de leur vie.

Habillée d’une robe longue blanche ou claire,
la jeune fille qui se marie a 1’église est coiffée
d’un voile qui lui couvre les épaules pour ne
pas paraitre dénudée devant le Christ a I’instar
des parentes ou amies vétues d’une mantille pour
I’occasion. Le jeune homme porte un costume
sombre avec cravate ou nceud papillon. Lorsque la
fiancée franchit le seuil de I’église, quelqu’un fait
signe au checeur et celui-ci entonne immédiatement
un chant qui ressemble a une explosion de joie
et saisit 1’assistance. Muni d’un cierge ou sont
enroulés des rubans avec des fleurs emmélées aux
tons doux, le couple doit se tenir debout sur un
petit tapis, souvent de couleur blanche, mais la
coutume paienne veut que le premier a mettre le
pied sur ce tissu commande a la maison.3® Aussi
les futurs mariés doivent étre vigilants afin de
poser le pied simultanément sur le petit tapis pour
commencer la vie du méme pied. Dans I’ancienne
Russie, ce morceau d’étoffe apporté par la famille
servait ensuite a confectionner une robe a la
femme du prétre. Au commencement de 1’office
des fiancailles, a lieu tout d’abord “I’offrande” :
le prétre lit une longue priere pendant laquelle
I’anneau nuptial de la fiancée est donné au fiancé
et vice versa avant d’étre intervertis au cours du
mariage stricto sensu. Le fiancé s’offre ainsi a la
fiancée, la fiancée au fiancé et les deux s’offrent
a Dieu en faisant une promesse de fidélité. Apres
ce rite liminaire, le jeune couple est invité a se
rapprocher au milieu de 1’église dans 1’axe des

réceptacle parfait” (Douglas 2001 : 71). Autrefois ces jours
frappés d’interdits avaient pour but une régularisation des
naissances. Cela est aussi vrai pour les couples actuels qui
respectent le bannissement de la contraception par I’Eglise.

36 Les croyances populaires conférent un pouvoir magique a
tout ce qui est fait la premiere fois et a tout ce que 1’un des
mariés fait le premier.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

76

portes royales pour ‘“I’anamnese” ou le prétre
évoque tous les saints couples, les noces mystiques
du Christ avec 1’église et les noces de Cana,
premier miracle du Christ au cours duquel, a la
demande de sa mere, il changea les jarres d’eau
en vin. Apres le consentement des époux, débute
“I’épiclese”.?” Le prétre demande a 1’Esprit saint
de couronner de gloire et d’honneur le mari et la
femme en les rattachant a la source de 1’amour
qui est Dieu. A ce moment 13, le prétre met les
couronnes sur la téte des époux qui sont tenues
par les garcons d’honneur. Pour les maintenir au-
dessus de la téte des mariés pendant la cérémonie
du mariage, des jeunes hommes célibataires, en
général six ou huit, sont choisis dans I’entourage,
ceux-ci devant étre en nombre pair. Le prétre
lit I’'Evangile et offre aux époux une coupe de
vin qu’ils partagent,3® chacun par trois fois apres
avoir récité ensemble le “Notre Pere”, et il leur
fait faire trois fois le tour de la table haute
sur laquelle est posée 1’icone toujours avec les
couronnes tenues par les témoins au-dessus de leur
téte. Montant sur I’ambon, les jeunes mariés se
prosternent3® devant ’icone du Christ et celle de la
Vierge placées devant les icones de 1’iconostase ou
sur un des analoi (terme russe, signifiant pupitre).
Ensuite, ils s’embrassent et les invités viennent les
complimenter.

Le rite sacramentel du mariage insiste sur la lo-
gique de procréation du principe de I’alliance puis-
qu’il “pose le fondement de la petite église qu’est
la famille” (Boulgakov 1980:129). L’engendre-
ment y apparait comme un leitmotiv en vue de

37 Selon le dictionnaire russe-frangais des termes en usage
dans I'Eglise russe, I’épiclése est “I'invocation a 1’Esprit
saint au cours de la priere eucharistique, pour qu’il trans-
forme le pain et le vin en corps et sang du Christ” (Roty
1983 : 11).

38 Ceci symbolise les noces de Cana ou le Christ transforme
I’eau en vin. Comme le souligne Julia Stepanovna Arapova,
“ceux qui font une démarche de foi ont communié le matin
a la liturgie parce que les mariages véritablement religieux
n’ont lieu que le dimanche aprés-midi”.

39 En fait de prosternation, il s’agit davantage de toucher le
sol avec ses doigts. Le petit enclin se fait en se penchant
en avant et en touchant la terre du bout des doigts. On le
pratique pendant les périodes ol on ne peut se mettre a
genoux (entre la Nativité et la Théophanie et entre Paques
et la Pentecdte, apreés le grand office pénitentiel pendant
lequel on peut a nouveau se remettre a genoux). Cette
prosternation peut se faire bien siir a tout autre moment
de I’année. Le grand enclin (front contre terre) caractérise
la priere de pénitence, d’humilité pendant les temps forts
du grand caréme et a tout moment quand on le veut comme
par exemple pendant le “Notre Pere” de la liturgie domi-
nicale. Ces deux enclins sont trés riches en symbolique,
ils rappellent aux chrétiens leur grande misere depuis qu’ils
ont été chassés du Paradis par leur faute.

untersagt,

Isabelle Nicolini

la perpétuation du lignage. Aussi, les couples vi-
vant selon la tradition ne devraient pas utiliser
de moyens contraceptifs. Ces préceptes ne sont
plus guere appliqués a la lettre que dans certaines
familles du clergé séculier qui peuvent compter
entre sept et onze enfants. Le nombre d’enfants
par foyer oscille généralement entre deux, trois et
quatre.

L’Eglise orthodoxe permet le divorce reli-
gieux,*® qui est prononcé devant un tribunal re-
ligieux, et le remariage a 1’église pour le conjoint
non fautif. Le mariage peut étre envisagé par trois
fois que ce soit en raison d’un veuvage ou d’un
divorce, toutefois encore faut-il 1’obtenir. Il ne
peut étre accordé pour incompatibilité d’humeur
entre époux mais pour adultere ou afin de rentrer
dans un monastere. Seulement pour la deuxieéme
ou troisieme célébration d’un mariage, le service
divin est changé, il ne s’appesantit plus sur la
procréation et les chants liturgiques sont modifiés,
ils sont en ton mineur, beaucoup plus tristes que
pour un premier mariage.

2.4 L’onction des malades et les funérailles

Par la délivrance des péchés, ’onction des ma-
lades est un rite qui permet de s’affranchir de
la maladie soit par la guérison soit par la mort.
Apres la confession, le prétre invite le fidele a
communier pour qu’au moment de son dernier
voyage, il puisse emporter “le pain de la vie,
gage d’immortalité et de résurrection” (Andronikof
1998 : 363). L’agonie du malade est assistée par
des prieres spéciales. La priere du défunt succede
au dernier soupir rendu.

La mort est une séparation de I’ame et du corps.
Selon Jean-Claude Larchet (2001 :67), I’ame est
présente sur terre pendant les trois jours qui suivent
la mort. Durant ce laps de temps, elle serait sus-
ceptible de réintégrer le corps et le mort pourrait
revenir a la vie. C’est pourquoi un mort ne peut
étre enterré qu’apres cette phase. En effet, pen-
dant ces trois jours, I’ame du Christ est descendue
aux enfers*! avant de se réincarner pour ressus-

40 Le divorce est permis parce que la promesse de fidélité faite
I’un envers I’autre n’est pas tenue devant Dieu.

41 Par cet acte, “Il a vaincu le pouvoir de Satan, remis les
péchés de ceux qui croyaient en Lui, et libéré toutes les
ames qui depuis la mort du premier homme y étaient
retenues. Apres cette victoire du Christ sur lui, ’'Hades a
subsisté mais a changé de nature : il est devenu un lieu de
souffrance réservé aux pécheurs qui ne se sont pas repentis,
tandis que les portes du Paradis étaient ouvertes aux justes
par le Christ. L’Hades est devenu alors synonyme non plus
de Schéol, mais de Géhenne” (Larchet 2001 : 150).

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

citer le troisieme jour. La crémation des corps
est déconseillée dans I’orthodoxie car elle réduit
a néant la dépouille mortelle, empéchant ainsi de
préserver les restes du défunt dans ’attente de la
résurrection. Car 1’ame est, d’une certaine facon,
encore présente dans les “reliques”. Le troisieme
jour, ’Eglise célebre un office pour le défunt pour
accompagner 1’ame qui quitte la terre accompa-
gnée par des anges. En général, ils sont au nombre
de deux : I’ange psychopompe ou psychagogue qui
conduit I’ame dans 1’autre monde et I’ange gardien
du mort. Dans son ascension entre le troisitme
et le neuvieme jour du déces, I’ame franchit des
étapes appelées télonies, “douanes célestes” ou
“péages aériens” qui correspondent a un péché
particulier. L’iconographie représente ces franchis-
sements successifs par une échelle ol, a chaque
degré, les anges essayent de tirer I’ame vers le haut
et les démons tentent de la tirer vers le bas (Larchet
2001 : 99), lui faisant prendre connaissance des de-
meures célestes et des abimes de 1’Hades. Entre le
neuvieéme jour et le quarantieme jour, I’dAme entre
dans I’autre monde qu’elle visite. Le quarantiéme
jour, elle subit le jugement “particulier”. Il se
distingue du “Jugement dernier” “qui aura lieu a la
fin des temps, lors de la seconde venue du Christ,
lorsqu’ll aura ressuscité les corps et que tous
les hommes comparaitront ensemble devant Lui”
(Larchet 2001 : 137). L’Eglise orthodoxe réfute la
croyance du purgatoire comme intermédiaire car
le repentir, avant la mort, rachéte 1’ame. Dans
I’attente de la résurrection, un lieu provisoire est
attribué a ’ame jugée : soit le Paradis pour les
justes, soit I’Hades pour les pécheurs :

On peut dire que les justes entrent au Paradis apres
leur mort et entreront dans le Royaume des cieux apres
leur résurrection, tandis que les pécheurs entrent dans
I’Hadeés apres leur mort et entreront dans 1’ Enfer ou la
Géhenne apres leur résurrection” (Larchet 2001 : 164).

Le Jugement dernier inaugurera la résurrection de
tous les hommes : “ceux qui auront fait le bien
ressusciteront pour la vie, ceux qui auront fait
le mal pour la damnation” (Larchet 2001 : 251).
Celle-ci sera non seulement une résurrection spiri-
tuelle mais aussi une résurrection du corps tel qu’il
était lors de la vie terrestre. L’état intermédiaire,
ol le corps était séparé de I’ame, étant antinaturel,
I’&tre humain sera reconstitué dans son intégralité,
mais le corps ne sera plus soumis aux conditions
matérielles d’existence.

Les commémorations des morts ou “Panny-
chide” (requiem) ont lieu des le déces de la
personne et durent jusqu’a son enterrement mais

Anthropos 104.2009

untersagt,

77

dans la tradition orthodoxe, on marque obliga-
toirement les troisieme, neuvieme et quarantieme
jours*? aprés la mort pour les raisons qui ont été
exposées. L’Eglise célebre, de plus, un service
liturgique lors du troisieme, du sixieme et du neu-
vieme mois qui suivent le déces, de méme que
chaque année a I’anniversaire du déces. Autrefois,
dans des temps reculés, les Russes célébraient
leurs défunts certains jours bien précis. Ces rites,
comme le souligne Iouri Sokolov, se déroulaient
au printemps avec 1’éveil de la nature car par
effet de mimétisme on croyait que les parents
décédés renaitraient ou rentreraient en contact avec
les vivants. L’Eglise a rendu justice a ce culte
des ancétres en reconnaissant ces jours-la pour les
trépassés : le samedi (jour de repos) de chaque
semaine et plus particulierement “le ‘samedi des
parents’ (la veille du mardi-gras), la Radonitsa (le
mardi de la seconde semaine apres Paques), le
‘samedi de Dimitri’ (la veille de la Saint-Dimitri
de Salonique, soit le 26 octobrel*3)), le sémik ou le
jeudi avant la Pentecote” (Sokolov 1945 :77). Le
“samedi des parents” est appelé les “parentalies”.
Le dimanche du Pardon, les gens vont sur les
tombes demander pardon a leurs morts au moment
de 'entrée en caréme. Les parentalies débutent le
samedi précédant le dimanche du Carnaval, puis
se poursuivent les troisiéme et quatrieme samedis
du grand caréme et se terminent le samedi de Pen-
tecote appelé le “samedi des ames”. Entre-temps a
lieu la Radonitsa, le mardi joyeux ou I’on se rend
sur les tombes. Quant au jour de la décollation
de saint-Jean-Baptiste, on célebre les guerriers
tombés sur les champs de bataille. Ne restent plus
que le samedi avant la saint Dimitri, les jours ono-
mastiques et les anniversaires de déces. Ces jours-
ci, les paroissiens donnent au prétre les noms de
tous leurs défunts, dont ils se souviennent, a hono-
rer lors de I’office. Autrefois, le peuple ne vénérait

42 Selon Julia Stepanovna Arapova, la tradition attribue
également a ces jours une autre symbolique. Le troisieéme
jour est le jour de la Résurrection. Le neuvieme jour, le
Christ est apparu ce jour-1a pour la premiere fois a ses dis-
ciples. Il correspond également aux neuf choeurs des anges :
les trones (roues de feu avec des ailes rouges parsemées
d’yeux), les chérubins (une téte d’enfant avec deux ailes),
les séraphins (une téte avec six ailes de la vision d’Isaie),
les tétramorphes de la vision d’Ezéchiel (un visage d’ange
nimbé avec six ailes sur lesquelles apparaissent 1’aigle, le
lion, le beeuf, ces trois animaux regardant vers le haut,
et ’Evangile qui se trouve sur la poitrine de 1'ange), les
dominations, les vertus, les puissances, les principautés, les
archanges. Le quarantieme jour est le jour de la Pentecote.
Il correspond aussi a la durée du deuil des Israélites pour
la mort de Moise.

43 11 s’agit du 21 octobre selon le calendrier julien ou du 3
novembre selon le calendrier grégorien.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

78

comme ses ancétres (roditéli, parents) que ses ag-
nats et ses cognats morts de facon naturelle. Ceux
morts de maniere violente (noyés, étranglés ...)
avaient leur féte, la “Roussalia”** dont le terme
“Roussalka”, I’ondine, tirait son origine. Ces Rous-
salki représentaient ces morts insatisfaits dont il
fallait se protéger par des offrandes et des rites
la semaine qui suivait la Pentecote. Ces défunts
impurs n’étaient pas enterrés, car la terre était
source de vie et de fertilité, mais jetés dans des
ravins ou marais puisque les eaux terrestres étaient
réputées impures. Les gens célébraient ces morts
sans sépulture afin qu’ils ne vinssent pas les tour-
menter. Donc ces rites étaient de deux natures :
craignant le défunt, on utilisait la magie pour se
défendre, mais d’un autre c6té on essayait de s’en
faire un allié en le célébrant, en lui apportant de la
nourriture et en le priant de veiller sur sa parentele.
De nos jours ne subsiste plus que le rite positif
destiné a rappeler le souvenir du disparu.

Les vivants peuvent aider leurs défunts de
plusieurs manieres: les pricres liturgiques, les
prieres individuelles, 1’aumdne, les cierges et les
lampades, ainsi que les offrandes pour I’Eglise.
L’Eglise recommande aux vivants de prier pour
les morts. Les orthodoxes ont un “diptyque” ou po-
miannik dans lequel figurent les noms des parents
morts ou vivants qui sont cités a la fin de chaque
liturgie lors d’une priere spécifique appelée 1’office
des “Colyves”™® (Larchet 2001 : 215). Outre ces
prieres collectives, les prieres individuelles sont
préconisées. L’aumodne envers les pauvres est
également profitable aux défunts. Avant chaque
liturgie, il est coutume dans I’orthodoxie d’allumer
un cierge pour les vivants et un cierge pour les
morts — cet acte est accompagné de prieres —
ainsi que les lampes a huiles sur les tombes des
défunts. Enfin, offrir des dons, pour I’entretien ou
la construction d’églises, et des prosphores pour
que le prétre y préleve les parcelles destinées a

44 Cette féte slave tire son nom du latin rosalia. Ces antiques
rosalia étaient un rite de commémoration ou on déposait
des couronnes de roses sur la tombe des enfants et des
adolescents au moment de la floraison des roses entre début
mai et début juin (cf. Vinogradova 1995:99). Selon cet
auteur, les roussalki n’ apparaitraient que “lors de la semaine
de la PentecOte dite semaine roussalkienne. Mais selon
Boris Rybakov, les “adieux aux roussalki” auraient lieu
entre le vingt mai et la mi-juin et seraient liés au jeline
de la Saint Pierre (1994 : 387).

45 “Les colyves sont une sorte de giteau a base de blé
de bouilli et de fruits secs, sucré, aromatisé de cannelle
et d’autres condiments et décoré” (215). Ce gateau, une
fois béni, était autrefois placé sur les tombes mais il est
aujourd’hui partagé par les fideles avec les familles des
défunts.

untersagt,

Isabelle Nicolini

étre plongées dans le sang du Christ est un suffrage
utile pour les défunts. Ces actes de piété permettent
aux défunts d’étre rendus dignes d’accéder a une
condition meilleure. En contrepartie, les fideles
défunts veillent sur les vivants en intercédant pour
eux aupres du Christ, de la Mere de Dieu et des
saints.

En France généralement les personnes d’origine
russe choisissent de se faire enterrer dans des
cimetieres russes ou dans des cimetieres possédant
un carré russe. Les cimetieres de Caucade a Nice
et de Sainte-Genevicve-des-Bois non loin de Paris
sont tenus pour des lieux de mémoire russes. Ils
choisissent de se faire enterrer précisément en ce
lieu qu’ils consideérent comme la terre russe consa-
crée par plus de dix mille Russes ensevelis dont
quelques-uns sont des figures emblématiques de
I’histoire et de la littérature russes. En se pro-
menant dans les allées du cimetiere de Sainte-
Genevieve-de-Bois, on remarque bien souvent que
cinqg générations au moins y sont enterrées. Il
est logique que les descendants de ces lignées
veuillent rejoindre a leur tour leurs ancétres en
cet endroit intemporel. De plus, les personnes sans
descendance seront siires qu’il se trouvera toujours
un passant pour s’arréter arracher les mauvaises
herbes sur leurs tombes ou faire une petite priere a
leur intention. D’ailleurs, nous a-t-on dit, un jardi-
nier s’occupe d’entretenir les tombes et d’allumer
les petites veilleuses. Bref, ce lieu les rassure, les
protege du sentiment d’abandon.

Au début de I’émigration, certains ne se résigne-
rent pas a mourir loin de leur rodina, leur pa-
trie ou ils sont nés. L’éloignement de leur pays
d’origine était vécu comme un déchirement, aus-
si déciderent-ils de retourner mourir sur la terre
des ancétres. Les grands-parents maternels et la
mere de Julia Stepanovna Arapova voulurent se
rendre ainsi sur les terres de la grand-mere situées
sur la Volga pour y finir leurs jours mais elles
avaient été noyées pour la construction d’un bar-
rage. Ils demanderent alors a aller en Ukraine d’ou
le grand-pere était originaire mais le gouvernement
soviétique les envoya arbitrairement, en 1956, au
Kazakhstan ou ils décéderent vingt ans plus tard. A
I’instar de cette famille, d’autres prirent le méme
chemin du retour de facon individuelle ou bien
lors du grand rapatriement de 1947. Ils subirent
le méme sort et ne purent &tre enterrés sur leurs
terres ancestrales. Tant et si bien que le cimetiere
de Sainte-Genevieve-des-Bois devint le topos sym-
bolique de la terre russe, lieu de commémoration
des Russes blancs. De nos jours, cet endroit est
devenu, en quelque sorte, un lieu mythique qui a

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

Les rites liés a la religion orthodoxe russe en France

inspiré des écrivains de la Russie actuelle comme
Boris Nossik.

Quand Julia Stepanovna Arapova se rend sur la
tombe de son pere a Sainte-Genevieve-des-Bois,
elle lui parle, lui demande son avis quand elle
éprouve des difficultés. Il se passe alors quelque
chose, elle reprend des forces. Lorsqu’elle appelle
ses ancétres, “pas un jour ne se passe sans qu’ils
ne la prennent par la main”. La mort est dans la
vie, elle est sans cesse présente, nous confie-t-elle.

Lors de la fermeture du cercueil, on dépose sur
le front du défunt une couronne de papier avec
le texte du Trisagion qui rappelle I’hymne chanté
par les séraphins dans la vision d’Isaie (Isaie 6,
3). Selon Julia Stepanovna Arapova, I’icone de
la “Déisis” — représentant le Christ ayant a sa
droite Marie et a sa gauche saint-Jean-Baptiste —
est placée sur la dépouille car, ne connaissant pas
la croyance du purgatoire, les chrétiens d’Orient
associent I’'idée d’intercession de la Mere du Christ
a celle de la pénitence de saint-Jean-Baptiste qui
a reconnu en Jésus le rédempteur: témoins les
plus intimes de Dieu, ils représentent, sur le plan
divin, I'incarnation et le salut de I’humanité. Le
défunt tient entre ses mains une priere spéciale
d’absolution, lue au préalable par le prétre. Ces
trois rites sont accomplis au domicile du défunt.

Au moment des funérailles, le cercueil reste
ouvert en Russie pendant la cérémonie, il n’est
fermé qu’au moment de la mise en terre. Ce-
la devient plus rare en France parce que la loi
I’interdit. Pourtant Lioudmila Borissovna Netchae-
va explique que :

Dans I’église le cercueil est ouvert, on le ferme apres. Je
viens d’aller a un enterrement il y a 15 jours, le cercueil
était ouvert a la cathédrale de la rue Daru. La seule chose
qui ne se fait absolument pas ici en Europe, c’est qu’on
n’a pas le droit d’incinérer car c’est contre la religion
orthodoxe, mais ils le font en Russie puisque 1'Eglise le
permet.

Dans I’ensemble, un mort peut €tre enterré a
n’importe quelle époque de 1’année, néanmoins si
quelqu’un vient a décéder le mardi de la semaine
sainte, il ne peut pas étre enterré le vendredi saint
mais le mardi suivant.

Les pratiques festives liées a 1’année calen-
daire orthodoxe, les rites de passage et les rites
sacramentels décrits par nos témoins ont été main-
tenus dans les regroupements communautaires a
I’exception des rites divinatoires, des rites quoti-
diens de la Maslénitsa et de certaines traditions
relatives aux quarante jours précédant Paques. La
premiere vague a conservé la plupart des rites

Anthropos 104.2009

79

exposés dans cette section a la différence des deux
autres vagues et surtout de la troisieme. Si le
premier groupe migratoire les a perpétués, c’est
probablement en raison de son appartenance a la
noblesse : en imitant ce qui se pratiquait avant la
révolution de 1917, le rite a permis en émigration
de retrouver en partie la plénitude des temps an-
cestraux et de sauver le présent de I’insignifiance
en enrayant I’écoulement du temps qui les éloigne
de la perfection initiale.*® Les personnes de la
deuxieme émigration qui se sont assimilées a la
premiere vague ont essentiellement imité les pra-
tiques de cette derniere. Toutefois, elles n’ont ja-
mais mentionné la “Maslénitsa”, la “Radonitsa” et
les “Sviatki verts”. Le troisieme groupe migratoire
n’a conservé a I’'unanimité que le rite paien relatif a
la célébration de la nouvelle année qui était célébré
en U.R.S.S. afin de se prémunir contre 1’angoisse
du temps qui s’écoule. Les témoins de ce groupe
ont découvert en émigration les pratiques pascales
— Paques étant la plus grande féte orthodoxe —
qu’ils citent souvent sans pour autant les suivre
intégralement.

Références citées

Andronikof, Constantin |
1998 Des mysteres sacramentels. Paris: Editions du Cerf.

La Bible
2004 Traduction (Ecumenique. Paris : Societé Biblique Fran-
caise-Le Cerf.

Bogatyrev, Pierre
1929 Actes magiques. Rites et croyances en Russie subcar-
pathique. Paris : Librairie ancienne Honoré Champion.

Boulgakov, Serge (Pére) .
1980 L’orthodoxie. Essai sur la doctrine de I’Eglise. Lau-
sanne : Editions L’ Age d’Homme.

Caillois, Roger ;
1950 L’homme et le sacré. Paris : Editions Gallimard.
1984  Célébration du Saint Baptéme. Paris : Liturgica.

Douglas, Mary

2001 De la souillure. Essai sur les notions de pollution et
de tabou. Paris: Editions La Découverte. (Sciences
humaines et sociales, 104)

Gessat-Anstett, Elisabeth

1997 Sur les rives de ‘“Matuska-Volga”. Enquéte sur les
usages et les représentations de la parenté dans la pro-
vince de Yaroslavl (Russie). Paris. [Theése de doctorat,
Anthropol. Soc. ; Paris E.H.E.S.S.]

Gogol, Nicolas
1966 (Euveres completes. Les nouvelles ukrainiennes. Paris :
Gallimard.

46 L’attente messianique dans le christianisme est a mettre en
parallele avec I’attente de la “rédemption” de la Russie.

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

80

Jérusalem, Cyrille de ;
2004 Catécheéses mystagogiques. Paris: Editions du Cerf.
(Sources chrétiennes, 126)

Larchet, Jean-Claude
2001 La vie apres la mort selon la tradition orthodoxe. Paris :
Editions du Cerf.

Léger, Louis
1901 La mythologie slave. Paris : Ernest Leroux.

Leroy-Beaulieu, Anatole
1990 L’Empire des Tsars et les Russes. Paris : Robert Laffont
(Collection Bouquins)

Oldenbourg, Zoé ;
1980 La joie-souffrance. Paris : Editions Gallimard

Quéré, France
1983 Evangiles apocryphes. Paris : Editions du Seuil.

Roberti, Jean-Claude
1998 Etre orthodoxe en France aujourd’hui. Paris : Hachette
Littératures.

Isabelle Nicolini

Roty, Martine

1983 Dictionnaire russe-francais des termes en usage dans
I’Eglise russe. Paris : Institut d’études slaves. (Lexiques
de I'Institut d’études slaves, 4)

Rybakov, Boris
1994 Le paganisme des anciens slaves. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

Sokolov, Iouri M.
1945 Le folklore russe. Paris : Payot.

Stangé-Zhirovova, Nadia
1998 Une autre Russie. Fétes et rites traditionnels du peuple
russe. Leuven : Peeters. (ETO, 10)

Van Gennep, Arnold .
1986 Les rites de passage. Etude systémique des rites de la
porte et du seuil, ... Paris : Picard.

Vinogradova, Ludmila
1995 La roussalka dans les rites et croyances des Slaves. La
Revue russe 8:91-103.

Yvert-Jalu, Héléne
1989 La maslenitsa. Courrier de ’'UNESCO 12 (décembre):
32-37.

Anthropos 104.2009

IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. ® Urhebemrachtlich geschitzter Inhalt. Ohne gesonderte
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

