
ANTHROPOS

104.2009: 63–80

Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France

Isabelle Nicolini

Abstract. – The festive practices connected to the Orthodox
ritual calendar, in which the sacred and the profane are
juxtaposed, as well as the sacramental rites of passage that
mark crucial moments in the life of a practising believer, are
still observed by the Russian immigrant community in France.
However, the observance of these rites differs in each of the
three migration waves that arrived in France between 1917
and 1991. [France, Russian immigrant community, Orthodoxy,
ritual calendar, rites of passage]

Isabelle Nicolini, Docteur en Ethnologie et chercheur associe
au Laboratoire d’Anthropologie et de Sociologie, Mémoire,
Identité et Cognition sociale à Nice. Elle poursuit actuellement
ses recherches sur les migrations en Europe et plus particu-
lièrement sur les réfugiés politiques à travers l’étude des cas
russe et arménien. Les axes de recherche ont trait à l’identité,
la mémoire et la transmission sociale.

Autant de fêtes que de jeûnes.
(Anatole Leroy-Beaulieu)

Cet article s’intéresse successivement aux pra-
tiques festives liées à l’année calendaire ortho-
doxe, aux rites de passage et aux rites sacramentels
qui inscrivent les émigrés russes et leurs descen-
dants dans une appartenance et favorise la socia-
bilité.

1 La double foi

Parmi les rites sacrés conservés pieusement, il est
aisé d’y déloger quelques restes de paganisme,
seulement ils ne sont pas considérés comme tels
car n’ayant plus de liens avec les rites agraires.
Leurs fonctions sont liées aux besoins de ces per-

sonnes d’origine russe. Il arrive que certains rites
aient été conservés avec une totale méconnaissance
de leur signification. On se souvient dans son
enfance avoir vu telle ou telle tradition mais on
a oublié sa symbolique, aussi il est inutile de
transmettre une tradition dont on ne comprend
pas la portée. En principe n’est transmis que ce
qui fait sens. En fait, nos témoins appartenant à
l’une trois vagues1 de l’émigration russe arrivée en
France entre 1917 et 1991 à Nice, Paris et Bussy-
en-Othe ont recours à une mémoire implicite. Les
traditions ne disparaissent pas mais se transforment
pour faire corps avec la vie moderne. Nous allons
voir dans le détail cette juxtaposition du sacré
et du profane appelée dvoiévérı̈é – double foi –
dans les rites festifs qui les rassemblent. Ceux-ci
varient selon la région d’origine de la personne
et son milieu social. Pour les interviewés, il ne
s’agit que d’une seule et même foi qu’ils qualifient
d’orthodoxe, c’est-à-dire conforme au dogme. Ils
n’ont pas conscience de ce dualisme dans leurs
pratiques. Elles sont tellement ancrées dans leurs
us et coutumes qu’ils ne peuvent y déceler des
relents de paganisme.

L’année liturgique commence, dans l’ortho-
doxie, le premier septembre ce qui équivaut au
14 septembre dans le calendrier grégorien. Le ca-
lendrier julien2 a été maintenu dans la plupart des

1 Leur arrivée à des époques différentes a induit une attitude
distincte dans les pratiques ritualisées.

2 Selon Julia Stepanovna Arapova, “le calendrier julien (J. Cé-
sar) est celui qui était en usage dans toute la chrétienté jus-
qu’au pape Grégoire. L’Église orthodoxe russe a conservé
le vieux calendrier julien en décalage de treize jours sur le
calendrier grégorien”.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


64 Isabelle Nicolini

paroisses orthodoxes russes de France en raison
d’un certain attachement désuet à une tradition qui
n’a plus court en Russie depuis le lendemain de la
révolution. La Russie en exil se veut le réceptacle
des traditions occultées depuis l’avènement de
l’U.R.S.S..

1.1 Les Sviatki (de Noël à la Théophanie)

La période des douze jours qui sépare Noël de
la “Théophanie”3 est appelée en russe “Sviatki”
signifiant “saint”. Un certain nombre de rites de
passage célèbrent le changement de période que
constitue le solstice d’hiver, à savoir l’allongement
des jours et le commencement d’une nouvelle
année. Les rites qui s’ordonnent autour de la
Noël, du Nouvel An et de la Théophanie visent à
garantir le bien-être du foyer avec le souhait d’une
nourriture abondante au travers de la fertilité des
champs et du bétail. Un rite propre à la veillée
de Noël est rapporté par Nicolas Gogol dans sa
nouvelle “La nuit de Noël” (1966: 119) extraite
des “Nouvelles ukrainiennes” :

Chanter les noëls, c’est chanter sous les fenêtres à la
veille de Noël des chansons que l’on appelle les koliadki.
Celui qui chante des koliadki porte un sac où la maı̂tresse
de maison, son mari ou celui qui est resté au domicile,
lance un saucisson ou du pain ou un sou de cuivre,
selon ce qu’on a. On dit qu’il a existé jadis une idole
Koliada, que l’on prenait pour un dieu, et que c’est de là
que sont venues les koliadki. Qui peut savoir ? Ce n’est
pas à nous, gens simples, d’en discuter. L’an dernier,
le père Ossip avait interdit de chanter les koliadki dans
les hameaux, disant que les gens par là complaisaient à
Satan. Pourtant, à dire vrai, les koliadki ne disent mot de
Koliada. On y parle souvent de la naissance de Jésus ;
et, en terminant, on y souhaite bonne santé au maı̂tre
et à la maı̂tresse de maison, aux enfants et à toute la
maisonnée.

Les volontaires qui vont de foyer en foyer en
chantant la gloire du Christ reçoivent argent, pain
d’épices ou pirogui. Destinés à apporter l’abon-
dance dans le foyer, ces chants, à l’origine, ren-
daient un culte aux forces de la nature. Ils devaient
favoriser la croissance du blé et la multiplication
du bétail ; aussi l’Église remplaça les éléments
paı̈ens du culte du Dieu Koliada par la fête de
la naissance du Christ dont on ignore la date de
naissance exacte, et des ecclésiastiques se sont

3 Ce mot signifie en grec “manifestation de Dieu”. A la place
de l’Épiphanie, l’Église orthodoxe fête le 6 janvier la Théo-
phanie, le baptême du Christ.

même mis à écrire des koliadki 4 à la gloire du
Christ. Olga Mikhaı̈lovna Barina se souvient d’un
Noël à Bussy-en-Othe où deux prêtres, père Joseph
et père Cyprien, étaient venus chanter des koliadki
chez elle. C’était pour eux l’occasion de visiter
le village, et elle leur avait donné des bonbons
et des chocolats. A l’origine, ces chants promet-
taient la fertilité des champs et les jeunes chanteurs
faisaient la tournée des maisons pour obtenir des
victuailles. Ce rite a complètement disparu dans les
villes mais a pu se maintenir dans les campagnes.
Dans certaines familles, au début de l’émigration,
on chantait les koliadki devant le sapin de Noël
avant la distribution des cadeaux. Il convient ici
de regarder du côté de l’arbre de Noël. Olga
Mikhaı̈lovna Barina nous a relaté une coutume
paı̈enne qu’elle a gardée mais dont elle ignore la
signification :

Nous avons gardé l’arbre de Noël avec des bougies.
C’est maintenant très difficile de trouver des bougies
de sapin de Noël. J’ai toujours expliqué à mes enfants
et petits-enfants que le sapin de Noël était le gâteau
d’anniversaire de Jésus et qu’il faut qu’il y ait des vraies
bougies ; je l’ai peut-être d’ailleurs inventé. Dans cette
société de consommation, il faut maintenant situer Noël
et expliciter qu’il s’agit de la naissance de Jésus. Beau-
coup de coutumes paı̈ennes ont été reprises d’ailleurs
par les chrétiens.

Avant la christianisation de la Russie, les Slaves
célébraient le dieu des cerises, Kernis, pour avoir
une bonne récolte en allumant des bougies sur les
branches des cerisiers en fleurs. En déplaçant la
fête du Nouvel An en hiver5 (Stangé-Zhirovova
1998 : 67), ils n’ont plus pratiqué cette tradition.
Au XIXe siècle ils eurent donc l’idée de choi-
sir un sapin qui se substitua au cerisier. D’après
les croyances paı̈ennes, les âmes des défunts de-
meurent dans les arbres, c’est pourquoi décorer
le sapin est une façon de leur faire honneur. Si
au début l’Église a désapprouvé ce nouveau rite,
les prêtres se sont progressivement pliés au bon
vouloir du peuple et ont béni les arbres de Noël
sans omettre de conseiller d’en décorer le sommet
avec une étoile blanche symbolisant l’étoile de
Bethlehem. Du temps de l’U.R.S.S., Noël a été

4 La koliadka était une chanson rituelle autrefois chantée en
Ukraine à l’occasion de Noël.

5 Jusqu’en 1348, le Nouvel An était fêté le 1er mars au
commencement des travaux de printemps. Cette date a été
ensuite déplacée au 1er septembre pour célébrer la fin des
travaux agricoles. La date du premier janvier (c’est-à-dire le
14 janvier dans le calendrier grégorien) a été officiellement
introduite à partir de 1700 (cf. Stangé-Zhirovova 1998 : 67).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 65

supprimé et remplacé par le grand réveillon du
31 décembre et ce n’est qu’à cette occasion que
l’on s’offrait des cadeaux. D’ailleurs les émigrés
de la troisième vague perpétuent cette tradition
soviétique. En effet, après la révolution (1917), le
sapin de Noël a été d’abord interdit par les Bol-
cheviks, avant d’être rebaptisé, en 1936, sapin de
Nouvel An. Au sommet de l’arbre, l’étoile blanche
fut remplacée par une étoile rouge, et les cadeaux
pour les enfants ont été éparpillés autour du sapin.
Le Nouvel An et Noël ont ainsi été amalgamés
sous le régime communiste comme en témoigne
Alexandra Borissovna Streblova. Elle nous raconte
que, dans la nuit du 31 décembre au premier jan-
vier, c’était le père Noël, Died Moroz, qui passait
et déposait les cadeaux sous le sapin. Died Moroz
signifie en russe “le Père Gel”. Ce terme tire son
origine de Morok, le dieu du froid qui envoyait
le gel dans les villages. Les habitants essayaient
donc de l’amadouer en lui offrant des blinis, de
la koutia, etc. déposés sur le rebord des fenêtres.
Morok s’est alors progressivement métamorphosé
en un généreux Died Moroz qui distribuait des
cadeaux pour marquer le changement de période.

Les Sviatki célébraient initialement le dieu de
la chaleur et de la lumière, Dajbog6, dont le jour
du solstice d’hiver marquait la naissance. Du 25
décembre au 6 janvier, la frontière entre le monde
des dieux et celui des humains était ténue lors
du solstice, les séances de divination avaient donc
plus de chance de réussir pendant cette période.
Aussi les jeunes filles tentaient-elles d’entrer en
contact avec les esprits du foyer (Domovoı̈), de
l’étuve (Bannik), de l’eau (Vodianoı̈), de la forêt
(Léchi7). Elles commençaient déjà à s’y adonner

6 Louis Léger a estimé que Dažbogŭ était identifié au Soleil.
Selon lui, deux interprétations de son étymologie sont pos-
sibles : “si l’on admet que bogŭ veut dire dieu, c’est le dieu
donnant, le dieu fécondant. Si l’on admet que bogŭ a le sens
de bien ou de richesse, c’est celui qui donne la richesse”
(1901 : 121).

7 Dans les croyances populaires saint Nicolas est associé à
l’esprit de la forêt, le Léchi. Il convient de faire un aparté
sur ce saint très vénéré en Russie. Il est fêté à deux reprises
dans l’année : le 9 mai et le 6 décembre. Son image est
dotée des caractéristiques suivantes :
“1) saint Nicolas est indubitablement le saint le plus vénéré
de Russie ; son culte populaire se rapproche souvent de
la vénération de Dieu lui-même. Il était vénéré comme le
protecteur des Russes et le défenseur de la patrie. D’un
point de vue social, il peut être défini comme le saint du
peuple et des paysans, ‘le bon saint Nicolas’.
2) saint Nicolas accorde la fertilité, la fécondité, l’abondance
et la réussite :
a) dans le domaine de l’élevage, et plus particulièrement

de l’élevage des chevaux, d’où un lien étroit avec les
palefreniers ;

la veille du jour de l’An propice au dévoilement
de l’avenir ou encore la veille de la Théophanie.
Néanmoins, comme la divination était réprouvée
par l’Église, elle se pratiquait vers minuit. Ainsi
une dame appartenant à la troisième génération de
la première émigration raconte qu’au Nouvel An,
lors des douze coups de minuit, tous les convives
recevaient un petit bout de papier sur lequel ils
écrivaient leur vœu puis ils le brûlaient avec une
bougie et les cendres étaient versées dans un verre
de champagne qu’ils buvaient. Ce tour de passe-
passe devait être effectué dans les douze coups
de minuit pour que le vœu se réalisât. Vassili
Joukovski, dans “Svetlana”, a détaillé ces jeux
divinatoires :

Un soir, à la veille de la Théophanie,
Les jeunes filles voulurent deviner l’avenir :
Devant la porte cochère, s’étant déchaussées,
Elles lancèrent leurs souliers, jouèrent avec la neige.
Cachées près des fenêtres, elles surprirent des conver-

sations,
Comptèrent les grains que picora la poule,
Firent fondre de la cire couleur d’ambre
Dans un bassin rempli d’eau pure.
Dans un autre bassin, elles jetèrent leurs bagues d’or
Et leurs pendants d’émeraude. Elles couvrirent
Ce récipient d’un linge blanc et par dessus
Entonnèrent d’une voix harmonieuse les chants pod-

blioudnyé (cité en Léger 1901 : 80s.).

Lorsque le poète a parlé du lancer de la chaussure,
il a insinué que :

la veille du jour du baptême du Christ, les jeunes filles
prenaient leur petite chaussure, l’enlevaient de leur pied
et la jetaient derrière la barrière, sous-entendu que là où
s’orientait la chaussure, de là viendrait le fiancé,

b) dans le domaine de l’agriculture, des travaux des champs
(parmi les cultures, il est plus directement lié à celle
des pois) peut-être en liaison avec le culte slave de la
Terre-Mère ;

c) dans le domaine de l’apiculture ;
d) dans la vie familiale (protection des mariages, guérison

des malades . . .) ;
e) dans le commerce (patronage assuré aux marchands et

aux voyageurs), d’où son lien avec la richesse, l’argent
et la réussite.

3) saint Nicolas est lié au culte des ancêtres, au monde de
l’au-delà, sources des forces guérissantes et fécondes.
4) dans les croyances populaires, saint Nicolas est associé :
a) à l’esprit de la forêt, le léchi, d’où son patronage des

animaux sauvages, de la chasse et des chasseurs ;
b) à l’ours, manifestation du léchi, (rarement au loup) ;
c) à la couleur jaune et aux rites de la cuisson et de la

décoration des œufs, témoignage de la nature chtho-
nienne du personnage” (Léger 1901 : 196).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


66 Isabelle Nicolini

comme l’explique Tamara Constantinovna Maı̈a-
novskaya pour l’avoir entendu raconter. En fait,
il convenait de sortir du village et de jeter son
soulier gauche devant soi. Si la chaussure poin-
tait vers le village, le mariage n’aurait pas lieu
dans l’année pour la propriétaire de la chaussure.
Tamara Constantinovna Maı̈anovskaya s’adonnait
par contre à la divination avec une bassine d’eau
et de la cire. L’eau était considérée comme un
support médiumnique permettant la communica-
tion entre le monde des hommes et le surnaturel
où l’avenir pouvait être connu grâce aux formes
qui s’esquissaient en faisant couler de la cire
brûlante. Une bougie était brisée en petits mor-
ceaux dans une cuillère qu’on chauffait jusqu’à ce
que la cire fondı̂t puis cette cire liquide était jetée
dans une bassine d’eau froide. On devinait alors
à quoi ressemblait la cire durcie : si elle formait
un cierge, un édifice ou un anneau, le mariage
se ferait. Si la cire tombait au fond de la bas-
sine, l’intéressée resterait longtemps célibataire.
Une autre technique consistait à remplir à moitié
d’eau une bassine. Sur les bords de la bassine,
les participants fixaient des morceaux de papier
sur lesquels ils écrivaient leurs noms et vœux. Ils
confectionnaient alors un bateau avec une coquille
de noix dans laquelle une bougie allumée était
placée. En flottant, la bougie du bateau enflam-
mait certains papiers dont les vœux devaient se
réaliser.

A la Théophanie (baptême des baptêmes, ap-
pelée la “fête des Lumières”), jour où l’Église
orthodoxe célèbre le baptême du Christ par la
bénédiction des eaux, Julia Stepanovna Arapova
témoigne de ce qu’elle a pu observer en 1989 :

En Russie, on se trempe dans l’eau de rivière, on fait
un trou dans la glace et on se baigne. Ce jour-là, les
coutumes disent que l’eau frémit parce que le Christ se
baigne en même temps que les gens. C’est une tradition
manifestement paı̈enne. La Théophanie est selon le
vieux calendrier le 19 janvier. On va à la liturgie puis
on sort faire le tour de la cathédrale en procession. Là, à
l’extérieur, la croix est plongée trois fois dans la grosse
bassine d’eau comme si c’était le Christ qui était baptisé.
Ensuite l’eau est recueillie dans une petite coupe et le
prêtre asperge tout le monde. Puis on rentre à nouveau
dans l’église avec cette eau bénite qu’on asperge partout.
Ce sont des étapes de la vie et des traditions se sont
greffées dessus. La veille de la Théophanie est un jour
de jeûne rigoureux.

A Moscou, au XVIe siècle, un ambassadeur anglais
du nom de Giles Fletcher (Léger 1901 : 104) avait
remarqué qu’avant la célébration les habitants

traçaient des croix sur la porte de leur demeure
pour la protéger du diable expulsé des eaux par
les exorcismes. Le rite consistait plus précisément
à faire des croix avec la fumée d’un cierge ramené
de l’église sur l’entrée et les murs intérieurs et
extérieurs de la maison8 (Bogatyrev 1929 : 62).
Nous avons observé de telles croix sur les linteaux
de portes de quelques familles de l’émigration
mais celles-ci sont tracées le jeudi saint après
les vêpres ou au moment de la crémaillère.9 Les
Sviatki constituent donc un mélange de rites paı̈ens
et orthodoxes.

1.2 La Maslénitsa ou le carnaval russe

Ancienne fête paı̈enne de printemps, la “Maslé-
nitsa” précède l’entrée en carême depuis la chris-
tianisation de la Russie. Le grand carême de
Pâques durant sept semaines, la Maslénitsa, “se-
maine des laitages” ou “semaine grasse” comme
l’appellent les orthodoxes puisqu’elle tire son nom
du mot beurre (maslo), est la dernière semaine où il
est permis de manger gras. Semaine de carnaval, il
est encore temps de dépenser son énergie avant de
rentrer dans le jeûne et le repentir comme l’expose
Julia Stepanovna Arapova :

Quand c’est la Maslénitsa, qui est la semaine qui précède
l’entrée dans le grand carême, on mange gras, des blinis
qu’on fait exprès pour la Maslénitsa avec du beurre
fondu, de la crème fraı̂che, des tranches de saumon, du
caviar rouge c’est-à-dire des œufs de saumon mais on
ne mange plus de viande depuis le dimanche précédant
la Maslénitsa. Alors c’est l’occasion de se réunir entre
amis, on mange, on parle, on déclame des vers, on
chante, ça peut être un chant très joyeux et subitement on
va se mettre à pleurer d’émotion. Oui, on le fait toujours.
Quand j’étais à Paris, j’ai participé à la Maslénitsa chez
des gens. Ça dépend de la date de Pâques puisque c’est
en rapport avec le grand carême, alors ça peut être en
février ou en mars. Pendant toute la semaine, on va aller
chez les uns et chez les autres, il y a des rapports très
intenses qui se nouent dans le partage des poèmes. Le
dimanche qui finit cette semaine c’est le dimanche du
pardon c’est-à-dire que normalement ce dimanche là on
s’en va dans les cimetières et on va demander pardon à
nos défunts de ce qu’on a pu faire ou dire et ensuite il y
aura une cérémonie tout à fait particulière à l’église où
on se retrouve. C’est l’office pénitentiel, l’église est en

8 L’auteur ne mentionne pas l’ensemble des gestes ni les
paroles ni les postures associés à ce rite.

9 Ce rite qui lève le tabou sur la maison neuve et la protège
permet aux futurs habitants de s’identifier à leur nouvelle
demeure.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 67

noir, tous les ornements sont en noir et on va demander
mutuellement pardon à tous les gens qui sont là, pardon
à genou. Il y a un office de vêpres et puis le clergé va
venir au milieu de l’église en arc de cercle et le chœur
va chanter le canon de Pâques mais sur un ton très lent
et mineur ce qui fait qu’il y a une connotation triste
et on va mutuellement se demander pardon, le clergé
va d’abord mutuellement se demander pardon et ensuite
nous allons demander pardon au clergé et les uns aux
autres, c’est une très belle cérémonie. A ce moment-là
on rentre dans la semaine du grand carême.

Le dimanche du pardon marque la fin des réjouis-
sances. Tout le monde se réconcilie en demandant
pardon pour les fautes commises et s’embrasse.
Le rite du pardon est “un rite préparatoire ayant
pour objet de rendre tout le groupement cohérent”
(Van Gennep 1986 : 254). Lors de la Maslénitsa,
les morts ne sont pas oubliés par la parenté et
reçoivent comme présent un blin (m, sg des blinis)
laissé à leur intention sur l’appui de fenêtre ou
alors les consanguins se rendent sur leurs tombes
pour leur demander pardon et leur apportent des
blinis.

En Russie, chaque jour comprenait une activité
déterminée ce qui ne semble plus être le cas dans
l’émigration russe :

Le lundi est le jour de l’accueil de la Maslénitsa, le
mardi le jour des jeux, le mercredi le jour des ripailles,
le jeudi le jour de la “fiesta” appelée chiroki tchetverg,
la soirée du vendredi est consacrée à la belle-mère, le
samedi est réservé aux soirées-amusements des jeunes
filles et le dimanche est le jour du pardon (Stangé-
Zhirovova 1998 : 109).

La Maslénitsa symbolise ainsi la disparition de l’hiver
et la naissance du printemps. Le dimanche du pardon
symboliserait le vœu de recouvrer “la pureté de ce
recommencement du temps primordial” selon la belle
formule d’Hélène Yvert-Jalu (1989 : 37).

1.3 Les fêtes de printemps

Au début du grand carême, et notamment le pre-
mier jour, à savoir le “lundi pur”, il est coutume
de nettoyer de fond en comble sa maison puisque
commence une période de purification spirituelle
et physique. Ces sept semaines de carême ont un
caractère tout à fait particulier, elles représentent
une mise entre parenthèses du quotidien et visent
un renouvellement, une metanoı̈a10 et donc une

10 Ce mot grec signifie le repentir, le retournement de l’âme.

abstinence de tous les plaisirs.11 L’observance du
jeûne en Russie incite aussi les abstinents à faire
des pèlerinages dans des lieux saints. Basile Pe-
trovitch Naoumenko a entendu sa mère racon-
ter le pèlerinage qu’elle avait effectué à pied à
Pâques pendant la Seconde Guerre mondiale avec
sa propre mère dans un monastère en Ukraine
distant d’une centaine de kilomètres de leur do-
micile. Néanmoins durant la période soviétique,
les croyants ne purent pratiquer leur foi et le jeûne
qu’en se cachant.

Le Dimanche des Rameaux, des branches de
saules en bourgeons sont bénites et placées ensuite
derrière les icônes. Dans le sud de la France, on
utilise plutôt des branches de palmiers ou de buis
tandis qu’à Paris, selon la date de Pâques, il s’agit
de branches de saules ou bien de buis.

Dans le courant de la semaine sainte ou de la
passion, les gens vont désherber les tombes, les
fleurir afin de les préparer pour Pâques, moment
d’intégration de la mort au cycle de la vie. Le
jeudi saint était le jour du grand nettoyage ménager
en Russie, comme au commencement du carême,
mais il convenait aussi d’être propre soi-même
donc de prendre un bain.

A Pâques, on offre en Europe depuis le Moyen-
Age des œufs que l’on a pris soin de teindre ou de
décorer. En Russie et dans les pays baltes, on les
peint avec des motifs. Ce n’est que vers la fin du
XVIIIe siècle que sont apparus les premiers œufs
de Pâques artificiels en papier mâché, en verre, en
porcelaine ou en pierres dures. L’aristocratie et la
bourgeoisie firent fabriquer des œufs miniatures
en or ou en argent émaillé, sertis de pierres
précieuses que les femmes portaient en pendentifs.
Il revient à Fabergé le mérite de les avoir rendus
populaires bien qu’il ne soit pas à l’origine de
l’invention des œufs miniatures. La tradition veut
que les femmes portent un collier d’œufs de
Pâques pendant la quarantaine pascale, et chaque
année, elles accrochent un œuf supplémentaire.
Lydia Metrofanovna Mordinova se remémore les
petits œufs de Pâques :

J’avais un collier de petits œufs de Pâques que maman
avait réussi à sortir de Russie et qui était en pierres
précieuses. Un jour, ma fille qui avait sept ans, m’a
dit : “maman, prête-le moi, je veux le montrer à mes
amies”. Elle l’a perdu dans la cour de récréation, on ne

11 “Être saint, c’est être entier, être un ; la sainteté, c’est
l’unité, l’intégrité, la perfection de l’individu et de ses
semblables. Les prescriptions alimentaires se contentent de
développer la métaphore dans le même sens” (cf. Douglas
2001 : 73).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


68 Isabelle Nicolini

l’a jamais retrouvé. C’est la seule fois où j’ai bien voulu
m’en séparer.

Le soir des vêpres du jeudi saint, les gens reve-
naient, comme le raconte l’épouse d’Alexeı̈ Iourie-
vitch Boutorenko, avec leur cierge blanc, entouré
d’un cornet en papier blanc, allumé lors de la
lecture des Douze Évangiles afin de rallumer leur
petite veilleuse placée devant l’icône. A Clamart
et à Meudon, dans les années 30, Zoé Oldenbourg
rapporte que :

Ce soir-là les moins pratiquants vont tout de même aux
Douze Évangiles pour rapporter leur cierge allumé –
destiné en principe à alimenter toute une année les
veilleuses qui ne s’éteignent jamais devant les icônes
domestiques ; mais à présent assez peu de gens ont de
telles veilleuses et beaucoup n’ont même guère d’icônes,
peu importe, la flamme du Jeudi Saint doit être rapportée
de l’église à la maison (1980 : 343).

Pour Pâques, hommes et femmes doivent porter
une toilette neuve à l’instar du renouveau apporté
par la résurrection du Christ. Maria Ivanovna
Malakova rapporte que cette pratique avait été
conservée en Ukraine : “Ma marraine pour Pâques
me faisait toujours une robe parce qu’elle était
couturière.”

Cette coutume de s’habiller de neuf durant les
fêtes et surtout en cette période pascale apparaı̂t
comme une nécessité vitale pour “retrouver la
plénitude de vie et de robustesse qui lui permet-
tra d’affronter le temps pour un nouveau cycle”
(Caillois 1950 : 136).

Au moment de la visite des tombes des défunts
lors de la “Radonitsa”, les gens déposent la plupart
du temps un œuf rouge, rouge puisque ce même
mot signifie aussi “beau” en russe, car le monde
de l’au-delà est appréhendé tel une source de vie
et de fertilité. Ce processus symbolique sert à
entretenir la pérennité du lignage. Ces œufs sont
destinés aux pauvres ou aux oiseaux qui dans la
croyance populaire représentent l’“âme du mort”.
La Radonitsa, qui tire son nom du mot joie, a
lieu neuf jours après Pâques, le mardi qui suit
le dimanche de Thomas. D’après Nadia Stangé-
Zhirovova,

Elle remonterait à l’une des principales coutumes
paı̈ennes des anciens Slaves connue d’après les chro-
niques comme trizna (rite funéraire fort développé com-
prenant des festins, des chants et des danses, des jeux
et des sacrifices). La célébration excessive de la Ra-
dounitsa (qualifiée comme “l’occasion de grands cris,
d’une ronde, de toutes sortes d’ébats diaboliques”) a

fait également l’objet d’une interdiction du Concile de
l’Église russe de 1551 (1998 : 136).

En cette période pascale, nous avons assisté à
l’enterrement d’un vieux monsieur d’origine russe
qui nous avait fait le récit de sa vie et nous
avons été étonnées de voir que les parents et
amis du défunt manifestaient de la joie alors que
nous nous attendions comme à l’accoutumée à
des funérailles empreintes de tristesse. Stupéfaites,
nous en avons demandé la raison. Bien chanceuse,
nous a-t-on répondu, la personne qui décède pen-
dant cette période de l’année, à savoir entre Pâques
et l’Ascension, car elle sera ressuscitée d’entre les
morts comme le Christ.

1.4 Les fêtes d’été ou Sviatki verts

Les fêtes d’été ou “Sviatki verts” (fêtes vertes) ont
pour but de contribuer à la croissance des céréales
et clôturent le calendrier populaire. Peu de rites
sont observés à cette période-là dans l’émigration.
Nadejda Fiodorovna Cheremiatina indique que
“pour la Troı̈tsa, c’est-à-dire la Pentecôte, on
décore toute l’église de fleurs et de feuilles de
bouleaux”. Julia Stepanovna Arapova explique la
spécificité des grandes prières pénitentielles de la
Pentecôte :

Pour la première fois depuis Pâques on se met à ge-
noux. Ces prières sont au nombre de trois (en fait sept
en trois étapes : d’abord deux adressées à Dieu sans
distinction entre les Personnes ; puis deux encore mais
adressées à Dieu le Père et ensuite trois au Fils). Tout
le monde, même le chœur est à genoux. Et c’est la
seule fois où l’Église prie pour le repos de l’âme des
suicidés (l’Église orthodoxe n’enterre pas les suicidés
parce qu’ils ont fait atteinte au projet de Dieu et ou-
trepassé leurs droits). Mais le prêtre peut aller sur la
tombe dire des prières pour le mort (suicidé), au moment
de l’enterrement. Ces fameuses sept prières sont en fait
tournées vers le mystère de la Trinité par un glissement
du mystère de l’Esprit vers ce mystère-là. Il faut se
rappeler en effet que, la veille aux vigiles (à la fin)
le chœur va reprendre très doucement “Roi Céleste,
consolateur, Esprit de vérité, toi qui es partout présent
et qui emplis tout, Trésor de biens et donateur de vie,
viens et fais ta demeure en nous, purifie nous de toute
souillure et sauve nos âmes, Toi qui es bonté”. Cette
prière, chantée chaque dimanche après la Pentecôte a
été interrompue depuis Pâques. C’est un moment très
émouvant parce que très riche en sens. Pour ma part
je ne manquerai ces vigiles sous aucun prétexte : ça
m’interpelle très profondément. Et c’est parce que ces
prières sont en fait empreintes du mystère de la Trinité

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 69

que le dimanche de Pentecôte est chez nous appelé
“Dimanche de la Trinité” et que le lendemain seule-
ment, (lundi) on dit “jour du Saint-Esprit”. Quel est le
rapport entre ces (sept) prières et la (seule) mention des
suicidés ? C’est qu’ici-bas, la vie de la grâce est une
participation à cette Trinité : l’âme qui meurt unie à
Dieu (même pour un suicidé, il lui reste l’empreinte
du baptême) va entrer dans la “circulation d’amour des
Trois Personnes”. Ainsi, nous voilà introduits au sein
du mystère de la Trinité “océan d’où part et où aboutit
le fleuve d’amour divin qui emporte les hommes vers
Dieu”. Evidemment, ce mystère de la Trinité ne peut
être approché par la compréhension abstraite de notre
intelligence. Il l’est par les harmoniques qu’il soulève
(mélodie, prières pénitentielles, textes admirables de
ces prières). Et c’est là que prend tout son sens la
fameuse icône de la Trinité d’Andreı̈ Roublev, où appa-
raı̂t très nettement entre les trois anges cette circulation
d’amour.

Les fêtes populaires liées à la Pentecôte12 sont
nommées “Troı̈tsa” (Trinité). La célébration de la
Pentecôte a phagocyté la fête du “Sémik”13 consa-
crée au solstice d’été le jeudi de la septième se-
maine qui suit Pâques.

Les rites de la saint Pierre et Paul (29 juin/12
juillet) en Russie étaient liés au culte du soleil.
Aussi, le jour de la saint Pierre célébrait-on l’adieu
au printemps. Celui-ci congédié, pouvaient alors
commencer les travaux des champs tandis que
les jours diminuaient et que la chaleur augmen-
tait.

Appelé “Sauveur du miel”, le premier “Sau-
veur14” est fêté le 1er/14 août avec la procession
de la Croix. On le nomme aussi “Sauveur mouillé”
dans la mesure où la procession sur les plans
d’eaux s’accompagne d’une bénédiction des eaux.
Ce premier “Sauveur” préfigure la fin de l’été et un
refroidissement inaugural, et il enjoint aux paysans
de terminer les travaux des champs.

Désigné comme le “Sauveur des pommes”, le
deuxième “Sauveur” est célébré le 6 août/19 août,
le jour de la fête de la Transfiguration15 où le Christ
apparaı̂t, lumineux, entre Moı̈se et le prophète Elie.
Etant donné que le temps se rafraı̂chit beaucoup,
un dicton russe conseille : “Au deuxième Sauveur,
prends tes moufles en réserve”.

12 Cinquante jours après Pâques, cette fête commémore la
descente du Saint-Esprit sur les apôtres sous forme de
langues de feu.

13 Le radical sem- signifie en russe “sept”.
14 Cette expression désigne le “Seigneur”.
15 Julia Stepanovna Arapova précise que c’est sur des données

agricoles qu’ont été posées les données religieuses, la
Transfiguraion ayant eu lieu avant Pâques.

Le troisième “Sauveur” a reçu le nom de
Sauveur sur la toile étant honoré le 16/29 août, fête
de l’image “acheiropoı̈ète” de Jésus-Christ. Julia
Stepanovna Arapova porte à notre connaissance la
symbolique de l’image-trace :

Acheiropoı̈ète16 veut dire “non fait de main d’homme”.
Cette icône est censée être à l’image du visage du Christ,
tel qu’il est apparu alors qu’il s’était essuyé la figure
sur un linge. Le roi Abgar atteint par la lèpre avait
entendu dire que Jésus faisait des miracles et lui avait
envoyé un messager pour le prier de venir à Edesse le
guérir. Jésus a dit qu’il n’irait pas là-bas, mais, prenant
un linge, a essuyé son visage et sur le linge le visage est
apparu. Le roi a été guéri à la vue de ce linge.17 C’est
une version. Il en existe d’autres. C’est à rapprocher
du linge de Véronique qui a essuyé la sueur du Christ
portant sa croix vers le Golgotha et qui a gardé ce linge
impressionné par le visage du Christ. Mais attention,
à ne pas comparer avec le Saint suaire, il s’agit du
visage du Christ mort alors que pour le Mandylion et
le “voile de Véronique” [cette icône est aussi appelée
“Sainte Face”], le Christ est vivant. A noter le nom de
Mandylion donné à cette étoffe sur laquelle se serait fixé
le visage du Christ : il vient du mot arabe mandil = pièce
d’étoffe [cela signifie aussi mouchoir, serviette]. C’est
surtout pour nous dire que personne ne peut peindre le
visage du Christ, lui seul peut donner son image.

16 L’“icône acheiropoı̈ète” n’est pas faite de la main de
l’homme d’après son étymologie : a- privatif ; cheiro =
main, chirurgie ; poı̈ete = faire.

17 Julia Stepanovna Arapova complète son explication : “D’ail-
leurs dans cette légende du roi Agbar, je regrette que
ce soit ce côté merveilleux qui ait pris le pas alors que
théologiquement c’est clair : on ne peut faire l’image du
Christ parce que nous sommes indignes de la faire puisqu’Il
est Dieu. Mais qu’Il s’est donné à voir, justement pour nous
appeler à devenir divins (enfin tenter de devenir). Cette
légende est un faux, nous savons que l’Église le savait
depuis le début. Mais cet épisode introduit au culte des
icônes : c’est une image mais dans cette image est ‘contenu’
le prototype (de même que nous sommes dans notre ombre).
Que Dieu s’est donné à voir, mais que lui seul peut faire
son image, enfin le prototype. Justement parce qu’Il est
Dieu mais aussi parce qu’Il est homme. C’est l’essence du
christianisme. Dieu ne nous a donné à voir que la figure,
le portrait, nous laissant ainsi libres de re-construire la
forme initiale, au travers de notre propre expérience dans
la relation que nous pouvons recréer au travers des textes
sacrés. Parce que, regarder un visage, ce n’est pas regarder
un nez une bouche, mais ‘envisager’, regarder ‘droit dans
les yeux’ pour ‘voir’ alors non l’iris, mais la pupille, un
simple trou, un ‘trou noir’ de surcroı̂t. C’est ce qui nous
fait saisir le caractère fondamental du visage : sa nudité et
au travers de celle-ci, sa vulnérabilité . . . qui est mortalité.
Vous comprenez alors pourquoi nous n’avons pas le vrai
visage du Christ ?”
La légende d’Abgar est tirée d’un évangile apocryphe. Le
portrait du Christ “non fait de main d’homme” était le reflet
de ce qu’Abgar ne pouvait voir lui-même.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


70 Isabelle Nicolini

Cette célébration succède à la fête de la Dormi-
tion,18 ayant lieu le 15 août, qui correspond dans le
calendrier agraire à la fête de la moisson. Le troi-
sième “Sauveur” est aussi connu sous l’appellation
de “Sauveur des noisettes” et marque la fin de la
moisson. Ces trois “Sauveurs” correspondent au
temps de récolte en Russie du miel, des pommes
et des noisettes. C’est pourquoi ces aliments sont
bénits successivement lors de ces trois fêtes.

La fête de saint-Jean-Baptiste (29 août / 11 sep-
tembre) correspond à la fin de l’été. Dès le len-
demain, les paysans commençaient à planter les
pommes de terre d’arrière-saison.

2 Les rites de passage et les rites sacramentels

Le sacrement est “une action de l’Église, effectuée
par des prières et des moyens rituels . . . qui
consiste à établir un contact immédiat entre le
divin et l’humain, en actualisant la présence du
Fils de Dieu, par l’énergie de l’Esprit saint, selon
la bonne volonté du Père” (Andronikof 1998 : 14).
Par ce rite, l’Église provoque “une effusion de
la grâce divine sur l’homme (et sur son milieu)
aux fins de purification, d’exorcisme, de guérison,
de sacralisation, d’illumination, de filiation . . ., en
actualisant la Rédemption” (Andronikof 1998 : 14)
en vue d’une sanctification du croyant. Les rites
sacramentels sont rendus opératoires par l’épiclèse
(invocation de l’Esprit saint) sous le couvert de
l’eau, symbole de régénérescence et de la vie éter-
nelle, du Chrême ou huile, sceau du Saint-Esprit,
du pain, Corps du Christ, et du vin, Sang du Christ.
Le culte rituel est composé d’un ensemble de pa-
roles, gestes et mouvements. Les sacrements sont
donc des signes de sanctification et de déification
(union de l’homme à Dieu). Ils sont valides, quand
ils sont célébrés “selon le rite traditionnellement
prescrit par un officiant canoniquement ordonné”
– caractère objectif –, et efficaces “quand le su-
jet auquel il est appliqué y participe avec Foi
et piété, et s’efforce d’en faire fructifier les ef-
fets” (Andronikof 1998 : 27s.) – élément subjectif.
Néanmoins, la grâce n’opère que dans la synergie
entre la part divine – don de Dieu – et la part
humaine – acceptation de ce don. L’Église compte
sept sacrements fixés par le concile de Trente à
sa VIIe session en 1547 : le baptême, la confir-
mation (chrismation), l’eucharistie, la pénitence,

18 Ce terme russe qui équivaut à l’assomption catholique
implique l’idée de sommeil ou d’enlèvement au ciel et non
de mort de la Vierge.

le mariage, l’ordre (la prêtrise), l’extrême-onction
(l’onction des huiles ou “onction des malades”).

2.1 Naissance, baptême et chrismation

A la naissance, la tradition du prêtre qui nomme
l’enfant est restée car autrefois en Russie il
n’existait aucun registre d’état civil mais seule-
ment des registres ecclésiastiques. Dans l’attente
du prêtre, les parents ne prénomment pas l’enfant,
aussi l’appellent-ils “petite fille” ou “petit garçon”.

Julia Stepanovna Arapova nous a expliqué que
des tabous pèsent sur la nouvelle accouchée ;
impure, elle doit aller se faire bénir à l’église après
les relevailles sous peine de ne plus pouvoir aller
communier :

La cérémonie qui suit la naissance est appelée la
présentation de l’enfant et de la mère. Les quarante jours
postérieurs à la naissance, la mère ne va pas à l’église,
elle est considérée comme impure. C’est exactement
comme Marie. Donc quarante jours après, la mère vient
avec le nourrisson, se présente à l’entrée de l’église,
généralement à la fin de la liturgie de la semaine, mais
il faut que ça ait fait quarante jours de façon à ce qu’elle
puisse le dimanche entrer dans l’église. Elle ne rentre
pas à l’église avec le nourrisson pendant les quarante
jours. Elle ne rentre seulement avec le nourrisson garçon
ou fille que lorsqu’elle a reçu les prières qui sont dites
par le prêtre à l’entrée de l’église sur sa tête à elle. Ce
n’est qu’après cela qu’elle peut rentrer avec le bébé dans
l’église. Elle peut alors aller de nouveau communier et
participer à la vie de l’église. Après ce sera le baptême.
Chez les orthodoxes les enfants communient dès le
baptême. Pendant longtemps, on ne les baptisait pas
parce qu’il y avait l’histoire de l’ombilic car chez nous
ils sont trempés complètement dans l’eau à trois reprises.
Le baptême est fonction de la date de la naissance.
Imaginez que votre enfant soit né début février mais
le carême commence en mars donc les 40 jours ne sont
même pas passés. Après vous ne pouvez pas faire le
baptême parce que pendant toute la période du grand
carême on ne fait pas de fête sauf si il y avait urgence.
Le baptême est repoussé après Pâques, donc l’enfant
peut déjà avoir 3 ou 4 mois.

La coutume de la purification de la mère re-
pose sur la tradition juive des relevailles : “toutes
les sécrétions corporelles sont considérées comme
des souillures et interdisent l’accès au temple”
(Douglas 2001 : 70). Ce problème de la pureté est
sous-jacent au problème du sang. Le mystère de
la conception ne représenterait-il pas une peur
latente chez les hommes ? Quarante jours après
l’accouchement, la mère peut être réintroduite dans

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 71

le lieu saint qu’est l’église soit par des prières dites
par le prêtre à l’entrée de l’église sur sa tête baissée
soit en se présentant tout simplement à l’église
après les relevailles. Or, comme le souligne Mary
Douglas, la souillure du sang ne peut désacraliser
un lieu saint. Seules les femmes qui entraient
consciemment à l’église sans respecter la période
des quarante jours préconisée commettaient un
péché.

Lors du baptême,19 Julia Stepanovna Arapo-
va précise que le bébé est immergé par trois
fois20 dans un baptistère généralement en argent.
On l’entoure de linges blancs brodés. La croix de
l’enfant, offerte par le parrain ou la marraine, est
trempée dans l’eau durant toute la cérémonie. En
effet, si les catholiques préfèrent offrir à l’enfant
une médaille de la Vierge après son baptême, chez
les orthodoxes la croix est un signe de victoire
sur la mort. Une ronde alors se forme autour des
fonts baptismaux, le prêtre tient dans sa main les
deux mains du parrain et de la marraine recou-
vertes par l’étole et chante accompagné par le
chœur, s’il y en a un. Le parrain tient le baptisé

19 Ce terme vient du grec signifiant “plonger”. Le Christ s’est
immergé dans le Jourdain afin que ses fidèles puissent
recevoir la lumière sans déclin : l’eau leur rend la vue. Le
baptême les introduit dans les saints mystères et les incite à
se transformer. Les traces du passé se dissolvent dans l’eau
et l’intégrité de la personne est restaurée.

20 La triple immersion correspond aux trois jours que le Christ
a passés en Enfer. Cf. Romains 6, 3–11 ; Ephésiens 4, 9–
10. Julia Stepanovna Arapova nous décrypte la symbo-
lique de certains textes sacrés ou controuvés : “L’évangile
apocryphe de Nicodème (Ve siècle, cité par France Quéré
1983 : 152–159) fait un récit de ce passage en enfer. La
prière de Saint Basile “descendu par la croix au séjour des
morts afin de parfaire en lui toutes choses, il a dissipé les
angoisses de la mort” (c’est la prière eucharistique). Et natu-
rellement tous les offices du samedi saint en font mention :
“tu es descendu sur terre pour trouver Adam mais ne l’y
trouvant pas, ô Maı̂tre, tu es allé le chercher jusque dans
l’enfer” (Matines du Samedi Saint, 1ère stance) ; “Pour rem-
plir toutes choses de ta gloire, tu t’es attardé aux plus basses
profondeurs de la terre” (Samedi Saint, matines ode 1). Et
on voit tout ça sur l’icône de la Résurrection représentant le
Christ debout sur les portes brisées de l’enfer et emportant
avec lui d’une main vigoureuse Adam et aussi Eve. Na-
turellement il ne faut pas perdre de vue le tropaire pascal
“Le Christ est ressuscité des morts par la mort il a vaincu
la mort, à ceux qui sont dans les tombeaux, il a donné la
vie”. On retrouve les trois jours dans l’histoire de Jonas,
prisonnier de la baleine (pendant trois jours) et première
image symbolique de la Résurrection du Christ (Jonas, 2,
1). Ce signe prophétique annonce la descente du Christ
chez les morts pendant trois jours puis sa Résurrection. La
mort personnifiée de l’Evangile de Nicodème est soumise
au Christ qui lui a dérobé les clés (Apocalypse 1, 18). Et
bien entendu la résurrection de Lazare est la preuve que
Jésus possède ces clés”.

ou la marraine la baptisée revêtu(e) de sa robe
blanche avec sa “belle” croix sur la poitrine. Le
prêtre et l’assistance tiennent un cierge allumé
et déambulent lentement trois fois tandis que le
chœur entonne un chant : “Vous tous qui avez été
baptisés en Christ”. En France, la mère assiste
à la cérémonie bien qu’il soit de tradition en
Russie qu’elle n’y assiste pas car l’enfant est
“donné” à ses parrain-marraine, généralement des
gens proches de la famille, qui ont dorénavant
la charge de veiller sur son éducation religieuse.
Ensuite, si le baptême a eu lieu avant la liturgie
du dimanche ou alors le dimanche suivant, s’opère
le “passage”. Selon le sexe de l’enfant, le parrain
ou la marraine se tient debout à l’entrée de la
nef avec l’enfant. Le prêtre traverse l’église en
silence et prononce les prières d’introduction dans
la communauté. Il prend l’enfant et en récitant à
voix hautes les paroles consacrées retourne sur ses
pas en marquant plusieurs poses, notamment au
centre de l’église et devant les portes royales. Il
élève chaque fois l’enfant au-dessus de sa tête.
Si l’enfant est un garçon, il entre avec lui dans
le sanctuaire, contourne l’autel par derrière et
ressort par la porte nord. Il s’agenouille alors sur
l’ambon en disant : “et maintenant, laisse aller
ton serviteur” en faisant comme si l’enfant allait
marcher, puis le parrain prend l’enfant. Le rituel
veut qu’une fille n’entre pas derrière l’iconostase.
Dans certaines paroisses françaises, les prêtres les
font aussi entrer puisqu’elles sont impubères. Les
portes royales sont ouvertes immédiatement après
pour que se déroule la communion des fidèles, qui
commence par la communion du nouveau baptisé.
Jusqu’à l’âge de sept ans, âge à partir duquel
il va se confesser, l’enfant ne prend qu’un peu
de vin. Après il peut participer à la communion
complète et, comme les autres fidèles, il a le droit
à l’antidoron.21

Un homme adulte qui se fait baptiser, est
normalement pieds nus, en chemise et en pantalon.
Il entre ainsi dans le baptistère et le prêtre lui verse
par trois fois de l’eau sur la tête. Le Christ sanctifia
le baptême en le recevant adulte dans le Jourdain
de Jean-Baptiste. Ce dernier propose un “baptême
de conversion pour la rémission des péchés” qui
est souvent appelé l’illumination. Julia Stepanovna

21 Martine Roty donne sa signification littérale “à la place
du don” donc il s’agit du pain béni : “reste de la première
des cinq prosphores utilisées pour la liturgie, celle dont a
été prélevé l’agneau ; il est distribué, tout à la fin de la
liturgie, après la prière de l’ambon et la bénédiction finale,
à ceux qui n’ont pas communié : l’antidore ‘remplace le
don’ véritable, la communion” (cf. Roty 1983 : 11).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


72 Isabelle Nicolini

Arapova décrit avec détails le déroulement de la
cérémonie pour un adulte:

Le baptême commence par une prière pour “faire un
catéchumène”. Le prêtre souffle trois fois sur le visage
du catéchumène22 puis trace trois fois le signe de croix,23

impose sa main “Sur ton serviteur qui a été jugé
digne” et lit la prière. Le catéchumène a déposé ses
vêtements et n’a gardé qu’une chemise, ce qui exprime
le dépouillement de la vie passée, du vieil homme.
Suivent quatre exorcismes. Les exorcismes sont suivis
de la Renonciation à Satan. Par trois fois le prêtre de-
mande à celui qui doit être baptisé (ou à son répondant) :
“renonces-tu à Satan, à toutes ses œuvres et à tous ses
anges et à tout son culte et à toute sa pompe ?”. Ce
à quoi il est répondu : “j’y renonce”. Puis le prêtre
redemande : “as-tu renoncé à Satan ?” et il est répondu :
“j’y ai renoncé”, alors le prêtre ordonne : “souffle et
crache sur lui” et le postulant se retourne et souffle
par terre. “T’es-tu uni à Dieu ?” et la réponse est : “je
me suis uni à lui”. Puis le prêtre ajoute : “crois-tu en
lui ?”, le postulant disant alors : “je crois en lui en tant
que Roi et Dieu” et récite ou lit le Credo en terminant
par : “j’adore le Père, le Fils et le Saint-Esprit, Trinité
consubstantielle et indivisible”. Le catéchumène est prêt
pour l’illumination24. . . Le baptême comporte alors trois
étapes : la bénédiction de l’eau avec, par trois fois le ver-
sement de l’huile consacrée en faisant le signe de croix
(cet usage existe depuis le IIIe siècle). Le catéchumène,
entièrement déshabillé,25 est ensuite oint de cette huile
sur le front, la poitrine, les oreilles, les mains et les
pieds avec chaque fois des prières différentes. L’onction
faite, le prêtre immerge entièrement le catéchumène en
disant : “le serviteur de Dieu . . . est baptisé au nom du
Père (Amen) du Fils (Amen) et du Saint-Esprit (Amen).
Pendant que le baptisé est essuyé et revêtu de sa robe

22 Nombre de Pères y voient le souffle de l’Esprit, donnant
vie au limon avec lequel nous avons été créés (Gn 2,7).

23 Les orthodoxes se signent toujours avec les trois doigts
réunis – symbolisant le Père, le Fils et le Saint-Esprit –
en commençant par le front, l’épaule droite, la gauche.
La droite parce qu’elle désigne la puissance divine et le
côté le plus noble de l’homme. La place droite est la place
favorable et le Fils de l’homme doit siéger à la droite de la
Puissance.

24 Pour les orthodoxes, la nature manifestée de Dieu est
la lumière. La révélation du baptême permet à l’âme
d’être touchée invisiblement par ce rayon divin. Cette
connaissance annonce “Nous tous, qui, le visage dévoilé,
reflétons la gloire du Seigneur, nous sommes transfigurés
en cette même image, avec une gloire toujours plus grande
par le Seigneur qui est Esprit” (II Cor. 3,18). Cela explique
le véritable caractère de cette fête des lumières qu’est le
baptême : tout est réjouissance à travers des lampes, des
chants, des robes baptismales blanches.

25 Retirer ses vêtements pour le baptême correspond à retirer
la “tunique de peau” revêtue par Adam (Gn 3,21). Cela
symbolise la rupture avec le passé. Les Pères de l’Église
insistent sur le fait que retirer son vêtement veut dire qu’on
part vers la vraie lumière, sans rien prendre avec soi.

blanche26 on chante le Psaume 31 et le prêtre dit : “Le
serviteur de Dieu . . . est revêtu de la tunique de justice
au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit maintenant et
toujours, dans les siècles des siècles. Amen”. Le chœur
chante alors “accorde-moi une tunique lumineuse, toi
qui es revêtu de lumière comme d’un vêtement, ô Christ
plein de pitié”. La chrismation suit immédiatement le
baptême. Le prêtre oint du Saint Chrême27 en faisant
une croix sur le front, les yeux, les narines, la bouche,
les deux oreilles, la poitrine, les mains et les pieds en
disant : “le sceau du don du Saint-Esprit, Amen”. En-
suite, accompagné du baptisé et de ses parrain-marraine,
le prêtre fait trois fois le tour du baptistère en chantant :
“vous tous qui avez été baptisés en Christ vous avez
revêtu le Christ, alléluia”. Le prêtre lit ensuite deux
prières demandant à Dieu de conserver sa grâce au
nouvel illuminé puis il lave les traces du Saint Chrême
avec une éponge imbibée d’eau tiède, coupe en croix
une touffe de cheveux qui seront jetés dans l’eau.28 Suit
alors une litanie et le renvoi après présentation de la
Croix aux assistants.

Comme l’explique Julia Stepanovna Arapova, qui
occupe son temps libre à faire de l’exégèse depuis
20 ans, la chrismation se fait tout de suite après
le baptême. Néanmoins, il est important de ne
pas confondre l’onction avant l’immersion de celle
qui se déroule lors de la chrismation, toutes deux
obéissant aux mêmes symboles. Le prêtre oint
le fidèle sur le front, les yeux, les narines, la
bouche, les deux oreilles, la poitrine, les mains
et les pieds avec le Saint Chrême. Il dit à chaque
fois : “Le sceau du don du Saint Esprit. Amen”.
Sur le front, le serviteur de Dieu est “oint de
l’huile de l’exultation” ; sur la poitrine “pour la
guérison de l’âme et du corps” ; sur les oreilles

26 Dans l’Église primitive, le baptisé gardait sa tunique
blanche pendant huit jours, consacrés au jeûne et à la prière.
Seulement après, il se présentait au prêtre pour une ablution.
En France, l’adulte baptisé de nos jours entre habillé (en
chemise, pantalon ou robe) et pieds nus dans le baptistère
afin d’avoir de l’eau sur les pieds. Il recevra ensuite de
l’eau sur la tête par trois fois et remettra après sa chemise
blanche.

27 L’Orient chrétien depuis Denyis l’Aréopagite croit en la
présence de l’Esprit dans le Chrême après sa consécration.
A Byzance, le patriarche, seul, pouvait consacrer le Saint
Chrême, avec une prière secrète qui faisait de l’huile
le véhicule de l’Esprit manifestant le Christ. Cette huile
d’olive très pure, mélangée à de précieux baumes, par la
puissance de l’épiclèse sanctifie les âmes et les corps.

28 Les cheveux sont coupés en croix comme dans la prise
d’habit et lors de l’ordination d’un lecteur pour rappeler
l’appartenance au Christ. On procède à la tonsure pour
exprimer le renoncement de celui à qui on coupe les
cheveux. Pour le moine, il s’agit du renoncement au monde,
à sa volonté et aux désirs de la chair. Les mèches du baptisé
sont jetées dans l’eau qui l’a régénéré mais qui à présent
est remplie de sa vie passée et sera jetée.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 73

“pour l’ouı̈e de la foi” ; sur les mains “tes mains
m’ont créé et elles m’ont formé” et sur les pieds
“afin qu’il marche dans la voie de tes préceptes”.
Saint Cyrille et Saint Hippolyte de Rome aux
IIIe et IVe siècles indiquent que “le catéchumène
doit être frotté d’huile exorcisée depuis la pointe
des cheveux jusqu’au bas du corps”. Saint Cyrille
de Jérusalem (2004 : 127) dit, à propos de la
chrismation : “Vous êtes chrismés sur le front,
afin d’être délivrés de la honte que le premier
homme transgresseur portait partout, et pour que,
la face découverte, vous réfléchissiez comme dans
un miroir la gloire du Seigneur. Ensuite, sur les
oreilles, pour recevoir des oreilles dont Isaı̈e[29]

disait : “Et le Seigneur m’a donné une oreille pour
entendre”, et le Seigneur dans les Evangiles : “Que
celui qui a des oreilles pour entendre, entende.”
Ensuite, sur les narines, afin qu’en recevant ce
parfum divin[30], vous disiez : “Nous sommes pour
Dieu la bonne odeur du Christ, parmi ceux qui
sont sauvés.” Après cela, sur la poitrine, afin qu’
“ayant revêtu la cuirasse de justice, vous résistiez
aux manœuvres du diable”.

Le baptême transforme l’homme peccable en
un homme nouveau par la grâce rédemptrice de
l’Esprit saint. En l’absence de prêtre, “ce sacre-
ment est le seul à pouvoir être accompli par
un laı̈c” (Boulgakov 1980 : 127) orthodoxe étant
donné sa filiation divine. Il est aussitôt accompa-
gné d’une chrismation qui ne peut être effectuée

29 Parce que Isaı̈e entend la voix du Seigneur et y répond
immédiatement : “Me voici, envoie-moi” (Is 6,8). L’Église
souhaite pour chacun des nouveaux baptisés qu’il entende
la parole, qu’il la réalise en lui et qu’il la porte vers les
autres. Isaı̈e a compris que chacun de nous doit réaliser,
dans la mesure de ses moyens, ce que Dieu lui demande :
à savoir la perfection morale qui est en Dieu et à laquelle
nous sommes appelés. Isaı̈e vient de comprendre que Dieu
peut arracher l’homme à son état de souillure pour l’élever
vers la sainteté.

30 Cette “huile d’allégresse” reste inséparable de la révélation
sensible de l’Esprit Saint. “Le prêtre : Seigneur, Dieu de
nos pères, Toi qui as envoyé à ceux qui se trouvaient
dans l’arche de Noé une colombe portant dans son bec un
rameau d’olivier en signe de réconciliation et de délivrance
du déluge, et qui as figuré ainsi le mystère de la Grâce ; Toi
qui as donné le fruit de l’olivier pour l’accomplissement de
Tes saints mystères ; qui par l’huile as rempli de l’Esprit
Saint déjà ceux qui vivaient sous la Loi et perfectionnes
ceux qui vivent sous la Grâce : bénis cette huile par la
puissance, l’action et la venue de Ton Esprit Saint. Qu’elle
devienne onction d’incorruptibilité, armure de justice, re-
nouvellement de l’âme et du corps, rempart contre toute
attaque du démon, guérison de tous les maux pour ceux
qui en recevront l’onction avec foi pour Ta gloire et celle
de Ton fils unique et de Ton Très Saint, Bon et vivifiant
Esprit, maintenant et toujours et dans les siècles des siècles”
(Caillois 1984 : 28s.).

par contre que par un prêtre. Cette onction nous
donne la qualité de chrétiens comme l’a définie
Théophile d’Antioche au IIe siècle. Ce rite permet
ensuite de participer aux autres sacrements.

2.2 La pénitence et l’eucharistie

La pénitence permet à l’homme de se soustraire à
son état peccamineux. Elle exige une soigneuse
préparation. L’examen de conscience se fait à
l’aide des dix commandements. Dès l’âge de sept
ans, la confession doit précéder la communion.
Comme l’Église orthodoxe n’a pas de confession-
nal, elle se déroule devant un lutrin sur lequel re-
pose l’évangéliaire et un crucifix. Le prêtre, n’étant
qu’un témoin, se tient légèrement de côté tandis
que le pénitent est debout face au lutrin. Ainsi
réconcilié avec l’Église, le fidèle peut participer
au sacrement de l’Eucharistie.

Le mot eucharistie vient du grec eucharistia
et signifie “actions de grâces, remerciement”. La
communion, sous les deux espèces (les Saints
Dons), au Corps (le pain) et au Sang (vin) du
Christ a le sens d’un “sacrifice non sanglant
en vertu du sacrifice du Golgotha”31 (Boulgakov
1980 : 129). La présence du Christ dans l’eucha-
ristie doit être comprise au sens propre et figuré :
il ne se montre pas mais se donne. Cette com-
munion purifie le pécheur. Il est recommandé de
participer aux saints mystères une fois par an,
qui est le minimum obligatoire, ou même chaque
mois et plus particulièrement lors des grandes
fêtes ou de l’anniversaire de la mort d’une per-
sonne chère, le jour de la fête du saint dont
on porte le prénom et avant de commencer un
carême. L’Église conseille aux communiants de
s’approcher de l’autel emplis de chasteté et de
miséricorde car elle “ne peut avoir lieu qu’après
une préparation complexe : confession, trois jours
de jeûne, lecture de longues prières, abstinence
totale de nourriture et de boisson pendant douze
heures” (Roberti 1998 : 117). Après la communion,
le prêtre donne la bénédiction finale et les fidèles
viennent embrasser la croix et recevoir l’antidoron.
L’eucharistie, qui consiste en une anamnèse, est le
sacrement ecclésial par excellence.

31 Le Christ “rendit grâces” et bénit le pain et le vin, lors de
la Sainte Cène, avant d’aller offrir son Corps et son Sang,
scellant la nouvelle alliance entre Dieu et les hommes. Cette
communion alimentaire résulte donc d’un sacrifice.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


74 Isabelle Nicolini

2.3 Le mariage

Dans l’émigration russe en France, les situations
de cohabitation hors mariage ou unions libres
sont déconsidérées, aussi sont-elles très rares. Le
mariage enregistré à l’Église orthodoxe consti-
tue un rite de passage important. Les mariages
mixtes sont acceptés du moment que le conjoint
est de religion chrétienne. L’Église orthodoxe
célèbre régulièrement des mariages avec des ca-
tholiques, protestants, luthériens, anglicans comme
nous avons pu le constater en consultant les
registres de mariage de certaines paroisses. Au
contraire, un mariage avec un musulman, comme
cela s’est déjà produit, soulève l’indignation au
sein des regroupements communautaires russes
parce que d’une part le mariage ne peut pas avoir
lieu à l’église et d’autre part cela suppose une
anomalie dans la transmission des valeurs.

La préférence était autrefois donnée à l’alliance
entre Russes car une base culturelle identique fa-
cilite la transmission sociale. L’idée des parents,
dans la première vague, était de conserver leur pa-
trimoine culturel pour le retransmettre à la Russie.
Lioudmila Borissovna Netchaeva nous a fait part
de sa détermination pour infléchir la volonté du
père – et à cette époque-là il n’était probablement
pas le seul à réagir de la sorte :

Je suis restée pendant deux ans avec Etienne, mes
parents étaient contre, surtout mon père qui voulait
que j’épouse un Russe orthodoxe titré. Etienne était
un garçon dont les parents étaient gentils, des gens
bien, le père était architecte, mais si vous voulez, cela
ne correspondait absolument pas à ce que mon père
voulait pour moi. C’était un très beau garçon, très fin et
qui faisait de bonnes études mais mon père s’est battu
pendant 2 ans, j’avais 16 ans, il s’est vraiment battu pour
que ça n’aboutisse à rien et puis un jour je crois qu’il
a eu peur que je couche avec lui et que ça finisse mal,
donc il a permis le mariage. Je me suis mariée, j’avais
18 ans.

Mais les mariages mixtes avec des Français sont
devenus de nos jours inévitables et tout à fait admis
même si la déperdition des valeurs culturelles est
regrettée.

Le célibat était considéré bien souvent par les
affins comme un refus de se soumettre à la logique
du lignage qui était d’assurer la reproduction
physiologique du groupe de parenté. On comprend
aisément que dans l’aristocratie le célibat a fortiori
masculin ait été condamné, le mariage représentant
un préalable pour la transmission du nom de
famille. Une descendance exclusivement féminine

ou un célibat masculin important était à l’origine
de l’extinction de certaines lignées nobiliaires. A
l’époque de l’empire des tsars, certaines familles
ont pu perpétuer leur nom, grâce à un oukase
impérial, par la transmission du nom dans la lignée
féminine comme cela s’est produit pour les princes
Youssoupoff ou Repnine. En émigration, quand
cela s’est produit, le nom était définitivement
perdu puisque, à part l’empereur, personne n’était
habilité à le restaurer.

Les mariages entre cousins germains n’ayant
qu’un degré de parenté de différence n’étaient pas
si rares. Ilya Kirillovitch Pankovine témoigne de
ce qui s’est passé dans sa famille :

Mes parents sont cousins germains. Avant d’être mariés,
ils s’aimaient beaucoup au travers de leurs parents.
Mon père aimait beaucoup sa tante qui est devenue sa
belle-mère, il y avait une complicité, il l’aimait plus que
sa mère. Parce que seuls dans un pays étranger, ils se
réunissaient entre eux, toujours dans le même groupe de
personnes, bien que l’émigration soit grande, ils allaient
vers des gens qui étaient proches ; le noyau familial
russe avait énormément d’importance. Regardez le culte
de la famille que j’ai au travers de mes recherches
généalogiques.

Dans ce cas précis, cette alliance entre cousins
croisés était tolérée et n’était pas visiblement
considérée comme incestueuse par les Russes. Par
contre un mariage entre cousins parallèles était
normalement interdit bien que cela ait eu parfois
lieu :

Je connais une famille qui vit à Paris, de ma génération
d’ailleurs, les Chouchkine. La mère s’appelait aussi
Chouchkine, elle a épousé son cousin Chouchkine et
sur les trois ou quatre enfants qu’elle a eus, il y en a
trois qui ne sont pas normaux, une seule est normale.
Je sais qu’ils sont “en maison” depuis leur naissance.
Ils étaient cousins germains. Tout ceci était tenu secret,
c’était tabou, ils n’en parlaient pas. Officiellement elle
était fille unique.

Si l’inceste du premier type c’est-à-dire entre
consanguins du premier degré était banni, celui du
deuxième type n’était donc ni impossible ni incon-
nu. L’alliance dans la parenté consanguine un peu
plus éloignée était tout à fait autorisée. Ces pra-
tiques trouvaient particulièrement leur légitimité
pour les parentèles nobles comme ailleurs en Eu-
rope dans le même milieu dans le cadre de la trans-
mission patrimoniale. Afin d’éviter toute partition
des biens, les parents infléchissaient les pratiques
matrimoniales dans ce sens. Cette forte endoga-
mie sociale a induit un habitus de classe. Au

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 75

début de l’émigration, il était plus aisé de trou-
ver son conjoint parmi ses affins que parmi des
étrangers et cela d’autant plus que les regroupe-
ments communautaires russes n’étaient pas portés
sur l’hétérogamie. Et vice versa, la valorisation des
intermariages communautaires déboucha de fait
sur des alliances dans la parenté.

Jusqu’à la révolution, en Russie le mariage civil
n’existait pas, seul le mariage religieux était en
vigueur. Bien sûr, du temps de l’U.R.S.S., celui-
ci a été supprimé au profit de l’unique mariage
civil. En France, les personnes d’origine russe se
mariaient d’abord à la mairie puis à l’église. Il
est à remarquer que les mariages ne peuvent être
célébrés pendant les deux carêmes fixes, c’est-à-
dire lors du carême de l’Avent et les festivités de
Noël (du 15 novembre au 7 janvier) et celui de la
Dormition (du 1er au 14 août), et le carême mobile
de Pâques, allant du lundi suivant le dimanche
du carnaval au samedi précédant le dimanche de
Thomas, que compte l’année liturgique, puisque
de facto en période de jeûne il est défendu de
faire bombance et ripaille comme il se doit le
jour de la célébration d’une alliance. Les mariages
sont en outre interdits un certain nombre de jours :
les veilles32 du mercredi, vendredi et dimanche
(soit le mardi, jeudi, samedi33), des douze fêtes
majeures dans l’orthodoxie, de la fête patronale
de sa paroisse, de même que les veilles et les
jours de la décollation de saint-Jean-Baptiste (28
et 29 août) et de la fête de la Croix (13 et 14
septembre). La semaine qui suit le dimanche de
la “Krasnaı̈a Gorka” (belle colline),34 appelé aus-
si dimanche de la Quasimodo ou dimanche de
Thomas, est particulièrement prisée pour les ma-
riages, la semaine précédente ou semaine radieuse,
fête des fêtes, étant exclue puisque marquée par
l’abstinence.35

32 Dans l’Église orthodoxe, le jour commence déjà la veille.
Par exemple, le dimanche débute par les vêpres du samedi
soir.

33 A Paris, beaucoup de couples désirant célébrer leur mariage
un samedi demandent une dérogation à l’archevêque. Il
arrive que celle-ci soit accordée.

34 La Krasnaı̈a Gorka repose sur d’anciennes coutumes paı̈-
ennes et correspond à cette habitude d’accueillir le prin-
temps en allant guetter le lever du soleil sur le sommet
d’une colline.

35 Les jours de continence dans l’année sont donc les veilles
de mercredi, vendredi et de la Théophanie et lors du jour
de la décollation de saint-Jean-Baptiste et de l’Exaltation
de la Très Sainte Croix ainsi que des quatre carêmes,
de même lors des menstrues ou lorsque la femme est
enceinte ou allaite. Le Deutéronome XXIII décrit les
sécrétions corporelles – sang, pus, sperme, etc. – comme
une souillure qui interdit l’accès au temple car l’idée de
sainteté impose “l’intégrité du corps, considéré comme

En France aucun mariage orthodoxe ne peut
être célébré avant le mariage civil. Le mariage
orthodoxe, qui est la sanctification de l’amour
conjugal, est un sacrement calqué sur celui de
l’eucharistie et se déroule, comme nous allons
le voir, en quatre temps : l’offrande, l’anamnèse,
l’épiclèse et la communion.

Avant de commenter le rite d’agrégation que
constitue la cérémonie religieuse (Gessat-Anstett
1997 : 417–512), il est important d’évoquer, à
partir des récits de vie, ce qui la précède. En
quittant la maison “natale”, le fils ou la fille est
béni(e) par ses parents avec l’icône du mariage,
l’icône du Christ pour le garçon, l’icône de la
Vierge pour la fille. Ces icônes sont faites, achetées
ou léguées par des proches et accompagneront les
mariés tout au long de leur vie.

Habillée d’une robe longue blanche ou claire,
la jeune fille qui se marie à l’église est coiffée
d’un voile qui lui couvre les épaules pour ne
pas paraı̂tre dénudée devant le Christ à l’instar
des parentes ou amies vêtues d’une mantille pour
l’occasion. Le jeune homme porte un costume
sombre avec cravate ou nœud papillon. Lorsque la
fiancée franchit le seuil de l’église, quelqu’un fait
signe au chœur et celui-ci entonne immédiatement
un chant qui ressemble à une explosion de joie
et saisit l’assistance. Muni d’un cierge où sont
enroulés des rubans avec des fleurs emmêlées aux
tons doux, le couple doit se tenir debout sur un
petit tapis, souvent de couleur blanche, mais la
coutume paı̈enne veut que le premier à mettre le
pied sur ce tissu commande à la maison.36 Aussi
les futurs mariés doivent être vigilants afin de
poser le pied simultanément sur le petit tapis pour
commencer la vie du même pied. Dans l’ancienne
Russie, ce morceau d’étoffe apporté par la famille
servait ensuite à confectionner une robe à la
femme du prêtre. Au commencement de l’office
des fiançailles, a lieu tout d’abord “l’offrande” :
le prêtre lit une longue prière pendant laquelle
l’anneau nuptial de la fiancée est donné au fiancé
et vice versa avant d’être intervertis au cours du
mariage stricto sensu. Le fiancé s’offre ainsi à la
fiancée, la fiancée au fiancé et les deux s’offrent
à Dieu en faisant une promesse de fidélité. Après
ce rite liminaire, le jeune couple est invité à se
rapprocher au milieu de l’église dans l’axe des

réceptacle parfait” (Douglas 2001 : 71). Autrefois ces jours
frappés d’interdits avaient pour but une régularisation des
naissances. Cela est aussi vrai pour les couples actuels qui
respectent le bannissement de la contraception par l’Église.

36 Les croyances populaires confèrent un pouvoir magique à
tout ce qui est fait la première fois et à tout ce que l’un des
mariés fait le premier.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


76 Isabelle Nicolini

portes royales pour “l’anamnèse” où le prêtre
évoque tous les saints couples, les noces mystiques
du Christ avec l’église et les noces de Cana,
premier miracle du Christ au cours duquel, à la
demande de sa mère, il changea les jarres d’eau
en vin. Après le consentement des époux, débute
“l’épiclèse”.37 Le prêtre demande à l’Esprit saint
de couronner de gloire et d’honneur le mari et la
femme en les rattachant à la source de l’amour
qui est Dieu. A ce moment là, le prêtre met les
couronnes sur la tête des époux qui sont tenues
par les garçons d’honneur. Pour les maintenir au-
dessus de la tête des mariés pendant la cérémonie
du mariage, des jeunes hommes célibataires, en
général six ou huit, sont choisis dans l’entourage,
ceux-ci devant être en nombre pair. Le prêtre
lit l’Évangile et offre aux époux une coupe de
vin qu’ils partagent,38 chacun par trois fois après
avoir récité ensemble le “Notre Père”, et il leur
fait faire trois fois le tour de la table haute
sur laquelle est posée l’icône toujours avec les
couronnes tenues par les témoins au-dessus de leur
tête. Montant sur l’ambon, les jeunes mariés se
prosternent39 devant l’icône du Christ et celle de la
Vierge placées devant les icônes de l’iconostase ou
sur un des analoı̈ (terme russe, signifiant pupitre).
Ensuite, ils s’embrassent et les invités viennent les
complimenter.

Le rite sacramentel du mariage insiste sur la lo-
gique de procréation du principe de l’alliance puis-
qu’il “pose le fondement de la petite église qu’est
la famille” (Boulgakov 1980: 129). L’engendre-
ment y apparaı̂t comme un leitmotiv en vue de

37 Selon le dictionnaire russe-français des termes en usage
dans l’Église russe, l’épiclèse est “l’invocation à l’Esprit
saint au cours de la prière eucharistique, pour qu’il trans-
forme le pain et le vin en corps et sang du Christ” (Roty
1983 : 11).

38 Ceci symbolise les noces de Cana où le Christ transforme
l’eau en vin. Comme le souligne Julia Stepanovna Arapova,
“ceux qui font une démarche de foi ont communié le matin
à la liturgie parce que les mariages véritablement religieux
n’ont lieu que le dimanche après-midi”.

39 En fait de prosternation, il s’agit davantage de toucher le
sol avec ses doigts. Le petit enclin se fait en se penchant
en avant et en touchant la terre du bout des doigts. On le
pratique pendant les périodes où on ne peut se mettre à
genoux (entre la Nativité et la Théophanie et entre Pâques
et la Pentecôte, après le grand office pénitentiel pendant
lequel on peut à nouveau se remettre à genoux). Cette
prosternation peut se faire bien sûr à tout autre moment
de l’année. Le grand enclin (front contre terre) caractérise
la prière de pénitence, d’humilité pendant les temps forts
du grand carême et à tout moment quand on le veut comme
par exemple pendant le “Notre Père” de la liturgie domi-
nicale. Ces deux enclins sont très riches en symbolique,
ils rappellent aux chrétiens leur grande misère depuis qu’ils
ont été chassés du Paradis par leur faute.

la perpétuation du lignage. Aussi, les couples vi-
vant selon la tradition ne devraient pas utiliser
de moyens contraceptifs. Ces préceptes ne sont
plus guère appliqués à la lettre que dans certaines
familles du clergé séculier qui peuvent compter
entre sept et onze enfants. Le nombre d’enfants
par foyer oscille généralement entre deux, trois et
quatre.

L’Église orthodoxe permet le divorce reli-
gieux,40 qui est prononcé devant un tribunal re-
ligieux, et le remariage à l’église pour le conjoint
non fautif. Le mariage peut être envisagé par trois
fois que ce soit en raison d’un veuvage ou d’un
divorce, toutefois encore faut-il l’obtenir. Il ne
peut être accordé pour incompatibilité d’humeur
entre époux mais pour adultère ou afin de rentrer
dans un monastère. Seulement pour la deuxième
ou troisième célébration d’un mariage, le service
divin est changé, il ne s’appesantit plus sur la
procréation et les chants liturgiques sont modifiés,
ils sont en ton mineur, beaucoup plus tristes que
pour un premier mariage.

2.4 L’onction des malades et les funérailles

Par la délivrance des péchés, l’onction des ma-
lades est un rite qui permet de s’affranchir de
la maladie soit par la guérison soit par la mort.
Après la confession, le prêtre invite le fidèle à
communier pour qu’au moment de son dernier
voyage, il puisse emporter “le pain de la vie,
gage d’immortalité et de résurrection” (Andronikof
1998 : 363). L’agonie du malade est assistée par
des prières spéciales. La prière du défunt succède
au dernier soupir rendu.

La mort est une séparation de l’âme et du corps.
Selon Jean-Claude Larchet (2001 : 67), l’âme est
présente sur terre pendant les trois jours qui suivent
la mort. Durant ce laps de temps, elle serait sus-
ceptible de réintégrer le corps et le mort pourrait
revenir à la vie. C’est pourquoi un mort ne peut
être enterré qu’après cette phase. En effet, pen-
dant ces trois jours, l’âme du Christ est descendue
aux enfers41 avant de se réincarner pour ressus-

40 Le divorce est permis parce que la promesse de fidélité faite
l’un envers l’autre n’est pas tenue devant Dieu.

41 Par cet acte, “Il a vaincu le pouvoir de Satan, remis les
péchés de ceux qui croyaient en Lui, et libéré toutes les
âmes qui depuis la mort du premier homme y étaient
retenues. Après cette victoire du Christ sur lui, l’Hadès a
subsisté mais a changé de nature : il est devenu un lieu de
souffrance réservé aux pécheurs qui ne se sont pas repentis,
tandis que les portes du Paradis étaient ouvertes aux justes
par le Christ. L’Hadès est devenu alors synonyme non plus
de Schéol, mais de Géhenne” (Larchet 2001 : 150).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 77

citer le troisième jour. La crémation des corps
est déconseillée dans l’orthodoxie car elle réduit
à néant la dépouille mortelle, empêchant ainsi de
préserver les restes du défunt dans l’attente de la
résurrection. Car l’âme est, d’une certaine façon,
encore présente dans les “reliques”. Le troisième
jour, l’Église célèbre un office pour le défunt pour
accompagner l’âme qui quitte la terre accompa-
gnée par des anges. En général, ils sont au nombre
de deux : l’ange psychopompe ou psychagogue qui
conduit l’âme dans l’autre monde et l’ange gardien
du mort. Dans son ascension entre le troisième
et le neuvième jour du décès, l’âme franchit des
étapes appelées télonies, “douanes célestes” ou
“péages aériens” qui correspondent à un péché
particulier. L’iconographie représente ces franchis-
sements successifs par une échelle où, à chaque
degré, les anges essayent de tirer l’âme vers le haut
et les démons tentent de la tirer vers le bas (Larchet
2001 : 99), lui faisant prendre connaissance des de-
meures célestes et des abı̂mes de l’Hadès. Entre le
neuvième jour et le quarantième jour, l’âme entre
dans l’autre monde qu’elle visite. Le quarantième
jour, elle subit le jugement “particulier”. Il se
distingue du “Jugement dernier” “qui aura lieu à la
fin des temps, lors de la seconde venue du Christ,
lorsqu’Il aura ressuscité les corps et que tous
les hommes comparaı̂tront ensemble devant Lui”
(Larchet 2001 : 137). L’Église orthodoxe réfute la
croyance du purgatoire comme intermédiaire car
le repentir, avant la mort, rachète l’âme. Dans
l’attente de la résurrection, un lieu provisoire est
attribué à l’âme jugée : soit le Paradis pour les
justes, soit l’Hadès pour les pécheurs :

On peut dire que les justes entrent au Paradis après
leur mort et entreront dans le Royaume des cieux après
leur résurrection, tandis que les pécheurs entrent dans
l’Hadès après leur mort et entreront dans l’Enfer ou la
Géhenne après leur résurrection” (Larchet 2001 : 164).

Le Jugement dernier inaugurera la résurrection de
tous les hommes : “ceux qui auront fait le bien
ressusciteront pour la vie, ceux qui auront fait
le mal pour la damnation” (Larchet 2001 : 251).
Celle-ci sera non seulement une résurrection spiri-
tuelle mais aussi une résurrection du corps tel qu’il
était lors de la vie terrestre. L’état intermédiaire,
où le corps était séparé de l’âme, étant antinaturel,
l’être humain sera reconstitué dans son intégralité,
mais le corps ne sera plus soumis aux conditions
matérielles d’existence.

Les commémorations des morts ou “Panny-
chide” (requiem) ont lieu dès le décès de la
personne et durent jusqu’à son enterrement mais

dans la tradition orthodoxe, on marque obliga-
toirement les troisième, neuvième et quarantième
jours42 après la mort pour les raisons qui ont été
exposées. L’Église célèbre, de plus, un service
liturgique lors du troisième, du sixième et du neu-
vième mois qui suivent le décès, de même que
chaque année à l’anniversaire du décès. Autrefois,
dans des temps reculés, les Russes célébraient
leurs défunts certains jours bien précis. Ces rites,
comme le souligne Iouri Sokolov, se déroulaient
au printemps avec l’éveil de la nature car par
effet de mimétisme on croyait que les parents
décédés renaı̂traient ou rentreraient en contact avec
les vivants. L’Église a rendu justice à ce culte
des ancêtres en reconnaissant ces jours-là pour les
trépassés : le samedi (jour de repos) de chaque
semaine et plus particulièrement “le ‘samedi des
parents’ (la veille du mardi-gras), la Radonitsa (le
mardi de la seconde semaine après Pâques), le
‘samedi de Dimitri’ (la veille de la Saint-Dimitri
de Salonique, soit le 26 octobre[43]), le sémik ou le
jeudi avant la Pentecôte” (Sokolov 1945 : 77). Le
“samedi des parents” est appelé les “parentalies”.
Le dimanche du Pardon, les gens vont sur les
tombes demander pardon à leurs morts au moment
de l’entrée en carême. Les parentalies débutent le
samedi précédant le dimanche du Carnaval, puis
se poursuivent les troisième et quatrième samedis
du grand carême et se terminent le samedi de Pen-
tecôte appelé le “samedi des âmes”. Entre-temps a
lieu la Radonitsa, le mardi joyeux où l’on se rend
sur les tombes. Quant au jour de la décollation
de saint-Jean-Baptiste, on célèbre les guerriers
tombés sur les champs de bataille. Ne restent plus
que le samedi avant la saint Dimitri, les jours ono-
mastiques et les anniversaires de décès. Ces jours-
ci, les paroissiens donnent au prêtre les noms de
tous leurs défunts, dont ils se souviennent, à hono-
rer lors de l’office. Autrefois, le peuple ne vénérait

42 Selon Julia Stepanovna Arapova, la tradition attribue
également à ces jours une autre symbolique. Le troisième
jour est le jour de la Résurrection. Le neuvième jour, le
Christ est apparu ce jour-là pour la première fois à ses dis-
ciples. Il correspond également aux neuf choeurs des anges :
les trônes (roues de feu avec des ailes rouges parsemées
d’yeux), les chérubins (une tête d’enfant avec deux ailes),
les séraphins (une tête avec six ailes de la vision d’Isaı̈e),
les tétramorphes de la vision d’Ezéchiel (un visage d’ange
nimbé avec six ailes sur lesquelles apparaissent l’aigle, le
lion, le bœuf, ces trois animaux regardant vers le haut,
et l’Évangile qui se trouve sur la poitrine de l’ange), les
dominations, les vertus, les puissances, les principautés, les
archanges. Le quarantième jour est le jour de la Pentecôte.
Il correspond aussi à la durée du deuil des Israélites pour
la mort de Moı̈se.

43 Il s’agit du 21 octobre selon le calendrier julien ou du 3
novembre selon le calendrier grégorien.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


78 Isabelle Nicolini

comme ses ancêtres (roditéli, parents) que ses ag-
nats et ses cognats morts de façon naturelle. Ceux
morts de manière violente (noyés, étranglés . . .)
avaient leur fête, la “Roussalia”44 dont le terme
“Roussalka”, l’ondine, tirait son origine. Ces Rous-
salki représentaient ces morts insatisfaits dont il
fallait se protéger par des offrandes et des rites
la semaine qui suivait la Pentecôte. Ces défunts
impurs n’étaient pas enterrés, car la terre était
source de vie et de fertilité, mais jetés dans des
ravins ou marais puisque les eaux terrestres étaient
réputées impures. Les gens célébraient ces morts
sans sépulture afin qu’ils ne vinssent pas les tour-
menter. Donc ces rites étaient de deux natures :
craignant le défunt, on utilisait la magie pour se
défendre, mais d’un autre côté on essayait de s’en
faire un allié en le célébrant, en lui apportant de la
nourriture et en le priant de veiller sur sa parentèle.
De nos jours ne subsiste plus que le rite positif
destiné à rappeler le souvenir du disparu.

Les vivants peuvent aider leurs défunts de
plusieurs manières : les prières liturgiques, les
prières individuelles, l’aumône, les cierges et les
lampades, ainsi que les offrandes pour l’Église.
L’Église recommande aux vivants de prier pour
les morts. Les orthodoxes ont un “diptyque” ou po-
miannik dans lequel figurent les noms des parents
morts ou vivants qui sont cités à la fin de chaque
liturgie lors d’une prière spécifique appelée l’office
des “Colyves”45 (Larchet 2001 : 215). Outre ces
prières collectives, les prières individuelles sont
préconisées. L’aumône envers les pauvres est
également profitable aux défunts. Avant chaque
liturgie, il est coutume dans l’orthodoxie d’allumer
un cierge pour les vivants et un cierge pour les
morts – cet acte est accompagné de prières –
ainsi que les lampes à huiles sur les tombes des
défunts. Enfin, offrir des dons, pour l’entretien ou
la construction d’églises, et des prosphores pour
que le prêtre y prélève les parcelles destinées à

44 Cette fête slave tire son nom du latin rosalia. Ces antiques
rosalia étaient un rite de commémoration où on déposait
des couronnes de roses sur la tombe des enfants et des
adolescents au moment de la floraison des roses entre début
mai et début juin (cf. Vinogradova 1995 : 99). Selon cet
auteur, les roussalki n’apparaı̂traient que “lors de la semaine
de la Pentecôte dite semaine roussalkienne. Mais selon
Boris Rybakov, les “adieux aux roussalki” auraient lieu
entre le vingt mai et la mi-juin et seraient liés au jeûne
de la Saint Pierre (1994 : 387).

45 “Les colyves sont une sorte de gâteau à base de blé
de bouilli et de fruits secs, sucré, aromatisé de cannelle
et d’autres condiments et décoré” (215). Ce gâteau, une
fois béni, était autrefois placé sur les tombes mais il est
aujourd’hui partagé par les fidèles avec les familles des
défunts.

être plongées dans le sang du Christ est un suffrage
utile pour les défunts. Ces actes de piété permettent
aux défunts d’être rendus dignes d’accéder à une
condition meilleure. En contrepartie, les fidèles
défunts veillent sur les vivants en intercédant pour
eux auprès du Christ, de la Mère de Dieu et des
saints.

En France généralement les personnes d’origine
russe choisissent de se faire enterrer dans des
cimetières russes ou dans des cimetières possédant
un carré russe. Les cimetières de Caucade à Nice
et de Sainte-Geneviève-des-Bois non loin de Paris
sont tenus pour des lieux de mémoire russes. Ils
choisissent de se faire enterrer précisément en ce
lieu qu’ils considèrent comme la terre russe consa-
crée par plus de dix mille Russes ensevelis dont
quelques-uns sont des figures emblématiques de
l’histoire et de la littérature russes. En se pro-
menant dans les allées du cimetière de Sainte-
Geneviève-de-Bois, on remarque bien souvent que
cinq générations au moins y sont enterrées. Il
est logique que les descendants de ces lignées
veuillent rejoindre à leur tour leurs ancêtres en
cet endroit intemporel. De plus, les personnes sans
descendance seront sûres qu’il se trouvera toujours
un passant pour s’arrêter arracher les mauvaises
herbes sur leurs tombes ou faire une petite prière à
leur intention. D’ailleurs, nous a-t-on dit, un jardi-
nier s’occupe d’entretenir les tombes et d’allumer
les petites veilleuses. Bref, ce lieu les rassure, les
protège du sentiment d’abandon.

Au début de l’émigration, certains ne se résignè-
rent pas à mourir loin de leur rodina, leur pa-
trie où ils sont nés. L’éloignement de leur pays
d’origine était vécu comme un déchirement, aus-
si décidèrent-ils de retourner mourir sur la terre
des ancêtres. Les grands-parents maternels et la
mère de Julia Stepanovna Arapova voulurent se
rendre ainsi sur les terres de la grand-mère situées
sur la Volga pour y finir leurs jours mais elles
avaient été noyées pour la construction d’un bar-
rage. Ils demandèrent alors à aller en Ukraine d’où
le grand-père était originaire mais le gouvernement
soviétique les envoya arbitrairement, en 1956, au
Kazakhstan où ils décédèrent vingt ans plus tard. A
l’instar de cette famille, d’autres prirent le même
chemin du retour de façon individuelle ou bien
lors du grand rapatriement de 1947. Ils subirent
le même sort et ne purent être enterrés sur leurs
terres ancestrales. Tant et si bien que le cimetière
de Sainte-Geneviève-des-Bois devint le topos sym-
bolique de la terre russe, lieu de commémoration
des Russes blancs. De nos jours, cet endroit est
devenu, en quelque sorte, un lieu mythique qui a

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


Les rites liés à la religion orthodoxe russe en France 79

inspiré des écrivains de la Russie actuelle comme
Boris Nossik.

Quand Julia Stepanovna Arapova se rend sur la
tombe de son père à Sainte-Geneviève-des-Bois,
elle lui parle, lui demande son avis quand elle
éprouve des difficultés. Il se passe alors quelque
chose, elle reprend des forces. Lorsqu’elle appelle
ses ancêtres, “pas un jour ne se passe sans qu’ils
ne la prennent par la main”. La mort est dans la
vie, elle est sans cesse présente, nous confie-t-elle.

Lors de la fermeture du cercueil, on dépose sur
le front du défunt une couronne de papier avec
le texte du Trisagion qui rappelle l’hymne chanté
par les séraphins dans la vision d’Isaı̈e (Isaı̈e 6,
3). Selon Julia Stepanovna Arapova, l’icône de
la “Déisis” – représentant le Christ ayant à sa
droite Marie et à sa gauche saint-Jean-Baptiste –
est placée sur la dépouille car, ne connaissant pas
la croyance du purgatoire, les chrétiens d’Orient
associent l’idée d’intercession de la Mère du Christ
à celle de la pénitence de saint-Jean-Baptiste qui
a reconnu en Jésus le rédempteur : témoins les
plus intimes de Dieu, ils représentent, sur le plan
divin, l’incarnation et le salut de l’humanité. Le
défunt tient entre ses mains une prière spéciale
d’absolution, lue au préalable par le prêtre. Ces
trois rites sont accomplis au domicile du défunt.

Au moment des funérailles, le cercueil reste
ouvert en Russie pendant la cérémonie, il n’est
fermé qu’au moment de la mise en terre. Ce-
la devient plus rare en France parce que la loi
l’interdit. Pourtant Lioudmila Borissovna Netchae-
va explique que :

Dans l’église le cercueil est ouvert, on le ferme après. Je
viens d’aller à un enterrement il y a 15 jours, le cercueil
était ouvert à la cathédrale de la rue Daru. La seule chose
qui ne se fait absolument pas ici en Europe, c’est qu’on
n’a pas le droit d’incinérer car c’est contre la religion
orthodoxe, mais ils le font en Russie puisque l’Église le
permet.

Dans l’ensemble, un mort peut être enterré à
n’importe quelle époque de l’année, néanmoins si
quelqu’un vient à décéder le mardi de la semaine
sainte, il ne peut pas être enterré le vendredi saint
mais le mardi suivant.

Les pratiques festives liées à l’année calen-
daire orthodoxe, les rites de passage et les rites
sacramentels décrits par nos témoins ont été main-
tenus dans les regroupements communautaires à
l’exception des rites divinatoires, des rites quoti-
diens de la Maslénitsa et de certaines traditions
relatives aux quarante jours précédant Pâques. La
première vague a conservé la plupart des rites

exposés dans cette section à la différence des deux
autres vagues et surtout de la troisième. Si le
premier groupe migratoire les a perpétués, c’est
probablement en raison de son appartenance à la
noblesse : en imitant ce qui se pratiquait avant la
révolution de 1917, le rite a permis en émigration
de retrouver en partie la plénitude des temps an-
cestraux et de sauver le présent de l’insignifiance
en enrayant l’écoulement du temps qui les éloigne
de la perfection initiale.46 Les personnes de la
deuxième émigration qui se sont assimilées à la
première vague ont essentiellement imité les pra-
tiques de cette dernière. Toutefois, elles n’ont ja-
mais mentionné la “Maslénitsa”, la “Radonitsa” et
les “Sviatki verts”. Le troisième groupe migratoire
n’a conservé à l’unanimité que le rite paı̈en relatif à
la célébration de la nouvelle année qui était célébré
en U.R.S.S. afin de se prémunir contre l’angoisse
du temps qui s’écoule. Les témoins de ce groupe
ont découvert en émigration les pratiques pascales
– Pâques étant la plus grande fête orthodoxe –
qu’ils citent souvent sans pour autant les suivre
intégralement.

Références citées

Andronikof, Constantin
1998 Des mystères sacramentels. Paris: Éditions du Cerf.

La Bible
2004 Traduction Œcumenique. Paris : Societé Biblique Fran-

çaise-Le Cerf.

Bogatyrev, Pierre
1929 Actes magiques. Rites et croyances en Russie subcar-

pathique. Paris : Librairie ancienne Honoré Champion.

Boulgakov, Serge (Père)
1980 L’orthodoxie. Essai sur la doctrine de l’Église. Lau-

sanne : Éditions L’Age d’Homme.

Caillois, Roger
1950 L’homme et le sacré. Paris : Éditions Gallimard.
1984 Célébration du Saint Baptême. Paris : Liturgica.

Douglas, Mary
2001 De la souillure. Essai sur les notions de pollution et

de tabou. Paris : Éditions La Découverte. (Sciences
humaines et sociales, 104)

Gessat-Anstett, Elisabeth
1997 Sur les rives de “Matuška-Volga”. Enquête sur les

usages et les représentations de la parenté dans la pro-
vince de Yaroslavl (Russie). Paris. [Thèse de doctorat,
Anthropol. Soc. ; Paris E.H.E.S.S.]

Gogol, Nicolas
1966 Œuveres complètes. Les nouvelles ukrainiennes. Paris :

Gallimard.

46 L’attente messianique dans le christianisme est à mettre en
parallèle avec l’attente de la “rédemption” de la Russie.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63


80 Isabelle Nicolini

Jérusalem, Cyrille de
2004 Catéchèses mystagogiques. Paris : Éditions du Cerf.

(Sources chrétiennes, 126)

Larchet, Jean-Claude
2001 La vie après la mort selon la tradition orthodoxe. Paris :

Éditions du Cerf.

Léger, Louis
1901 La mythologie slave. Paris : Ernest Leroux.

Leroy-Beaulieu, Anatole
1990 L’Empire des Tsars et les Russes. Paris : Robert Laffont

(Collection Bouquins)

Oldenbourg, Zoé
1980 La joie-souffrance. Paris : Éditions Gallimard

Quéré, France
1983 Evangiles apocryphes. Paris : Editions du Seuil.

Roberti, Jean-Claude
1998 Être orthodoxe en France aujourd’hui. Paris : Hachette

Littératures.

Roty, Martine
1983 Dictionnaire russe-français des termes en usage dans

l’Église russe. Paris : Institut d’études slaves. (Lexiques
de l’Institut d’études slaves, 4)

Rybakov, Boris
1994 Le paganisme des anciens slaves. Paris : Presses Uni-

versitaires de France.

Sokolov, Iouri M.
1945 Le folklore russe. Paris : Payot.

Stangé-Zhirovova, Nadia
1998 Une autre Russie. Fêtes et rites traditionnels du peuple

russe. Leuven : Peeters. (ETO, 10)

Van Gennep, Arnold
1986 Les rites de passage. Étude systémique des rites de la

porte et du seuil, . . . Paris : Picard.

Vinogradova, Ludmila
1995 La roussalka dans les rites et croyances des Slaves. La

Revue russe 8 : 91–103.

Yvert-Jalu, Hélène
1989 La maslenitsa. Courrier de l’UNESCO 12 (décembre):

32–37.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-63

