
2. Heideggers Daseinsanalyse und die Kritik  

der Subjektphilosophie in Sein und Zeit 

 
 
 

Die Radikalität des philosophischen Unternehmens von Martin Heidegger liegt in 
dem Versuch, mit einem einzigen Begriff ein bisher nicht thematisiertes Problem 
innerhalb der Geschichte der Philosophie sichtbar zu machen. Die entscheidende 
Frage, die alle Werke von Sein und Zeit bis zu Heideggers Tod durchdringt, lautet: 
„Welches ist die alle mannigfachen Bedeutungen durchherrschende einfache, ein-
heitliche Bestimmung von Sein?“ (1962c: 145) Heideggers historische These ist, 
dass in der Geschichte der abendländischen Tradition von Platon bis Husserl die 
Frage nach dem Sein zugunsten einer Fokussierung auf das Seiende verstellt wurde. 
Die Vorgehensweise des philosophischen Diskurses beruht darin, Fragstellungen 
durch eine Rückführung auf einen einzigen, alles begründenden Grund zu beant-
worten. In der Moderne ist das Subjekt der zentrale, das Fundament des Wissens 
legende Grund und wird vor diesem Hintergrund als eine in der Welt vorkommende 
Substanz begriffen. Heideggers Argument ist, dass die Rückführung alles Seienden 
auf einen letzten Grund den Zugang zum Sein blockiert. Diese Blockade fußt we-
sentlich auf der Reduktion der dreidimensionalen Temporalität auf die Gegenwart. 
Das Sein wird immer nur als Seiendes, d.h. in der Gegenwart erscheinendes, aufge-
fasst. Demgegenüber widmet sich das Denken des deutschen Philosophen dem Pro-
jekt, das Subjekt als präsentes und damit als sich ursprünglich transparentes und 
sich selbst bestimmendes zu problematisieren. Zugleich schafft dieser Entwurf die 
Voraussetzung, um Subjektivität als heteronom zu denken. Heidegger dezentriert 
und temporalisiert das Subjekt: Subjekte sind demnach keine ursprünglich autono-
men Akteure, deren Subjektivität wie ein Kern in ihrem Inneren vorliegt; ihr Wesen 
beruht vielmehr in ihrer Existenz und ihrer Offenheit gegenüber einer mit Anderen 
geteilten Welt. 

Der erste Versuch einer umfassenden Kritik der subjektphilosophischen Traditi-
on und einer Explikation des Seins findet sich in Heideggers frühem Hauptwerk 
Sein und Zeit. Bereits in diesem Buch sind viele entscheidende Elemente angelegt, 
von denen eine Perspektivierung heteronomer Subjektivität profitieren kann. Auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

das moderne Verständnis des Subjekts, das als Fundament des Wissens fungiert und 
einer Welt gegenübersteht, der es selbst nicht angehört, antwortet Heidegger mit ei-
ner Analyse der ontologischen Verfasstheit des Daseins. Die Daseinsanalyse von 
Sein und Zeit illustriert, dass die Öffnung von Subjekten auf eine Welt hin, die sie 
mit anderen Subjekten teilen, wesentlich für ihre Existenz ist. Dass das Dasein von 
der Struktur der Temporalität durchzogen ist, wird durch eine Erörterung der ent-
ziehenden und beziehenden Dimension des Todes nachgewiesen. Es ist die Begren-
zung der Existenz des Daseins durch den Tod, die das Dasein als endliches und so-
mit als sich selbst verstehendes auszeichnet. Heidegger gelingt es hiermit, 
Temporalität als wesentliches Element eines heteronomen Subjektverständnisses 
auszuweisen. 

Nachdem die Grundzüge der Daseinsanalyse herausgestellt wurden, soll eine 
erste Kritik die blinden Flecken dieser Analyse ausweisen. Um ein Verständnis he-
teronomer Subjektivität zu entwickeln, muss zur Sprache gebracht werden, an wel-
chen Orten das Dasein noch an die Idee des autonomen Subjekts gebunden bleibt. 
Sichtbar wird dies zum einen an der Sorgestruktur des Daseins, die Heidegger – 
noch im Fahrwasser der Metaphysik – als Einheit begreift. Zum anderen blockiert 
die Daseinsanalyse den Weg, Handlungsfähigkeit als Produkt der Ausgesetztheit 
des Daseins zu begreifen. Das zeigt sich vor allem an der Funktion des Gewissens-
begriffs: Der Ruf des Gewissens entstammt nicht dem Anderen und ist ihm damit 
nicht konstitutiv äußerlich, sondern ist vom Dasein instanziiert. Die Daseinsanalyse 
löst sich in diesen beiden Punkten nicht entschieden genug von der Tradition der 
Subjektphilosophie ab: Das Dasein wird weiterhin als einheitliches und sich selbst 
begründendes analysiert. Die Ausgesetztheit des Daseins kann in Sein und Zeit noch 
nicht in aller Konsequenz gedacht werden, weil diejenigen Momente, die das Da-
sein konstituieren, noch nicht als Entzugsmomente, sondern als Strukturmomente 
des Daseins behandelt werden. Angesichts dessen scheitert auch das wesentliche 
Anliegen von Sein und Zeit, den Sinn von Sein als Zeitlichkeit zu bestimmen. 

In Hinblick auf eine Überschreitung autonomer Subjektivität ist aber nicht nur 
die Daseinsanalyse in Sein und Zeit erhellend; auch die philosophiehistorischen 
Vorlesungen aus den späten 1920er Jahren lohnen einer Betrachtung. Für Hei-
degger muss eine Kritik des Subjektbegriffs stets auch historisch ausgerichtet sein: 
Sie muss das Aufkommen verfehlter Interpretationen in ihrer geschichtlichen Di-
mension verfolgen. Aus diesem Grund entwirft Heidegger eine „Destruktion“ der 
Metaphysik, welche die Tradition der Philosophie nicht zu zerstören, sondern sich 
an ihr abzuarbeiten versucht. Das Verfahren der Destruktion widmet sich dem Ab-
bau derjenigen verfehlten Seinsverständnisse, die das Sein auf Seiendes reduzieren. 
Bereits an diesem Punkt der Arbeit soll sich andeuten, wie sich die Destruktion als 
Dekonstruktion, Genealogie und Hermeneutik auslegen und Heideggers ontologi-
sche Ausrichtung in Bezug auf eine Kritik misslingender und eine Affirmation ge-
lingender Subjektwerdung verschieben lässt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 23 

 

2.1 DER SINN DER SEINSFRAGE 
 
In diesem Abschnitt möchte ich zunächst ausführen, warum Heidegger die Frage 
nach dem Sein stellt und gegen welchen philosophischen Diskurs er sich abgrenzt. 
Auch wenn Heidegger argumentiert, dass die Artikulation der Seinsfrage die Tradi-
tion westlicher Philosophie unterbricht, ist sie in Hinblick auf die Philosophie-
geschichte nicht ohne Anschluss. Bereits den Vorsokratikern Parmenides und Hera-
klit ist es gelungen, nach dem Sein zu fragen. Heideggers eigenem philosophischem 
Unternehmen geht es somit um die Wiederholung einer Frage, die historisch nicht 
völlig neu ist: 

 

„Fragen: Wie steht es um das Sein? – das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres 

geschichtlich-geistigen Daseins wieder-holen, um ihn in den anderen Anfang zu verwandeln. 

Solches ist möglich. Es ist sogar die maßgebende Form der Geschichte, weil es im Grundge-

schehnis ansetzt. Ein Anfang wird aber nicht wiederholt, indem man sich auf ihn als ein 

Vormaliges und nunmehr Bekanntes und lediglich Nachzumachendes zurückschraubt, son-

dern indem der Anfang ursprünglicher wiederangefangen wird und zwar mit all dem Be-

fremdlichen, Dunklen, Ungesicherten, das ein wahrhafter Anfang bei sich führt. Wiederho-

lung, wie wir sie verstehen, ist alles andere, nur nicht die verbessernde Weiterführung des 

Bisherigen mit den Mitteln des Bisherigen.“ (EM: 29f.)1 

 
Die Rede von der „Wieder-holung“ des Anfangs besagt, dass wieder an den Anfang 
der Philosophie erinnert werden soll. In ihm soll nach der Möglichkeit eines ande-

ren Denkens gesucht werden. Die Frage nach dem Sein wurde zu Beginn der 
abendländischen Philosophie schon gestellt, jedoch nicht konsequent genug als phi-

losophisches Problem entwickelt. Aus diesem Grund knüpft Heideggers Denken an 
die Vorsokratiker an, geht dann aber einen anderen Weg. Nicht nur der Weg muss 
jedoch anders beschritten werden, der Anfang selbst muss „in den anderen Anfang“ 
transformiert werden. Die Wiederholung vollzieht nicht einfach eine Bewegung, die 
in der Vergangenheit schon einmal stattgefunden hat; das zu Wiederholende, die 
Artikulation der Seinsfrage, hat sich vielmehr vor Heidegger noch gar nicht ereignet 
(vgl. Lacoue-Labarthe 1990: 96). Wenn Heidegger von einer Wiederholung der 
Seinsfrage spricht, dann bedeutet dies, dass die Frage nach dem Sein „wieder-
geholt“ wird, um überhaupt erstmals richtig spezifiziert zu werden. Aus diesem 
Grund soll der Anfang „ursprünglicher wiederangefangen“ werden. Die Wiederho-
lung fragt nach dem „eigentliche[n] Gewesen-sein“ (SZ: 339), das im Verlauf der 
Geschichte verloren gegangen ist. Der Anspruch ist, hinter den ersten Anfang der 

                                                             
1  Hervorhebungen in den Zitaten entstammen, soweit nicht anders vermerkt, immer dem 

Original. Eckige Klammern sind stets Hinzufügungen von mir. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Philosophie zurückzugehen, um eine Vergangenheit einzuholen, die niemals Ge-
genwart geworden ist. Gefragt wird nach den Bedingungen, unter denen überhaupt 
von einer Ontologie im traditionellen Sinne dessen, was ist, gesprochen werden 
kann. Das Ziel der Frage ist dann eine Erschütterung des Befragten: „Die Wieder-
holung muss diese Frage, die wir kurz die Seinsfrage nennen, zum Problem entwi-
ckeln.“ (KPM: 221) Die Frage nach dem Sein problematisiert den porösen Grund 
der Ontologie. 

Wenn in dieser Arbeit die heideggersche Subjektkritik als Ausgangspunkt für 
ein Verständnis heteronomer Subjektivität gewählt wird, so muss zunächst klarer 
werden, gegen wen sich diese Kritik genau richtet. Heideggers bekannte These ist, 
dass die gesamte philosophische Tradition die Frage nach dem Sein systematisch 
ausgeblendet hat. Während die Philosophie nur das Seiende zur Sprache bringt, 
fragt Heidegger nach dem Sein selbst: 

 

„‚Seinsfrage‘ meint nach der geläufigen Deutung: Fragen nach dem Seienden als solchem 

(Metaphysik). ‚Seinsfrage‘ heißt jedoch von ‚Sein und Zeit‘ her gedacht: Fragen nach dem 

Sein als solchem. Diese Bedeutung des Titels ist auch die sachlich und sprachlich gemäße; 

denn die ‚Seinsfrage‘ im Sinne der metaphysischen Frage nach dem Seienden als solchem 

frägt gerade nicht thematisch nach dem Sein. Dieses bleibt vergessen.“ (EM: 14)2 

 
Die Gemeinsamkeit aller philosophischen Positionen von Platon bis Husserl liegt 
nach Heidegger in der Reduktion der Frage nach dem Sein auf diejenige nach dem 
Sein des Seienden. Im Fokus steht folglich nie das Sein selbst, sondern nur das Sei-
ende, d.h. dasjenige, was ist und als solches begrifflich fixiert werden kann. Ein 
Denken, das ausschließlich das Seiende thematisiert, bezeichnet Heidegger als „me-
taphysisch“. Weil die Freilegung eines heteronomen Subjektverständnisses ihre 
Kraft wesentlich über eine Kritik des metaphysischen, autonomen Subjekts ge-

                                                             
2  In Sein und Zeit spielt der Begriff der Metaphysik noch keine prominente Rolle. Erst 

Heideggers zwei Jahre später gehaltene Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik? und das 

im selben Jahr veröffentlichte Buch Kant und das Problem der Metaphysik beleuchten 

die Abgrenzung der Seinsfrage zur Bewegung der Metaphysik genauer. Die Vorlesung 

aus dem Sommersemester 1935 mit dem Titel Einführung in die Metaphysik, aus der hier 

zitiert wird, fällt in einen Zeitraum, in dem Heidegger seine berühmte „Kehre“ bereits 

vollzogen und sich – zumindest zum Teil – von der in Sein und Zeit ausgearbeiteten Fun-

damentalontologie distanziert hat. Daher besteht auf den ersten Blick die Gefahr einer 

möglichen Vermengung der Thesen aus Sein und Zeit mit denjenigen aus Einführung in 

die Metaphysik. Weil in der Einführung jedoch die Vorgehensweise aus Sein und Zeit 

auch verteidigt, gar präzisiert wird, scheint mir dieser Text für ein Verständnis der Sub-

jektkritik in Sein und Zeit einen wichtigen Beitrag zu leisten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 25 

 

winnt, soll auf dieses Verständnis von Metaphysik im Folgenden kurz eingegangen 
werden.  

Eine sehr kurze, jedoch äußerst prägnante Definition der Metaphysik gibt Hei-
degger in dem im Jahre 1929 erschienen Buch Kant und das Problem der Metaphy-

sik: „Metaphysik ist die grundsätzliche Erkenntnis des Seienden als solchen und im 
ganzen.“ (KPM: 8)3 Zwei Charakteristika der Metaphysik sind in diesem Zitat an-
gesprochen. Die Frage nach dem Sein als solchen zielt in der metaphysischen 
Denkbewegung auf das Seiende und nicht auf das Sein. Das Seiende wird aus sich 
selbst heraus bestimmt, indem es als vorhandene, in der Gegenwart erscheinende 
Substanz gefasst wird, deren Attribute es philosophisch zu klassifizieren gilt. In der 
Geschichte der Philosophie wird diese Methode zum ersten Mal durch die platoni-
sche Ideenlehre vollzogen. Nach Platon gibt es bekanntlich von jedem Seienden ei-
ne Idee, die diesem Seienden ihre Seiendheit reicht. Die Idee ist die Wesenheit (es-
sentia) des in der Welt vorkommenden Seienden. Von einfachen Gegenständen, wie 
etwa einem Tisch, gibt es genauso eine Idee wie von Menschen oder von Werten, 
was Platon mit der Idee der Gerechtigkeit oder der Idee des Guten als der höchsten 
Idee überhaupt zu veranschaulichen versucht. Heideggers Verdienst ist es nun er-
sichtlich zu machen, dass die Ideen und die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstände 
das Verharren in der Gegenwart als gemeinsame Eigenschaft teilen. Ideen sind stets 
gegenwärtig und präsent, sie sind keine Produkte einer historischen Genese und 
verändern ihren Sinngehalt in der Zukunft nicht. In anderen Worten: Sie sind keine 
temporalen Phänomene. Unveränderlichkeit und Ewigkeit sind diejenigen integra-
len Eigenschaften, die ihnen den Status der Substanz und des Fundaments verlei-
hen. Aus diesem Grund können sie als Begründungsmomente des philosophischen 
Denkens fungieren. 

Damit ist zugleich angezeigt, inwiefern die Metaphysik nach dem Seienden als 

ganzen fragt. Die Ideen versammeln alles Seiende. Sie bringen in der Welt vorkom-
mende Einzelgegenstände wie auch Werte in eine hierarchische Ordnung. Platons 
Ideenlehre erfasst das Seiende im Ganzen durch die Relationen zwischen Ideen und 
sinnlich wahrnehmbaren Gegenständen. Ideen sind die Ursachen für die Existenz 
von Seiendem in der sinnlichen Welt. Weil sie Begründungsmomente sind, können 
innerhalb der platonischen Theoriearchitektur Entzugsmomente keinen Platz fin-
den: Alles was es gibt, d.h. die Ontologie, ist dem Regime der Ideen unterworfen.  

Die neuzeitliche Subjektphilosophie wendet die mit Platon beginnende meta-
physische Bewegung der Fundierung eines Begründungsmoments auf das Subjekt 
an. Die Rolle, welche die Ideen im philosophischen System Platons spielen, kommt 
seit Descartes dem Subjekt zu. Das Subjekt wird zum unbewegten Beweger, zu ei-
                                                             
3  Eine sehr griffige Definition formuliert auch Oliver Marchart: „Metaphysik, das ist, auf 

die einfachste Formel gebracht, Fundamentalismus plus Dualismus.“ (Marchart 2013: 

361; Anm. 5) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ner Ursache, die nicht mehr durch etwas ihr äußerliches verursacht wird. Das Sub-
jekt ist nun Substanz, weil es sich selbst in der Gegenwart präsentiert und diese Prä-
sentation umfassend zu reflektieren vermag. In der Geschichte der neuzeitlichen 
Philosophie wird das Subjekt auf verschiedene Weise ausgelegt, etwa als Cogito bei 
Descartes, als „Ich denke“ bei Kant und als Wille zur Macht bei Nietzsche. Diese 
höchst heterogenen philosophischen Konzeptionen haben nach Heidegger eines ge-
meinsam: Sie reduzieren Temporalität auf Gegenwärtigkeit, indem sie den Bezug 
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft überdecken, der Subjekte – so die 
These dieser Arbeit – immer schon durchzieht.4 Die Explikation der Seinsfrage ver-
steht sich hingegen wesentlich als eine Erinnerung an den dreidimensionalen Cha-
rakter von Temporalität. 

Es ist an dieser Stelle wichtig zu betonen, dass nach Heidegger in der Ge-
schichte der abendländischen Philosophie nicht das Sein selbst, sondern der Unter-
schied, die Differenz zwischen Seiendem und Sein – oder wie Slavoj Žižek (2014: 
1212) schreibt: „zwischen Seiendem und seinem nicht-ontischen Sinnhorizont“ – 
als Differenz vergessen wurde. Das Unternehmen Heideggers besteht darin evident 
zu machen, dass die Philosophie vergessen hat, dass Seiendes nur deshalb erschei-
nen kann, weil es noch das Sein gibt. Sein und Seiendes stehen dabei nicht in einer 
dualistischen Beziehung, weil das Sein nicht das Doppel des Seienden ist, sondern 
dasjenige, was im Seienden als dessen „Wesen“ über das Seiende hinausreicht. Das 
Sein befindet sich nicht „jenseits“ des Seienden, sondern übersteigt es erst vom Sei-
enden aus. Es entzieht sich einer Interpretation als Seiendes. Die Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem als Differenz meint nicht nur, dass es Seiendes nicht ohne 
Sein gibt, sondern auch, dass Sein immer nur als Seiendes erscheint. Weil sich Sein 
nur durch und als Seiendes erfahren lässt, kann es erst vergessen werden. So gibt es 
Seiendes nur, weil es auch Sein gibt; umgekehrt erschließt sich das Sein erst im 
Seienden, es ist überhaupt nicht ohne das Seiende aufzuspüren. Seiendes, das ohne 
Bezug zum Sein gedacht wird, lässt die Zeit in der Gegenwart erstarren. Indem sich 
die Tradition der Philosophie der Konstruktion von Begründungsmomenten widmet 
und zu diesem Zweck die Zeit auf die Gegenwart reduziert, vergisst sie auch die 
Differenz zwischen Sein und Seiendem.5 Sein und Zeit ist in diesem Sinne eine Er-
                                                             
4  Die Kritik an den unterschiedlichen Stationen der modernen Philosophie taucht zwar 

auch in Sein und Zeit immer wieder auf, wird jedoch in aller Ausführlichkeit erst in Hei-

deggers Vorlesungen entwickelt. 

5  Es muss jedoch auch betont werden, dass Heidegger in seinen frühen Schriften die Kom-

plexität der philosophischen Tradition nicht immer hinreichend berücksichtigt. Seine spä-

teren Aufsätze und Vorträge – wie auch seine Vorlesungen – geben ein weit differen-

ziertes Bild ab und widmen sich den jeweiligen Autoren nicht nur in Hinblick auf ihre 

metaphysische Argumentation, sondern arbeiten auch diejenigen Momente heraus, an de-

nen die Metaphysik bereits unterbrochen wird. So argumentiert Heidegger etwa in Kant 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 27 

 

innerung an eine Erfahrung, die unsere Existenz – und damit unsere Subjektivität – 
wesentlich durchdringt. 

 
 

2.2 DIE AFFIRMATIVEN MOMENTE DER DASEINSANALYSE  
 
Heideggers Bemühung, den Horizont der Subjektphilosophie zu überschreiten, 
nimmt seinen Ausgang zunächst in der Verfolgung seiner unausgewiesenen Grund-
lagen. Die wesentliche Aufgabenstellung lautet, ob die abendländische Philosophie 
nicht die Frage nach dem Sein voraussetzt, aber systematisch verschweigt. Die On-
tologie wird in diesem Zuge selbst noch einmal grundgelegt, indem die Bedin-
gungen ihrer Möglichkeit beleuchtet werden. Der Name dieses Unterfangens lautet 
„Fundamentalontologie“. Hier droht zunächst die Gefahr eines Missverständnisses, 
weil die Fundamentalontologie nichts weniger ist als fundamental.6 Sie fundiert kei-
ne bestimmte Theorie und fungiert nicht als Begründungsfigur eines philosophi-
schen Unterfangens. Die Fundamentalontologie soll vielmehr an die Oberfläche 
bringen, wie Ontologie im Sinne der Metaphysik funktionieren kann. Sie ist somit 
der Grund der Metaphysik, der sich stets im Moment seiner Gründung entzieht. Da-
her ist Heideggers Rede von einem Fundament irreführend.  

In Sein und Zeit unternimmt Heidegger den Versuch, die ontisch-ontologische 
Differenz, d.h. den Unterschied zwischen Sein und Seiendem, über die Analyse ei-
nes besonderen Seienden zur Sprache zu bringen: „Der Unterschied von Sein und 
Seiendem ist, wenngleich nicht ausdrücklich gewusst, latent im Dasein und seiner 
Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins, er gehört 

                                                             
und das Problem der Metaphysik gegen den Neukantianismus, dass es sich bei der Kritik 

der reinen Vernunft nicht primär um eine Erkenntnistheorie, sondern um eine Grund-

legung der Metaphysik handelt. Die Einbildungskraft spielt nach Heidegger eine die Tra-

dition der Metaphysik überschreitende und auf die Seinsfrage hin öffnende Rolle. Mir 

geht es jedoch nicht darum, die Heterogenität der jeweiligen als Metaphysik bezeichneten 

Positionen herauszustellen, sondern aufzuzeigen, an welchen entscheidenden Stellen die 

Daseinsanalyse die Tradition der Philosophie überschreitet. Zu diesem Zweck ist es dann 

legitim, die unterschiedlichen Positionen auf eine gemeinsame Argumentationsstruktur zu 

reduzieren. 

6  Die Verwendung der Begriffe des Ursprungs und des Fundaments demonstriert, dass 

Heidegger in Sein und Zeit, die Verwendung metaphysischen Vokabulars betreffend, 

noch recht unvorsichtig agiert. Diese Vorsicht steigert sich jedoch im Laufe der Ausei-

nandersetzung mit der Logik der Metaphysik nach der Kehre. Besonders die Arbeiten 

Levinas’, Derridas und Foucaults führen aus, wie der Begriff des Ursprungs dekonstruiert 

werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

zur Existenz.“ (GP: 454) Im Ausgang vom Dasein – so Heideggers Intention – soll 
die Differenz als Differenz erfahrbar werden. Die Daseinsanalyse soll die ontolo-
gischen Strukturmomente des Subjekts an die Oberfläche bringen, um dann den Bo-
gen zu einer Explikation der Zeit zu schlagen. Es soll sich in diesem Abschnitt er-
weisen, dass die Daseinsanalyse ein erster wichtiger Schritt auf dem Weg zu einem 
heteronomen Subjektverständnis ist, weil sie das Subjekt der Metaphysik auf seine 
temporale Dimension hin öffnet und damit seiner fundamentalen und fundierenden 
Stellung in der Welt beraubt. Das Subjekt wird durch eine Interpretation als Dasein 
dezentriert, indem es nicht mehr der Welt als Objekt gegenübergestellt, sondern als 
in der Welt existierend gedacht wird. Zugleich ist die Welt des Daseins immer eine 
mit-geteilte Welt: Das Dasein existiert mit und zwischen Anderen. Existenz, In-der-
Welt-sein und Mitsein sind somit zunächst die wichtigsten affirmativen Momente 
der Daseinsanalyse. 
 
2.2.1 Dasein und Subjekt 
 
Sein und Zeit ist von einem hermeneutischen Impuls getragen. Die Explikation der 
Seinsfrage vollzieht sich wesentlich über die Dimension des Verstehens, genauer 
über das Selbstverständnis des Daseins und über eine Entfaltung der Frage, wie sich 
Sein erfahren lässt. Heidegger sucht deshalb nach einem Seienden, das vom Sein 
berührt wird und als einziges dazu „ausgezeichnet“7 ist, die Seinsfrage aufzuwerfen:  

 

„Ausarbeitung der Seinsfrage besagt demnach: Durchsichtigmachen eines Seienden – des 

fragenden – in seinem Sein. […] Dieses Seiende, das wir selbst je sind und das unter anderem 

die Seinsmöglichkeit des Fragens hat, fassen wir terminologisch als Dasein. Die ausdrückli-

che und durchsichtige Fragestellung nach dem Sinn von Sein verlangt eine vorgängige ange-

messene Explikation eines Seienden (Dasein) hinsichtlich seines Seins.“ (SZ: 7) 

 
Mit dem Dasein, dessen Sinn an dieser Stelle noch unklar ist und sich erst im weite-
ren Verlauf der Analyse erhellt, ist ein erster Zugang zur Seinsfrage gewonnen. Das 
Dasein ist das einzige Seiende, dem die Fähigkeit des Fragens zukommt und das 
somit den Satz „Was ist Sein?“ artikulieren kann. Heidegger verwendet den Termi-
nus „Dasein“, um eine Abgrenzung zum (klassischen) Begriff des Menschen und 
des Subjekts zu markieren. Das Dasein ist weder mit einem humanistischen, nach 
den Attributen des Menschen fragenden Verständnis gleichzusetzen, noch mit dem 
Subjekt der Metaphysik, das eine selbstidentische und autonome Substanz darstellt. 

                                                             
7  Vgl. SZ: 8: „Das Seiende vom Charakter des Daseins hat zur Seinsfrage selbst einen – 

vielleicht sogar ausgezeichneten – Bezug.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 29 

 

Das Dasein ist der Name für ein Wesen8, das auf diejenigen Kräfteverhältnisse hin 
geöffnet ist, denen es seine Existenzweise verdankt. Es ist die „formale Anzeige“9 
für all diejenigen Bezüge, welche die Menschlichkeit des Menschen konstituieren: 
„Um sowohl den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen als auch das Wesens-
verhältnis des Menschen zur Offenheit (‚Da‘) des Seins als solchen zugleich und in 
einem Wort zu treffen, wurde für den Wesensbereich, in dem der Mensch als 
Mensch steht, der Name ‚Dasein‘ gewählt.“ (1949a: 372; im Original gesperrt) 
Heideggers wesentliches Anliegen im ersten Teil von Sein und Zeit ist es, die Of-
fenheit des Daseins in Bezug auf das Sein zur Sprache zu bringen. In weniger hei-
deggerianischem Vokabular formuliert bedeutet das: Es soll gezeigt werden, dass 
Subjektivität nicht als Kern im Inneren der Subjekte vorliegt, sondern immer schon 
auf eine Welt und auf äußere Kräfteverhältnisse hin geöffnet ist, die es durch-
dringen. Das Subjekt ist nicht mehr länger das Zentrum der Welt – es ist de-

zentriert. 
Wenn nach Heidegger das Stellen der Seinsfrage zur Existenzweise des Daseins 

zählt, dann muss es das Sein immer schon erfahren haben, auch wenn eine solch 
diffuse Erfahrung nicht begrifflich festgehalten werden kann: „Wir wissen nicht, 
was ‚Sein‘ besagt. Aber schon wenn wir fragen: ‚was ist »Sein«?‘ halten wir uns in 
einem Verständnis des ‚ist‘, ohne dass wir begrifflich fixieren könnten, was das ‚ist‘ 
bedeutet. Wir kennen nicht einmal den Horizont, aus dem her wir den Sinn fassen 
und fixieren sollten. Dieses durchschnittliche und vage Seinsverständnis ist ein 

Faktum.“ (SZ: 5) Das Aufwerfen der Frage nach dem Sein ist eine Tatsache des 
Daseins. Es ist Teil seines Selbstverständnisses. Das dem lateinischen entstam-
mende Wort „Faktum“ („das Gemachte“) zeigt die erste temporale Dimension des 
Daseins an: die Vergangenheit. Die Artikulation der Seinsfrage ist nichts, was das 
Dasein willentlich und wissentlich vollzieht. Indem das Dasein in das Sein gewor-
fen ist – nämlich „da ist“ – ist das Fragen nach dem Sein immer schon ein integrales 
Moment seiner Geworfenheit. Heidegger geht es zunächst um die Exposition dieses 
„Fakts“. Die Daseinsanalyse transzendiert das Dasein nicht, sondern legt diejenigen 
existentiellen Bezüge frei, die das Dasein immer schon vollzogen hat. Das Seinsver-
ständnis ist ein Faktum, weil es eine Grundbedingung der menschlichen Existenz 
                                                             
8  Andrew Mitchell (2008) hat überzeugend dargelegt, dass „Wesen“ bei Heidegger immer 

ein „Verwesen“ ist und sich in diesem Sinne von dem traditionellen, essentialistischen 

Verständnis dieses Begriffs entscheidend abhebt. Prominent kommt Heidegger auf den 

Namen des Wesens in seinem Aufsatz Vom Wesen des Grundes zu sprechen, auf den ich 

weiter unten (Kap. 2.4.2) noch eingehen werde. 

9  Nach Alfred Denker (2011: 71-73) ist „formale Anzeige“ der wichtigste Begriff von Hei-

deggers phänomenologischer Methode. Er beschreibt die Differenz zwischen dem je kon-

kreten Dasein und der Abstraktion davon und erklärt damit, warum eine Wesens-

bestimmung des Menschen scheitert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ist, und keine Fähigkeit, die das Dasein erst noch zu erlernen hat. Dem Dasein als 
einem – wenn auch ausgezeichneten – Seienden ist das Sein zugänglich, da Seins-
verständnis ein konstitutives Element seines Selbstverständnisses ist: „Seinsver-

ständnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins. Die ontische Auszeichnung 
des Daseins liegt darin, dass es ontologisch ist.“ (SZ: 12) Der Existenzweise des 
Daseins ist die Frage nach dem Sein und damit ein Vor-Verständnis dessen, was 
Sein ist, eingeschrieben. „Vor-Verständnis“ bedeutet in diesem Kontext, dass das 
Dasein immer schon verstanden hat, dass es nicht nur Seiendes, sondern auch das 
Sein gibt. Es hat sich diese Problematik erschlossen, ohne sie auf den Punkt bringen 
zu können. Wenn Heidegger durch das Verfahren der Fundamentalontologie die 
Frage nach dem Sein stellen will, dann muss diese Frage ihren Ausgang von einem 
Seienden nehmen, dessen Seinsweise in der Artikulation der Frage beruht. Aus die-
sem Grund „muss die Fundamentalontologie, aus der alle andern [Ontologien] erst 
entspringen können, in der existenzialen Analytik des Daseins gesucht werden“ (SZ: 
13). Damit ist der Einstieg in die Thematik von Sein und Zeit geschafft und zu-
gleich aufgewiesen worden, warum die Konzeption des Daseins philosophisch ent-
wickelt werden muss. 

Der neu eingeführte Terminus des Daseins lässt sich zunächst gegen denjenigen 
des Bewusstseins abgrenzen: „Weder tritt nur das Wort ‚Dasein‘ an die Stelle des 
Wortes ‚Bewusstsein‘, noch tritt die ‚Dasein‘ genannte ‚Sache‘ an die Stelle dessen, 
was man beim Namen ‚Bewusstsein‘ vorstellt.“ (1949a: 373) Der Begriff des Be-
wusstseins impliziert erstens die Gegenwärtigkeit des Subjekts im Sinne von Vor-
handenheit und Anwesenheit. Bewusstsein ist der Name für einen Zustand, in dem 
ein Subjekt einen Gegenstand fixieren kann. Bewusstsein von einem Gegenstand 
oder einem Gefühl ist immer gegenwärtiges und damit nicht auf Vergangenheit und 
Zukunft verweisendes Bewusstsein. Das Bewusstsein ist entweder anwesend oder 
abwesend, einen Zwischenzustand gibt es nicht. Zweitens richtet sich Bewusstsein 
immer auf ein gegebenes Objekt und ist somit intentionales Bewusstsein.10 Um et-
was intentional erfassen zu können, muss das Dasein aber bereits als ein solches 
Subjekt, dem ein Objekt gegeben ist, konstituiert sein. Theorien der Intentionalität 
setzen die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt voraus und ergründen nicht die 
Bedingungen ihrer Situierung. Der Begriff des Bewusstseins ist nicht geeignet, um 
das Phänomen des Daseins zu charakterisieren, weil die Gegenwärtigkeit des Sub-
                                                             
10  Die Phänomenologie Husserls transformiert die klassische Subjektphilosophie, für wel-

che die Korrelation zwischen Subjekt und Objekt zentral ist, in eine Theorie der Inten-

tionalität. Nach Heidegger löst sich jedoch auch der stets um eine strikte Abgrenzung zur 

klassischen Metaphysik bemühte Husserl nicht von ihr ab. Husserl erkennt nicht, dass die 

Existenzweise des Menschen als Dasein durch ein Verständnis seines Seins ausge-

zeichnet ist, das nicht Bewusstsein von etwas (Intentionalität) ist. Die husserlsche Kon-

zeption der Intentionalität führt hier folglich nicht weiter. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 31 

 

jekts und die dichotome Beziehung zwischen Subjekt und Objekt nicht problemati-
siert werden.11 

Nach dieser ersten groben Charakterisierung des Daseins können die Unter-
schiede zum traditionellen Subjektbegriff schärfer gefasst werden. Heidegger rich-
tet sich mit der Daseinsanalyse gegen das neuzeitliche philosophische Bestreben der 
Fundierung des Subjekts als Substanz. Dem metaphysischen Subjekt wird in diesem 
Kontext eine autonome Kraft zuerkannt, welche die Voraussetzung einer philoso-
phischen Analyse ist und deren Konstitution nicht mehr befragt wird. Die Daseins-
analyse kritisiert zunächst diesen Gedanken: „Eine ihrer ersten Aufgaben [der Ana-
lyse] wird es sein zu erweisen, dass der Ansatz eines zunächst gegebenen Ich und 
Subjekts den phänomenalen Bestand des Daseins von Grund aus verfehlt.“ (SZ: 46) 
Das Dasein kann nicht als etwas Gegebenes, in der Welt Vorkommendes bestimmt 
werden, weil ihm ein Zugang zu einem Phänomen, nämlich dem Sein, zukommt, 
der nicht als Prädikat seiner Subjektivität ausgelegt werden kann. Das hat Konse-
quenzen für das Selbstverständnis des Daseins: Dieses gründet nicht auf in der Zeit 
überdauernde, wesenhafte Eigenschaften, sondern deutet vielmehr auf seinen tem-
poralen Vollzug hin. Der Objektivierung des metaphysischen Subjekts stellt Hei-
degger die Existenzialität des Daseins gegenüber: „Das ‚Wesen‘ des Daseins liegt 
in seiner Existenz.“ (SZ: 42; im Original kursiv) Das Dasein besitzt kein Wesen 
mehr im Sinne einer Essenz. Aus diesem Grund setzt Heidegger den Begriff des 
Wesens, den die Anthropologie zu ihrem Erkenntnisgegenstand hat, in Anführungs-
zeichen. Was den Menschen als Dasein auszeichnet, lässt sich nicht über eine Auf-
zählung von Attributen einer zugrunde liegenden Substanzialität erfassen, sondern 
über eine Explikation der Prozessualität seiner Vollzüge. Die erste wichtige Dezen-
tralisierung des Subjekts, die Heidegger hier zur Sprache bringt, ist somit die Exis-
tenz. Das Subjekt ist nicht, wie das bei „bloß“ Seiendem der Fall ist, in der Gegen-
wart verwurzelt; es entstammt einer uneinholbaren Vergangenheit und ist auf eine 
ungewisse Zukunft hin geöffnet, in der nur der Tod gewiss ist. Existenz ist kein 
Prädikat von Subjektivität, sondern verweist auf die Tatsache, dass Subjekte immer 
schon von Temporalität durchdrungen und der Kern ihres Selbst abgesetzt ist. 
 

2.2.2 Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins 
 
Der ontologische Status der Existenz birgt in einem nächsten Schritt eine wichtige 
Verschiebung der „Beziehung“ zwischen Dasein und Welt. Die Existenzweise des 
Daseins ist nicht das Vorhandensein innerhalb der Welt, sondern seine Exponiert-

                                                             
11  Bei meiner Interpretation in diesem Abschnitt grenze ich mich strikt von von Herrmann 

(2004: 2f.) ab, der den Subjektbegriff mit demjenigen des Bewusstseins gleichsetzt und 

ihn so von dem des Daseins unterscheidet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

heit in der Welt. Der Seinsmodus des Daseins ist das In-der-Welt-sein. Das Dasein 
steht keiner Welt gegenüber, die ihm als Objekt gegeben ist: „Subjekt und Objekt 
decken sich aber nicht etwa mit Dasein und Welt.“ (SZ: 60) Der Terminus „Welt“ 
darf nicht gemäß dem traditionellen Realismus verstanden werden, denn die Welt 
ist gerade kein Seiendes, sondern ein Strukturmoment des Daseins. Das Dasein 
existiert und exponiert sich als in einer Welt seiend: „In-Sein ist demnach der for-
male existenziale Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung 
des In-der-Welt-seins hat.“ (SZ: 54; im Original kursiv) Hier zeigt sich die ontolo-
gische Dimension des Daseins als ontisch Seiendes: Während Tiere und Gegen-
stände in der Welt „vorhanden“ – und letztere gleichzeitig als Zeug für das Dasein 
„zuhanden“ – sind, existiert das Dasein in der Welt. Die Existenzweise ist kein Prä-
dikat, das dem Dasein zugeschrieben werden kann; sie zeichnet seine Seinsweise 
wesentlich aus. Die Struktur des In-der-Welt-seins ist in das Dasein eingeschrieben. 
Das Dasein existiert nicht anfänglich und besitzt dann die Möglichkeit, sich auf ei-
ne ihm äußerliche Welt hin zu öffnen oder sich ihr zu verschließen; die Öffnung 
selbst ist vielmehr ein konstitutives Moment seiner Existenz: „Das Dasein bringt 
sein Da von Hause aus mit.“ (SZ: 133) Eine Begegnung mit Gegenständen und an-
deren Menschen ist nur deshalb möglich, weil die Welt stets schon in das Dasein 
eingedrungen ist. 

Mit dieser argumentativen Geste unterläuft Heidegger die traditionelle Dicho-
tomie zwischen Subjekt und Objekt und hebelt das philosophische Problem der Er-
kennbarkeit der Außenwelt aus: Die erkenntnistheoretische Frage, wie ein Subjekt 
eine ihm fremde Welt erkennen kann, wird durch die Tatsache, dass das Subjekt 
immer schon weltlich ist, obsolet.12 Die Welt ist nicht jenseits des Daseins, sondern 
die „Ganzheit von Bezügen“ (GP: 370). Das Dasein hat nur deshalb einen Bezug zu 
sich selbst, weil es stets schon in der Welt ist. Der zweite Aspekt einer Dezentrali-
sierung des Subjekts, der sich in Sein und Zeit aufspüren lässt, lautet somit, dass das 
Subjekt über keine scharfe Grenze zur Welt verfügt, sondern immer schon von der 
Welt durchdrungen ist. Wie Gianni Vattimo zu bedenken gibt, ist das eine wesentli-
che hermeneutische Einsicht der Daseinsanalyse: „Wir können die Tatsache, dass 
für das Dasein das In-der-Welt-sein immer schon Auf-ein-Verweisungsganzes-
                                                             
12  In einem berühmten Zitat aus Sein und Zeit dreht Heidegger den Ausspruch Kants, es sei 

ein Skandal der Philosophie, dass die Existenz der Außenwelt noch immer nicht bewiesen 

ist, um: „Der ‚Skandal der Philosophie‘ besteht nicht darin, dass dieser Beweis [der Exis-

tenz der Außenwelt] bislang noch aussteht, sondern darin, dass solche Beweise immer 

wieder erwartet und versucht werden. Dergleichen Erwartungen, Absichten und Forde-

rungen erwachsen einer ontologisch unzureichenden Ansetzung dessen, davon unab-

hängig und ‚außerhalb‘ eine ‚Welt‘ als vorhandene bewiesen werden soll. Nicht die Be-

weise sind unzureichend, sondern die Seinsart des beweisenden und beweisheischenden 

Seienden ist unterbestimmt.“ (SZ: 205) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 33 

 

verwiesen-sein bedeutet, die hermeneutische Konstitution des Daseins nennen.“ 
(Vattimo: 1986: 140) Die Beziehung zwischen Dasein und Welt ist dabei nicht als 
eine solche zu verstehen, in der beide durch ein festes Band verbunden sind, son-
dern als eine paradoxe Beziehung im Sinne einer (Nicht-)Beziehung. Der Bezug zur 
Welt ist ein immer schon ausgesetzter, weil die Welt kein Objekt ist, das eine de-
terminierende Wirkung auf das Dasein ausübt. Das die Beziehung stiftende „Zwi-
schen“ verbindet nicht die Pole des Daseins und der Welt. Der Bezug ist immer 
schon ein Entzug, weil sich die Welt, obwohl sie Teil der Struktur des Daseins ist, 
dem Zugriff des Daseins entzieht. 

Heideggers Kritik an der Subjektphilosophie lautet im Rahmen dieser Problem-
lage, dass die (Nicht-)Beziehung zwischen Dasein und Welt innerhalb der Tradition 
der abendländischen Philosophie systematisch übersehen wird: 

 

„Der phänomenale Aufweis des In-der-Welt-seins hat den Charakter der Zurückweisung von 

Verstellungen und Verdeckungen, weil dieses Phänomen immer schon in jedem Dasein in 

gewisser Weise selbst ‚geschehen‘ wird. […] Allein dieses ‚in gewisser Weise Sehen und 

doch zumeist Missdeuten‘ gründet selbst in nichts anderem als in dieser Seinsverfassung des 

Daseins selbst, gemäß derer es sich selbst – und d.h. auch sein In-der-Welt-sein – ontologisch 

zunächst von dem Seienden und dessen Sein her versteht, das es selbst nicht ist, das ihm aber 

‚innerhalb‘ seiner Welt begegnet.“ (SZ: 58) 
 
Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins wird immer schon übergangen, 
weil es nicht als Seiendes identifiziert werden kann. Das Dasein hält sich, weil sich 
die Welt seiner begrifflichen Aneignung entzieht, in der Regel an Seiendem inner-
halb der Welt fest und versteht das als eine wesentliche Beziehung. Die Notwen-
digkeit eines solchen Festhaltens erkennt auch Heidegger an, jedoch darf sich eine 
Explikation des Phänomens der Welt nicht darin erschöpfen. Die Vorstellung, dass 
die Welt nichts anderes als die Summe der Gegenstände und Menschen ist, lässt erst 
den Schein aufkommen, dass Subjekte autonome Wesen sind, die sich von der Welt 
lösen können. Die Innerlichkeit des Subjekts hat die Äußerlichkeit einer gegen-
ständlichen Welt zu ihrer Voraussetzung. Heidegger setzt das Wort „innerhalb“ in 
obigem Zitat in Anführungszeichen, um anzudeuten, dass das Dasein nicht – wie es 
bei dem Subjekt der Subjektphilosophie der Fall ist – in der Welt vorkommt, son-
dern innerhalb der Welt exponiert ist und ihm deshalb stets schon die Welt zugäng-
lich ist. Versucht sich das Dasein auf sich selbst zurückzuziehen, so ist das deshalb 
kein Rückzug in seine ihm „eigene“ Subjektivität, sondern nur ein bestimmtes – in 
diesem Sinne: negatives – Verhalten zur Welt. Das Dasein kann sich von einzelnen 
Gegenständen und Menschen in der Welt distanzieren; es ist aber nicht befähigt, die 
Welt zu verlassen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.2.3 Das Mitsein als Seinsweise des Daseins 
 
Im letzten Satz des vorherigen Abschnitts ist bereits angeklungen, dass das In-der-
Welt-sein immer auf eine mit Anderen geteilte Welt verweist. Heidegger wiederholt 
den phänomenalen Aufweis der Seinsweise des Daseins, indem er die Gleich-
ursprünglichkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein zur Sprache bringt.13 Das Dasein 
öffnet sich nicht nur auf eine Welt; es begreift diese Welt zugleich als eine mit-
geteilte: „Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon 
immer die, die ich mit den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-
Sein ist Mitsein mit Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.“ 
(SZ: 118) Das Mitsein mit anderen Daseienden, das den Namen „Mitdasein“ erhält, 
soll nicht auf die (ontische) Tatsache hindeuten, dass Subjekte immer schon mit an-
deren Subjekten in der Welt „vorkommen“. Es ist gerade der Fehler der Subjekt-
philosophie, das Zusammensein von Subjekten als ein Zusammenvorkommen zu in-
terpretieren: Subjekte sind gemäß diesem verfehlten Verständnis ‚neben‘ anderen 
Subjekten in der Welt. Sie bevölkern die Welt zusammen, sind aber je vereinzelt. 
Heideggers Vorwurf an die Tradition der Philosophie lautet, dass diese nicht artiku-
lieren kann, inwiefern Subjekte eine Welt mit Anderen teilen.14 Die klassische Be-
arbeitung dieser Thematik verbleibt auf der ontischen Ebene, weil hier nur das 
Existieren der Subjekte nebeneinander konstatiert wird; es wird versäumt die Frage 
zu stellen, durch welche Bedingungen Subjekte überhaupt mit Anderen in eine Be-

                                                             
13  Im ersten Satz von § 27 kommt Heidegger auf den „Subjektcharakter“ des Daseins zu 

sprechen: „Das ontologisch relevante Ergebnis der vorstehenden Analyse des Mitseins 

liegt in der Einsicht, dass der ‚Subjektcharakter‘ des eigenen Daseins und der Anderen 

sich existenzial bestimmt, das heißt aus gewissen Weisen zu sein.“ (SZ: 126) Auch wenn 

Heidegger diesen Ausdruck in Anführungszeichen setzt, ist es eine der wenigen Stellen in 

Sein und Zeit, wo affirmativ auf Subjektivität eingegangen wird. 

14  Auch ein hegelianischer Zugang ist hier kein erfolgreicher Ausweg, insofern am Begriff 

der Intersubjektivität festgehalten wird. Die Problematik des Begriffs der Intersubjek-

tivität bringt Marchart auf den Punkt: „Die Rede von Intersubjektivität schafft keine Ab-

hilfe, denn was wird durch dieses mysteriöse ‚Inter‘ denn anderes verbunden als wiede-

rum nur Subjekte oder Individuen.“ (Marchart 2013: 381) Die Rede vom „zwischen“ 

muss vielmehr in die Struktur des Subjekts selbst verschoben werden. Vgl. zur Problema-

tisierung des angeblich unhintergehbaren Narratives der Innerlichkeit bei Taylor Kap. 

8.3.2. Auf die Probleme eines dialektischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkri-

tik komme ich in Kapitel 7.3.4 zu sprechen, wenn ich mich der Hermeneutik Ricœurs zu-

wende. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 35 

 

ziehung treten können.15 Das Teilen der Welt mit Anderen bedeutet bei Heidegger 
daher nicht primär, dass sich Subjekte mit anderen Subjekten arrangieren müssen. 
Wesentlich ist vielmehr der ontologische Charakter des Teilens: „Die phänomeno-
logische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat einen existenzial-ontologischen 
Sinn. Sie will nicht ontisch feststellen, dass ich faktisch nicht allein vorhanden bin, 
vielmehr noch andere meiner Art vorkommen.“ (SZ: 120) In-der-Welt-sein und 
Mitsein sind konstitutive Seinsweisen des Daseins. Welt gibt es nur als mit-geteilte 
Welt.16 So wenig sich das Dasein immer schon von der Welt zurückzuziehen ver-
mag, weil die Welt ein Moment seiner Existenzweise ist, so sehr scheitert es darin, 
sich vom Mitsein zu lösen. Auch wenn es sich von konkreten Anderen distanziert, 
wird es sein Mitsein nicht los: „Das Mitsein bestimmt existenzial das Dasein auch 
dann, wenn ein Anderer faktisch nicht vorhanden und wahrgenommen ist. Auch das 
Alleinsein des Daseins ist Mitsein in der Welt.“ (SZ: 120) Die Abwesenheit Ande-
rer führt nicht zu einem Rückzug des Daseins aus dem Mitsein. Im Alleinsein endet 
der Einfluss Anderer nicht. Wenn das Dasein über seine Motive und Handlungsab-
sichten reflektiert, wird ihm in diesem Prozess nicht seine innere Subjektivität 
transparent. Der Akt der Reflexion im Alleinsein ist nur in einer gemeinsam geteil-
ten Welt möglich: Sprechen und Denken verweisen immer schon auf eine (histo-
risch spezifische) Mitwelt. 

Das Mitsein als Seinsweise des Daseins ist der dritte Aspekt einer Dezentrie-
rung des Subjekts. Das Dasein kann sich nur deshalb als existierend und als in-der-
Welt-seiend begreifen, weil es die Welt stets schon mit Anderen teilt. Subjektsein 
bedeutet in diesem Sinne, dass für die eigene Existenz immer auch die Existenz 
Anderer konstitutiv ist. Das Subjekt ist kein „fertiger“ Akteur, der eine Welt betritt, 
in der er anderen autonomen Akteuren begegnet; das Subjekt kann nur deshalb mit 
anderen Subjekten in eine Beziehung treten, weil diese Beziehung Teil seiner Exis-
tenz ist. Schon hier wird ersichtlich, dass Subjekte in ihrer Seinsweise von etwas 
abhängig sind, dass sich ihrer Verfügungsgewalt entzieht und nur aufgrund dieser 
Abhängigkeit existieren können. 
                                                             
15  Hier muss vermerkt werden, dass Heidegger keine konkreten Anderen meint, sondern 

anonyme Andere, im Sinne der Masse, des Man. Auf das Man als uneigentlichem Modus 

des Mitseins werde ich in Kap. 2.3.2 eingehender zu sprechen kommen. 

16  Die Gleichrangigkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein ist jedoch bei Heidegger nicht 

durchgängig gegeben. Das Mitsein wird in Sein und Zeit deutlich später als das In-der-

Welt-sein eingeführt. Philippe Lacoue-Labarthe (1990: 153) konstatiert „eine relative 

Zweitrangigkeit zunächst, und relative Eile in der Analytik, des Mitseins“. Jean-Luc 

Nancy (2004: 152) betrachtet die Nachordnung des Mitseins als eine grundlegende 

Schwäche von Sein und Zeit und fordert deshalb „eine aufmerksame Relektüre des ge-

samten Werks, die durchaus dazu führen könnte, dass das, was auf dem Spiel steht, also 

der ‚Sinn des Seins‘, völlig neu reformuliert werden muss“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.3 APORIEN DER DASEINSANALYSE 
 
Meine bisherige Lektüre von Sein und Zeit hat sich vor allem auf diejenigen Mo-
mente der Daseinsanalyse gestützt, welche die Dezentralisierung des autonomen 
Subjekts und somit den Übergang zu einem Denken heteronomer Subjektivität er-
möglichen. Sie ist aus diesem Grund zunächst affirmativ vorgegangen. Die Da-
seinsanalyse verfügt jedoch auch über Spannungen, denn die Ausgesetztheit des 
Subjekts wird in Sein und Zeit noch nicht voll zur Sprache gebracht. Heidegger be-
greift das Dasein zwar nicht mehr als ursprünglich autonom, sondern als von unver-
fügbaren Strukturmomenten und Kräfteverhältnissen durchzogen; zugleich hält er 
jedoch an der einheitlichen Struktur des Daseins fest. Es gibt keine ontologischen 
Kräfte, die nicht Teil seiner Struktur sind. Die Daseinsanalyse kann aus diesem 
Grund noch nicht zum alteritären Moment von Subjektivität vorstoßen, die für ein 
Verständnis von Heteronomie wesentlich ist. Diese Spannungen in Sein und Zeit 
müssen zur Sprache gebracht werden, wenn deutlich werden soll, inwiefern sich ein 
heteronomes Subjektverständnis vom autonomen Subjekt absetzen kann. 

Um die Einheit des Daseins innerhalb von Heideggers Fundamentalontologie 
offen zu legen, komme ich zunächst auf die Differenz zwischen Eigentlichkeit und 
Uneigentlichkeit zu sprechen. Mit Eigentlichkeit ist die Möglichkeit des Daseins 
benannt, seine Existenz selbst zu wählen; Uneigentlichkeit bezeichnet die Existenz 
gemäß sozial vorherrschender Konventionen. Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit 
sind die beiden Seinsmodi des Daseins: 

 

„Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit […] gründen darin, dass Da-

sein überhaupt durch Jemeinigkeit17 bestimmt ist. Die Uneigentlichkeit des Daseins bedeutet 

aber nicht etwa ein ‚weniger‘ Sein oder einen ‚niedrigeren‘ Seinsgrad. Die Uneigentlichkeit 

kann vielmehr das Dasein nach seiner vollsten Konkretion bestimmen in seiner Geschäf-

tigkeit, Angeregtheit, Interessiertheit, Genussfähigkeit.“ (SZ: 42f.) 
 
Mit dieser Argumentation dreht Heidegger eine traditionelle Bewegung der Philo-
sophie um: Die Uneigentlichkeit genießt innerhalb der fundamentalontologischen 
Analyse einen Primat, weil das Dasein zunächst wesentlich nicht es selbst ist. „Un-
eigentlichkeit“ ist aber nicht bloß der Name für einen negativen Modus des Verfal-
lens, von dem sich das Dasein zu befreien hat, sondern die alltägliche und durch-
schnittliche Existenzweise, die dem Dasein gemäß gesellschaftlicher Normen 
vorgegeben ist. Im Zuge einer Transformation begreift das Dasein dann, dass die 
Möglichkeiten seiner Existenz nicht auf die herrschenden sozialen Konventionen 

                                                             
17  Jemeinigkeit bedeutet, dass das Dasein immer Dasein von jemandem ist, ohne dass es ihm 

gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 37 

 

beschränkt sind; dem Dasein steht es immer frei, seine Möglichkeiten offen zu hal-
ten, d.h. nicht als unüberschreitbare Notwendigkeiten zu interpretieren. Die Mög-
lichkeit einer solchen Freiheit versucht Heidegger über das Phänomen des Gewis-
sens zu begründen. Das Gewissen ruft das Dasein aus der uneigentlichen Existenz 
zurück und erinnert daran, dass das Dasein nicht so handeln muss, wie es ihm ge-
sellschaftlich vorgegeben ist. Die Wendung der Eigentlichkeit aus der Uneigent-
lichkeit ist ein wesentliches Unternehmen von Sein und Zeit, weil die Frage nach 
dem „richtigen“ Selbstverständnis des Daseins der phänomenologische Ausgangs-
punkt ist, um die Zeit als Sinn von Sein zu erschließen. 
 
2.3.1 Die Einheit der Sorgestruktur und  

die Temporalität des Daseins 
 
Heideggers Ausführungen zur Differenz zwischen Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit lenken die Daseinsanalyse zur Frage nach der einheitlichen Struktur des 
Daseins. Die Einheit des Daseins soll in Sein und Zeit durch die Sorgestruktur ge-
währleistet werden. Die argumentative Begründung ist wiederum an die Auf-
deckung der temporalen Struktur der Sorge gebunden, die im zweiten Abschnitt des 
Buches behandelt wird. Diese beiden entscheidenden Schritte der Daseinsanalyse 
sollen nun ein wenig ausführlicher beleuchtet werden. Ich möchte zeigen, dass Hei-
degger durch das Beharren auf der Einheitlichkeit des Daseins einer entscheidenden 
Bewegung der Subjektphilosophie verhaftet bleibt. Zwar gelingt es, den wesentlich 
temporalen Charakter der Konstitution von Subjektivität herauszuarbeiten; das we-
sentlich alteritäre Moment heteronomer Subjektivität bleibt jedoch innerhalb der 
Daseinsanalyse noch verschüttet. Diese Ambivalenz gilt es im Folgenden genauer 
zu erörtern. 

In einem ersten Schritt expliziert Heidegger die wesentlichen Komponenten der 
Sorgestruktur.18 Die Strukturganzheit des Daseins umfasst die drei Komponenten 
der Existenz, Faktizität und Verfallenheit. Die entscheidende Frage zielt auf die 
Struktur ab, welche alle drei Komponenten zu einer Einheit ordnet. Parallel dazu 

                                                             
18  Ricœur betrachtet die Sorge als zentrales Moment der Begründung einer Anthropologie: 

„Die Sorge erscheint somit als die Grundlage der philosophischen Anthropologie von 

Sein und Zeit, bevor die Ontologie durch den Begriff der Zeitlichkeit über alle Anthropo-

logie hinausgeführt wird.“ (SA: 374) Die Zeitlichkeit ist der Ort, an dem die Anthropolo-

gie unterbrochen wird und das Potenzial für eine Neubestimmung des Subjektbegriffs 

aufgezeigt werden kann. Matthias Wunsch (2010) hat darüber hinausgehend in Heideg-

gers Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik aus dem Wintersemester 1929/30 tra-

ditionelle anthropologische Argumentationslinien nachzuweisen versucht, die vor allem 

die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier betreffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

muss gezeigt werden, wie das Dasein aus seiner Verfallenheit heraus den Modus 
eigentlicher Existenz erreichen kann. Das erste Phänomen, das die Möglichkeit der 
Wendung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit anzeigt, ist die Angst. Die Angst 
gewährleistet, dass die Möglichkeiten des Daseins nicht in Notwendigkeiten um-
schlagen müssen: „Allein in der Angst liegt die Möglichkeit eines ausgezeichneten 
Erschließens, weil sie vereinzelt. Diese Vereinzelung holt das Dasein aus seinem 
Verfallen zurück und macht ihm Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Möglich-
keiten seines Seins offenbar.“ (SZ: 190f.; Hervorhebung von mir) Im Gegensatz zur 
Furcht richtet sich die Angst nicht auf ein Objekt in der Welt; das Dasein ängstigt 
sich vielmehr, weil es in der Welt existiert und die seinem Zugriff entzogene Welt 
ihm unheimlich ist. Zugleich hat die Angst einen positiven Effekt: Sie hält das Da-
sein in der Offenheit seiner (zukünftigen) Möglichkeiten. Indem sich das Dasein in 
und vor der Welt ängstigt, wird es mit seinen Handlungsoptionen konfrontiert. Die 
Angst bricht den uneigentlichen Modus des Verfallens auf: Jemand, der sich ängs-
tigt, kann nicht mehr bloß verfallen sein. Das Dasein wird zur Ergreifung der Mög-
lichkeiten seiner Existenz „gezwungen“. Es erfährt, dass es vereinzelt ist und damit 
nicht nur unter Anderen existiert. Die Angst ist zugleich ein Gefühl, dem das Da-
sein ausgesetzt ist und somit ein Passivitätsmoment. Das Dasein entscheidet sich 
nicht dafür sich zu ängstigen. Solange es in der Welt ist und hiermit existiert, ängs-
tigt es sich auch. Der Umschlagsmoment zwischen Uneigentlichkeit und Eigent-
lichkeit bzw. zwischen Passivität und Aktivität wird somit zunächst am Phänomen 
der Angst sichtbar. 

Die Suche nach der Einheitlichkeit der Sorge droht an dieser Stelle der Daseins-
analyse jedoch in eine Aporie zu münden. Weil sich das Dasein immer auf seine 
zukünftigen Möglichkeiten hin entwirft und aus diesem Grund niemals ein abge-
schlossenes Ganzes ist, kann es (scheinbar) keine einheitliche Struktur haben. Zu-
gleich fordert die Daseinsanalyse allerdings das Ganze des Daseins zu denken, weil 
ansonsten der phänomenologische Schritt vom Dasein zum Sein nicht vollzogen 
werden kann. Es muss aufgewiesen werden, durch welche Bewegung die einzelnen 
Momente des Daseins, die Teile der Sorgestruktur sind, zusammengehalten werden. 
Eine Lösung dieses Problems findet Heidegger in der Temporalität, welche die un-
abgeschlossene Einheit des Daseins gewährleisten soll. 

In einem zweiten Schritt wird folglich die temporale Struktur als Sinn der Sorge 
freigelegt. Die Explikation der Sorge wird wiederholt, indem an all denjenigen Phä-
nomenen, die im ersten Abschnitt von Sein und Zeit als Strukturmomente der Sorge 
ausgewiesen wurden, die Dimension der Temporalität aufgespürt wird. Heidegger 
beginnt dieses Unternehmen in dem Kapitel über das „Sein zum Tode“. Die Rede 
vom „Vorlaufen in den Tod“ besagt in diesem Kontext, dass das Dasein dem Tod 
immer schon unterworfen ist. Der bekannte Spruch Epikurs „Der Tod geht uns 
nichts an“ ist vor diesem Hintergrund zugleich richtig und falsch. Er ist richtig, weil 
der Tod dem Dasein entzogen ist: Wenn der Tod da ist, dann ist das Dasein nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 39 

 

mehr da; wenn das Dasein ist, so ist der Tod (noch) nicht. Der Spruch Epikurs ist 
jedoch zugleich falsch, weil sich der Tod im Moment des Entzugs stets auch auf das 
Dasein bezieht: „Das Zu-Ende-sein besagt existenzial: Sein zum Ende. Das äußerste 
Noch-nicht hat den Charakter von etwas, wozu das Dasein sich verhält.“ (SZ: 250) 
Der Tod reicht dem Dasein ein Verständnis seiner Sterblichkeit und begrenzt es, in-
dem er es als endlich und somit temporal einsetzt. Der Tod ist die Möglichkeit der 
Zukunft und damit der dreidimensionalen Zeit von Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft: „Der Tod als Ende des Daseins ist die eigenste, unbezügliche, gewisse und 
als solche unbestimmte, unüberholbare Möglichkeit des Daseins.“ (SZ: 258f.; im 
Original kursiv) Der Tod ist ein Entzugsmoment des Daseins, das zugleich Be-
zugsmoment ist. Das Phänomen des Todes entzieht sich dem Dasein unendlich und 
zugleich kommt dem Tod ein konstituierendes Moment zu: Der Tod lässt das Da-
sein als zeitlich begrenztes erscheinen und bedingt, dass sich das Dasein als zeitli-
ches und endliches versteht. 

Indem das Dasein der Möglichkeit ausgesetzt ist, sich auf die Unmöglichkeit 
(des Todes) zu beziehen, vermag es sich nach Heidegger erst als Einheit zu begrei-
fen. Das Dasein existiert eigentlich, wenn es versteht, dass die Möglichkeit seiner 
Existenz konstitutiv an dessen Unmöglichkeit gebunden ist. Der Tod als Möglich-
keit der Unmöglichkeit fasst alle dem Dasein offenstehenden Möglichkeiten seiner 
Existenz zusammen – aus diesem Grunde garantiert er die Ganzheit der Sorge-
struktur: „Weil das Vorlaufen in die unüberholbare Möglichkeit alle ihr vorge-
lagerten Möglichkeiten mit erschließt, liegt in ihm die Möglichkeit eines existen-
ziellen Vorwegnehmens des ganzen Daseins, das heißt die Möglichkeit, als ganzes 

Seinkönnen zu existieren.“ (SZ: 264) Der Tod umschließt die drei Strukturmomente 
der Sorge – Existenz, Faktizität und Verfallenheit – und setzt das Dasein zugleich 
als existierendes, faktisches und verfallenes ein.19 Damit ist es Heidegger gelungen, 
die wesentlich temporale Dimension des Daseins aufzudecken. Mit der Freilegung 
des Todes als temporalem Konstitutionsmoment ist nachgewiesen, dass das Dasein 
nicht wie anderes Seiendes in der Gegenwart vorhanden ist, sondern immer schon 
in den Zeitraum zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt ist.20 Zeitlich-
keit21 ist die Bedingung der Möglichkeit der Existenz des Daseins.22 Vergangenheit, 
                                                             
19  Vgl. SZ: 252: „Existenz, Faktizität, Verfallen charakterisieren das Sein zum Ende und 

sind demnach konstitutiv für den existenzialen Begriff des Todes. Das Sterben gründet 

hinsichtlich seiner ontologischen Möglichkeit in der Sorge.“ 

20  Vgl. auch SZ: 234: „Der ursprüngliche ontologische Grund der Existenzialität des Da-

seins aber ist die Zeitlichkeit.“ 

21  In Die Grundprobleme der Phänomenologie schreibt Heidegger zum Unterschied zwi-

schen Temporalität und Zeitlichkeit innerhalb der Daseinsanalyse: „Der Terminus ‚Tem-

poralität‘ deckt sich nicht mit dem von Zeitlichkeit, obwohl er nur dessen Übersetzung 

ist. Er meint die Zeitlichkeit, sofern sie selbst zum Thema gemacht ist als Bedingung der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Gegenwart und Zukunft bezeichnen drei „Ekstasen der Zeitlichkeit“ (SZ: 329). Die 
Existenzweise des Daseins liegt somit in seiner Exponiertheit als zeitliches. Die 
Zeitlichkeit ist das entscheidende Phänomen und der (Nicht-)Ort, an dem die Da-
seinsanalyse in eine Analyse des Seins überführt werden soll, weil das Dasein über 
Zeitlichkeit in keiner Weise verfügen kann. In Hinblick auf die Daseinsanalyse hat 
sich an dieser Stelle ergeben, dass die Konstitution des Daseins durch die Zeitlich-
keit und die Existenz als „Wesen“ des Daseins dessen Vorhandensein in der Welt 
vorausgehen. Das Dasein kann sich niemals vollständig verwirklichen; es verdichtet 
sich niemals zu einem gegenwärtig Seienden, sondern wird im Prozess dieser Ver-
wirklichung immer aufgrund seiner temporalen Struktur „zurückgehalten“. Die 
temporale Dimension verhindert, dass das Dasein über seine Bezüge verfügt und 
sich selbst transparent wird. 

Durch die Explikation von Tod und Zeitlichkeit ist nicht nur die Einheit der 
Sorgestruktur gewonnen, um die es Heidegger primär geht, sondern vor allem eine 
wesentliche Bewegung heteronomer Subjektivität zur Sprache gebracht worden: 
Nur weil das Subjekt durch etwas begrenzt ist, das es in seiner Selbstbezüglichkeit 
und seinem Bei-sich-selbst-sein bedroht, ist es überhaupt Subjekt. Freiheit als Auto-
nomie und das sich selbst durchsichtige Subjekt sind in diesem Akt stets schon ab-
gesetzt. Heidegger geht hier aber noch nicht weit genug, weil er diejenigen Momen-
te, die Autonomie und Selbsttransparenz durchkreuzen, noch nicht als Entzugs-

momente denkt. Sein und Zeit bleibt seinem Vorhaben treu, alle Konstitutionsmo-
mente – und das gilt für das In-der-Welt-sein und das Mitsein genauso wie für den 
Tod und die Zeit – als die Einheit der Sorgestruktur begründende Momente des Da-

seins zu begreifen: „Zeit ist ursprünglich als Zeitigung der Zeitlichkeit, als welche 
sie die Konstitution der Sorgestruktur ermöglicht.“ (SZ: 331) Aus diesem Grund 
sind die Konstitutionsmomente noch keine Entzugsmomente: Ihre Explikation ist 
an das Dasein gebunden. Heidegger vermag noch nicht die Ausgesetztheit des Da-
seins zu denken. Im Insistieren auf einer Einheit, die zwar nicht gegeben, aber das 
Ziel der philosophischen Arbeit sein soll, liegt die entscheidende Diskrepanz zwi-
schen Heideggers Daseinsanalyse und den dekonstruktiven und hermeneutischen 
Ansätzen, die an Heidegger anknüpfen. Die Daseinsanalyse kann einen maßgebli-
                                                             

Möglichkeit des Seinsverständnisses und der Ontologie als solcher. Der Terminus ‚Tem-

poralität‘ soll anzeigen, dass die Zeitlichkeit in der existenzialen Analytik den Horizont 

darstellt, von woher wir Sein verstehen.“ (GP: 324) Weil dieser Unterschied allerdings 

von den anderen in dieser Arbeit zu Wort kommenden Autoren nicht beibehalten wird, 

verharre ich nicht bei dieser terminologischen Unterscheidung. In der Regel verwende ich 

aber das Wort „Temporalität“. 

22  Ernst Tugendhat (1979: 214) irrt daher, wenn er schreibt, dass bei Heidegger „Wirklich-

keit und Möglichkeit irgendwie zusammenfallen oder die Möglichkeit an die Stelle der 

Wirklichkeit tritt“. Vielmehr ist die Möglichkeit eine Bedingung von Wirklichkeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 41 

 

chen Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis noch nicht be-
schreiten, weil sie die alteritäre Dimension von Subjektivität noch nicht berücksich-
tigt. 

Die Spannungen innerhalb der Daseinsanalyse sollen nun noch ein wenig schär-
fer gestellt werden. Neben Heideggers Bestehen auf der Einheit der Sorgestruktur 
beruht ein wesentliches Problem von Sein und Zeit in der These von der Vereinze-
lung des Daseins. Die Phänomene der Angst und des Todes als wesentlicher Be-
gründungsmomente der Eigentlichkeit und somit der Freiheit verweisen auf den 
vereinzelnden Charakter des Daseins. Im Ängstigen und Sterben ist das Dasein 
nämlich auf sich selbst zurückgeworfen. Dieser Gedanke lässt sich vor allem an der 
Rolle des Todes illustrieren. Der Tod dient innerhalb der Daseinsanalyse nicht nur 
dem Aufweis der dreidimensionalen Temporalität, sondern auch der Begründung 
des Daseins als vereinzelt. Niemand kann dem Dasein bei seinem eigenen Tod zur 
Seite stehen, das Dasein kommt nicht umhin, das Sterben selbst zu übernehmen. 
Werner Hamacher vergleicht das Vorlaufen in den Tod als Möglichkeit der Unmög-
lichkeit mit der Struktur des Kategorischen Imperativs als Begründungsfigur auto-
nomer Subjektivität und stellt die These auf, „Heideggers Entwurf eines ‚eigentli-
chen Seins zum Tode‘ sei eine ingeniöse Transformation von Kants Theorie der 
praktischen Vernunft“ (Hamacher 1998b: 69; Anm. 19). Der Kritik Hamachers lässt 
sich auch diejenige Emmanuel Levinas’ zur Seite stellen, der den Tod in Sein und 

Zeit als die Beziehung zum Anderen negierend begreift: „Bei Heidegger [besteht] 
das grundlegende Verhältnis zum Sein nicht in der Beziehung zum Anderen, son-
dern in der zum Tod, wo alles Nicht-Authentische in der Beziehung zum Anderen 
aufgegeben wird, da man alleine stirbt.“ (EU: 44) Levinas’ grundlegende Kritik, die 
ich in Kapitel 4.1.1 ausführlich entfalten werde, beruht in dem Vorwurf, dass Hei-
degger die Ausgesetztheit des Subjekts gegenüber dem Anderen durch die ontologi-
sche Analyse, die in dem Sein zum Tode kulminiert, verdeckt. Sowohl Hamacher 
als auch Levinas argumentieren, dass die Daseinsanalyse an dieser Stelle im Hori-
zont der Theorie autonomer Subjektivität verbleibt, weil die „Aneignung“23 der 
Strukturmomente durch das Dasein die Analyse leitet. Ein heteronomes Subjektver-
ständnis muss demgegenüber den alteritären Zug der Konstitution von Subjektivität 
gegenüber Einheit und Vereinzelung herausstreichen. Es muss plausibilisieren, wie 
sich Einheit und Vereinzelung als Effekte einer solchen Ausgesetztheit gegenüber 
                                                             
23  Dieses Moment der Aneignung weist Hamacher vor allem bezüglich des Phänomens des 

Verstehens auf: „Die Unmöglichkeit des Verstehens – das Daseins – bleibt für ihn zur 

Domäne des Verstehens ‚gehörig‘, bleibt die verstandene, die gekonnte Unmöglichkeit 

und also ein Existenzial der Aneignung. Was er selbst in seiner Beschreibung des ‚Phä-

nomens‘ Sein-zum-Ende angedeutet hat, wird, so könnte man sagen, von ihm selbst nicht 

mehr verstanden, weil es verstanden nur noch innerhalb der Parameter des Verstehens 

selbst wird.“ (Hamacher 1998a: 40) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

dem Fremden, Anderen und Heteronomen denken lassen, die sich nie aneignen 
lässt. 

 
2.3.2 Uneigentliche und eigentliche Modi des Daseins: 
 Man und Gewissen 

 
Bei der im Folgenden zu untersuchenden Begründung von Handlungsfähigkeit soll 
sich nachdrücklich zeigen, dass Heidegger das grundlegend alteritäre Moment von 
Subjektivität innerhalb der Daseinsanalyse verkennt. Damit ist zugleich derjenige 
Ort in Sein und Zeit umrissen, an dem das Dasein mit der Idee der Autonomie am 
stärksten verwoben ist. Um dieses Argument zu entwickeln, möchte ich zunächst 
auf den bisher noch nicht thematisierten uneigentlichen Modus des Mitseins, das 
Man, zu sprechen kommen. Heideggers These ist, dass die Verfallenheit an das 
Man die Bedingung der Möglichkeit von Handlungsfähigkeit ist. In diesem Sinne 
geht das Ausgeliefertsein des Daseins an das Man – und damit die Tatsache, nicht 
es selbst zu sein – dem Selbstsein voraus. Das „eigentliche“ Selbstsein wird durch 
den Ruf des Gewissens begründet. Meine Wette ist, dass Heidegger in der Herlei-
tung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit nicht konsequent genug verfährt, weil 
er mit dem Gewissen eine Instanz als Begründungsmoment von Eigentlichkeit ein-
führt, die nicht mehr der Uneigentlichkeit, sondern dem Innen des Daseins ent-
stammt. Das Gewissen blockiert aus diesem Grund den Weg zu einem heteronomen 
Subjektverständnis. 

Die Eigentlichkeit der Existenz, in der das Dasein sein Leben selbst wählt, wird 
im Ausgang der uneigentlichen Momente gewonnen, in denen das Dasein nicht es 
selbst ist. Heidegger widmet sich dem Man und der Uneigentlichkeit als all-
täglichem und „normalem“ Existenzmodus des Daseins, indem er die Differen-
zierung zwischen Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit innerhalb der Erschließung 
des Mitseins wiederholt. Im Modus der Uneigentlichkeit hat das Dasein sein Sein 
nicht selbst gewählt. Seine Existenz wird ihm vielmehr von der anonymen Masse, 
dem Man, vorgegeben: 
 

„In dieser zum Mitsein gehörigen Abständigkeit liegt aber: das Dasein steht als alltägliches 

Miteinandersein in der Botmäßigkeit der Anderen. Nicht es selbst ist, die Anderen haben ihm 

das Sein abgenommen. […] Die ‚Anderen‘, die man so nennt, um die eigene wesenhafte Zu-

gehörigkeit zu ihnen zu verdecken, sind die, die im alltäglichen Miteinandersein zunächst und 

zumeist ‚da sind‘. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht einige 

und nicht die Summe Aller. Das ‚Wer‘ ist das Neutrum, das Man.“ (SZ: 126) 
 
Das Dasein ist – phänomenal betrachtet – zunächst nicht es selbst, sondern das 
Man. Das bedeutet, dass dem Dasein keine ursprüngliche Handlungsfähigkeit zu-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 43 

 

kommt. Das Dasein ist nicht autonom, sondern heteronom: Es ist die Anderen. Der 
Unterwerfung unter das Man kommt jedoch auch eine ermächtigende Komponente 
zu: Diese ermöglicht dem Dasein sich als Selbst zu begreifen. Das Man als Mitwelt 
ist ein konstitutives Moment des Daseins: Ohne ein Ausgeliefertsein an das Fremde 
ist das Dasein nicht handlungsfähig. Das Dasein hat die Möglichkeit, „eigentlich“ 
zu existieren, indem es nicht bloß auf das Man „hört“. Der Anonymität der Masse 
kann sich das Dasein nicht entziehen, jedoch kann es sich immer auch über das 
Man hinausgehend begreifen. Hier erweitert Heidegger seine ontologische Analyse 
um einen normativen Aspekt: Wer sein Leben nur gemäß der vom Man vorgegebe-
nen Maßstäbe führt, verfällt in eine „Unselbständigkeit“ (SZ: 128); er ist nicht in 
der Lage, seine Lebensform zu reflektieren. Das heißt zwar nicht, dass sich das Da-
sein vollständig von den Affizierungen des Man losreißen kann und soll – die 
Seinsweise des Daseins als In-der-Welt-sein lässt eine solche Option nicht zu –, 
umfasst aber die Aufforderung zur Reflexion des eigenen Handelns in Hinblick auf 
das Man. Im Modus der Uneigentlichkeit verbleibt das Dasein nur, wenn die durch 
das Man gesetzten Normen völlig unproblematisiert bleiben. Wie ist diese ambiva-
lente Situation des Daseins genau zu verstehen? Und wie ist es möglich, in deren 
Ausgang ein Verständnis von Handlungsfähigkeit zu entfalten? 

Heideggers Argumentationsstrategie ist, den eigentlichen Existenzmodus des 
Daseins – in anderen Worten: die Handlungsfähigkeit des Subjekts – im Ausgang 
von der uneigentlichen Existenz, dem Heteronomen, zu bestimmen. Es muss daher 
gezeigt werden, dass das Dasein das Man als uneigentlichen Seinsmodus nicht ein-
fach ignorieren kann, sondern sich gerade durch eine Überschreitung des Man als 
eigentliches, handlungsfähiges Dasein konstituiert. Die Affizierung des Man wird 
nicht negiert, sondern durch eine besondere Wahl, die das Dasein selbst vollzieht, 
in den Modus der Eigentlichkeit transformiert. Die Überschreitung des Man veran-
schaulicht Heidegger am „Man-selbst“, einem phänomenalen Zustand, in dem das 
Dasein (noch) nicht es selbst ist:  
 

„Das Sichzurückholen aus dem Man, das heißt die existenzielle Modifikation des Man-selbst 

zum eigentlichen Selbstsein muss sich als Nachholen einer Wahl vollziehen. Nachholen der 

Wahl bedeutet aber Wählen dieser Wahl, Sichentscheiden für ein Seinkönnen aus dem eige-

nen Selbst. Im Wählen der Wahl ermöglicht sich das Dasein allererst sein eigentliches Sein-

können.“ (SZ: 268)  

 
In diesem Zitat ist zunächst der wichtige Ausdruck des Wählens einer Wahl zu klä-
ren. Die Wahl entstammt nicht dem Man, sondern wird vom Selbst gewählt. Das 
Wählen der Wahl ist jedoch kein willentlicher Vollzug; das Dasein wählt nicht be-

wusst. Zugleich ist es befähigt, die Wahl nachzuholen oder aber den Vollzug der 
Wahl nicht zu ergreifen. Es ist das Nachholen als Wiederholung der Wahl, welches 
die Handlungsfähigkeit des Daseins konstituiert. Der Wahl kommt durch das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

„Nachholen“ ein paradoxer Charakter zu: Die Wahl ist unmöglich, weil das Dasein 
ja immer schon im Modus der Uneigentlichkeit existiert. Das Wählen läuft stets zu 
spät ab, es verwählt sich; das Dasein vermag nur etwas zu wählen, was es schon ist. 
Dennoch ist der Vollzug der Wahl notwendig, damit sich das Dasein als handlungs-
fähig verstehen kann. 

Das verbindende Element zwischen Wahl und Eigentlichkeit ist der Ruf. Der 
Ruf, mit dem das Dasein sich selbst ruft und durch den es sich in die Möglichkeit 
versetzt, nicht völlig dem Man unterworfen zu sein, ist der Ruf des Gewissens. Das 
Paradox des Rufes liegt darin, dass sich das Dasein zwar selbst ruft, es aber nicht 

das Selbst ist, das willentlich, bewusst und aktiv ruft. Es ist nicht der Freiheit des 
Daseins überlassen, zu rufen oder nicht zu rufen.24 Erst durch den Ruf ist das dem 
Man unterworfene Dasein handlungsfähig: „Der Ruf, als welchen wir das Gewissen 
kennzeichnen, ist Anruf des Man-selbst in seinem Selbst; als dieser Anruf der Auf-
ruf des Selbst zu seinem Selbstseinkönnen und damit ein Vorrufen des Daseins in 
seine Möglichkeiten.“ (SZ: 274; Hervorhebungen von mir) Das Nachholen der 
Wahl ist somit zugleich ein Vorrufen. Es offenbart sich hier, inwiefern das Man von 
einer Differenz durchzogen ist: Das Man ist immer schon Man-selbst. Der Doppel-
charakter des Man-selbst illustriert, dass das Dasein von etwas gerufen wird, das 
ihm fremd ist. Hierin beruht der dezentralisierte Gehalt des Daseins, den Heidegger 
auch innerhalb der Explikation von Handlungsfähigkeit zur Sprache bringt.  

Der Ruf ist rein formal und „lärmlos“ (SZ: 271); er kommuniziert im Modus 
des Schweigens, übermittelt keine Botschaft, sondern unterbricht lediglich den 
Lärm des Man. Die Sprache als soziale Konvention wird durch das Schweigen aus-
gesetzt. Der Ruf des Gewissens lässt das Man im Man-selbst verstummen und akti-
viert zugleich das Selbst. Das Dasein wird an die Möglichkeit erinnert, dem Man 
nicht völlig ausgeliefert zu sein. Im Dasein blitzt die Möglichkeit der Handlungs-
fähigkeit auf. Der Ruf löst das Dasein vom Man ab: „Dieses Hinhören muss gebro-
chen, das heißt es muss ihm vom Dasein selbst die Möglichkeit eines Hörens gege-
ben werden, das jenes unterbricht.“ (SZ: 271) Das Dasein wird aus dem Zustand der 
uneigentlichen Existenz geweckt und daran erinnert, dass es auch handlungsfähig 
ist. Weil die Wahl immer einen transformativen Akt, eine besondere Konstitutions-
leistung des Daseins umfasst, ist die Eigentlichkeit als Modus der Existenz jedoch 

                                                             
24  Figal (2000: 252-257) verkennt diesen paradoxen Status, wenn er kritisiert, dass Hei-

degger nicht ausführt, wie der Vollzug dieser Wahl genau zu verstehen ist, und dass die-

ser Prozess innerhalb der Konzeption des Daseins nicht verständlich ist. Auch der Ein-

wand von Tugendhat (1979: 233), der von der „Gefahr“ spricht, „ein zweites Subjekt 

innerhalb der Person zu hypostasieren“, welches das Selbst wählt, geht ins Leere. Das 

Man-selbst ist kein „zweites“ Subjekt, sondern vielmehr ein passives Nicht-Subjekt, das 

die Möglichkeit des aktiven, handlungsfähigen Subjekts erst bedingt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 45 

 

ein Zustand des Daseins, der Seltenheitscharakter besitzt.25 Das Dasein muss immer 
wieder vom Gewissen angerufen werden, es muss stets aufs Neue aus seiner Ver-
fallenheit in soziale Konventionen geweckt werden. 

Aus dem ontologischen Konstitutionsprozess der Handlungsfähigkeit des Da-
seins lassen sich keine konkreten normativen Handlungsanweisungen ziehen. Das 
Gewissen verleiht dem Dasein das Vermögen zu handeln, es füllt diese Fähigkeit 
aber nicht inhaltlich aus. Es ist keine Stimme im Inneren des Subjekts, die dem Da-
sein befiehlt, etwas Bestimmtes zu tun oder zu unterlassen. Heidegger möchte den 
Begriff des Gewissens nicht im traditionellen Sinne, als Konsequenz einer Ver-
schuldung, interpretieren. Das Gewissen reagiert nicht auf eine konkret begangene 
Schuld; es versetzt das Dasein in einen Zustand, in dem es sich etwas zuschulden 
kommen lassen kann. Der ethischen Schuld wird folglich eine formale Schuld ent-
gegengestellt: „Zu diesem Zwecke muss die Idee von ‚schuldig‘ soweit formalisiert 
werden, dass die auf das besorgende Mitsein mit Anderen bezogenen vulgären 
Schuldphänomene ausfallen.“ (SZ: 283) Nur weil sich das Dasein immer schon im 
Zustand der Möglichkeit von Schuld befindet, kann es in der Welt eine konkrete 
Verschuldung begehen. Das Dasein ist somit stets auf die Schuld hin geöffnet: Es 
ist befähigt, sich etwas zuschulden kommen zu lassen. 

Die hier kurz skizzierte Rahmung des Phänomens der Schuld hat weitreichende 
Konsequenzen in Bezug auf die gründende Funktion des Daseins. Schuld wird bei 
Heidegger nämlich terminologisch als „Grundsein einer Nichtigkeit“ (SZ: 283) be-
stimmt. Der paradoxe Gehalt des Grundes liegt nun darin, dass er als gründendes 
Moment nichts Bestimmtes gründet. Das Dasein ist immer schon gegründet, der 
Grund selbst ist jedoch ein radikal unbestimmter und damit ein stets aufgescho-
bener, in sich poröser Grund. Das Dasein ist einer Bestimmung verfallen und es ist 
zugleich radikal unbestimmt. Es ist dem Lärm des Man verfallen und es ist befähigt 
mit dieser Verfallenheit zu brechen. Gelingt es Heidegger mit dieser ambivalenten 
Charakterisierung des Daseins dem Dunstkreis des autonomen Subjekts vollständig 
zu entfliehen? 

 
 

                                                             
25  Carl Friedrich Gethmann (1988: 155) bezeichnet den Modus der Eigentlichkeit als „Son-

derzustand“ und denjenigen der Uneigentlichkeit als „Normalzustand“. Das ist aber nur 

dann vertretbar, wenn mit dem ersten Ausdruck der Seltenheitscharakter dieses Zustands 

und keine Loslösung vom Modus der Uneigentlichkeit gemeint ist. Heidegger wehrt sich 

dagegen, Eigentlichkeit mit einem „Ausnahmezustand“ gleichzusetzen: „Das eigentliche 

Selbstsein beruht nicht auf einem vom Man abgelösten Ausnahmezustand des Subjekts, 

sondern ist eine existenzielle Modifikation des Man als eines wesenhaften Existenzials.“ 

(SZ: 130) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.3.3 Das Problem der Eigentlichkeit 
 

Es sollte sich herauskristallisiert haben, dass sich Heideggers Begründung von 
Handlungsfähigkeit ausgehend von der Unterwerfung unter das Man von dem tradi-
tionellen, normativen Verständnis des Gewissens lossagt. Ich möchte jedoch argu-
mentieren, dass diese Lösung von der subjektphilosophischen Tradition noch nicht 
entschieden genug ist. Am Gewissensbegriff wird erneut sichtbar, inwiefern der 
Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis innerhalb der Daseinsanalyse blo-
ckiert wird. Die Begründung von Handlungsfähigkeit, der ich mich nun zuwenden 
werde, fußt wesentlich darauf, dass Gewissen und Schuld nicht mehr an das Mitsein 
gebunden und somit auch nicht mehr von einem heteronomen Impuls durchzogen 
sind.26 Das Dasein modifiziert sich zwar ausgehend vom Zustand der Uneigentlich-
keit in denjenigen der Eigentlichkeit; es wendet sich in diesem Prozess aber zu-
gleich vom Mitsein ab. So schreibt Hamacher: „Es ist diese Analogie [von Dasein 
und Mitdasein], die es Heidegger erlaubt, Dasein zwar als Mitsein konstituiert zu 
denken, aber nicht als durch anderes – und das heißt: anderes auch denn Mitdasein 
– mitkonstituiert. Es wird frei für anderes, indem es frei von ihm wird.“ (Hamacher 
1998a: 41; Anm. 64) Handlungsfähigkeit ist davon abhängig, dass sich das Dasein 
von denjenigen distanziert, unter denen es existiert.27 Diese Distanzierung ist durch 
das Gewissen als Begründungsmoment des Daseins instanziiert. Zugleich bedeutet 
dies, dass die Konstitution von Handlungsfähigkeit im Ausgang von Heteronomie, 
die ja gerade ein Grundanliegen von Sein und Zeit darstellt, an dieser Stelle nicht in 
aller Konsequenz gedacht werden kann. Das Gewissen wird noch nicht als konstitu-
tives Außen, d.h. als Entzugsmoment begriffen, weil es in eine Differenz des Da-

seins mit sich selbst, aber nicht in eine Differenz zum Dasein gesetzt wird. 
Heidegger gelingt es mit der Begründung von Eigentlichkeit, d.h. Handlungs-

fähigkeit, ausgehend von der in sich differenten Struktur des Man-selbst zwar, die 
heteronome Struktur des Daseins zu denken; diese wird jedoch noch als Moment 
des Daseins bestimmt. Der Ruf des Gewissens ist monologisch, indem er das Da-

                                                             
26  Auch für Figal (2000: 247) ist das „ursprüngliche Schuldigsein […] denkbar ohne eine 

Berücksichtigung der existenzialen Bestimmungen des Mitseins und Mitdaseins“. 

27  Gethmann (1988: 165-169) kritisiert in diesem Zusammenhang, dass die Erfahrung der 

Freiheit nicht an die Beziehung der Intersubjektivität gebunden ist und darum das Pro-

blem der Anerkennung nicht thematisiert werden kann. Peter Kemp (1996: 53) merkt 

darüber hinausgehend an, dass der Andere für das Dasein keine Bedeutung besitzt und 

gar nicht als Anderer erfahrbar wird. Letzteres ist eine Kritik, an die auch Levinas an-

schließt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 47 

 

sein vereinzelt.28 Er ist dem Dasein zwar fremd, weil sich selbiges nicht willentlich 
ruft; der Ruf ist aber noch nicht der Ruf des Anderen. Heidegger untersucht zwar 
die Frage, inwiefern sich das Dasein ausgehend von und im Bruch mit dem Mitsein 
konstituiert; er analysiert allerdings nicht, inwiefern dieser Konstitutionsprozess 
durch die Ausgesetztheit des Daseins gegenüber dem Mitsein immer wieder sus-
pendiert und neu konfiguriert wird. So hat Hamacher recht, wenn er schreibt: „Es 
kommt darauf an, die Beziehung zum anderen nicht nur als konstitutive, sondern 
auch als dekonstitutive zu denken.“ (Hamacher 1998a: 41; Anm. 64) Heteronome 
Subjektivität kann an dieser Stelle noch nicht in aller Entschiedenheit expliziert 
werden, weil das Dasein „seine“ Freiheit zwar im Ausgang, aber nicht in der Aus-

setzung gegenüber Anderen erlangt. Die gründenden und entgründenden Momente 
sind Teil der Einheitsstruktur des Daseins. Angesichts dessen kann ihre entgrün-
dende, immer schon verunmöglichende und absetzende Dimension, welche die 
Rückseite der Gründung ist, noch nicht im Sinne eines Entzugsmoments gedacht 
werden. Das Gewissen als Bewahrerin von Selbstheit und Einheit und somit als Be-
gründungsfigur der Freiheit blockiert den Versuch, Handlungsfähigkeit im Zuge der 
Ausgesetztheit des Subjekts philosophisch darzulegen.29 

Anhand der Begründungsfigur des Gewissens offenbart sich erneut die ambiva-
lente Form der Daseinsanalyse, die zwar bereits auf dem Weg zu einem heterono-
men Subjektverständnis unterwegs ist, jedoch nicht immer weit genug geht. Das 
Dasein hat seinen Grund zwar nicht selbst gesetzt, es ist aber dieser Grund: „Ent-
schlossen übernimmt das Dasein eigentlich in seiner Existenz, dass es der nichtige 

                                                             
28  Die Funktion des Rufes in Hinblick auf die Vereinzelung des Daseins stellt auch Domini-

que Janicaud heraus: „The call (Ruf) for appropriation is accomplished in a decision that I 

must make alone: only in an ontological solitude (nur in der Vereinzelung) can I respond 

to this call.“ (Janicaud 1996: 52) 

29  Eine Möglichkeit, Heideggers Argumentation an dieser Stelle zu korrigieren, liegt in der 

Interpretation des eigentlichen Modus des Mitseins im Sinne eines Gemeinsam-seins, das 

sich auch von jedem völkischen Antlitz abgrenzt, wie es Heidegger bereits in Sein und 

Zeit anklingen lässt und in den Schwarzen Heften voll zur Darstellung bringt. Einen sol-

chen Versuch unternimmt Nancy in seinem Buch Singulär plural sein. Nancy geht es um 

den Entwurf einer Konzeption des Mitseins, welche die Gleichursprünglichkeit von Mit-

sein, Sein und Dasein bedenkt. Nancys zentrale These lautet: „Singulär plurales Sein 

heißt: Das Wesen des Seins ist, und ist nur, als Mit-Wesen.“ (Nancy 2004: 59) Dass 

Nancy noch nicht weit genug über Heidegger hinausgeht, weil er den Schritt vom Man 

zum (konkreten) Anderen nicht vollzieht, merkt Critchley (1999c) an. Für Denker (2011: 

87) und Thomä (1990: 430f.) lässt sich die Fürsorge als eine eigentliche Form des Mits-

eins verstehen, die in Sein und Zeit angedeutet, aber kaum ausgeführt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Grund seiner Nichtigkeit ist.“ (SZ: 306.)30 Mit dem Verweis auf die Nichtigkeit des 
Daseins nimmt Heidegger bereits eine entscheidende Geste der Dekonstruktion 
vorweg: Durchkreuzung, Aufschiebung und eben Nichtung werden innerhalb einer 
dekonstruktiven Perspektivierung als konstitutive Momente von Subjektivität be-
griffen. Der Ertrag dieser Einsicht wird aber konterkariert, indem das verunmög-
lichende Moment erneut in die Struktur des Daseins eingeschrieben wird. Das Da-
sein ist selbst der Grund, an dem sich Aufschub, Durchkreuzung und Verunmögli-
chung vollziehen. Die Einheit der Sorgestruktur, der alle Strukturmomente der 
Daseinsanalyse unterworfen sind, verhindert es, die Alterität des Daseins zu den-
ken. Die Kritik autonomer Subjektivität in Sein und Zeit versäumt eine hinreichende 
Problematisierung der Figur des Grundes und der Struktur von Einheitlichkeit. He-
teronomie wird noch nicht als Heteronomie – und damit als dem Dasein entzogen – 
thematisiert. Weil Heidegger mit der Instanz des Gewissens ein Phänomen in die 
Daseinsanalyse einführt, das mit der Heteronomie bricht, kommt die Freiheit des 
Subjekts in einer entscheidenden Hinsicht von Innen. 

 
 

2.4 ERSTE KONSEQUENZEN DER DASEINSANALYSE FÜR  
EIN HETERONOMES SUBJEKTVERSTÄNDNIS 

 
Nachdem ich die wichtigsten Einsichten von Sein und Zeit zur Sprache gebracht 
und die Aporien der Daseinsanalyse aufgewiesen habe, kann nun eine erste vorsich-
tige Antwort auf die Frage nach einer Neubestimmung des Subjektbegriffs gegeben 
werden. Mit der Einführung der Konzeption des Daseins vollzieht sich eine Öff-
nung des traditionellen Subjektbegriffs. Geöffnet wird das Subjekt der Subjektphi-
losophie, indem es als in der Gegenwart präsentes und über sich verfügendes aufge-
schoben wird. Das Subjekt wird dezentralisiert – es ist nicht länger das Zentrum der 
philosophischen Analyse, sondern von ihm fremden Kräfteverhältnissen durchzo-
gen und eingesetzt. Das impliziert die Temporalisierung des Subjekts: Subjektivität 
konstituiert sich im Spannungsverhältnis einer uneinholbaren Vergangenheit und 
einer stets zu kommenden, jedoch durch den Tod begrenzten Zukunft. 

                                                             
30  Pöggeler (1963: 60) rekonstruiert diese Figur wie folgt: Das Dasein muss „jener Grund 

sein, den es doch nicht selbst gelegt hat, als den es sich vielmehr immer schon vorgeben 

lassen muss“. Es lassen sich noch diverse Formulierungen aus Sein und Zeit anführen, die 

alle diese Figur zum Ausdruck bringen, etwa: „Das Dasein ist nicht insofern selbst der 

Grund seines Seins, als dieser aus eigenem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist es als 

Selbstsein das Sein des Grundes. Dieser ist immer nur Grund eines Seienden, dessen Sein 

das Grundsein zu übernehmen hat.“ (SZ: 285) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 49 

 

Erinnert werden muss in diesem Zusammenhang daran, dass Heideggers Kritik 
am autonomen Subjekt an eine spezifische historische Situation gebunden ist. Wal-
ter Schulz (1984: 101) liegt richtig, wenn er schreibt, dass sich die Problemati-
sierung des Subjektbegriffs innerhalb einer Epoche der Subjektphilosophie ereig-
net, in welcher das Subjekt als „seiendes Subjekt“ verstanden wird. Heidegger 
bricht daher nicht radikal mit der Subjektphilosophie, sondern denkt aus ihrem Ho-
rizont heraus die Möglichkeit einer Überschreitung.31 Die Rede von einem „neuen 
Anfang“ der Philosophie, die für Heidegger spätestens seit Mitte der 20er Jahre 
zentral ist, muss daher relativiert werden: Der Anfang hat immer schon begonnen 
und nur aus diesem Grund ist Subjektkritik möglich. Genauso verfehlt ist es jedoch 
zu behaupten, dass das Phänomen des Daseins bloß die Idee des autonomen Sub-
jekts reproduziert;32 vielmehr konnten diejenigen Stellen herausgearbeitet werden, 
an welchen die Kritik des metaphysischen Subjekts noch nicht konsequent genug 
verfährt, auch wenn sie bereits den richtigen Weg einschlägt. 

Die affirmativen Momente der heideggerschen Subjektkritik sollen in diesem 
Abschnitt nun an zwei anderen Orten weiterverfolgt werden. Zum einen werde ich 
auf Heideggers Begriff des Selbst zu sprechen kommen, der im zweiten Abschnitt 
von Sein und Zeit überraschenderweise in einem Kapitel eingeführt wird, das sich 
der Methodologie des Buches widmet. Am Selbst zeigt Heidegger auf, inwiefern in-
nerhalb einer ontologischen Analyse die Beständigkeit des Daseins in der Zeit ver-
handelt werden kann. Zum anderen benennt Heidegger in dem zwei Jahre nach Sein 

und Zeit gehaltenen Vortrag Vom Wesen des Grundes das Dasein als „ontologische 
Interpretation des Subjekts“. Hier wird sichtbar, wie sich das Subjekt wieder in die 
Daseinsanalyse integrieren ließe. Beide Stellen zeigen, welches von Heidegger 
nicht ausgeschöpfte Potenzial die Daseinsanalyse in Hinblick auf eine Neubestim-
mung von Subjektivität bietet. 

 
2.4.1 Selbst und Selbst-Ständigkeit 

 
Im Gegensatz zum Subjektbegriff weist Heidegger dem Selbst innerhalb der Da-
seinsanalyse einen produktiven Ort zu. Mit „Selbst“ wird in der Philosophie übli-
cherweise die reflexive Dimension des Subjekts ausgedrückt, was sich auch in mei-

                                                             
31  Im nächsten Abschnitt zeigt sich, wie die Destruktion genau diesen Gedanken entfaltet 

(vgl. Kap. 2.5.1). Für Foucault (vgl. Kap. 5.1.2) lässt sich eine solche Überschreitung der 

klassischen Subjektphilosophie auch bei Heideggers Zeitgenossen Freud, Levi-Strauss 

und Saussure verfolgen. 

32  Diese Position vertritt Critchley (2008: 46), der schreibt: „Die autarchische [sic!] Struktur 

des authentischen Daseins ist ein existentielles Echo des kantischen Subjekts.“ (Critchley 

2008: 46) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ner Auseinandersetzung mit Paul Ricœur (vgl. Kap. 7.3) und Charles Taylor (vgl. 
Kap. 8.3) erhellen wird. Ricœur fasst die Beziehung zwischen Dasein und Selbst in 
Sein und Zeit wie folgt zusammen: „Das Dasein verweist auf sich selbst. Das Da-
sein hat den Charakter des Selbst.“ (Ricœur 1968: 130) Das Selbst kann deshalb ge-
rade nicht als eine Substanz verstanden werden, die in der Welt vorkommt und über 
unmittelbares Bewusstsein verfügt. Im Selbst ist das Ich immer schon verdoppelt: 
Es ist nicht mit sich identisch, weil es die Möglichkeit seines Selbstbezugs nur über 
einen Vollzug erreicht, der seine Identität aufschiebt. Die Frage nach dem „Sein des 
Selbst“ muss daher von derjenigen nach einem vorhandenen Ich unterschieden wer-
den: „Die ontologische Frage nach dem Sein des Selbst muss herausgedreht werden 
aus der durch das vorherrschende Ich-sagen ständig nahegelegten Vorhabe eines 
beharrlich vorhandenen Selbstdinges.“ (SZ: 323) Mit diesem Zitat bringt Heidegger 
zum Ausdruck, dass die Möglichkeit des Ich-sagens, d.h. die Identifizierung des 
Selbst als ein sich selbst verstehendes und interpretierendes Wesen, im Ausgang der 
ontologischen Analyse erörtert werden muss.33 

Unter Rückgriff auf den Begriff des Selbst gelingt es Heidegger, eine wesentli-
che Dimension von Subjektivität freizulegen, die am Phänomen des Daseins noch 
nicht sichtbar wurde. Die Beständigkeit des Selbst wird nicht als ursprünglich, son-
dern als Effekt der Selbstheit begriffen: „Aus ihr [der Selbstheit] erhält die Ständig-

keit des Selbst als vermeintliche Beharrlichkeit des Subjektum seine Aufklärung. 
[…] Die Selbst-ständigkeit bedeutet existenzial nichts anderes als die vorlaufende 
Entschlossenheit. Die ontologische Struktur dieser enthüllt die Existenzialität der 
Selbstheit des Selbst.“ (SZ: 322) Mit der „vorlaufenden Entschlossenheit“ bezeich-
net Heidegger die „eigentliche“ Existenz des Daseins, in der es die ihm offenste-
henden Möglichkeiten ergreift und darum weiß, dass es sterblich und damit endlich 
ist. Die Ständigkeit des Selbst als (scheinbare) Gleichheit und Gegenwärtigkeit des 
Selbst mit sich ist ein Produkt und keine Voraussetzung der Endlichkeit. Weil das 
Selbst zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt und somit temporales 
Selbst ist, kann es erst in der Gegenwart existieren und als beharrliches erscheinen. 
Ein Schein ist es deshalb, weil das Selbst nie in der Zeit verharrt, sondern immer 
wieder auf neue Weise konstituiert wird. Der Schein ist jedoch auch ein notwendi-

ger, weil das Selbst ohne ein Moment der Verstetigung kein Selbstverständnis aus-
                                                             
33  Wie es auch hinsichtlich des Subjekts der Fall ist, versucht sich Heidegger nicht mehr an 

einer affirmativen Wendung der Kritik am Ich. Ute Guzzoni bringt die ethische Dimensi-

on der Preisgabe des Begriffs des Ich bei Heidegger mit folgenden Worten zum Aus-

druck: „Heidegger [hat] vielleicht, eben um die Ego-zentrizität des Subjekts zu überwin-

den, das Ich selbst übersprungen. Damit wurde eine entscheidende Dimension des 

Menschseins außer Acht gelassen, die Dimension, in der der Mensch den Anderen und 

sich selbst als Anspruch versteht und übernimmt, wie er sich selbst und dem Anderen ein 

Entsprechen zumutet.“ (Guzzoni 1980: 124f.) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 51 

 

bilden kann. Die Fähigkeit, „ich“ zu sagen, ist daran geknüpft, dass sich ein Selbst 
als kontinuierlich existierendes identifiziert.34 Hier zeigt sich sehr gut, wie ein her-
meneutisches und ein dekonstruktives Moment ineinandergreifen: Während die 
Hermeneutik stets daran erinnert, dass Subjekte einen Halt brauchen, damit sie sich 
überhaupt als Subjekte verstehen können, weist die Dekonstruktion darauf hin, dass 
dieser Halt immer nur vorläufig und damit nicht in Fels geschlagen ist. Am Begriff 
des Selbst leuchtet auf, inwiefern ein heteronomes Verständnis von Subjektivität 
sowohl eine hermeneutische als auch eine dekonstruktive Perspektive berücksichti-
gen muss. 

Auch diese Ausführungen bleiben jedoch nicht von Ambivalenzen verschont. 
Heideggers Scheitern, den alteritären Zug des Daseins wie auch des Selbst zur 
Sprache zu bringen, veranschaulicht sich anhand der Beziehung des Selbst zu einem 
Anderen besonders nachdrücklich. Hier wird die Konstitution des Selbst als Vo-

raussetzung für die Möglichkeit der Erfahrung des Anderen verstanden: 
 

„Nur weil Dasein als solches durch Selbstheit bestimmt ist, kann sich ein Ich-selbst zu einem 

Du-selbst verhalten. Selbstheit ist die Voraussetzung für die Möglichkeit der Ichheit, die im-

mer nur im Du sich erschließt. Nie aber ist Selbstheit auf Du bezogen, sondern – weil all das 

erst ermöglichend – gegen das Ichsein und Dusein und erst recht etwa gegen die ‚Geschlecht-

lichkeit‘ neutral.35 Alle Wesenssätze einer ontologischen Analytik des Daseins im Menschen 

nehmen dieses Seiende im Vorhinein in dieser Neutralität.“ (1929b: 157f.) 
 
Das Selbst wird zwar als ein sich in der Welt exponierendes Seiendes gefasst und 
ist damit nicht mehr das einsame Subjekt der Subjektphilosophie; Heidegger ver-
säumt es jedoch, dem Anderen als konkretem Anderen innerhalb der Daseins-
analyse einen Platz einzuräumen. Der Grund für dieses Versäumnis liegt darin, dass 
der Andere das Dasein erst ansprechen kann, nachdem dieses sich bereits kon-
stituiert hat. Die Möglichkeit der Beziehung zum Anderen setzt diesen Konsti-
tutionsprozess voraus. Das Selbst ist schon auf eine Welt hin geöffnet und als hand-
lungsfähiges angerufen worden, bevor es mit dem Anderen in Interaktion tritt. Der 
Andere ist zwar an der Ausbildung des Selbstverständnisses des Subjekts beteiligt, 

                                                             
34  Analog zu Heideggers Differenzierung zwischen Ständigkeit und Selbstheit unterscheidet 

Ricœur zwischen Selbigkeit und Selbstheit (vgl. Kap. 7.3.2). Hier wird sich ergeben, wie 

im Anschluss an Heideggers Selbstbegriff in Sein und Zeit das Phänomen der Identität 

genauer analysiert werden kann. 

35  Die geschlechtliche Neutralität des Daseins, wie sie von Heidegger verteidigt wird, wurde 

von verschiedener Seite aus kritisiert, am prominentesten sicher von Derrida (1983), aber 

auch von Thomä (1990: 306-316) und Denker (2011: 90f.). Gürtler (2001: 251-258) stellt 

Levinas’ Abarbeitung an Heideggers Ignoranz gegenüber Geschlechtlichkeit heraus. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nicht aber an seinem Konstitutionsprozess. Innerhalb der Daseinsanalyse wird der 
Andere zu spät eingeführt.36 

Im vierten Kapitel dieser Arbeit werde ich genauer ausführen, wie Levinas die 
Vorgängigkeit des Selbst gegenüber der (Nicht-)Beziehung zu einem „Du“, d.h. zu 
einem konkreten Anderen, problematisiert, indem er die Konstitution des Subjekts 
als eine sich immer schon durch den Anderen ereignende Berührung und Anrufung 
begreift (vgl. Kap. 4.2). Levinas kehrt Heideggers Hierarchie von Ontologie und 
Ethik um: Während das Dasein zunächst in einer Mitwelt existiert, in der ihm die 
Anderen in Gestalt des Man – und damit nicht als konkrete Andere – begegnen, be-
greift Levinas die (asymmetrische) Beziehung des Subjekts zu einem konkreten An-
deren als Konstitutionsbedingung von Subjektivität. In anderen Worten: Für Levi-
nas ist die Beziehung zum Anderen (Ethik) gegenüber derjenigen zur Mitwelt 
(Ontologie) primär. Diese Wendung von der Ontologie zur Ethik, von der Sym-
metrie zur Asymmetrie und von der Einheit zur Alterität ist notwendig, um ein hete-
ronomes Subjektverständnis zu entwickeln. 
 
2.4.2 Das Dasein als ontologische Interpretation des Subjekts 

 
In dem Aufsatz Vom Wesen des Grundes, der 1929 als Sonderdruck in einer für 
Edmund Husserl angefertigten Festschrift erschienen ist, kommt Heidegger auf eine 
Nähe zwischen Dasein und Subjekt zu sprechen. Die Auslegung des Daseins als on-
tologischer Interpretation des Subjekts verbindet sich in diesem Aufsatz mit einem 
neu ausgerichteten Verständnis von Transzendenz. Unter Transzendenz – einem in 
Sein und Zeit noch strikt ausgesparten Begriff – versteht Heidegger die Bedingung 
der Möglichkeit des Daseins, sich zu Seiendem verhalten zu können:  
 

„Wenn anders nun das Auszeichnende des Daseins darin liegt, dass es Sein-verstehend zu 

Seiendem sich verhält, dann muss das Unterscheidenkönnen, in dem die ontologische Diffe-

renz faktisch wird, die Wurzel seiner eigenen Möglichkeit im Grunde des Wesens des Da-

seins geschlagen haben. Diesen Grund der ontologischen Differenz nennen wir vorgreifend 

die Transzendenz des Daseins.“ (1929b: 134f.)  

 
Wie auch in Sein und Zeit kommt dem Dasein in Vom Wesen des Grundes eine 
gründende Struktur zu. Dieser Grund ist ein in sich gespaltener: Das Dasein, das als 
einziges Seiendes Sein zu verstehen vermag, exponiert sich als ontologische Diffe-

                                                             
36  Auch dieser Punkt wird von Hamacher in bewundernswerter Klarheit zum Ausdruck ge-

bracht: „Heidegger hat die Bewegung des Verstehens zum andern nicht geleugnet, aber er 

hat sie unter das Zeichen des Selbstseins und seiner möglichen Ganzheit gestellt.“ (Ha-

macher 1998a: 41) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 53 

 

renz. Die Transzendenz ist somit kein Überstieg über das Dasein, sondern entfaltet 
sich innerhalb des Daseins, da ja alle philosophischen Begriffe für Heidegger aus 
der Einheitsstruktur des Daseins gewonnen werden müssen. Weil das Dasein immer 
schon dem Sein nahe ist, wird die ontisch-ontologische Differenz an der Grenze des 
Daseins erfahrbar. An dieser Stelle der Argumentation schlägt Heidegger nun einen 
Bogen zur Frage des Subjekts: 
 

„In dieser flüchtigen Erinnerung an die noch verborgene Geschichte des ursprünglichen 

Transzendenzproblems muss die Einsicht erwachsen, dass die Transzendenz nicht durch eine 

Flucht ins Objektive enthüllt und gefasst werden kann, sondern einzig durch eine ständig zu 

erneuernde ontologische Interpretation der Subjektivität des Subjekts, die dem ‚Subjektivis-

mus‘ ebenso entgegenhandelt, wie sie dem ‚Objektivismus‘ die Gefolgschaft versagen muss.“ 

(1929b: 162; Hervorhebungen von mir) 
 
Dem Subjekt wird in diesem Zusammenhang eine Rolle zugewiesen, die ihm in der 
Daseinsanalyse von Sein und Zeit nur am äußersten Rand zukommt.37 Die Expli-
kation der ontologischen Differenz, welche die Artikulation der Frage nach dem 
Sinn von Sein vorbereiten soll, wird über eine Neuinterpretation des Subjektbegriffs 
eingeleitet. So kann die Seinsfrage in Sein und Zeit auch als die „fundamental-
ontologische Frage nach der Subjektivität des Subjekts“ interpretiert werden (Pög-
geler 1963: 82). Indem Subjektivität ontologisch ausgelegt wird, lässt sich die Ana-
lyse des Subjekts auf solche Kräfteverhältnisse hin ausrichten, die sich dem Subjekt 
entziehen und es zugleich produzieren. Wird die Frage nach dem Dasein des Sub-
jekts als diejenige nach der „Subjektivität des Subjekts“ verstanden, dann muss der 
Subjektbegriff nicht aufgegeben und durch denjenigen des Daseins substituiert 
werden.38 Hier deutet Heidegger selbst an, wie sich eine umfassende Kritik traditio-
neller Subjektivität in eine begriffliche Neubestimmung überführen lässt. 
 
 

                                                             
37  So etwa an einer Stelle, an der vom Dasein als „ontologisch wohlverstandene[m] ‚Sub-

jekt‘“ (SZ: 111) die Rede ist. 

38  Es ist die Auffassung von von Herrmann (2004: 10), wonach mit dem Begriff des Da-

seins „keine Neubestimmung der Subjektivität, sondern ihre Verabschiedung“ vollzogen 

wird. Diese Aussage lässt sich in Hinblick auf eine bestimmte, wenn auch einseitige Les-

art von Sein und Zeit noch verteidigen, ist jedoch in Hinblick auf den Vortrag Vom Wesen 

des Grundes nicht haltbar. Diametral stehen dieser Sichtweise etwa Derrida (1968b), Le-

vinas (1957: 192) und Thomä (1990: 255) entgegen, die Heidegger noch stärker in der 

Tradition der Bewustseins- bzw. Subjektphilosophie verorten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.5 DESTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK 
 

Das Aufwerfen der Seinsfrage und die Entfaltung ihrer philosophischen Konse-
quenzen durch die Einführung der Konzeption des Daseins als einer ontologischen 
Interpretation des Subjekts münden in die in Sein und Zeit so betitelte „Destruktion 
der Geschichte der Ontologie“. Dieser zweite, nicht veröffentlichte Teil von Sein 

und Zeit sollte sich ursprünglich einer Destruktion des Zeitbegriffs in den Werken 
von Aristoteles, Descartes und Kant widmen. Bekanntlich gab Heidegger dieses 
Unterfangen schon bald nach der Veröffentlichung seines Hauptwerkes auf, da er 
eine Explikation der Seinsfrage im Ausgang von einem Seienden als nicht mehr er-
folgversprechend erachtete. Die Destruktion des Ontologiebegriffs wird daher in 
Sein und Zeit nur angerissen, in den Vorlesungen der späten 20er Jahre sowie in 
Kant und das Problem der Metaphysik hingegen zum Teil ausgeführt.  

In diesem Unterkapitel möchte ich Heideggers Verständnis von Destruktion als 
Form einer Subjektkritik interpretieren. Vor diesem Hintergrund soll sich auch zei-
gen, wie die Destruktion als Genealogie, Dekonstruktion und Hermeneutik ver-
standen werden kann. Die Destruktion ist im engeren Sinne des Wortes keine philo-
sophische Methode, sondern eine Operation, die ihre Wirkung immer am konkreten 
Objekt, nämlich am jeweiligen Text, erprobt. Heidegger schreibt daher: „Philoso-
phische Auseinandersetzung ist Interpretation als Destruktion.“ (WMF: 292; im 
Original kursiv) Mit dieser Aussage ist zugleich die hermeneutische Stoßrichtung 
der Destruktion angeschnitten. Die Destruktion des Subjekts ist keine Zerstörung, 
sondern eine kritische Aneignung und ein Abbau verfehlter Auslegungen von Sub-
jektivität. Sie führt vor, wie es möglich ist, die Philosophiegeschichte von innen her 
zu überschreiten. Dabei erinnert die Destruktion stets daran, dass der reale Verlauf 
dieser Geschichte nicht einer gerichteten Logik unterliegt. In der Geschichte lassen 
sich immer Bewegungen aufspüren, welche die Annahme einer Kohärenz histori-
scher Abläufe herausfordern. Während die Daseinsanalyse die ontologischen Kon-
stitutionsmomente von Subjektivität freilegt und sich damit der Struktur von Sub-
jektivität widmet, bemüht sich die Destruktion in historischer Perspektive um den 
Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Beide Vorgehensweisen greifen folglich in-
einander.  

 
2.5.1 Reduktion, Konstruktion, Destruktion 

 
Die Explikation der Seinsfrage ist für Heidegger an einen kritischen Dialog mit der 
Geschichte der Philosophie gebunden. Die Destruktion verschreibt sich dem Abbau 
falscher Auslegungen der Seinsfrage. Der Abbau dient nicht der Freilegung tieferer 
Fundamente, die den Grundbegriffen und Bewegungen des heideggerschen Den-
kens größeren Halt verschaffen sollen, sondern dem Aufweis der Möglichkeit eines 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 55 

 

anderen Denkens. Dieses Andere des Denkens wird der Tradition nicht entgegen-
gesetzt; seine Möglichkeit wird vielmehr als anderes der Tradition erschlossen. Das 
Andere ist dasjenige, welches in der Tradition zwar gesagt, im Zuge des Aus-
sprechens aber falsch ausgelegt wird. Heideggers wesentliche, die Destruktion der 
Metaphysik leitende Hypothese lautet, dass das Sein in der Geschichte der abend-
ländischen Philosophie beständig zur Sprache gebracht, aber falsch – nämlich als 
Sein des Seienden – interpretiert wird. Das Sein ist das Andere des Seins des Seien-

den – es ist das, welches bei einer Befragung des Seienden zugleich artikuliert und 
verschwiegen wird. Die Destruktion versucht nun das Schweigen wieder zum Re-
den zu bringen: „Soll für die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen 
Geschichte gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verhärteten 
Tradition und der Ablösung der durch sie gezeitigten Verdeckungen.“ (SZ: 22) 

Neben Reduktion und Konstruktion ist die Destruktion eines von drei Elemen-
ten innerhalb der phänomenologischen Methode des frühen Heidegger. Während 
bei Husserl unter einer phänomenologischen Reduktion die Zurückführung der 
Wirklichkeit auf die Intentionalität des Subjekts gemeint ist, „reduziert“ die ontolo-
gische Analyse Heideggers die Strukturen der Wirklichkeit auf das Dasein.39 Das 
Dasein dient als Ausgangspunkt auf dem Weg zur Ausarbeitung der Seinsfrage, die 
als „phänomenologische Konstruktion“ bezeichnet wird. Die Strukturen des Seins 
sollen in einer Wiederholung der Daseinsanalyse im Verlauf der ontologischen 
Analyse „aufgebaut“ werden.40 Der Rückgang auf das Dasein legt somit erst das 
konstruktive Potenzial der ontologischen Analyse frei. Heidegger verschiebt den 
Status der Begriffe „Reduktion“ und „Konstruktion“ in der phänomenologischen 
Methode Husserls, indem er sie in die ontologische Analyse überführt und somit 
das metaphysische, auf Intentionalität reduzierte Subjekt Husserls dezentriert und 
auf seine weltliche und temporale Konstitution hin öffnet. 

Das dritte an Reduktion und Konstruktion anknüpfende Element der phänome-
nologischen Methode ist die Destruktion. Während Reduktion und Konstruktion die 
in der Geschichte der Ontologie aufgekommenen Begriffe einer Interpretation un-
terziehen und sich quasi-deskriptiv dem Projekt einer Auslegung widmen, stellt die 
Destruktion die kritische Frage nach der Herkunft dieser Begriffe:  
                                                             
39  Vgl. GP: 28f.: „Das Erfassen des Seins, d.h. die ontologische Untersuchung geht zwar 

zunächst und notwendig je auf Seiendes zu, wird aber dann von dem Seienden in be-

stimmter Weise weg- und zurückgeführt auf dessen Sein. Das Grundstück der phäno-

menologischen Methode im Sinne der Rückführung des untersuchenden Blicks vom naiv 

erfassten Seienden zum Sein bezeichnen wir als phänomenologische Reduktion.“ 

40  Vgl. GP: 29f.: „Das Sein wird nicht so zugänglich wie Seiendes, wir finden es nicht ein-

fach vor, sondern es muss, wie zu zeigen sein wird, jeweils in einem freien Entwurf in 

den Blick gebracht werden. Dieses Entwerfen des vorgegebenen Seienden auf sein Sein 

und dessen Strukturen bezeichnen wir als phänomenologische Konstruktion.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

„Daher gehört notwendig zur begrifflichen Interpretation des Seins und seiner Strukturen, d.h. 

zur reduktiven Konstruktion des Seins eine Destruktion, d.h. ein kritischer Abbau der über-

kommenen und zunächst notwendig zu verwendenden Begriffe auf die Quellen, aus denen sie 

geschöpft sind. Erst durch die Destruktion kann sich die Ontologie phänomenologisch der 

Echtheit ihrer Begriffe voll versichern.“ (GP: 31). 
 
Die Geltung von Begriffen wird problematisiert, indem diese in ihrer historischen 
Genese untersucht werden. Die Kritik baut auf der Auslegung auf und hat diese zu 
ihrer Möglichkeitsbedingung. Aus diesem Grund ist die Destruktion einem herme-
neutischen Verfahren nicht einfach entgegengesetzt. Sie ist aber auch keine „Syn-
these“ aus Reduktion und Konstruktion. Angesichts des hermeneutischen Impulses 
der Destruktion darf die Kritik nicht als Zerstörung missverstanden werden. Die 
konstruktive Dimension der Destruktion zielt auf eine positive Aneignung des zu 
kritisierenden Gegenstandsbereichs: „Konstruktion der Philosophie ist notwendig 
Destruktion, d.h. ein im historischen Rückgang auf die Tradition vollzogener Ab-
bau des Überlieferten, was keine Negation und Verurteilung der Tradition zur Nich-
tigkeit, sondern umgekehrt gerade positive Aneignung ihrer bedeutet.“ (GP: 31) Die 
Destruktion muss von innerhalb des Horizonts der Tradition deren Denkbewe-
gungen einer Befragung unterziehen. Positive Aneignung besagt, dass Begriffe neu 
erschlossen werden. Das Verfahren beinhaltet einen „Abbau des Offensichtlichen“ 
(Figal 2000: 50), d.h. dessen, was geschichtlich auf scheinbar nur eine und keine 
andere Weise ausgelegt werden konnte. Die Möglichkeit dieses Abbaus entstammt 
der Tradition selbst und ist ihr nicht äußerlich: 
 

„Die Destruktion hat ebenso wenig den negativen Sinn einer Abschüttelung der ontologischen 

Tradition. Sie soll umgekehrt diese in ihren positiven Möglichkeiten, und das besagt immer, 

in ihren Grenzen abstecken, die mit der jeweiligen Fragestellung und der aus dieser vorge-

zeichneten Umgrenzung des möglichen Feldes der Untersuchung faktisch gegeben sind. Ne-

gierend verhält sich die Negation nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das ‚Heute‘ und 

die herrschende Behandlungsart der Geschichte der Ontologie, mag sie doxographisch, geis-

tesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. Die Destruktion will aber nicht die 

Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absicht; ihre negative Funktion bleibt 

unausdrücklich und indirekt.“ (SZ: 22f.) 
 
Die positive Absicht der Destruktion gründet auf ihrer negativen Funktion. Die Kri-
tik der Gegenwart ist an eine Abarbeitung an der Vergangenheit gekoppelt. Erst 
wenn der Horizont des philosophischen Denkens durchschritten wurde, können die 
(positiven) Möglichkeiten einer „besseren“ Auslegung der Seinsfrage und des Sub-
jekts abgesteckt werden. Über die Implikationen von Metaphysik und Subjektphilo-
sophie, in deren Horizont ja auch Heidegger noch steht, kann sich die Philosophie 
nur Klarheit verschaffen, indem sie diese einer Destruktion unterzieht (vgl. Denker 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 57 

 

2011: 61). Die Aufdeckung historischer Gewordenheiten resultiert in der Delegiti-
mierung einer bestimmten Auslegung als der einzig möglichen und damit in der 
Öffnung auf andere Auslegungen. 

Der Destruktion – wie sie Heidegger in den 20ern begreift – kommt aus all die-
sen Gründen ein quasi-normativer Impetus zu: Sie widmet sich der Tradition, weil 
sie etwas Bestimmtes, für Subjekte innerhalb dieser Tradition lebenswichtiges zei-
gen möchte.41 Im Gegensatz zur Genealogie und Dekonstruktion unterliegt die De-
struktion jedoch noch in einem wichtigen Punkt der Logik metaphysischer Ge-
schichtsschreibung. Heidegger distanziert sich zwar von der teleologischen Ge-
schichtsschreibung, indem er Geschichte nicht als Entfaltung einer umfassenden 
Notwendigkeit und als gerichteten Prozess beschreibt. Die Herausforderung, der 
sich die Destruktion stellt, bleibt jedoch noch der Figur des Ursprungs treu: „Diese 
Aufgabe verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende De-

struktion des überlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die ursprünglichen 
Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins ge-
wonnen wurden.“ (SZ: 22) Die Philosophie Platons artikuliert für Heidegger den 
Moment, an dem die Geschichte der Philosophie falsch abzweigt, indem sie das 
Sein als Idee – und damit als sich in der Gegenwart erscheinende Substanz – und 
somit als Sein des Seienden auslegt. Die Destruktion schwankt noch zwischen einer 
traditionellen und einer genealogischen Geschichtsschreibung, die Geschichte als 
Abfolge von kontingenten, nicht mehr auf einen Ursprung verweisenden Ereignis-
sen begreift. Heidegger verkennt in den 20ern noch, dass die Bestimmung des Seins 
als Sein des Seienden keine bloß zufällige, korrigierbare Abweichung eines ‚ur-
sprünglich‘ richtig verstandenen Phänomens ist, sondern zur Struktur der ontisch-
ontologischen Differenz gehört. Dieser Gedanke wird von den dekonstruktiven Au-
toren Levinas, Derrida und Foucault auf je unterschiedliche Weise zur Sprache ge-
bracht: Verstellung und Vergessen sind Effekte der ontisch-ontologischen Differenz 

                                                             
41  Die Unterstellung Tugendhats (1979: 238), in Sein und Zeit fehle der „Begriff des Guten“ 

und der „Moral“, verkennt, was Jean Grondin auf den Punkt bringt: „Wenn er [Hei-

degger] keine spezielle Ethik entwickelt hat, liegt es wohl daran, dass sein gesamter An-

satz nichts anderes als eine praktische Philosophie sein will.“ (Grondin 1990: 169; Anm. 

12) Ähnlich argumentiert Seel (2002: 185), der bei Heidegger eine „extreme formale 

Ethik des Guten“ sieht, die sich sowohl von Fragen nach dem guten Leben als auch nach 

dem Richtigen als Normativem abgrenzt. Versteht man Ethik und Moral in einem zu en-

gen Sinne, nämlich als die Frage nach dem guten Leben bzw. der für alle verbindlichen 

Handlungsnormen, so entgeht man gerade der Pointe der heideggerschen Philosophie. 

Von einer „ursprünglichen Ethik“ – wobei der Ursprung in Anführungszeichen gesetzt 

und damit als immer schon aufgeschobener Ursprung abgesetzt wird – spricht in diesem 

Kontext Nancy (2014c). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

und keine Prozesse der Abweichung von einem ursprünglich unverstellten Phäno-
men. 

In diesem Buch geht es mir um eine Interpretation der Destruktion in Bezug auf 
den Abbau verfehlter Subjektverständnisse. Das bedeutet, dass die Frage geklärt 
werden muss, wie sich die Idee der Autonomie in historischer Perspektive ent-
wickelt und warum sie den Schein einer Selbstverständlichkeit und Unhintergeh-
barkeit angenommen hat. Die Freilegung eines heteronomen Subjektverständnisses 
ist an eine historische Abarbeitung gebunden. Die Destruktion arbeitet sich an der 
Reduktion des Seins auf Seiendes und des Subjekts auf ein ursprünglich autonomes 
und über sich verfügendes Wesen ab und eröffnet die Möglichkeit, Subjektivität 
anders zu verstehen, als es die Geschichte der Neuzeit zu denken gibt. Aus diesem 
Grund kann ein Verständnis heteronomer Subjektivität, das sich als Gegenge-
schichte zur historisch dominierenden Vorstellung autonomer Subjektivität begreift, 
an das phänomenologische Verfahren der Destruktion anschließen. Heideggers phä-
nomenologischer Vorschlag verbleibt jedoch auf der abstrakten ontologischen Ebe-
ne und muss daher erst transformiert werden. Ohne schon zu sehr auf die Verschie-
bungen bzw. Neuinterpretationen der heideggerschen Destruktion bei Levinas, 
Derrida, Foucault, Ricœur und Taylor vorauszugreifen, soll im Folgenden angedeu-
tet werden, welche Richtungen eine Subjektkritik als Destruktion einschlagen 
kann.42 

 
2.5.2 Destruktion als Genealogie 

 
Die Interpretation der Destruktion als Genealogie stellt vor allem den Status der 
Kontingenz heraus. Die Genealogie problematisiert in historischer Perspektive die 
Genese philosophischer Begriffe und Subjektivierungsprozesse, indem sie die kon-
tingenten Bedingungen ihres Erscheinens offenlegt. Ziel ist die Delegitimierung he-
gemonialer Auslegungen und ihre Öffnung auf andere mögliche Deutungen. Die 
Genealogie sucht nicht nach einem Ursprung, einer umfassenden Struktur und einer 
Notwendigkeit historischer Entwicklungen, sondern bringt die Ereignishaftigkeit 
geschichtlicher Brüche zur Geltung. In diesem Punkt verfährt sie radikaler als die 
Destruktion Heideggers. 

                                                             
42  Ich schließe mich vor diesem Hintergrund Hans-Helmuth Gander an, der schreibt: „Für 

das in der Welt Sein […] des Menschen als wesensmäßig geschichtlichem […] bleibt im 

einzelnen durchaus offen, ob der Traditionsbezug konkret faktisch affirmativ, ablehnend 

oder gar selbstvergessen sich gestaltet.“ (Gander 2001: 341) Für die Frage, in welcher 

Hinsicht die Destruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann, bleiben dann natür-

lich nur die beiden Möglichkeiten der Affirmation und Ablehnung übrig, wobei auch ers-

tere nicht ohne ablehnende und letztere nicht ohne affirmative Elemente auskommt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 59 

 

Wenn man die unterschiedlichen Interpretationen der Destruktion auf einer Li-
nie anordnet, die von kritisch zu affirmativ verläuft, so befindet sich an dem einen 
Ende der Linie die kritische Genealogie Michel Foucaults. Der von Foucault im 
Anschluss an Nietzsche entwickelte Genealogiebegriff – dessen genaue Charakteri-
sierung Gegenstand von Kapitel 6.2.1 sein wird – eignet sich die Destruktion als 
Form einer radikalen Subjektkritik an. Dieser Kritik geht es nicht um eine bloße 
Negation der aus der Tradition entstammenden Verständnisse unserer Subjektivität; 
die kritische Genealogie ist vielmehr deshalb radikal, weil sie den Konstitutions-
prozess unserer neuzeitlichen Identität umfassend zu delegitimieren versucht. Es 
sind die für unsere Subjektivität konstitutiven Selbstverständnisse, deren Legitimi-
tät die Genealogie herausfordert, indem sie ihre Genese an die kontingente Forma-
tion von Machtverhältnissen bindet. Die Form dieser Kritik ist an eine Aneignung 
der Tradition gebunden. Die Genealogie Foucaults bringt historisch zum Vorschein, 
durch welche Unterwerfungsprozesse Subjektivität produziert wird. Dieses Aufzei-
gen beruht wesentlich in einem Verstehen der Vergangenheit für die Gegenwart. 
Das Verstehen ist die positive, hermeneutische Erschließung, welche die Kritik 
nicht nur ermöglicht, sondern bereits selbst eine Form der Kritik ist. Die Genealogie 
bringt zur Darstellung, wie sich das moderne Verständnis autonomer Subjektivität 
innerhalb von Macht- und Wissensverhältnissen sedimentiert hat. Aus diesem 
Grund wird unsere heutige Subjektivität nicht als etwas natürlich gegebenes oder 
als Resultat einer teleologischen Entwicklung verstanden, sondern als kontingente 
historische Gewordenheit. Den „positiven Möglichkeiten“, von denen Heidegger im 
Zusammenhang mit der Destruktion spricht, entsprechen bei der kritischen Genea-
logie die Einsicht in die Kontingenz unseres Selbstverständnisses und die Über-
schreitung unserer gegenwärtigen Identität. Destruktion als kritische Genealogie 
umfasst den Abbau verfehlter Selbstverständnisse und zeigt zugleich, dass Subjek-
tivität auch anders, nämlich als heteronom interpretiert werden kann. 

Am anderen Ende des Spektrums von Kritik und Affirmation befindet sich die 
Interpretation der Destruktion als affirmativer Genealogie, wie sie Charles Taylor 
ausgearbeitet hat. Genauso wenig wie bei der kritischen Genealogie der Aspekt der 
Affirmation (als Aneignung) ganz zum Verschwinden kommt, blendet die affir-
mative Genealogie die Komponente der Kritik völlig aus. Eine Erschließung der 
Vergangenheit soll die konstitutiven historischen Bezüge unseres Selbstverständ-
nisses als neuzeitliche Subjekte freilegen. Auch wenn die affirmative Genealogie 
die Gewordenheit unserer Subjektivität ebenfalls als kontingenten Prozess begreift, 
folgt aus der Kontingenz – im Gegensatz zu Foucault – nicht ihre Delegitimation. 
Taylors moralische Ontologie, die das In-der-Welt-sein Heideggers praxeologisch 
wendet, impliziert die normative Forderung einer Bejahung der historisch freige-
legten Entstehungsherde unserer Subjektivität. Die affirmative Genealogie spürt die 
Quellen der modernen Subjektivität auf und separiert diese gleichzeitig von denje-
nigen verfehlten Selbstverständnissen, welche den Zugang zu den Quellen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schütten.43 Letzteres ist der kritische Gestus der affirmativen Genealogie. Destruk-
tion als affirmative Genealogie umfasst somit die Bejahung gelingender Selbstver-
ständnisse und eine Kritik falscher Selbstauslegungen. Sie verhält sich komplemen-
tär zur kritischen Genealogie, da sich beide genealogischen Verfahrensweisen einer 
Explikation der Gewordenheit unserer spezifisch neuzeitlichen Subjektivität wid-
men. 

 
2.5.3 Destruktion als Dekonstruktion 

 
Bereits Heideggers eigene Arbeiten, die sich der Auseinandersetzung mit der Ge-
schichte der Philosophie widmen, sind von Spuren einer Interpretation der Destruk-
tion in dekonstruktiver Hinsicht durchzogen.44 Allen voran lässt sich in dem Buch 
Kant und das Problem der Metaphysik, in dem es um die Ausweisung einer funda-
mentalontologischen Fragestellung in Kants Kritik der reinen Vernunft geht, eine 
solche dekonstruktive Lektüre erspähen. Als dekonstruktiv kann Heideggers Suche 
nach dem Gedachten im Ungedachten bezeichnet werden: „Wir suchen die Kraft 
nicht im schon Gedachten, sondern in einem Ungedachten, von dem her das Ge-
dachte seinen Wesensraum empfängt.“ (1956: 57) Das Ungedachte im Falle Kants 
ist die ontologische Basis, welche sich innerhalb des Versuchs einer Grundlegung 
der Metaphysik an die Oberfläche bringen lässt.45 Heidegger demonstriert, dass die 
kantische Dichotomie von Sinnlichkeit und Vernunft als zweier Quellen der Er-
kenntnis auf eine dritte Quelle, die transzendentale Einbildungskraft, angewiesen 
ist. Deren ontologische Funktion wird von Kant nicht voll zur Sprache gebracht, 
kann aber als ein Ungedachtes aufgedeckt werden, das den Argumentationsgang der 
Kritik der reinen Vernunft maßgeblich durchzieht und befeuert. Das Ungedachte 
liegt dabei nicht wie eine Schicht, die es auszugraben gilt, unter dem Gedachten, 

                                                             
43  Den Begriff der Verschüttung gibt es auch in Sein und Zeit. Heidegger führt das Wort ein, 

indem er zwei Arten der Verdecktheit unterscheidet: „Die Art der möglichen Verdeckt-

heit der Phänomene ist verschieden. Einmal kann ein Phänomen verdeckt sein in dem 

Sinne, dass es überhaupt noch unentdeckt ist. Über seinen Bestand gibt es weder Kenntnis 

noch Unkenntnis. Ein Phänomen kann ferner verschüttet sein. Darin liegt: es war zuvor 

einmal entdeckt, verfiel aber wieder der Verdeckung.“ (SZ: 36) Taylor versteht Verdeckt-

heit in diesem zweiten Sinne als Verschüttung. 

44  Dabei grenze ich mich von Nancy (2008: 251) und Stekeler-Weithofer (2002: 21) ab, die 

Destruktion und Dekonstruktion synonym verwenden. 

45  Heidegger rechtfertigt seine Vorgehensweise wie folgt: „So war es die Grundabsicht der 

vorliegenden Interpretation der Kritik der reinen Vernunft, den entscheidenden Gehalt 

dieses Werkes dadurch sichtbar zu machen, dass dasjenige herauszustellen versucht wur-

de, was Kant ‚hat sagen wollen‘.“ (KPM: 201) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 61 

 

sondern ist das Andere des Gedachten; es ist dasjenige, was sich im Gedachten so-
wohl realisiert, als auch vor seiner vollständigen Verwirklichung zurückweicht. Das 
Ungedachte ist nicht das Fundament des Gedachten, sondern seine Grenze, der sich 
immer wieder einer begrifflichen Fixierung entziehende (Ab-)Grund46 des Gedach-
ten. 

Der wesentliche Unterschied zwischen der Destruktion Heideggers und der De-
konstruktion Derridas liegt in der Berücksichtigung von Alterität. Ein wesentliches 
Anliegen Derridas ist es ersichtlich zu machen, dass Sinn von der Struktur einer 
(ab-)gründigen Alterität, der er den Namen „Différance“ gibt, ermöglicht und zu-
gleich durchlöchert wird. Die Différance produziert Sinn, setzt ihn aber zugleich 
wieder ab, und deutet darauf hin, dass jede einheitliche Bestimmung eines Begriffs, 
Phänomens oder einer Sinnformation scheitert. Heidegger verbleibt hingegen bei 
der Einheit: Die Explikation der Seinsfrage, der das Unternehmen der Destruktion 
ja zu dienen hat, versucht das Sein in seiner Einheitlichkeit zur Sprache zu bringen. 
Aus diesem Grund widmen sich die Dekonstruktion Derridas und Levinas’ auch ei-
ner Zersetzung der heideggerschen Ontologie.47 Die Dekonstruktion bricht die on-
tisch-ontologische Differenz auf, indem sie die Differenz als durch ein alteritäres 
Kräfteverhältnis bedingt begreift. Dieses Kräfteverhältnis wird bei Levinas im Sin-
ne der Berührung und des Rufes des Anderen ethisch (vgl. Kap. 4.2) und bei Derri-
da durch die Différance (post-)strukturalistisch (vgl. Kap. 5.2) gedacht. 

Die dekonstruktive Interpretation der Destruktion ist im Zuge einer ethischen 
und (post-)strukturalistischen Wendung befähigt, den grundsätzlich heteronomen 
Charakter von Subjektivität zu artikulieren. In historischer Hinsicht illustriert sie, 
wie die verschiedenen Fundierungen des Subjekts in der Geschichte der abendlän-
dischen Philosophie fehlschlagen. In systematischer Hinsicht weist sie aus, dass 
dieses Scheitern zugleich notwendig ist, weil die Selbstbezüge von Subjekten Ef-
fekte ihrer entzogenen und différantiellen Kraft sind und somit die Autonomie des 
Subjekts immer schon ausgesetzt ist. Destruktion als Dekonstruktion umfasst den 
Abbau verfehlter Subjektverständnisse, indem sie die Unmöglichkeit einer Stabili-
sierung und Naturalisierung von Subjektivität aufzeigt und vorführt, dass Subjekte 
auf dem Grund ihres Selbst stets auf eine Fremdheit stoßen. 
 
 

                                                             
46  Auf die im Werk des späten Heidegger wichtige Figur des Ab-Grunds werde ich ausführ-

licher in Kapitel 3.2.1 zu sprechen kommen. 

47  Herman Rapaport (1989: 79-96) argumentiert, dass es Heidegger in Die Grundprobleme 

der Phänomenologie versäumt, die dekonstruktiven Schlüsse aus seinen im Ausgang der 

Destruktion gewonnenen Einsichten zu ziehen und aus diesem Grund der metaphysischen 

Logik nicht konsequent genug entkommt; dieses Versäumnis behebt schließlich Derrida. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

2.5.4 Destruktion als Hermeneutik 
 

Die Nähe zwischen Destruktion und Hermeneutik bringt Heidegger bereits in der 
im Jahre 1923 gehaltenen Vorlesung mit dem Titel Ontologie, die in Klammern den 
Ausdruck „Hermeneutik der Faktizität“ trägt, zur Sprache. In dieser Vorlesung trifft 
er unmissverständlich die Aussage: „Hermeneutik ist Destruktion!“ (ON: 105) Der 
Destruktion kommt die Aufgabe einer „Erschließung der Verdeckungsgeschichte“ 
(ON: 75) zu, welche die Verstellung des Seins zugunsten einer Analyse des Seien-
den in der Geschichte der Metaphysik verfolgt. Die Hermeneutik ist hier – im Ge-
gensatz zu Schleiermacher, Dilthey und Gadamer – keine Methode mehr, die sich 
primär den gelingenden Vollzügen des Verstehens widmet. Sie lässt sich nicht nur 
als konstruktives, Sinn erschließendes Verfahren begreifen, da ihr immer auch ein 
kritischer Impuls zukommt. Letzterer rechtfertigt es, die Hermeneutik zusammen 
mit Genealogie und Dekonstruktion als Interpretationsform der Destruktion zu be-
handeln. Das Wechselspiel von Affirmation und Kritik, dem die Hermeneutik un-
terliegt, verdeutlicht Heidegger am Begriff des Selbst: „Die Hermeneutik hat die 
Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter diesem Dasein selbst zu-
gänglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der das Dasein ge-
schlagen ist, nachzugehen.“ (ON: 15) In diesem Zitat lassen sich die ideologie-
kritischen Anklänge einer Hermeneutik vernehmen,48 welcher der Auftrag erteilt 
wird, diejenigen Verstellungen aufzudecken, aufgrund derer sich das Dasein nicht 
als ein auf Welt und Mitwelt geöffnetes, sondern als verdinglichte Substanz (falsch) 
interpretiert. In den Worten der Ideologiekritik ausgedrückt bedeutet dies, dass in 
einer historischen Analyse diejenigen Praktiken rekonstruiert werden, innerhalb de-
rer sich das Dasein von seinem Wesen entfremdet. Indem die Hermeneutik zeigt, 
dass sich das Subjekt falsch versteht, wenn es sich als ursprünglich autonom und 
transparent auslegt, erschließt sie zugleich die Möglichkeiten einer Überschreitung 
dieser Selbstentfremdung.  

Die Interpretation der Destruktion als Hermeneutik setzt sich auch in Sein und 

Zeit noch fort, wenn Heidegger die Daseinsanalyse wie folgt umgrenzt: „Phäno-
menologie des Daseins ist Hermeneutik in der ursprünglichen Bedeutung des Wor-
tes, wonach es das Geschäft der Auslegung bezeichnet.“ (SZ: 37f.) Die Herme-
neutik legt die Geschichte der Metaphysik in Hinblick auf die Verstellung der 
Seinsweise des Daseins neu aus. Sie eignet sich die Vergangenheit an, um eine Kri-
tik verfehlter Selbstverständnisse für Subjekte der Gegenwart zu leisten. Kritik fun-

                                                             
48  Grondin (1990: 174) behauptet gar, „Hermeneutik der Faktizität, Ideologiekritik und De-

struktion bilden […] beim frühen Heidegger eine organische, zusammenhängende Ein-

heit“.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


      HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 63 

 

giert auch hier nicht im Modus einer Zerstörung, sondern in demjenigen eines Ab-
baus verfehlter Seins- und Selbstverständnisse.49 

Das wechselseitige Verweisen von Affirmation und Kritik aufeinander ist somit 
auch ein integrales Moment der Hermeneutik. Das beweisen auch die historischen 
Arbeiten Taylors, die eine genealogische Geschichtsschreibung mit einem herme-
neutischen Ziel verbinden, indem sie die historische Gewordenheit von Subjek-
tivität in Hinblick auf eine gelingende Interpretation unseres Selbstverständnisses 
thematisieren. Die Hermeneutik als Form der Destruktion ist von dem Zusammen-
spiel von Kritik und Affirmation geprägt: Die Kritik gilt dem verdinglichenden Ge-
stus des autonomen Subjekts und der Öffnung auf ein Selbstverständnis, durch das 
sich Subjekte nicht als ursprünglich transparente Akteure interpretieren. Stärker als 
die Dekonstruktion erinnert die Hermeneutik jedoch daran, dass Subjekte auf „Be-
ständigkeit“ angewiesen sind: Um sich als Subjekte interpretieren zu können, müs-
sen sie sich auch als solche identifizieren. Ricœur verweist aus diesem Grund da-
rauf, dass eine Hermeneutik des Subjekts, die sich im Anschluss an die onto-
logischen Analysen Heideggers verortet, die Identität von Subjekten als Effekt ihrer 
temporalen Struktur begreifen muss. Destruktion als Hermeneutik umfasst die kon-
struktive Suche nach den Bezugsmomenten von Subjektivität, die sich immer auch 
an einer Kritik der Sedimentierung verfehlter Selbstverständnisse beteiligt. 

 
 

2.6 VERBLEIBT DIE DASEINSANALYSE IM HORIZONT  
DER SUBJEKTPHILOSOPHIE? 

 
Dieses Kapitel sollte zeigen, dass die Daseinsanalyse in Sein und Zeit sowohl Ele-
mente der Kritik des autonomen Subjekts als auch Möglichkeiten einer Neuausrich-
tung des Subjektbegriffs enthält. Dabei war es das Vorhaben meiner Auseinander-
setzung, eine grundlegende Ambivalenz innerhalb der Texte Heideggers zur 
Sprache zu bringen. Die Daseinsanalyse ist nicht nur Subjektkritik, sondern bietet 
bereits eine Fülle affirmativer Momente an, die für ein heteronomes Subjektver-
ständnis fruchtbar gemacht werden können. Heideggers wesentliches Verdient ist es 
herausgearbeitet zu haben, dass Subjekte nicht als eine sich selbst bestimmende und 
sich selbst transparente Substanz verstanden werden dürfen, weil sie von Tempora-
lität durchzogen und auf eine Welt hin geöffnet sind, die sie mit Anderen teilen. Die 
sich an den Phänomenen der Existenz, des In-der-Welt-seins und des Mitseins er-
wiesenen Bewegungen der Dezentralisierung und Temporalisierung lassen das Da-

                                                             
49  Der Entwurfcharakter des Daseins ist nach Vattimo das entscheidende hermeneutische 

Element in Sein und Zeit: „Das, was die Hermeneutik auszeichnet, ist bei Heidegger die 

Endlichkeit des geworfenen Entwurfes, der das Dasein ist.“ (Vattimo 1986: 143) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

sein der Tradition der Subjektphilosophie entweichen und machen es in Hinblick 
auf eine Explikation heteronomer Subjektivität anschlussfähig.  

Die Konzeption des Daseins besitzt jedoch durch ihr Insistieren auf der Einheit-
lichkeit und Vereinzelung sowie durch die Begründung von Handlungsfähigkeit 
durch die Instanz des Gewissens noch Bezüge, die auf die Idee des autonomen Sub-
jekts verweisen. Um die Struktur autonomer Subjektivität tiefgehender zu proble-
matisieren, mussten daher die blinden Flecken der Daseinsanalyse an die Oberflä-
che gebracht werden. Meine These ist, dass Heidegger mit der Einführung der 
Konzeption des Daseins und der Destruktion der Metaphysik die Tradition der Sub-
jektphilosophie weder völlig hinter sich lässt noch in diese zurückfällt. Wenn Wal-
ter Schulz (1984: 106) Sein und Zeit als ein „Endwerk“50 der Subjektphilosophie 
betrachtet, kann das in diesem Kontext nur bedeuten, dass Heidegger die Möglich-
keiten, Subjektivität als Einheit zu denken, bis zum Äußersten ausschöpft. Diese 
Ausschöpfung birgt bereits Elemente einer Überschreitung: Subjektivität muss im 
Anschluss an Heidegger als dezentriert und temporalisiert gedacht werden – und 
unterscheidet sich somit wesentlich vom autonomen, selbstidentischen und in der 
Gegenwart verharrenden Subjekt der Subjektphilosophie. 

Dass Heideggers Weg bis zum Äußersten, aber noch nicht bis zum konstitutiven 
Außen führt, basiert darauf, dass Temporalität – das entscheidende Moment der Da-
seinsanalyse – noch an die Struktur des Daseins gebunden wird. Das Versäumnis 
von Sein und Zeit besteht darin, die durch die Daseinsanalyse freigelegten Existen-
tialia stets als Momente des Daseins, aber noch nicht als Entzugsmomente zu ana-
lysieren. Die Existentialia werden zwar der Verfügungskraft des Daseins entrissen; 
sie begründen aber letztendlich die Einheit des Daseins und garantieren den Aus-
schluss von Alterität. Die Daseinsanalyse kommt daher nicht über eine ontologische 
Interpretation des Subjekts hinaus. Das Dasein hat sich noch nicht ausgesetzt – es 
ist noch nicht heteronomes Subjekt, sondern hält noch an seiner Selbstgründung 
fest. Auch aus diesem Grund bleibt Sein und Zeit Fragment: Die von Heidegger in-
tendierte Kehre vom Dasein zum Sein lässt sich nicht vollziehen, wenn das Dasein 
der Ausgangspunkt der Analyse bleibt. Die kleine Kehre, die der zweite Teil von 
Sein und Zeit ursprünglich vollziehen sollte, wird daher von einer großen Kehre er-
setzt, welche die Explikation der Temporalität als Sinn des Seins vom Dasein löst. 

                                                             
50  Das komplette Zitat lautet wie folgt: „Sein und Zeit ist in der Tat ein Werk der Philo-

sophie der Subjektivität, und zwar deren Endwerk, das heißt, in ihm wird der Versuch 

gemacht, das Dasein in seiner Ganzheit aus sich selbst und nicht mehr von einem anderen 

Seienden her auszulegen.“ (Schulz 1984: 106) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

