2. Heideggers Daseinsanalyse und die Kritik
der Subjektphilosophie in Sein und Zeit

Die Radikalitdt des philosophischen Unternehmens von Martin Heidegger liegt in
dem Versuch, mit einem einzigen Begriff ein bisher nicht thematisiertes Problem
innerhalb der Geschichte der Philosophie sichtbar zu machen. Die entscheidende
Frage, die alle Werke von Sein und Zeit bis zu Heideggers Tod durchdringt, lautet:
»Welches ist die alle mannigfachen Bedeutungen durchherrschende einfache, ein-
heitliche Bestimmung von Sein?* (1962c: 145) Heideggers historische These ist,
dass in der Geschichte der abendldndischen Tradition von Platon bis Husserl die
Frage nach dem Sein zugunsten einer Fokussierung auf das Seiende verstellt wurde.
Die Vorgehensweise des philosophischen Diskurses beruht darin, Fragstellungen
durch eine Riickfithrung auf einen einzigen, alles begriindenden Grund zu beant-
worten. In der Moderne ist das Subjekt der zentrale, das Fundament des Wissens
legende Grund und wird vor diesem Hintergrund als eine in der Welt vorkommende
Substanz begriffen. Heideggers Argument ist, dass die Riickfiihrung alles Seienden
auf einen letzten Grund den Zugang zum Sein blockiert. Diese Blockade fuit we-
sentlich auf der Reduktion der dreidimensionalen Temporalitit auf die Gegenwart.
Das Sein wird immer nur als Seiendes, d.h. in der Gegenwart erscheinendes, aufge-
fasst. Demgegeniiber widmet sich das Denken des deutschen Philosophen dem Pro-
jekt, das Subjekt als prisentes und damit als sich urspriinglich transparentes und
sich selbst bestimmendes zu problematisieren. Zugleich schafft dieser Entwurf die
Voraussetzung, um Subjektivitit als heteronom zu denken. Heidegger dezentriert
und temporalisiert das Subjekt: Subjekte sind demnach keine urspriinglich autono-
men Akteure, deren Subjektivitit wie ein Kern in ihrem Inneren vorliegt; ihr Wesen
beruht vielmehr in ihrer Existenz und ihrer Offenheit gegeniiber einer mit Anderen
geteilten Welt.

Der erste Versuch einer umfassenden Kritik der subjektphilosophischen Traditi-
on und einer Explikation des Seins findet sich in Heideggers frithem Hauptwerk
Sein und Zeit. Bereits in diesem Buch sind viele entscheidende Elemente angelegt,
von denen eine Perspektivierung heteronomer Subjektivitit profitieren kann. Auf

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

das moderne Verstdndnis des Subjekts, das als Fundament des Wissens fungiert und
einer Welt gegeniibersteht, der es selbst nicht angehort, antwortet Heidegger mit ei-
ner Analyse der ontologischen Verfasstheit des Daseins. Die Daseinsanalyse von
Sein und Zeit illustriert, dass die Offnung von Subjekten auf eine Welt hin, die sie
mit anderen Subjekten teilen, wesentlich fiir ihre Existenz ist. Dass das Dasein von
der Struktur der Temporalitit durchzogen ist, wird durch eine Erorterung der ent-
ziehenden und beziehenden Dimension des Todes nachgewiesen. Es ist die Begren-
zung der Existenz des Daseins durch den Tod, die das Dasein als endliches und so-
mit als sich selbst verstehendes auszeichnet. Heidegger gelingt es hiermit,
Temporalitit als wesentliches Element eines heteronomen Subjektverstindnisses
auszuweisen.

Nachdem die Grundziige der Daseinsanalyse herausgestellt wurden, soll eine
erste Kritik die blinden Flecken dieser Analyse ausweisen. Um ein Verstidndnis he-
teronomer Subjektivitit zu entwickeln, muss zur Sprache gebracht werden, an wel-
chen Orten das Dasein noch an die Idee des autonomen Subjekts gebunden bleibt.
Sichtbar wird dies zum einen an der Sorgestruktur des Daseins, die Heidegger —
noch im Fahrwasser der Metaphysik — als Einheit begreift. Zum anderen blockiert
die Daseinsanalyse den Weg, Handlungsfihigkeit als Produkt der Ausgesetztheit
des Daseins zu begreifen. Das zeigt sich vor allem an der Funktion des Gewissens-
begriffs: Der Ruf des Gewissens entstammt nicht dem Anderen und ist ihm damit
nicht konstitutiv duBerlich, sondern ist vom Dasein instanziiert. Die Daseinsanalyse
16st sich in diesen beiden Punkten nicht entschieden genug von der Tradition der
Subjektphilosophie ab: Das Dasein wird weiterhin als einheitliches und sich selbst
begriindendes analysiert. Die Ausgesetztheit des Daseins kann in Sein und Zeit noch
nicht in aller Konsequenz gedacht werden, weil diejenigen Momente, die das Da-
sein konstituieren, noch nicht als Entzugsmomente, sondern als Strukturmomente
des Daseins behandelt werden. Angesichts dessen scheitert auch das wesentliche
Anliegen von Sein und Zeit, den Sinn von Sein als Zeitlichkeit zu bestimmen.

In Hinblick auf eine Uberschreitung autonomer Subjektivitit ist aber nicht nur
die Daseinsanalyse in Sein und Zeit erhellend; auch die philosophiehistorischen
Vorlesungen aus den spiten 1920er Jahren lohnen einer Betrachtung. Fiir Hei-
degger muss eine Kritik des Subjektbegriffs stets auch historisch ausgerichtet sein:
Sie muss das Aufkommen verfehlter Interpretationen in ihrer geschichtlichen Di-
mension verfolgen. Aus diesem Grund entwirft Heidegger eine ,,Destruktion® der
Metaphysik, welche die Tradition der Philosophie nicht zu zerstéren, sondern sich
an ihr abzuarbeiten versucht. Das Verfahren der Destruktion widmet sich dem Ab-
bau derjenigen verfehlten Seinsverstindnisse, die das Sein auf Seiendes reduzieren.
Bereits an diesem Punkt der Arbeit soll sich andeuten, wie sich die Destruktion als
Dekonstruktion, Genealogie und Hermeneutik auslegen und Heideggers ontologi-
sche Ausrichtung in Bezug auf eine Kritik misslingender und eine Affirmation ge-
lingender Subjektwerdung verschieben lésst.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 23

2.1 DER SINN DER SEINSFRAGE

In diesem Abschnitt mochte ich zunéchst ausfiithren, warum Heidegger die Frage
nach dem Sein stellt und gegen welchen philosophischen Diskurs er sich abgrenzt.
Auch wenn Heidegger argumentiert, dass die Artikulation der Seinsfrage die Tradi-
tion westlicher Philosophie unterbricht, ist sie in Hinblick auf die Philosophie-
geschichte nicht ohne Anschluss. Bereits den Vorsokratikern Parmenides und Hera-
klit ist es gelungen, nach dem Sein zu fragen. Heideggers eigenem philosophischem
Unternehmen geht es somit um die Wiederholung einer Frage, die historisch nicht
vollig neu ist:

,.Fragen: Wie steht es um das Sein? — das besagt nichts Geringeres als den Anfang unseres
geschichtlich-geistigen Daseins wieder-holen, um ihn in den anderen Anfang zu verwandeln.
Solches ist moglich. Es ist sogar die maigebende Form der Geschichte, weil es im Grundge-
schehnis ansetzt. Ein Anfang wird aber nicht wiederholt, indem man sich auf ihn als ein
Vormaliges und nunmehr Bekanntes und lediglich Nachzumachendes zuriickschraubt, son-
dern indem der Anfang urspriinglicher wiederangefangen wird und zwar mit all dem Be-
fremdlichen, Dunklen, Ungesicherten, das ein wahrhafter Anfang bei sich fiihrt. Wiederho-
lung, wie wir sie verstehen, ist alles andere, nur nicht die verbessernde Weiterfithrung des
Bisherigen mit den Mitteln des Bisherigen.* (EM: 29f.)!

Die Rede von der ,,Wieder-holung* des Anfangs besagt, dass wieder an den Anfang
der Philosophie erinnert werden soll. In ihm soll nach der Moglichkeit eines ande-
ren Denkens gesucht werden. Die Frage nach dem Sein wurde zu Beginn der
abendlindischen Philosophie schon gestellt, jedoch nicht konsequent genug als phi-
losophisches Problem entwickelt. Aus diesem Grund kniipft Heideggers Denken an
die Vorsokratiker an, geht dann aber einen anderen Weg. Nicht nur der Weg muss
jedoch anders beschritten werden, der Anfang selbst muss ,,in den anderen Anfang*
transformiert werden. Die Wiederholung vollzieht nicht einfach eine Bewegung, die
in der Vergangenheit schon einmal stattgefunden hat; das zu Wiederholende, die
Artikulation der Seinsfrage, hat sich vielmehr vor Heidegger noch gar nicht ereignet
(vgl. Lacoue-Labarthe 1990: 96). Wenn Heidegger von einer Wiederholung der
Seinsfrage spricht, dann bedeutet dies, dass die Frage nach dem Sein ,,wieder-
geholt” wird, um iiberhaupt erstmals richtig spezifiziert zu werden. Aus diesem
Grund soll der Anfang ,,urspriinglicher wiederangefangen werden. Die Wiederho-
lung fragt nach dem ,.eigentliche[n] Gewesen-sein® (SZ: 339), das im Verlauf der
Geschichte verloren gegangen ist. Der Anspruch ist, hinter den ersten Anfang der

1 Hervorhebungen in den Zitaten entstammen, soweit nicht anders vermerkt, immer dem

Original. Eckige Klammern sind stets Hinzufligungen von mir.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Philosophie zuriickzugehen, um eine Vergangenheit einzuholen, die niemals Ge-
genwart geworden ist. Gefragt wird nach den Bedingungen, unter denen iiberhaupt
von einer Ontologie im traditionellen Sinne dessen, was ist, gesprochen werden
kann. Das Ziel der Frage ist dann eine Erschiitterung des Befragten: ,,.Die Wieder-
holung muss diese Frage, die wir kurz die Seinsfrage nennen, zum Problem entwi-
ckeln.” (KPM: 221) Die Frage nach dem Sein problematisiert den porésen Grund
der Ontologie.

Wenn in dieser Arbeit die heideggersche Subjektkritik als Ausgangspunkt fiir
ein Verstdndnis heteronomer Subjektivitit gewéhlt wird, so muss zunéchst klarer
werden, gegen wen sich diese Kritik genau richtet. Heideggers bekannte These ist,
dass die gesamte philosophische Tradition die Frage nach dem Sein systematisch
ausgeblendet hat. Wihrend die Philosophie nur das Seiende zur Sprache bringt,
fragt Heidegger nach dem Sein selbst:

»»Seinsfrage® meint nach der geldufigen Deutung: Fragen nach dem Seienden als solchem
(Metaphysik). ,Seinsfrage* heiflit jedoch von ,Sein und Zeit* her gedacht: Fragen nach dem
Sein als solchem. Diese Bedeutung des Titels ist auch die sachlich und sprachlich gemiBe;
denn die ,Seinsfrage‘ im Sinne der metaphysischen Frage nach dem Seienden als solchem

frigt gerade nicht thematisch nach dem Sein. Dieses bleibt vergessen.* (EM: 14)?

Die Gemeinsamkeit aller philosophischen Positionen von Platon bis Husserl liegt
nach Heidegger in der Reduktion der Frage nach dem Sein auf diejenige nach dem
Sein des Seienden. Im Fokus steht folglich nie das Sein selbst, sondern nur das Sei-
ende, d.h. dasjenige, was ist und als solches begrifflich fixiert werden kann. Ein
Denken, das ausschlielich das Seiende thematisiert, bezeichnet Heidegger als ,,me-
taphysisch®. Weil die Freilegung eines heteronomen Subjektverstindnisses ihre
Kraft wesentlich iiber eine Kritik des metaphysischen, autonomen Subjekts ge-

2 In Sein und Zeit spielt der Begriff der Metaphysik noch keine prominente Rolle. Erst
Heideggers zwei Jahre spiter gehaltene Antrittsvorlesung Was ist Metaphysik? und das
im selben Jahr veroffentlichte Buch Kant und das Problem der Metaphysik beleuchten
die Abgrenzung der Seinsfrage zur Bewegung der Metaphysik genauer. Die Vorlesung
aus dem Sommersemester 1935 mit dem Titel Einfiihrung in die Metaphysik, aus der hier
zitiert wird, fdllt in einen Zeitraum, in dem Heidegger seine beriihmte ,,Kehre* bereits
vollzogen und sich — zumindest zum Teil — von der in Sein und Zeit ausgearbeiteten Fun-
damentalontologie distanziert hat. Daher besteht auf den ersten Blick die Gefahr einer
moglichen Vermengung der Thesen aus Sein und Zeit mit denjenigen aus Einfiihrung in
die Metaphysik. Weil in der Einfiihrung jedoch die Vorgehensweise aus Sein und Zeit
auch verteidigt, gar prézisiert wird, scheint mir dieser Text fiir ein Verstdndnis der Sub-

jektkritik in Sein und Zeit einen wichtigen Beitrag zu leisten.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 25

winnt, soll auf dieses Verstindnis von Metaphysik im Folgenden kurz eingegangen
werden.

Eine sehr kurze, jedoch duBerst prignante Definition der Metaphysik gibt Hei-
degger in dem im Jahre 1929 erschienen Buch Kant und das Problem der Metaphy-
sik: ,,Metaphysik ist die grundsitzliche Erkenntnis des Seienden als solchen und im
ganzen.* (KPM: 8)* Zwei Charakteristika der Metaphysik sind in diesem Zitat an-
gesprochen. Die Frage nach dem Sein als solchen zielt in der metaphysischen
Denkbewegung auf das Seiende und nicht auf das Sein. Das Seiende wird aus sich
selbst heraus bestimmt, indem es als vorhandene, in der Gegenwart erscheinende
Substanz gefasst wird, deren Attribute es philosophisch zu klassifizieren gilt. In der
Geschichte der Philosophie wird diese Methode zum ersten Mal durch die platoni-
sche Ideenlehre vollzogen. Nach Platon gibt es bekanntlich von jedem Seienden ei-
ne Idee, die diesem Seienden ihre Seiendheit reicht. Die Idee ist die Wesenheit (es-
sentia) des in der Welt vorkommenden Seienden. Von einfachen Gegenstinden, wie
etwa einem Tisch, gibt es genauso eine Idee wie von Menschen oder von Werten,
was Platon mit der Idee der Gerechtigkeit oder der Idee des Guten als der hochsten
Idee iiberhaupt zu veranschaulichen versucht. Heideggers Verdienst ist es nun er-
sichtlich zu machen, dass die Ideen und die sinnlich wahrnehmbaren Gegenstéinde
das Verharren in der Gegenwart als gemeinsame Eigenschaft teilen. Ideen sind stets
gegenwirtig und prisent, sie sind keine Produkte einer historischen Genese und
verdndern ihren Sinngehalt in der Zukunft nicht. In anderen Worten: Sie sind keine
temporalen Phinomene. Unverédnderlichkeit und Ewigkeit sind diejenigen integra-
len Eigenschaften, die ihnen den Status der Substanz und des Fundaments verlei-
hen. Aus diesem Grund konnen sie als Begriindungsmomente des philosophischen
Denkens fungieren.

Damit ist zugleich angezeigt, inwiefern die Metaphysik nach dem Seienden als
ganzen fragt. Die Ideen versammeln alles Seiende. Sie bringen in der Welt vorkom-
mende Einzelgegenstinde wie auch Werte in eine hierarchische Ordnung. Platons
Ideenlehre erfasst das Seiende im Ganzen durch die Relationen zwischen Ideen und
sinnlich wahrnehmbaren Gegenstidnden. Ideen sind die Ursachen fiir die Existenz
von Seiendem in der sinnlichen Welt. Weil sie Begriindungsmomente sind, konnen
innerhalb der platonischen Theoriearchitektur Entzugsmomente keinen Platz fin-
den: Alles was es gibt, d.h. die Ontologie, ist dem Regime der Ideen unterworfen.

Die neuzeitliche Subjektphilosophie wendet die mit Platon beginnende meta-
physische Bewegung der Fundierung eines Begriindungsmoments auf das Subjekt
an. Die Rolle, welche die Ideen im philosophischen System Platons spielen, kommt
seit Descartes dem Subjekt zu. Das Subjekt wird zum unbewegten Beweger, zu ei-

3 Eine sehr griffige Definition formuliert auch Oliver Marchart: ,,Metaphysik, das ist, auf
die einfachste Formel gebracht, Fundamentalismus plus Dualismus.” (Marchart 2013:
361; Anm. 5)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ner Ursache, die nicht mehr durch etwas ihr duBerliches verursacht wird. Das Sub-
jekt ist nun Substanz, weil es sich selbst in der Gegenwart présentiert und diese Pré-
sentation umfassend zu reflektieren vermag. In der Geschichte der neuzeitlichen
Philosophie wird das Subjekt auf verschiedene Weise ausgelegt, etwa als Cogito bei
Descartes, als ,,Ich denke bei Kant und als Wille zur Macht bei Nietzsche. Diese
hochst heterogenen philosophischen Konzeptionen haben nach Heidegger eines ge-
meinsam: Sie reduzieren Temporalitit auf Gegenwirtigkeit, indem sie den Bezug
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft iiberdecken, der Subjekte — so die
These dieser Arbeit — immer schon durchzieht.* Die Explikation der Seinsfrage ver-
steht sich hingegen wesentlich als eine Erinnerung an den dreidimensionalen Cha-
rakter von Temporalitit.

Es ist an dieser Stelle wichtig zu betonen, dass nach Heidegger in der Ge-
schichte der abendlidndischen Philosophie nicht das Sein selbst, sondern der Unter-
schied, die Differenz zwischen Seiendem und Sein — oder wie Slavoj Zizek (2014:
1212) schreibt: ,,zwischen Seiendem und seinem nicht-ontischen Sinnhorizont* —
als Differenz vergessen wurde. Das Unternehmen Heideggers besteht darin evident
zu machen, dass die Philosophie vergessen hat, dass Seiendes nur deshalb erschei-
nen kann, weil es noch das Sein gibt. Sein und Seiendes stehen dabei nicht in einer
dualistischen Beziehung, weil das Sein nicht das Doppel des Seienden ist, sondern
dasjenige, was im Seienden als dessen ,,Wesen* iiber das Seiende hinausreicht. Das
Sein befindet sich nicht ,,jenseits* des Seienden, sondern iibersteigt es erst vom Sei-
enden aus. Es entzieht sich einer Interpretation als Seiendes. Die Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem als Differenz meint nicht nur, dass es Seiendes nicht ohne
Sein gibt, sondern auch, dass Sein immer nur als Seiendes erscheint. Weil sich Sein
nur durch und als Seiendes erfahren ldsst, kann es erst vergessen werden. So gibt es
Seiendes nur, weil es auch Sein gibt; umgekehrt erschlieft sich das Sein erst im
Seienden, es ist iberhaupt nicht ohne das Seiende aufzuspiiren. Seiendes, das ohne
Bezug zum Sein gedacht wird, ldsst die Zeit in der Gegenwart erstarren. Indem sich
die Tradition der Philosophie der Konstruktion von Begriindungsmomenten widmet
und zu diesem Zweck die Zeit auf die Gegenwart reduziert, vergisst sie auch die
Differenz zwischen Sein und Seiendem.’ Sein und Zeit ist in diesem Sinne eine Er-

4 Die Kritik an den unterschiedlichen Stationen der modernen Philosophie taucht zwar
auch in Sein und Zeit immer wieder auf, wird jedoch in aller Ausfiihrlichkeit erst in Hei-
deggers Vorlesungen entwickelt.

5 Es muss jedoch auch betont werden, dass Heidegger in seinen frithen Schriften die Kom-
plexitit der philosophischen Tradition nicht immer hinreichend beriicksichtigt. Seine spé-
teren Aufsitze und Vortrage — wie auch seine Vorlesungen — geben ein weit differen-
ziertes Bild ab und widmen sich den jeweiligen Autoren nicht nur in Hinblick auf ihre
metaphysische Argumentation, sondern arbeiten auch diejenigen Momente heraus, an de-

nen die Metaphysik bereits unterbrochen wird. So argumentiert Heidegger etwa in Kant

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 27

innerung an eine Erfahrung, die unsere Existenz — und damit unsere Subjektivitit —
wesentlich durchdringt.

2.2 DIE AFFIRMATIVEN MOMENTE DER DASEINSANALYSE

Heideggers Bemiihung, den Horizont der Subjektphilosophie zu {iiberschreiten,
nimmt seinen Ausgang zunéchst in der Verfolgung seiner unausgewiesenen Grund-
lagen. Die wesentliche Aufgabenstellung lautet, ob die abendlidndische Philosophie
nicht die Frage nach dem Sein voraussetzt, aber systematisch verschweigt. Die On-
tologie wird in diesem Zuge selbst noch einmal grundgelegt, indem die Bedin-
gungen ihrer Moglichkeit beleuchtet werden. Der Name dieses Unterfangens lautet
,,Fundamentalontologie. Hier droht zunéchst die Gefahr eines Missversténdnisses,
weil die Fundamentalontologie nichts weniger ist als fundamental.® Sie fundiert kei-
ne bestimmte Theorie und fungiert nicht als Begriindungsfigur eines philosophi-
schen Unterfangens. Die Fundamentalontologie soll vielmehr an die Oberfliche
bringen, wie Ontologie im Sinne der Metaphysik funktionieren kann. Sie ist somit
der Grund der Metaphysik, der sich stets im Moment seiner Griindung entzieht. Da-
her ist Heideggers Rede von einem Fundament irrefithrend.

In Sein und Zeit unternimmt Heidegger den Versuch, die ontisch-ontologische
Differenz, d.h. den Unterschied zwischen Sein und Seiendem, iiber die Analyse ei-
nes besonderen Seienden zur Sprache zu bringen: ,,.Der Unterschied von Sein und
Seiendem ist, wenngleich nicht ausdriicklich gewusst, latent im Dasein und seiner
Existenz da. Der Unterschied ist da, d.h. er hat die Seinsart des Daseins, er gehort

und das Problem der Metaphysik gegen den Neukantianismus, dass es sich bei der Kritik
der reinen Vernunft nicht primédr um eine Erkenntnistheorie, sondern um eine Grund-
legung der Metaphysik handelt. Die Einbildungskraft spielt nach Heidegger eine die Tra-
dition der Metaphysik iiberschreitende und auf die Seinsfrage hin 6ffnende Rolle. Mir
geht es jedoch nicht darum, die Heterogenitit der jeweiligen als Metaphysik bezeichneten
Positionen herauszustellen, sondern aufzuzeigen, an welchen entscheidenden Stellen die
Daseinsanalyse die Tradition der Philosophie iiberschreitet. Zu diesem Zweck ist es dann
legitim, die unterschiedlichen Positionen auf eine gemeinsame Argumentationsstruktur zu
reduzieren.

6 Die Verwendung der Begriffe des Ursprungs und des Fundaments demonstriert, dass
Heidegger in Sein und Zeit, die Verwendung metaphysischen Vokabulars betreffend,
noch recht unvorsichtig agiert. Diese Vorsicht steigert sich jedoch im Laufe der Ausei-
nandersetzung mit der Logik der Metaphysik nach der Kehre. Besonders die Arbeiten
Levinas’, Derridas und Foucaults fiihren aus, wie der Begriff des Ursprungs dekonstruiert

werden kann.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

zur Existenz.” (GP: 454) Im Ausgang vom Dasein — so Heideggers Intention — soll
die Differenz als Differenz erfahrbar werden. Die Daseinsanalyse soll die ontolo-
gischen Strukturmomente des Subjekts an die Oberfliche bringen, um dann den Bo-
gen zu einer Explikation der Zeit zu schlagen. Es soll sich in diesem Abschnitt er-
weisen, dass die Daseinsanalyse ein erster wichtiger Schritt auf dem Weg zu einem
heteronomen Subjektverstindnis ist, weil sie das Subjekt der Metaphysik auf seine
temporale Dimension hin 6ffnet und damit seiner fundamentalen und fundierenden
Stellung in der Welt beraubt. Das Subjekt wird durch eine Interpretation als Dasein
dezentriert, indem es nicht mehr der Welt als Objekt gegeniibergestellt, sondern als
in der Welt existierend gedacht wird. Zugleich ist die Welt des Daseins immer eine
mit-geteilte Welt: Das Dasein existiert mit und zwischen Anderen. Existenz, In-der-
Welt-sein und Mitsein sind somit zundchst die wichtigsten affirmativen Momente
der Daseinsanalyse.

2.2.1 Dasein und Subjekt

Sein und Zeit ist von einem hermeneutischen Impuls getragen. Die Explikation der
Seinsfrage vollzieht sich wesentlich {iber die Dimension des Verstehens, genauer
iiber das Selbstverstindnis des Daseins und iiber eine Entfaltung der Frage, wie sich
Sein erfahren lidsst. Heidegger sucht deshalb nach einem Seienden, das vom Sein
beriihrt wird und als einziges dazu ,,ausgezeichnet* ist, die Seinsfrage aufzuwerfen:
»Ausarbeitung der Seinsfrage besagt demnach: Durchsichtigmachen eines Seienden — des
fragenden — in seinem Sein. [...] Dieses Seiende, das wir selbst je sind und das unter anderem
die Seinsmoglichkeit des Fragens hat, fassen wir terminologisch als Dasein. Die ausdriickli-
che und durchsichtige Fragestellung nach dem Sinn von Sein verlangt eine vorgéingige ange-

messene Explikation eines Seienden (Dasein) hinsichtlich seines Seins.* (SZ: 7)

Mit dem Dasein, dessen Sinn an dieser Stelle noch unklar ist und sich erst im weite-
ren Verlauf der Analyse erhellt, ist ein erster Zugang zur Seinsfrage gewonnen. Das
Dasein ist das einzige Seiende, dem die Fihigkeit des Fragens zukommt und das
somit den Satz ,,Was ist Sein?* artikulieren kann. Heidegger verwendet den Termi-
nus ,,Dasein”, um eine Abgrenzung zum (klassischen) Begriff des Menschen und
des Subjekts zu markieren. Das Dasein ist weder mit einem humanistischen, nach
den Attributen des Menschen fragenden Verstindnis gleichzusetzen, noch mit dem
Subjekt der Metaphysik, das eine selbstidentische und autonome Substanz darstellt.

7 Vgl. SZ: 8: ,Das Seiende vom Charakter des Daseins hat zur Seinsfrage selbst einen —

vielleicht sogar ausgezeichneten — Bezug.*

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 29

Das Dasein ist der Name fiir ein Wesen?®, das auf diejenigen Kriifteverhltnisse hin
gedffnet ist, denen es seine Existenzweise verdankt. Es ist die ,,formale Anzeige*®
fiir all diejenigen Beziige, welche die Menschlichkeit des Menschen konstituieren:
,,Um sowohl den Bezug des Seins zum Wesen des Menschen als auch das Wesens-
verhéltnis des Menschen zur Offenheit (,Da‘) des Seins als solchen zugleich und in
einem Wort zu treffen, wurde fiir den Wesensbereich, in dem der Mensch als
Mensch steht, der Name ,Dasein‘ gewdhlt.” (1949a: 372; im Original gesperrt)
Heideggers wesentliches Anliegen im ersten Teil von Sein und Zeit ist es, die Of-
fenheit des Daseins in Bezug auf das Sein zur Sprache zu bringen. In weniger hei-
deggerianischem Vokabular formuliert bedeutet das: Es soll gezeigt werden, dass
Subjektivitit nicht als Kern im Inneren der Subjekte vorliegt, sondern immer schon
auf eine Welt und auf dullere Krifteverhiltnisse hin gedffnet ist, die es durch-
dringen. Das Subjekt ist nicht mehr linger das Zentrum der Welt — es ist de-
zentriert.

Wenn nach Heidegger das Stellen der Seinsfrage zur Existenzweise des Daseins
zdhlt, dann muss es das Sein immer schon erfahren haben, auch wenn eine solch
diffuse Erfahrung nicht begrifflich festgehalten werden kann: ,,Wir wissen nicht,
was ,Sein‘ besagt. Aber schon wenn wir fragen: ,was ist »Sein«?* halten wir uns in
einem Verstidndnis des ,ist‘, ohne dass wir begrifflich fixieren konnten, was das ,ist
bedeutet. Wir kennen nicht einmal den Horizont, aus dem her wir den Sinn fassen
und fixieren sollten. Dieses durchschnittliche und vage Seinsverstindnis ist ein
Faktum.” (SZ: 5) Das Aufwerfen der Frage nach dem Sein ist eine Tatsache des
Daseins. Es ist Teil seines Selbstverstindnisses. Das dem lateinischen entstam-
mende Wort ,,Faktum® (,,das Gemachte*) zeigt die erste temporale Dimension des
Daseins an: die Vergangenheit. Die Artikulation der Seinsfrage ist nichts, was das
Dasein willentlich und wissentlich vollzieht. Indem das Dasein in das Sein gewor-
fen ist — ndmlich ,,da ist* — ist das Fragen nach dem Sein immer schon ein integrales
Moment seiner Geworfenheit. Heidegger geht es zunéchst um die Exposition dieses
,Fakts“. Die Daseinsanalyse transzendiert das Dasein nicht, sondern legt diejenigen
existentiellen Beziige frei, die das Dasein immer schon vollzogen hat. Das Seinsver-
standnis ist ein Faktum, weil es eine Grundbedingung der menschlichen Existenz

8 Andrew Mitchell (2008) hat iiberzeugend dargelegt, dass ,,Wesen* bei Heidegger immer
ein ,,Verwesen® ist und sich in diesem Sinne von dem traditionellen, essentialistischen
Verstéindnis dieses Begriffs entscheidend abhebt. Prominent kommt Heidegger auf den
Namen des Wesens in seinem Aufsatz Vom Wesen des Grundes zu sprechen, auf den ich
weiter unten (Kap. 2.4.2) noch eingehen werde.

9 Nach Alfred Denker (2011: 71-73) ist ,,formale Anzeige* der wichtigste Begriff von Hei-
deggers phanomenologischer Methode. Er beschreibt die Differenz zwischen dem je kon-
kreten Dasein und der Abstraktion davon und erkldart damit, warum eine Wesens-

bestimmung des Menschen scheitert.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ist, und keine Fahigkeit, die das Dasein erst noch zu erlernen hat. Dem Dasein als
einem — wenn auch ausgezeichneten — Seienden ist das Sein zugénglich, da Seins-
verstandnis ein konstitutives Element seines Selbstverstindnisses ist: ,,Seinsver-
stindnis ist selbst eine Seinsbestimmtheit des Daseins. Die ontische Auszeichnung
des Daseins liegt darin, dass es ontologisch ist.“ (SZ: 12) Der Existenzweise des
Daseins ist die Frage nach dem Sein und damit ein Vor-Verstindnis dessen, was
Sein ist, eingeschrieben. ,,Vor-Verstindnis* bedeutet in diesem Kontext, dass das
Dasein immer schon verstanden hat, dass es nicht nur Seiendes, sondern auch das
Sein gibt. Es hat sich diese Problematik erschlossen, ohne sie auf den Punkt bringen
zu konnen. Wenn Heidegger durch das Verfahren der Fundamentalontologie die
Frage nach dem Sein stellen will, dann muss diese Frage ihren Ausgang von einem
Seienden nehmen, dessen Seinsweise in der Artikulation der Frage beruht. Aus die-
sem Grund ,,muss die Fundamentalontologie, aus der alle andern [Ontologien] erst
entspringen konnen, in der existenzialen Analytik des Daseins gesucht werden* (SZ:
13). Damit ist der Einstieg in die Thematik von Sein und Zeit geschafft und zu-
gleich aufgewiesen worden, warum die Konzeption des Daseins philosophisch ent-
wickelt werden muss.

Der neu eingefiihrte Terminus des Daseins ldsst sich zundchst gegen denjenigen
des Bewusstseins abgrenzen: ,,Weder tritt nur das Wort ,Dasein‘ an die Stelle des
Wortes ,Bewusstsein‘, noch tritt die ,Dasein‘ genannte ,Sache‘ an die Stelle dessen,
was man beim Namen ,Bewusstsein® vorstellt.“ (1949a: 373) Der Begriff des Be-
wusstseins impliziert erstens die Gegenwirtigkeit des Subjekts im Sinne von Vor-
handenheit und Anwesenheit. Bewusstsein ist der Name fiir einen Zustand, in dem
ein Subjekt einen Gegenstand fixieren kann. Bewusstsein von einem Gegenstand
oder einem Gefiihl ist immer gegenwirtiges und damit nicht auf Vergangenheit und
Zukunft verweisendes Bewusstsein. Das Bewusstsein ist entweder anwesend oder
abwesend, einen Zwischenzustand gibt es nicht. Zweitens richtet sich Bewusstsein
immer auf ein gegebenes Objekt und ist somit intentionales Bewusstsein.!® Um et-
was intentional erfassen zu konnen, muss das Dasein aber bereits als ein solches
Subjekt, dem ein Objekt gegeben ist, konstituiert sein. Theorien der Intentionalitét
setzen die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt voraus und ergriinden nicht die
Bedingungen ihrer Situierung. Der Begriff des Bewusstseins ist nicht geeignet, um
das Phidnomen des Daseins zu charakterisieren, weil die Gegenwiértigkeit des Sub-

10 Die Phinomenologie Husserls transformiert die klassische Subjektphilosophie, fiir wel-
che die Korrelation zwischen Subjekt und Objekt zentral ist, in eine Theorie der Inten-
tionalitdt. Nach Heidegger 16st sich jedoch auch der stets um eine strikte Abgrenzung zur
klassischen Metaphysik bemiihte Husserl nicht von ihr ab. Husserl erkennt nicht, dass die
Existenzweise des Menschen als Dasein durch ein Verstidndnis seines Seins ausge-
zeichnet ist, das nicht Bewusstsein von etwas (Intentionalitét) ist. Die husserlsche Kon-

zeption der Intentionalitét fiihrt hier folglich nicht weiter.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 31

jekts und die dichotome Beziehung zwischen Subjekt und Objekt nicht problemati-
siert werden.!!

Nach dieser ersten groben Charakterisierung des Daseins konnen die Unter-
schiede zum traditionellen Subjektbegriff schérfer gefasst werden. Heidegger rich-
tet sich mit der Daseinsanalyse gegen das neuzeitliche philosophische Bestreben der
Fundierung des Subjekts als Substanz. Dem metaphysischen Subjekt wird in diesem
Kontext eine autonome Kraft zuerkannt, welche die Voraussetzung einer philoso-
phischen Analyse ist und deren Konstitution nicht mehr befragt wird. Die Daseins-
analyse kritisiert zunichst diesen Gedanken: ,,Eine ihrer ersten Aufgaben [der Ana-
lyse] wird es sein zu erweisen, dass der Ansatz eines zunichst gegebenen Ich und
Subjekts den phdnomenalen Bestand des Daseins von Grund aus verfehlt. (SZ: 46)
Das Dasein kann nicht als etwas Gegebenes, in der Welt Vorkommendes bestimmt
werden, weil ihm ein Zugang zu einem Phidnomen, ndmlich dem Sein, zukommt,
der nicht als Prédikat seiner Subjektivitit ausgelegt werden kann. Das hat Konse-
quenzen fiir das Selbstverstindnis des Daseins: Dieses griindet nicht auf in der Zeit
tiberdauernde, wesenhafte Eigenschaften, sondern deutet vielmehr auf seinen tem-
poralen Vollzug hin. Der Objektivierung des metaphysischen Subjekts stellt Hei-
degger die Existenzialitit des Daseins gegeniiber: ,,Das ,Wesen‘ des Daseins liegt
in seiner Existenz.” (SZ: 42; im Original kursiv) Das Dasein besitzt kein Wesen
mehr im Sinne einer Essenz. Aus diesem Grund setzt Heidegger den Begriff des
Wesens, den die Anthropologie zu ihrem Erkenntnisgegenstand hat, in Anfiihrungs-
zeichen. Was den Menschen als Dasein auszeichnet, lidsst sich nicht iiber eine Auf-
zdhlung von Attributen einer zugrunde liegenden Substanzialitéit erfassen, sondern
iiber eine Explikation der Prozessualitiit seiner Vollziige. Die erste wichtige Dezen-
tralisierung des Subjekts, die Heidegger hier zur Sprache bringt, ist somit die Exis-
tenz. Das Subjekt ist nicht, wie das bei ,,blo* Seiendem der Fall ist, in der Gegen-
wart verwurzelt; es entstammt einer uneinholbaren Vergangenheit und ist auf eine
ungewisse Zukunft hin gedffnet, in der nur der Tod gewiss ist. Existenz ist kein
Priadikat von Subjektivitit, sondern verweist auf die Tatsache, dass Subjekte immer
schon von Temporalitit durchdrungen und der Kern ihres Selbst abgesetzt ist.

2.2.2 Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins
Der ontologische Status der Existenz birgt in einem néchsten Schritt eine wichtige

Verschiebung der ,,Beziehung* zwischen Dasein und Welt. Die Existenzweise des
Daseins ist nicht das Vorhandensein innerhalb der Welt, sondern seine Exponiert-

11 Bei meiner Interpretation in diesem Abschnitt grenze ich mich strikt von von Herrmann
(2004: 2f.) ab, der den Subjektbegriff mit demjenigen des Bewusstseins gleichsetzt und

ihn so von dem des Daseins unterscheidet.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

heit in der Welt. Der Seinsmodus des Daseins ist das In-der-Welt-sein. Das Dasein
steht keiner Welt gegeniiber, die ihm als Objekt gegeben ist: ,,Subjekt und Objekt
decken sich aber nicht etwa mit Dasein und Welt.* (SZ: 60) Der Terminus ,,Welt*
darf nicht gemédf dem traditionellen Realismus verstanden werden, denn die Welt
ist gerade kein Seiendes, sondern ein Strukturmoment des Daseins. Das Dasein
existiert und exponiert sich als in einer Welt seiend: ,,In-Sein ist demnach der for-
male existenziale Ausdruck des Seins des Daseins, das die wesenhafte Verfassung
des In-der-Welt-seins hat.“ (SZ: 54; im Original kursiv) Hier zeigt sich die ontolo-
gische Dimension des Daseins als ontisch Seiendes: Wéhrend Tiere und Gegen-
stinde in der Welt ,,vorhanden* — und letztere gleichzeitig als Zeug fiir das Dasein
,,zuhanden* — sind, existiert das Dasein in der Welt. Die Existenzweise ist kein Pri-
dikat, das dem Dasein zugeschrieben werden kann; sie zeichnet seine Seinsweise
wesentlich aus. Die Struktur des In-der-Welt-seins ist in das Dasein eingeschrieben.
Das Dasein existiert nicht anfanglich und besitzt dann die Moglichkeit, sich auf ei-
ne ithm #duBerliche Welt hin zu 6ffnen oder sich ihr zu verschlieBen; die ()ffnung
selbst ist vielmehr ein konstitutives Moment seiner Existenz: ,,Das Dasein bringt
sein Da von Hause aus mit.” (SZ: 133) Eine Begegnung mit Gegenstdnden und an-
deren Menschen ist nur deshalb moglich, weil die Welt stets schon in das Dasein
eingedrungen ist.

Mit dieser argumentativen Geste unterlduft Heidegger die traditionelle Dicho-
tomie zwischen Subjekt und Objekt und hebelt das philosophische Problem der Er-
kennbarkeit der AuBBenwelt aus: Die erkenntnistheoretische Frage, wie ein Subjekt
eine ihm fremde Welt erkennen kann, wird durch die Tatsache, dass das Subjekt

immer schon weltlich ist, obsolet.'?

Die Welt ist nicht jenseits des Daseins, sondern
die ,,Ganzheit von Beziigen* (GP: 370). Das Dasein hat nur deshalb einen Bezug zu
sich selbst, weil es stets schon in der Welt ist. Der zweite Aspekt einer Dezentrali-
sierung des Subjekts, der sich in Sein und Zeit aufspiiren lésst, lautet somit, dass das
Subjekt iiber keine scharfe Grenze zur Welt verfiigt, sondern immer schon von der
Welt durchdrungen ist. Wie Gianni Vattimo zu bedenken gibt, ist das eine wesentli-
che hermeneutische Einsicht der Daseinsanalyse: ,,Wir konnen die Tatsache, dass

fir das Dasein das In-der-Welt-sein immer schon Auf-ein-Verweisungsganzes-

12 In einem berithmten Zitat aus Sein und Zeit dreht Heidegger den Ausspruch Kants, es sei
ein Skandal der Philosophie, dass die Existenz der Aulenwelt noch immer nicht bewiesen
ist, um: ,,Der ,Skandal der Philosophie‘ besteht nicht darin, dass dieser Beweis [der Exis-
tenz der AuBlenwelt] bislang noch aussteht, sondern darin, dass solche Beweise immer
wieder erwartet und versucht werden. Dergleichen Erwartungen, Absichten und Forde-
rungen erwachsen einer ontologisch unzureichenden Ansetzung dessen, davon unab-
hingig und ,auflerhalb‘ eine ,Welt‘ als vorhandene bewiesen werden soll. Nicht die Be-
weise sind unzureichend, sondern die Seinsart des beweisenden und beweisheischenden
Seienden ist unterbestimmt.* (SZ: 205)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 33

verwiesen-sein bedeutet, die hermeneutische Konstitution des Daseins nennen.*
(Vattimo: 1986: 140) Die Beziehung zwischen Dasein und Welt ist dabei nicht als
eine solche zu verstehen, in der beide durch ein festes Band verbunden sind, son-
dern als eine paradoxe Beziehung im Sinne einer (Nicht-)Beziehung. Der Bezug zur
Welt ist ein immer schon ausgesetzter, weil die Welt kein Objekt ist, das eine de-
terminierende Wirkung auf das Dasein ausiibt. Das die Beziehung stiftende ,,Zwi-
schen* verbindet nicht die Pole des Daseins und der Welt. Der Bezug ist immer
schon ein Entzug, weil sich die Welt, obwohl sie Teil der Struktur des Daseins ist,
dem Zugriff des Daseins entzieht.

Heideggers Kritik an der Subjektphilosophie lautet im Rahmen dieser Problem-
lage, dass die (Nicht-)Beziehung zwischen Dasein und Welt innerhalb der Tradition
der abendlidndischen Philosophie systematisch iibersehen wird:

,.Der phanomenale Aufweis des In-der-Welt-seins hat den Charakter der Zuriickweisung von
Verstellungen und Verdeckungen, weil dieses Phinomen immer schon in jedem Dasein in
gewisser Weise selbst ,geschehen® wird. [...] Allein dieses ,in gewisser Weise Sehen und
doch zumeist Missdeuten® griindet selbst in nichts anderem als in dieser Seinsverfassung des
Daseins selbst, gemil derer es sich selbst — und d.h. auch sein In-der-Welt-sein — ontologisch
zundchst von dem Seienden und dessen Sein her versteht, das es selbst nicht ist, das ihm aber

,innerhalb‘ seiner Welt begegnet.* (SZ: 58)

Das In-der-Welt-sein als Seinsweise des Daseins wird immer schon iibergangen,
weil es nicht als Seiendes identifiziert werden kann. Das Dasein hilt sich, weil sich
die Welt seiner begrifflichen Aneignung entzieht, in der Regel an Seiendem inner-
halb der Welt fest und versteht das als eine wesentliche Beziehung. Die Notwen-
digkeit eines solchen Festhaltens erkennt auch Heidegger an, jedoch darf sich eine
Explikation des Phianomens der Welt nicht darin erschopfen. Die Vorstellung, dass
die Welt nichts anderes als die Summe der Gegenstinde und Menschen ist, ldsst erst
den Schein aufkommen, dass Subjekte autonome Wesen sind, die sich von der Welt
16sen konnen. Die Innerlichkeit des Subjekts hat die AuBerlichkeit einer gegen-
standlichen Welt zu ihrer Voraussetzung. Heidegger setzt das Wort ,,innerhalb* in
obigem Zitat in Anfiithrungszeichen, um anzudeuten, dass das Dasein nicht — wie es
bei dem Subjekt der Subjektphilosophie der Fall ist — in der Welt vorkommt, son-
dern innerhalb der Welt exponiert ist und ihm deshalb stets schon die Welt zugéing-
lich ist. Versucht sich das Dasein auf sich selbst zuriickzuziehen, so ist das deshalb
kein Riickzug in seine ihm ,,eigene* Subjektivitit, sondern nur ein bestimmtes — in
diesem Sinne: negatives — Verhalten zur Welt. Das Dasein kann sich von einzelnen
Gegenstinden und Menschen in der Welt distanzieren; es ist aber nicht befihigt, die
Welt zu verlassen.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

2.2.3 Das Mitsein als Seinsweise des Daseins

Im letzten Satz des vorherigen Abschnitts ist bereits angeklungen, dass das In-der-
Welt-sein immer auf eine mit Anderen geteilte Welt verweist. Heidegger wiederholt
den phinomenalen Aufweis der Seinsweise des Daseins, indem er die Gleich-
urspriinglichkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein zur Sprache bringt.!* Das Dasein
offnet sich nicht nur auf eine Welt; es begreift diese Welt zugleich als eine mit-
geteilte: ,,Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-seins ist die Welt je schon
immer die, die ich mit den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-
Sein ist Mitsein mit Anderen. Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.*
(S8Z: 118) Das Mitsein mit anderen Daseienden, das den Namen ,,Mitdasein* erhilt,
soll nicht auf die (ontische) Tatsache hindeuten, dass Subjekte immer schon mit an-
deren Subjekten in der Welt ,,vorkommen®. Es ist gerade der Fehler der Subjekt-
philosophie, das Zusammensein von Subjekten als ein Zusammenvorkommen zu in-
terpretieren: Subjekte sind gemdf diesem verfehlten Verstidndnis ,neben‘ anderen
Subjekten in der Welt. Sie bevolkern die Welt zusammen, sind aber je vereinzelt.
Heideggers Vorwurf an die Tradition der Philosophie lautet, dass diese nicht artiku-
lieren kann, inwiefern Subjekte eine Welt mit Anderen teilen.'* Die klassische Be-
arbeitung dieser Thematik verbleibt auf der ontischen Ebene, weil hier nur das
Existieren der Subjekte nebeneinander konstatiert wird; es wird versdumt die Frage
zu stellen, durch welche Bedingungen Subjekte iiberhaupt mit Anderen in eine Be-

13 Im ersten Satz von § 27 kommt Heidegger auf den ,,Subjektcharakter des Daseins zu
sprechen: ,.Das ontologisch relevante Ergebnis der vorstehenden Analyse des Mitseins
liegt in der Einsicht, dass der ,Subjektcharakter® des eigenen Daseins und der Anderen
sich existenzial bestimmt, das heif3it aus gewissen Weisen zu sein.” (SZ: 126) Auch wenn
Heidegger diesen Ausdruck in Anfiihrungszeichen setzt, ist es eine der wenigen Stellen in
Sein und Zeit, wo affirmativ auf Subjektivitit eingegangen wird.

14 Auch ein hegelianischer Zugang ist hier kein erfolgreicher Ausweg, insofern am Begriff
der Intersubjektivitit festgehalten wird. Die Problematik des Begriffs der Intersubjek-
tivitédt bringt Marchart auf den Punkt: ,,Die Rede von Intersubjektivitét schafft keine Ab-
hilfe, denn was wird durch dieses mysteriose ,Inter* denn anderes verbunden als wiede-
rum nur Subjekte oder Individuen.” (Marchart 2013: 381) Die Rede vom ,,zwischen*
muss vielmehr in die Struktur des Subjekts selbst verschoben werden. Vgl. zur Problema-
tisierung des angeblich unhintergehbaren Narratives der Innerlichkeit bei Taylor Kap.
8.3.2. Auf die Probleme eines dialektischen Anschlusses an die heideggersche Subjektkri-
tik komme ich in Kapitel 7.3.4 zu sprechen, wenn ich mich der Hermeneutik Ricceurs zu-

wende.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 35

ziehung treten konnen.!® Das Teilen der Welt mit Anderen bedeutet bei Heidegger
daher nicht primdr, dass sich Subjekte mit anderen Subjekten arrangieren miissen.
Wesentlich ist vielmehr der ontologische Charakter des Teilens: ,,Die phdnomeno-
logische Aussage: Dasein ist wesenhaft Mitsein hat einen existenzial-ontologischen
Sinn. Sie will nicht ontisch feststellen, dass ich faktisch nicht allein vorhanden bin,
vielmehr noch andere meiner Art vorkommen.” (SZ: 120) In-der-Welt-sein und
Mitsein sind konstitutive Seinsweisen des Daseins. Welt gibt es nur als mit-geteilte
Welt.!® So wenig sich das Dasein immer schon von der Welt zuriickzuziehen ver-
mag, weil die Welt ein Moment seiner Existenzweise ist, so sehr scheitert es darin,
sich vom Mitsein zu 16sen. Auch wenn es sich von konkreten Anderen distanziert,
wird es sein Mitsein nicht los: ,,Das Mitsein bestimmt existenzial das Dasein auch
dann, wenn ein Anderer faktisch nicht vorhanden und wahrgenommen ist. Auch das
Alleinsein des Daseins ist Mitsein in der Welt.“ (SZ: 120) Die Abwesenheit Ande-
rer fithrt nicht zu einem Riickzug des Daseins aus dem Mitsein. Im Alleinsein endet
der Einfluss Anderer nicht. Wenn das Dasein iiber seine Motive und Handlungsab-
sichten reflektiert, wird ihm in diesem Prozess nicht seine innere Subjektivitit
transparent. Der Akt der Reflexion im Alleinsein ist nur in einer gemeinsam geteil-
ten Welt moglich: Sprechen und Denken verweisen immer schon auf eine (histo-
risch spezifische) Mitwelt.

Das Mitsein als Seinsweise des Daseins ist der dritte Aspekt einer Dezentrie-
rung des Subjekts. Das Dasein kann sich nur deshalb als existierend und als in-der-
Welt-seiend begreifen, weil es die Welt stets schon mit Anderen teilt. Subjektsein
bedeutet in diesem Sinne, dass fiir die eigene Existenz immer auch die Existenz
Anderer konstitutiv ist. Das Subjekt ist kein ,,fertiger* Akteur, der eine Welt betritt,
in der er anderen autonomen Akteuren begegnet; das Subjekt kann nur deshalb mit
anderen Subjekten in eine Beziehung treten, weil diese Beziehung Teil seiner Exis-
tenz ist. Schon hier wird ersichtlich, dass Subjekte in ihrer Seinsweise von etwas
abhiéngig sind, dass sich ihrer Verfiigungsgewalt entzieht und nur aufgrund dieser
Abhingigkeit existieren konnen.

15 Hier muss vermerkt werden, dass Heidegger keine konkreten Anderen meint, sondern
anonyme Andere, im Sinne der Masse, des Man. Auf das Man als uneigentlichem Modus
des Mitseins werde ich in Kap. 2.3.2 eingehender zu sprechen kommen.

16 Die Gleichrangigkeit von In-der-Welt-sein und Mitsein ist jedoch bei Heidegger nicht
durchgingig gegeben. Das Mitsein wird in Sein und Zeit deutlich spéter als das In-der-
Welt-sein eingefiihrt. Philippe Lacoue-Labarthe (1990: 153) konstatiert ,.eine relative
Zweitrangigkeit zunichst, und relative Eile in der Analytik, des Mitseins®. Jean-Luc
Nancy (2004: 152) betrachtet die Nachordnung des Mitseins als eine grundlegende
Schwiche von Sein und Zeit und fordert deshalb ,.eine aufmerksame Relektiire des ge-
samten Werks, die durchaus dazu fithren konnte, dass das, was auf dem Spiel steht, also

der ,Sinn des Seins®, vollig neu reformuliert werden muss*.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

2.3 APORIEN DER DASEINSANALYSE

Meine bisherige Lektiire von Sein und Zeit hat sich vor allem auf diejenigen Mo-
mente der Daseinsanalyse gestiitzt, welche die Dezentralisierung des autonomen
Subjekts und somit den Ubergang zu einem Denken heteronomer Subjektivitiit er-
moglichen. Sie ist aus diesem Grund zunéchst affirmativ vorgegangen. Die Da-
seinsanalyse verfiigt jedoch auch iiber Spannungen, denn die Ausgesetztheit des
Subjekts wird in Sein und Zeit noch nicht voll zur Sprache gebracht. Heidegger be-
greift das Dasein zwar nicht mehr als urspriinglich autonom, sondern als von unver-
fiigbaren Strukturmomenten und Krifteverhiltnissen durchzogen; zugleich hilt er
jedoch an der einheitlichen Struktur des Daseins fest. Es gibt keine ontologischen
Krifte, die nicht Teil seiner Struktur sind. Die Daseinsanalyse kann aus diesem
Grund noch nicht zum alteritdren Moment von Subjektivitidt vorstoBen, die fiir ein
Verstindnis von Heteronomie wesentlich ist. Diese Spannungen in Sein und Zeit
miissen zur Sprache gebracht werden, wenn deutlich werden soll, inwiefern sich ein
heteronomes Subjektverstindnis vom autonomen Subjekt absetzen kann.

Um die Einheit des Daseins innerhalb von Heideggers Fundamentalontologie
offen zu legen, komme ich zunichst auf die Differenz zwischen Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit zu sprechen. Mit Eigentlichkeit ist die Moglichkeit des Daseins
benannt, seine Existenz selbst zu wihlen; Uneigentlichkeit bezeichnet die Existenz
gemil sozial vorherrschender Konventionen. Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit
sind die beiden Seinsmodi des Daseins:

,,Die beiden Seinsmodi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit [...] griinden darin, dass Da-
sein iiberhaupt durch Jemeinigkeit!” bestimmt ist. Die Uneigentlichkeit des Daseins bedeutet
aber nicht etwa ein ,weniger‘ Sein oder einen ,niedrigeren‘ Seinsgrad. Die Uneigentlichkeit
kann vielmehr das Dasein nach seiner vollsten Konkretion bestimmen in seiner Geschif-
tigkeit, Angeregtheit, Interessiertheit, Genussfiahigkeit.* (SZ: 42f.)

Mit dieser Argumentation dreht Heidegger eine traditionelle Bewegung der Philo-
sophie um: Die Uneigentlichkeit genieit innerhalb der fundamentalontologischen
Analyse einen Primat, weil das Dasein zunéchst wesentlich nicht es selbst ist. ,,Un-
eigentlichkeit* ist aber nicht blo der Name fiir einen negativen Modus des Verfal-
lens, von dem sich das Dasein zu befreien hat, sondern die alltdgliche und durch-
schnittliche Existenzweise, die dem Dasein gemifl gesellschaftlicher Normen
vorgegeben ist. Im Zuge einer Transformation begreift das Dasein dann, dass die
Moglichkeiten seiner Existenz nicht auf die herrschenden sozialen Konventionen

17 Jemeinigkeit bedeutet, dass das Dasein immer Dasein von jemandem ist, ohne dass es ihm

gehort.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 37

beschrinkt sind; dem Dasein steht es immer frei, seine Moglichkeiten offen zu hal-
ten, d.h. nicht als uniiberschreitbare Notwendigkeiten zu interpretieren. Die Mog-
lichkeit einer solchen Freiheit versucht Heidegger iiber das Phinomen des Gewis-
sens zu begriinden. Das Gewissen ruft das Dasein aus der uneigentlichen Existenz
zurilick und erinnert daran, dass das Dasein nicht so handeln muss, wie es ihm ge-
sellschaftlich vorgegeben ist. Die Wendung der Eigentlichkeit aus der Uneigent-
lichkeit ist ein wesentliches Unternehmen von Sein und Zeit, weil die Frage nach
dem ,richtigen* Selbstverstindnis des Daseins der phinomenologische Ausgangs-
punkt ist, um die Zeit als Sinn von Sein zu erschlieen.

2.3.1 Die Einheit der Sorgestruktur und
die Temporalitit des Daseins

Heideggers Ausfiihrungen zur Differenz zwischen Eigentlichkeit und Uneigent-
lichkeit lenken die Daseinsanalyse zur Frage nach der einheitlichen Struktur des
Daseins. Die Einheit des Daseins soll in Sein und Zeit durch die Sorgestruktur ge-
wihrleistet werden. Die argumentative Begriindung ist wiederum an die Auf-
deckung der temporalen Struktur der Sorge gebunden, die im zweiten Abschnitt des
Buches behandelt wird. Diese beiden entscheidenden Schritte der Daseinsanalyse
sollen nun ein wenig ausfiihrlicher beleuchtet werden. Ich mochte zeigen, dass Hei-
degger durch das Beharren auf der Einheitlichkeit des Daseins einer entscheidenden
Bewegung der Subjektphilosophie verhaftet bleibt. Zwar gelingt es, den wesentlich
temporalen Charakter der Konstitution von Subjektivitdt herauszuarbeiten; das we-
sentlich alteritire Moment heteronomer Subjektivitidt bleibt jedoch innerhalb der
Daseinsanalyse noch verschiittet. Diese Ambivalenz gilt es im Folgenden genauer
zu erortern.

In einem ersten Schritt expliziert Heidegger die wesentlichen Komponenten der
Sorgestruktur.'® Die Strukturganzheit des Daseins umfasst die drei Komponenten
der Existenz, Faktizitit und Verfallenheit. Die entscheidende Frage zielt auf die
Struktur ab, welche alle drei Komponenten zu einer Einheit ordnet. Parallel dazu

18 Ricceur betrachtet die Sorge als zentrales Moment der Begriindung einer Anthropologie:
,Die Sorge erscheint somit als die Grundlage der philosophischen Anthropologie von
Sein und Zeit, bevor die Ontologie durch den Begriff der Zeitlichkeit iiber alle Anthropo-
logie hinausgefiihrt wird.” (SA: 374) Die Zeitlichkeit ist der Ort, an dem die Anthropolo-
gie unterbrochen wird und das Potenzial fiir eine Neubestimmung des Subjektbegriffs
aufgezeigt werden kann. Matthias Wunsch (2010) hat dartiber hinausgehend in Heideg-
gers Vorlesung Die Grundbegriffe der Metaphysik aus dem Wintersemester 1929/30 tra-
ditionelle anthropologische Argumentationslinien nachzuweisen versucht, die vor allem

die Unterscheidung zwischen Mensch und Tier betreffen.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

muss gezeigt werden, wie das Dasein aus seiner Verfallenheit heraus den Modus
eigentlicher Existenz erreichen kann. Das erste Phidnomen, das die Moglichkeit der
Wendung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit anzeigt, ist die Angst. Die Angst
gewihrleistet, dass die Mdoglichkeiten des Daseins nicht in Notwendigkeiten um-
schlagen miissen: ,,Allein in der Angst liegt die Moglichkeit eines ausgezeichneten
ErschlieBens, weil sie vereinzelt. Diese Vereinzelung holt das Dasein aus seinem
Verfallen zuriick und macht ihm Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit als Moglich-
keiten seines Seins offenbar.” (SZ: 190f.; Hervorhebung von mir) Im Gegensatz zur
Furcht richtet sich die Angst nicht auf ein Objekt in der Welt; das Dasein dngstigt
sich vielmehr, weil es in der Welt existiert und die seinem Zugriff entzogene Welt
ihm unheimlich ist. Zugleich hat die Angst einen positiven Effekt: Sie hilt das Da-
sein in der Offenheit seiner (zukiinftigen) Moglichkeiten. Indem sich das Dasein in
und vor der Welt dngstigt, wird es mit seinen Handlungsoptionen konfrontiert. Die
Angst bricht den uneigentlichen Modus des Verfallens auf: Jemand, der sich dngs-
tigt, kann nicht mehr blof} verfallen sein. Das Dasein wird zur Ergreifung der Mog-
lichkeiten seiner Existenz ,,gezwungen®. Es erféhrt, dass es vereinzelt ist und damit
nicht nur unter Anderen existiert. Die Angst ist zugleich ein Gefiihl, dem das Da-
sein ausgesetzt ist und somit ein Passivititsmoment. Das Dasein entscheidet sich
nicht dafiir sich zu dngstigen. Solange es in der Welt ist und hiermit existiert, dngs-
tigt es sich auch. Der Umschlagsmoment zwischen Uneigentlichkeit und Eigent-
lichkeit bzw. zwischen Passivitit und Aktivitidt wird somit zunédchst am Phédnomen
der Angst sichtbar.

Die Suche nach der Einheitlichkeit der Sorge droht an dieser Stelle der Daseins-
analyse jedoch in eine Aporie zu miinden. Weil sich das Dasein immer auf seine
zukiinftigen Moglichkeiten hin entwirft und aus diesem Grund niemals ein abge-
schlossenes Ganzes ist, kann es (scheinbar) keine einheitliche Struktur haben. Zu-
gleich fordert die Daseinsanalyse allerdings das Ganze des Daseins zu denken, weil
ansonsten der phidnomenologische Schritt vom Dasein zum Sein nicht vollzogen
werden kann. Es muss aufgewiesen werden, durch welche Bewegung die einzelnen
Momente des Daseins, die Teile der Sorgestruktur sind, zusammengehalten werden.
Eine Losung dieses Problems findet Heidegger in der Temporalitit, welche die un-
abgeschlossene Einheit des Daseins gewéhrleisten soll.

In einem zweiten Schritt wird folglich die temporale Struktur als Sinn der Sorge
freigelegt. Die Explikation der Sorge wird wiederholt, indem an all denjenigen Phé-
nomenen, die im ersten Abschnitt von Sein und Zeit als Strukturmomente der Sorge
ausgewiesen wurden, die Dimension der Temporalitit aufgespiirt wird. Heidegger
beginnt dieses Unternehmen in dem Kapitel iiber das ,,Sein zum Tode*. Die Rede
vom ,,Vorlaufen in den Tod* besagt in diesem Kontext, dass das Dasein dem Tod
immer schon unterworfen ist. Der bekannte Spruch Epikurs ,,Der Tod geht uns
nichts an* ist vor diesem Hintergrund zugleich richtig und falsch. Er ist richtig, weil
der Tod dem Dasein entzogen ist: Wenn der Tod da ist, dann ist das Dasein nicht

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 39

mehr da; wenn das Dasein ist, so ist der Tod (noch) nicht. Der Spruch Epikurs ist
jedoch zugleich falsch, weil sich der Tod im Moment des Entzugs stets auch auf das
Dasein bezieht: ,,Das Zu-Ende-sein besagt existenzial: Sein zum Ende. Das duflerste
Noch-nicht hat den Charakter von etwas, wozu das Dasein sich verhdilt.” (SZ: 250)
Der Tod reicht dem Dasein ein Verstidndnis seiner Sterblichkeit und begrenzt es, in-
dem er es als endlich und somit temporal einsetzt. Der Tod ist die Moglichkeit der
Zukunft und damit der dreidimensionalen Zeit von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft: ,,.Der Tod als Ende des Daseins ist die eigenste, unbeziigliche, gewisse und
als solche unbestimmte, uniiberholbare Moglichkeit des Daseins.” (SZ: 258f.; im
Original kursiv) Der Tod ist ein Entzugsmoment des Daseins, das zugleich Be-
zugsmoment ist. Das Phdnomen des Todes entzieht sich dem Dasein unendlich und
zugleich kommt dem Tod ein konstituierendes Moment zu: Der Tod ldsst das Da-
sein als zeitlich begrenztes erscheinen und bedingt, dass sich das Dasein als zeitli-
ches und endliches versteht.

Indem das Dasein der Moglichkeit ausgesetzt ist, sich auf die Unmoglichkeit
(des Todes) zu beziehen, vermag es sich nach Heidegger erst als Einheit zu begrei-
fen. Das Dasein existiert eigentlich, wenn es versteht, dass die Moglichkeit seiner
Existenz konstitutiv an dessen Unmoglichkeit gebunden ist. Der Tod als Moglich-
keit der Unmoglichkeit fasst alle dem Dasein offenstehenden Moglichkeiten seiner
Existenz zusammen — aus diesem Grunde garantiert er die Ganzheit der Sorge-
struktur: ,,Weil das Vorlaufen in die uniiberholbare Moglichkeit alle ihr vorge-
lagerten Moglichkeiten mit erschlief3t, liegt in ihm die Moglichkeit eines existen-
ziellen Vorwegnehmens des ganzen Daseins, das heifit die Moglichkeit, als ganzes
Seinkdnnen zu existieren.” (SZ: 264) Der Tod umschlie3t die drei Strukturmomente
der Sorge — Existenz, Faktizitit und Verfallenheit — und setzt das Dasein zugleich
als existierendes, faktisches und verfallenes ein.!” Damit ist es Heidegger gelungen,
die wesentlich temporale Dimension des Daseins aufzudecken. Mit der Freilegung
des Todes als temporalem Konstitutionsmoment ist nachgewiesen, dass das Dasein
nicht wie anderes Seiendes in der Gegenwart vorhanden ist, sondern immer schon
in den Zeitraum zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt ist.”’ Zeitlich-
keit*! ist die Bedingung der Moglichkeit der Existenz des Daseins.?? Vergangenheit,

19 Vgl. SZ: 252: ,Existenz, Faktizitdit, Verfallen charakterisieren das Sein zum Ende und
sind demnach konstitutiv fiir den existenzialen Begriff des Todes. Das Sterben griindet
hinsichtlich seiner ontologischen Moglichkeit in der Sorge.*

20 Vgl. auch SZ: 234: ,,Der urspriingliche ontologische Grund der Existenzialitit des Da-
seins aber ist die Zeitlichkeit.*

21 In Die Grundprobleme der Phinomenologie schreibt Heidegger zum Unterschied zwi-
schen Temporalitdt und Zeitlichkeit innerhalb der Daseinsanalyse: ,,.Der Terminus ,Tem-
poralitit* deckt sich nicht mit dem von Zeitlichkeit, obwohl er nur dessen Ubersetzung

ist. Er meint die Zeitlichkeit, sofern sie selbst zum Thema gemacht ist als Bedingung der

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Gegenwart und Zukunft bezeichnen drei ,,Ekstasen der Zeitlichkeit (SZ: 329). Die
Existenzweise des Daseins liegt somit in seiner Exponiertheit als zeitliches. Die
Zeitlichkeit ist das entscheidende Phinomen und der (Nicht-)Ort, an dem die Da-
seinsanalyse in eine Analyse des Seins tiberfiihrt werden soll, weil das Dasein iiber
Zeitlichkeit in keiner Weise verfiigen kann. In Hinblick auf die Daseinsanalyse hat
sich an dieser Stelle ergeben, dass die Konstitution des Daseins durch die Zeitlich-
keit und die Existenz als ,,Wesen* des Daseins dessen Vorhandensein in der Welt
vorausgehen. Das Dasein kann sich niemals vollstidndig verwirklichen; es verdichtet
sich niemals zu einem gegenwirtig Seienden, sondern wird im Prozess dieser Ver-
wirklichung immer aufgrund seiner temporalen Struktur ,,zuriickgehalten®. Die
temporale Dimension verhindert, dass das Dasein iiber seine Beziige verfiigt und
sich selbst transparent wird.

Durch die Explikation von Tod und Zeitlichkeit ist nicht nur die Einheit der
Sorgestruktur gewonnen, um die es Heidegger primér geht, sondern vor allem eine
wesentliche Bewegung heteronomer Subjektivitit zur Sprache gebracht worden:
Nur weil das Subjekt durch etwas begrenzt ist, das es in seiner Selbstbeziiglichkeit
und seinem Bei-sich-selbst-sein bedroht, ist es iiberhaupt Subjekt. Freiheit als Auto-
nomie und das sich selbst durchsichtige Subjekt sind in diesem Akt stets schon ab-
gesetzt. Heidegger geht hier aber noch nicht weit genug, weil er diejenigen Momen-
te, die Autonomie und Selbsttransparenz durchkreuzen, noch nicht als Entzugs-
momente denkt. Sein und Zeit bleibt seinem Vorhaben treu, alle Konstitutionsmo-
mente — und das gilt fiir das In-der-Welt-sein und das Mitsein genauso wie fiir den
Tod und die Zeit — als die Einheit der Sorgestruktur begriindende Momente des Da-
seins zu begreifen: ,,Zeit ist urspriinglich als Zeitigung der Zeitlichkeit, als welche
sie die Konstitution der Sorgestruktur ermoglicht.* (SZ: 331) Aus diesem Grund
sind die Konstitutionsmomente noch keine Entzugsmomente: Thre Explikation ist
an das Dasein gebunden. Heidegger vermag noch nicht die Ausgesetztheit des Da-
seins zu denken. Im Insistieren auf einer Einheit, die zwar nicht gegeben, aber das
Ziel der philosophischen Arbeit sein soll, liegt die entscheidende Diskrepanz zwi-
schen Heideggers Daseinsanalyse und den dekonstruktiven und hermeneutischen
Ansitzen, die an Heidegger ankniipfen. Die Daseinsanalyse kann einen mafgebli-

Moglichkeit des Seinsverstidndnisses und der Ontologie als solcher. Der Terminus ,Tem-
poralitit® soll anzeigen, dass die Zeitlichkeit in der existenzialen Analytik den Horizont
darstellt, von woher wir Sein verstehen.* (GP: 324) Weil dieser Unterschied allerdings
von den anderen in dieser Arbeit zu Wort kommenden Autoren nicht beibehalten wird,
verharre ich nicht bei dieser terminologischen Unterscheidung. In der Regel verwende ich
aber das Wort ,,Temporalitat*.

22 Ernst Tugendhat (1979: 214) irrt daher, wenn er schreibt, dass bei Heidegger ,,Wirklich-
keit und Moglichkeit irgendwie zusammenfallen oder die Moglichkeit an die Stelle der
Wirklichkeit tritt. Vielmehr ist die Moglichkeit eine Bedingung von Wirklichkeit.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 41

chen Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverstidndnis noch nicht be-
schreiten, weil sie die alteritire Dimension von Subjektivitit noch nicht beriicksich-
tigt.

Die Spannungen innerhalb der Daseinsanalyse sollen nun noch ein wenig schir-
fer gestellt werden. Neben Heideggers Bestehen auf der Einheit der Sorgestruktur
beruht ein wesentliches Problem von Sein und Zeit in der These von der Vereinze-
lung des Daseins. Die Phianomene der Angst und des Todes als wesentlicher Be-
griindungsmomente der Eigentlichkeit und somit der Freiheit verweisen auf den
vereinzelnden Charakter des Daseins. Im Angstigen und Sterben ist das Dasein
ndmlich auf sich selbst zuriickgeworfen. Dieser Gedanke ldsst sich vor allem an der
Rolle des Todes illustrieren. Der Tod dient innerhalb der Daseinsanalyse nicht nur
dem Aufweis der dreidimensionalen Temporalitit, sondern auch der Begriindung
des Daseins als vereinzelt. Niemand kann dem Dasein bei seinem eigenen Tod zur
Seite stehen, das Dasein kommt nicht umhin, das Sterben selbst zu iibernehmen.
Werner Hamacher vergleicht das Vorlaufen in den Tod als Moglichkeit der Unmog-
lichkeit mit der Struktur des Kategorischen Imperativs als Begriindungsfigur auto-
nomer Subjektivitit und stellt die These auf, ,,Heideggers Entwurf eines ,eigentli-
chen Seins zum Tode® sei eine ingeniose Transformation von Kants Theorie der
praktischen Vernunft” (Hamacher 1998b: 69; Anm. 19). Der Kritik Hamachers ldsst
sich auch diejenige Emmanuel Levinas’ zur Seite stellen, der den Tod in Sein und
Zeit als die Beziehung zum Anderen negierend begreift: ,,Bei Heidegger [besteht]
das grundlegende Verhiltnis zum Sein nicht in der Beziehung zum Anderen, son-
dern in der zum Tod, wo alles Nicht-Authentische in der Beziehung zum Anderen
aufgegeben wird, da man alleine stirbt.“ (EU: 44) Levinas’ grundlegende Kritik, die
ich in Kapitel 4.1.1 ausfiihrlich entfalten werde, beruht in dem Vorwurf, dass Hei-
degger die Ausgesetztheit des Subjekts gegeniiber dem Anderen durch die ontologi-
sche Analyse, die in dem Sein zum Tode kulminiert, verdeckt. Sowohl Hamacher
als auch Levinas argumentieren, dass die Daseinsanalyse an dieser Stelle im Hori-
zont der Theorie autonomer Subjektivitidt verbleibt, weil die ,,Aneignung® der
Strukturmomente durch das Dasein die Analyse leitet. Ein heteronomes Subjektver-
standnis muss demgegeniiber den alteritiren Zug der Konstitution von Subjektivitat
gegeniiber Einheit und Vereinzelung herausstreichen. Es muss plausibilisieren, wie
sich Einheit und Vereinzelung als Effekte einer solchen Ausgesetztheit gegeniiber

23 Dieses Moment der Aneignung weist Hamacher vor allem beziiglich des Phinomens des
Verstehens auf: ,,Die Unmoglichkeit des Verstehens — das Daseins — bleibt fiir ihn zur
Domine des Verstehens ,gehorig’, bleibt die verstandene, die gekonnte Unmoglichkeit
und also ein Existenzial der Aneignung. Was er selbst in seiner Beschreibung des ,Phé-
nomens* Sein-zum-Ende angedeutet hat, wird, so konnte man sagen, von ihm selbst nicht
mehr verstanden, weil es verstanden nur noch innerhalb der Parameter des Verstehens
selbst wird.* (Hamacher 1998a: 40)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

dem Fremden, Anderen und Heteronomen denken lassen, die sich nie aneignen
ldsst.

2.3.2 Uneigentliche und eigentliche Modi des Daseins:
Man und Gewissen

Bei der im Folgenden zu untersuchenden Begriindung von Handlungsfahigkeit soll
sich nachdriicklich zeigen, dass Heidegger das grundlegend alteritire Moment von
Subjektivitdt innerhalb der Daseinsanalyse verkennt. Damit ist zugleich derjenige
Ort in Sein und Zeit umrissen, an dem das Dasein mit der Idee der Autonomie am
stirksten verwoben ist. Um dieses Argument zu entwickeln, mochte ich zunichst
auf den bisher noch nicht thematisierten uneigentlichen Modus des Mitseins, das
Man, zu sprechen kommen. Heideggers These ist, dass die Verfallenheit an das
Man die Bedingung der Moglichkeit von Handlungsfihigkeit ist. In diesem Sinne
geht das Ausgeliefertsein des Daseins an das Man — und damit die Tatsache, nicht
es selbst zu sein — dem Selbstsein voraus. Das ,,eigentliche® Selbstsein wird durch
den Ruf des Gewissens begriindet. Meine Wette ist, dass Heidegger in der Herlei-
tung von Eigentlichkeit aus Uneigentlichkeit nicht konsequent genug verfihrt, weil
er mit dem Gewissen eine Instanz als Begriindungsmoment von Eigentlichkeit ein-
fithrt, die nicht mehr der Uneigentlichkeit, sondern dem Innen des Daseins ent-
stammt. Das Gewissen blockiert aus diesem Grund den Weg zu einem heteronomen
Subjektverstindnis.

Die Eigentlichkeit der Existenz, in der das Dasein sein Leben selbst wéhlt, wird
im Ausgang der uneigentlichen Momente gewonnen, in denen das Dasein nicht es
selbst ist. Heidegger widmet sich dem Man und der Uneigentlichkeit als all-
taglichem und ,,normalem‘ Existenzmodus des Daseins, indem er die Differen-
zierung zwischen FEigentlichkeit und Uneigentlichkeit innerhalb der ErschlieBung
des Mitseins wiederholt. Im Modus der Uneigentlichkeit hat das Dasein sein Sein
nicht selbst gewihlt. Seine Existenz wird ihm vielmehr von der anonymen Masse,
dem Man, vorgegeben:

,In dieser zum Mitsein gehorigen Abstiandigkeit liegt aber: das Dasein steht als alltidgliches
Miteinandersein in der BotmdifSigkeit der Anderen. Nicht es selbst ist, die Anderen haben ihm
das Sein abgenommen. [...] Die ,Anderen‘, die man so nennt, um die eigene wesenhafte Zu-
gehorigkeit zu ihnen zu verdecken, sind die, die im alltdglichen Miteinandersein zunéchst und
zumeist ,da sind‘. Das Wer ist nicht dieser und nicht jener, nicht man selbst und nicht einige
und nicht die Summe Aller. Das ,Wer* ist das Neutrum, das Man.* (SZ: 126)

Das Dasein ist — phdnomenal betrachtet — zunichst nicht es selbst, sondern das
Man. Das bedeutet, dass dem Dasein keine urspriingliche Handlungsfihigkeit zu-

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 43

kommt. Das Dasein ist nicht autonom, sondern heteronom: Es ist die Anderen. Der
Unterwerfung unter das Man kommt jedoch auch eine ermichtigende Komponente
zu: Diese ermoglicht dem Dasein sich als Selbst zu begreifen. Das Man als Mitwelt
ist ein konstitutives Moment des Daseins: Ohne ein Ausgeliefertsein an das Fremde
ist das Dasein nicht handlungsfihig. Das Dasein hat die Moglichkeit, ,.eigentlich®
zu existieren, indem es nicht blof3 auf das Man ,,hort”. Der Anonymitit der Masse
kann sich das Dasein nicht entziehen, jedoch kann es sich immer auch iiber das
Man hinausgehend begreifen. Hier erweitert Heidegger seine ontologische Analyse
um einen normativen Aspekt: Wer sein Leben nur gemif3 der vom Man vorgegebe-
nen MaBstibe fiihrt, verféllt in eine ,,Unselbstdandigkeit” (SZ: 128); er ist nicht in
der Lage, seine Lebensform zu reflektieren. Das heifit zwar nicht, dass sich das Da-
sein vollstindig von den Affizierungen des Man losreilen kann und soll — die
Seinsweise des Daseins als In-der-Welt-sein ldsst eine solche Option nicht zu —,
umfasst aber die Aufforderung zur Reflexion des eigenen Handelns in Hinblick auf
das Man. Im Modus der Uneigentlichkeit verbleibt das Dasein nur, wenn die durch
das Man gesetzten Normen véllig unproblematisiert bleiben. Wie ist diese ambiva-
lente Situation des Daseins genau zu verstehen? Und wie ist es moglich, in deren
Ausgang ein Verstidndnis von Handlungsfahigkeit zu entfalten?

Heideggers Argumentationsstrategie ist, den eigentlichen Existenzmodus des
Daseins — in anderen Worten: die Handlungsfihigkeit des Subjekts — im Ausgang
von der uneigentlichen Existenz, dem Heteronomen, zu bestimmen. Es muss daher
gezeigt werden, dass das Dasein das Man als uneigentlichen Seinsmodus nicht ein-
fach ignorieren kann, sondern sich gerade durch eine Uberschreitung des Man als
eigentliches, handlungsfihiges Dasein konstituiert. Die Affizierung des Man wird
nicht negiert, sondern durch eine besondere Wahl, die das Dasein selbst vollzieht,
in den Modus der Eigentlichkeit transformiert. Die Uberschreitung des Man veran-
schaulicht Heidegger am ,,Man-selbst®, einem phidnomenalen Zustand, in dem das
Dasein (noch) nicht es selbst ist:

,,Das Sichzuriickholen aus dem Man, das heiflt die existenzielle Modifikation des Man-selbst
zum eigentlichen Selbstsein muss sich als Nachholen einer Wahl vollziehen. Nachholen der
Wahl bedeutet aber Weihlen dieser Wahl, Sichentscheiden fiir ein Seink6nnen aus dem eige-
nen Selbst. Im Wéhlen der Wahl ermdglicht sich das Dasein allererst sein eigentliches Sein-
konnen.“ (SZ: 268)

In diesem Zitat ist zunédchst der wichtige Ausdruck des Wihlens einer Wahl zu kla-
ren. Die Wahl entstammt nicht dem Man, sondern wird vom Selbst gewihlt. Das
Wihlen der Wahl ist jedoch kein willentlicher Vollzug; das Dasein wihlt nicht be-
wusst. Zugleich ist es befdhigt, die Wahl nachzuholen oder aber den Vollzug der
Wabhl nicht zu ergreifen. Es ist das Nachholen als Wiederholung der Wahl, welches
die Handlungsfihigkeit des Daseins konstituiert. Der Wahl kommt durch das

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

,Nachholen ein paradoxer Charakter zu: Die Wahl ist unmdoglich, weil das Dasein
ja immer schon im Modus der Uneigentlichkeit existiert. Das Wihlen lduft stets zu
spit ab, es verwihlt sich; das Dasein vermag nur etwas zu wihlen, was es schon ist.
Dennoch ist der Vollzug der Wahl notwendig, damit sich das Dasein als handlungs-
fahig verstehen kann.

Das verbindende Element zwischen Wahl und Eigentlichkeit ist der Ruf. Der
Ruf, mit dem das Dasein sich selbst ruft und durch den es sich in die Moglichkeit
versetzt, nicht vollig dem Man unterworfen zu sein, ist der Ruf des Gewissens. Das
Paradox des Rufes liegt darin, dass sich das Dasein zwar selbst ruft, es aber nicht
das Selbst ist, das willentlich, bewusst und aktiv ruft. Es ist nicht der Freiheit des
Daseins iiberlassen, zu rufen oder nicht zu rufen.?* Erst durch den Ruf ist das dem
Man unterworfene Dasein handlungsfihig: ,,Der Ruf, als welchen wir das Gewissen
kennzeichnen, ist Anruf des Man-selbst in seinem Selbst; als dieser Anruf der Auf-
ruf des Selbst zu seinem Selbstseinkonnen und damit ein Vorrufen des Daseins in
seine Moglichkeiten.” (SZ: 274; Hervorhebungen von mir) Das Nachholen der
Wahl ist somit zugleich ein Vorrufen. Es offenbart sich hier, inwiefern das Man von
einer Differenz durchzogen ist: Das Man ist immer schon Man-selbst. Der Doppel-
charakter des Man-selbst illustriert, dass das Dasein von etwas gerufen wird, das
ihm fremd ist. Hierin beruht der dezentralisierte Gehalt des Daseins, den Heidegger
auch innerhalb der Explikation von Handlungsfdhigkeit zur Sprache bringt.

Der Ruf ist rein formal und ,ldrmlos* (SZ: 271); er kommuniziert im Modus
des Schweigens, iibermittelt keine Botschaft, sondern unterbricht lediglich den
Lirm des Man. Die Sprache als soziale Konvention wird durch das Schweigen aus-
gesetzt. Der Ruf des Gewissens ldsst das Man im Man-selbst verstummen und akti-
viert zugleich das Selbst. Das Dasein wird an die Moglichkeit erinnert, dem Man
nicht vollig ausgeliefert zu sein. Im Dasein blitzt die Moglichkeit der Handlungs-
fahigkeit auf. Der Ruf 16st das Dasein vom Man ab: ,.Dieses Hinhéren muss gebro-
chen, das heiflt es muss ihm vom Dasein selbst die Moglichkeit eines Horens gege-
ben werden, das jenes unterbricht. (SZ: 271) Das Dasein wird aus dem Zustand der
uneigentlichen Existenz geweckt und daran erinnert, dass es auch handlungsfihig
ist. Weil die Wahl immer einen transformativen Akt, eine besondere Konstitutions-
leistung des Daseins umfasst, ist die Eigentlichkeit als Modus der Existenz jedoch

24 Figal (2000: 252-257) verkennt diesen paradoxen Status, wenn er kritisiert, dass Hei-
degger nicht ausfiihrt, wie der Vollzug dieser Wahl genau zu verstehen ist, und dass die-
ser Prozess innerhalb der Konzeption des Daseins nicht verstindlich ist. Auch der Ein-
wand von Tugendhat (1979: 233), der von der ,,Gefahr* spricht, ,.ein zweites Subjekt
innerhalb der Person zu hypostasieren*, welches das Selbst wihlt, geht ins Leere. Das
Man-selbst ist kein ,,zweites* Subjekt, sondern vielmehr ein passives Nicht-Subjekt, das

die Moglichkeit des aktiven, handlungsfihigen Subjekts erst bedingt.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 45

t.2> Das Dasein muss immer

ein Zustand des Daseins, der Seltenheitscharakter besitz
wieder vom Gewissen angerufen werden, es muss stets aufs Neue aus seiner Ver-
fallenheit in soziale Konventionen geweckt werden.

Aus dem ontologischen Konstitutionsprozess der Handlungsfahigkeit des Da-
seins lassen sich keine konkreten normativen Handlungsanweisungen ziehen. Das
Gewissen verleiht dem Dasein das Vermogen zu handeln, es fiillt diese Fahigkeit
aber nicht inhaltlich aus. Es ist keine Stimme im Inneren des Subjekts, die dem Da-
sein befiehlt, etwas Bestimmtes zu tun oder zu unterlassen. Heidegger mochte den
Begriff des Gewissens nicht im traditionellen Sinne, als Konsequenz einer Ver-
schuldung, interpretieren. Das Gewissen reagiert nicht auf eine konkret begangene
Schuld; es versetzt das Dasein in einen Zustand, in dem es sich etwas zuschulden
kommen lassen kann. Der ethischen Schuld wird folglich eine formale Schuld ent-
gegengestellt: ,,Zu diesem Zwecke muss die Idee von ,schuldig® soweit formalisiert
werden, dass die auf das besorgende Mitsein mit Anderen bezogenen vulgiren
Schuldphidnomene ausfallen.” (SZ: 283) Nur weil sich das Dasein immer schon im
Zustand der Moglichkeit von Schuld befindet, kann es in der Welt eine konkrete
Verschuldung begehen. Das Dasein ist somit stets auf die Schuld hin geoffnet: Es
ist befdhigt, sich etwas zuschulden kommen zu lassen.

Die hier kurz skizzierte Rahmung des Phinomens der Schuld hat weitreichende
Konsequenzen in Bezug auf die griindende Funktion des Daseins. Schuld wird bei
Heidegger ndmlich terminologisch als ,,Grundsein einer Nichtigkeit*“ (SZ: 283) be-
stimmt. Der paradoxe Gehalt des Grundes liegt nun darin, dass er als griindendes
Moment nichts Bestimmtes griindet. Das Dasein ist immer schon gegriindet, der
Grund selbst ist jedoch ein radikal unbestimmter und damit ein stets aufgescho-
bener, in sich poroser Grund. Das Dasein ist einer Bestimmung verfallen und es ist
zugleich radikal unbestimmt. Es ist dem Ldrm des Man verfallen und es ist befihigt
mit dieser Verfallenheit zu brechen. Gelingt es Heidegger mit dieser ambivalenten
Charakterisierung des Daseins dem Dunstkreis des autonomen Subjekts vollstindig
zu entfliechen?

25 Carl Friedrich Gethmann (1988: 155) bezeichnet den Modus der Eigentlichkeit als ,,Son-
derzustand” und denjenigen der Uneigentlichkeit als ,,Normalzustand®. Das ist aber nur
dann vertretbar, wenn mit dem ersten Ausdruck der Seltenheitscharakter dieses Zustands
und keine Loslosung vom Modus der Uneigentlichkeit gemeint ist. Heidegger wehrt sich
dagegen, Eigentlichkeit mit einem ,,Ausnahmezustand* gleichzusetzen: ,,Das eigentliche
Selbstsein beruht nicht auf einem vom Man abgelsten Ausnahmezustand des Subjekts,
sondern ist eine existenzielle Modifikation des Man als eines wesenhaften Existenzials.*
(S8Z: 130)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

2.3.3 Das Problem der Eigentlichkeit

Es sollte sich herauskristallisiert haben, dass sich Heideggers Begriindung von
Handlungsfihigkeit ausgehend von der Unterwerfung unter das Man von dem tradi-
tionellen, normativen Verstidndnis des Gewissens lossagt. Ich mochte jedoch argu-
mentieren, dass diese Losung von der subjektphilosophischen Tradition noch nicht
entschieden genug ist. Am Gewissensbegriff wird erneut sichtbar, inwiefern der
Weg zu einem heteronomen Subjektverstindnis innerhalb der Daseinsanalyse blo-
ckiert wird. Die Begriindung von Handlungsfihigkeit, der ich mich nun zuwenden
werde, fullt wesentlich darauf, dass Gewissen und Schuld nicht mehr an das Mitsein
gebunden und somit auch nicht mehr von einem heteronomen Impuls durchzogen
sind.”0 Das Dasein modifiziert sich zwar ausgehend vom Zustand der Uneigentlich-
keit in denjenigen der Eigentlichkeit; es wendet sich in diesem Prozess aber zu-
gleich vom Mitsein ab. So schreibt Hamacher: ,,Es ist diese Analogie [von Dasein
und Mitdasein], die es Heidegger erlaubt, Dasein zwar als Mitsein konstituiert zu
denken, aber nicht als durch anderes — und das heif3t: anderes auch denn Mitdasein
— mitkonstituiert. Es wird frei fiir anderes, indem es frei von ihm wird.* (Hamacher
1998a: 41; Anm. 64) Handlungsfahigkeit ist davon abhéngig, dass sich das Dasein
von denjenigen distanziert, unter denen es existiert.”” Diese Distanzierung ist durch
das Gewissen als Begriindungsmoment des Daseins instanziiert. Zugleich bedeutet
dies, dass die Konstitution von Handlungsfihigkeit im Ausgang von Heteronomie,
die ja gerade ein Grundanliegen von Sein und Zeit darstellt, an dieser Stelle nicht in
aller Konsequenz gedacht werden kann. Das Gewissen wird noch nicht als konstitu-
tives Auflen, d.h. als Entzugsmoment begriffen, weil es in eine Differenz des Da-
seins mit sich selbst, aber nicht in eine Differenz zum Dasein gesetzt wird.
Heidegger gelingt es mit der Begriindung von Eigentlichkeit, d.h. Handlungs-
fahigkeit, ausgehend von der in sich differenten Struktur des Man-selbst zwar, die
heteronome Struktur des Daseins zu denken; diese wird jedoch noch als Moment
des Daseins bestimmt. Der Ruf des Gewissens ist monologisch, indem er das Da-

26 Auch fiir Figal (2000: 247) ist das ,,urspriingliche Schuldigsein [...] denkbar ohne eine
Beriicksichtigung der existenzialen Bestimmungen des Mitseins und Mitdaseins®.

27 Gethmann (1988: 165-169) kritisiert in diesem Zusammenhang, dass die Erfahrung der
Freiheit nicht an die Beziehung der Intersubjektivitdt gebunden ist und darum das Pro-
blem der Anerkennung nicht thematisiert werden kann. Peter Kemp (1996: 53) merkt
dariiber hinausgehend an, dass der Andere fiir das Dasein keine Bedeutung besitzt und
gar nicht als Anderer erfahrbar wird. Letzteres ist eine Kritik, an die auch Levinas an-
schlieft.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 47

sein vereinzelt.?

Er ist dem Dasein zwar fremd, weil sich selbiges nicht willentlich
ruft; der Ruf ist aber noch nicht der Ruf des Anderen. Heidegger untersucht zwar
die Frage, inwiefern sich das Dasein ausgehend von und im Bruch mit dem Mitsein
konstituiert; er analysiert allerdings nicht, inwiefern dieser Konstitutionsprozess
durch die Ausgesetztheit des Daseins gegeniiber dem Mitsein immer wieder sus-
pendiert und neu konfiguriert wird. So hat Hamacher recht, wenn er schreibt: ,,Es
kommt darauf an, die Beziehung zum anderen nicht nur als konstitutive, sondern
auch als dekonstitutive zu denken.* (Hamacher 1998a: 41; Anm. 64) Heteronome
Subjektivitit kann an dieser Stelle noch nicht in aller Entschiedenheit expliziert
werden, weil das Dasein ,,seine* Freiheit zwar im Ausgang, aber nicht in der Aus-
setzung gegeniiber Anderen erlangt. Die griindenden und entgriindenden Momente
sind Teil der Einheitsstruktur des Daseins. Angesichts dessen kann ihre entgriin-
dende, immer schon verunmoglichende und absetzende Dimension, welche die
Riickseite der Griindung ist, noch nicht im Sinne eines Entzugsmoments gedacht
werden. Das Gewissen als Bewahrerin von Selbstheit und Einheit und somit als Be-
griindungsfigur der Freiheit blockiert den Versuch, Handlungsfahigkeit im Zuge der
Ausgesetztheit des Subjekts philosophisch darzulegen.”

Anhand der Begriindungsfigur des Gewissens offenbart sich erneut die ambiva-
lente Form der Daseinsanalyse, die zwar bereits auf dem Weg zu einem heterono-
men Subjektverstindnis unterwegs ist, jedoch nicht immer weit genug geht. Das
Dasein hat seinen Grund zwar nicht selbst gesetzt, es ist aber dieser Grund: ,,Ent-
schlossen ibernimmt das Dasein eigentlich in seiner Existenz, dass es der nichtige

28 Die Funktion des Rufes in Hinblick auf die Vereinzelung des Daseins stellt auch Domini-
que Janicaud heraus: ,, The call (Ruf) for appropriation is accomplished in a decision that I
must make alone: only in an ontological solitude (nur in der Vereinzelung) can I respond
to this call.”“ (Janicaud 1996: 52)

29 Eine Maoglichkeit, Heideggers Argumentation an dieser Stelle zu korrigieren, liegt in der
Interpretation des eigentlichen Modus des Mitseins im Sinne eines Gemeinsam-seins, das
sich auch von jedem volkischen Antlitz abgrenzt, wie es Heidegger bereits in Sein und
Zeit anklingen ldsst und in den Schwarzen Heften voll zur Darstellung bringt. Einen sol-
chen Versuch unternimmt Nancy in seinem Buch Singulér plural sein. Nancy geht es um
den Entwurf einer Konzeption des Mitseins, welche die Gleichurspriinglichkeit von Mit-
sein, Sein und Dasein bedenkt. Nancys zentrale These lautet: ,,Singuldir plurales Sein
heilt: Das Wesen des Seins ist, und ist nur, als Mit-Wesen.” (Nancy 2004: 59) Dass
Nancy noch nicht weit genug tiber Heidegger hinausgeht, weil er den Schritt vom Man
zum (konkreten) Anderen nicht vollzieht, merkt Critchley (1999c) an. Fiir Denker (2011:
87) und Thomi (1990: 430f.) ldsst sich die Fiirsorge als eine eigentliche Form des Mits-

eins verstehen, die in Sein und Zeit angedeutet, aber kaum ausgefiihrt wird.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Grund seiner Nichtigkeit ist. (SZ: 306.)* Mit dem Verweis auf die Nichtigkeit des
Daseins nimmt Heidegger bereits eine entscheidende Geste der Dekonstruktion
vorweg: Durchkreuzung, Aufschiebung und eben Nichtung werden innerhalb einer
dekonstruktiven Perspektivierung als konstitutive Momente von Subjektivitit be-
griffen. Der Ertrag dieser Einsicht wird aber konterkariert, indem das verunmog-
lichende Moment erneut in die Struktur des Daseins eingeschrieben wird. Das Da-
sein ist selbst der Grund, an dem sich Aufschub, Durchkreuzung und Verunmogli-
chung vollziehen. Die Einheit der Sorgestruktur, der alle Strukturmomente der
Daseinsanalyse unterworfen sind, verhindert es, die Alteritit des Daseins zu den-
ken. Die Kritik autonomer Subjektivitit in Sein und Zeit versaumt eine hinreichende
Problematisierung der Figur des Grundes und der Struktur von Einheitlichkeit. He-
teronomie wird noch nicht als Heteronomie — und damit als dem Dasein entzogen —
thematisiert. Weil Heidegger mit der Instanz des Gewissens ein Phinomen in die
Daseinsanalyse einfiihrt, das mit der Heteronomie bricht, kommt die Freiheit des
Subjekts in einer entscheidenden Hinsicht von Innen.

2.4 ERSTE KONSEQUENZEN DER DASEINSANALYSE FUR
EIN HETERONOMES SUBJEKTVERSTANDNIS

Nachdem ich die wichtigsten Einsichten von Sein und Zeit zur Sprache gebracht
und die Aporien der Daseinsanalyse aufgewiesen habe, kann nun eine erste vorsich-
tige Antwort auf die Frage nach einer Neubestimmung des Subjektbegriffs gegeben
werden. Mit der Einfiihrung der Konzeption des Daseins vollzieht sich eine Off-
nung des traditionellen Subjektbegriffs. Geoffnet wird das Subjekt der Subjektphi-
losophie, indem es als in der Gegenwart présentes und iiber sich verfiigendes aufge-
schoben wird. Das Subjekt wird dezentralisiert — es ist nicht ldnger das Zentrum der
philosophischen Analyse, sondern von ihm fremden Krifteverhéltnissen durchzo-
gen und eingesetzt. Das impliziert die Temporalisierung des Subjekts: Subjektivitit
konstituiert sich im Spannungsverhiltnis einer uneinholbaren Vergangenheit und
einer stets zu kommenden, jedoch durch den Tod begrenzten Zukunft.

30 Poggeler (1963: 60) rekonstruiert diese Figur wie folgt: Das Dasein muss ,,jener Grund
sein, den es doch nicht selbst gelegt hat, als den es sich vielmehr immer schon vorgeben
lassen muss*. Es lassen sich noch diverse Formulierungen aus Sein und Zeit anfiihren, die
alle diese Figur zum Ausdruck bringen, etwa: ,,Das Dasein ist nicht insofern selbst der
Grund seines Seins, als dieser aus eigenem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist es als
Selbstsein das Sein des Grundes. Dieser ist immer nur Grund eines Seienden, dessen Sein
das Grundsein zu iibernehmen hat.” (SZ: 285)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 49

Erinnert werden muss in diesem Zusammenhang daran, dass Heideggers Kritik
am autonomen Subjekt an eine spezifische historische Situation gebunden ist. Wal-
ter Schulz (1984: 101) liegt richtig, wenn er schreibt, dass sich die Problemati-
sierung des Subjektbegriffs innerhalb einer Epoche der Subjektphilosophie ereig-
net, in welcher das Subjekt als ,,seiendes Subjekt” verstanden wird. Heidegger
bricht daher nicht radikal mit der Subjektphilosophie, sondern denkt aus ihrem Ho-
rizont heraus die Moglichkeit einer ["Jberschreitung.31 Die Rede von einem ,,neuen
Anfang® der Philosophie, die fiir Heidegger spitestens seit Mitte der 20er Jahre
zentral ist, muss daher relativiert werden: Der Anfang hat immer schon begonnen
und nur aus diesem Grund ist Subjektkritik moglich. Genauso verfehlt ist es jedoch
zu behaupten, dass das Phianomen des Daseins blof die Idee des autonomen Sub-
jekts reproduziert;** vielmehr konnten diejenigen Stellen herausgearbeitet werden,
an welchen die Kritik des metaphysischen Subjekts noch nicht konsequent genug
verfihrt, auch wenn sie bereits den richtigen Weg einschligt.

Die affirmativen Momente der heideggerschen Subjektkritik sollen in diesem
Abschnitt nun an zwei anderen Orten weiterverfolgt werden. Zum einen werde ich
auf Heideggers Begriff des Selbst zu sprechen kommen, der im zweiten Abschnitt
von Sein und Zeit liberraschenderweise in einem Kapitel eingefiihrt wird, das sich
der Methodologie des Buches widmet. Am Selbst zeigt Heidegger auf, inwiefern in-
nerhalb einer ontologischen Analyse die Bestindigkeit des Daseins in der Zeit ver-
handelt werden kann. Zum anderen benennt Heidegger in dem zwei Jahre nach Sein
und Zeit gehaltenen Vortrag Vom Wesen des Grundes das Dasein als ,,ontologische
Interpretation des Subjekts®. Hier wird sichtbar, wie sich das Subjekt wieder in die
Daseinsanalyse integrieren lieBe. Beide Stellen zeigen, welches von Heidegger
nicht ausgeschopfte Potenzial die Daseinsanalyse in Hinblick auf eine Neubestim-
mung von Subjektivitit bietet.

2.4.1 Selbst und Selbst-Standigkeit

Im Gegensatz zum Subjektbegriff weist Heidegger dem Selbst innerhalb der Da-
seinsanalyse einen produktiven Ort zu. Mit ,,Selbst* wird in der Philosophie {ibli-
cherweise die reflexive Dimension des Subjekts ausgedriickt, was sich auch in mei-

31 Im nidchsten Abschnitt zeigt sich, wie die Destruktion genau diesen Gedanken entfaltet
(vgl. Kap. 2.5.1). Fiir Foucault (vgl. Kap. 5.1.2) lzsst sich eine solche Uberschreitung der
klassischen Subjektphilosophie auch bei Heideggers Zeitgenossen Freud, Levi-Strauss
und Saussure verfolgen.

32 Diese Position vertritt Critchley (2008: 46), der schreibt: ,,Die autarchische [sic!] Struktur
des authentischen Daseins ist ein existentielles Echo des kantischen Subjekts.” (Critchley
2008: 46)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ner Auseinandersetzung mit Paul Ricceur (vgl. Kap. 7.3) und Charles Taylor (vgl.
Kap. 8.3) erhellen wird. Ricceur fasst die Beziehung zwischen Dasein und Selbst in
Sein und Zeit wie folgt zusammen: ,,.Das Dasein verweist auf sich selbst. Das Da-
sein hat den Charakter des Selbst.* (Ricceur 1968: 130) Das Selbst kann deshalb ge-
rade nicht als eine Substanz verstanden werden, die in der Welt vorkommt und iiber
unmittelbares Bewusstsein verfiigt. Im Selbst ist das Ich immer schon verdoppelt:
Es ist nicht mit sich identisch, weil es die Moglichkeit seines Selbstbezugs nur iiber
einen Vollzug erreicht, der seine Identitét aufschiebt. Die Frage nach dem ,,Sein des
Selbst* muss daher von derjenigen nach einem vorhandenen Ich unterschieden wer-
den: ,,Die ontologische Frage nach dem Sein des Selbst muss herausgedreht werden
aus der durch das vorherrschende Ich-sagen stindig nahegelegten Vorhabe eines
beharrlich vorhandenen Selbstdinges.“ (SZ: 323) Mit diesem Zitat bringt Heidegger
zum Ausdruck, dass die Moglichkeit des Ich-sagens, d.h. die Identifizierung des
Selbst als ein sich selbst verstehendes und interpretierendes Wesen, im Ausgang der
ontologischen Analyse erortert werden muss.*

Unter Riickgriff auf den Begriff des Selbst gelingt es Heidegger, eine wesentli-
che Dimension von Subjektivitit freizulegen, die am Phinomen des Daseins noch
nicht sichtbar wurde. Die Bestindigkeit des Selbst wird nicht als urspriinglich, son-
dern als Effekt der Selbstheit begriffen: ,,Aus ihr [der Selbstheit] erhilt die Stindig-
keit des Selbst als vermeintliche Beharrlichkeit des Subjektum seine Aufklidrung.
[...] Die Selbst-stindigkeit bedeutet existenzial nichts anderes als die vorlaufende
Entschlossenheit. Die ontologische Struktur dieser enthiillt die Existenzialitdt der
Selbstheit des Selbst.” (SZ: 322) Mit der ,,vorlaufenden Entschlossenheit* bezeich-
net Heidegger die ,.eigentliche* Existenz des Daseins, in der es die ihm offenste-
henden Moglichkeiten ergreift und darum weil3, dass es sterblich und damit endlich
ist. Die Stdndigkeit des Selbst als (scheinbare) Gleichheit und Gegenwirtigkeit des
Selbst mit sich ist ein Produkt und keine Voraussetzung der Endlichkeit. Weil das
Selbst zwischen Vergangenheit und Zukunft eingespannt und somit femporales
Selbst ist, kann es erst in der Gegenwart existieren und als beharrliches erscheinen.
Ein Schein ist es deshalb, weil das Selbst nie in der Zeit verharrt, sondern immer
wieder auf neue Weise konstituiert wird. Der Schein ist jedoch auch ein notwendi-
ger, weil das Selbst ohne ein Moment der Verstetigung kein Selbstverstindnis aus-

33 Wie es auch hinsichtlich des Subjekts der Fall ist, versucht sich Heidegger nicht mehr an
einer affirmativen Wendung der Kritik am Ich. Ute Guzzoni bringt die ethische Dimensi-
on der Preisgabe des Begriffs des Ich bei Heidegger mit folgenden Worten zum Aus-
druck: ,,Heidegger [hat] vielleicht, eben um die Ego-zentrizitit des Subjekts zu iiberwin-
den, das Ich selbst iibersprungen. Damit wurde eine entscheidende Dimension des
Menschseins aufier Acht gelassen, die Dimension, in der der Mensch den Anderen und
sich selbst als Anspruch versteht und tibernimmt, wie er sich selbst und dem Anderen ein
Entsprechen zumutet.” (Guzzoni 1980: 124f.)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 51

bilden kann. Die Fihigkeit, ,,ich* zu sagen, ist daran gekniipft, dass sich ein Selbst
als kontinuierlich existierendes identifiziert.>* Hier zeigt sich sehr gut, wie ein her-
meneutisches und ein dekonstruktives Moment ineinandergreifen: Wihrend die
Hermeneutik stets daran erinnert, dass Subjekte einen Halt brauchen, damit sie sich
iiberhaupt als Subjekte verstehen konnen, weist die Dekonstruktion darauf hin, dass
dieser Halt immer nur vorldufig und damit nicht in Fels geschlagen ist. Am Begriff
des Selbst leuchtet auf, inwiefern ein heteronomes Verstindnis von Subjektivitit
sowohl eine hermeneutische als auch eine dekonstruktive Perspektive beriicksichti-
gen muss.

Auch diese Ausfithrungen bleiben jedoch nicht von Ambivalenzen verschont.
Heideggers Scheitern, den alteritdren Zug des Daseins wie auch des Selbst zur
Sprache zu bringen, veranschaulicht sich anhand der Beziehung des Selbst zu einem
Anderen besonders nachdriicklich. Hier wird die Konstitution des Selbst als Vo-
raussetzung fiir die Moglichkeit der Erfahrung des Anderen verstanden:

. Nur weil Dasein als solches durch Selbstheit bestimmt ist, kann sich ein Ich-selbst zu einem
Du-selbst verhalten. Selbstheit ist die Voraussetzung fiir die Moglichkeit der Ichheit, die im-
mer nur im Du sich erschlieft. Nie aber ist Selbstheit auf Du bezogen, sondern — weil all das
erst ermoglichend — gegen das Ichsein und Dusein und erst recht etwa gegen die ,Geschlecht-
lichkeit‘ neutral.*> Alle Wesenssitze einer ontologischen Analytik des Daseins im Menschen

nehmen dieses Seiende im Vorhinein in dieser Neutralitit. (1929b: 157f.)

Das Selbst wird zwar als ein sich in der Welt exponierendes Seiendes gefasst und
ist damit nicht mehr das einsame Subjekt der Subjektphilosophie; Heidegger ver-
sdaumt es jedoch, dem Anderen als konkretem Anderen innerhalb der Daseins-
analyse einen Platz einzurdumen. Der Grund fiir dieses Versdumnis liegt darin, dass
der Andere das Dasein erst ansprechen kann, nachdem dieses sich bereits kon-
stituiert hat. Die Moglichkeit der Beziehung zum Anderen setzt diesen Konsti-
tutionsprozess voraus. Das Selbst ist schon auf eine Welt hin geoffnet und als hand-
lungsfihiges angerufen worden, bevor es mit dem Anderen in Interaktion tritt. Der
Andere ist zwar an der Ausbildung des Selbstverstidndnisses des Subjekts beteiligt,

34 Analog zu Heideggers Differenzierung zwischen Stiandigkeit und Selbstheit unterscheidet
Ricceur zwischen Selbigkeit und Selbstheit (vgl. Kap. 7.3.2). Hier wird sich ergeben, wie
im Anschluss an Heideggers Selbstbegriff in Sein und Zeit das Phinomen der Identitét
genauer analysiert werden kann.

35 Die geschlechtliche Neutralitit des Daseins, wie sie von Heidegger verteidigt wird, wurde
von verschiedener Seite aus kritisiert, am prominentesten sicher von Derrida (1983), aber
auch von Thoma (1990: 306-316) und Denker (2011: 90f.). Giirtler (2001: 251-258) stellt

Levinas® Abarbeitung an Heideggers Ignoranz gegeniiber Geschlechtlichkeit heraus.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

nicht aber an seinem Konstitutionsprozess. Innerhalb der Daseinsanalyse wird der
Andere zu spiit eingefiihrt.*

Im vierten Kapitel dieser Arbeit werde ich genauer ausfiihren, wie Levinas die
Vorgingigkeit des Selbst gegeniiber der (Nicht-)Beziehung zu einem ,,Du®, d.h. zu
einem konkreten Anderen, problematisiert, indem er die Konstitution des Subjekts
als eine sich immer schon durch den Anderen ereignende Berithrung und Anrufung
begreift (vgl. Kap. 4.2). Levinas kehrt Heideggers Hierarchie von Ontologie und
Ethik um: Wihrend das Dasein zundchst in einer Mitwelt existiert, in der ihm die
Anderen in Gestalt des Man — und damit nicht als konkrete Andere — begegnen, be-
greift Levinas die (asymmetrische) Beziehung des Subjekts zu einem konkreten An-
deren als Konstitutionsbedingung von Subjektivitit. In anderen Worten: Fiir Levi-
nas ist die Beziehung zum Anderen (Ethik) gegeniiber derjenigen zur Mitwelt
(Ontologie) primér. Diese Wendung von der Ontologie zur Ethik, von der Sym-
metrie zur Asymmetrie und von der Einheit zur Alteritét ist notwendig, um ein hete-
ronomes Subjektverstindnis zu entwickeln.

2.4.2 Das Dasein als ontologische Interpretation des Subjekts

In dem Aufsatz Vom Wesen des Grundes, der 1929 als Sonderdruck in einer fiir
Edmund Husserl angefertigten Festschrift erschienen ist, kommt Heidegger auf eine
Nihe zwischen Dasein und Subjekt zu sprechen. Die Auslegung des Daseins als on-
tologischer Interpretation des Subjekts verbindet sich in diesem Aufsatz mit einem
neu ausgerichteten Verstindnis von Transzendenz. Unter Transzendenz — einem in
Sein und Zeit noch strikt ausgesparten Begriff — versteht Heidegger die Bedingung
der Moglichkeit des Daseins, sich zu Seiendem verhalten zu kénnen:

»Wenn anders nun das Auszeichnende des Daseins darin liegt, dass es Sein-verstehend zu
Seiendem sich verhilt, dann muss das Unterscheidenkonnen, in dem die ontologische Diffe-
renz faktisch wird, die Wurzel seiner eigenen Moglichkeit im Grunde des Wesens des Da-
seins geschlagen haben. Diesen Grund der ontologischen Differenz nennen wir vorgreifend
die Transzendenz des Daseins.” (1929b: 134f.)

Wie auch in Sein und Zeit kommt dem Dasein in Vom Wesen des Grundes eine
griindende Struktur zu. Dieser Grund ist ein in sich gespaltener: Das Dasein, das als
einziges Seiendes Sein zu verstehen vermag, exponiert sich als ontologische Diffe-

36 Auch dieser Punkt wird von Hamacher in bewundernswerter Klarheit zum Ausdruck ge-
bracht: ,,Heidegger hat die Bewegung des Verstehens zum andern nicht geleugnet, aber er
hat sie unter das Zeichen des Selbstseins und seiner moglichen Ganzheit gestellt.” (Ha-
macher 1998a: 41)

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 53

renz. Die Transzendenz ist somit kein Uberstieg iiber das Dasein, sondern entfaltet
sich innerhalb des Daseins, da ja alle philosophischen Begriffe fiir Heidegger aus
der Einheitsstruktur des Daseins gewonnen werden miissen. Weil das Dasein immer
schon dem Sein nahe ist, wird die ontisch-ontologische Differenz an der Grenze des
Daseins erfahrbar. An dieser Stelle der Argumentation schldgt Heidegger nun einen
Bogen zur Frage des Subjekts:

,In dieser fliichtigen Erinnerung an die noch verborgene Geschichte des urspriinglichen
Transzendenzproblems muss die Einsicht erwachsen, dass die Transzendenz nicht durch eine
Flucht ins Objektive enthiillt und gefasst werden kann, sondern einzig durch eine stindig zu
erneuernde ontologische Interpretation der Subjektivitit des Subjekts, die dem ,Subjektivis-
mus* ebenso entgegenhandelt, wie sie dem ,Objektivismus‘ die Gefolgschaft versagen muss.*
(1929b: 162; Hervorhebungen von mir)

Dem Subjekt wird in diesem Zusammenhang eine Rolle zugewiesen, die ihm in der
Daseinsanalyse von Sein und Zeit nur am 4uBersten Rand zukommt.>” Die Expli-
kation der ontologischen Differenz, welche die Artikulation der Frage nach dem
Sinn von Sein vorbereiten soll, wird iiber eine Neuinterpretation des Subjektbegriffs
eingeleitet. So kann die Seinsfrage in Sein und Zeit auch als die ,,fundamental-
ontologische Frage nach der Subjektivitit des Subjekts* interpretiert werden (Pog-
geler 1963: 82). Indem Subjektivitit ontologisch ausgelegt wird, lédsst sich die Ana-
lyse des Subjekts auf solche Krifteverhiltnisse hin ausrichten, die sich dem Subjekt
entziehen und es zugleich produzieren. Wird die Frage nach dem Dasein des Sub-
jekts als diejenige nach der ,,Subjektivitit des Subjekts* verstanden, dann muss der
Subjektbegriff nicht aufgegeben und durch denjenigen des Daseins substituiert
werden.?® Hier deutet Heidegger selbst an, wie sich eine umfassende Kritik traditio-
neller Subjektivitit in eine begriffliche Neubestimmung iiberfiihren lésst.

37 So etwa an einer Stelle, an der vom Dasein als ,,ontologisch wohlverstandene[m] ,Sub-
jekt (SZ: 111) die Rede ist.

38 Es ist die Auffassung von von Herrmann (2004: 10), wonach mit dem Begriff des Da-
seins ,,keine Neubestimmung der Subjektivitdit, sondern ihre Verabschiedung* vollzogen
wird. Diese Aussage lésst sich in Hinblick auf eine bestimmte, wenn auch einseitige Les-
art von Sein und Zeit noch verteidigen, ist jedoch in Hinblick auf den Vortrag Vom Wesen
des Grundes nicht haltbar. Diametral stehen dieser Sichtweise etwa Derrida (1968b), Le-
vinas (1957: 192) und Thoma (1990: 255) entgegen, die Heidegger noch stirker in der

Tradition der Bewustseins- bzw. Subjektphilosophie verorten.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

2.5 DESTRUKTION ALS SUBJEKTKRITIK

Das Aufwerfen der Seinsfrage und die Entfaltung ihrer philosophischen Konse-
quenzen durch die Einfithrung der Konzeption des Daseins als einer ontologischen
Interpretation des Subjekts miinden in die in Sein und Zeit so betitelte ,,Destruktion
der Geschichte der Ontologie“. Dieser zweite, nicht verdffentlichte Teil von Sein
und Zeit sollte sich urspriinglich einer Destruktion des Zeitbegriffs in den Werken
von Aristoteles, Descartes und Kant widmen. Bekanntlich gab Heidegger dieses
Unterfangen schon bald nach der Verdffentlichung seines Hauptwerkes auf, da er
eine Explikation der Seinsfrage im Ausgang von einem Seienden als nicht mehr er-
folgversprechend erachtete. Die Destruktion des Ontologiebegriffs wird daher in
Sein und Zeit nur angerissen, in den Vorlesungen der spiten 20er Jahre sowie in
Kant und das Problem der Metaphysik hingegen zum Teil ausgefiihrt.

In diesem Unterkapitel mochte ich Heideggers Verstidndnis von Destruktion als
Form einer Subjektkritik interpretieren. Vor diesem Hintergrund soll sich auch zei-
gen, wie die Destruktion als Genealogie, Dekonstruktion und Hermeneutik ver-
standen werden kann. Die Destruktion ist im engeren Sinne des Wortes keine philo-
sophische Methode, sondern eine Operation, die ihre Wirkung immer am konkreten
Objekt, ndmlich am jeweiligen Text, erprobt. Heidegger schreibt daher: ,,Philoso-
phische Auseinandersetzung ist Interpretation als Destruktion.” (WMF: 292; im
Original kursiv) Mit dieser Aussage ist zugleich die hermeneutische Stofrichtung
der Destruktion angeschnitten. Die Destruktion des Subjekts ist keine Zerstdrung,
sondern eine kritische Aneignung und ein Abbau verfehlter Auslegungen von Sub-
jektivitdt. Sie fiihrt vor, wie es moglich ist, die Philosophiegeschichte von innen her
zu iiberschreiten. Dabei erinnert die Destruktion stets daran, dass der reale Verlauf
dieser Geschichte nicht einer gerichteten Logik unterliegt. In der Geschichte lassen
sich immer Bewegungen aufspiiren, welche die Annahme einer Kohérenz histori-
scher Abldufe herausfordern. Wihrend die Daseinsanalyse die ontologischen Kon-
stitutionsmomente von Subjektivitit freilegt und sich damit der Struktur von Sub-
jektivitdt widmet, bemiiht sich die Destruktion in historischer Perspektive um den
Abbau verfehlter Subjektverstindnisse. Beide Vorgehensweisen greifen folglich in-
einander.

2.5.1 Reduktion, Konstruktion, Destruktion

Die Explikation der Seinsfrage ist fiir Heidegger an einen kritischen Dialog mit der
Geschichte der Philosophie gebunden. Die Destruktion verschreibt sich dem Abbau
falscher Auslegungen der Seinsfrage. Der Abbau dient nicht der Freilegung tieferer
Fundamente, die den Grundbegriffen und Bewegungen des heideggerschen Den-
kens groBeren Halt verschaffen sollen, sondern dem Aufweis der Moglichkeit eines

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 55

anderen Denkens. Dieses Andere des Denkens wird der Tradition nicht entgegen-
gesetzt; seine Moglichkeit wird vielmehr als anderes der Tradition erschlossen. Das
Andere ist dasjenige, welches in der Tradition zwar gesagt, im Zuge des Aus-
sprechens aber falsch ausgelegt wird. Heideggers wesentliche, die Destruktion der
Metaphysik leitende Hypothese lautet, dass das Sein in der Geschichte der abend-
landischen Philosophie bestindig zur Sprache gebracht, aber falsch — ndmlich als
Sein des Seienden — interpretiert wird. Das Sein ist das Andere des Seins des Seien-
den — es ist das, welches bei einer Befragung des Seienden zugleich artikuliert und
verschwiegen wird. Die Destruktion versucht nun das Schweigen wieder zum Re-
den zu bringen: ,,Soll fiir die Seinsfrage selbst die Durchsichtigkeit ihrer eigenen
Geschichte gewonnen werden, dann bedarf es der Auflockerung der verhirteten
Tradition und der Ablosung der durch sie gezeitigten Verdeckungen.* (SZ: 22)

Neben Reduktion und Konstruktion ist die Destruktion eines von drei Elemen-
ten innerhalb der phinomenologischen Methode des frithen Heidegger. Wihrend
bei Husserl unter einer phidnomenologischen Reduktion die Zuriickfiihrung der
Wirklichkeit auf die Intentionalitét des Subjekts gemeint ist, ,,reduziert” die ontolo-
gische Analyse Heideggers die Strukturen der Wirklichkeit auf das Dasein.** Das
Dasein dient als Ausgangspunkt auf dem Weg zur Ausarbeitung der Seinsfrage, die
als ,,phdnomenologische Konstruktion* bezeichnet wird. Die Strukturen des Seins
sollen in einer Wiederholung der Daseinsanalyse im Verlauf der ontologischen
Analyse ,,aufgebaut werden.** Der Riickgang auf das Dasein legt somit erst das
konstruktive Potenzial der ontologischen Analyse frei. Heidegger verschiebt den
Status der Begriffe ,,Reduktion* und ,,Konstruktion* in der phdnomenologischen
Methode Husserls, indem er sie in die ontologische Analyse tiberfiihrt und somit
das metaphysische, auf Intentionalitit reduzierte Subjekt Husserls dezentriert und
auf seine weltliche und temporale Konstitution hin 6ffnet.

Das dritte an Reduktion und Konstruktion ankniipfende Element der phédnome-
nologischen Methode ist die Destruktion. Wihrend Reduktion und Konstruktion die
in der Geschichte der Ontologie aufgekommenen Begriffe einer Interpretation un-
terziehen und sich quasi-deskriptiv dem Projekt einer Auslegung widmen, stellt die
Destruktion die kritische Frage nach der Herkunft dieser Begriffe:

39 Vgl. GP: 28f.: ,Das Erfassen des Seins, d.h. die ontologische Untersuchung geht zwar
zunéchst und notwendig je auf Seiendes zu, wird aber dann von dem Seienden in be-
stimmter Weise weg- und zuriickgefiihrt auf dessen Sein. Das Grundstiick der phéno-
menologischen Methode im Sinne der Riickfiihrung des untersuchenden Blicks vom naiv
erfassten Seienden zum Sein bezeichnen wir als phdnomenologische Reduktion.*

40 Vgl. GP: 29f.: ,,Das Sein wird nicht so zuginglich wie Seiendes, wir finden es nicht ein-
fach vor, sondern es muss, wie zu zeigen sein wird, jeweils in einem freien Entwurf in
den Blick gebracht werden. Dieses Entwerfen des vorgegebenen Seienden auf sein Sein

und dessen Strukturen bezeichnen wir als phdnomenologische Konstruktion.*

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

,,Daher gehort notwendig zur begrifflichen Interpretation des Seins und seiner Strukturen, d.h.
zur reduktiven Konstruktion des Seins eine Destruktion, d.h. ein kritischer Abbau der iiber-
kommenen und zunéchst notwendig zu verwendenden Begriffe auf die Quellen, aus denen sie
geschopft sind. Erst durch die Destruktion kann sich die Ontologie phédnomenologisch der
Echtheit ihrer Begriffe voll versichern.” (GP: 31).

Die Geltung von Begriffen wird problematisiert, indem diese in ihrer historischen
Genese untersucht werden. Die Kritik baut auf der Auslegung auf und hat diese zu
ihrer Moglichkeitsbedingung. Aus diesem Grund ist die Destruktion einem herme-
neutischen Verfahren nicht einfach entgegengesetzt. Sie ist aber auch keine ,,Syn-
these* aus Reduktion und Konstruktion. Angesichts des hermeneutischen Impulses
der Destruktion darf die Kritik nicht als Zerstorung missverstanden werden. Die
konstruktive Dimension der Destruktion zielt auf eine positive Aneignung des zu
kritisierenden Gegenstandsbereichs: ,,Konstruktion der Philosophie ist notwendig
Destruktion, d.h. ein im historischen Riickgang auf die Tradition vollzogener Ab-
bau des Uberlieferten, was keine Negation und Verurteilung der Tradition zur Nich-
tigkeit, sondern umgekehrt gerade positive Aneignung ihrer bedeutet.” (GP: 31) Die
Destruktion muss von innerhalb des Horizonts der Tradition deren Denkbewe-
gungen einer Befragung unterziehen. Positive Aneignung besagt, dass Begriffe neu
erschlossen werden. Das Verfahren beinhaltet einen ,,Abbau des Offensichtlichen*
(Figal 2000: 50), d.h. dessen, was geschichtlich auf scheinbar nur eine und keine
andere Weise ausgelegt werden konnte. Die Moglichkeit dieses Abbaus entstammt
der Tradition selbst und ist ihr nicht duBerlich:

,,Die Destruktion hat ebenso wenig den negativen Sinn einer Abschiittelung der ontologischen
Tradition. Sie soll umgekehrt diese in ihren positiven Moglichkeiten, und das besagt immer,
in ihren Grenzen abstecken, die mit der jeweiligen Fragestellung und der aus dieser vorge-
zeichneten Umgrenzung des moglichen Feldes der Untersuchung faktisch gegeben sind. Ne-
gierend verhilt sich die Negation nicht zur Vergangenheit, ihre Kritik trifft das ,Heute‘ und
die herrschende Behandlungsart der Geschichte der Ontologie, mag sie doxographisch, geis-
tesgeschichtlich oder problemgeschichtlich angelegt sein. Die Destruktion will aber nicht die
Vergangenheit in Nichtigkeit begraben, sie hat positive Absicht; ihre negative Funktion bleibt
unausdriicklich und indirekt.” (SZ: 22f.)

Die positive Absicht der Destruktion griindet auf ihrer negativen Funktion. Die Kri-
tik der Gegenwart ist an eine Abarbeitung an der Vergangenheit gekoppelt. Erst
wenn der Horizont des philosophischen Denkens durchschritten wurde, konnen die
(positiven) Moglichkeiten einer ,,besseren® Auslegung der Seinsfrage und des Sub-
jekts abgesteckt werden. Uber die Implikationen von Metaphysik und Subjektphilo-
sophie, in deren Horizont ja auch Heidegger noch steht, kann sich die Philosophie
nur Klarheit verschaffen, indem sie diese einer Destruktion unterzieht (vgl. Denker

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 57

2011: 61). Die Aufdeckung historischer Gewordenheiten resultiert in der Delegiti-
mierung einer bestimmten Auslegung als der einzig moglichen und damit in der
Offnung auf andere Auslegungen.

Der Destruktion — wie sie Heidegger in den 20ern begreift — kommt aus all die-
sen Griinden ein quasi-normativer Impetus zu: Sie widmet sich der Tradition, weil
sie etwas Bestimmtes, fiir Subjekte innerhalb dieser Tradition lebenswichtiges zei-
gen mochte.*! Im Gegensatz zur Genealogie und Dekonstruktion unterliegt die De-
struktion jedoch noch in einem wichtigen Punkt der Logik metaphysischer Ge-
schichtsschreibung. Heidegger distanziert sich zwar von der teleologischen Ge-
schichtsschreibung, indem er Geschichte nicht als Entfaltung einer umfassenden
Notwendigkeit und als gerichteten Prozess beschreibt. Die Herausforderung, der
sich die Destruktion stellt, bleibt jedoch noch der Figur des Ursprungs treu: ,,.Diese
Aufgabe verstehen wir als die am Leitfaden der Seinsfrage sich vollziehende De-
struktion des tiberlieferten Bestandes der antiken Ontologie auf die urspriinglichen
Erfahrungen, in denen die ersten und fortan leitenden Bestimmungen des Seins ge-
wonnen wurden.” (SZ: 22) Die Philosophie Platons artikuliert fiir Heidegger den
Moment, an dem die Geschichte der Philosophie falsch abzweigt, indem sie das
Sein als Idee — und damit als sich in der Gegenwart erscheinende Substanz — und
somit als Sein des Seienden auslegt. Die Destruktion schwankt noch zwischen einer
traditionellen und einer genealogischen Geschichtsschreibung, die Geschichte als
Abfolge von kontingenten, nicht mehr auf einen Ursprung verweisenden Ereignis-
sen begreift. Heidegger verkennt in den 20ern noch, dass die Bestimmung des Seins
als Sein des Seienden keine blof zufdllige, korrigierbare Abweichung eines ,ur-
spriinglich richtig verstandenen Phénomens ist, sondern zur Struktur der ontisch-
ontologischen Differenz gehort. Dieser Gedanke wird von den dekonstruktiven Au-
toren Levinas, Derrida und Foucault auf je unterschiedliche Weise zur Sprache ge-
bracht: Verstellung und Vergessen sind Effekte der ontisch-ontologischen Differenz

41 Die Unterstellung Tugendhats (1979: 238), in Sein und Zeit fehle der ,,Begriff des Guten*
und der ,,Moral®“, verkennt, was Jean Grondin auf den Punkt bringt: ,,Wenn er [Hei-
degger] keine spezielle Ethik entwickelt hat, liegt es wohl daran, dass sein gesamter An-
satz nichts anderes als eine praktische Philosophie sein will.“ (Grondin 1990: 169; Anm.
12) Ahnlich argumentiert Seel (2002: 185), der bei Heidegger eine ,,extreme formale
Ethik des Guten* sieht, die sich sowohl von Fragen nach dem guten Leben als auch nach
dem Richtigen als Normativem abgrenzt. Versteht man Ethik und Moral in einem zu en-
gen Sinne, nidmlich als die Frage nach dem guten Leben bzw. der fiir alle verbindlichen
Handlungsnormen, so entgeht man gerade der Pointe der heideggerschen Philosophie.
Von einer ,urspriinglichen Ethik* — wobei der Ursprung in Anfithrungszeichen gesetzt
und damit als immer schon aufgeschobener Ursprung abgesetzt wird — spricht in diesem
Kontext Nancy (2014c).

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

und keine Prozesse der Abweichung von einem urspriinglich unverstellten Phéno-
men.

In diesem Buch geht es mir um eine Interpretation der Destruktion in Bezug auf
den Abbau verfehlter Subjektverstindnisse. Das bedeutet, dass die Frage geklart
werden muss, wie sich die Idee der Autonomie in historischer Perspektive ent-
wickelt und warum sie den Schein einer Selbstverstindlichkeit und Unhintergeh-
barkeit angenommen hat. Die Freilegung eines heteronomen Subjektverstidndnisses
ist an eine historische Abarbeitung gebunden. Die Destruktion arbeitet sich an der
Reduktion des Seins auf Seiendes und des Subjekts auf ein urspriinglich autonomes
und iiber sich verfiigendes Wesen ab und eroffnet die Moglichkeit, Subjektivitit
anders zu verstehen, als es die Geschichte der Neuzeit zu denken gibt. Aus diesem
Grund kann ein Verstdndnis heteronomer Subjektivitdt, das sich als Gegenge-
schichte zur historisch dominierenden Vorstellung autonomer Subjektivitit begreift,
an das phidnomenologische Verfahren der Destruktion anschlieen. Heideggers phéa-
nomenologischer Vorschlag verbleibt jedoch auf der abstrakten ontologischen Ebe-
ne und muss daher erst transformiert werden. Ohne schon zu sehr auf die Verschie-
bungen bzw. Neuinterpretationen der heideggerschen Destruktion bei Levinas,
Derrida, Foucault, Ricceur und Taylor vorauszugreifen, soll im Folgenden angedeu-
tet werden, welche Richtungen eine Subjektkritik als Destruktion einschlagen
kann.*

2.5.2 Destruktion als Genealogie

Die Interpretation der Destruktion als Genealogie stellt vor allem den Status der
Kontingenz heraus. Die Genealogie problematisiert in historischer Perspektive die
Genese philosophischer Begriffe und Subjektivierungsprozesse, indem sie die kon-
tingenten Bedingungen ihres Erscheinens offenlegt. Ziel ist die Delegitimierung he-
gemonialer Auslegungen und ihre Offnung auf andere mogliche Deutungen. Die
Genealogie sucht nicht nach einem Ursprung, einer umfassenden Struktur und einer
Notwendigkeit historischer Entwicklungen, sondern bringt die Ereignishaftigkeit
geschichtlicher Briiche zur Geltung. In diesem Punkt verfihrt sie radikaler als die
Destruktion Heideggers.

42 Ich schliee mich vor diesem Hintergrund Hans-Helmuth Gander an, der schreibt: ,,Fiir
das in der Welt Sein [...] des Menschen als wesensmiBig geschichtlichem [...] bleibt im
einzelnen durchaus offen, ob der Traditionsbezug konkret faktisch affirmativ, ablehnend
oder gar selbstvergessen sich gestaltet. (Gander 2001: 341) Fiir die Frage, in welcher
Hinsicht die Destruktion als Subjektkritik interpretiert werden kann, bleiben dann natiir-
lich nur die beiden Moglichkeiten der Affirmation und Ablehnung iibrig, wobei auch ers-

tere nicht ohne ablehnende und letztere nicht ohne affirmative Elemente auskommt.

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

HEIDEGGERS DASEINSANALYSE UND DIE KRITIK DER SUBJEKTPHILOSOPHIE | 59

Wenn man die unterschiedlichen Interpretationen der Destruktion auf einer Li-
nie anordnet, die von Kkritisch zu affirmativ verlduft, so befindet sich an dem einen
Ende der Linie die kritische Genealogie Michel Foucaults. Der von Foucault im
Anschluss an Nietzsche entwickelte Genealogiebegriff — dessen genaue Charakteri-
sierung Gegenstand von Kapitel 6.2.1 sein wird — eignet sich die Destruktion als
Form einer radikalen Subjektkritik an. Dieser Kritik geht es nicht um eine blofle
Negation der aus der Tradition entstammenden Verstindnisse unserer Subjektivitit;
die kritische Genealogie ist vielmehr deshalb radikal, weil sie den Konstitutions-
prozess unserer neuzeitlichen Identitdt umfassend zu delegitimieren versucht. Es
sind die fiir unsere Subjektivitit konstitutiven Selbstverstindnisse, deren Legitimi-
tit die Genealogie herausfordert, indem sie ihre Genese an die kontingente Forma-
tion von Machtverhiltnissen bindet. Die Form dieser Kritik ist an eine Aneignung
der Tradition gebunden. Die Genealogie Foucaults bringt historisch zum Vorschein,
durch welche Unterwerfungsprozesse Subjektivitit produziert wird. Dieses Aufzei-
gen beruht wesentlich in einem Verstehen der Vergangenheit fiir die Gegenwart.
Das Verstehen ist die positive, hermeneutische ErschlieBung, welche die Kritik
nicht nur ermoglicht, sondern bereits selbst eine Form der Kritik ist. Die Genealogie
bringt zur Darstellung, wie sich das moderne Verstindnis autonomer Subjektivitit
innerhalb von Macht- und Wissensverhiltnissen sedimentiert hat. Aus diesem
Grund wird unsere heutige Subjektivitit nicht als etwas natiirlich gegebenes oder
als Resultat einer teleologischen Entwicklung verstanden, sondern als kontingente
historische Gewordenheit. Den ,,positiven Moglichkeiten®, von denen Heidegger im
Zusammenhang mit der Destruktion spricht, entsprechen bei der kritischen Genea-
logie die Einsicht in die Kontingenz unseres Selbstverstindnisses und die Uber-
schreitung unserer gegenwirtigen Identitdt. Destruktion als kritische Genealogie
umfasst den Abbau verfehlter Selbstverstindnisse und zeigt zugleich, dass Subjek-
tivitdt auch anders, ndmlich als heteronom interpretiert werden kann.

Am anderen Ende des Spektrums von Kritik und Affirmation befindet sich die
Interpretation der Destruktion als affirmativer Genealogie, wie sie Charles Taylor
ausgearbeitet hat. Genauso wenig wie bei der kritischen Genealogie der Aspekt der
Affirmation (als Aneignung) ganz zum Verschwinden kommt, blendet die affir-
mative Genealogie die Komponente der Kritik vollig aus. Eine ErschlieBung der
Vergangenheit soll die konstitutiven historischen Beziige unseres Selbstverstind-
nisses als neuzeitliche Subjekte freilegen. Auch wenn die affirmative Genealogie
die Gewordenheit unserer Subjektivitiit ebenfalls als kontingenten Prozess begreift,
folgt aus der Kontingenz — im Gegensatz zu Foucault — nicht ihre Delegitimation.
Taylors moralische Ontologie, die das In-der-Welt-sein Heideggers praxeologisch
wendet, impliziert die normative Forderung einer Bejahung der historisch freige-
legten Entstehungsherde unserer Subjektivitit. Die affirmative Genealogie spiirt die
Quellen der modernen Subjektivitit auf und separiert diese gleichzeitig von denje-
nigen verfehlten Selbstverstindnissen, welche den Zugang zu den Quellen ver-

https://dol.org/10.14361/9783839441213-002 - am 14.02.2026, 09:40:16. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839441213-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

schiitten.* Letzteres ist der kritische Gestus der affirmativen Genealogie. Destruk-
tion als affirmative Genealogie umfasst somit die Bejahung gelingender Selbstver-
standnisse und eine Kritik falscher Selbstauslegungen. Sie verhilt sich komplemen-
tdr zur kritischen Genealogie, da sich beide genealogischen Verfahrensweisen einer
Explikation der Gewordenheit unserer spezifisch neuzeitlichen Subjektivitidt wid-
men.

2.5.3 Destruktion als Dekonstruktion

Bereits Heideggers eigene Arbeiten, die sich der Auseinandersetzung mit der Ge-
schichte der Philosophie widmen, sind von Spuren einer Interpretation der Destruk-
tion in dekonstruktiver Hinsicht durchzogen.** Allen voran lisst sich in dem Buch
Kant und das Problem der Metaphysik, in dem es um die Ausweisung einer funda-
mentalontologischen Fragestellung in Kants Kritik der reinen Vernunft geht, eine
solche dekonstruktive Lektiire erspdhen. Als dekonstruktiv kann Heideggers Suche
nach dem Gedachten im Ungedachten bezeichnet werden: ,,Wir suchen die Kraft
nicht im schon Gedachten, sondern in einem Ungedachten, von dem her das Ge-
dachte seinen Wesensraum empféngt.” (1956: 57) Das Ungedachte im Falle Kants
ist die ontologische Basis, welche sich innerhalb des Versuchs einer Grundlegung
der Metaphysik an die Oberfliche bringen lisst.*> Heidegger demonstriert, dass die
kantische Dichotomie von Sinnlichkeit und Vernunft als zweier Quellen der Er-
kenntnis auf eine dritte Quelle, die transzendentale Einbildungskraft, angewiesen
ist. Deren ontologische Funktion wird von Kant nicht voll zur Sprache gebracht,
kann aber als ein Ungedachtes aufgedeckt werden, das den Argumentationsgang der
Kritik der reinen Vernunft malgeblich durchzieht und befeuert. Das Ungedachte
liegt dabei nicht wie eine Schicht, die es auszugraben gilt, unter dem Gedachten,

43 Den Begriff der Verschiittung gibt es auch in Sein und Zeit. Heidegger fiihrt das Wort ein,
indem er zwei Arten der Verdecktheit unterscheidet: ,,Die Art der moglichen Verdeckt-
heit der Phinomene ist verschieden. Einmal kann ein Phinomen verdeckt sein in dem
Sinne, dass es iiberhaupt noch unentdeckt ist. Uber seinen Bestand gibt es weder Kenntnis
noch Unkenntnis. Ein Phdnomen kann ferner verschiittet sein. Darin liegt: es war zuvor
einmal entdeckt, verfiel aber wieder der Verdeckung.“ (SZ: 36) Taylor versteht Verdeckt-
heit in diesem zweiten Sinne als Verschiittung.

44 Dabei grenze ich mich von Nancy (2008: 251) und Stekeler-Weithofer (2002: 21) ab, die
Destruktion und Dekonstruktion synonym verwenden.

45 Heidegger rechtfertigt seine Vorgehensweise wie folgt: ,,So war es die Grundabsicht der
vorliegenden Interpretation der Kritik der reinen Vernunft, den entscheidenden Gehalt
dieses Werkes dadurch sichtbar zu machen, dass dasjenige herauszustellen versucht wur-
de, was Kant ,hat 