
C Menschlich-Werden in Freiheit –

Subjektwerdung bei Judith Butler

Entgegen der Kritik versteht Judith Butler ihren subjekttheoretischen Ent-

wurf gerade nicht als eine Verabschiedung des Subjekts1, sondern sie stellt ihr

Konzept in den Kontext der grundlegenden kritischen Erörterung des Sub-

jekts der Moderne.2 Gerade die »identity-politics« sind für sie zu hinterfra-

gen, selbst wenn sie eine Grundlage sowohl des Feminismus als auch anderer

Widerstandsbewegungen darstellen.3 Die Identität »Frau« ist für sie eben-

so hinterfragbar wie der Gedanke des Subjekts Frau oder des Geschlechts.4

»Identity categories are never merely descriptive, but always normative, and

as such exclusionary.«5 Butler ist daher überzeugt6, dass die Dekonstrukti-

on des Subjekts des Feminismus gerade den Horizont eröffne, in der Viel-

falt der Bedeutungen von den radikalen und sogar rassistischen Ontologien

1 Vgl. G. Jagger: 2008, S. 37. Allerdings bleibt diese These umstritten, wie auch diese

Beiträge zeigen: B. Grümme: 2020b; Hahn: 2020; A. M. Riedl: 2020;W. Schaupp: 2020;

M. Striet: 2020; S. Wendel: 2020a.

2 Nicht unumstritten ist dabei ihr Zugang in frühen Arbeiten der Dekonstruktion von

Sex und Gender selbst unter Feministinnen. Seyla Benhabib kritisiert, dass Butler das

Subjekt zum bloßen Effekt der Sprache reduziere und damit die Grundlagen für das

Ziel des Feminismus, die Ermächtigung der Frauen, ablehne. Vgl. K. D. Magnus: 2006,

S. 81.

3 D. K. Kim: 2007, S. 95.

4 Vgl. J. Butler: 1995a, S. 50; vgl. auch E. T. Armour/S. M. St. Ville, 2006a, S. 1; B. Kohl: 2017,

S. 179.

5 J. Butler: 1995a, S. 50.

6 Grundsätzlich folgt Butler in ihrem Kritik-Verständnis Foucault und macht das auch in

der Schreibweise ›critique‹ deutlich. »Criticism usually takes an object, and critique is

concerned to identify the conditions of possibility under which a domain of objects

appears.« (J. Butler: 2009c, S. 108f.; vgl. auch A. Thiem: 2008, S. 189).

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

wegzukommen.7 Die gesellschaftskritische Perspektiv ist in die Erkenntnis

über die Unabgeschlossenheit des Subjekts inkludiert. Butler ist außerdem

überzeugt, dass jener kritische oder dekonstruierende Blick auf Subjekte die-

se nicht handlungsunfähig, sondern kritisch gegenüber den Normen macht.

Gleichzeitig ist das eine gefährliche Kritik8, mit der das Subjekt sich selbst

»aufs Spiel setzt«9. Vielleicht entspricht die Erkenntnis, vor der Subjekttheo-

retiker:innen heute stehen, dass die Unabgeschlossenheit des Subjekts zu-

gleich mit der Unabgeschlossenheit seiner Theorie einhergeht, am ehesten

der Situation, in der jede Debatte um Subjektbegriffe zu verorten wäre. Mit

der nun folgenden ausführlichen Deutung der Philosophie Butler als Subjekt-

philosophie ist das Ziel verbunden, herauszukristallisieren, was von Judith

Butler über die Wirkungsweise der Macht zu lernen ist.

1. Judith Butler und die Theorie der Subjektivation –
Grundlagen der Subjektphilosophie

Gerade weil Judith Butler in der deutschsprachigen Theologie erst in den

letzten Jahren über ihre gendertheoretischen Arbeiten hinaus rezipiert wor-

den ist, ist die theologische Diskussion ihrer machtanalytischen Einlässe loh-

nenswert. Die Ereignisse vom 11. September 200110 haben ihren Blick von der

Gender-Debatte verstärkt auf die anthropologische Bedeutung von Krieg und

Terror gerichtet und damit ihre hermeneutische Perspektive verändert.11

»Her response to the attacks and their political aftermath is precisely the

kind of thoughtful and passionate response one would have hoped for, but

7 Gegen die Kritiken von Nussbaum, Vastirlay und Fraser macht Loizidou stark, dass das

Butlerʼsche Subjekt, wenngleich es in einem Sinne kein aufgekündigtes Subjekt ist,

kein Opfer ist. »The foreclosed subject, whatever figuration it may take, then becomes

not a victimwhose inclusionwe need to fight for in a community founded itself on that

basis.« (E. Loizidou: 2007, S. 165).

8 Vgl. J. Butler: 2009a, S. 359; u. v. a.

9 J. Butler: 2002, S. 180.

10 Die Schreibweise 9/11 lässt den Eindruck aufkommen, so Segal, als sei an diesem Tag

nichts anderes passiert. »[…], the day now globally marked simply as ›9/11‹, as though

nothing else happened in the whole wide world that day, and indeed still nothing of

equal impact since, compared with the destruction of the twin towers and the accom-

panying loss of 3000 lives in Manhattan that day.« (Ebd.).

11 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 18; vgl. auch G. Werner: 2015a, S. 41-73.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 73

for the most part did not see, from the intellectuals of the U.S. American left

in general.«12

Als Reaktion auf die Ereignisse des 11. September 2001 fokussierte Butler die

gendertheoretische Diskussion als eine sehr grundlegend subjekttheoretische

auf ihre sie bestimmenden philosophischen Grundlagen und wurden von ihr

erneut hinterfragt. ImMittelpunkt stehen dabei Anfragen an das Subjektver-

ständnis ebenso wie an die Handlungsfreiheit.

Wenngleich sie die früher erarbeiteten Gender-Fragen in die politische

und anthropologische Debatte aufnimmt und erweitert oder sogar verän-

dert,13 ist sie imdeutschenKontext weiterhin vor allem auf ihre beiden Bücher

Gender Trouble, also Unbehagen der Geschlechter, und Bodies that matter, also Kör-

per von Gewicht, hin rezipiert worden.14 Mit diesen Büchern wurde sie ja auch

über Nacht international so etwas wie der Star der pro- und contra-feminis-

tischen Debatte um das Geschlecht.15 Erst in den letzten drei bis fünf Jahren

12 B. Mann: 2006, S. 133.

13 In diese Linie fallen auch ihre kritischen Aussagen zum Afghanistan-Krieg, den sie ei-

nerseits als Krieg selbst hinterfragt, während sie andererseits aufdeckt, dass dort der

Feminismus missbraucht werde: »I think that we have seen quite cynical uses of femi-

nism for the waging of war. The vast majority of feminists oppose these contemporary

wars, and object to the false construction of Muslim women ›in need of being saved‹

as a cynical use of feminist concerns with equality. There are some very strong and

interesting Muslim feminist movements, and casting Islam as anti-feminist not only

disregards those movements, but displaces many of the persisting inequalities in the

first world onto an imaginary elsewhere.« (J. Butler: 2010b)

14 Butler 1991 (engl. 1989); dies. 1997b (engl. 1993). In seiner Einführung gibt Lars Distel-

horst (ders.: 2009) einen guten Überblick über die deutsche und US-amerikanische

Kritik an Butler. Butlers diskurstheoretischer Ansatz der Geschlechter löse den ge-

schlechtlichen Körper auf, ist zusammengefasst eine der Hauptkritiken deutscher Fe-

ministinnen. In den USA wird befürchtet, dass Butler dem Feminismus das Subjekt

nehme, wenn sie den Begriff und das Subjekt Frau radikal in Frage stelle. Darüber hin-

aus wird ihr fehlende Gesellschaftlichkeit vorgeworfen (vgl. H. Bublitz: 2002, S. 118).

Vgl. unter vielen Kritiker:innen: R. Becker-Schmidt/G.-A.Knapp: 2000, S. 84; B. Duden:

1993, S. 24-33; L. Distelhorst: 2009, S. 17f.; R. Becker-Schmidt/G.-A.Knapp: 2000machen

darauf aufmerksam, dass die sexualpolitischen Bezüge und Engagement weitestge-

hend in der Rezeption nicht verfolgt werden. Vgl. auch G. Jagger: 2008, S. 83.

15 Im US-amerikanischen Kontext nimmt Butler zwar keine solche Ausnahmestellung

im feministischen Diskurs ein, dennoch hat sie mit ihren Ausführungen – so B. Mann:

2006, S. 118 – den größten Einfluss gehabt. Die Rezeption seit Gender Trouble sei weit

über den Bereich selbst der feministischen Theorie gegangen, vgl. E. T. Armour/S. St.

Ville: 2006b, S. 1; S. Ali: 2008, S. 35; E. Loizidou: 2007, S. 157; Loizidou setzt sich beson-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

finden sich vereinzelte theologischen Arbeiten zu der ethischen Theorie But-

lers.16

1.1 Keine Verabschiedung des Subjektes –

Dekonstruktive Konstruktion der Subjekte

Die Butlerʼsche Kritik am Subjekt ist eingefügt in die größere Diskussion

um ein Verständnis des Subjekts.17 Die Reflexion auf das Subjekt und sei-

ne Entstehungsbedingungen sind schon deswegen relevant, weil sich an die-

sen Differenzen festmachen, die weit über das Thema, also die Bedingun-

gen der Möglichkeit der Subjektbildung, hinausgehen. Denn über Subjekt-

theorien sprechen bedeutet zugleich, über die Frage nachzudenken, welchen

Stellenwert und welchen Handlungsspielraum ein Subjekt im bestehenden

System (sei es Politik, Religion, Gesellschaft) hat. Gibt es die Größe Subjekt

überhaupt? Gerade wenn die Setzung des Subjekts als das »Cogito Ergo Sum«

(Descartes) verstanden wird, welches dann den Höhepunkt in dem kritischen

und autonomen Subjekt der Aufklärung und des Deutschen Idealismus fin-

det, erscheinen die subjekttheoretischenÜberlegungen postmoderner Konve-

nienz dem ›Tod des Subjekts‹ denWeg zu bereiten. So wird die Absetzung von

diesen neuzeitlichen Subjektverständnissen häufig in einemAtemzugmit der

Postmoderne, dem Poststrukturalismus, dem Dekonstruktivismus und dem

Existenzialismus genannt.18 Die Gründe, sich von den Vorstellungen des Sub-

jekts der Moderne – so eine häufige Zusammenfassung – abzusetzen, sind

ders mit der scharfen Kritik von Martha Nussbaum (M. Nussbaum: 1999) auseinander.

Sie zeigt auf, dass Nussbaum aus der (scholastischen) Tradition der Jurisprudenz des

16. und 17. Jahrhunderts heraus Butler kritisiert und dabei nicht davor anhält, Butler

und ihren philosophischen Ansatz als Zusammenarbeitende mit dem Bösen zu cha-

rakterisieren: »[I]t collaborates with evil. Feminism demands more and women deser-

ve better.« (E. Loizidou: 2007, S. 162, sie zitiert Nussbaum in einer früheren Fassung).

Die Verabschiedung des Subjekts kritisiert Benhabib grundsätzlich. Vgl. S. Benhabib:

1995b, S. 17-34.

16 Vgl. der Überblick in G. Werner: 2018c.

17 Vgl. dazu vor allem die Einleitung von: M. Striet: 1998, S. 11ff; B. Mann: 2006 disku-

tiert die Subjekttheorien im Anschluss an die Aufklärung; G. Werner: 2018c, S. 180.

Die Monographie von Ulrich Eibler: Unterworfen und frei. Theologische Annäherun-

gen an Judith Butlers Subjektivationstheorie (= Freiburger Theologische Studien, Bd.

195), Freiburg u.a.: 2021, konnte ich leider nicht mehr berücksichtigen.

18 Vgl. A. Thiem: 2008, S. 10.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 75

vielfältig.19 Der Vorwurf der postmodernen Theorie an die Moderne besteht

vor allem darin, dass die Moderne die Vernunft als das Kriterium der Wahr-

heit absolut gesetzt habe.20 Dies sei sowohl von den normativenWissenschaf-

ten als auch von der aufklärerischen und idealistischen Philosophie21 gesche-

hen. Damit wenden sich postmoderne Theorie gegen jede, die eine Einheits-

konzeption des Subjekts und der Vernunft denken wolle22, denn

»zu ›erfüllter‹ Totalität könneman nicht anders gelangen als durch Totalisie-

rung eines Partikularen, und das heißt zugleich: durch massive Elimination

anderer Positionen, durch eklatanten Ausschluss«23.

Speziell in der postmodernen Theorie, die zugleich Teile der anderen Theori-

en beinhaltet, sind Differenzen positiv gedacht und historisch begründet: »In

postmoderner Sicht kulminieren die politischen Konsequenzen des moder-

nen einheitlichen Subjekts im ›Terror‹, von dem eine direkte Linie bis nach

Auschwitz geführt habe.«24Wird aber eine Denkform formuliert, die sich von

festlegenden Kriterien bewusst verabschiedet hat, dann gibt es keinen

»archimedischen Punkt mehr wie das Subjekt, von dem aus alles geordnet,

gedacht oder durch messbare Effekte beeinflusst werden könnte, keine fes-

ten Kriterien für dieWahrheit vonUrteilen, die Rechtfertigung desHandelns

oder die Aufrichtigkeit von Intentionen.«25

19 Vgl. Zu diesem Abschnitt ausführlich G. Werner: 2005, S. 55-58.

20 Vgl. U. Pohl-Patalong: 1996, S. 101. Die postmoderne Theorie intendiert »normativ die

Destruktion der aufklärerischen Errungenschaften der Subjektivität und Vernunft«

(ebd.). Beiden wird der Vorwurf einer totalitären Herrschaft gemacht. Dem wird ei-

ne radikalisierte Pluralität entgegengesetzt, die sich auch auf das Subjekt erstreckt

und damit eine einheitliche Ich-Instanz nicht denkbar macht. Verbunden werden die

pluralen Individuen durch Sprachspiele.

21 Der Vorwurf der postmodernen Theorie an die idealistische Philosophie liegt darin,

dass sie das Individuelle zu Gunsten eines einheitlichen und allgemeinen Begriffs un-

terdrücke. Vgl. ebd., S. 102.

22 Vgl. dazu St. Pauly: 2000, S. 335ff., der die Position J.-F. Lyotards ausführlich beschreibt.

Ermacht Lyotard als den Begründer der Debatte über die Postmoderne fest. Die Schrift

Lyotards La condition postmoderne.Rapport sur le savoir (Paris 1979) (ebd. ; dt. J.-F. Lyotard)

ist zum ›Schlüsseltext des postmodernen Denkens geworden‹« (ebd.).

23 W. Welsch: 1988, S. 62.

24 U. Pohl-Patalong: 1996, S. 103.

25 Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

In dieser postmodernen Deutung der Wirklichkeit ist das Subjekt, wie es zu-

vor verstanden wurde, in der Tat verabschiedet. Allerdings ist damit noch

nicht entschieden, ob das Subjekt als Subjekt wirklich verabschiedet ist, oder

nur »als kontingente historische und damit revidierbare Erscheinung, als Pro-

dukt eines spezifischen Diskurses«26 betrachtet wird. In diesen Diskurs aber

schreibt sich Judith Butler ein.Denn der feministischeDiskurs, der denMeta-

diskurs bildet, hinterfragt gerade die Bedingungen der Möglichkeit, das Sub-

jekt zu denken,wie die Neuzeit undModerne sie hervorgebracht hat,weil die-

ser Diskurs nur bestimmte Subjekte zugelassen (weiß, männlich) und diese

zum Maßstab erhoben hat. Diese Diskurse kritisiert Butler grundsätzlich.27

In der Methodik der genealogischen Kritik ist Bestehendes so zu hinterfra-

gen, dass die Berechtigung dieser Annahme nicht mehr selbstverständlich

ist.28 Butler will deswegen nach der grundlegenden Kritik am Subjekt eine

Denkmöglichkeit finden, die in anderen Kategorien arbeitet, insbesondere

in einer kritischen feministischen Revision, so Mann zustimmend.29 Dem

schließt sich Seyla Benhabib grundsätzlich an. »The feminist counterpoint to

the postmodernist theme of the Death of Man can be named the ›Demystifica-

tion of the Male Subject as Reason‹.«30 Denn auch Seyla Benhabib lehnt die

strikte These vom Tod des Subjekts ab, welche sie bei Judith Butler vermutet,

wenn diese das Subjekt ›Frau‹ als Subjekt des Feminismus hinterfragt.

»The view that gendered identity is […] constituted […] by performances

without a subject, not only undermines the normative version of feminist

politics and theory. It is also impossible to get rid of the subject alto-

gether and claim to be a fully accountable participant on the community of

discourse and inquiry.«31

Allerdings stellt sich die Frage, ob die Kritik Benhabibs in der Form berechtigt

ist. Das Zueinander von Diskurs und Subjekt bedeutet ja nicht zwangsläufig,

26 U. Pohl-Patalong: 1996, S. 105. Besonders Lyotard ist ein prominenter Vertreter der

Theorie, dass das Subjekt sich eliminiert in einem Sprachobjektivismus, d.h. die Spra-

che wird gegenüber dem Subjekt autonom. Der Mensch tritt in das Sprachspiel ein.

Vgl. J.-F. Lyotard: 1986, S. 10, 103, 128, 149, 197, 226.

27 Vgl. G. Werner: 2018c, S. 180f.

28 Vgl. I. Leicht: 2016, S. 113-117; H. Meißner: 2010, S. 32; A. M. Riedl: 2017, S. 101-103; M.

Laufenberg: 2016, S. 18.

29 Vgl. B. Mann: 2006, S. 76.

30 S. Benhabib: 1995b, S. 352 [kursiv im Original].

31 Ebd., S. 355.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 77

dass es sich um einen Diskurs ohne Subjekt handelt, sondern vielmehr um ei-

ne Analyse der Wirkungen der Macht des Diskurses. Der genaue Blick in die

subjekttheoretischen Reflexionen von Judith Butler wird zeigen, dass ihre be-

vorzugte Denkform der Subjektbildung, nämlich die Subjektivation, Ambiva-

lenzen beinhaltet. Es geht ihr gerade nicht darum, das Subjekt abzuschaffen,

sondern das klassische Subjekt der Aufklärung zu dezentrieren und ihm ei-

nen Platz zu geben, der durch Macht und Diskurs bestimmt ist.32 Damit wird

deutlich, dass die faktische Verschiebung innerhalb der Subjekttheorie weni-

ger in der Frage zu liegen scheint, ob es ein Subjekt an sich noch gibt, sondern

vielmehr darin wie die Umstände der Entstehung und Formung verstanden

werden. In diesem Sinne ist die Subjektivation als ein dekonstruktivistischer

Zugang zu verstehen, weil mit ihr die angenommenen Voraussetzungen der

Subjektbildung zugleich ebenso hinterfragt werden wie die Bedeutung des

Subjekts als Subjekt.

»Poststructuralism, however, does not do away with the subject; experi-

ence, action, and knowledge are not without subjects. Instead, the subject

emerges as a belated effect of discerning experiences, actions and knowl-

edge.«33

Die Diskussionen um den Subjektbegriff im Rahmen einer Theorie der

Subjektivation sind also weniger eine singulär subjektphilosophische Fra-

gestellung als vielmehr eine umfassende Infragestellung der Bedingungen,

unter denen Subjekte entstehen und sich ausprägen dürfen. Weil dies nicht

so selbstverständlich ist wie vielleicht angenommen, sind die Normen der

Entstehungsbedingungen, die sich in den Diskursen ausdrücken, genau zu

analysieren. Dabei setzt Butler voraus, dass sich Normen im Diskurs zeigen

und ihre Macht insofern verkörpern, weil sie Körperpraxen beeinflussen und

reglementieren. Deswegen ist die Untersuchung dieser beiden Größen, also

der Normen und ihre Diskurse, wie auch ihre Ausdrucksformen, also die

Performativität, in der sich die Verkörperung zeigt, für die Frage, wie Macht

wirkt, wesentlich. Um die Nicht-Selbstverständlichkeit zu unterstreichen,

bedient sich Butler einer paradoxen Intervention, nämlich der Sprache.34

32 Vgl. L. Distelhorst: 2009, S. 52.

33 A. Thiem: 2008, S. 11.

34 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 97-100; B. Kohl: 2017, S. 205.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

1.2 Die doppelte Performativität der Sprache

Judith Butler fundiert ihre gendertheoretischen Annahmen und ihre Ausfüh-

rungen zur politischen Ethik in der vielfältigen Funktionsweise der Sprache.

Nicht nur verwendet sie selbst Sprache als Medium und Methodik, sondern

sie untersucht die Wirkungen der Sprache auch in ihren verbalen und non-

verbalen Akten. Vermutlich aber liegt die zögerliche Rezeption Butlers, ins-

besondere in Deutschland, an ihrer Sprache35 wie auch an ihrer eklektischen

Arbeitsweise.36

Sprache hat für Butler nämlich mindestens zwei unterschiedliche Funk-

tionen: Sprache ist als das Instrumentarium zu verstehen, durch das Butler

Selbstverständlichkeiten dekonstruiert, und zudem betrachtet sie Sprache als

einen performativen Ausdruck. Als solcher kann Sprache ebenfalls mehrdeu-

tig sein, denn sprachliche Akte unterdrücken ebenso wie sie Widerstand be-

deuten können.37 Sara Salih stellt daher wie auch Riedl einen Zusammenhang

zwischen der Sprache Judith Butlers und ihrer Aussageabsicht her, denn die

Komplexität der Sprache Butlers scheine Teil ihrer Philosophie zu sein; »evi-

dently, Butler is attempting to do something with her prose; in other words,

the language she develops is performative rather than constative«38. Butler

wolle durch ihre Sprache regimekritische Leser:innen evozieren, »who are

prompted to question the limitations of their ›linguistic horizon[s]‹ alongwith

the exclusionary schemes of intelligibility which currently pass for the onto-

logical norm«39.

Im Schreiben gegen die Norm wolle Butler immer wieder betonen, dass

Grammatik und Stil nicht politisch neutral seien, sondern dass ein Text einen

Effekt auf die Welt haben müsse. Leser:innen sollen zu kritischen Intellek-

tuellenwerden, deren Arbeit immer auch politisch ist, »since it involves ›work-

ing hard on difficult texts‹ which encourage the reader to adopt a questioning

attitude towards a world she thought she knew«40. Nancy Fraser dagegen be-

35 Vgl. L. Segal: 2008, S. 381-394; 383 erinnert daran, dass Butler sogar 1998 für den Bad

Writing Contest von »Philosophy and Literature« ausgewählt wurde. Auch Jahnel ver-

mutet, dass dies ein Grund für die zögerliche Rezeption Butlers in ihrem Fach ist. Vgl.

C. Jahnel: 2020, S. 248.

36 Vgl. A. M. Riedl: 2017, S. 101.

37 Vgl. M. Schütt: 2015; A. M. Riedl: 2017, S. 123-125.

38 S. Salih: 2003, S. 45 [kursiv im Original].

39 Ebd.

40 Ebd., S. 47, im Text Zitat von: J. Butler: 2000c, S. 734.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 79

urteilt Butlers Sprache als schlicht antihumanistisch.41 Sie konstatiert ihre

Entfernung von der allgemeinverständlichen Sprache mit ihrem Bezug zum

Alltag.Darüber hinaus reflektiert sie kritisch auf die sofort als positiv besetzte

Nutzung von bestimmten Worten und hinterfragt die Selbstverständlichkeit,

mit der Butler Worte mit einer Deutung besetze.42 Butler selbst antwortet

auf die Kritik ihres Schreibens mit dem Aufsatz: »For a Careful Reading« und

unterstreicht dort die Notwendigkeit, die in der üblichen Sprache versteck-

ten Werte durch eine quasi transzendentale Reflexion aufzudecken.43 Gerade

weil Sprache einen Effekt hat und zu den wichtigsten Ausdrucksmitteln der

Macht gehört, ist das Bewusstsein von Sprache und ihr Gebrauch ein we-

sentlicher Faktor einer Rekapitulation der Art und Weise, wie Macht wirkt.

Butler traut der Sprache somit jene Handlungsfähigkeit zu, die Foucault als

Parrhesia benannt hat. In der Sprache kristallisiert sich Unterdrückung und

Ermächtigung des Subjekts heraus und damit zugleich die Fähigkeit, sich zu

verhalten.

2. Rekonstruktion der Subjektphilosophie Butlers

In der Rekonstruktion der Ideen, die Butler zur Bildung und Prägung des

Subjekts entwirft, werde ich die Differenzierung zwischen den Bedingungen

der Möglichkeit und der faktischen Existenz des Subjekts betonen. Dies ist

mehr als ein epistemologisches Interesse, denn es zeigt – gegen alle Kritik –

Butler als Subjektphilosophin, die gegen jede Subjektverabschiedung amSub-

jekt festhält.44 Die Bedeutung Butlers als Subjektphilosophin streichen ihre

neuesten Veröffentlichungen ebenfalls heraus45, wenngleich es auch weiter-

hin kritische Stimmen gibt, zu denen z.B. Saskia Wendel, Magnus Striet und

Walter Schaupp gehören, deren Argumente später in die Diskussion einge-

führt und aufgenommen werden.46 Ich interpretiere in diesem Sinne Judith

Butler vorrangig als Subjektphilosophin, indem ich wesentliche Einsichten

41 Vgl. N. Fraser: 1995, S. 67.

42 Als Beispiel führt Fraser an: »[…], in Butler’s usage the term ›resignification‹ carries a

strong, if implicit, positive charge.« (Ebd.).

43 Vgl. J. Butler: 1995b, S. 138.

44 Vgl. dazu auch: G. Werner: 2018c.

45 Vgl. G.Werner: 2018c, S. 181; vgl. auch: B. Schippers: 2016, S. 21; A.M. Riedl: 2017, S. 18ff;

B. Kohl: 2017, S. 185, 189; M. Schütt: 2007, S. 13, 30.

46 Vgl. S. Wendel: 2020; M. Striet: 2020; W. Schaupp: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013 - am 14.02.2026, 16:58:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

