
145

6. Die Systematik von Forsts 
Gerechtigkeitstheorie 

6.1 Was ist die Frage, auf die Forsts 
Gerechtigkeitstheorie antwortet?

In diesem Unterkapitel geht es mir darum zu verstehen, was die Frage 
ist, auf die Forsts kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit eine 
Antwort bietet. Ich verstehe Forsts Textkorpus hier einerseits aus mei-
nem spezifischen Forschungsinteresse heraus, denke aber andererseits, 
dass meine Ausbuchstabierung der Frage, auf die Forsts Ansatz antwor-
tet, gleichwohl einen Schlüsselzugang zu seinem bisherigen Gesamtwerk 
bildet und nicht bloß einen Teil dessen in den Blick nimmt (siehe Einlei-
tung zu Teil II). Ich möchte vorschlagen, dass die Frage, auf die Forsts 
Gerechtigkeitstheorie eine Antwort bietet, folgendermaßen formuliert 
werden kann: Ist diese soziale Relation gerecht? Drei Bestandteile dieser 
Frage möchte ich kurz erläutern: ›diese‹, ›soziale Relation‹ und ›gerecht‹.

Dass es um diese soziale Relation geht, ist wichtig, da es Forst nicht 
primär darum geht, eine Theorie darüber zu entwickeln, wie eine dem 
Ideal der Gerechtigkeit entsprechende Gesellschaft aussehen müsste. Ihm 
geht es nicht darum, eine »Blaupause« (Forst 2007a: 15) für eine gerechte 
Gesellschaft zu entwerfen. Die »[…] primäre Aufgabe […] [ist, E.N.] zu 
bestimmen, welche Ansprüche bzw. Normen nicht hinreichend begrün-
det sind« (Forst 2007a: 107f.). Ein solcher negativer Bezug (vgl. Forst 
2007a: 306) auf existierende Ungerechtigkeiten ähnelt dem von Ales-
sandro Ferrara vorgeschlagenen und von Albena Azmanova aufgegriffe-
nen »judgment paradigm«, welches betont, dass eine Gerechtigkeitsthe-
orie das Augenmerk weniger auf das Entwickeln eines idealen Modells 
der gerechten Gesellschaft legen sollte, sondern eher auf die Frage, was 
(Un)Gerechtigkeitsurteile1 in konkreten Situationen zu richtigen oder 
falschen Urteilen macht und warum wann so ein Urteil vonnöten ist (vgl. 
Ferrara 1999, Azmanova 2012: 4 und Neuhann und Ronge 2016: 247)2. 

Bezüglich der ›sozialen Relation‹ ist einerseits zu betonen, dass es für 
Forst entscheidend ist, dass Gerechtigkeitsfragen auf menschengemach-
te Verhältnisse abzielen und er etwa ablehnen würde, es für ungerecht 
zu halten, dass eine geographische Region immer wieder von Naturka-
tastrophen heimgesucht wird, während eine andere Region viel seltener 

1		  Zum Verhältnis von Handlung, Urteil und Norm bei Forst, siehe 6.3.1.
2		  Ein solcher negativer Zugriff ist auch über das »judgment paradigm« hinaus 

typisch für die Tradition der Kritischen Theorie. Siehe 1.2.

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

betroffen ist (vgl. Forst 2011: 31 und Forst 2015a: 172). Gleichwohl kann 
ein Gerechtigkeitsproblem aus einer Naturkatastrophe erwachsen oder sich 
auf diese beziehen. Beispielweise könnten die Einwohner/innen der häufiger 
betroffenen Region A den Einwohner/innen der seltener betroffenen Regi-
on B Hilfe beim Umgang mit der letzten seltenen Naturkatastrophe geleis-
tet haben und nun würden die Einwohner/innen von B – obwohl sie über 
die Zeit hinweg seltener von Naturkatastrophen betroffen und in dieser 
Hinsicht dementsprechend bessergestellt sind – ihre Hilfe gegenüber den 
Einwohner/innen von A nach der jüngsten Katastrophe verweigern. Hier 
entsteht nun ein Gerechtigkeitsproblem. Allerdings ist dabei die soziale Re-
lation zwischen den beiden Gruppen von Einwohner/innen der geographi-
schen Regionen Gegenstand der Gerechtigkeitsfrage und nicht die bloße 
(wenn auch ungleich häufigere) Betroffenheit von Naturkatastrophen ei-
ner der Regionen. Andererseits ist es bedeutend, dass es primär um die Be-
urteilung einer sozialen Relation und nicht etwa eines sozialen Ereignisses3 

geht. Da allerdings auch jedes individuelle Urteil und jede individuelle 
Handlung (als solche Ereignisse) für Forst in einem intersubjektiven Raum 
der Gründe (oder Rechtfertigungsraum) verortet sind, haben sie auch eine 
relationale Dimension (vgl. 6.3.1), die sich aus Perspektive der Gerechtig-
keit beurteilen lässt. Die Relationalität einer Handlung oder eines Urteils 
wird also in Bezug auf die jeweils relevante Rechtfertigungsrelation be-
stimmt. Gleichwohl gibt es, für Forst, neben natürlichen Ereignissen, auch 
wenn man individuelle Handlungen und Urteile als in Rechtsfertigungsre-
lationen eingebettet ansieht, menschliche und gleichwohl nicht-relationa-
le Ereignisse, nämlich Gewalttaten (vgl. 6.3.2)4.

›Gerecht‹ ist abgeleitet von der normativen Perspektive der Gerech-
tigkeit, von der ausgehend eine soziale Relation bewertet werden kann. 
Für Forst heißt dies letztendlich, ob diese soziale Relation als ›gut‹5 

3		  Hier ist mit Ereignis also einfach die zeitliche Abgrenzung von einem (sozia-
len) Phänomen gemeint. Von diesem nüchternen Ereignisverständnis grenze 
ich in Kapitel 11 einen emphatischen historischen Ereignisbegriff (der etwa 
von Badiou vertreten wird) ab, wobei ein Ereignis eine vergangene Bewer-
tungsmatrix von einer zukünftigen trennt. Der emphatische Ereignisbegriff 
ist damit gewissermaßen nicht relational, jedenfalls nicht im Sinne einer 
Rechtfertigungsrelation.

4		  Es bleibt an dieser Stelle offen, ob es für Forst auch soziale Relationen oder 
Ereignisse (im nüchternen Sinne, vgl. die vorhergehende Fußnote) mit einer 
relationalen Dimension gibt, die nicht rechtfertigungslogisch aufzuschlüsseln 
sind. Fest steht, dass sie wie die ›Natur‹ und ›Gewalt‹ kein Gegenstand eines 
Gerechtigkeitsurteils sein könnten. Im Falle der ›Gewalt‹ wäre es höchstens 
möglich, die Etablierung einer Rechtfertigungsrelation zu fordern.

5		  Da Forst einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff verwendet, ist die 
Qualifizierung ›gut‹ notwendig. Etwas könnte, für Forst, auch ideologisch 
gerechtfertigt sein.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

gerechtfertigt gelten kann, wobei ›gut‹ den Kriterien der »Reziprozität und 
Allgemeinheit« (s.u.) entsprechend bedeutet. 

Gewissermaßen lässt sich die Ausgangsfrage, ob eine soziale Relation 
gerecht ist, also noch spezifizieren zu der Frage: Ist diese Rechtfertigungs-
relation gut gerechtfertigt? Daran wird die Zentralität des Rechtferti-
gungsbegriffs deutlich. Forst möchte im Sinne der methodischen Perspek-
tive einer kritischen Theorie eine sowohl normative als auch deskriptive 
Theorie anbieten und der Rechtfertigungsbegriff ist für beide Bestandtei-
le wesentlich (vgl. 6.2 und 6.3). Der Begriff der Rechtfertigung wird also 
analog zu Habermas’ Begriff der Kommunikation, Honneths Begriff der 
Anerkennung und Rosas Begriff der Resonanz verwendet. Alle vier Au-
toren wollen reale Rechtfertigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs- 
bzw. Resonanzverhältnisse mithilfe der Idee guter oder idealer Rechtfer-
tigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-, bzw. Resonanzverhältnisse 
kritisieren. Es ist dennoch wichtig, Forsts Theorie nicht primär als ›Kriti-
sche Theorie der Rechtfertigung(sverhältnisse)‹ zu begreifen, sondern die 
gerechtigkeitstheoretische Komponente dieser Perspektive zu betonen.6 

Das liegt daran, dass bei Forst der Übergang von realen schlechten Recht-
fertigungsverhältnissen (oder Teilen derselben) zu realen guten Rechtfer-
tigungsverhältnissen hinsichtlich der Rolle der Kritik (durch die Theorie) 
und von formalisierten Institutionen spezifisch gerechtigkeitstheoretisch 
verstanden werden muss (siehe dazu insbesondere Kapitel 8). 

Anzumerken ist, dass die Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ sich 
von der klassischen Frage der praktischen Vernunft nach Kant, ›Was soll 
ich tun?‹, unterscheidet. Die Frage, ›Was soll ich tun?‹, verliert dabei nicht 
jegliche Bedeutung, aber sie wird sekundär und stellt sich etwa in folgenden 
Spezifikationen: Was soll ich als Bürgerin in Anbetracht einer ungerechten 
sozialen Relation in dem Staat, dessen Bürgerschaft ich innehabe und von 
deren Existenz ich weiß, von der ich aber nicht direkt betroffen bin, tun?7 

Primär scheint mir jedoch Forsts theoretisches Anliegen dadurch 

6		  Wenn man allerdings, wie Forst, den Rechtfertigungsbegriff eng an die 
Grundfrage der politischen Philosophie koppeln würde (»Die politische Phi-
losophie beginnt mit der Rechtfertigungsfrage […]«, Forst 2011: 14) und 
die Politische Philosophie eng an Gerechtigkeitsdenken (wie etwa Jaeggi und 
Celikates das tun, vgl. Kapitel 5), könnte man die Gerechtigkeitsperspek-
tive auch als in der Rechtfertigungsperspektive enthalten ansehen. Sowohl 
die Engführung von Politischer Philosophie mit der Rechtfertigungsfrage 
als auch die von Politischer Philosophie und Gerechtigkeitsdenken möchte 
ich allerdings nicht voraussetzen, weshalb ich es bevorzuge, von Forsts Vor-
schlag einer kritischen Theorie als einer Gerechtigkeitstheorie zu sprechen, 
die den Rechtfertigungsbegriff in ihr Zentrum stellt.

7		  Wie schon diese Beispielfrage zeigt, gibt es hier einen großen Spielraum an 
Variationen für die Spezifikation der Frage ›Was soll ich tun?‹ (und ange-
messenen Antworten): differenziert nach Beteiligungsgrad und Wissen z.B.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

bestimmt zu sein, zunächst einmal eine gerechte oder insbesonde-
re ungerechte soziale Relation als solche identifizieren zu können.8 

Nun möchte ich kurz erläutern, welche Schritte Forsts Theorie bei der 
Beantwortung der Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ vorsieht. Die 
einzelnen Schritte entsprechen jeweils Theoriebestandteilen, die ich in 
den nächsten Unterkapiteln genauer erläutere. Um die einzelnen Schritte 
durchzugehen, möchte ich den Normalfall durchspielen, dass eine Person9 

geurteilt hat, dass x ungerecht ist. Welche Schritte müsste diese Person 
selbst (in späterer Selbstreflexion) oder eine andere Person befolgen, um 
herauszufinden, ob dieses Urteil richtig ist?

i. Ist x eine soziale Relation? 

Die erste Frage, die gestellt werden müsste, ist, ob es sich bei x überhaupt 
um eine soziale Relation handelt. Für Forst heißt das, wie oben beschrie-
ben, genauer, ob es sich bei x um eine Rechtfertigungsrelation handelt 
(vgl. 6.3). An dieser Stelle ergibt sich bereits die Möglichkeit, das Urteil, 
dass x ungerecht ist, als falsch zurückzuweisen, weil x gar nicht ungerecht 
sein kann. Es wäre nämlich ein Kategorienfehler zu behaupten, dass es 
ungerecht sei, dass Kalifornien nun schon wieder von Waldbränden heim-
gesucht wird. Das gilt allerdings nur, wenn die Häufigkeit der Waldbrän-
de nichts etwa mit einseitiger Bewaldung oder menschengemachtem Kli-
mawandel zu tun hat. Hier zeigt sich bereits, dass die Grenze zwischen 
menschengemachten und natürlichen Relationen und Situationen nicht 
offensichtlich ist und die Frage ›Ist dies überhaupt eine soziale Relation?‹ 
damit ein bedeutender Schritt der Untersuchung der (Un)Gerechtigkeit 
von x ist. Ich vermute, dass bei ausführlicher Betrachtung (sind die kali-
fornischen Brände wirklich natürlich?) mehr Situationen als menschen-
gemacht und somit gerechtigkeitsrelevant erkannt werden als wenn man 

8		  In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) formuliert Forst allerdings seine vier-
dimensionale Gerechtigkeitstheorie so, dass sie in vier Kontexten (Moral, 
Ethik, Politik und Recht) Antworten auf die Frage ›Was soll ich tun?‹ lie-
fert (vgl. Forst 1996: 408). Meine Ablehnung dieser Systematisierung hat 
auch etwas mit meiner Ablehnung der Heuristik einer praktischen Philo-
sophie der Rechtfertigung für Forsts Philosophie insgesamt zu tun (vgl. 
Einleitung zu II) sowie mit meiner Ansicht, dass es wenig Sinn macht, alle 
vier Kontexte gleichermaßen als Kontexte der Gerechtigkeit anzusehen. 
Während die Kontexte der Moral, des Rechts und der Politik nämlich als 
Kontexte, in denen Gerechtigkeit die relevante normative Bezugsgröße ist, 
zu sehen sind, sollte der Kontext der Ethik eher als ›Umwelt‹ der Gerech-
tigkeit angesehen werden.

9		  Welche Stellung diese Person zur als ungerecht beurteilten Situation hat, las-
se ich an dieser Stelle offen, komme aber unten darauf zurück.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

diesen ersten Untersuchungsschritt ausließe. In dem Fall jedenfalls, wenn 
man feststellen kann, dass es sich bei x um ein Rechtfertigungsverhältnis 
handelt, schreitet die Untersuchung fort zu der folgenden Frage ii. 

ii. Um was für eine Art von Rechtfertigungsrelation handelt es sich  
bei x bzw. in welchem Rechtfertigungskontext steht x?10 

 
Auch wenn festgestellt wurde, dass es sich bei x um eine soziale Relati-
on (d.h. eine Rechtfertigungsrelation) handelt, heißt das noch nicht, dass 
es sich bei x bereits um eine gerechtigkeitsrelevante Rechtfertigungsrela-
tion handelt. Auch innerhalb der Menge von Rechtfertigungsrelationen 
gibt es also solche, für die es unangemessen wäre, sie mit dem Vokabular 
der Gerechtigkeit zu beurteilen, und zwar in demselben Sinne eines Ka-
tegorienfehlers wie bei der Naturkatastrophe. In Kontexte der Gerechtig-
keit unterscheidet Forst vier »Kontexte[] der Rechtfertigung« (Forst 1996: 
362–413): den ethischen, den moralischen, den politischen und den recht-
lichen. 

Im ethischen Kontext der Rechtfertigung, den ich wie deutlich werden 
wird gerade nicht als Kontext der Gerechtigkeit verstehe (vgl. Fn. 8 in 
diesem Kapitel und s.u.), unterscheidet Forst zwei Hinsichten der Recht-
fertigung: 

»Auf einer subjektiven Ebene rechtfertige ich ›meine‹ Lebensentschei-
dungen vor mir und vor denen, die zum Kern meiner Identität gehören 
[…].« (Forst 1996: 389)

und

»Auf einer gemeinschaftsbezogenen Hinsicht bedeutet ethische Recht-
fertigung, daß eine Gemeinschaft, die für die einzelnen eine Identifika-
tionsgemeinschaft darstellt, die Frage des ›für uns‹ Guten auf der Basis 
eines gemeinsamen Selbstverständnisses zu beantworten sucht.« 
(Forst 1996: 390)

10		 In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) verhandelt Forst diese Frage unter der 
Perspektive des Urteilens »zwischen« Kontexten (Forst 1996: 407). Die-
se Frage ist m.E. mit der Frage nach der (angemessenen) Anwendung von 
Normen (moralischen und rechtlichen), der Günther sich in seinem Buch 
Der Sinn für Angemessenheit (1988) widmet, gleichzusetzen. Günther inte-
ressiert nämlich, woher man wissen kann, auf welche Situationen eine be-
stimmte Norm Anwendung finden soll und nicht nur, ob diese Norm prin-
zipiell richtig ist (aber evtl. für diese Situation nicht angemessen). Vgl. insb. 
den ersten Teil des Buches, in dem Günther für die Notwendigkeit (und 
Möglichkeit) der Trennung der Frage nach der Begründung einer Norm 
und ihrer Anwendung argumentiert. Speziell zur Anwendung von Rechts-
normen, siehe auch Kapitel 8. 

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

Damit ist »[d]er Geltungsmodus ethischer Werte […] ein subjektiver 
und objektiver zugleich: Ein Wert gilt, wenn er für mich als Teil einer 
ethischen Gemeinschaft identitätsbestimmend ist.« (Forst 1996: 391) 
Man könnte sich nun folgende Situation als Beispiel für eine ethische 
Rechtfertigungssituation vorstellen: In einer Paarbeziehung moniert 
Partner/in1 gegenüber Partner/in2, dass sie/er mittlerweile stark zuge-
nommen habe, und führt möglicherweise weiter aus: ›Ich habe dich als 
sportliche und schlanke Person kennengelernt und da mir sowohl Ge-
sundheit als auch ein attraktives Aussehen wichtig sind, ist es für mich 
ein Problem, dass du so zugenommen hast‹. In gemeinschaftsbezoge-
ner Hinsicht kreidet Partner/in1 Partner/in2 an, dass sie/er vormals gel-
tende gemeinsame Werte (Gesundheit, Attraktivität) verletze. In sub-
jektiver Hinsicht könnte man sagen, dass es Partner/in1 schwerfällt, 
sich damit zu identifizieren, ›jemand mit einer/m übergewichtigen Part-
ner/in‹ zu sein. Von da aus könnte nun ein ethisches Rechtfertigungs-
gespräch beginnen, in dem etwa Partner/in2 fragt, ob denn nun ihre/
seine Sportlichkeit wirklich entscheidend für ihre Beziehung sei. Wich-
tig ist dabei, dass hier nicht die Frage verhandelt wird, ob es allgemein 
verwerflich ist, selbstverschuldet (also wegen eines bestimmten Lebens-
stils und nicht aus medizinischen Gründen) übergewichtig zu sein.11 

     In einem moralischen Rechtfertigungskontext hingegen ist es gera-
de zentral, dass es angemessen ist, sich mit Gründen zu rechtfertigen 
(bzw. überzeugen zu lassen), die auf die Allgemeinheit bezogen sind. 
Mit Allgemeinheit sind hier alle Mitglieder der moralischen Gemein-
schaft, d.h. alle Menschen, gemeint. Für Forst ist also im Gegensatz zum 
partikularen Geltungsanspruch des ethischen Rechtfertigungskontexts 
(was gehört zu meiner und unserer Identität) im moralischen Kontext 

11		 Dieses Beispiel könnte (je nach breiterem sozialem Kontext) allerdings zu ei-
nem Gerechtigkeitsproblem werden bzw. sich als ein Gerechtigkeitsproblem 
entpuppen, wenn etwa Partner/in2 eine Frau und Partner/in1 ein Mann ist. 
Dann könnte Partnerin2 womöglich gerechtfertigterweise argumentieren: 
›Ich finde es ungerecht, dass ich, weil ich eine Frau (in dieser Gesellschaft) 
bin, darauf festgenagelt bin, dass mein Part in einer Beziehung u.a. darin be-
stehen muss, körperlich attraktiv zu sein. Wieso findest du mich nicht wegen 
meines beruflichen Erfolgs attraktiv?‹. Damit ist auch betont, dass hier kein 
sozialontologisches oder empirisch-soziologisches Kriterium für gerechtig-
keitsrelevante Rechtfertigungsrelationen im Spiel ist: Jede soziale Relation 
(egal ob sie räumlich etwa in der Wohnung einer Kleinfamilie oder im Bun-
destag zu lokalisieren ist) kann sich (auch wenn die Wahrscheinlichkeiten 
womöglich anders verteilt sind) als gerechtigkeits(ir)relevant herausstellen. 
Zumindest ein simples Verständnis des Unterschieds von Privatheit (die ei-
gene Wohnung etwa) und Öffentlichkeit (der Bundestag) ist damit nicht de-
ckungsgleich mit der Grenze von gerechtigkeitsirrelevant und- relevant, vgl. 
Forst 1996: 355.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

ein allgemeiner Geltungsanspruch definierend. Diesen Geltungsanspruch 
der Allgemeinheit ergänzt Forst mit dem Kriterium der Reziprozität. Mit 
dem zur Allgemeinheit zusätzlichen Kriterium der Reziprozität möch-
te Forst betonen, dass einen moralischen Geltungsanspruch zu erheben 
immer auch heißen muss, sich gegenüber dem »›konkreten‹ einzelnen« 
(Forst 1996: 404) zu rechtfertigen. Dies muss erfolgen, ohne dass dem 
anderen die eigenen Präferenzen, Meinungen, Bedürfnisse etc. unterstellt 
werden und ohne dem anderen irgendetwas nicht zuzugestehen, was 
man aber für sich selbst einfordert (vgl. Forst 2007a: 15). Ich gehe auf 
die Herleitung der Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bei Forst 
in 6.2 genauer ein. Hier sei bereits ihre Definition zitiert: 

»Reziprozität heißt, dass niemand seinem Gegenüber bestimmte Forde-
rungen verwehren darf, die er oder sie selbst erhebt (Reziprozität der 
Inhalte), und dass niemand anderen die eigenen Wertvorstellungen und 
Interessen einfachhin unterstellen darf – auch nicht im Rückgriff auf 
›höhere Wahrheiten‹, die nicht geteilt werden (Reziprozität der Grün-
de). Allgemeinheit bedeutet schließlich, dass Gründe für allgemein gel-
tende, grundlegende Normen unter allen Betroffenen teilbar sein müs-
sen.« (Forst 2007a: 15) 

Der rechtliche und der politische Kontext sind auch auf eine Allge-
meinheit bezogen, allerdings handelt es sich dabei um eine begrenzte 
Allgemeinheit (vgl. Forst 1996: 79, 139). In Kontexte der Gerechtig-
keit scheint Forst diese Begrenzung insbesondere als solche zu verste-
hen, die Staatsgrenzen bezeichnet: Die Bürger/innen eines bestimm-
ten Staates bilden eine Rechts- bzw. eine politische Gemeinschaft.12 

Die Extension des politischen und rechtlichen Kontextes ist also identisch.13 

Gleichwohl werden die Mitglieder einer politischen Gemeinschaft aus 
einer anderen Perspektive in den Blick genommen. Mitglieder einer 
Rechtsgemeinschaft sind Rechtspersonen, d.h. passive »Adressaten von 
Rechtsnormen«, während Mitglieder einer politischen Gemeinschaft 
»Staatsbürger [d.h. aktive, E.N.] (Mit)-Autoren« derselben Rechtsnor-
men sind (Forst 1996: 140). Gemeinsam ist der rechtlichen und politi-
schen Perspektive, dass die Mitglieder als Gleiche in den Blick kommen, 
wenn auch in anderer Hinsicht gleich, entweder als Individuen für die 
das geltende Recht genauso gilt wie für alle anderen oder als solche mit 
gleicher Mitbestimmungsmacht über das geltende Recht. Für Habermas, 
an dessen Konzeption die Formulierung dieser zwei verschiedenen Rollen 
von Personen bei Forst angelehnt ist, ist die Möglichkeit, dass Personen 

12		 In späteren Arbeiten hingegen ist es Forst wichtig, politische und rechtliche 
Fragen, auch und insbesondere transnational zu verstehen. Dadurch muss 
er die Grenzen einer ›begrenzten Allgemeinheit‹ anders bestimmen als über 
Staatsgrenzen. Vgl. dazu 6.5 in diesem Kapitel.

13		 Vgl. Kapitel 7, Fn. 4.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

zugleich beide Rollen zukommen können, dadurch bedingt, dass moder-
ne positive Rechtsnormen gelten. Denn nur die Art von Norm ›moder-
nes, positives Recht‹ kann laut Habermas Akteure gleichzeitig als Autoren 
und Adressaten14 von Normen ansprechen (vgl. Habermas 1994 [1992]: 
44f.).15 Weil es sich sowohl bei dem rechtlichen als auch politischen Kon-
text um einen Kontext der Allgemeinheit (wenn auch einen begrenzten) 
handelt, sind für Forst die Geltungskriterien für Rechtfertigungen in die-
sem Kontext dieselben wie im moralischen Kontext, nämlich Reziprozität 
und Allgemeinheit: Eine Rechtfertigung ist dann eine gute Rechtfertigung 
im Kontext des Rechtlich-Politischen, wenn sie gegenüber jedem Mitglied 
dieser Gemeinschaft (nicht allen Menschen wie bei der Moral) mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen gerechtfertigt werden kann. Dieser hohe Be-
gründungsanspruch kann jedoch in bestimmten Bereichen durch weni-
ger anspruchsvolle Regeln ersetzt werden, wie etwa einer Mehrheitsregel. 
Dass allerdings etwa eine Mehrheitsregel in einem bestimmten Kontext 
ein angemessenes Verfahren darstellt, muss schlussendlich wieder mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen rechtfertigbar sein (vgl. Forst 1996: 80).16 

Bisher habe ich mich, um den Untersuchungsschritt ii zu explizieren 
(d.h., um zu zeigen, wie die Frage, um was für eine Rechtfertigungsre-
lation es sich bei x handelt bzw. in welchem Rechtfertigungskontext 
x zu verorten ist, beantwortet werden muss) auf Forsts verschiedene 

14		 Dabei ist das Merkmal, dass modernes positives Recht subjektive Rechte 
gewährleistet, für die Adressatenrolle entscheidend.

15		 Die Bedingung, dass es positives Recht geben muss, damit ein politisch-recht-
licher Kontext vorliegt, kann Forst aufgrund seiner Absicht, auch Fragen 
transnationaler Gerechtigkeit einfangen zu können, nicht aufrechterhalten. 
Gleichwohl muss der Rechtsbezug seines Ansatzes in anderer Weise erhal-
ten bleiben, vgl. Kapitel 8. Vgl. zu dieser Thematik auch Nagels Aufsatz 
»The Problem of Global Justice« (Nagel 2005), in dem er dafür argumen-
tiert, dass Gerechtigkeitspflichten nur zwischen Staatsbürger/innen gelten, 
denen ein Korpus an zwingenden Rechtsnormen gemein ist. Nagel betont 
den zwingenden Charakter des Rechts und nicht (wie Habermas) die allge-
meine Rechtsform des modernen Rechts, das subjektive Rechte gewährleis-
tet (vgl. 2.3). Um auf das Beispiel des Paares von oben zurückzukommen, 
wäre es also aus Nagels Perspektive entscheidend, dort von einem ethi-
schen Kontext zu sprechen (auch wenn er dieses Vokabular nicht verwen-
det), wenn es beiden Partnern einseitig möglich ist, diese Beziehung zu ver-
lassen (es sich also um keinen Kontext des Zwangs handelt).

16		 Es ist fraglich, ob, für Forst, wenn die Frage behandelt wird, ob etwa eine 
Mehrheitsregel oder ein anderes politisches Verfahren in einem bestimmten 
Kontext angemessen ist und damit eine »Anhebung [auf, E.N.] die Schwelle 
von Reziprozität und Allgemeinheit« (Forst 1996: 80) gefordert wird, damit 
auch von einer rechtlich-politischen Betrachtungsebene auf eine moralische 
Ebene gewechselt wird. Man könnte auch erwägen, dass dann ›nur‹ auf die 
– noch immer rechtlich-politische – Verfassungsebene gewechselt würde.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Rechtfertigungskontexte aus seinem frühen Buch Kontexte der Gerechtig-
keit bezogen. Wie sich in meiner Auseinandersetzung mit Forst im gesam-
ten Teil II zeigen wird, denke ich aber schlussendlich, dass diese Kontexte 
auf eine Unterscheidung bzw. zwei Kontexte reduziert werden können17: 

Ist diese Relation eine, die mithilfe (wenn auch vermittelt) der Kriterien 
der Reziprozität und Allgemeinheit gerechtfertigt werden sollte? Wenn 
die Antwort auf diese Frage ›ja‹ lautet, handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante soziale Relation; wenn die Antwort ›nein‹ lautet, dann 
handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Relation. Damit wäre 
dann Forsts Spezifizierung des ersten Merkmals des allgemeinen Begriffs 
der Gerechtigkeit (2.1) benannt: Die kritisch-prozedurale Konzeption 
der Gerechtigkeit ist reduziert in dem Sinne, dass sie sich nur für solche 
sozialen Relationen interessiert, die mit den Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit beurteilt werden sollten. Warum ich denke, dass sich 
die Rede von vier verschiedenen Kontexten letztlich so reduzieren lässt, 
hat drei Gründe, die ich hier kurz nennen möchte, wobei aber der letzte 
erst am Ende von Teil II hinreichend ausgeführt sein wird:

Erstens denke ich, dass es hilfreicher ist, Politik und Recht als zwei 
Perspektiven auf einen Kontext zu beschreiben, eben weil die Extensi-
on der Mitglieder beider Kontexte identisch ist (s.o. und vgl. Fn. 4 in 
Kapitel 7).

Zweitens scheint es mir so zu sein, dass der Kontext der Moral in 
Forsts Werk insgesamt ohne Verweis auf politische, rechtliche oder so-
ziale Problemkonstellationen wenig eigenständig ist. Entscheidend ist 
es hingegen für seinen Ansatz zu verstehen, inwiefern die ›Moral‹18 

Ansprüche an solche Problemkonstellationen stellt. Klassische moralphilo-
sophische Themen, wie etwa das Lügenverbot, spielen in Forsts Texten eine 
vernachlässigbare Rolle. Meine Vermutung ist, dass dies der Fall ist, weil es  
keinen Sinn machen würde, etwa das Lügenverbot institutionell umzu-
setzen.19  Und das macht nicht deshalb keinen Sinn, weil Lügen nicht mo-
ralisch falsch wäre, sondern weil es sich um kein mit sozialen Instituti-
onen sinnvollerweise regelbares Phänomen handelt.20  Ich vermute also, 

17		 Ich denke zudem, dass Forst diese Lesart in seinen späteren Arbeiten selbst 
nahelegt, siehe 6.5.

18		 Moral setze ich hier in einfache Anführungszeichen, weil ich diese Ebene 
der Normativität im weiteren Verlauf als fundamentale Normativität ande-
rer Art verstehen möchte, siehe Kapitel 7, insb. 7.5.

19		 Mohr argumentiert im Anschluss an Kant, dass es kein Recht gibt, dass der 
Pflicht, die Wahrheit zu sagen, entspricht (vgl. Mohr 2010: 66ff.). Ein sol-
ches korrespondierendes Recht könnte man als Bedingung dafür ansehen, 
dass eine Institutionalisierung Sinn macht.

20	 	Eine Ausnahme stellt etwa die Falschaussage von Zeug/innen in einem 
Gerichtsprozess dar. Hierbei handelt es sich allerdings um einen klar be-
grenzten Rahmen, in dem ›Lügen‹ verboten ist.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

dass Forst sich vor allem für ›Moral‹ als Anspruch an die Gesellschaft 
interessiert, aber nicht für ›Moral‹ als solche, weshalb ich die Trennung 
zwischen den Kontexten, die sich auf Allgemeinheiten (Moral, Recht, Po-
litik) beziehen, nicht so streng ziehe. 

Drittens erscheint es mir schwierig, die Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit überhaupt anwenden zu können, wenn keine begrenzte 
Allgemeinheit festgelegt wird, deren ›Material‹ in Form von Meinungen, 
Interessen, Werten etc. ihrer Mitglieder durch den Filter der Reziprozi-
tät und Allgemeinheit prozessiert werden könnte. Damit wird das Pro-
blem der Bestimmung der Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit viru
lent (s.u. (iii) und 6.5). 

Letztlich möchte ich also vorschlagen, dass es zwei Antworten auf die 
Frage ii gibt: bei der sozialen Relation x handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante Rechtfertigungsrelation oder bei der sozialen Relation 
x handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Rechtfertigungsre-
lation (Merkmal 1 des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit). Bezüg-
lich der ersten Antwortmöglichkeit (gerechtigkeitsrelevant) möchte ich 
jedoch binnendifferenzieren und zwar mithilfe von zwei Termini von 
Forst, die ich im Detail allerdings an dieser Stelle noch nicht darstelle: 
fundamentale bzw. minimale und maximale Gerechtigkeit (dazu 6.2). 
Wenn eine soziale Relation x nicht mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zität und Allgemeinheit beurteilt werden sollte (vgl. Beispiel Paarbezie-
hung oben), dann handelt es sich um eine nicht gerechtigkeitsrelevan-
te soziale Relation. Eine nicht gerechtigkeitsrelevante soziale Relation 
könnte man auch als eine ethische (im terminologischen Sinne von Ha-
bermas und Forst) bezeichnen. Sie bildet dann gewissermaßen einen Teil 
der ›Umwelt‹ der Gerechtigkeit. Wenn eine soziale Relation hingegen 
mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden 
sollte, handelt sich um eine gerechtigkeitsrelevante Relation. Steht sie 
den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit nicht entgegen, dann 
ist sie gerecht, widerspricht sie ihnen, ist sie ungerecht (dazu Schritt iii). 
Nun möchte ich vorschlagen, dass eine soziale Relation x auch dann ge-
rechtigkeitsrelevant ist, wenn sie selbst nicht mithilfe der Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit beurteilt werden sollte, aber die Krite-
rien der Reziprozität und Allgemeinheit der Prüfstein für die Kriteri-
en/das Verfahren, nach denen x bewertet werden sollte, bereitstellen.21 

Eine soziale Relation x, wie die Beziehung zwischen Wahlberech-
tigten und Abgeordneten etwa, sehe ich daher als gerechtigkeits-
relevante Relation an, auch wenn sie nicht mithilfe der Kriteri-
en der Reziprozität und Allgemeinheit selbst beurteilt werden sollte, 

21		 Ich würde sogar dafür argumentieren, dass die Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit in konkretere Verfahren übersetzt werden sollten und nur 
so Wirkung entfalten können, vgl. Kapitel 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

sondern ›angemessener Repräsentation‹. Die genaue Ausbuchstabie-
rung von ›angemessener Repräsentation‹ hingegen muss sich aber an 
den Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit messen lassen. 
Man könnte mit Forst sagen, dass eine soziale Relation, die sich di-
rekt mit den Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit mes-
sen lassen sollte, eine Relation fundamentaler oder minimaler22 

Gerechtigkeit darstellt. Eine soziale Relation, deren angemessene Bewer-
tungskriterien andere sind, diese wiederum aber den Kriterien der Rezi-
prozität und Allgemeinheit standhalten müssen, kann man eine ›soziale 
Relation maximaler Gerechtigkeit‹ nennen. 

Wenn eine soziale Relation x nicht direkt oder vermittelt mithilfe 
der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden soll, 
kann an dieser Stelle der Untersuchung wieder festgestellt werden, dass 
es sich bei x nicht um eine gerechtigkeitsrelevante Relation handelt; x 
also nicht nur nicht ungerecht ist, sondern genau genommen gar nicht 
ungerecht sein kann. Sollte x direkt oder vermittelt über die Kriterien 
von Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden, folgt Untersu-
chungsschritt iii. 

iii. Ist die Rechtfertigungsrelation x eine, die den Kriterien  
der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht?23  

Um zu überprüfen, ob eine soziale Relation x, die direkt oder vermittelt 
über die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit bewertet werden 
soll, diesen Kriterien standhalten kann oder nicht, muss zunächst die re-
levante begrenzte Allgemeinheit bestimmt werden. Schließlich müssen 
Gründe, um das Kriterium der Allgemeinheit zu erfüllen, »unter allen 
Betroffenen teilbar sein« (Forst 2007a: 15). Die Frage, ob Gründe un-
ter allen Betroffenen teilbar sind, beantworten zu können, setzt voraus, 
dass definiert ist, wer die Betroffenen sind. Das Kriterium der Rezipro-
zität besagt zudem, dass eine gute Rechtfertigung keine sein darf, durch 
die man versucht, die eigene Position durchzusetzen, indem man entwe-
der etwas für sich beansprucht, was man anderen nicht gewährt (Rezi-
prozität der Inhalte), oder indem man einfach davon ausgeht, dass seine 
eigenen »Wertvorstellungen und Interessen« denjenigen »der anderen« 
entsprechen (Reziprozität der Gründe) (Forst 2007a: 15). Die zwei Sei-
ten der Reziprozität möchte ich kurz an einem Beispiel erläutern:

22		 Im Folgenden verwende ich immer ›fundamentale Gerechtigkeit‹, wobei mi-
nimale und fundamentale Gerechtigkeit Synonyme sind.

23		 Diese Frage behandelt Forst in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) unter der 
Frage nach dem moralischen Urteilen »in« einem Kontext der Gerechtigkeit 
(Forst 1996: 407).

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Angenommen ein heterosexueller Mann hätte ein Interesse daran, 
dass Werbung im öffentlichen Raum keine Bilder homosexueller Paare 
oder Anspielungen auf homosexuelle Beziehungen enthält. Für die Be-
rechtigung seines Interesses würde er zudem argumentieren, indem er 
(implizit) sagen würde: Heterosexualität sollte in der Öffentlichkeit dar-
gestellt werden dürfen, aber Homosexualität nicht; Darstellungen von 
Sexualität in der Werbung sind also in Ordnung, solange es sich dabei 
um Heterosexualität handelt. Damit würde er das Prinzip der Reziprozi-
tät der Inhalte verletzen, weil er zwar fordern würde, dass seine (hetero)
sexuelle Neigung in der Öffentlichkeit repräsentierbar ist, er aber ande-
ren dasselbe abspräche, nämlich ihre (homo)sexuelle Neigung auch im 
öffentlichen Raum zu sehen. Wenn er dann weiter argumentieren wür-
de, dass das Minderheitenphänomen ›Homosexualität‹ deshalb weniger 
Platz in der Öffentlichkeit einnehmen sollte, weil schließlich auch Ho-
mosexuelle sich mit heterosexueller ›Mainstream‹-Sexualität identifizie-
ren könnten (weil sie auch von einem Mann und einer Frau abstammen 
etwa), dann würde er auch das Prinzip der Reziprozität der Gründe ver-
letzen. Er würde nämlich einfach einige Werte, Interessen oder auch, 
über Forsts explizite Ausführungen hinausgehend, Wahrnehmungen als 
selbstverständlich betrachten, etwa: den Wert der Normalität; das man-
gelnde Interesse von Homosexuellen, in ihrer Sexualität in der Öffent-
lichkeit sichtbar zu sein, und die Art der Wahrnehmung ausschließlich 
heterosexueller Sexualität in der Öffentlichkeit durch Homosexuelle, 
nämlich dass sie dies nicht als störend empfänden und sich auch mit 
Heterosexualität identifizieren könnten. 

Dieses Beispiel sollte auch dabei helfen zu verstehen, dass es auch für 
die Überprüfung des Kriteriums der Reziprozität wichtig ist, zu wissen, 
wer die Betroffenen sind, d.h., was die relevante begrenzte Allgemein-
heit ist. Der Mann in dem Beispiel könnte doch gar nicht wissen, ob er 
seine eigenen Ansprüche anderen vorenthält oder seine Werte, Interes-
sen und Wahrnehmungen auf andere projiziert, wenn er nicht wüsste mit 
wem, mit welchen eigenen Ansprüchen, Werten, Interessen und Wahr-
nehmungen, er es zu tun hat. Weil dies ein für die weitere Argumentati-
on wichtiger Punkt ist, sei zu dessen Plausibilisierung ein weiteres Bei-
spiel herangezogen:

Angenommen ich würde in der Mittelbauversammlung einer Univer-
sität ›planbarere Perspektiven für den wissenschaftlichen Nachwuchs‹ 
fordern. Ich würde hierbei wohl weniger Gefahr laufen, meine Interes-
sen auf andere zu projizieren, als wenn ich dieselbe Forderung im Rah-
men einer politischen Gruppe, die für die Verbesserung von Arbeitsbe-
dingungen von 25–35jährigen Frauen eintritt, stellen würde. Dort wären 
folgende Nachfragen berechtigt: Ist das jetzt wirklich das wichtigste Pro-
blem? Was ist mit den Arbeitsbedingungen von Frisörinnen, Ergothera-
peutinnen oder Journalistinnen? Ob ich mit meinen Forderungen also 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

das Kriterium der Reziprozität verletze, hängt entscheidend damit zu-
sammen, wer meine Referenzgruppe ist: Individuen, die alle wie ich im 
Mittelbau einer Universität arbeiten, oder Individuen, die alle wie ich 
denken, dass es bessere Arbeitsbedingungen für Frauen in einem ge-
bärwahrscheinlichen Alter geben sollte (sei es als Selbstbetroffene oder 
als Partner/in, Mitbürger/in oder Großvater einer arbeitswillig- und fä-
higen Frau zwischen 25 und 35). Das »alle wie ich« verweist darauf, 
dass es Sinn macht, auch in Bezug auf diese partikularen Gruppen von 
(begrenzten) Allgemeinheiten zu sprechen, da alle Mitglieder dieser 
Gruppen mindestens hinsichtlich eines Merkmals gleich sind. 

Die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit lassen sich nun in 
eine innere und äußere Grenze unterteilen (vgl. 2.1 und 6.5): Die äu-
ßere Grenze betrifft die Extension einer Gruppe von Individuen, 
die zu einer begrenzten Allgemeinheit gerechnet werden. Die inne-
re Grenze betrifft die Frage, welches Merkmal der Individuen, die an 
der begrenzten Allgemeinheit teilhaben, allgemeinheitsstiftend ist.24 

In konkreten Streitfällen über die adäquaten Grenzen einer begrenzten 
Allgemeinheit stehen wohl zumeist innere und äußere Grenzen gleich-
zeitig auf dem Spiel. Gleichwohl kann man sie zunächst analytisch tren-
nen. Das möchte ich wieder anhand des oben eingeführten Beispiels einer 
Mittelbauversammlung an einer Universität, die beim Tagesordnungs-
punkt ›planbarere Karriereperspektiven‹ angekommen ist, erläutern:

Man könnte sich vorstellen, dass jemand vorschlägt, die Diskussi-
on getrennt für Mitarbeiter/innen, die sogenannte Landes- bzw. Plan-
stellen innehaben, und solchen, die über Drittmittelprojekte finanziert 

24		 Celikates verwendet auch die Rede von »äußeren und inneren Grenzen« 
(Celikates 2012: 70). Der Kontext ist dabei Balibars Demokratietheorie. 
Mit der inneren und äußeren Grenze sind hier also Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft gemeint. Die Frage, wie die Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft adäquat zu bestimmen sind, ist ein vieldiskutier-
tes Problem in der Demokratietheorie, vgl. zum Beispiel: Kortendiek und 
Martinez Mateo 2017 und Ahlhaus 2020. Dabei steht oft die äußere Gren-
ze im Zentrum der Diskussionen und wird auch unter dem Ausdruck des 
»democratic paradox«, »that democracies cannot choose the boundaries 
of their own membership democratically« (Benhabib 2008: 35) oder nüch-
terner als »boundary problem« diskutiert (vgl. zum »democratic paradox« 
auch: Mouffe 2015 [2000]). Dabei kommt allerdings auch schon inhalt-
licher Dissens zur Geltung, nämlich, ob es sich dabei eben um ein Para-
dox oder ein lösbares Problem handelt, vgl. Benhabib 2011: En. 9 auf 268, 
verwiesen von 144 und Milstein 2017. Auch Benhabib verbindet aber die 
äußere Seite des demokratischen Paradoxons mit einer inneren, nämlich 
zwischen »liberalism and democracy, that is between a promise to uphold 
human rights […] and the will of democratic majorities on the other hand« 
(Benhabib 2008: 25, vgl. Benhabib 2011: 143ff.).

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

sind, zu führen. Angestellte, die über Drittmittelprojekte finanziert sind, 
hätten nämlich viel weniger planbare Perspektiven als diejenigen mit 
›Landesstellen‹, denn ihre Verträge seien statistisch gesehen kürzer und 
würden immer unter dem Vorbehalt abgeschlossen, dass sie beendet wer-
den, falls die Drittmittelfinanzierung ausfalle. Diesen Vorschlag könn-
te man nun als Infragestellung des allgemeinheitsstiftenden Merkmals 
des Mittelbaus deuten. Das allgemeinheitsstiftende Merkmal einer be-
grenzten Allgemeinheit ist dasjenige, was ihre innere Grenze konstitu-
iert; es verdeutlicht, was im Kontext einer bestimmten begrenzten All-
gemeinheit relevant ist. Fragen, die sich auf andere Merkmale der dort 
Anwesenden beziehen und offensichtlich keine Relevanz für das allge-
meinheitsstiftende Merkmal der begrenzten Allgemeinheit haben, sind 
jenseits der inneren Grenze des hier Relevanten. Eine solche Frage wäre 
beispielweise die eines modebewussten Teilnehmers, ob die Versam-
melten sein lila Sakko zu extravagant fänden. Wenn die Anmerkung 
desjenigen, der die Unterscheidung innerhalb des Mittelbaus zwischen 
Drittmittel- und auf Landesstellen Beschäftigten unterstrichen hat, als 
sinnvoll aufgenommen würde, könnte es sein, dass sich dadurch auch 
die Extension der Gruppe (die äußere Grenze) ändern würde. Es könn-
ten sich bspw. zwei neue begrenzte Allgemeinheiten bilden, die ›Allge-
meinheit‹ der Drittmittel- und die der Landesstellenbeschäftigen, oder 
aber sich nur eine kleinere ›Allgemeinheit‹ der Drittmittelbeschäfti-
gen konstituieren. Die Änderung der äußeren Grenze ist aber bei ei-
ner Änderung oder Spezifizierung des allgemeinheitsstiftenden Merk-
mals (innere Grenze) nicht notwendig. So könnte sich beispielsweise 
herausstellen, dass alle zwar die Spezifizierung des allgemeinheitsstif-
tenden Merkmals von Mittelbau zu ›Drittmittel-Mittelbau‹ unterstüt-
zen würden, aber weil (unwahrscheinlicherweise) gar keine nicht dritt-
mittelfinanzierte Person zum Mittelbau der infrage stehenden Universität 
gehört, sich die Extension der Gruppe gar nicht verändern würden, son-
dern bloß das explizite allgemeinheitsstiftende Merkmal. Der Normal-
fall ist allerdings, dass eine Verschiebung der einen Grenze, der inneren 
oder äußeren, auch Auswirkungen auf die jeweils andere Grenze hat.25 

In Kapitel 8 setze ich mich ausführlich mit einer Manifestation der inne-
ren Grenze der Gerechtigkeit auseinander.  

Damit sei festgehalten, dass, um zu bewerten, ob eine soziale Relation 
x den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht, zunächst 
die relevante begrenzte Allgemeinheit festgelegt werden muss. Steht die 
begrenzte Allgemeinheit fest, kann nun herausgefunden werden, ob x 

25		 Vgl. zum Zusammenhang der inneren und äußeren Grenze in Bezug auf das 
politisch-rechtliche Gemeinweisen: Menke 2016: 57. Etwas ausführlicher 
dazu 6.5. Vgl. auch: Wellmer 2011 [1998]: 329f. In Bezug auf die Gerech-
tigkeit vgl. Barbieri Jr. 2015: 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht. Das bedeu-
tet in den meisten Fällen die Untersuchung der Frage, ob die Rechtfer-
tigungen für x (und nicht x selbst) den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit entsprechen, d.h.: nicht eine Teilgruppe der begrenzten 
Allgemeinheit übervorteilen (Reziprozität der Inhalte), die Gründe einer 
Teilgruppe der begrenzten Allgemeinheit stärker gewichten (Reziprozi-
tät der Gründe) oder, abstrakter ausgedrückt, nur für eine Teilgruppe der 
begrenzten Allgemeinheit teilbar sind (Allgemeinheit). 

Wenn die Rechtfertigung für eine soziale Relation x den Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit standhält, ist es aus Gerechtigkeitspers-
pektive erlaubt, x bestehen zu lassen. Zunächst kann die Gerechtigkeits-
perspektive hier kein positives Urteil, wie ›x sollte bewahrt bleiben‹, bie-
ten. Sollte in einem zweiten Schritt allerdings von anderer Seite gefordert 
werden, dass x abgeschafft werden sollte (ggf. auch ausgehend von an-
deren als Gerechtigkeitserwägungen) und zwar unter anderem mit der 
Begründung, dass x für eine gerechte Gesellschaft oder den relevanten 
sozialen Kontext sK ›nicht notwendig (für Gerechtigkeit)‹ sei, dann wür-
de sich eine weitere zu untersuchende Frage für die Gerechtigkeitsper
spektive stellen: Ist sK minus x gerecht? Diese Frage müsste dann wie-
der alle drei Schritte (i, ii, iii) zu ihrer Beantwortung durchlaufen: ›Ist 
sK-x (noch) eine soziale Relation?‹ (i), ›Ist sK-x eine gerechtigkeitsrele-
vante soziale Relation?‹ (ii), ›Hält sK-x bzw. die Rechtfertigung für sK-x 
den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit stand?‹ (iii). Wenn sK-x 
nicht gerecht wäre, wäre damit ein positiver Grund für den Erhalt von 
x aus Gerechtigkeitsperspektive geliefert.

In dem Fall, dass x nicht den Kriterien der Reziprozität und All-
gemeinheit entspricht (gegeben das x gerechtigkeitsrelevant ist, 
vgl. Fragen i und ii), sollte x selbst mit Mitteln des positiven Rechts 
oder die positiv-rechtliche Regulation von x geändert werden.26 

Das kann dreierlei heißen: Eine soziale Relation x, die vorher gar nicht 
rechtlich reguliert war, sollte nun überhaupt rechtlich reguliert werden 
(a). Eine soziale Relation x, die bereits rechtlich reguliert war, sollte an-
ders und besser rechtlich reguliert werden (b). Eine soziale Relation x, 
die bisher rechtlich reguliert wurde, sollte nicht mehr rechtlich reguliert 
werden (c). Dazu noch zwei Anmerkungen: Erstens, in Fall (b) kann x 
entweder eine rechtlich regulierte soziale Relation sein, etwa die Bezie-
hung eines Mannes zu seinem biologischen Kind, oder selbst eine recht-
liche Relation sein, etwa das Verhältnis eines Sorgeberechtigten zu dem 

26		 Siehe 8.1 für die Begründung dafür, dass Dinge, die den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit nicht entsprechen, mit Mitteln des positiven 
Rechts verändert werden müssen. Damit ist auch gesagt, dass ich Forst un-
terstelle, dass er mit seiner Gerechtigkeitskonzeption das dritte Merkmal des 
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (2.3) spezifiziert.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

Kind, für das er das Sorgerecht hat. Wenn man, zweitens, ein enges Ver-
hältnis von gerechtigkeitsrelevanten zu positiv-rechtlich regulierten Kon-
texten annimmt, könnte man a und c als ›Zurückspringen‹ von der Fra-
ge iii zu der Frage ii interpretieren. Das würde auch heißen, dass die 
Überprüfung des Urteils ›x ist ungerecht‹ nicht notwendigerweise durch 
ein lineares Durchlaufen der Untersuchungsschritte i–iii abgeschlossen 
ist, sondern es sich bei den drei Schritten um das Aufzeigen der Grund-
form eines, so könnte man sagen, ›hermeneutischen Zirkels der Gerech-
tigkeit‹ handelt. 

***

Im Anschluss an das Durchlaufen der drei Teilfragen (i, ii, iii), die beach-
tet werden müssen, um die Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ zu 
beantworten, möchte ich nun anschließend diskutieren, wer diese Fra-
ge überhaupt stellt und die Fähigkeit hat, sie zu beantworten, und wer 
im Falle der Beantwortung der Teilfrage iii in die Richtung, dass die in-
frage stehende soziale Relation nicht den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit entspricht, dafür verantwortlich ist, die positiv-rechtliche 
Regulation dieser sozialen Relation zu verändern (in Form von a, b oder 
c, s.o.). Aus der Diskussion dieser beiden Fragen ergibt sich ein struktu-
rell-konstruktives (und nicht bloß negatives) Element von Forsts Gerech-
tigkeitstheorie, nämlich dass es Rechtfertigungsstrukturen bzw. Verhält-
nisse fundamentaler Gerechtigkeit geben sollte.

Im Prinzip kann jede/r die Frage stellen, ob eine bestimmte soziale Re-
lation x gerecht ist bzw. jede/r kann, was oben als Ausgangspunkt für 
den Durchgang durch die drei Teilfragen (i, ii, iii) genommen wurde, ur-
teilen: ›Diese soziale Relation x ist ungerecht‹. Ob dieses Urteil richtig 
ist oder nicht, kann schlussendlich aber nicht von dieser Person allei-
ne beantwortet werden, sondern müsste durch ein Verfahren überprüft 
werden, in das alle Betroffenen ihre eigenen Interessen und Gründe ein-
speisen. Denn die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit fordern 
ja die tatsächliche Berücksichtigung der Interessen und Gründe aller Be-
troffenen, was nicht weniger heißt, als dass ein/e individuell Urteilen-
de/r glaubt, die Gründe und Interessen aller Betroffenen berücksichtigt 
zu haben. Insbesondere die eine Seite des Kriteriums der Reziprozität, 
die Reziprozität der Gründe, deutet darauf hin, dass es eine Gefahr dar-
stellt, bloß zu denken, dass die eigenen Gründe auch für andere gelten. 
Um die Reziprozität der Gründe zu überprüfen, müssen die anderen tat-
sächlich ihre Gründe in den Entscheidungsprozess einbringen können.27 

27		 Zudem soll es auch nicht um eine bloße Aggregation der Gründe und Inte-
ressen aller Betroffenen gehen (die Aggregation von Gründen ist vielleicht 
ohnehin unmöglich), sondern im Zuge eines solchen Entscheidungsverfah-
rens sollte es auch möglich sein, eigene Gründe und Interessen zu revidieren. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

Es mag also vielleicht sein, dass ein Individuum mit ihrem/seinem Ur-
teil ›x ist ungerecht‹ das Ergebnis eines solchen Verfahrens vorausge-
sehen hat und somit Recht behält, aber das kann nur durch ein solch 
reales Verfahren überprüft werden.28  Individuelle Urteile solcher Art 
sind nichtsdestoweniger unverzichtbar (vgl. Forst 2000a: 49), da sie in 
Kontexten, in denen es keine institutionalisierten Entscheidungsverfah-
ren gibt, die Etablierung solcher Verfahren fordern und in Kontexten, 
in denen es solche Verfahren gibt, ihr Tätigwerden (oder ihre Verände-
rung) anregen können. Konkret entspricht für Forst die Existenz eines 
institutionalisierten Verfahrens der Entscheidungsfindung für die Fra-
ge, ob x den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit entspricht, 
der Existenz eines institutionalisierten demokratischen Gesetzgebungs-
prozesses (Legislative) oder in Forsts eigener Terminologie der Exis-
tenz einer »Grundstruktur der Rechtfertigung« (Forst 2007a: 15), die 
die fundamentale Gerechtigkeit einer Gesellschaft sichert. Forst disku-
tiert zwar nicht nur Institutionen der Legislative, sondern auch etwa die 
Rechtsprechung des deutschen Verfassungsgerichts (siehe seinen Auf-
satz: »Ein Gericht und viele Kulturen. Rechtsprechung im Konflikt«, 
in: Forst 2015a: 151–168); gleichwohl werde ich schließlich dafür ar-
gumentieren und dies kritisieren, dass Forst diese Institution gewisser-
maßen nach dem Modell einer ideal funktionierenden demokratischen 
Legislative (die von einer demokratischen Öffentlichkeit begleitet und 
überprüft wird) beschreibt und bewertet (siehe Kapitel 8). 

Zu der Notwendigkeit von Institutionen kann man auch auf einem an-
deren Wege kommen, wenn man sich die oben angekündigte Frage stellt, 
wer denn (und wie) ein Ungerechtigkeitsurteil umzusetzen hat. Oben 
habe ich schon erwähnt, dass, wenn sich herausstellte, dass das Urteil ›x 
ist ungerecht‹ richtig ist, dies bedeuten würde, dass die rechtliche Regu-
lierung von x geändert werden müsste. Das heißt, es muss einen Staat 
(oder etwas anderes ›Drittes‹) geben, der überhaupt die Existenz der so-
zialen Institution des Rechts mit ihrem Merkmal der Sanktionsfähigkeit 
sichert (vgl. Kapitel 2.3 und Kapitel 8). Der Staat (oder etwas Entspre-
chendes) ist also auch prima facie dafür verantwortlich, dass es gerech-
te Gesetze gibt. Ein ideal eingerichteter demokratischer Rechtsstaat mit 
perfekten gesetzgebenden Verfahren würde aus Forsts Perspektive auch 
nur gerechte Gesetze produzieren. Individuelle Urteile in Form von Wah-
lentscheidungen, Parteimitgliedschaften oder auch journalistischen Stel-
lungnahmen wären dabei schon eingeschlossen in die Beschreibung des 

Zu diesem Grundsatz deliberativer im Gegensatz zu liberaler Demokratie-
theorie, siehe Kapitel 8. 

28		 Vgl. als Gegenposition zu der Vormachtstellung von (demokratischen) Ver-
fahren zu individuellen Urteilen der Gerechtigkeit: Stemplowska und Swift 
2017.

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

perfekten Rechtstaates. In einem nicht maximal gerechten institutionel-
len Kontext (wie es jeder reale ist) sind Gerechtigkeitsstellungnahmen 
von Individuen hingegen bedeutungsvoll. Ihre Aufgabe ist es, insbeson-
dere auf Verfahrensprobleme hinzuweisen, d.h., ihr Ziel sollte es sein, 
einen besseren kollektiven Entscheidungsmechanismus zu erreichen und 
weniger substantielle Positionen zu erwünschten Entscheidungen zu ent-
wickeln und zu versuchen, diese durchzusetzen. 

Ausgehend von dem negativen Urteil ›x ist ungerecht‹ ergeben sich also 
auch positive oder konstruktive Forderungen29 für die institutionalisierten 
Entscheidungsmechanismen, die einerseits ermöglichen sollen, dass die 
Richtigkeit dieses Urteils überprüft werden kann, und andererseits dazu 
beitragen sollen, dass es in präventiver Absicht weniger Anlässe gibt, zu 
sagen: ›das ist ungerecht‹30.

6.2 Rechtfertigung als normativer Begriff

In diesem Unterkapitel geht es um Forsts Verwendung des Rechtfer-
tigungsbegriffs als normativem Begriff. Es geht darum zu verstehen, 
was aus Forsts Perspektive eine gute Rechtfertigung für etwas ist. Da-
bei kann man zwischen verschiedenen Kriterien für gute Rechtfertigun-
gen in verschiedenen Kontexten unterscheiden. Die Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit, die ich im vorhergehenden Unterkapitel 
bereits erläutert habe, spielen allerdings in einem zweifachen Sinn eine 
hervorgehobene Rolle: einerseits weil sie die Kriterien für gute Recht-
fertigungen in Kontexten sind, in denen die Hürde für das, was als 
gute Rechtfertigung gilt, besonders hoch ist und andererseits weil die 
Kriterien für gute Rechtfertigungen in anderen Kontexten gewisser-
maßen von ihnen abgeleitet sind. Neben der Darstellung dessen, was 
für Forst gute Rechtfertigungen ausmachen, stellt sich in diesem Un-
terkapitel auch die Frage, wie die Kriterien für gute Rechtfertigungen 
selbst zu begründen sind. Auf einen wichtigen Bestandteil dieser Mo-
ralbegründung, nämlich Forsts Rede von einer »praktischen Einsicht 

29		 Vgl. zum Zusammenspiel der kritischen und konstruktivistischen Seite der 
Gerechtigkeit: Forst 2007a: 185.

30		 In Bezug auf die Leistung von Institutionen, überhaupt die Anlässe für (rich-
tige) Urteile, das etwas ungerecht sei, zu verringern – also Ungerechtigkeit 
– wird nun also doch eine Verknüpfung zu der positiven Frage ›Was soll 
ich tun?‹ im Gegensatz zu der sich negativ auf gegebene Umstände bezie-
henden Frage ›Ist diese soziale Relation gerecht?‹ sichtbar. Vgl. dazu Forsts 
Vorschlag für die Antwort auf die für den politischen Kontext spezifizierte 
Frage ›Was soll ich tun?‹: »›tue dies, weil es dem allgemeinen Interesse zu-
träglich ist‹« (Forst 1996: 408).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

zweiter Ordnung« gehe ich im folgenden Kapitel 7 noch einmal ge-
sondert und ausführlicher ein. Dieses Unterkapitel ist folgendermaßen 
strukturiert: zunächst diskutiere ich kurz, wieso in Forsts Gerechtig-
keitstheorie überhaupt der Rechtfertigungsbegriff und nicht etwa der 
Begriff der Norm oder der eines Wertes im Zentrum steht und was das 
über den Typ seiner Theorie aussagt. Zweitens gehe ich auf die ver-
schiedenen Kriterien für gute Rechtfertigungen ein. Drittens stelle ich 
verschiedene Ebenen der Begründung von Forsts moralischem Recht-
fertigungsprinzip dar und verweise auf die Stelle, an der ich in Kapitel 
7 anschließen werde. 

6.2.1 Der Rechtfertigungsbegriff 

Grundsätzlich formuliert kann man die Zentralität des normativen 
Rechtfertigungsbegriffs bei Forst (zum deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griff, siehe 6.3) so verstehen: Wenn wir etwas begründen, normative For-
derungen stellen oder normative Kritik üben, dann tun wir das vor dem 
Hintergrund unterschiedlichster rechtfertigender Gründe. Aus Perspekti-
ve einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (vgl. Kapitel 3.2), die bei-
spielweise besagt, dass alle Bürger/innen relativ gleiche Chancen auf ein 
überdurchschnittliches Einkommen haben sollten, könnte man eine Ge-
sellschaft kritisieren, in der das Einkommen einer vierzigjährigen Person 
maßgeblich bestimmt ist von der Höhe des Einkommens ihrer/seiner Er-
ziehungsberechtigten als die Person sechs Jahre alt war. Unabhängig da-
von, ob Forst nun dieser Kritik zustimmen würde oder nicht – das wür-
de er vermutlich –, würde er sich mit der Begründung für die Kritik nicht 
zufriedengeben, sondern fragen: Wer behauptet denn und mit welchem 
Recht, dass relative Chancengleichheit auf überdurchschnittliches Ein-
kommen der richtige Grundsatz der Gerechtigkeit ist? Welcher Grund-
satz gilt, wenn jemand anderes behauptet, der richtige Grundsatz der Ge-
rechtigkeit sei stattdessen, dass alle faktisch ein bestimmtes Einkommen 
zur Verfügung haben sollten? Forst weist mit dem Begriff der Rechtfer-
tigung auf eine gemeinsame Schicht in der normativen Perspektive aller 
substantiellen normativen Positionen (hier Positionen zur Frage sozialer 
Gerechtigkeit) hin, nämlich, dass sie alle bestimmte Gerechtigkeitsfor-
derungen rechtfertigen wollen. Da es (in der Theorie wie in der Praxis) 
umstritten ist, welcher substantielle Grundsatz nun soziale Gerechtigkeit 
ausmacht, fokussiert sich Forst auf die Rechtfertigungsebene selbst. Was 
würde es heißen, einen substanziellen Grundsatz der Gerechtigkeit ange-
messen zu begründen bzw. zu rechtfertigen? An dieser Stelle setzt Forsts 
eigene Gerechtigkeitstheorie an. Im Kontext der klassischen Frage der po-
litischen Philosophie »nach den Prinzipien für eine legitime bzw. gerech-
te Ausübung politischer Herrschaft« (Forst 2011: 13) erläutert er diesen 

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Weg von substantiellen Vorschlägen für diese Prinzipien auf ähnliche 
Weise wie ich es gerade für Fragen sozialer Gerechtigkeit getan habe.31 

Forst will selbst nicht einen Vorschlag für ein substantielles Prinzip le-
gitimer politischer Herrschaft vorschlagen, sondern möchte die Fra-
ge der politischen Philosophie nach »der Rechtfertigung politischer 
Herrschaft […] reflexiv [wenden]: Wer stellt eigentlich diese Fra-
ge, und wer hat die Autorität, sie zu beantworten?« (Forst 2011: 13) 
Forsts Antwort auf diese doppelte Frage lässt sich so zusammenfas-
sen: Prinzipiell kann erst einmal jede/r diese Frage stellen, aber nor-
mativ-autoritative Antworten darauf sind nur solche, die gegenüber 
allen Betroffenen adäquat gerechtfertigt werden können. Legitime po-
litische Herrschaft ist demnach eine solche, die reziprok und allge-
mein gerechtfertigt ist (was einschließt, dass die Gruppe der Betroffe-
nen bestimmt wurde, siehe 6.1). Der Bezug zu den konkret Betroffenen 
muss real in dem Sinne sein, dass Rechtfertigungsdiskurse tatsächlich 
durchgeführt und nicht nur ihr vermuteter Ausgang postuliert wird.32 

Gleichwohl ist der Bezug auf die konkret Betroffenen als idealer zu ver-
stehen, weil angemessene Rechtfertigbarkeit gegenüber den Betroffenen 
nicht gleichzusetzen ist mit der Akzeptanz einer Rechtfertigung durch 
die Betroffenen.33 

Diese reflexive Wendung der Frage nach politisch-sozialer Gerechtig-
keit führt Forst zu einem prozeduralen34 Grundsatz. Eine Gesellschaft ist 

31		 Die Fragen sozialer und politischer Gerechtigkeit bzw. der Prinzipien für po-
litische Autorität fallen bei Forst allerdings schließlich zusammen. Deshalb 
spreche in Bezug auf Forsts Theorie stets von einer Theorie politisch-sozia-
ler Gerechtigkeit. Vgl. 1.1 und 6.4.6.

32		 Diese ›realistische‹ Pointe entspricht Habermas’ Idee, Kants Testverfahren 
für moralische Maximen (den kategorischen Imperativ) von einem mono-
logisch durchführbaren Test in einen nur im realen Austausch mit anderen 
praktizierbaren, zu einem dialogischen Universalisierungsgrundsatz, umzu-
wandeln. Vgl. Habermas 2015 [1983]: 77

33		 Vgl. dazu Forsts Bemerkungen zu Williams’ »basic legitimation demand«, 
das als wichtiger Teil seiner realistischen politischen Theorie zu verstehen 
ist (Forst 2015a: 209).

34		 Man könnte an dieser Stelle auch ›konstruktivistisch‹ anstatt ›prozedural‹ 
einsetzen. Ich verwende lieber ›prozedural‹, weil es mir weniger um die Kon-
struktion von moralischen Normen geht, sondern letztlich um die Herrschaft 
gerechter Gesetze, die nicht selbst moralische Normen sind und ›Konstrukti-
vismus‹ typischerweise eine Bezeichnung für moralphilosophische bzw. me-
taethische Positionen ist. Forst bezeichnet seine Theorie der Gerechtigkeit 
jedoch etwa im Untertitel von Recht auf Rechtfertigung (2007) als konstruk-
tivistische Theorie der Gerechtigkeit. Die moralische und politische Perspek-
tive will Forst ja auch in einem engen Zusammenhang betrachten: »Die Idee, 
dass es zwei separate Verfahren der Konstruktion gibt, ist somit selbst eine 
Abstraktion: Moralische Rechtfertigung ist – in einem normativ-formalen 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

nicht dann gerecht, wenn etwa alle in ihr dieselben Chancen auf ein 
überdurchschnittliches Einkommen (oder allgemeiner eine hierarchisch 
hohe soziale Position haben), sondern, wenn die Regeln des Zusammen-
lebens durch ein adäquates Verfahren der Rechtfertigung zustande ge-
kommen sind. Dabei ist ein adäquates Verfahren der Rechtfertigung ei-
nes, welches nur Gründe autorisiert, die den Kriterien der Reziprozität 
und Allgemeinheit entsprechen. 

Forst ist nun darauf bedacht zu betonen, dass er nicht eine im pejora-
tiven Sinne »›bloß‹ prozedurale Theorie« vorschlage (Forst 2000a: 47), 
sondern diese auch substanzielle Implikationen in dem Sinne habe, dass 
sie »auch im (erwartbaren) Falle von Dissensen erlaub[t], bessere von 
schlechteren Begründungen abzuheben« (Forst 2007a: 15). Wenn es um 
Dissense darum geht, wie die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit 
gezogen werden sollten, bin ich bezüglich der Entscheidungskraft die-
ser Kriterien skeptisch (vgl. zunächst 6.1 iii und 6.5). Unabhängig da-
von ist es zunächst wichtig und richtig, dass Forst darauf beharrt, dass 
eine jede Prozedur in einem gewissen Sinne auch substantielle Elemente 
in sich trägt, die überhaupt erst die Form der Prozedur bestimmen (vgl. 
insgesamt Forst 2000a). Um das zu verstehen, sind zwei Unterscheidun-
gen hilfreich: einmal die Unterscheidung von Prozedur und Prozess (a) 
und zweitens Rawls’ Unterscheidung von drei Formen der prozeduralen 
Gerechtigkeit (procedural justice) bzw. der Verfahrensgerechtigkeit wie 
es in der deutschen Übersetzung heißt (b).  

(a) Unter einem Prozess verstehe ich schlicht, wie es der Duden u.a. 
vorschlägt, einen »sich über eine gewisse Zeit erstreckende[n] Vorgang, 
bei dem etwas (allmählich) entsteht, sich herausbildet« (Duden 2020a). 
Eine Prozedur verweist hingegen auf einen bewusst gelenkten Prozess.35 

Ein Beispiel für einen Prozess wäre also etwa der Prozess des Verliebens 
und ein Beispiel für eine Prozedur die Annahme als Doktorand/in an ei-
nem Fachbereich einer Universität. Für das Verlieben gibt es kein festge-
legtes Skript, was wann zu tun sein sollte. Wenn jemand allerdings als 
Doktorand/in angenommen werden will, sind die Schritte auf diesem Weg 
klar vorgegeben. Für diesen Kontext ist es wichtig, dass im letzteren Fall 
nur als Doktorand/in angenommen wird, wer die notwendigen Schritte 
gegangen ist – und nicht etwa wer nach einem unabhängigen Maßstab ge-
eigneter für das Schreiben einer Doktorarbeit wäre. Daraus zu schließen, 

Sinne – der Kern politischer Rechtfertigung; der ›öffentliche Gebrauch der 
Vernunft‹, der in Kontexten fundamentaler politischer Rechtfertigung gefragt 
ist, darf das grundlegende Recht auf Rechtfertigung und die Kriterien von 
Reziprozität und Allgemeinheit nicht verletzen.« (Forst 2007a: 313) Forst 
ordnet sich selbst jedenfalls m.E. der Strömung des kantischen Konstrukti-
vismus in der Moralphilosophie zu (vgl. Forst 2007a: 80f. und Forst 2008c).

35		 Vgl. Espejos Unterscheidung von »process« und »procedure« (Espejo 2011: 
143f.).

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

dass dieses Verfahren aber in einem pejorativen Sinne bloß prozedural sei, 
wäre vorschnell, weil das Verfahren, welches für die Annahme als Dokto-
rand/in entwickelt wurde, ja selbst auch substanziell bestimmt ist – und 
demnach auch besser oder schlechter bestimmt sein kann.36

(b) Rawls unterscheidet zwischen vollkommener, unvollkommener und 
reiner Verfahrensgerechtigkeit (vgl. Rawls 2012 [1971]: 106). Sowohl bei 
vollkommener als auch bei unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit als 
Methode für einen Entscheidungsprozess gibt es ein von dem Verfahren 
unabhängiges erstrebenswertes Ergebnis des Verfahrens oder einen unab-
hängigen Maßstab der Bewertung des Verfahrens. Im Falle vollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit führt das jeweilige Verfahren immer zu dem 
gewünschten Ergebnis. Im Falle unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit 
führt das Verfahren nur »meistens« zu dem erwünschten Ergebnis (Rawls 
2012 [1971]: 107). Im Unterschied zu vollkommener und unvollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit handelt es sich um reine Verfahrensgerechtig-
keit, »wenn es keinen unabhängigen Maßstab für das richtige Ergebnis 
gibt, sondern nur ein korrektes oder faires Verfahren, das zu einem eben-
so korrekten oder fairen Ergebnis führt, welcher Art es auch sei, sofern 
das Verfahren ordnungsgemäß angewandt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: 
107) Zudem ist dieses Verfahren »nur dann fair, wenn es tatsächlich aus-
geführt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: 108) Sowohl Rawls’ als auch Forsts 
Vorstellungen von sozialer bzw. politisch-sozialer Gerechtigkeit sind nun 
nach dem Modell reiner Verfahrensgerechtigkeit gebildet. Selbst wenn die 
Rede von reiner Verfahrensgerechtigkeit suggerieren mag, dass es sich im 
pejorativen Sinne hier um eine ›bloß‹ prozedurale Theorie handele, ist dies 
zu relativieren. Bedingung dafür, dass ein Ergebnis, weil es das Ergebnis ei-
nes Verfahrens ist, gerecht oder richtig ist, ist, dass das Verfahren selbst ein 
»korrektes oder faires« (s.o.) ist. Die Beschreibung des qualitativ wertvol-
len Verfahrens ist also selbst, wenn man so will, ein substanzielles Element 
reiner Verfahrensgerechtigkeit. Zudem wird reine Verfahrensgerechtigkeit 
auch noch nicht zu vollkommener und unvollkommener Verfahrensge-
rechtigkeit, wenn sie bestimmte Anwendungsbedingungen neben der kor-
rekten Anwendung der Prozedur voraussetzt.37

 Ich verstehe Forsts normativen Gerechtigkeitsbegriff also im Sinne von 
Rawls’ reiner Verfahrensgerechtigkeit als prozedural. Das ist allerdings 
nicht gleichbedeutend damit, dass dieser Gerechtigkeitsbegriff keinen 
normativen Mehrwert hat, bloß prozedural sei und einfach einen irgend-
wie gearteten Prozess normativ auszeichne. 

36		 Um Verwirrungen vorzubeugen, soll klargestellt sein, dass ein Gerichtspro-
zess in meiner vorgeschlagenen Terminologie ein (paradigmatisches) Beispiel 
für eine Prozedur ist.

37		 So schreibt Rawls: »Nur vor dem Hintergrund einer gerechten Grundstruk-
tur […] kann es das nötige Verfahren geben.« (Rawls 2012 [1971]: 108)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

6.2.2 Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität  
und Allgemeinheit 

Wie in der Einleitung zu Teil II erwähnt, versteht Forst die Vernunft ge-
nerell und die praktische Vernunft speziell als rechtfertigende Vernunft. 
In verschiedenen Kontexten gibt es aber unterschiedliche Kriterien da-
für, was eine gute Rechtfertigung ausmacht. In seinem Buch Kontexte 
der Gerechtigkeit unterscheidet Forst zwischen vier praktischen Kon-
texten, dem politischen, dem rechtlichen, dem ethischen und dem mo-
ralischen. Eine gute Rechtfertigung im Bereich des ethischen weist sich 
dadurch aus, dass sie sich auf die gemeinsame Identität der partikula-
ren Gemeinschaft beruft (siehe 6.1 ii.). In moralischen Kontexten ist eine 
gute Rechtfertigung eine, die den Kriterien der Reziprozität und Allge-
meinheit entspricht, wobei die relevante Bezugsgruppe von Betroffe-
nen die gesamte Menschheit ist. Politische und rechtliche Kontexte sind 
was die Extension betrifft gleich. In politischen und rechtlichen Kon-
texten ist eine gute Rechtfertigung eine, die sich bezogen auf die rele-
vante begrenzte Allgemeinheit auf reziprok-allgemeine Gründe stützt.38 

Die Kontexte von Recht und Politik betonen jeweils ein Verhältnis des 
Individuums zu einer gerechtfertigten Norm: der Kontext des Rechts die 
Rolle des Adressaten von geltenden, gerechtfertigten Normen, der Kon-
text der Politik die Rolle der Autorenschaft von gerechtfertigten Normen. 
Der Begriff der Gerechtigkeit bezieht sich auf eine soziale Ordnung, die 
mit guten Gründen zu rechtfertigen ist. Da es überhaupt nur möglich ist, 
herauszufinden, was gute Gründe sind, in einem sozialen Kontext, in dem 
es Verfahren der Rechtfertigung gibt, muss eine soziale Ordnung, die mit 
guten Gründen gerechtfertigt ist, selbst eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung aufweisen (vgl. zu dieser konstruktiven Forderung von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie das Ende von Unterkapitel 6.1). Gibt es eine solche, ist 
die Gesellschaft nach Forst fundamental gerecht. In anderen Worten ist 
in einer fundamental gerechten Gesellschaft die »Rechtfertigungsmacht« 
(Forst 2007a: 283) von Individuen gleichmäßig verteilt. Wenn die restli-
chen Bestandteile der Gesellschaft (neben der Grundstruktur der Rechtfer-
tigung) auch gerechtfertigt sind, dann ist die Gesellschaft maximal gerecht.  

Die Kriterien für gute Rechtfertigungen sowie die Betonung des Be-
griffs der Rechtfertigung überhaupt tauchen bei Forst zunächst in dem 
zweiten Kapitel »II. Die ethische Neutralität des Rechts« (S. 55–142) 
und zwar im ersten Unterkapitel »Liberalismus und Neutralität« (II.1) in 
Kontexte der Gerechtigkeit auf. Habe ich oben bereits die Definition der 
Kriterien für Reziprozität und Allgemeinheit erläutert, möchte ich hier et-
was genauer auf deren Genese in Forsts Werk eingehen. In diesem zweiten 

38		 Oben habe ich bereits Skepsis an dieser Trennung von unbegrenzter und be-
grenzter Allgemeinheit angemeldet (vgl. 6.1. ii).

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

Kapitel aus Kontexte der Gerechtigkeit wird ein Vorwurf des Kommuni-
tarismus am Liberalismus diskutiert. Das Merkmal des Liberalismus, das 
hier im Zentrum der Kritik steht, ist die Idee, dass der Staat und staat-
lich sanktionierte Gesetze neutral gegenüber unterschiedlichen Lebensfor-
men sein und Bürger/innen somit als abstrakte Rechtspersonen adressieren 
sollte. Die Stoßrichtung der kommunitaristischen Kritik sei, so Forst, der 
Verdacht, dass die ›neutralen‹ Normen selbst Ausdruck einer spezifischen 
Vorstellung des guten Lebens seien. Im ersten Unterkapitel von II erläutert 
Forst die Grundidee liberaler Neutralität und unterscheidet zwischen drei 
verschiedenen Rechtfertigungen für Neutralität, der »individualistisch[en], 
[der] pluralistisch[en] und [der] prozeduralistisch[en]« (Forst 1996: 57). 
Dworkin fungiert als zeitgenössischer Gewährsmann für die individualis-
tische Rechtfertigung, Bruce Ackerman für die pluralistische und Charles 
Larmore für die prozeduralistische. Hier möchte ich nun Forsts Darstel-
lung und Kritik dieser Ansätze nicht wiedergeben, sondern nur seine ei-
gene Rechtfertigung für den »Grundsatz der liberalen Neutralität – daß 
umstrittene ethische Werte nicht Grundlage allgemeiner Normen sein dür-
fen« (Forst 1996: 63f.) erläutern, die er im Anschluss an Thomas Scanlon 
und insbesondere Thomas Nagel entwickelt. Von Nagel stammen die Kri-
terien der »Gegenseitigkeit« und »Allgemeinheit«, die für Forsts Arbeiten, 
wenn auch in umgedeuteter Form, von zentraler Wichtigkeit sind (Forst 
1996: 64, vgl. Nagel 1987). Diese Kriterien ließen sich, laut Forst, auch 
bei Rawls finden (vgl. Forst 1996: 75). In Auseinandersetzung mit Rawls 
schreibt Forst bzgl. der Theorie der Gerechtigkeit zudem: »Es geht […] 
um die Möglichkeit einer gemeinsamen normativen Basis in einer demo-
kratischen Gesellschaft und ihr Verhältnis zu ethischen Konzeptionen; im 
Kern also um das Problem der Rechtfertigung allgemeiner Normen […].« 
(Forst 1996: 70f.) Das scheint mir, obwohl Forst hier auf Rawls Bezug 
nimmt, eine treffende Beschreibung dessen zu sein was Forsts philosophi-
sches Kerninteresse ist. Dass in diesem Kontext (der Debatte um ›Neutra-
lität‹) der Rechtfertigungsbegriff stark betont wird und die Kriterien der 
Reziprozität und Allgemeinheit das erste Mal aufkommen, scheint mir 
vielsagend zu sein. Auch wenn Forst in seinen Arbeiten neben dem poli-
tisch-sozialen bzw. rechtlichen Kontext auch den der Moral und Ethik in 
den Blick nimmt und manchmal auch Fragen der theoretischen Philoso-
phie streift (vgl. Einleitung zu Teil II), ist sein Ansatz, meinem Verständ-
nis nach, von Beginn an vor allem auf die Frage ausgerichtet, wie man 
im Kontext von einem gesellschaftlichen Pluralismus allgemeine (Rechts)
Normen angemessen rechtfertigen kann. Das passt auch zu meinem Vor-
schlag, dass man letztlich die Kontexte der Rechtfertigung zu zweien, ei-
nem gerechtigkeitsrelevanten und gerechtigkeitsirrelevanten, reduzieren 
kann (vgl. 6.1 ii. und 6.5).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

6.2.3 Ebenen der Moralbegründung 

Forst unterscheidet in seinen Arbeiten an zwei Stellen zwischen drei Ebe-
nen der Moralbegründung (vgl. Forst 2007a: 39 und Forst 1996: 303)39. 
Die ersten beiden Ebenen beider Stellen decken sich, während sich die 
dritte Ebene unterscheidet. Insgesamt gibt es also eigentlich vier Moral-
begründungsebenen. Ich fasse beide Darstellungen von Forst hier sche-
matisch in einer zusammen, wobei ich bezüglich der ersten Ebene bin-
nendifferenziere, um somit dann alle vier Ebenen einzufangen:

 

39		 Bei der 2007er Stelle handelt es sich um eine Stelle aus dem ersten Aufsatz 
»Praktische Vernunft und rechtfertigende Gründe. Zur Begründung der Mo-
ral« aus Forsts Aufsatzsammlung das Das Recht auf Rechtfertigung. Ele-
mente einer konstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007). Zuerst 
erschienen ist der Aufsatz in: Gosepath 1999.

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 	 Wie moralisch sein? (»Wie«) 
	 Das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36) 

berücksichtigen:
	 Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem 

ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlöse, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche, die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit 
betreffen) vor Betroffenen mit Gründen, die vor den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit bestehen können, rechtfertige(n kann). 

	 Definition der Kriterien: »Reziprozität heißt, dass niemand seinem 
Gegenüber bestimmte Forderungen verwehren darf, die er oder sie 
selbst erhebt (Reziprozität der Inhalte), und dass niemand anderen 
die eigenen Wertvorstellungen und Interessen einfachhin unterstel-
len darf […] (Reziprozität der Gründe). Allgemeinheit bedeutet […], 
dass Gründe für allgemein geltende, grundlegende Normen unter al-
len Betroffenen teilbar sein müssen.« (Forst 2007a: 15) 

1.2 	 Warum (überhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)

	 »[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65) 
	 [»›höherstufige[r] Internalismus‹« (Forst 2007a: 59)]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit) 
sind gerechtfertigt?
Diejenigen, die ›gut‹ gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozität und 
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln? 
Weil es ›gut‹ gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Gründe führt bei praktisch-vernünftigen Personen zu der Absicht, 
ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 2007a: 49)
[(einfacher) Internalismus]

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Die Antwort auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt für 
Forst in seinem Rechtfertigungsprinzip40. Wer moralisch handelt, folgt 
dem Rechtfertigungsprinzip, sie oder er berücksichtigt das Recht auf 
Rechtfertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre/seine Pflicht 
zur Rechtfertigung einlöst, d.h. alle ihre/seine moralisch relevanten 
Handlungen gegenüber Betroffenen mit guten Gründen rechtfertigt oder 
rechtfertigen kann. Gute Gründe sind dabei solche, die vor den Kriterien 
der Reziprozität und Allgemeinheit bestehen können. Wichtig ist, dass 
die Antwort auf ›wie moralisch sein‹ sich nicht in einem Verweis auf das 
Recht auf Rechtfertigung erschöpft, sondern mit einer Pflicht zur Recht-
fertigung einhergeht. Das mag den Leser/innen von Forsts Schriften nicht 
immer auf den ersten Blick präsent sein, insofern etwa eines seiner Bü-
cher Das Recht auf Rechtfertigung heißt. Die zweite Teilfrage der ersten 
Ebene der Moralbegründung (1.2) lautet ›warum moralisch sein‹. Hier 
geht es um das grundsätzliche Motiv, überhaupt – nicht bezogen auf eine 
konkrete Handlungsalternative (das wäre Ebene 3) – moralisch zu han-
deln. Das geht über die Teilfrage 1.1, was es hieße, moralisch zu handeln, 
hinaus. In Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsätzlich 
moralisch handeln – sich als moralisch handelnde Personen verstehen – 
dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Einsicht zweiter 
Ordnung« tun. Diese Einsicht steht für die Anerkennung eines anderen 
Menschen als einem Menschen, dem gegenüber ich mich moralisch ver-
antwortlich verhalten muss. Darauf gehe ich in Kapitel 7 genauer ein. 
An dieser Stelle zeigt sich auch Forsts Abgrenzung von Habermas’ Ver-
nunftbegriff (vgl. Einleitung zu II).

Auf der hier als zweiter Ebene aufgeführten Ebene der Moralbegrün-
dung geht es um eine Antwort auf die Frage, welche Normen als mora-
lische Normen gerechtfertigt sind. Für Forst sind das genau die Normen, 
die sich mit reziprok-allgemeinen Gründen rechtfertigen lassen. 

Bei der dritten Ebene geht es um die Frage, wieso jemand in einer 
konkreten Handlungssituation die moralische Handlungsalternative der 
nicht-moralischen vorzieht. Forst vertritt hier eine internalistische Posi-
tion in der Debatte um moralische Motivation. Jemand entscheide sich 
dafür, moralisch zu handeln, sei motiviert zu der moralischen Handlung, 
schon wenn sie oder er eingesehen habe, dass dies die moralische Hand-
lungsalternative ist. Hiermit vertritt Forst gewissermaßen auch eine de-
skriptive handlungstheoretische Position, die besagt, dass die Gründe – 
seien dies moralische oder nicht moralische – einer Person intrinsisch 
mit ihren Handlungen verknüpft seien (vgl. 6.3.1). Forst verhandelt diese 

40		 Hiermit ist das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« gemeint (sie-
he Kasten), d.h. das Rechtfertigungsprinzip (als Prinzip der praktischen Ver-
nunft, Forst 2007a: 32) in seiner spezifizierten Form für den Kontext der 
Moral bzw. fundamentaler Gerechtigkeit.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

›Moralbegründungsebene‹ in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) stärker 
bezogen auf die normative Frage, warum Menschen zu moralischem 
Handeln motiviert sind (vgl. Forst 1996: 303), während er in Recht auf 
Rechtfertigung (2007) eine allgemeinere, vor allem deskriptive hand-
lungstheoretische Perspektive in den Blick nimmt und seine Diskussion 
um »§4. Gründe und Motive« (Forst 2007a: 40–53) auch gar nicht mehr 
unter Fragen der Moralbegründung fasst (vgl. 6.3.1). 

Die höherstufige (Ebene 1, vgl. Kapitel 7) sowie einfache (Ebene 3) 
internalistische Position Forsts ist entscheidend in Bezug auf seine Ab-
grenzung von der Position Habermas’ hinsichtlich des Verständnisses 
(praktischer) Vernunft (vgl. Einleitung zu II). Bezogen auf den einfachen 
Internalismus (vgl. 6.3.1) heißt das, dass es für Forst moralische Grün-
de sein müssen, die zu moralischem Handeln motivieren können müs-
sen und nicht motivationale ethische Gründe, die zu einer moralischen 
Rechtfertigung hinzukommen müssen, damit sie handlungsleitend wird 
(vgl. Forst 2008c: 134).41

6.3 Rechtfertigung als deskriptiver Begriff

Im ersten Unterkapitel dieses Kapitels (6.1) ging es darum zu verstehen, 
welche Frage es ist, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort 
bietet. Ich habe vorgeschlagen, diese Frage folgendermaßen zu fassen: Ist 
diese soziale Relation x gerecht? Um diese Frage zu beantworten, muss 
zunächst die Teilfrage ›Ist x eine soziale Relation?‹ beantwortet wer-
den. Für Forst ist, wie oben bereits erwähnt, eine soziale Relation eine 
Rechtfertigungsrelation. Forst vertritt demnach neben einer normativen 
Theorie der Rechtfertigung (6.2) auch eine deskriptive Rechtfertigungs-
theorie. Sie besagt, dass sich soziale Relationen am besten als Rechtfer-
tigungsrelationen beschreiben und verstehen lassen. Damit verbunden 
wird auch der soziale Kontext, in dem eine individuelle Handlung oder 
ein individuelles Urteil stattfindet, als Rechtfertigungsrelation gesehen. 
In diesem Unterkapitel (6.3) soll dieser deskriptive Rechtfertigungsbe-
griff Forsts näher beleuchtet werden. Insbesondere seit seinem Buch Kri-
tik der Rechtfertigungsverhältnisse. Perspektiven einer kritischen The-
orie der Politik (2011) rückt Forst die deskriptive Komponente seiner 
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie stärker ins Zent-
rum seiner Arbeit. Forsts Ansätze einer »Soziologie der Rechtfertigung« 
(Forst 2015a: 26) arbeitet er insbesondere in seinem Aufsatz »Noumen-
ale Macht« (Forst 2015a: 58–81) aus, der zunächst 2015 in englischer 

41		 Vgl. zur Frage und Lösung des Motivationsproblems bei Habermas: Loh-
mann 2009: 83f. Siehe zum Motivationsproblem bei Habermas und einer 
diesbezüglichen Erwähnung Forsts auch: Menke 2017a: 53.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

Sprache in The Journal for Political Philosophy erschien. Ich möchte 
hier, entgegen Forsts expliziten Aussagen, den Vorschlag machen, dass 
sich sein deskriptiver Rechtfertigungsbegriff in zwei Dimensionen teilt: 
einen handlungstheoretischen und einen sozialtheoretischen. Das Unter-
kapitel gliedert sich dementsprechend in zwei Teile. Obwohl die hand-
lungs- und sozialtheoretische Seite des deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griffs eng zusammenhängen, behandelt Forst in den späteren Texten (ab 
2011) die sozialtheoretische Komponente mehr oder weniger getrennt 
von der handlungstheoretischen. Die handlungstheoretische Dimension 
nennt Forst nicht selbst so, aber ich möchte zeigen, dass sie sich impli-
zit in seinen früheren Arbeiten, insbesondere in Kontexte der Gerechtig-
keit (1994) und Recht auf Rechtfertigung (2007), findet und man diese 
mit den späteren explizit sozialtheoretischen Ausführungen zu einem de-
skriptiven Begriff der Rechtfertigung verbinden kann.42 

6.3.1 Die handlungstheoretische Dimension  
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs 

Zugang zu der handlungstheoretischen Dimension des deskriptiven 
Rechtfertigungsbegriffs findet man über die dritte Ebene der Moral-
begründung, die ich in Unterkapitel 6.2.3 dargestellt habe. Auf dieser 
Ebene stellt sich die Frage, warum Individuen in konkreten Situatio-
nen moralisch handeln, d.h. die moralische Handlungsalternative un-
ter verschiedenen Handlungsalternativen wählen. Forsts Antwort war, 
dass moralisch handelnde Individuen entsprechend handeln, weil sie 
die Gründe für die moralische Handlung eingesehen haben bzw. ein-
sehen: »Die Einsicht in rechtfertigende Gründe führt bei praktisch-ver-
nünftigen Personen zu der Absicht, ihnen gemäß zu handeln.« (Forst 
2007a: 49) Personen wählen also die moralische Handlungsalternati-
ve, weil sie sie als die moralische erkennen. Die Einsicht in die Tatsa-
che, dass eine Handlungsalternative die moralisch richtige ist, ist also 
selbst handlungsmotivierend. Darin steckt auch die deskriptive These, 
dass handelnde Individuen stets durch Gründe motiviert sind, und diese 
Gründe können eben auch die richtigen moralischen Gründe sein. Ausge-
hend von Forsts späteren Arbeiten verstehe ich ihn gerade nicht so, dass 
Handlungssubjekte nur durch moralische Gründe motiviert sein kön-
nen, sondern dass sie durch jegliche Gründe motiviert werden, die ihnen 

42		 Eine Fußnote aus dem Aufsatz »Noumenale Macht« kann man so inter-
pretieren, dass Forst hier explizit die handlungstheoretische Frage danach, 
wie (gute) Gründe ein Individuum zum Handeln bewegen, ausblendet: »Ich 
klammere im Folgenden die Frage aus, ob und inwiefern man über sich 
selbst Macht ausüben kann.« (Forst 2015a: 66, Fn. 16)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

subjektiv einsichtig sind, was aber noch nicht heißt, dass diese auch mo-
ralisch richtig sind (vgl. Forst 1996: 373). Forst vertritt demnach sowohl 
einen moralischen43 als auch einen handlungstheoretischen Internalis-
mus, der besagt, dass aus einer beschreibenden bzw. erklärenden44 Per
spektive ›Gründe‹ entscheidend dafür sind, zu verstehen, warum jemand 
wie handelt bzw. gehandelt hat45 (vgl. Forst 1996: 372–377). Gründe, 
ob moralische oder nicht, sind intern mit der Handlungsmotivation, ih-
nen gemäß zu handeln, verbunden. Für moralische Gründe heißt dies, 
dass sie zwar intersubjektiv moralisch rechtfertigbar sein müssen (vgl. 
6.2), sie aber gleichwohl immer auch subjektiv einsichtig gemacht wer-
den können müssen, »›jemeinige‹ Gründe« sein müssen, um schließlich 
auch subjektiv motivierend sein zu können (Forst 1996: 303f.). Das 
heißt, dass moralische Handlungen sowohl durch moralische Gründe 
erklärt (A hat die moralische Handlung y vollzogen, weil A den morali-
schen Grund x eingesehen hat) als auch durch sie angemessen gerecht-
fertigt werden können (A hat wegen x durch die Handlung y moralisch 
richtig gehandelt). Moralische Gründe rechtfertigen also normativ und 
beschreiben bzw. erklären, wie moralische Handlungen zustande kom-
men (vgl. Forst 1996: 373). Gründe schlechthin können im deskriptiven 
Sinne auch Handlungen erklären, aber solange ihre moralische Quali-
tät nicht ausgewiesen ist, sind sie noch keine angemessenen rechtferti-
genden46 Gründe.  

Aber was sind überhaupt Gründe für Forst? Wie verhalten sie sich 
zum Begriff der Rechtfertigung? Und in welchem Verhältnis stehen 
Rechtfertigungen und Gründe zu Handlungen, Urteilen und Normen 
(bzw. Normbegründung und -anwendung)? 

Zur ersten Frage ist zu sagen, dass Forst einen breiten Begriff von 
Gründen annimmt und sie als basal gegenüber »Interessen oder Wün-
schen« (Forst 2015a: 68) ansieht. In diesem breiten Verständnis des-
sen, was einen ›Grund‹ ausmacht, wäre beispielsweise auch die Tatsa-
che, dass mir jemand als Drohung eine Pistole an die Schläfe hält, als 

43		 Internalismus ist dann eine Position in der Debatte um die Frage danach, 
was zu moralischem Handeln motiviert, die einer externalistischen Position 
entgegensteht. Vgl. den Abschnitt »3.2 Internalism vs. Externalism« in: Ro-
sati 2016: 17–28.

44		 Die erklärende Dimension deutet Forst an dieser Stelle an: Forst 1996: 373.
45		 Vgl. zur Debatte um einen deskriptiven/explanatorischen Internalismus in 

der Handlungstheorie: Finlay und Schroeder 2017.
46		 In Kontexte der Gerechtigkeit verwendet Forst den Begriff der Rechtferti-

gung noch normativ in dem Sinne, dass eine gerechtfertigte Handlung eine 
gute oder angemessene Handlung ist (vgl. Forst 1996: 373). Später verwen-
det er explizit einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff. Um Ver-
wirrung zu vermeiden, verwende ich durchgängig den normativ neutralen 
Rechtfertigungsbegriff. 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

Grund anzusehen.47 Basaler als Interessen oder Wünsche sind Gründe, 
weil Forst meint, hinter jeder Präferenz stehe noch ein Grund. Selbst hin-
ter der scheinbar keiner Begründung bedürfenden ›Präferenz‹, essen zu 
wollen, stehe, laut Forst, noch ein ›Grund‹. Man könne sich mit guten 
Gründen dafür oder eben dagegen entscheiden, dieser Präferenz Rech-
nung zu tragen; sie sei nicht unantastbar. Nur wenn man dies erkenne, 
sei es überhaupt möglich, politische Protestformen wie den Hungerstreik 
angemessen zu verstehen (vgl. Allen, Forst und Haugaard 2014: 30).48 

Zur zweiten Frage ist zu sagen, dass Forst Gründe und Rechtfertigun-
gen oft scheinbar synonym gebraucht. Eine übliche Unterscheidung zwi-
schen Gründen und Rechtfertigungen, nämlich, dass Rechtfertigungen 
immer schon ›gute Gründe‹ sind, steht Forst wegen seines neutralen Ver-
ständnisses des Rechtfertigungsbegriffs nicht zur Verfügung. Eine mög-
liche Art und Weise, Grund und Rechtfertigung bei Forst zu unterschei-
den, wäre, eine Rechtfertigung gewissermaßen als ›Grund in Aktion‹ zu 
begreifen. Eine Rechtfertigung ist einerseits immer bezogen auf ein ›zu 
Rechtfertigendes‹, etwa eine Handlung oder Institution, und wird an-
dererseits aus einer bestimmten Perspektive hervorgebracht. Ein Grund 
hätte dann womöglich ein weniger direktes Verhältnis zu der Person, die 
ihn ins Spiel bringt oder vertritt, und zu der Sache, die er begründet. So 
kann man allgemein von ›religiösen Gründen‹ sprechen, wobei es schwer 
fällt von einer ›religiösen Rechtfertigung‹ zu sprechen, ohne die Nachfra-
ge zu provozieren, was denn von wem gerechtfertigt werden soll. 

In Bezug auf die dritte Frage möchte ich vorschlagen, dass man das 
Verhältnis von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und Norm (Begrün-
dung und Anwendung) bei Forst folgendermaßen verstehen kann:49 

Zunächst muss bei der Bestimmung des Verhältnisses von Rechtfer-
tigung, Handlung, Urteil und Norm auf das Verhältnis zwischen dem 

47		 Möllers ist gegenüber Forsts sehr breitem Verständnis von Gründen skep-
tisch: »Doch dürfte ein Verständnis des Handlungsgrundes, das zugleich 
eine Drohung mit einer Pistole, Schmerz, einen Akt der Verführung, Hunger, 
ein richtiges Argument und ein gut vorgetragenes falsches Argument um-
fasst, keinen nennenswerten Beschreibungswert bieten.« (Möllers 2015: 52)

48	 	Aufgrund dieses weiten Verständnisses von Handlungsgründen unterläuft 
Forst Habermas’ Unterscheidung von kommunikativem und strategischem 
Handeln: Während für Forst – anders als für Habermas – alle Handlungen 
letztlich auf Gründen (und nicht auf Interessen etwa) beruhen, sind diese 
Handlungsgründe wohl nicht alle als verständigungsorientiert in Habermas’ 
Sinne zu verstehen. Dieser Vergleich von Habermas’ und Forsts Handlungs-
verständnis ließe sich noch weiter untersuchen und mit einem Vergleich ih-
rer Macht- und Gesellschaftsverständnisse verbinden. Vgl. 8.4.

49		 Ich gehe hier von Forsts Ausführungen in Kapitel V.2 von Kontexte der 
Gerechtigkeit aus. Das Kapitel V. heißt »Kontexte der Gerechtigkeit« und 
das Unterkapitel 2 »Kontexte der Rechtfertigung«. Das Unterkapitel ist 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

rechtlichen und dem moralischen Kontext eingegangen werden. Zen
tral ist für Forsts Analyse, dass eine angemessene Handlung im Kontext 
des Rechts lediglich relativ zum geltenden Recht beurteilt werden muss. 
Das heißt, dass eine Handlung hier nicht anhand der Kriterien von Re-
ziprozität und Allgemeinheit beurteilt wird, sondern relativ zu Normen 
des geltenden Rechts. Zudem muss eine rechtsgemäße Handlung keine 
intrinsisch motivierte Handlung sein, sondern darf dadurch motiviert 
sein, die Sanktionen vermeiden zu wollen, die ein Rechtsbruch zur Folge 
hätte (vgl. Forst 1996: 396). Da die Richtigkeit der Geltung von Recht 
für Forst aber mithilfe der Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit 
(moralischer Kontext bzw. Kontext fundamentaler Gerechtigkeit) hin-
terfragt werden kann, sind diese beiden Merkmale der rechtlich ange-
messenen Handlung nur bedingt wichtig. Die beiden Merkmale waren 
die Beurteilung anhand von geltenden Rechtsnormen und dass die Mo-
tivation, rechtsgemäß zu handeln, nicht intrinsisch sein muss. Bei der Be-
schreibung des Verhältnisses von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und 
Norm lasse ich die Differenz zwischen Recht und Moral also außen vor, 
d.h., ich beziehe mich nur auf Forsts Ausführungen bzgl. dieser Verhält-
nisse im Kontext der Moral (vgl. Forst 1996: 402–407). Letztlich ist alles 
Handeln nämlich eines, das sich auf seine Gültigkeit (ob die rechtliche, 
politische oder ethische) und schlussendlich seine moralische Gültigkeit 
(d.h. der Gültigkeit nach den Kriterien der Reziprozität und Allgemein-
heit) hin befragen lässt.

Für Forst lassen sich die Begründung einer (moralischen) Norm auf 
der einen Seite und die Rechtfertigung einer Handlung, die Anwendung 
einer Norm auf einen konkreten Fall bzw. die Beurteilung der morali-
schen Qualität einer konkreten Handlung, auf der anderen Seite nicht 
strikt voneinander trennen. Hiermit schließt sich Forst im Gegensatz 
zu Habermas und Klaus Günther einer Position von Albrecht Well-
mer innerhalb der Diskursethik an (vgl. Forst 1996: 403f. Fn. 16; Forst 
2007a: 34 und Forst 2015c: 825, 830). Dass sich die Begründung und 
Anwendung einer moralischen Norm nicht strikt trennen lassen, liegt 
für Forst an den normativen Kriterien für moralisches Handeln, Rezi-
prozität und Allgemeinheit. Das Kriterium der Allgemeinheit zeigt näm-
lich die jeweils situationstranszendierende Gültigkeit einer konkreten 
moralischen Handlung an, während das Kriterium der Reziprozität auf 
die involvierten Interessen und Meinungen aller konkret Betroffenen 
Bezug nimmt. Wenn eine Person ihre Handlungen in einer konkreten 

wiederum in zwei Teile geteilt: »A. Probleme der Moraltheorie« und »B. 
Praktische Rechtfertigung und Autonomie«. A und B haben jeweils vier 
Unterabschnitte, die den vier »Kontexten« entsprechen, die das Buch un-
tersucht. Ich beziehe mich insbesondere auf den Unterabschnitt zu Recht 
und Moral aus B.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

Situation angemessen rechtfertigt, muss sie also immer sowohl die kon-
krete Situation (Reziprozität) als auch allgemein rechtfertigbare Nor-
men im Blick haben (Allgemeinheit). Das heißt aber auch, dass allge-
meine Normen sich in Anbetracht von (neuen) konkreten Situationen 
verändern können müssen (weil sie aufgrund dieser konkreten Erfah-
rung nicht mehr rechtfertigbar sind) und dass konkrete Situationen nie 
ohne Blick auf allgemeine Normen angemessen gerechtfertigt werden 
können: »Sie [die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit] verklam-
mern [also, E.N.] Begründung und Anwendung im Begriff der Rechtfer-
tigung« (Forst 1996: 405). 

An dieser Stelle wird der Übergang zu Forsts sozialtheoretischer Per
spektive sichtbar: Individuen handeln in sozialen Kontexten, ihre Hand-
lungen rechtfertigen sie in Bezug auf übersubjektive Normen. Diese Nor-
men können wiederum von anderen hinterfragt werden (aufgrund von 
anderen Normen oder konkreten Situationsdeutungen). Sobald jemand 
handelt, liegt irgendeine Rechtfertigung vor, die schlussendlich auf eine 
moralische Rechtfertigung verweist, welche (weil sie sich an den Krite-
rien von Reziprozität und Allgemeinheit bemisst) sowohl die Dimensi-
onen der Begründung- und Anwendung von Normen als auch die der 
Handlungsbeschreibung bzw. -erklärung und der Handlungsbeurteilung 
enthält. Die Basiseinheit des Sozialen sind für Forst daher Rechtferti-
gungen.50 

6.3.2 Die sozialtheoretische Dimension  
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Der Fokus von Forsts Arbeiten liegt wie beschrieben seit Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse (2011) stärker auch auf dem deskriptiven, 
insbesondere sozialtheoretischen Begriff der Rechtfertigung. Gleich-
wohl finden sich bereits in Recht auf Rechtfertigung (2007) Ansätze 
seiner Sozialtheorie der Rechtfertigung bzw. seiner Theorie der Macht 
(insb. Einleitung und Kapitel 8 »Soziale Gerechtigkeit, Rechtfertigung 
und Macht«). Der Übergang von seinen normativen Überlegungen zu 
den stärker deskriptiven lässt sich über Forsts Konzept fundamenta-
ler Gerechtigkeit beschreiben. In einer fundamental gerechten Gesell-
schaft gibt es eine Grundstruktur der Rechtfertigung, die jeder und je-
dem gleiche Rechtfertigungsmacht zugesteht, d.h. ›gleich viel‹ Macht, die 

50		 Möllers Projekt in Die Möglichkeit der Normen ist der Idee, Rechtferti-
gungen als Basiseinheit des Sozialen zu verstehen, diametral entgegensetzt. 
Möllers will gerade das Normative, insofern es keinen oder keinen unmit-
telbaren Bezug auf die Rechtfertigungsebene hat, in den Blick bekommen. 
So verstandene Normativität sei konstitutiv für das Soziale. Vgl. Möllers 
2015: 15, 23. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

gesellschaftlichen Verhältnisse mitzugestalten. Um überhaupt feststellen 
zu können, ob fundamentale Gerechtigkeit gegeben ist und inwiefern ge-
nau sie ggf. verletzt ist, bedarf es einer »kritische[n] Theorie der Recht-
fertigungsverhältnisse« (Forst 2007a: 14, vgl. 281). Eine solche kritische 
Theorie der Rechtfertigungsverhältnisse muss, so Forst in der Einleitung 
von Kritik der Rechtfertigungsverhältnisse (2011), fünf wesentliche Auf-
gaben erfüllen (vgl. Forst 2011: 20f.)51: die Aufgabe

1.	 einer Gesellschaftsanalyse, d.h. das Beschreiben aller sozialen Ver-
hältnisse (egal ob institutionalisiert oder nicht), die nicht den Krite-
rien der Reziprozität und Allgemeinheit standhalten

2.	 einer diskurstheoretischen und ggf. genealogischen Kritik der fal-
schen und ggf. ideologischen Rechtfertigungen der fundamental un-
gerechten sozialen Verhältnisse 

3.	 a) einer orientierenden (nicht vorgebenden) Analyse von Möglich-
keiten, wie anstelle der analysierten ungerechten sozialen Verhält-
nisse in dem gegebenen Kontext eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung etabliert werden könnte b) damit zusammenhängend einer 
Analyse der Frage, wer die Betroffenen der ungerechten sozialen 
Verhältnisse sind52 

4.	 einer Erklärung dafür, warum es im gegebenen Kontext bisher kei-
ne Rechtfertigungsstrukturen gibt bzw. warum diese unwirksam ge-
blieben sind. Dafür sind »historische und gesellschaftsanalytische 
Perspektiven essenziell« (21)

5.	 die eigenen Maßstäbe für die Kritik von bestehenden Verhältnissen 
explizieren zu können und dabei auch »blinde Flecken« (21) dieser 
Maßstäbe selbst reflexiv in den Blick zu bekommen

Diese fünf Aufgaben einer kritischen Theorie der Rechtfertigungsver-
hältnisse schließen nun sowohl eher beschreibende bzw. erklärende als 
auch eher normative, dabei sowohl kritische als auch kreative, Aufga-
ben ein. An dieser Stelle interessieren mich vor allem die Aufgaben, die 
eher dem ersten Typ (beschreibend/erklärend) zuzuordnen sind; dazu 
zähle ich 1., m.E. 2., 3b) und 4. Aufgabe 3a) wird in Ansätzen in Kapi-
tel 8 und im Ausblick der Arbeit thematisiert, ließe sich vollends aber 
nur in Bezug auf einen konkreten Ungerechtigkeitskontext bearbeiten, 
für den konkrete Mindestbedingungen für eine gerechte Grundstruktur 
der Rechtfertigung vorgeschlagen werden könnten. Der gesamte Teil III 
(im Anschluss an 6.5, 7 und 8) des vorliegenden Buches stellt den Ver-
such dar, einen blinden Fleck (Aufgabe 5) der Kriterien von Reziprozität 
und Allgemeinheit auszuweisen (vgl. auch 1.2). Im Schluss (12) denke ich 

51		 Vgl. Forst 2015a: 32f.
52		 Vgl. 6.1, darin insb. iii. und 6.5.

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

über Möglichkeiten, wie diesem blinden Fleck begegnet werden könn-
te, nach. Für die eher deskriptiven Aufgaben stellt Forsts Machttheo-
rie den theoretischen Rahmen bereit. In der Einleitung von Kritik der 
Rechtfertigungsverhältnisse folgt auf die Nennung der gerade referierten 
fünf Aufgaben ein Abschnitt »Intelligible Macht«. Dieser Abschnitt stellt 
eine kurze Version des bis dato nur auf Englisch erschienenen Aufsat-
zes »Noumenal Power« bzw. »Noumenale Macht« dar, dessen Rekons-
truktion ich nun nach drei Vorbemerkungen (a, b, c) aufnehmen werde: 

(a) Wie schon in der Einleitung zu Teil II erwähnt, ist es wichtig, dass 
Forst sein sozialtheoretisches Programm als Gegenvorschlag zu Haber-
mas’ Theorie des kommunikativen Handelns entwirft. Es ist ein Ge-
genvorschlag in dem sympathisierenden Sinne, dass Forst seine sozial-
theoretischen Ausführungen an dieselbe systematische Stelle setzt wie 
Habermas und viele theoretische Grundentscheidungen von ihm über-
nimmt. Allerdings ist ein wichtiger Unterschied zu Habermas, dass Forst 
die zentrale Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt ablehnt.53

(b) Ein Ansatz in der soziologischen Theorie, den Forst explizit in die 
Nähe seines Anliegens rückt, ist die von Luc Boltanski und Laurent Thé-
venot entwickelte »Soziologie der Kritik« (Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst 
2015a: 26–31), wobei er ihnen ein Defizit bzgl. der Möglichkeit, ihre The-
orie mit normativen Fragen zu verbinden, vorwirft.54 Gleichwohl ist nicht 
ganz klar, ob Forst seinen Vorschlag eines noumenalen Machtbegriffs vom 
Umfang her als ›gleich groß‹ wie Boltanski und Thévenots »Soziologie 
der Kritik« versteht (vgl. Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst 2015a: 26). An 
anderer Stelle schreibt Forst jedoch, dass seine »normative Theorie der 
Rechtfertigung« um sowohl »eine Theorie der diskursiven Macht und 
eine der Sozialtheorie der Rechtfertigung ergänzt werden« müsste und 
dass er nur Ersteres in »Noumenale Macht« unternehme und Bolstanski 
und Thévenot nur einen Vorschlag für Letzteres gemacht hätten (vgl. Forst 
2011: 148, Fn. 13). Da die Abgrenzung von Bolstanki und Thévenot aber 
schließlich über den Machtbegriff läuft (vgl. Forst 2015a: 31), verfahre ich 
im Folgenden so, dass ich Forsts Machtheorie als einen entscheidenden, 
wenn auch ergänzungswürdigen Teil einer Soziologie der Rechtfertigung 
und damit auch einer Sozialtheorie seines Ansatzes verstehe. 

(c) Zu Beginn von Kapitel 3 hatte ich bereits vorläufig mit Verweis 
auf Forst eine Unterscheidung zwischen den Begriffen der Macht, Herr-
schaft und Beherrschung eingeführt. Diese Unterscheidungen werden im 
Folgenden ausgeführt.  

In Anlehnung an die Struktur von Forsts Text »Noumenale Macht« 
werde ich den Text in fünf Schritten vorstellen. Zunächst werde ich zwei 

53		 Mehr zu dieser Unterscheidung bei Habermas und den insbesondere rechts-
theoretischen Konsequenzen ihrer Ablehnung, s. Kapitel 8. 

54		 Vgl. Kaczynski 2016.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

grundlegende Positionierungen beschreiben, die Forst im ersten und 
zweiten Teil von »Noumenale Macht« vornimmt (1). Zweitens werde 
ich seine Definition von Macht zitieren und erläutern (2). Dann folgt 
drittens ein Absatz zu der Frage, inwiefern Forsts noumenaler Machtbe-
griff auch strukturelle Macht in den Blick nehmen kann (3).55 Viertens 
gebe ich Forsts Diskussion der Frage wieder, wie sich sein Machtbegriff 
zu dem Foucaults verhält (4). Und fünftens erläutere ich die Unterbe-
griffe von Macht, Herrschaft und Beherrschung und den Grenzbegriff 
Gewalt bzw. Zwang (5). 

(1) Wie beschrieben geht es in »Noumenale Macht« insbesonde-
re um den »deskriptive[n]« und weniger den normativen Rechtfer-
tigungsbegriff, um die »Macht von Rechtfertigungen« und nicht die 
»Rechtfertigung von Macht« (Forst 2015a: 60). Der deskriptive Be-
griff der Macht von Rechtfertigungen, den Forst vorschlägt, hat zwei 
grundlegende Kennzeichen: Erstens vertritt Forst ein »normativ neu
trales Verständnis von Macht« (Forst 2015a: 59). Dass ein Machtver-
hältnis vorliege, sei also zunächst weder gut noch schlecht. Damit wen-
det er sich gegen ein negativ bestimmtes Machtverständnis, bei dem das 
Vorliegen eines Machtverhältnisses stets beklagenswert ist (vgl. Forst 
2015a: 61). Gleichwohl grenzt er sich von einem ausschließlich positiv 
konnotierten Machtverständnis, paradigmatisch Arendts, ab (vgl. Forst 
2015a: 62). Zweitens versteht Forst Macht – daher der Titel des Aufsat-
zes »Noumenale Macht« – als Phänomen, das »gänzlich im noumenalen 
oder intelligiblen Raum zu verorten« sei (Forst 2015a: 59). Das nennt er 
auch ein »kognitivistisches Verständnis[] der Macht« (Forst 2015a: 63). 
Dieser noumenale Raum wird, im Anschluss an Wilfrid Sellars, spezifi-
ziert als »Raum der Gründe« bzw. »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 
2015a: 59). Es geht also darum, wie durch ›Macht‹ die Handlungsgründe 
eines Individuums oder einer Gruppe von Individuen verändert werden. 

(2) Forst definiert Macht folgendermaßen: 

»Mit dem Begriff der Macht bezeichnen wir generell das Vermögen von 
A, den Raum der Gründe von B und/oder C (etc.) so zu gestalten, dass 
sie auf eine Weise denken und handeln, wie sie es ohne die Einwirkung 
von A nicht getan hätten. Diese Einwirkung muss für B und/oder C (etc.) 
motivierende Kraft erzeugen, die A’s Intentionen entspricht und nicht 
nur ein Nebeneffekt ist (sonst handelt es sich um bloßes Affizieren bzw. 
Beeinflussen).« (Forst 2015a: 77)

Es ist dabei unerheblich, ob die Einwirkung durch A gut gerechtfertigt 
ist oder nicht oder ob die Beeinflussung durch A mit den Interessen von 
B und/oder C (etc.) übereinstimmt (vgl. Forst 2015a: 63). Den Begriff 
des Interesses (sowie des Wunsches) hält Forst im Kontext der Macht-
diskussion ohnehin für sekundär, da hinter jedem Interesse auch eine 

55		 Diese Frage stellt Forst sich im vierten Abschnitt des Aufsatzes. 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

Rechtfertigung bzw. ein Grund stehe, weshalb diese »basal[]« seien (Forst 
2015a: 68, vgl. auch schon 6.3.1). Auch die Mittel, mit denen A Macht 
ausübt, bleiben in Forsts Definition unbestimmt (vgl. Forst 2015a: 63f.). 
Allerdings kann auf die Gründe einer Person nicht durch physische Kraft 
eingewirkt werden. Die Ausübung der Macht von A ist nämlich auf eine 
Form von »Anerkennung« von B und/oder C (etc.) angewiesen (Forst 
2015a: 64). Diese Anerkennung kann wertschätzend oder ablehnend, im-
plizit oder explizit sein (vgl. Forst 2015a: 65). Die oder der Machtaus-
übende muss allerdings als gründegebendes und -nehmendes Wesen an-
erkannt werden. 

(3) Wenn Forst im vierten Abschnitt seines Aufsatzes die Frage behan-
delt, ob sein Begriff noumenaler Macht auch Phänomene der »Macht 
von ›Strukturen‹« (Forst 2015a: 69) einfangen kann, liest sich das, als 
würde er einen naheliegenden Vorwurf gegen seinen Vorschlag, Macht 
zu konzeptualisieren, vorwegnehmen wollen56: Seine Konzeption von 
Macht betone (zu) stark die intentionale und individuelle Seite von 
Machtmechanismen (sowohl auf Empfänger- als auch auf Adressaten-
seite) und könnte somit die Macht, die systemische Strukturen auf In-
dividuen oder Gruppen ausübten, nicht in den Blick bekommen. Die 
Macht von ›Strukturen‹ ginge im Sinne des vorweggenommenen Vor-
wurfs weder von Individuen aus, noch sei sie intentional. Zudem sei die-
se Einwirkung auf Individuen denselben nicht – auch nicht auf Rück-
frage – bewusst und hinge deshalb auch nicht von der individuellen 
Anerkennung (s.o.) der auf sie einwirkenden ›Macht‹ ab. Man könnte 
sagen, dass der antizipierte Vorwurf eine normative und eine deskripti-
ve Seite hat: Auf der einen Seite wäre es normativ problematisch, wenn 
Forsts Konzeption der Macht strukturelle Macht wie etwa die Macht 
des kapitalistischen Wirtschaftssystems nicht einfangen könnte, weil 
diese vermutlich viel problematischer ist als die individuelle Macht ei-
nes Vorstandsvorsitzenden. Auf der anderen Seite wäre es soziologisch 
auch einfach falsch zu behaupten, dass ›Gesellschaft‹ letztlich aus indi-
viduellen Handlungen bestände.57 

Um strukturelle Macht einzufangen und »›strukturelle Gewalt‹« 
(Forst 2015a: 69) kritisieren zu können, will Forst nicht wie Haber-
mas zwischen System und Lebenswelt differenzieren, was es erlaubt, 

56		 Dieser Vorwurf wurde anschließend dennoch erhoben bzw. angedeutet, vgl. 
etwa Möllers 2015: 52, Fn. 72 und Gädeke 2017: 134. Siehe auch die Bei-
träge in Haugaard und Kettner 2018.

57		 Vgl. Honneths Kritik an Boltanski und Thévenots Soziologie der Rechtferti-
gung, in der er ihnen vorwirft, jegliche Form »auf Dauer gestellten Kristal-
lisationen« zu ignorieren (Honneth 2008: 98). Diesen Kritikpunkt erwähnt 
Forst bezüglich Boltanski und Thévenot nicht und fokussiert sich auf den 
Kritikpunkt, dass sie die normativen Implikationen ihres Ansatzes nicht re-
flektierten (s.o.). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

strukturelle ›Gewalt‹58 als Kolonialisierung der Lebenswelt durch das 
System zu kritisieren (vgl. Kapitel 8). Forst möchte die kategoriale Un-
terscheidung von System und Lebenswelt aufgeben und dennoch syste-
mische Machtstrukturen einfangen können.59

Forst führt anhand von vier knappen Punkten aus, wie er sich einer-
seits die ›Natur‹ sozialer Strukturen (Punkte (1) und (2), S. 70f.) und an-
dererseits die Machtwirkung derselben bzw. in denselben genauer vor-
stellt (Punkte (3) und (4), S. 71f.). Er betont zunächst, dass jedes System, 
jede Struktur in dem Sinne mit Rechtfertigungen verbunden sei, als dass 
es oder sie »auf einem bestimmten Verständnis […] [seines bzw. ihres, 
E.N.] Zweckes, […] Ziel[s] und [seiner bzw. ihrer, E.N.] Regeln [beru-
he]« (Forst 2015a: 70). In Bezug auf die moderne Ökonomie erläutert 
er beispielhaft, dass diese »Vorstellungen von Wert, Arbeit, Natur und 
Produktivität […] sowie auch Bestimmungen des fairen Austauschs«, 
also normative Vorstellungen zugrunde lege (ebd.). Um diese verbunde-
nen normativen Vorstellungen zu beschreiben, verwendet Forst auch den 
Terminus Rechtfertigungsnarrativ (vgl. Forst 2015a: 85–101). Im An-
schluss an Boltanski und Thévenot schreibt Forst, dass die normativen 
Referenzwerte sich dabei nicht bruchlos ineinanderfügen müssten, son-
dern auch trotz gewisser interner Widersprüche eine (Rechtfertigungs-)
Ordnung60 konstituieren könnten (vgl. Forst 2015a: 70). 

An dieser Stelle ließe sich nachfragen, welche Rolle die Rechtferti-
gungsstrukturen für eine Ordnung genau spielen. Erläutern sie bloß ih-
ren Ursprung oder Anfang und verlieren dann aber ihre Erklärungskraft 
bezüglich der Funktionsweise von etablierten Ordnungen? Oder werden 
sie in Krisenmomenten immer wieder virulent und würde Forst, ebenso 
wie Boltanski und Thévenot, behaupten, dass sich soziale Ordnung ge-
rade durch solche Krisenmomente stabilisiert und reproduziert?61 

Zweitens erwähnt Forst einen spezifischen Mechanismus, der Recht-
fertigungsnarrative von Strukturen oft stütze oder ein Bestandteil von 

58	  	Terminologisch korrekt müsste es an dieser Stelle eigentlich ›strukturelle Be-
herrschung‹ heißen. S.u.

59		 Vgl. dazu Möllers zu Habermas im Kontext seiner Diskussion von Forsts 
Theorie noumenaler Macht: »Der viel kritisierte Dualismus in Habermas’ 
Gesellschaftstheorie, die einen soziologischen Systembegriff integriert, 
scheint auch der richtigen Einsicht geschuldet, dass die Beschreibung sozi-
aler Praktiken nicht umstandslos mit denselben begrifflichen Instrumenten 
zu leisten ist wie die Konstruktion einer Theorie der Rechtfertigung.« (Möl-
lers 2015: 52, Fn. 71) Vgl. Kapitel 8.

60		 Vgl. zum Verständnis von Rechtfertigungsordnungen: Forst und Günther 
2011: 11ff.

61		 »Der [Vorschlag, E.N.] […] der beiden Autoren [Boltanski und Thevénot, 
E.N.] […], solche ›unnatürlichen‹ Momente der diskursiven Überprüfung 
von vorgängig akzeptierten Ordnungsmodellen als die eigentlichen 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

ihnen sei, nämlich, dass sie als alternativlos gälten. Ich verstehe Forst so, 
dass er zudem behauptet, dass Strukturen durch ihre faktische Existenz 
ihre Alternativlosigkeit zudem gewissermaßen performativ als Realität 
erzeugten und somit zur »›zweite[n] Natur‹« (Forst 2015a: 71) würden. 
Sie seien also gewissermaßen auch – zumindest vorläufig – alternativlos, 
weil sie eben existierten oder gälten.

Obwohl Forst vorher von der Macht von Strukturen (s.o.) gespro-
chen hatte, spezifiziert er, drittens, dass Strukturen eigentlich bloß »Ein-
fluss auf Personen« ausübten, der allerdings als »Form der Macht er-
schein[e]« (Forst 2015a: 71). Ohne seinen Begriff von Einfluss zu klären, 
illustriert er den Unterschied von Macht und Einfluss folgendermaßen62: 

»Innerhalb einer patriarchalen Struktur etwa ist es möglich, dass Frauen 
auch dann noch deren Regeln befolgen, wenn der Patriarch ihnen Frei-
heiten lässt oder abwesend ist oder sich sogar bemüht, diese Rolle ab-
zulegen. […] Hierbei ist es allerdings passender, von ›Einfluss‹ und nicht 
von ›Macht‹ zu 	sprechen, da hierbei Personen nicht intentional Macht 
über andere ausüben. Strukturen üben anders als Personen keine Macht 
aus; sie liefern vielmehr die Möglichkeiten für Machtausübungen und 
erhalten sich durch diese.« (Forst 2015a: 71)

(4) Forst erläutert, und zwar auch im Vorgriff auf eventuelle Rückfragen 
bzgl. seines Ansatzes, sein Verständnis des Verhältnisses seines Macht-
begriffs mit dem Foucaults. Forst nennt vier Gemeinsamkeiten (Forst 
2015a: 74): 

1.	 Macht wird als »allgemeines gesellschaftliches Phänomen« begrif-
fen, nicht bereits als zu problematisierende »Beherrschung oder Un-
terdrückung«. Foucault vertritt also ebenfalls ein neutrales Macht-
verständnis. 

2.	 Macht kann nur über freie Subjekte ausgeübt werden. Auch bei 
Foucault müssen Subjekte also die Macht, die auf sie wirkt, m.E. 
freiwillig anerkennen. 

3.	 Macht kann »ebenso produktiv wie disziplinierend sein«, d.h. hand-
lungsermöglichend und -beschränkend.

4.	 Macht operiert im »kognitiven Raum«. 

Scharnierstellen der gesellschaftlichen Reproduktion zu begreifen […].« 
(Honneth 2008: 86)

62		 Später schreibt Forst, dass eine Analyse der Macht auf zwei Ebenen stattfin-
den müsse: auf der Ebene einer »Diskursanalyse der herrschenden bzw. he-
gemonialen Rechtfertigungen« und der Ebene der »entscheidenden Macht-
positionen in einer Gesellschaft« (Forst 2015a: 76). Ich vermute, dass es in 
Bezug auf die zweite Ebene (im Sinne von Forsts Unterscheidung zwischen 
Macht und Einfluss) präziser wäre, hier von Einflusspositionen zu sprechen. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Forst distanziert sich von Foucaults Machtbegriff, wenn er schreibt, dass 
Foucault zwar explizit einen neutralen Machtbegriff habe (1.), aber im-
plizit doch einen negativ konnotierten (vgl. Forst 2015a: 75). 

Anhand der Auseinandersetzung mit Foucault möchte Forst noch ein 
mögliches Missverständnis bezüglich seines Machtbegriffs ausräumen. 
Forst schreibt mit der vierten Gemeinsamkeit sich selbst und Foucault 
ein kognitives Machtverständnis zu. Gleichwohl ist Foucault bekannt 
dafür, gerade die Machtwirkungen auf Körper, die »Disziplinierung 
von Körper[n]« etwa, zu untersuchen und zu betonen (Forst 2015: 75). 
Forst lehnt Interpretationen von Foucault ab, die Machteinwirkungen 
auf Körper als unmittelbare verstehen.63 Er vertritt demgegenüber die 
Position, dass Machteinwirkungen auf den Körper (auch für Foucault) 
kognitiv vermittelt seien. Foucaults Betonung der Tatsache, dass auch 
Körper ›vermachtet‹ seien, widerspreche in dieser Interpretation gera-
de nicht einem kognitiven Verständnis von Macht, da die Art und Wei-
se, wie Körper durch Macht konstituiert und geprägt werden, nur durch 
ein Verständnis kognitiver Prozesse überhaupt möglich sei. Daraus folgt 
für Forst die These, die er wiederum seines Erachtens mit Foucault teilt, 
dass »Körper (und Gefühle) keine separaten, nichtkognitiven Entitäten 
mit einer eigenen inneren Wahrheit« seien, sondern vielmehr »Produkte 
diskursiver Macht« (Forst 2015: 76).64

(5) Bevor Forst im sechsten Abschnitt seines Textes zwei Unterformen 
noumenaler Macht, Herrschaft und Beherrschung, und einen Grenzbe-
griff, Gewalt, definiert, zieht er gewissermaßen eine Unterscheidung in-
nerhalb der ersten beiden Teilaufgaben einer Kritik der Rechtfertigungs-
verhältnisse (s.o.) ein. Die ersten beiden Teilaufgaben waren erstens 
eine Gesellschaftsanalyse – nun konkretisiert als Analyse der (noumen-
alen) Machtverhältnisse einer Gesellschaft – gefolgt von einer Benen-
nung der kritikwürdigen Teile eines Machtverhältnisses und zweitens die 
diskurstheoretische und ggf. genealogische Kritik der falschen und ggf. 
ideologischen Rechtfertigungen der kritikwürdigen Machtverhältnisse. 
Forst unterscheidet nun gewissermaßen zwischen dem strukturellen und 
individuellen Teil dieser Analysen: Der Frage nach den vorherrschenden 
Rechtfertigungen, »die eine Gesellschaftsordnung als Rechtfertigungs-
ordnung kennzeichnen und tragen« (Forst 2015: 76), und der Frage nach 
den Positionen, die innerhalb dieses Kontextes der Rechtfertigungen die 
meiste Macht haben (im Wirtschaftsliberalismus etwa die ökonomisch 

63		 Forst hat hier Allens Interpretation von Foucault im Blick, vgl. Forst 2015a: 
76, Fn. 43 sowie Allen, Forst und Haugaard 2014: 19, 22f., 30.

64		 In seiner Buchkritik »Macht und Normativität – zur Konzeption noumena-
ler Macht bei Rainer Forst« schreibt Nida-Rümelin, dass Forsts Machttheo
rie sich von Foucaults gar nicht unterscheiden ließe (Nida-Rümelin 2016: 
682).

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

Erfolgreichen) oder die Macht haben, bestehende Rechtfertigungen zu 
verändern (in einer Demokratie etwa gewählte Volksvertreter).65

Um eine Analyse der Machtverhältnisse durchführen zu können, be-
darf Forst der obengenannten Unter- bzw. Grenzbegriffe, die sich anhand 
von drei Bedeutungsachsen unterscheiden: Die Achsen sind erstens, ob 
es sich um eine wertneutrale oder eine nicht-wertneutrale, d.i. negati-
ve Form von Macht handelt, zweitens, ob das Machtverhältnis über die 
Zeit stabil ist und drittens, wobei hier die Grenze des Begriffs der Macht 
in den Blick kommt, ob es sich bei dem analysierten Phänomen um ein 
kognitives handelt oder nicht.66

Tabelle 1: 

1. Wertneutralität 2. Stabiles Verhältnis 3. Kognitives  
Phänomen

Ja Nein, 

negativ

Ja Nein Ja Nein

Macht X  indifferent X

Herrschaft X X X

Beherrschung X X X

Gewalt/

Zwang
X indifferent X

Herrschaft ist für Forst wie sein Begriff der Macht ein wertneutra-
ler und kognitiver Begriff und damit ein Unterbegriff der Macht. Spe-
zifisch für den Herrschaftsbegriff ist, dass er »dauerhafte und stabile 
soziale Ordnung[en] des Handelns und Rechtfertigens« (Forst 2015: 
77), stabile Rechtfertigungsordnungen, beschreibt. Weil er wertneu
tral ist, sind sowohl die demokratische Herrschaft als auch das Pa-
triarchat Beispiele für Herrschaftsordnungen. Beherrschung teilt mit 
dem Herrschaftsbegriff das Merkmal der Stabilität, bezeichnet aber 
nur kritikwürdige Herrschaftsverhältnisse. Auch das Merkmal der Kri-
tikwürdigkeit ist noch einmal dahingehend spezifiziert, dass es sich bei 

65	 	Zur Terminologie vgl. Fn. 62 in diesem Kapitel. 
66		 Man könnte, um den Begriff des Einflusses einzufügen, noch die Bedeu-

tungsachse ›intendierte/nicht-intendierte Machtausübung‹ einfügen. Diese 
Bedeutungsachse würde wie ›kognitives Phänomen (ja/nein)‹ eine Grenze 
und keine Binnenunterscheidung des Machtbegriffs darstellen.  

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Beherrschungsverhältnissen ›nicht nur‹ um (nach den Kriterien der Re-
ziprozität und Allgemeinheit) ungerechtfertigte Verhältnisse handelt, 
sondern um solche, in denen es schwierig ist, darauf hinzuweisen, dass 
sie ungerechtfertigt sind. Für Forst konstituiert eine Beherrschungs-
ordnung, dass sie »den Betroffenen die Möglichkeit bzw., normativ 
gesprochen, das Recht auf reziprok-allgemeine Rechtfertigung und 
Kritik [vorenthält]« (Forst 2015: 78). Es geht hier also um eine beson-
ders starke Form der Kritikwürdigkeit, die womöglich mit dem Merk-
mal der Stabilität einer Beherrschungsordnung zusammenhängt. Man 
könnte also auch noch einen weiteren Unterbegriff in die Tabelle ein-
fügen, der nicht das Merkmal Stabilität hat und dementsprechend ›nur‹ 
einfach kritikwürdig ist. 

Tabelle 2:

1. Wertneutralität 2. Stabiles Verhältnis 3. Kognitives 
Phänomen

Ja Nein, 
negativ Ja Nein Ja Nein

Nicht durch 
die Kriterien 
der R. und A. 
rechtfertigbare 
Macht 

X
(einfach 
kritik-
würdig)

X X

In einem Beherrschungsverhältnis »lauern«, so Forst, »Zwang und Ge-
walt« (Forst 2015a: 78). Der Unterschied zu einem Beherrschungsver-
hältnis, in dem der »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 2015a: 77) 
durch die Machtausübenden strukturiert und begrenzt wird, ist, dass 
ein Gewaltverhältnis gar nicht vermittelt über einen irgendwie gearteten 
Raum der Rechtfertigungen funktioniert, sondern durch »die rein physi-
sche Verfügung des einen über den anderen ersetzt wird« (Forst 2015a: 
78). Gewalt stellt also, nach Forst, ein Ende eines Bedeutungsspektrums 
der Macht dar, in dem soziale Rechtfertigungsordnungen mit einseitigen 
Gründen bis schließlich gar keinen Gründen mehr – sondern nackter Ge-
walt – gestützt werden. Am anderen Ende dieses Spektrums stehen mit 
reziprok-allgemeinen Gründen gestützte Ordnungen (vgl. Forst 2015a: 
79). Ergänzt man das Spektrum um eine weitere Dimension, nämlich die 
Achse der Stabilität und Instabilität, dann ergibt sich folgendes Bild67: 

67		 Es ist hierbei zu beachten, dass es für (etwa staatliche) Gewaltanwendung 
mitunter gute Gründe geben kann, diese Gründe aber in dem Moment der 
Gewaltausübung (dem Mechanismus der Einwirkung von A auf B) keine 

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Abschließend nennt Forst noch drei Gründe, wieso die angestrebte 
Machtanalyse in drei unumgängliche Schwierigkeiten gerät (vgl. Forst 
2015a: 79ff.): 

1. Es gibt meist mehrere Rechtfertigungen dafür, warum bestimm-
te gesellschaftliche Ordnungen aufrechterhalten werden. Will man 
also etwa – empirisch informiert – ein Teilphänomen eines ökonomi-
sierten Wissenschaftssystems kritisieren, z.B. die Tatsache, dass einige 
Wissenschaftler/innen wegen des Drucks, viel zu publizieren, um spä-
ter eine Professur zu bekommen, über ein ihrer Gesundheit zuträgli-
ches Maß hinaus arbeiten, dann müsste man wissen, ob die Wissen-
schaftler/innen wirklich wegen des Drucks so viel arbeiten. Es könnte 
ja auch sein, dass viel arbeitende Wissenschaftler/innen gesundheits-
abträglich viel arbeiten, weil sie eine brennende Leidenschaft für ein 
gewisses Thema haben, und nicht, weil sie aus ökonomischen Grün-
den dazu gezwungen werden. Für eine angemessene Analyse nou-
menaler Macht, die eine gerechtfertigte Kritik stützen könnte, müsste 
man herausfinden können, was die bedeutendsten Gründe für das vie-
le Arbeiten sind bzw. wie unterschiedliche Gründe zusammenwirken.68 

Das sei eine schwierige Aufgabe, der sich eine Analyse noumenaler 
Macht allerdings stellen müsse.

2. Eng damit verknüpft ist die Tatsache, dass es nie abschließend be-
stimmbar sein wird, was jemanden wirklich motiviert, weil man nicht 
»in die Köpfe von Menschen« hineinschauen kann (Forst 2015a: 80). 

Rolle spielen. Bei einer Machtwirkung hingegen sind es die Gründe selbst, 
die B bewegen. Diese Überlegung stellt m.E. auch die Zuordnung, dass Ge-
walt stets negativ zu bewerten ist, infrage (vgl. Tabelle 1, Zeile 5, Spalte 3).

68		 Forst verwendet an dieser Stelle ein anderes Beispiel.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

y = Stabilität Rechtfertigungsschwelle

Beherrschung gerechtfertigte Herrschaft

x = 0 gar nicht gerechtfertigt

Stabilitätsschwelle

gut gerechtfertigt

x = Rechtfertigungsgrad

......................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................

nicht gut gerechtfertigte 
Macht (s. Tabelle 2)

Gewalt

Herrschaft

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Das erwähnt Forst nicht, aber hier entsteht Bedarf für eine sozialwissen-
schaftliche Operationalisierung noumenaler Macht, die die Grundlage 
für eine methodisch reflektierte empirische Untersuchung noumenaler 
Macht legen könnte, auch wenn diese niemals »final oder vollständig 
objektiv« sein könne (ebd.).

3. Diese dritte Schwierigkeit bezieht sich auf die Teilaufgabe der Ana-
lyse von Macht- bzw. Einflusspositionen. Solche Positionen seien zwar in 
sichtbaren sozialen Strukturen verortet, allerdings würden tatsächliche 
Macht- und Einflussposition nicht notwendig formalisierten Positionen 
entsprechen: Es mag charismatische Individuen geben, die an einem Ar-
beitsort viel Macht ausüben, obwohl sie nicht auf der Chefetage sitzen. 
Gleichwohl kann es formal einflussreiche Individuen geben, die faktisch 
nur die Empfehlungen ihrer Berater/innen ausführen und somit tatsäch-
lich wenig Macht haben. 

6.4 Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff)  
normativ abhängige Begriffe

Ausgehend von dem Vorschlag einer Frage, mit der sich Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie erschließen lässt (6.1), und der Beschreibung sei-
nes normativen sowie deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.2 und 
6.3) möchte ich in diesem Unterkapitel einige für Forsts Theorieaufbau 
weniger zentrale, jedoch im Kontext der Politischen Philosophie so-
wie Sozialphilosophie bedeutenden Begriffe wie Legitimität oder Ent-
fremdung aus Forsts Perspektive beleuchten. Forst setzt sich in einer 
Vielzahl von unterschiedlichen Aufsätzen und Textstellen mit solchen 
aus seiner Perspektive von (s)einem Gerechtigkeitsbegriff normativ 
abhängigen Begriffen auseinander (vgl. etwa bzgl. des Toleranzbe-
griffs Forst 2003a: 48f.69). Im Folgenden nenne ich zunächst eine Rei-
he dieser abhängigen Begriffe in alphabetischer Reihenfolge und er-
läutere ihre Bedeutung sowie ihr Verhältnis zum Gerechtigkeitsbegriff 
laut Forst. Die zu behandelnden Begriffe sind: Ausbeutung, Demokra-
tie, Entfremdung, Fortschritt, Frieden, Legitimität und Toleranz. Die 
Länge der jeweiligen Ausführungen variiert dabei, da Forst etwa dem 
abhängigen Begriff der Toleranz ein über siebenhundertseitenlanges 
Buch gewidmet hat. Gleichwohl führe ich hier nur Begriffe auf, mit de-
nen sich Forst ausführlicher auseinandersetzt. Diese Liste an Begriffen 

69		 Der Toleranzbegriff (und somit vermutlich auch andere normativ abhängige 
Begriffe) sei jedoch weder »begrifflich abhängig oder gar amorph« noch ein 
»im Kern umstrittener Begriff (›essentially contested concept‹)« (Forst 2003a: 
50, erste Herv. E.N.).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

ist demnach nicht mit dem Anspruch, konklusiv zu sein, verbunden.70 

Auch wenn ich alle Begriffe nennen würde, die in Forsts Schriften als 
abhängige Begriffe benannt werden (wenn auch nur in kurzer Erwäh-
nung), könnte damit nicht ausgeschlossen werden, dass weitere abhän-
gige Begriffe gebildet werden könnten. Nichtsdestoweniger enthält die-
se Liste aber die für Forst zumindest bis dato wichtigsten abhängigen 
Begriffe. Anschließend diskutiere ich noch drei Begriffe, Autonomie, 
Freiheit und Gleichheit, deren Status gegenüber dem Gerechtigkeitsbe-
griff unklar ist, also ob sie abhängige Begriffe sind oder eher semanti-
sche Bestandteile des Gerechtigkeitsbegriffs (6.4.8). Davon ausgehend 
diskutiere ich abschließend, wie sich Forsts Rede von ›normativ abhän-
gigen Begriffen‹ zur Idee von thick ethical concepts bzw. ›dichten Be-
griffen‹ verhält (6.4.9). 

6.4.1 Ausbeutung  

Der Ausbeutungsbegriff spielt für diese Arbeit gegenüber anderen ab-
hängigen Begriffen eine besondere Rolle, da ich ihn bereits im ersten Teil 
der Arbeit (Kapitel 3.1.2) behandelt habe. Dort habe ich den Begriff der 
Ausbeutung für die Beschreibung der Beherrschungsform einer libertä-
ren Gerechtigkeitskonzeption verwendet, die eine kritische Gerechtig-
keitskonzeption erkennen und vermeiden können muss. Ohne auf die-
sen systematischen Stellenwert des Begriffs an dieser Stelle noch einmal 
ausführlicher einzugehen (vgl. kurz unten), möchte ich stattdessen skiz-
zieren, wie Forst das Verhältnis von Ausbeutung zu seinem Begriff der 
Gerechtigkeit sieht.

Forst thematisiert diese Frage in seinem Aufsatz »Gerechtigkeit nach 
Marx«, der in Normativität und Macht veröffentlicht ist (Forst 2015a: 
171–185).71  In diesem Text ist Forsts Auseinandersetzung mit Marx’ 
Ausbeutungs- und mit Marx’ Entfremdungsbegriff – sowohl hinsicht-
lich seiner Interpretation von Marx sowie dem systematischen Verhält-
nis beider Begriffe zu seinem Gerechtigkeitsbegriff – eng verknüpft. 
Diese Auseinandersetzung stelle ich hier kurz dar. Dem Entfremdungs-
begriff hat Forst später einen eigenständigen Aufsatz gewidmet, auf 
den ich unten (6.4.3) eingehe. Dort werde ich auch die These vertre-

70		 Weitere Begriffe, die hier untersucht werden könnten, sind etwa Ideologie 
(Forst 2011: 128), Sanktion (Forst 1996: 380), Sicherheit (vgl. Frieden, s.u.), 
Solidarität (Forst 2015a: 189) und Würde (Forst 2005). Zu einem gerechtig-
keitsabhängigen Verständnis von Entwicklung im Anschluss an Forst, siehe 
Culp 2014a.

71		 Dieser Aufsatz ist ursprünglich 2013 in einem von Jaeggi und Loick heraus-
gegebenen Sammelband Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis erschienen 
(Forst 2013).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

ten, dass Forsts Verständnis von Marx’ Entfremdungsbegriff einerseits 
und Marx’ Ausbeutungsbegriff andererseits bezogen auf ihre Stellung zu 
seiner Gerechtigkeitskonzeption keine klare Unterscheidung der beiden 
Begriffe mehr erlaubt. 

In dem Aufsatz »Gerechtigkeit nach Marx« geht Forst zwei Fragen 
nach: 1. Hat Marx einen positiven Begriff der Gerechtigkeit, wenn ja 
welchen? und 2. Wie relevant ist Marx für unser gegenwärtiges Denken 
über Gerechtigkeit? Dabei legt er den Schwerpunkt auf die zweite Frage 
(vgl. Forst 2015a: 171). Forst fasst zunächst seine Unterscheidung von 
zwei Bildern der Gerechtigkeit, einem distributiven und einem radikalen 
oder machttheoretischen (und von Forst bevorzugten) zusammen (vgl. 
Kapitel 3.2.2). Dabei erwähnt er die vier Aspekte, die eine angemesse-
ne Theorie der Gerechtigkeit seiner Ansicht nach berücksichtigen muss 
und die dementsprechend eine distributive, nicht-angemessene Theorie 
der Gerechtigkeit nicht in den Blick bekommt: die Frage der Produktion 
(1), die politische Dimension der Gerechtigkeit (2), der (diskursiv) ver-
mittelte Charakter von berechtigten Ansprüchen auf Güter (3) und die 
Unterscheidung von für Menschen schlechten Umständen und ungerech-
ten Verhältnissen, die für manche Menschen deshalb schlecht sind, weil 
sie von anderen Menschen so geschaffen wurden (4) (vgl. Forst 2015a: 
172). Davon ausgehend kann Forst untersuchen, »wie sich Marx’ Theo
rie zu [s]einer Unterscheidung von zwei Weisen, die Gerechtigkeit zu ver-
stehen, verhält« (Forst 2015a: 177). Diese Frage ist relevant für beide 
Ausgangsfragen des Aufsatzes. 

Bezüglich des ersten Merkmals einer radikalen Gerechtigkeitstheorie, 
nämlich dass sie auch die Produktionsverhältnisse und nicht nur die aus 
ihr folgenden Distributionen in den Blick nimmt, merkt Forst zunächst 
an, dass Marx diesen Fokus auf die ›Produktion‹ und die Kritik daran 
selbstverständlich teile (vgl. Forst 2015a: 177). Marx’ Kritik an kapi-
talistischen Produktionsverhältnissen sei ihr ausbeuterischer Charakter 
(vgl. Forst 2015a: 177). Diese Kritik ist laut Forst systematisch sowie 
aus Marx’ Perspektive als Kritik durch einen »moralische[n] Begriff« zu 
verstehen und spezifischer so, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft 
als »ungerechte« bewerte (Forst 2015a: 177). Das sei aber noch nicht 
gleichbedeutend damit, dass die andere, bessere Gesellschaft, die einer 
durch kapitalistische Produktionsverhältnisse gekennzeichneten nachfol-
gen soll, auch eine ist, die mit dem Begriff der Gerechtigkeit positiv aus-
zuzeichnen sei (vgl. Forst 2015a: 178); negativ aber sei es unzweifelhaft, 
dass Marx die zu überwindende Gesellschaft als ungerechte auffasse. 

Bei der Diskussion des zweiten Merkmals kommt Forst auf die Fra-
ge zurück, auf welchem normativen Wert oder welcher normativen 
Grundlage Marx’ Ausbeutungskritik basiere und der oder die dement-
sprechend auch in einer wünschenswerten, nachkapitalistischen Gesell-
schaft realisiert werden sollte. Hier gebe es eine Diskussion darüber, 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

welche Normativität für Marx zentraler sei: diejenige, die seiner Aus-
beutungskritik zugrundeliege, also eine »Konzeption der moralischen 
Würde« (Forst 2015a: 179), aus deren Perspektive es falsch sei, wenn 
Kapitalist/innen den Mehrwert der Arbeiter/innen abschöpften und die-
se dementsprechend bloß als Mittel behandelten, oder diejenige, auf der 
seine Entfremdungskritik basiere? Die Entfremdungskritik beruhe auf ei-
nem »ethischen Verständnis des guten individuellen und sozialen Lebens 
in der Einheit mit anderen und der Natur […], das die kreativen Poten-
ziale des Gattungswesens Mensch freisetzt« (Forst 2015a: 180). Forst 
möchte entgegen dieser Diskussion stärker die normativen Gemeinsam-
keiten der Ausbeutungs- und Entfremdungskritik herausarbeiten.

Die normativen Gemeinsamkeiten der Ausbeutungs- und Entfrem-
dungskritik arbeitet er mithilfe einer Analyse des »Fetischcharakters der 
Ware im Kapital« heraus (Forst 2015a: 180). Dort beschreibe Marx, 
»dass in einer entfremdeten Gesellschaft soziale Verhältnisse zu Verhält-
nissen von Dingen verkommen« (Forst 2015a: 180). Das sei primär des-
wegen kritikwürdig, weil diese Verhältnisse einerseits manche Gruppen 
bevorteilten und andere benachteiligten sowie andererseits, weil diese 
Verhältnisse als unkontrollierbar und unveränderbar wahrgenommen 
würden (vgl. Forst 2015a: 180). Die letztere Dimension stünde hier im 
Zentrum (Forst 2015a: 181). Forst möchte also, auch in Rückbezug 
auf die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte (1844), zeigen, dass 
›Entfremdung‹ vor allem heißt, dass der »gesellschaftliche[] Prozess […] 
de[m] Einzelnen als fremde Macht gegenübertritt« (Forst 2015a: 181, 
Herv. E.N.). Entfremdungskritik ginge aber über Ausbeutungskritik hi
naus, weil sie ›nicht bloß‹ die grundlegende Struktur einer Gesellschaft 
als notwendig ungleichheitsproduzierend kritisiere (was schon über die 
Kritik einer unfairen Verteilung hinausgeht), sondern zudem beklage, 
dass diese grundlegende Struktur naturalisiert sei, d.h. dem einzelnen 
als unveränderbar, als fremd, gegenüberstehe. Dieses Verständnis von 
Entfremdung Forsts erläutere ich in 6.4.3 genauer. Es ist an dieser Stel-
le wichtig festzuhalten, dass in Forsts Analyse von Marx der Entfrem-
dungs- und der Ausbeutungskritik dieselbe normative Idee zugrundliegt 
und zwar das Ideal der kollektiven Selbstbestimmung, an der jede/r als 
Gleiche/r teilhaben sollte (vgl. Forst 2015a: 181f.). 

Das Marx’sche Ideal kollektiver Selbstbestimmung decke sich zwar 
prinzipiell mit Forsts radikaler Vorstellung von Gerechtigkeit (weshalb 
sowohl Ausbeutung und Entfremdung als normativ von der Gerechtig-
keit abhängige Begriffe gelten können), jedoch lasse sich womöglich eine 
Differenz bezüglich der Frage, wie sich diese kollektive Selbstbestim-
mung materialisieren sollte, feststellen. In Marx’ Texten würde nämlich 
nahegelegt, dass kollektive Autonomie sich nicht über politische Institu-
tionen vermittelt realisieren müsse. Eine Gesellschaft, die sich selbst be-
stimme, hätte für Marx nämlich keine grundlegenden Konflikte mehr, 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

die mithilfe politischer Institutionen kanalisiert werden müssten (vgl. 
Forst 2015a: 182). 

Was macht aber – abgesehen von der Frage der Realisierung kol-
lektiver Autonomie – genau das begriffliche Verhältnis von Ausbeu-
tung und Ungerechtigkeit bei Forst aus, wenn er meint, gezeigt zu 
haben, dass beide die gleiche normative Grundlage haben? Ich den-
ke, dass bei Forst der Ausbeutungsbegriff letztlich identisch ist mit 
seinem Begriff der Beherrschung (s.o. und vgl. Forst 2015a: 18472). 

›Ausbeutung‹ beschreibt nämlich Forsts Äußerungen zufolge eine sozia
le Relation, die über eine gewisse Zeit hinweg, man könnte auch sa-
gen strukturell, ungerechte, d.h. reziprok-allgemein nicht rechtfertigba-
re Verhältnisse reproduziert (vgl. 6.3.2).

Mir ist allerdings nicht ganz klar, ob Forst mit ›Ausbeutung‹ nur die-
jenigen Beherrschungsverhältnisse meint, die die kapitalistische Produk-
tionsweise hervorbringt. Dagegen, dass Forst ein weites Verständnis von 
Ausbeutung hat (vgl. Kapitel 3.1.2), spricht jedenfalls, dass dann nichts 
Spezifisches mehr am Ausbeutungsbegriff übrigbleibe (vgl. 6.4.9). Was 
einen weiten Ausbeutungsbegriff in meinem Sinne (vgl. 3.1.2) dennoch 
gegenüber der Ungerechtigkeit spezifisch macht, ist, dass er das Augen-
merk auf strukturelle und nicht bereits als politisch relevant markierte 
Probleme – also naturalisierte Phänomene – richtet. Diese ›Aufdeckung 
von Naturalisierung‹-Funktion erfasst Forst allerdings schon durch sein 
nicht-ethisches Entfremdungsverständnis (vgl. 6.4.3), das wiederum mei-
nem Verständnis von Entfremdung als ›Mangel von Sinn‹ entgegensteht 
(vgl. 5).   

6.4.2 Demokratie

Auch wenn Forst gewissermaßen einen demokratisch gewandten Ge-
rechtigkeitsbegriff vorschlägt, bleibt der Demokratiebegriff für ihn in 
»normative[r] Abhängigkeit zu dem der Gerechtigkeit« (Forst 2015a: 
192): »Der Gedanke der Demokratie drückt keinen alleinstehenden 
›Wert‹ aus, sondern beruht auf dem Autonomiegedanken, der in die po-
litische Welt transferiert und damit transformiert wird; die Demokratie 
hat entsprechend den Sinn der politischen Willkürvermeidung.« (Forst 
2015a: 191f.) Die Demokratie ist demnach als das, was die Gerechtig-
keit im politischen Kontext fordert, anzusehen.73

Für die Bestimmung des Verhältnisses von Gerechtigkeit und De-
mokratie bei Forst ist die Rolle von Institutionen entscheidend. Wenn 
man ›Demokratie‹ als eine bestimmte Form der (legitimen) politischen 

72		 Vgl. ebd. »Beherrschung bzw. Ausbeutung«.
73		 Vgl. Gädeke 2017: 109–114.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

Herrschaft versteht, dann ist ›Demokratie‹ auch die Bezeichnung für 
eine bestimmte Konstellation von Institutionen (etwa Wahlen und 
Rechtsstaatlichkeit) oder Mindestbedingungen an Institutionen. Forst 
ist allerdings darauf bedacht zu betonen, dass Gerechtigkeit sich nicht 
in dem Vorliegen eines bestimmten institutionellen Arrangements er-
schöpft: 

»Sosehr die Notwendigkeit zu betonen ist, dieses basale Recht [Recht 
auf Rechtfertigung] politisch-rechtlich im Sinne radikaler Demokratie 
zu institutionalisieren, sosehr sind doch auch die Grenzen einer solchen 
Institutionalisierung zu bedenken […]. Letztlich lässt sich das Recht auf 
Rechtfertigung nicht vollständig in Verfahren politischer Selbstbestim-
mung ›aufheben‹, was freilich nicht bedeutet, dass staatliche Institutio-
nen als ›Gerechtigkeitsexperten‹ gegenüber konkreter demokratischer 
Selbstbestimmung auftreten dürften; wohl aber, dass dies die Bürger 
selbst tun können.« (Forst 2007a: 168f., Fn. 58)

Dieser nicht-institutionelle Überschuss der Gerechtigkeit ließe sich 
aber womöglich auch innerhalb eines Demokratiebegriffs selbst erhal-
ten. So schreibt Forst selbst, dass der Demokratie eine »kritische Re-
flexion« innewohnt, die sich »transzendierend« auf ihre je konkrete 
Institutionalisierung bezieht (Forst 2015a: 190f.).74

6.4.3 Entfremdung 

Wie in 6.4.1 zum Ausbeutungsbegriff bereits erwähnt, steht Forsts 
Verständnis von Entfremdung demjenigen entgegen, das ich in Kapi-
tel 5 als ›Mangel von Sinn‹ bestimmt habe. Forst betont die ›Mangel 
von Macht‹-Bedeutungsdimension (vgl. Forst 2011: 132, Forst 2015a: 
24 und Forst 2017b). In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Um-
verteilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134–154) 
schien er allerdings – zumindest in Abgrenzung von seinem eigenen 
Verständnis von Entfremdung – auch die ›Mangel von Sinn‹-Dimen-
sion des Entfremdungsbegriffs noch stärker zu beachten (vgl. Forst 
2011: 135f.). Im Folgenden konzentriere ich mich auf den 2017er Text 
»Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Dialectics of 
Self-Determination«, in dem der Fokus eindeutig auf der ›Mangel von 
Macht‹-Dimension des Entfremdungsbegriffs liegt (Forst 2017b).75

In »Noumenal Alienation« argumentiert Forst, dass Rousseau, Kant 
und Marx alle eine Form von Entfremdung – zumindest unter anderen 

74		 Ausführlicher zur Rolle von Institutionen vgl. Kapitel 8.. Zum intrinsischen 
Wert von demokratischen und rechtstaatlichen Institutionen, siehe auch 
Neuhann 2020a.

75		 Der Text ist bisher nicht auf Deutsch verfügbar.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

– beschreiben, mit der die Entfremdung des Menschen von seinem Sta-
tus als moralischer Rechtfertigungsautorität gemeint ist. Diese Form 
von Entfremdung nennt Forst »noumenal alienation« bzw. noumenale 
Entfremdung: »Noumenal alienation results from a lack of being 
recognized or a lack of recognizing yourself as an agent of justification 
equal to others, as having an equal right to justification.« (Forst 2017b: 
525) Noumenale Entfremdung ist Forsts Ansicht nach auch das syste-
matisch adäquateste Verständnis von Entfremdung. Auf die Stichhaltig-
keit von Forsts Interpretationen von Rousseau, Kant und Marx gehe ich 
hier nicht weiter ein.

Mit seinem noumenalen Entfremdungsverständnis wendet sich Forst 
gegen ein – zumindest exklusiv – ethisches Verständnis von Entfrem-
dung, in dem sie die Entfremdung eines Menschen von seinem authenti-
schen Selbst oder seinem (Lebens)Sinn bedeutet (vgl. Forst 2017b: 524, 
526, 533ff.). Entfremdung sei stattdessen – auf der Ebene des allge-
meinen Konzepts – als »normatively dependent concept« zu verstehen: 
»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way, 
but that normative relevance needs to be explained by other concepts.« 
(Forst 2017b: 546) Der andere – nicht ethische – sondern moralische 
Begriff, den Forst einsetzt, um die »normative relevance« von Entfrem-
dung zu erklären, ist sein Verständnis eines dem Menschen angemes-
senen Status als Rechtfertigungsautorität, eines Zwecks an sich oder 
eines Würdeträgers (vgl. 6.2 und 7). Somit konstruiert Forst aus dem 
begrifflichen Kern der Entfremdung (Konzept) und seiner normativen 
Rechtfertigungstheorie seine Konzeption noumenaler Entfremdung. 

Forst unterscheidet zwischen noumenaler Entfremdung erster und 
zweiter Ordnung. Er nennt die Entfremdung einer Person von sich selbst 
als moralischem Wesen »second order noumenal alienation« und die 
Entfremdung, die kennzeichnend ist für einen sozialen Raum, in dem 
sich die Beteiligten nicht als Rechtfertigungsautoritäten anerkennen 
»first order noumenal alienation« (Forst 2017b: 525). Im ersten Fall 
besteht ein »lack of self-respect«, im zweiten Fall ein »lack of respect 
for or by others« (Forst 2017b: 533). Beide Mängel an Respekt lassen 
sich im Vokabular eines ›Mangels von Macht‹ ausdrücken, denn Res-
pekt soll man vor seiner eigenen Rechtfertigungsautorität und derje-
nigen von anderen Personen haben und somit haben voneinander und 
von sich selbst nicht-entfremdete Personen die gleiche Rechtfertigungs-
macht. 

Für Forst ist es wichtig, die erste und zweite Ordnung zu trennen, 
weil er einerseits einfangen können möchte, dass noumenale Entfrem-
dung erster Ordnung noumenale Entfremdung zweiter Ordnung be-
günstigt. Andererseits möchte er beschreiben können, dass ein Indivi-
duum, das nicht unter Entfremdung zweiter Ordnung ›leidet‹, in einen 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

Kampf um Anerkennung eintreten kann, der sich gerade gegen nou-
menale Entfremdung erster Ordnung richtet (vgl. Forst 2017b: 525, 
533). 

Zudem unterscheidet Forst noch zwischen moralischen und poli-
tisch-sozialen Maßnahmen, durch die man noumenale Entfremdung 
überwinden kann. Diese Unterscheidung sei von den drei Referenzau-
toren, Rousseau, Marx und Kant, am klarsten bei Kant herausgearbei-
tet (vgl. Forst 2017b: 539). Forst verweist dabei auch zurück auf den 
Aspekt seines Entfremdungsbegriffs (hier insbesondere im Anschluss an 
Marx), den ich oben im Unterkapitel zu Ausbeutung erwähnt hatte, dass 
entfremdete soziale Verhältnisse sich durch einen »lack of transparency 
and control« auszeichneten (Forst 2017b: 542). 

Mir stellt sich die Frage, ob es Elemente gibt und wenn ja wel-
che die Forsts Rede von noumenaler Entfremdung seinem bisherigen 
begrifflichen Instrumentarium hinzufügt. Ausgehend von »Noumen-
al Alienation« kommt dafür eigentlich nur die Unterscheidung von 
noumenaler Entfremdung erster und zweiter Ordnung infrage. Der 
»lack of transparency and control«-Aspekt lässt sich jedenfalls in mei-
ner Rekonstruktion bereits mit dem Ausbeutungsbegriff erfassen (vgl. 
6.4.1). Die Notwendigkeit, dass sich die Rechtfertigungsautorität ei-
nes Menschen in verschiedenen Kontexten manifestieren muss, unter 
anderen im politischen und moralischen, wird von Forst bereits in an-
deren Worten betont (vgl. 6.1 und 6.2). Einzig der Aspekt der Selbst-
entfremdung (noumenale Entfremdung zweiter Ordnung) scheint mir 
in anderen Texten Forsts eine weniger zentrale Rolle zu spielen. Die-
sen Aspekt versuche ich in Kapitel 7 allerdings anders einzufangen, 
wenn ich mit Fichte die grundlegende Anerkennungsbeziehung zwi-
schen Menschen entfalte, die sich als freie und gleiche ansehen. Die-
se Anerkennungsbeziehung involviert sowohl die Anerkennung mei-
ner selbst als gleich und frei (Nicht-Entfremdung zweiter Ordnung) 
als auch die Anerkennung eines anderen oder mehrerer anderer als 
gleich und frei und das Anerkannt-werden durch sie (Nicht-Entfrem-
dung erster Ordnung). Und, wie Forst, möchte ich dabei die Tatsa-
che erfassen können, dass der Aspekt der Selbstanerkennung oder des 
Selbstrespekts zwar eng verbunden ist mit der Anerkennung durch 
andere, aber der Impuls zur Aktualisierung einer Anerkennungsbe-
ziehung auch einseitig von einem sich (bereits) selbstrespektierenden 
Wesen ausgehen kann (vgl. 7.5).  

Inhaltlich sehe ich bezüglich Forsts Ausführungen zum Entfremdungs-
begriff keine Spannungen zu seinen vorhergehenden Texten. Gleichwohl 
halte ich seine Spezifizierung des Entfremdungsbegriffs in Bezug auf sein 
übriges begriffliches Instrumentarium gewissermaßen für redundant. 
Ich verwende den Entfremdungsbegriff deshalb insbesondere für den 
ethischen ›Mangel von Sinn‹ (siehe Kapitel 5) und konzeptualisiere den 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

Aspekt, der in Forsts Entfremdungsdiskussion neu ins Spiel kommt, und 
zwar die (Nicht)-Entfremdung zweiter Ordnung in Kapitel 7 auf etwas 
andere Art und Weise.76

6.4.4 Fortschritt

Forst widmet sich insbesondere in drei Schriften dem Fortschrittsbegriff, 
der »kein normativ eigenständiger Begriff« (Forst 2015a: 107) sei: in der 
Einleitung (S. 18f.) und in Kapitel 4 »Der Begriff des Fortschritts« (102–
110) von Normativität und Macht, in seiner Replik »Eine fortschrittli-
che Kritik des Fortschritts?« zu Amy Allens verschriftlichtem und über-
setzten Vortrag, »Das Ende – und der Zweck – des Fortschritts« beim 
XXIII. Deutschen Kongress für Philosophie im Jahre 2014 (Forst 2016a) 
und in seinem Aufsatz »The Justification of Progress and the Progress 
of Justification« (Forst 2019a)77. Die Tatsache, dass der Fortschrittsbe-
griff für Forst ein normativ abhängiger ist und damit nicht irreduzibel, 
ist Jaeggi nach zu urteilen kennzeichnend für eine kantianische Position 
wie Forsts. Sie schreibt: »Progress might be an outcome, but it is not an 
irreducible part of this [Kantian] philosophical account.« (Allen, Jaeggi 
und von Redecker 2016: 231) 

Forst unterscheidet zwischen zwei Arten von Fortschritt, technologi-
schem Fortschritt oder allgemeinem Fortschritt in Bezug auf die Lebens-
bedingungen und moralisch-politischen Fortschritt (vgl. Forst 2015a: 
105f. und Forst 2019a: 17). Obwohl der Begriff des Fortschritts in bei-
den Kontexten auf normative Art und Weise verwendet werde, sei er – 
wie erwähnt – kein eigenständiger normativer Begriff (vgl. Forst 2019a: 
20f.). Was dem Fortschrittsbegriff seine Normativität verleiht, ist, für 
Forst, wieder seine rechtfertigungstheoretische Gerechtigkeitskonzepti-
on:

 »Fortschritt bedeutet, dass eine Gesellschaft neue Niveaus der Rechtfer-
tigung anstrebt, denen gemäß politische und soziale Verhältnisse nicht 
nur wechselseitig und allgemein gerechtfertigt werden können, sondern 
auch Institutionen dafür existieren, solche Rechtfertigungen zu generie-
ren.« (Forst 2015a: 109) 

Fortschritt bedeutet also, dass es zum Zeitpunkt t2 ›mehr‹ maximale (»po-
litisch und soziale Verhältnisse […] [, die, E.N.] wechselseitig und allge-
mein gerechtfertigt werden können«) und fundamentale Gerechtigkeit 

76		 Zu Forsts Entfremdungsverständnis, siehe auch die Beiträge von John 
Christman, Mattias Iser und Catherine Lu sowie Forsts Antwort (159–173) 
in: Allen und Mendieta 2019.

77		 Siehe auch Allens Auseinandersetzung mit diesem Aufsatz in demselben 
Band (Allen 2019).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

(»Institutionen dafür existieren, solche Rechtfertigungen zu generieren«) 
gibt als zum Zeitpunkt t1: »The justification of progress lies in the pro-
gress of justification as a social practice among equals.« (Forst 2019a: 
22) Das heißt auch, dass es keinen externen Maßstab für Rechtfertigun-
gen gibt und dass Forst keine teleologische Konzeption von Fortschritt 
vertritt. Sein Fortschrittsverständnis sei zudem nicht problematisch im 
Sinne von eurozentristisch wie Allen es seinem sowie Habermas’ und 
Honneths unterstellt (vgl. Forst 2019a und 11.2).

6.4.5 Frieden 

In seinem Aufsatz »Die normative Ordnung von Gerechtigkeit und Frie-
den« (Forst 2011: 93–116) vertritt Forst die These, »dass die Gerech-
tigkeit der Standard ist, nach dem wir den Frieden als sozialen Zustand 
bewerten« (Forst 2011: 95).78  Das heißt eben, dass der Begriff des Frie-
dens für Forst ein von der Gerechtigkeit normativ abhängiger Begriff ist. 
Genauer lässt sich das Verhältnis von Frieden und Gerechtigkeit in fol-
genden Relationen bestimmen: 

1.	 Jede Ordnung der Gerechtigkeit ist auch eine friedvolle Ordnung. 
Frieden ist eine notwendige Bedingung von Gerechtigkeit (vgl. S. 
99). 

2.	 Nicht jede Ordnung des Friedens ist eine gerechte und sie hat auch 
keinen anderen normativen Eigenwert; die Gerechtigkeit kann den 
Frieden also gewissermaßen normativ qualifizieren (vgl. S. 99). Frie-
den ist nicht hinreichend für Gerechtigkeit.

3.	 Der Zweck des Friedens ist die Gerechtigkeit (vgl. S. 98). 
4.	 Ein nachhaltiges Mittel, um Frieden herzustellen, ist Gerechtigkeit 

(vgl. S. 98). 

Zu den Relationen 1 und 4 bedarf es jeweils einer Erläuterung und zu-
dem sei kurz das Verhältnis von Frieden zu Sicherheit bei Forst dargestellt: 

Zu 1.) Hört es sich aufgrund der obigen Relationen vielleicht so an, 
als sei Frieden an sich für Forst – zumindest gegenüber der Gerechtig-
keit – gar nicht so wichtig, muss dieser Eindruck relativiert werden.79  

Dafür sei daran erinnert, was für Forst eine gerechte Gesellschaft ausma-
chen würde. Sie wäre fundamental gerecht, wenn es in ihr eine Grund-

78		 Vgl. auch schon Forst 2007a: 323.
79		 Die Darstellung des zweistufigen Beherrschungspotentials einer kritisch-pro-

zeduralen Gerechtigkeitskonzeption (Beschleunigung und Flexibilisierung) 
mahnt gewissermaßen an, die notwendige Bedingung des Friedens (bzw. der 
Sicherheit oder neutraler gesprochen der Stabilität) für die Gerechtigkeit 
nicht zu vernachlässigen, vgl. III.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

struktur der Rechtfertigung gäbe. Die Existenz einer Grundstruktur der 
Rechtfertigung bedeutet, dass es Institutionen, die per definitionem über 
die Zeit stabil sind, gibt und grundsätzlicher noch, dass Individuen im 
Raum der Gründe, in Machtverhältnissen (vgl. 6.3.2) interagieren und 
nicht gewaltsam.80  Es ist also zu betonen, dass Frieden eine entscheiden-
de (wenn auch keine hinreichende, vgl. 2.) Bedingung für die Realisierung 
von Gerechtigkeit darstellt. 

Zu 4.) Insbesondere bezüglich Relation 4 hält Kant bezogen auf sei-
ne Schrift Zum Ewigen Frieden (1795) als Gewährsmann für Forst her. 
Mit folgendem Zitat möchte Forst belegen, dass auch Kant die Gerech-
tigkeit mitunter als Mittel des Friedens angesehen habe: »›Trachtet aller-
erst nach dem Reiche der reinen praktischen Vernunft und nach seiner 
Gerechtigkeit, so wird euch euer Zweck (die Wohlthat des ewigen Frie-
dens) von selbst zufallen‹ […].« (Forst 2011: 98)

Dem Begriff der Sicherheit als weiterem von der Gerechtigkeit nor-
mativ abhängigem Begriff widme ich kein eigenes Unterkapitel, weil ich 
keine grundlegenden Bedeutungsunterschiede zwischen dem Begriff des 
Friedens und dem der Sicherheit bei Forst sehe. So fasst er etwa die »Po-
litik der Sicherheit und des Friedens« in Gegenüberstellung zu »einer Po-
litik der Gerechtigkeit« zusammen, ohne ihre Differenzen zu thematisie-
ren (Forst 2011: 114, vgl. auch 115). Generell denke ich aber, dass sich 
der Friedensbegriff meist stärker auf inter- oder transnationale Gewaltlo-
sigkeit bezieht, während der Sicherheitsbegriff häufiger hinsichtlich Fra-
gen innerer Sicherheit verwendet wird. Das begriffliche Verhältnis von 
Frieden und Gerechtigkeit und Sicherheit und Gerechtigkeit scheint mir 
jedoch identisch zu sein. 

6.4.6 Legitimität 

Insbesondere in seinem Aufsatz »Legitimität, Demokratie und Ge-
rechtigkeit«, der als 8. Kapitel von Normativität und Macht abge-
druckt ist, beschäftigt sich Forst damit, dass und warum »der Begriff 
der Legitimität ein normativ abhängiger ist« (Forst 2015a: 188f.).81 

Die wichtigsten Thesen dieses Aufsatzes bezüglich der Frage der Legiti-
mität seien an dieser Stelle rekonstruiert. Vorab sei daran erinnert, dass 

80		 Vgl. »Der Krieg ist eine Flucht aus der Rechtfertigung als sozialer Praxis 
[…].« (Forst 2011: 109) und  »Wenn daher Frieden gefordert wird, wird der 
Wiedereintritt in den Raum der wechselseitigen Rechtfertigung gefordert. 
[…] Friedenszustände werden, sofern sie auch nur minimal fair sind, die Ba-
sis für die Entwicklung künftiger Gerechtigkeitsbeziehungen sein können.« 
(Forst 2011: 109f.)

81		 Dieser Aufsatz erschien ursprünglich ein Jahr früher in einer Festschrift zum 
60. Geburtstag von Rainer Schmalz-Bruns (Forst 2015a: vgl. 186, Fn. 1).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

sich Forst durch die Tatsache, dass er den Legitimitätsbegriff als norma-
tiv abhängig von dem Gerechtigkeitsbegriff begreift, in wichtiger Hin-
sicht von Habermas’ Programm in Faktizität und Geltung abgrenzt (vgl. 
Einleitung zu II). 

Forst skizziert gängige Verwendungsweisen des Legitimitätsbegriffs 
(vgl. den 2. Abschnitt des genannten Aufsatzes, S. 187–190) und fasst 
schließlich folgendermaßen den »begrifflichen Kern, der diese Vorstel-
lungen zusammenhält – Legitimität nennen wir generell die Eigenschaft 
einer normativen Ordnung, die ihre allgemeine Verbindlichkeit für die 
ihr Unterworfenen erklärt und begründet –, aber zu einer spezifischen 
Konzeption wird dieses Konzept von Legitimität erst durch weitere nor-
mative Quellen […].« (Forst 2015a: 189) 

Nun ist es so, dass vielleicht nicht jede Gerechtigkeitskonzeption so 
eine weitere normative Quelle der Legitimität darstellen kann. Legt man 
etwa eine bloß soziale Konzeption der Gerechtigkeit zugrunde, bezieht 
sich diese gar nicht auf die »Herstellung und Rechtfertigung politischer 
Herrschaft«, sondern bloß auf »die Verteilung knapper Güter« (Forst 
2015a: 193). Für Forst ist diese Teilung der politischen und sozialen Di-
mension der normativen Qualität einer sozialen Ordnung »ein (häufi-
ger) Fehler« (ebd.). Deshalb ist es auch wichtig, Forsts Gerechtigkeits-
konzeption als politisch-soziale zu verstehen (vgl. allgemeine Einleitung 
und Einleitung zu II). 

Für seinen eigenen Ansatz füllt Forst das allgemeine Konzept der Legi-
timität (s.o.) so aus, dass seine Legitimitätskonzeption eine soziale Rela-
tion genau dann legitim nennt, wenn sie fundamental gerecht ist: 

»Wir nennen dann die normative Ordnung legitim, die fundamentale 
Gerechtigkeit im Sinne einer Grundstruktur der Rechtfertigung aufweist 
bzw. auf glaubwürdige Weise anzielt, und wir nennen die Normen und 
Gesetze legitim, die in diesem Rahmen entstehen. Sie bleiben dies dann 
auch, wenn sie einen fundamentale Gerechtigkeit übersteigenden Grad 
vollständiger Gerechtigkeit nicht erreichen. Gesetze, die die Gerechtig-
keit nicht vollständig realisieren, sind nur dann illegitim, wenn sie fun-
damentale Gerechtigkeit verletzten.« (Forst 2015a: 196f.)

6.4.7 Toleranz

Der Toleranzbegriff ist zweifellos der abhängige Begriff, dem Forst in 
seinen Arbeiten am meisten Aufmerksamkeit geschenkt hat. In ideenge-
schichtlicher Perspektive hat Forst dem Toleranzbegriff sogar viel mehr 
Seiten gewidmet als dem Gerechtigkeitsbegriff. Schon in Kontexte der 
Gerechtigkeit (1996) taucht der Toleranzbegriff auf, wird jedoch nicht 
systematisch bearbeitet (vgl. Forst 1996: 77, 237). Der Toleranzbe-
griff ist Forsts Habilitationsthema, seine expliziten Publikationen dazu 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

beginnen 2000. Zunächst gibt er einen Sammelband Toleranz. Philo-
sophie Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tu-
gend heraus (Forst 2000b), in dem er neben der Einleitung auch ei-
nen eigenen Aufsatz »Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft« publiziert. 
Es folgen weitere Aufsätze zum Thema Toleranz (Forst 2001a, Forst 
2001b, Forst 2002), bevor 2003 Forsts umfassendes Buch Toleranz im 
Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstrittenen Be-
griffs erscheint (Forst 2003a). In demselben Jahr werden zwei weite-
re Aufsätze zum Thema veröffentlicht (Forst 2003b, Forst 2003c). Ne-
ben vielen weiteren Aufsätzen (Forst 2006, Forst 2007b, Forst 2007c, 
Forst 2008a, Forst 2008b, Forst 2009b, Forst 2009c, Forst 2010, Forst 
2014a, Forst 2015b, Forst 2016b, Forst 2016c, Forst 2017c) sind noch 
zwei Bücher zu nennen, an denen Forst im Zuge seiner Auseinander-
setzung mit dem Toleranzbegriff beteiligt war: die verschriftlichte Ver-
sion einer Diskussion, die Forst 2008 mit Wendy Brown in Berlin über 
Toleranz geführt hat (Brown und Forst 2014) und die Neuherausgabe 
von Pierre Bayles Toleranzschrift mit einer ausführlichen Einleitung, 
die Forst zusammen mit der Übersetzerin der Schrift, Eva Buddeberg, 
2016 veröffentlichte (Bayle 2016 [1686]). Bayles Toleranzschrift ist 
für Forsts systematischen Vorschlag einer Toleranzkonzeption bedeu-
tend (vgl. z.B. Forst 2003a: 529). In Forsts monografischen Aufsatz-
sammlungen Recht auf Rechtfertigung (2007), Kritik der Rechtferti-
gungsverhältnisse (2011) und Normativität und Macht (2015) finden 
sich auch jeweils Aufsätze zum Thema der Toleranz, die sich mit den 
oben bereits zitieren Aufsätzen decken, ihnen ähneln oder eine Über-
setzung darstellen (Forst 2007a: 211–223, Forst 2011: 155–181, Forst 
2015a: 113–168). 

Ich stütze mich in der folgenden Rekonstruktion des Toleranzbe-
griffs und seinem abhängigen Charakter nur auf Toleranz im Konflikt 
(2003). Forst benennt den Toleranzbegriff explizit als »normativ ab-
hängige[n] Begriff« (Forst 2003a: 48) und widmet dieser These auch 
einen Paragraphen (§3). Bevor ich auf den systematischen Gehalt des 
Toleranzbegriffs eingehe, sei kurz die Struktur des Buches insgesamt 
referiert. 

Forsts Toleranz im Konflikt

Toleranz im Konflikt ist in zwei Teile geteilt. Der erste Teil »Zwischen 
Macht und Moral. Der historische Diskurs der Toleranz« (ca. 550 
Seiten) macht es sich zur Aufgabe, den »philosophische[n] und poli-
tische[n] Diskurs der Toleranz« (Forst 2003a: 27) von der Antike bis 
heute nachzuzeichnen. Dabei beschränkt Forst sich auf den europä-
ischen Kontext (vgl. Forst 2003a: 16). Ziel dieses ersten Teils ist es, 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

eine »Systematik von [historisch geäußerten, E.N.] Toleranzbegrün-
den« zu entwerfen (Forst 2003a: 17). Diese Systematik (Kapitel VIII) 
als Ergebnis des ersten Teils bietet dann auch den Anschluss an den 
zweiten systematischen Teil des Buches »Eine Theorie der Toleranz« 
(ca. 150 Seiten).82

Auf Forsts Auseinandersetzung mit den vielen historischen Toleranz-
verständnissen im ersten Teil des Buches gehe ich nicht weiter ein. Forst 
benennt allerdings zwei – zusammenhängende – übergeordnete Analyse-
dimensionen, die sich bei dieser Untersuchung ergeben haben:

Erstens lassen sich die analysierten Toleranzkonzeptionen in sol-
che unterteilen, die Toleranz primär als eine Form politischer Praxis 
verstehen etwa mit dem Ziel einer politischen Stabilisierung, da be-
stimmte Gruppen durch Tolerierung ›stillgestellt‹ werden, (staatsthe-
oretische Perspektive) und solche die Toleranz insbesondere als zwi-
schenmenschliche moralische Tugend bzw. als »moralische Tugend der 
Gerechtigkeit« (Forst 2003a: 21) begreifen. Damit hängt zweitens eine 
doppelte Rationalisierungsbewegung zusammen: »eine Rationalisie-
rung politischer Macht« und eine »Rationalisierung der Moral« (Forst 
2003a: 17). Die Rationalisierung politischer Macht bezieht sich auf 
die zunehmende Trennung von staatlicher und kirchlicher Macht. Die 
Trennung von Kirche und Staat ist wiederum auf zweifache Weise mit 
der Toleranz verknüpft: Einerseits war es Kritik von Seiten der Bürger/
innen, die die Anerkennung von Religionen jenseits der vorherrschen-
den Religion oder des Atheismus von Seiten des Staates gefordert ha-
ben und andererseits ist die Toleranz eine Beschreibung der Form von 
Machtausübung eines säkularen Staates83. Mit der Rationalisierung 
der Moral ist ein Prozess gemeint, in dem sich eine Moral herausbildet 
– in diesem Kontext sind insbesondere moralische Begründungen für 
Toleranz relevant –, die sich von religiösen Gründen sowie ethischen 
Vorstellungen über das ›gute Leben‹ löst (vgl. Forst 2003a: 18f.). Weil 
Forst sowohl die staatstheoretische Perspektive, die sich auf die zu-
nehmende Säkularisierung der Politik von der Religion fokussiert, als 
auch die Perspektive auf die Toleranz als Tugend in den Blick nimmt, 
ist der erste Teil des Buches wohl mit den Schlagwörtern »Macht und 
Moral« überschrieben. 

Diese doppelte Rationalisierungsthese (Rationalisierung der Politik 
und der Moral) nennt Forst zwar zu Beginn des Buches, sie ist aber 
ein Ergebnis seiner historischen Studie. Anders verhält es sich mit dem 

82		 Zum Ende des zweiten Teils des Buches bezieht Forst seine Toleranzkonzep-
tion zudem auf aktuelle gesellschaftliche Konflikte, wie etwa den Kopftuch-
streit (vgl. Forst 2003a: 720ff.).

83		 Hier bezieht sich Forst auf Foucaults Verständnis von verschiedenen Regie-
rungstechniken (vgl. Forst 2003a: 18).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

»Vor-Begriff« der Toleranz (Forst 2003a: 28), den Forst im ersten Ka-
pitel des ersten Teils vorstellt. Dieser sei der Untersuchung, bevor sie 
durchgeführt wurde, bereits zugrunde gelegt gewesen. Die Beschreibung 
des Vor-Begriffs der Toleranz enthält auch einige Paradoxien, die sich 
bei der Auseinandersetzung mit der Toleranz zumindest auf den ersten 
Blick ergeben würden.

Man kann das Narrativ des Buches insgesamt so verstehen, dass 
Forst sich ausgehend von einem tentativen Vorverständnis des Tole-
ranzbegriffs durch unterschiedliche philosophische und politische Ver-
wendungen dieses Begriffs arbeitet (erster Teil), um davon ausgehend 
eine Toleranzkonzeption vorzuschlagen (zweiter Teil), die die Parado-
xien der Toleranz auflösen kann. Neben dieser ersten systematischen 
These ist eine wichtige zweite These des Buches, dass es Aufschluss 
über eine historische Entwicklungslogik geben würde (vgl. etwa Forst 
2003a: 20). Forst vertritt die Ansicht, dass sich historische Entwick-
lungen unter der Heuristik der Rechtfertigung hilfreich untersuchen 
ließen. Ähnlich wie Honneth historische Kämpfe um Anerkennung 
beschreibt, begreift Forst also geschichtliche Entwicklungen als Kon-
flikte um Rechtfertigungen (vgl. z.B. Forst 2003a: 19, Fn. 18; 583).84 
Darüber hinaus verweist Forst in seinen späteren Schriften oft dar-
auf, dass sich die Gültigkeit des moralischen Rechtfertigungsprinzips 
nicht nur formalpragmatisch bzw. rekursiv oder durch eine prakti-
sche Einsicht zweiter Ordnung begründen ließe, sondern auch histo-
risch, so wie er es in Toleranz in Konflikt gezeigt habe (vgl. z.B. Forst 
2007a: 11; 77, Fn. 11).85  Dies kann man als dritte Hauptthese des Bu-
ches verstehen.

Ich werde nun zunächst Forsts »Vor-Begriff« der Toleranz mit seinen 
sechs Merkmalen und den damit einhergehenden fünf Paradoxien der 
Toleranz referieren. Anschließend sind vier Konzeptionen der Toleranz, 
die nach Forst diesen »Vor-Begriff« spezifizieren, vorzustellen. Eine die-
ser Konzeptionen, Forsts eigene Respekt-Konzeption der Toleranz, er-
läutere ich genauer. Dabei nenne ich meine These, die für den weiteren 
Verlauf der Argumentation dieser Arbeit zentral ist, dass Forst eine Para-
doxie der Toleranz und zwar die Paradoxie der Grenzziehung auch mit 
seiner Respekt-Konzeption nicht adäquat auflösen kann. Der Einfach-
heit halber schreibe ich im Folgenden nur ›allgemeiner Begriff der Tole-
ranz‹ oder ›Begriff oder Konzept der Toleranz‹ und nicht bei jeder Nen-
nung »Vor-Begriff«. 

84		 Vgl. dazu auch den ›diachronen‹ Begriff des Rechtfertigungsnarrativs (vgl. 
6.3.2). Siehe auch Kapitel 11.

85		 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.2.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

Sechs Bestandteile des allgemeinen Begriffs der Toleranz

Leitend bei Forsts Beschreibung des Begriffs der Toleranz ist die 
Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen der Toleranz.86 

Er schlägt zunächst sechs Bestandteile eines Konzepts der Toleranz vor, 
die in unterschiedlichen Konzeptionen auf verschiedene Art und Weise 
spezifiziert werden können (vgl. Forst 2003a: 31–41): 

(1) »Kontext der Toleranz« 	
Alle Konzeptionen der Toleranz spezifizieren den Kontext, in dem To-
leranz infrage steht. Dieser Kontext hat wiederum vier Komponenten: 

(a) die Art der Beziehung von Tolerierenden und Tolerierten (Liebes-
beziehung oder Beziehung zwischen Staatsbürger/innen z.B.) 

(b) die Art der Subjekte der Toleranz (Individuen oder Staaten z.B.)
(c) die Art der Objekte der Toleranz (Überzeugungen, Handlungen, 

Eigenschaften, Personen oder Personengruppen z.B.)
(d) die Form der Handlung, die der Toleranz gemäß ist (positive An-

erkennung oder Nichteingreifen z.B.)
Forst grenzt jedoch unmittelbar wieder ein, dass er sich im Folgenden 

»auf den Kontext beschränken [wird], der in der Geschichte der Tole-
ranz die zentrale Rolle gespielt hat und auch in den gegenwärtigen Dis-
kussionen der wichtigste ist: der Kontext einer religiös und kulturell plu-
ralistischen Gesellschaft bzw. politischen Gemeinschaft« (Forst 2003a: 
31). Aus dieser Beschränkung ließen sich dann die Spezifizierungen von 
(a)–(d) bereits ableiten.87

 
(2) »Ablehnungs-Komponente« 
Ein notwendiger Bestandteil des Begriffs der Toleranz ist es, dass die Ob-
jekte der Toleranz (1c) »in einem normativ gehaltvollen Sinne als falsch 
angesehen bzw. als schlecht verurteilt werden« (Forst 2003a: 32). Zu 
sagen, dass man x toleriert, impliziert daher, dass man x (in einem zu 
spezifizierenden Sinne) für falsch erachtet. Normativ gehaltvolle Ableh-
nung ist allerdings nicht auf moralische Ablehnung begrenzt. Die Grün-
de der Ablehnung müssen aber eine Vernünftigkeitsschwelle überschrei-
ten. Wird so eine Vernünftigkeitsschwelle nicht berücksichtigt, entsteht 
die »Paradoxie des ›toleranten Rassisten‹« (Paradox 1, Forst 2003a: 33). 
Der Rassist wird dabei paradoxerweise für seine Toleranz gelobt, wenn 
er nicht seine Ablehnung anderer Rassen gemäß handelt. So ein fehlge-
leitetes Lob aus Perspektive der Toleranz müsse, so Forst, durch eine 

86		 Vgl. 1.2 zu der Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen.
87		 Forst beschränkt seine Analysen allerdings bezüglich (c) im weiteren Verlauf 

des Buches noch zusätzlich auf »›Überzeugungen‹ und ›Praktiken‹« (Forst 
2003a: 32). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Vernünftigkeitsschwelle für Ablehnungsgründe vermieden werden, an 
der gemessen die Ablehnung einer anderen Rasse qua anderer Rasse sich 
nicht als gültiger Ablehnungsgrund qualifizieren würde. Eine jede sinn-
volle Toleranzkonzeption bedarf also eines Kriteriums, um diese Ver-
nünftigkeitsschwelle zu bestimmen. 

(3) »Akzeptanz-Komponente«
Ein notwendiger Bestandteil des Toleranzbegriffs ist zudem, dass die 
Objekte der Toleranz, trotz der Tatsache, dass sie normativ gehaltvoll 
abgelehnt werden (vgl. 2), auch in einer anderen Hinsicht als akzep-
tabel bewertet werden. Diese Akzeptanzgründe negieren dabei die Ab-
lehnungsgründe nicht, sondern »übertrumpfen« sie (Forst 2003a: 34). 
Wenn ich etwa die schlechten Tischmanieren meines Gegenübers tolerie-
re – also das Restaurant nicht verlasse oder ihn ermahne, weil ich dies 
im Kontext eines ernsthaften Gesprächs unpassend finde (Akzeptanz-
grund) –, heißt das nicht, dass ich die Tischmanieren nicht mehr abwer-
te, sondern nur, dass ich es in diesem Moment als wichtiger erachte, das 
Gespräch nicht zu stören. 

Wenn die Ablehnungs- und Akzeptanzgründe in einer Konzeption der 
Toleranz beide als moralische Gründe gefasst werden, kommt es zur »Pa-
radoxie moralischer Toleranz« (Paradox 2, Forst 2003a: 35), die eine 
sinnvolle Konzeption der Toleranz vermeiden sollte. Das Paradox be-
steht darin, dass die Toleranz ein moralisches Gebot (Akzeptanz) aufstel-
len würde, etwas Unmoralisches (Ablehnung) zu tolerieren.  

Die Paradoxie moralischer Toleranz habe ein Analogon auf der epis
temischen Ebene, nämlich die »Paradoxie der Wahrheitsrelativierung« 
(Paradox 3, Forst 2003a: 37): Wie kann man gleichzeitig davon über-
zeugt sein, dass die Ablehnungsgründe und die abgelehnten Überzeugun-
gen wahr sind? Zielmarke der Lösung dieses Paradoxons sei eine »Rela-
tivierung ohne Relativismus« (Forst 2003a: 37). 

(4) »Zurückweisungskomponente« (»Grenzen der Toleranz«)  
Mit der Zurückweisungskomponente ist der Bestimmungsgrund der 
Grenze benannt, die anzeigt, ab wann Akzeptanzgründe nicht mehr aus-
reichen, um Ablehnungsgründe zu übertrumpfen. Die Ablehnungsgründe 
werden dann zu Gründen der Zurückweisung oder werden durch solche 
ergänzt (vgl. Forst 2003a: 38). 

Eine solche Grenze ist notwendig, um die »Paradoxie der Selbstzer-
störung« (Paradox 4) zu vermeiden, die entstünde, wenn alles und alle 
toleriert würden, auch die »Feinde der Toleranz«: Dann würde sich die 
Toleranz selbst zerstören (Forst 2003a: 37). 

Es ergeben sich unter Hinzunahme der Zurückweisungskomponente 
nun zwei Grenzen der Toleranz, die man folgendermaßen visualisieren 
kann (vgl. Forst 2003a: 38):

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Die Bestimmung der Grenze 2, die die Lösung für die Paradoxie der 
Selbstzerstörung ist, führt jedoch zu einer weiteren Paradoxie: »Die 
Paradoxie der Grenzziehung [(Paradox 5), E.N.] […], dass Toleranz 
stets in ihr Gegenteil, die Intoleranz, umschlagen muss, wenn sie die 
unumgängliche Grenzbestimmung zwischen dem Tolerierbaren [Bereich 
B, E.N.] und dem Nicht-Tolerierbaren [Bereich C, E.N.] vornimmt.« 
(Forst 2003a: 39) 

(5) Toleranz muss »aus freien Stücken« ausgeübt werden
Toleranz kann nach Forst fünftens nicht erzwungen werden. Erzwunge-
ne Akzeptanz (vgl. Merkmal 3) oder Nötigung zur Akzeptanz sei besser 
mit dem »›Ertragen‹« oder »›Erdulden‹« bezeichnet (Forst 2003a: 40). 

(6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle Hal-
tung oder (bei entsprechender Begründung) Tugend bezeichne[n]« (Forst 
2003a: 41).

Vier Konzeptionen der Toleranz

Ausgehend von diesen sechs Merkmalen des allgemeinen Toleranz-
begriffs beschreibt Forst nun vier unterschiedliche Konzeptionen der 
Toleranz: die Erlaubnis-, die Koexistenz-, die Respekt- und die Wert-
schätzungskonzeption (vgl. Forst 2003a: 42–48). Dabei hat die Respekt-
konzeption zwei Unterformen, von denen eine die Konzeption ist, die 
Forst selbst vertritt. Diese vier Konzeptionen haben was ihre Bestimmt-
heit betrifft eine gewisse Zwischenposition inne: zwischen dem allge-
meinen Begriff der Toleranz und einer vollständig begründeten Kon-
zeption der Toleranz. Sie sind eher als Strömungen der Verwendung des 
Toleranzbegriffs denn als vollständige Toleranzkonzeptionen zu verste-
hen. Die Begründungen, die für die vollständige Spezifikation der Ableh-
nungs-, Akzeptanz- und Zurückweisungskomponente notwendig sind, 
werden von Forst den vier Konzeptionen nicht eindeutig zugeordnet, 
sondern nur in zwei andere Untergruppen eingeteilt: pragmatische und 
normative Begründungen.

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 1 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 2 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

C: Bereich der zurückgewiesenen Objekte

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Im ersten Teil des Buches entwickelt Forst ausgehend von der Ge-
schichte der Philosophie und Politik der Toleranz insgesamt 25 verschie-
dene Toleranzbegründungen, teilweise mit Unterformen. Diese werden in 
Kapitel VIII, §29. des Buches zusammenfassend dargestellt (Forst 2003a: 
533–583). Diese verschiedenen Toleranzbegründungen fügen sich bezo-
gen auf die Merkmale 2–4 des allgemeinen Toleranzbegriffs modular in 
die vier verschiedenen Konzeptionen der Toleranz ein. 

Die vier Konzeptionen werden also »in einer der Begründungsfrage 
weitgehend neutralen Sprache« (Forst 2003a: 42) beschrieben. Dadurch 
sind diese (unvollständigen) Konzeptionen selbst (wie der Toleranzbe-
griff insgesamt) noch normativ abhängig: Sie sind von weiteren – nicht 
notwendig mit der Konzeption verbundenen – Gründen für die jewei-
lige Ablehnungs-, Akzeptanz- und Zurückweisungskomponente abhän-
gig. Bezüglich des ersten Merkmals (des Kontexts) unterscheiden sich die 
vier Konzeptionen nur teilweise. Ihnen ist hinsichtlich des ersten Merk-
mals gemeinsam, dass sie sich auf den politischen Kontext eines plura-
listischen Staates beziehen (vgl. Forst 2003a: 42). Merkmale (5) und (6) 
erwähnt Forst bei der Differenzierung der vier Konzeptionen gar nicht 
mehr. 

Die Erlaubnis-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz so, 
dass es um die Beziehung zwischen einer Autorität oder Mehrheit gegen-
über einer oder mehreren Minderheiten geht. Die Autorität oder Mehr-
heit ist dann tolerant, wenn sie es der oder den Minderheiten erlaubt, 
nach ihren speziellen Überzeugungen zu leben, solange sie dabei nicht 
die Vorherrschaft der Autorität oder Mehrheit hinterfragen und sich ge-
wissermaßen nur ›privat‹ anders als die Mehrheit verhalten. Die (Akzep-
tanz)-Gründe für diese Form von Toleranz als Regierungsform können 
entweder pragmatisch oder normativ sein. Pragmatische Erwägungen 
wären etwa, dass es, um das Ziel der Ordnungserhaltung zu erreichen, 
weniger aufwändig ist, die Minderheit zu tolerieren als sie zu überzeu-
gen oder zu unterdrücken. Normative Erwägungen wären beispielwei-
se, dass es nicht richtig ist, jemanden zu etwas zu bewegen, das seinem 
Gewissen widerspricht, auch wenn er damit an etwas ›objektiv‹ Richti-
ges herangeführt würde. Diese normative Überlegung ginge oft mit dem 
epistemologischen Argument einher, dass es auch schlicht nicht möglich 
sei, Einfluss auf die inneren Überzeugungen eines Menschen zu nehmen 
(vgl. Forst 2003a: 42f.). 

Die Koexistenz-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz an-
ders als die Erlaubnis-Konzeption, indem sie die Beziehung von zwei 
etwa gleich starken Gruppen betrachtet. Diese Gruppen entscheiden sich 
jeweils aus pragmatischen (Akzeptanz-)Gründen für Toleranz, um etwa 
Krieg zu vermeiden. Im Gegensatz zur Erlaubniskonzeption handelt es 
sich um eine wechselseitige und nicht bloß einseitige Tolerierung. In dem 
Falle, dass es eine den Parteien übergeordnete neutrale Instanz gibt, kann 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

dies ein stabiles Verhältnis darstellen. Fehlt eine solche übergeordnete In-
stanz (paradigmatisch der Staat), dann ist das Toleranzverhältnis insta-
bil, da es für eine Gruppe, sobald sie mächtiger wird, keinen Grund mehr 
gibt, das Verhältnis aufrechtzuerhalten, sondern es attraktiver wird, die 
andere Gruppe zu unterdrücken. 

Die Respekt-Konzeption beruht im Gegensatz zu der Erlaubnis- und 
der Koexistenz-Konzeption auf normativen, genauer moralischen, Ak-
zeptanz-(bzw. Zurückweisungs-)Gründen.88 Die normativen moralischen 
Gründe basieren auf dem Respekt für die Person des anderen, der be-
gründet, warum die Überzeugungen des anderen (gerade auch wenn sie 
nicht geteilt werden) toleriert werden sollten. Forst unterscheidet nun 
zwei Weisen, diesen Respekt genauer auszuformulieren und damit zwei 
Weisen, eine ideale Gesellschaft beruhend auf diesem gegenseitigen Re-
spekt zu bestimmen. 

Die erste Möglichkeit, Respekt genauer zu fassen, ist andere Perso-
nen als »ethisch autonome Autoren ihres eigenen Lebens« (Forst 2003a: 
45) zu sehen. Eine Person wird etwa respektiert als Muslimin, weil an-
erkannt wird, dass (bzw. nur wenn) sie selbst autonom beschlossen hat 
(bzw. ihre Erziehung als freier Entwicklungsprozess verstanden werden 
kann) als Muslimin zu leben. Da eine andere Person aber genauso auto-
nom entscheiden kann als Jüdin zu leben, sollten die Konsequenzen ei-
ner solchen Entscheidung im öffentlichen Raum einer Gesellschaft keine 
Rolle spielen, sondern bloß im privaten. Forst nennt dies das »Modell 
formaler Gleichheit« (Forst 2003a: 46).89

88		 Ich konzentriere mich hier auf die Akzeptanz- bzw. Zurückweisungsgrün-
de, weil sie die eigentliche Begründung von Toleranz darstellen. Dass es un-
terschiedliche Überzeugungen gibt (Ablehnungsgründe), muss nicht begrün-
det werden. Wie diese Ablehnungsgründe genauer konzeptualisiert werden, 
wird erst interessant, wenn man zwischen akzeptablen und nicht-akzepta
blen Ablehnungsgründen unterscheidet. Nicht-akzeptable Ablehnungsgrün-
de beziehen sich wiederum auf die Zurückweisungskomponente.

89		 Dieses Modell gibt es wiederum, laut Forst, in liberalen oder republikani-
schen Spielarten. Während Liberale die Freiheit im Privaten betonen wür-
den, würden Republikaner/innen die Notwendigkeit der Gleichheit im 
öffentlichen Raum betonen, die somit die Abgrenzung von privaten Unter-
schieden vonnöten machte (vgl. Forst 2003a: 47). Im liberalen Lager gibt 
es wiederum perfektionistische und nicht-perfektionistische Varianten (vgl. 
Forst 2003a: 45f., Fn. 43), wobei die erstere besagen würde, dass es ein gu-
tes Leben ausmache, ein autonomes (privates) Leben zu führen, während 
letztere eher argumentieren würde, dass nur für bestimmte Bereiche des Le-
bens (dem öffentlichen) allgemeingültige Gründe gefunden werden können, 
weshalb es einen Bereich geben müsse, in dem jede und jeder für sich selbst 
entscheiden kann. Diese nicht-perfektionistische liberale Variante ist sehr 
nah an Forsts eigener Respektkonzeption, aber nicht identisch mit ihr. Der 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Die zweite Möglichkeit, Respekt genauer zu bestimmen, ist vermittelt 
über die Idee der Anerkennung anderer Personen als »moralisch und 
rechtlich Gleiche in dem Sinne, dass in ihren Augen die allen gemeinsa-
me Grundstruktur des politisch-sozialen Lebens […] von Normen ge-
leitet werden sollte, die alle Bürger gleichermaßen akzeptieren können« 
(Forst 2003a: 45f.). Hier setzt Forst seine terminologische Sprache ein 
und schreibt, dass es dabei um den »Respekt der moralischen Auto-
nomie der Einzelnen und ihres ›Rechts auf Rechtfertigung‹ von Nor-
men, die reziprok-allgemeine Geltung beanspruchen« (Forst 2003a: 46) 
geht. Diese Ausdeutung des relevanten Respekts habe andere Konse-
quenzen dafür, wie eine Gesellschaft aussehe, die ihn realisiere. In dieser 
Gesellschaft solle sich statt dem Modell formaler Gleichheit das »Mo-
dell qualitativer Gleichheit« durchsetzen (Forst 2003a: 47). Man könn-
te im Anschluss an eine frühere Redeweise von Forst auch von einem 
dynamischen Modell von Gleichheit sprechen (vgl. Forst 1996: 125).90 

Diesem Modell entsprechend müssen nicht notwendigerweise die glei-
chen Regeln für alle gelten, damit allen derselbe Respekt zukommt. Da-
mit eröffnet sich ein Raum für gruppenspezifische Regelungen. Dieses 
zweite Modell der Respektkonzeption erläutere ich genauer anhand der 
sechs Merkmale des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, nachdem ich 
die Wertschätzungskonzeption vorgestellt habe.

Die Wertschätzungs-Konzeption beruht auf einer stärkeren norma-
tiven Idee des Respekts, der gegenüber anderen Gruppen mit anderen 
(kulturellen) Überzeugungen eingenommen werden sollte. Andere kul-
turelle Gruppen sollten nicht bloß als moralisch oder rechtlich Gleiche 
respektiert werden, sondern ihren Überzeugungen selbst sollte ein Wert 
beigemessen werden. Nichtsdestoweniger bliebe dabei eine Ablehnung 
der Überzeugungen bestehen und zwar in dem Sinne, dass sie von der 
tolerierenden Partei nicht übernommen würden. Man kann sich das an-
hand eines Beispiels so vorstellen: Ein im Sinne der Wertschätzungs-Kon-
zeption toleranter Christ würde in Anbetracht eines Moscheeneubaus in 
seiner Heimatstadt nicht bloß denken: ›Das gefällt mir zwar nicht, aber 
ich kann nichts dagegen sagen, weil ich ja schließlich auch meine eigene 
Religion nicht beweisen kann und auch nicht will, dass jemand Kirchen 
verbietet.‹ Stattdessen würde er sich über den Moscheeneubau freuen, 
da damit ein von ihm geschätzter Wertepluralismus Ausdruck fände. Das 

verbleibende Unterschied besteht darin, dass, für Forst, die Grenze zwischen 
den Bereichen des Lebens, die mit allgemeingültigen Gründen bestimmt wer-
den können und denen, die es nicht können, nicht abstrakt bestimmt werden 
kann, sondern nur die Kriterien, anhand derer diese Grenze immer wieder 
neu gezogen werden sollte (vgl. Kapitel 2.1 und 6.1). 

90		 Dort möchte Forst die Gleichheit von Rechtspersonen als wandelbar verste-
hen und somit das Konzept der »›Rechtsperson‹ […] als dynamisches Kon-
zept« (Forst 1996: 125).

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

heißt aber nicht, dass er nun selbst vom Christentum zum Islam kon-
vertieren würde. 

Die Respektkonzeption der Toleranz  
(das Modell qualitativer Gleichheit)

In diesem Abschnitt entfalte ich Forsts Respektkonzeption der Toleranz. 
Ich gehe dabei die sechs Merkmale des Toleranzbegriffs nacheinander 
durch und zeige, wie Forst die fünf Paradoxien der Toleranz zu lösen ge-
denkt. Die Paradoxien lösen zu können ist, nach Forst, für eine gelun-
gene Toleranzkonzeption entscheidend (vgl. Forst 2003a: 590). Forst 
selbst geht die einzelnen Merkmale nicht alle noch einmal durch. Er be-
zieht sich bei der Darstellung seiner Toleranzkonzeption vor allem auf 
die Merkmale 2–4 zurück. Aber auch die verbleibenden drei Merkma-
le lassen sich anhand seiner Ausführungen in Toleranz in Konflikt und 
auch an anderen Stellen spezifizieren. 

Ad (1) »Kontext der Toleranz«
Forsts »Theorie der Toleranz« (Zweiter Teil des Buches) soll mehrere 
Kontexte abdecken, wobei sie auf den politischen Kontext fokussiert ist. 
Es wird nicht ganz klar, ob die Theorie der Toleranz selbst mehrere Kon-
zeptionen der Toleranz umfasst, indem sie bei bestimmten Merkmalen 
verschiedene Spezifizierungen erlaubt oder ob sie als eine komplexe To-
leranzkonzeption zu verstehen ist. Im Folgenden werde ich der Einfach-
heit halber Forsts (komplexe) Toleranzkonzeption und seine Theorie der 
Toleranz synonym verwenden. 

Ad (1, a) Beziehung: Forsts Konzeption der Toleranz bezieht sich so-
wohl auf vertikale Beziehungen zwischen einem höhergestellten Tolerie-
renden (etwa dem Staat) und einem niedriger gestellten zu Tolerieren-
den (etwa einer Minderheit) sowie auf horizontale Toleranzbeziehungen, 
in denen Toleranz zwischen Gleichgestellten ausgeübt wird (vgl. Forst 
2003a: 591). Damit bezieht sich seine Toleranzkonzeption auf beide Sei-
ten der oben eingeführten doppelten Rationalisierungsthese (Politik und 
Moral).

Ad (1, b) Subjekte: Entsprechend der Spezifizierung von (1a) kann Tole-
ranz für Forst von unterschiedlichen Akteuren, seien es Staaten, anderwei-
tig organisierten Gruppen oder Individuen, ausgeübt werden. Zudem be-
zeichnet Forst auch Gesetze, Institutionen und soziale Räume als mögliche 
Subjekte der Toleranz (vgl. Forst 2003a: 676). Zur individuellen Perspekti-
ve äußert sich Forst insbesondere in »§36 Die tolerante Person« (666ff.)91 

und zum politischen Kontext der Toleranz insbesondere in Kapitel »XII. 
Die tolerante Gesellschaft« (675ff.). Allerdings ist diese Trennung wie-

91		 Zur toleranten Person bzw. Identität, vgl. 10.2.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

derum unscharf, da eine tolerante Gesellschaft auch aus toleranten Bür-
ger/innen bestehen sollte (vgl. Forst 2003a: 676).

Ad (1, c) Objekte: Die Objekte der Toleranz scheinen handlungsleiten-
de Überzeugungen und Handlungen von Personen zu sein. 

Ad (1, d) Die Form der Handlungen, die der Toleranz gemäß sind, 
konkretisiert Forst nur für den Fall, in dem der Staat das Subjekt (sei es 
in Form von Gesetzen, Institutionen oder dem gesetzgebenden Volk) ist. 
Die Form der Handlungen, die ein toleranter Staat ausübt, ist die recht-
liche Regulierung von »Handlungsfreiheiten und -beschränkungen« 
(Forst 2003a: 590).

Die Merkmale 2, 3 und 4 betreffen die normative Spezifikation des 
Toleranzbegriffs. Hier setzt Forst seine normative Rechtfertigungstheorie 
ein (vgl. 6.2). Er kombiniert damit zwei der 25 Toleranzbegründungen, 
die er aus dem historischen Toleranzdiskurs destilliert hat.92

Ad (2) »Ablehnungs-Komponente«
Eine Überzeugung, die Forst als Ablehnungsgrund gelten lassen würde, 
ist ein ethischer Grund des Tolerierenden, der nicht gleichzeitig reziprok 
und allgemeinbar begründbar ist. Der Tolerierende vertritt, was zentral 
ist, um die »Paradoxie des ›toleranten Rassisten‹« (Paradox 1) aufzulö-
sen, aber keine unvernünftige Position. Unvernünftig wäre sie nur, wenn 
sie sich ›reziprok und allgemein‹ zurückweisen ließe (vgl. Forst 2003a: 
604 und Forst 2011: 58f.).

Ad (3) »Akzeptanz-Komponente«
Die Überzeugung eines anderen sollte akzeptiert werden, auch wenn 
man sie selbst nicht teilt, wenn sowohl die Überzeugung des anderen 
als auch meine Ablehnung derselben ethisch begründet sind, sich also 
zwei ethische Positionen gegenüberstehen. Es ist dabei entscheidend, 
dass keine der beiden Seiten die eigene Position mit reziprok-allge-
meinen Gründen positiv begründen, noch die andere Position mit re-
ziprok-allgemeinen Gründen zurückweisen kann. Die »Paradoxie mo-
ralischer Toleranz« (Paradox 2) wird somit aufgelöst, indem sich nicht 
(mehr) moralische Gründe gegenüberstehen, sondern ethische mit mo-
ralischen Gründen in Bezug gesetzt werden, wobei moralische Zurück-
weisungsgründe die ethischen Gründe übertrumpfen (vgl. Forst 2003a: 
53193). Die »Paradoxie der Wahrheitsrelativierung« (Paradox 3) löst 
Forst damit auch auf, da um die ethische Position einer anderen Per-

92		 Die »Kombination aus Tb 13c/d und 14c (politisch interpretiert als Tb 22a)« 
(Forst 2003a: 582).

93		 »Diese Paradoxie lässt sich nur durch eine deontologische Begründungs-
differenz auflösen, die (a) das Prädikat ›moralisch‹ hinsichtlich einer ›ethi-
schen‹ Ablehnung und einer ›moralischen‹ Akzeptanz differenziert oder – 
in bestimmten Fällen, in denen das, was ›Moral‹ heißt, selbst umstritten ist 
– eine ›moralische‹ Verurteilung erster und zweiter Stufe unterscheidet. In 
jedem Fall setzt diese (b) eine moralisch begründete Akzeptanz voraus, die 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

son zu akzeptieren, nun weder die Wahrheit der eigenen ethischen Po-
sition, noch die der übergeordnete moralischen Perspektive infrage ge-
stellt werden muss.

Ad (4) »Zurückweisungskomponente« (»Grenzen der Toleranz«)  
Die Grenzen der Toleranz sind dann erreicht, wenn die ethischen Grün-
de für das zu Tolerierende nicht nur aus ethischen Gründen abgelehnt, 
sondern aus moralischen (d.i. reziprok-allgemeinen) Gründen zurückge-
wiesen werden können. Dafür ist die Grenze 2 zentral:

 

Damit löst Forst die »Paradoxie der Selbstzerstörung« (Paradox 4), weil 
die Toleranz sich nicht selbst zerstört, sondern sich durch die Grenzzie-
hung zwischen dem Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert 
werden (B) und dem Bereich der zurückgewiesen Objekte (C) selbst be-
kräftigt. Die (moralische) Begründung für die Akzeptanz (also die To-
leranz) ist nämlich identisch mit derjenigen der Zurückweisung, die die 
Grenzen der Toleranz zieht. 

Daran anknüpfend möchte Forst auch die »die schwierigere zweite Pa-
radoxie der Grenzziehung« (Paradox 5) auflösen. Das soll dadurch ge-
schehen, dass die Grenze 2 eben nicht nur von einer der partikularen 
Positionen und zwar der mächtigeren gezogen wird (wie es bei der Erlaub-
niskonzeption der Fall ist), sondern durch eine »wechselseitig begründ-
bare[] Zurückweisung« (Forst 2003a: 532). Ob eine solche wechselseitig 
begründbare Zurückweisung in Bezug auf Grenze 2 überhaupt möglich 
ist, habe ich bereits problematisiert (vgl. 6.1 iii. und unten 6.5). Für Forst 
ist es allerdings auch so, dass eine wechselseitig begründbare Zurückwei-
sung nur dann nicht selbst intolerant ist, wenn sie zudem zeitlich nach 
der erfolgten Zurückweisung »für Ein- und Widerspruch konzeptuell of-
fen bleibt« (Forst 2003a: 532). Diese Offenheit soll allerdings dem »nor-
mativ verbindlichen Charakter der Toleranzforderung« keinen Abbruch 
tun (Forst 2003a: 532). Ohne Weiteres ist aber nicht einsichtig, warum 
dieses Verhältnis von Offenheit und Verbindlichkeit ein produktives Fort-
schreiten der Toleranz in der Zeit bedeuten soll (vgl. insb. 6.5 und Teil III). 

die Toleranzforderung allgemein verbindlich macht, und zwar jenseits des 
Streits der einander widersprechenden Wertüberzeugungen.«

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 1 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden 

- - - - - - - - - - - - - - - - Grenze 2 - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -

C: Bereich der zurückgewiesenen Objekte

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Ad (5) Toleranz muss »aus freien Stücken« ausgeübt werden
Für ein besseres Verständnis der Ausdeutung dieses Merkmals aus Forsts 
Perspektive lässt sich ein Bezug zu seiner Machttheorie (vgl. 6.3.2) her-
stellen: Wenn Toleranz aus freien Stücken ausgeübt werden muss, dann 
heißt das auch, dass sie eine Praxis innerhalb des Raums von Rechtferti-
gungen sein muss – eine Praxis, die durch Machtbeziehungen und nicht 
etwa gewaltsame Relationen gekennzeichnet ist. 

Ad (6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle 
Haltung oder (bei entsprechender Begründung) Tugend bezeichne[n]« 
(s.o.). Passend zu der Spezifikation der Merkmale 1a, b und d lässt sich 
sagen, dass Forst eine komplexe Toleranzkonzeption vertritt, die sich 
nicht nur auf die Praxis der Toleranz (sei es eines Individuums oder ei-
nes Staates etwa) bezieht, sondern auch auf die dispositionale Haltung 
eines Individuums. Dementsprechend kann Forst auch von der Toleranz 
im Anschluss an Rawls als »Tugend der Gerechtigkeit« sprechen (Forst 
2003a: 615).94

6.4.8 Autonomie, Freiheit und Gleichheit  
als normativ abhängige Begriffe?

Es gibt drei Begriffe, Autonomie, Freiheit und Gleichheit, deren Status 
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff unklar ist, die aber bedeutend 

94	 	Zur kritischen Diskussion von Forsts Arbeiten zum Toleranzbegriff siehe 
Forst 2020a. Die darin mehrmals auftauchende Diskussion der Frage, in-
wiefern gegenüber etwas aus Sicht von Forsts Respektkonzeption der To-
leranz (moralisch) nicht Tolerierbarem dennoch eine bestimmte Form der 
Toleranz sinnvoll sein kann, ist für den Kontext dieser Arbeit besonders in-
teressant. Denn damit wird thematisiert, was die (rechtlichen) Konsequen-
zen des Urteils sein sollten, dass etwas intolerant sei. Forst schreibt in die-
sem Band, dass Dinge, die nicht tolerierbar sind, dennoch nicht notwendig 
rechtlich verboten werden sollten (Forst 2020b: 184, 187, 191f.): a »legal 
ban […] should only be a measure of last resort« (192). Gleichwohl scheint 
er zu meinen, dass es stets eine staatliche (oder politische?) Reaktion auf 
Nicht-Tolerierbares geben müsse, auch wenn dies kein rechtliches Verbot 
sei. Wenn es sich dabei um staatlich finanzierte und organisierte Antworten 
handelt, dann wäre damit das dritte Merkmal des Gerechtigkeitskonzepts 
(2.3), dass Ungerechtigkeiten (und Nicht-Tolerierbares) rechtliche Verände-
rungen zur Folge haben sollte, dennoch erfüllt. Dies suggeriert Forst, wenn 
er von einer Pflicht eines demokratischen Staats schreibt, junge Menschen 
bezüglich Gesundheits- und Sexualitätsfragen aufzuklären (184), um evtl. 
die Entwicklung nicht-tolerierbarer patriarchaler Identitäten unwahrschein-
licher zu machen, ohne diese jedoch in Gänze zu verbieten (sondern nur be-
stimmte Folgen derselben, etwa sexuelle Belästigung am Arbeitsplatz). 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

für Forsts Theoriegebäude sind. Manche Textstellen deuten darauf hin, 
dass dies auch normativ abhängige Begriffe sind, während andere eher 
nahelegen, dass sie eine andere Beziehung zum Gerechtigkeitsbegriff ha-
ben, nämlich Grund oder semantischer Bestandteil desselben zu sein. 
Diese Ambivalenz zeigt sich bei den drei Begriffen unterschiedlich. Zu-
nächst erläutere ich jeweils die Bedeutung dieser Begriffe im Kontext der 
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie, um dann ihren Stel-
lenwert zu diskutieren. 

Autonom zu sein, heißt für Forst in verschiedenen praktischen Kon-
texten aus guten Gründen zu handeln (vgl. Forst 1996: 385–412 und 
Einleitung zu II). Für Forst kann und sollte man insbesondere in al-
len vier von ihm explizit genannten Kontexten (dem moralischen, dem 
politischen, dem rechtlichen und dem ethischen) autonom handeln. Er 
unterscheidet insofern auch zwischen moralischer, politischer, rechtli-
cher und ethischer Autonomie. Später kommt als fünfter der Begriff 
der »[s]oziale[n] Autonomie« hinzu (Forst 2007a: 208). Hiermit sei 
die »Frage nach den sozialen Bedingungen, die für die Entwicklung 
und Ausübung solcher [der anderen vier, E.N.] Autonomiefähigkeiten 
und -möglichkeiten notwendig sind« (ebd.), gestellt. Mir erschließt 
sich nicht, wieso damit eine weitere Form der Autonomie benannt 
sein soll.95 Denn die Frage nach den Realisierungsbedingungen der ur-
sprünglich vier Formen der Autonomie zu stellen, scheint mir schlicht 
eine vollständigere Betrachtung dieser Formen von Autonomie zu sein. 
Ich stimme aber mit Forst überein, dass die Betrachtung dieser Rea-
lisierungsbedingungen (bzw. ihrer Behinderung) wichtig ist (vgl. dazu 
insbesondere 10.2 und 10.3 zur ›Flexibilisierung‹ und 12.2.2 zur Bil-
dung).

Wenn man ›autonom‹ als Eigenschaft für Personen verwendet, reicht 
es nach Forsts Ansatz vermutlich auch aus, wenn eine Person disposi-
tional zu autonomen Verhalten tendiert und nicht ausschließlich au-
tonome Handlungen vollzieht. Damit ist der Autonomiebegriff einer-
seits enger als die Bestimmung, dass Personen handeln oder in einem 
minimalen Sinne frei sind. Dadurch würde nur ausgedrückt, dass Per-
sonen nicht zu einem bestimmten Verhalten physisch gezwungen wer-
den, d.h. zwar auf der Basis von Gründen handeln, diese aber nicht 
notwendigerweise auch gute Gründe sind (vgl. 6.3). Andererseits ist 
dieser Autonomiebegriff weiter als Kants, weil er sich nicht auf den mo-
ralischen Kontext beschränkt, sondern Personen für Forst eben auch 

95		 Forst betont jedoch explizit, dass die soziale Autonomie, auch wenn sie »aus 
einer Reflexion auf die Bedingungen der vorhergehenden resultiert und diese 
somit begrifflich voraussetzt, [dies nicht] bedeutet […], dass sie keine eige-
ne, normativ ebenso bedeutsame Dimension der Freiheit bezeichnet.« (Forst 
2007a: 209)

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

ethisch, politisch oder rechtlich autonom handeln können (vgl. Forst 
1996: 386).96

Politische und rechtliche Autonomie scheint zudem identisch zu sein 
mit der Beschreibung von Personen, die in gerechten Gesellschaften le-
ben. Der Umkehrschluss, dass eine gerechte Gesellschaft eine ist, in der 
alle Bürger/innen zumindest rechtlich und politisch autonom handeln 
können, scheint auch wahr zu sein. So schreibt Forst auch von einer 
»›autonomen‹ und gerechten Gesellschaft« (Forst 2007a: 179). Dem-
nach könnte es Sinn machen, den Autonomiebegriff als einen von der 
Gerechtigkeit abhängigen Begriff zu bezeichnen, weil seine Normativi-
tät zwar identisch ist mit der der Gerechtigkeit, aber er sich begrifflich 
dennoch von ihr unterscheidet, da er eine mögliche Eigenschaft von Per-
sonen oder auch kollektiven Entitäten97 benennt, während die Gerech-
tigkeit auf eine soziale Relation bezogen ist (vgl. 6.1). Diese Unterschei-
dung von Autonomie und Gerechtigkeit hinsichtlich ihres Bezugspunktes 
funktioniert allerdings nur, wenn man zwischen einer kollektiven Iden-
tität und einer sozialen Relation unterscheiden kann. Ansonsten wäre 
der Autonomiebegriff zumindest hinsichtlich der kollektiven Dimensi-
on nicht nur bezogen auf seine Normativität, sondern insgesamt iden-
tisch mit der Gerechtigkeit: eine gerechte wäre dann identisch mit einer 
autonomen Gesellschaft. 

An anderer Stelle wird ein anderes Verhältnis von Gerechtigkeit und 
Autonomie angedeutet: Die Autonomie von Personen scheint Forst als 
Grund für die Forderung nach Gerechtigkeit anzusehen: »Die Autono-
mie der Moral basiert auf der moralischen Autonomie vernünftiger Per-
sonen, die ein Reich des Normativen hervorbringen.« (Forst 2007a: 80) 
Die Autonomie der Moral bezeichnet für Forst eine wichtige Eigenschaft 
der Moral, nämlich unabhängig (etwa von dem Bereich des Ethischen) 
zu sein (vgl. 7.2). Der Bereich des Moralischen wiederum deckt sich mit 
dem der (fundamentalen) Gerechtigkeit, insofern in beiden die Kriteri-
en der Reziprozität und Allgemeinheit gelten. Wenn die moralische Au-
tonomie von Personen also die Basis (der Grund) für die Moral (als au-
tonomer) ist (wie es in dem obigen Zitat steht), dann lässt sich daraus 
auch ableiten, dass die Gerechtigkeit durch den autonomen Charakter 
vernünftiger Personen begründet werden soll.98 Autonomie als normativ 

96		 Mit meinem Vorschlag, nur zwischen zwei Kontexten zu unterscheiden (ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant, vgl. 6.1.), reduziere ich ge-
wissermaßen wieder den Bereich, in dem Autonomie relevant ist.

97		 Forst unterscheidet explizit zwischen individueller und kollektiver Autono-
mie (vgl. Forst 2007a: 179).

98		 Mein an Fichte anschließender Vorschlag, den Grund der Gerechtigkeit zu 
verstehen, bezieht sich auf eine weniger anspruchsvolle Freiheit von Perso-
nen. Ich werde dafür argumentieren, Freiheit als Unbestimmtheit als Grund 
der Gerechtigkeit zu verstehen. Vgl. Kapitel 7.

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

abhängig von der Gerechtigkeit zu bezeichnen, scheint aus dieser Per
spektive fragwürdig. 

In Bezug auf die Freiheit lassen sich bei Forst recht klare Textstel-
len finden, die belegen, dass er sie als abhängigen Begriff versteht. So 
schreibt er im Kontext seiner Auseinandersetzung mit dem Friedensbe-
griff: »Die Unterscheidung zwischen dem Grundsatz der Gerechtigkeit 
und anderen Werten, die in seinem Lichte bewertet werden, trifft nicht 
nur auf den Frieden zu [dazu 6.4.5, E.N.]; die Freiheit ist ein anderes 
Beispiel.« (Forst 2011: 96, vgl. auch Forst 2003a: 589, Fn. 1 und Forst 
2007a: Kapitel 5 »Politische Freiheit« und 271f. (a)) Freiheit scheint 
für Forst per se kein Wert zu sein, sondern nur gerechtfertigte Freiheits-
ausübung, d.i. Autonomie: »[…] die Frage der Freiheit [ist] ein Teil der 
umfassenderen Frage der Gerechtigkeit […], denn als gerechtfertigt 
gelten nur die Freiheiten, die mit Bezug auf die übergeordneten Gerech-
tigkeitskriterien von Reziprozität und Allgemeinheit beansprucht wer-
den können.« (Forst 2007a: 191) Gleichwohl ist diese gerechtfertigte 
Freiheit notwendiger Bestandteil seines normativen Gerechtigkeitsver-
ständnisses (s.o.). Freiheit simpliciter könnte bei Forst eher deskriptiv 
verstanden werden in dem Sinne, dass Menschen eben aus Gründen 
handeln und daher nicht vollkommen kausal determiniert sind (vgl. 
6.3). Zu diskutieren bleibt noch, welche normative Rolle nicht-ver-
nünftige Freiheitsausübung, also freies Handeln ohne gute Gründe, 
in Forsts Systematik insbesondere in Bezug auf Fragen des positiven 
Rechts spielt. In Kapitel 7 setze ich als Grund der Gerechtigkeit einen 
solchen weniger anspruchsvollen Begriff von Freiheit ein. Diese Frei-
heit muss wiederum durch institutionalisierte subjektive Rechte (po-
sitives Recht) geschützt werden (Kapitel 7 und 8). Positive Rechtsord-
nungen können jedoch aus Perspektive dieser Freiheit stets radikal 
infrage gestellt werden (Kapitel 7 und 11).

Gleichheit scheint ähnlich wie der Freiheitsbegriff für Forst kein Wert 
an sich, aber dennoch in einer bestimmten Deutung notwendig für sei-
nen Gerechtigkeitsbegriff zu sein. Gleichheit ist nur als »Rechtfertigungs-
gleichheit« (Forst 2007a: 279) wertvoll. Gleichheit etwa von Gütern ist 
für Forst deshalb nur dann wertvoll, wenn sie als Teil maximaler Gerech-
tigkeit durch Strukturen, in denen Rechtfertigungsgleichheit gegeben ist 
(fundamentale Gerechtigkeit) zustande gekommen ist. Gleichheit soll für 
ihn somit sowohl qualitativ (nicht bloß formal) als auch dynamisch ver-
standen werden (vgl. 6.4.7).99 

Zu erwähnen ist, dass Forst Freiheit und Gleichheit auch als negative 
und positive Bezugnahme auf das Ziel der Realisierung des Rechts auf 

99		 An anderer Stelle setzt Forst Gleichheit auch mit seinem Kriterium der Re-
ziprozität gleich: »Gleichheit – oder in meinen Worten Reziprozität« (Forst 
2011: 145).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Rechtfertigung versteht: »Negativ ausgedrückt, besteht das Ziel in dem 
Wunsch nach Freiheit, und positiv ausgedrückt im Wunsch nach Aner-
kennung als Gleicher […].« (Forst 2011: 178) Der auf dem Recht auf 
Rechtfertigung (bzw. dem Rechtfertigungsprinzip) gegründete Gerech-
tigkeitsbegriff soll beide Momente in sich umschließen (vgl. Forst 2011: 
182, Fn. 2). 

Den Status der Begriffe von Autonomie, Freiheit und Gleichheit in Be-
zug auf Forsts Gerechtigkeitsbegriff habe ich an dieser Stelle nicht ab-
schließend geklärt. Da ich ab Kapitel 7 in Bezug auf die Ausdeutung und 
systematische Stellung dieser Begriffe für die Gerechtigkeit von Forst ab-
weiche, beschränke ich mich auf die oben dargelegten Überlegungen und 
diskutiere im folgenden Unterkapitel allgemeiner Forsts Verständnis von 
abhängigen Begriffen. 

6.4.9 Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

Im Anschluss an die Darstellung von sieben Beispielen für Begriffe, die 
Forst zufolge normativ von der Gerechtigkeit abhängen, wird in diesem 
Unterkapitel allgemein Forsts Verständnis von normativ abhängigen Be-
griffen diskutiert. Ich problematisiere sein Verständnis mithilfe einer Ge-
genüberstellung zwischen normativ abhängigen und ›dichten‹ Begriffen. 
Bernard Williams hat die Rede von »thick ethical concepts« (Williams 
2006 [1985]: 140) geprägt. 

Die Ausgangsfrage, die sich mir stellt, ist, welchen systematischen Stel-
lenwert die von Forst so benannten normativ abhängigen Begriffe für 
seine Gerechtigkeitstheorie haben. Da er der Diskussion dieser Begriffe 
recht viel Raum einräumt, insbesondere dem Toleranzbegriff mit einem 
umfassenden Buch, aber auch durch eigene Aufsätze zu den Begriffen des 
Fortschritts und der Entfremdung etwa, wäre es verwunderlich, wenn sie 
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff aus Forsts Sicht systematisch ge-
sehen redundant wären.100 Manchmal schreibt Forst sogar explizit, dass 
bestimmte Begriffe unverzichtbar sind, etwa der Fortschrittsbegriff: wir 
seien »gebunden, an diesem Begriff des Fortschritts festzuhalten« (Forst 
2015a: 110). Wenn also etwa der Fortschrittsbegriff normativ von der 
Gerechtigkeit abhängig, aber gleichwohl unverzichtbar ist, muss das hei-
ßen, dass der Kern eines Begriffs, den Forst manchmal ganz explizit 
macht, wie etwa bei Entfremdung und Legitimität (vgl. 6.4.3 und 6.4.6), 

100	Für die These, dass die normativ abhängigen Begriffe für Forst eigentlich 
systematisch redundant sind und er ihnen nichtsdestoweniger in seinen 
Schriften viel Platz widmet, könnte sprechen, dass er es für wichtig erach-
tet, andere als seine (redundanten) Verwendungen der Begriffe im wissen-
schaftlichen (und realpolitischen) Diskurs zu entlarven. 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

in einem in irgendeiner Weise gewichtigen Verhältnis zu der modular ein-
gefügten Gerechtigkeitsnormativität steht. Das möchte ich beispielhaft 
an Forsts Auseinandersetzung mit dem Entfremdungsbegriff analysieren. 
Der Bedeutungskern des Entfremdungsbegriffs bei Forst war: 

»Alienation generally means that a person is disconnected from them
selves, others and their social context in a normatively relevant way, 
but that normative relevance needs to be explained by other concepts.« 
(Forst 2017b: 546) 

Übersetzen kann man das folgendermaßen: 

Entfremdung meint allgemein, dass eine Person in einer normativ rele-
vanten Weise getrennt ist von sich 	selbst (a), anderen (b) und ihrem so-
zialen Umfeld (c).

Für die ›normativ relevante Weise‹ setzt Forst nun seinen rechtfertigungs-
theoretischen Gerechtigkeitsbegriff ein, wodurch sich ergibt: 

Entfremdung meint, dass eine Person getrennt ist von (a) sich selbst als 
rechtfertigendem Wesen mit gleichem Status gegenüber anderen, (b) an-
deren als ebenso gleichwertigen rechtfertigenden Wesen und (c) ihrem 
sozialen Kontext. Die Trennung vom sozialen Kontext kann dabei ent-
weder auftreten, weil der soziale Kontext kein gerechter ist, in dem sich 
ein rechtfertigendes Wesen ›zuhause‹ fühlen kann (c1) oder weil die Per-
son von sich selbst als rechtfertigendem Wesen entfremdet ist, aber in 
einer gerechten Gesellschaft lebt, die dementsprechend nicht mit dem 
subjektiv mangelnden Selbstrespekt zusammenpasst (c2). 

Aber was ist dann genau die Verbindung zwischen dem Begriffskern, hier 
der Trennung einer Person von sich selbst, anderen und ihrem sozialen 
Kontext, und der Normativität der Gerechtigkeit? Mir scheint, dass die-
se Verbindung von Bedeutungskern und Normativität, zumindest bezo-
gen auf den Entfremdungsbegriff, nicht sehr bedeutend ist, denn es hängt 
etwa vollständig von der normativen Natur dessen, von dem man getrennt 
oder nicht getrennt ist, ab, ob die Trennung normativ beklagenswert ist 
oder nicht. Es ist etwa weder per se gut noch schlecht von seinem gesell-
schaftlichen Kontext ›getrennt‹ zu sein: Wenn der gesellschaftliche Kon-
text gerecht ist, dann ist es schlecht von ihm getrennt zu sein, wenn er un-
gerecht ist, dann ist es gut, von ihm getrennt zu sein. Die Trennung als 
solche scheint mir gar nicht normativ relevant zu sein (vgl. auch Kapitel 5). 

Im Gegensatz dazu schlägt Jaeggi mit ihrem Begriff der Entfremdung, 
dessen Kernbedeutung sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit« 
(Jaeggi 2005: 43ff.) beschreibt, vor, dass die Beziehungslosigkeit – die 
Trennung – wo oberflächlich keine Trennung (Beziehung) ist, per se oder 
prima facie entfremdend in einem abwertenden Sinne ist. Um die »Bezie-
hung der Beziehungslosigkeit« zu beklagen, bedarf es nicht eines zusätz-
lichen normativen Begriffs, sondern sie ist immer schon beklagenswert. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Jaeggi schlägt in diesem Kontext dann auch vor, den Entfremdungsbe-
griff als dichten ethischen Begriff im Sinne Williams’ zu verstehen (Jaeggi 
2005: 44).101 Die Kernidee eines dichten ethischen Begriffs ist, dass dabei 
eine evaluative und beschreibende Komponente konstitutiv zusammen-
gehören und einen Begriff »sui generis« bilden (Väyrynen 2019: 27f., 
vgl. Kirchin 2013: 2).102

Ich möchte nun vorschlagen, dass manche Begriffe, die Forst als nor-
mativ abhängig versteht, für seine Theorie tatsächlich keinen eigenständi-
gen systematischen Wert haben – und somit redundant sind – und man-
che doch einen eigenständigen systematischen Wert haben. Für Letztere 
müsste eine ›engere‹ Beziehung zwischen dem normativen und den ande-
ren Bestandteilen des Begriffs feststellbar sein – anders als beim Entfrem-
dungsbegriff (s.o.). Von den oben erläuterten Begriffen vermute ich, dass 
folgende Begriffe keinen systematischen Mehrwert für Forst haben: Aus-
beutung, Demokratie, Fortschritt103, Entfremdung und Legitimität. Das 
heißt nicht, dass die Verwendung dieser Begriffe in bestimmten Kontex-
ten nicht hilfreich sein kann, sondern nur, dass sich Forsts Theorie auch 
ohne Rekurs auf diese Begriffe vollständig darstellen ließe. Bei den folgen-
den beiden Begriffen denke ich allerdings, dass sie sehr wohl einen syste-
matischen Mehrwert für Forsts Theorie haben bzw. haben sollten: Frieden 
und Toleranz. Der systematische Stellenwert dieser beiden Begriffe sollte 
in folgenden Kapiteln deutlich werden (für Frieden Teil III insgesamt und 
für Toleranz insb. 6.5).104 

Forst müsste also eine Unterscheidung innerhalb der Gruppe von Be-
griffen, die von ihm als normativ abhängig bezeichnet werden, etablie-
ren und zwar zwischen denen, die einen systematischen Mehrwert ha-
ben und jenen, die in Bezug auf den Begriff der Gerechtigkeit redundant 
sind. Eine Möglichkeit wäre es, die systematisch wichtigen ›dichte Be-
griffe‹ zu nennen. Aber das ist vielleicht nicht die einzige Möglichkeit. 
Es wäre dabei zu prüfen, ob die Idee von dichten Begriffen dem von 

101	Jaeggi versteht auch den Fortschrittsbegriff als dichten Begriff (vgl. Jaeggi 
2018: 225). 

102	Laut Väyrynen gilt das aber nur für bestimmte Perspektiven auf thick ethi-
cal concepts, nämlich »Inseperabilist Views« (27ff.), die »Separist Views« 
(22ff.) entgegenstehen. Williams, auf den sich Jaeggi bezieht, gehört laut 
Väyrynen zu den Inseperabilists (15). Vgl. Kirchin 2013: 8. In dem von 
Kirchin herausgegebenen Sammelband geht es zudem nicht nur um ethi-
sche, sondern auch andere dichte Begriffe (2).

103	Auch wenn ich dem Fortschrittsbegriff keinen systematischen Mehrwert zu-
schreibe, werde ich die These vertreten, dass ein Begriff ›historischer Zeit‹ 
systematisch wichtig für die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption 
ist, vgl. Kapitel 11. 

104	Vgl. Kukathas’ Zweifel an dem systematischen Mehrwert von Toleranz ge-
genüber der Gerechtigkeit bei Forst (Kukathas 2020: 59). 

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHÄNGIGE BEGRIFFE

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

Forst vorgeschlagenen Theorietyp insgesamt widerspricht, weil dichte 
ethische Begriffe womöglich nicht zu einem deontologischen und ko-
gnitivistischen Normativitätsverständnis passen (vgl. Kirchin 2013).105 
Würde man sich der Kategorie der dichten Begriffe bedienen, wäre auch 
zu klären, ob und inwiefern der Gerechtigkeitsbegriff selbst als dichter 
zu verstehen ist.

Wichtig ist zuletzt anzumerken, dass der Gerechtigkeitsbegriff für 
Forst kein abhängiger Begriff sein kann. Das liegt daran, dass Forst bei 
der Diskussion von abhängigen Begriffen, die sich in eine Dialektik ver-
stricken, stets auf den höherstufigen Gerechtigkeitsbegriff verweist, um 
diese aufzulösen. 

6.5 Die Grenzen der Rechtfertigung

Dieses Unterkapitel fungiert als Übergang von meiner Rekonstruktion 
von Forsts kritisch-prozeduraler Theorie der Gerechtigkeit zu meiner 
stärker eingreifenden und kritischen Auseinandersetzung mit seinen 
Arbeiten. Ich werde hier die Grenzen der Rechtfertigung thematisie-
ren, die für den weiteren Verlauf der Argumentation des Buches zen
tral sind.

Zunächst beschreibe ich drei verschiedene Grenzen der Rechtfer-
tigung in Forsts Theorie: die Grenzen des Raums der Rechtfertigun-
gen (deskriptiv), die Grenzen zwischen den verschiedenen Kontexten 
der Rechtfertigung und die Grenzen des normativ Rechtfertigbaren. 
Auf diese drei Grenzen der Rechtfertigung reflektiert auch Forst selbst. 
Zweitens stelle ich im Anschluss an die »Paradoxie der Grenzziehung«, 
die Forst bezogen auf die Toleranz diskutiert (vgl. 6.4.7), die These 
auf, dass die Grenzen der Rechtfertigung gleichermaßen auch die Be-
dingung der Möglichkeit von guten Rechtfertigungen darstellen. Ein 
selbst rechtfertigender oder rechtfertigungstheoretischer Umgang mit 
den Grenzen der Rechtfertigung ist dabei, so meine These weiter, un-
möglich. Diese These steht im Widerspruch zu Forsts eigenem Ver-
ständnis. Inwiefern ein anderer (nicht rechtfertigungstheoretischer) ad-
äquater Umgang mit diesen Grenzen überhaupt möglich ist, wird ab 
Kapitel 7 thematisiert.

Zunächst zu den drei Grenzen der Rechtfertigung, die Forst in seinen 
Arbeiten aufzeigt. Die erste Grenze ist diejenige zwischen dem Raum der 

105	Forsts Begriff des anderen Menschen scheint allerdings gerade ›dicht‹ zu 
sein, d.h. notwendig deskriptive als auch evaluative Komponenten zu ha-
ben, vgl. Kapitel 7.

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

Rechtfertigungen und dem Raum des Natürlichen (vgl. 6.1 i.) oder des 
Zwangs bzw. der Gewalt (vgl. 6.3.2). 

Innerhalb dessen, was sich allgemein im Raum der Rechtfertigun-
gen befindet, gibt es zweitens verschiedene Kontexte der Rechtferti-
gung. Diese beziehen sich einerseits auf die Unterscheidung von vier 
Kontexten der Rechtfertigung: dem moralischen, dem politischen, dem 
rechtlichen und dem moralischen. Wie bereits erläutert (vgl. 6.1 ii.) 
denke ich jedoch, dass sich diese vier Kontexte letztlich zu zwei Kon-
texten zusammenziehen lassen: demjenigen Kontext, in dem die Kri-
terien von Reziprozität und Allgemeinheit die angemessenen Beurtei-
lungskriterien für Rechtfertigungen sind und demjenigen, in dem sie 
es nicht sind. Andererseits geht es um die Grenzen zwischen verschie-
denen Kontexten, für die gleichermaßen Reziprozität und Allgemein-
heit die angemessenen Beurteilungskriterien für Rechtfertigungen sind. 
Damit kommen die Grenzen zwischen verschiedenen begrenzten All-
gemeinheiten (vgl. 6.1) ins Spiel. Die erste Grenzziehung dieser zwei-
ten Gruppe von Grenzziehungen nenne ich die innere und die zweite 
die äußere Grenze der Gerechtigkeit (vgl. schon 2.1). Wie oben erläu-
tert, sind die innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit eng verbun-
den (vgl. 6.1 iii.). 

Die dritte Grenze der Rechtfertigung ist die Grenze des Rechtfertigba-
ren in einem Kontext, in dem die angemessene Beurteilung von Recht-
fertigungen über die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit er-
folgen sollte. Die dritte Grenze ist also die Grenze zwischen dem, was in 
einem solchen Kontext der Rechtfertigung rechtfertigbar ist und dem, 
was nicht rechtfertigbar ist. Es lassen sich wiederum zwei Grenzen der 
Rechtfertigbarkeit unterscheiden: erstens die Grenze zwischen ›durch die 
Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit rechtfertigbar‹ und ›nicht 
mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit zu rechtfertigen 
(aber auch nicht zurückweisbar)‹, zweitens die Grenze zwischen ›durch 
die Kriterien von Reziprozität und Allgemeinheit rechtfertigbar oder 
nicht mit den Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit zu rechtfer-
tigen (aber auch nicht zurückweisbar)‹ und ›durch die Kriterien von Re-
ziprozität und Allgemeinheit (RuA) zurückweisbar‹. Es ergibt sich fol-
gende Übersicht: 

Grenzgruppe I: 	 a) Raum der Rechtfertigung vs. Natur
	 b) Raum der Rechtfertigung vs. Gewalt, Zwang

Grenzgruppe II106: 	a’) Innere Grenze der Gerechtigkeit (etwa Toleranz-		
	 fragen)

106	Meinen Verständnis nach diskutiert Melissa Yates in ihrem Aufsatz über 
Forst (»Opening ›Political Contexts of Injustice‹«, Yates 2019) auf ähnliche 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

	 b’) Äußere Grenze der Gerechtigkeit 
	 (etwa transnationale Fragen)

Grenzgruppe III: 	 a’’) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar vs. 		
	 nicht durch diese Kriterien rechtfertigbar 
	 (aber auch nicht zurückweisbar)
	 b’’) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar 		
	 oder nicht zurückweisbar vs. durch die Kriterien 
	 zurückweisbar107 

Im Anschluss möchte ich nun erstens weitere Erläuterungen zu der Gren-
ze II, b’ anschließen, dann zweitens, Grenze III, b’’ in Verbindung mit 
dem »Paradox der Grenzziehung« (6.4.7) und der Grenzgruppe II disku-
tieren und drittens erläutern, dass ich Forsts Sozialtheorie der Rechtfer-
tigung als Beschreibung dessen sehe, was sich innerhalb des Raums der 
Rechtfertigungen bewegt, aber noch nicht weiter normativ ausgezeich-
net ist (d.h. diesseits der Grenze I ist). 

Transnationale Gerechtigkeit (äußere Grenze der Gerechtigkeit)

Die innere und äußere Grenze der Gerechtigkeit (II a’ und b’) hängen-
meinem Verständnis nach eng miteinander zusammen (vgl. schon 6.1). 
Forst behandelt Fragen der äußeren Grenze unter dem Stichwort der 
transnationalen Gerechtigkeit. Da ich mich in diesem Buch nicht expli-
zit mit Fragen transnationaler Gerechtigkeit auseinandersetze, möch-
te ich sie aber an dieser Stelle kurz thematisieren, nachdem ich den Zu-
sammenhang der inneren und äußeren Grenze dargestellt habe. Forst 
verwendet das Vokabular der inneren und äußeren Grenze nicht und 
spricht daher auch nicht (wörtlich) von dem zu erläuternden Zusam-
menhang derselben. 

Weise diese beiden Grenzen im Zusammenhang: »Being a subject of political 
power (the membership question) depends on how we define what counts 
as an exercise of political power to begin with (the ontopolitical question).« 
(S. 108 vgl. auch S. 121) In demselben Aufsatz stellt sie auch Überlegungen 
zu zwei Themen an, die für diese Arbeit zentral sind: die notwendige und 
mögliche Flexibilität der Grenzen von Kontexten der Gerechtigkeit sowie 
transtemporale Kontexte der Gerechtigkeit.  

107	Diese Grenze entspricht der Grenze zwischen Recht (Recht und Unrecht) 
und Nicht-Recht, vgl. Ende von Kapitel 2. Dieses Entsprechungsverhältnis 
der Grenzen des Rechts mit denen der Gerechtigkeit hängt damit zusammen, 
dass es letztlich nur ein ideal eingerichtetes (demokratisches) Rechtssystem 
sein kann, welches verbindliche Gerechtigkeitsurteile fällen kann (vgl. Ende 
von 6.1). 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Wo die extensionalen (äußeren) Grenzen einer Gruppe sind, hängt 
davon ab, was das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Gruppe (innere 
Grenze) ist. So ist Menke zuzustimmen, wenn er schreibt: 

»Das Nein, das das Gemeinwesen dem Flüchtling entgegenruft – Du 
bist gar kein Anteil, denn Du bist kein Teil von uns – ist daher in Wahr-
heit ein Nein zu sich selbst. Es ist die Einmauerung des Gemeinwesens 
in seinem Sosein (seiner Identität, seinen Werten).« (Menke 2016: 57)

Anders ausgedrückt: Der Ausschluss des Flüchtlings (der außerhalb der 
Extension eines Gemeinwesens steht) erlaubt Rückschlüsse auf die Iden-
tität des ausschließenden Gemeinwesens. Auch wenn ich die explizite Be-
handlung der Frage nach der äußeren Grenze der Gerechtigkeit in dieser 
Arbeit nicht leiste, bin ich der Überzeugung, dass ein adäquater Umgang 
mit der inneren Grenze auch zu einem adäquateren Umgang mit der äu-
ßeren Grenze beiträgt (vgl. auch Kapitel 8.3). Oder andersherum: Ein 
falscher Umgang mit der inneren Grenze begünstigt auch einen falschen 
Umgang mit der äußeren. So könnte man sich etwa vorstellen, dass eine 
nach innen zu wenig gefestigte Allgemeinheit, ein übersteigertes Sicher-
heitsbedürfnis nach außen begünstigt.108 

Welches Prinzip ist der Bestimmungsmaßstab für die äußere Grenze der 
Gerechtigkeit? Forst unterscheidet hierbei zwischen der Beantwortung 
dieser Frage in Bezug auf die Moral und in Bezug auf die Gerechtigkeit 
und differenziert dementsprechend auch das Grenzziehungsprinzip. Er 
schreibt, dass die Bestimmung der äußeren Grenze »in Kontexten der Mo-
ral dem Betroffenheitsprinzip (all-affected principle)« und »in Kontexten 
der Gerechtigkeit dem Unterwerfungsprinzip (all-subjected principle)« 
folgen sollte (Forst 2015a: 54). Das Betroffenheitsprinzip hat dabei zwei 
Bedeutungen: Einerseits heißt betroffen sein von konkreten Handlungen 
betroffen zu sein, direkt oder indirekt, und andererseits verweist es auf 
die abstraktere Betroffenheit als Mitglied der moralischen Gemeinschaft 
(für diese Unterscheidung, siehe Forst 2015c: 829). Dem Unterwerfungs-
prinzip geht es hingegen darum, zwischen Individuen zu unterscheiden, 
die einem bestimmten »context of domination (Beherrschung)« (Forst 
2014c: 201) unterworfen sind und jenen, die dies nicht sind. Ein Unter-
werfungsverhältnis möchte Forst »in einem weiteren Sinne verstanden« 
wissen, d.h., dass es »neben rechtlich-politischen auch informelle Unter-
werfungsverhältnisse etwa ökonomischer Art« geben kann (Forst 2015a: 
54). Da ich in Kapitel 6.1 bereits dafür argumentiert habe, dass Forsts 
Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit nur in Kontexten ›begrenz-
ter Allgemeinheit‹ Entscheidungskraft entfalten können, ist aus meiner 

108	Vgl. dazu: »Ein Gefühl der inneren Unsicherheit ist vorherrschend. Dies Ge-
fühl löst einen komplementären Drang nach äußerer Sicherheit aus, der eine 
Stütze in Maßnahmen sucht, die die aus der unberechenbaren Zukunft dro-
henden Gefahren abwehren sollen.« (Husserl 1955: 64)

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

Perspektive der Unterschied zwischen der zweiten Bedeutung des Betrof-
fenheitsprinzips (abstrakte Betroffenheit) und des Unterwerfungsprinzips 
hinfällig. Die erste Bedeutung des Betroffenheitsprinzips (die konkrete Be-
troffenheit) hingegen scheint mir auch für das Unterwerfungsprinzip be-
deutend zu sein. So kann eine Frau zwar dem Patriachat unterworfen sein 
wie alle anderen Frauen, aber gleichzeitig als etwa besonders arme oder 
wohlhabende Frau die Konsequenzen dieses Regimes am eigenen Leib in 
sehr unterschiedlichem Ausmaß spüren, d.h. von konkreten Handlungen, 
die das Patriachat begünstigt, in anderer Weise betroffen sein. Die Unter-
scheidung zwischen dem Betroffenheits- und Unterwerfungsprinzip ver-
wende ich deshalb nicht und habe dementsprechend bisher ausschließlich 
von Betroffenheit geschrieben und werde dies weiterhin tun. 

Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit109 beantwortet die 
grundlegende Frage der Debatte um globale Gerechtigkeit, wem gegenüber 
man in der Welt überhaupt Gerechtigkeitspflichten hat oder allgemeiner 
ausgedrückt, mit wem man in einer Gerechtigkeitsrelation steht, folgen-
dermaßen: In einer Gerechtigkeitsrelation steht man mit jeder und jedem, 
der in demselben Unterwerfungs- bzw. Betroffenheitsverhältnis steht. Forst 
möchte damit etwa sagen, dass ein deutscher H&M-Einkäufer mit einer 
Näherin in Bangladesch sehr wohl in einem Gerechtigkeitsverhältnis steht, 
auch wenn beide nicht durch eine politisch-rechtliche Gemeinschaft ver-
bunden sind. In Zeiten einer globalisierten Wirtschaft ist es daher eine 
schwierige epistemische Frage, mit wem man überhaupt in einem Gerech-
tigkeitsverhältnis steht. Niemand in Deutschland wird auf Anhieb wissen, 
ob und wer genau unter der Produktion der Produkte, die sie oder er kon-
sumiert, gelitten hat. Es ist an dieser Stelle, dass Forst die Rolle der Sozi-
alwissenschaften für die Bestimmung der äußeren Grenze der Gerechtig-
keit betont. Beherrschungsverhältnisse – und damit die äußeren Grenzen 
der Gerechtigkeit – müssten »informiert durch eine sozialwissenschaftli-
che Analyse der real vorfindbaren Verhältnisse« bestimmt werden (Forst 
2015a: 223). Besonders hebt er die Rolle der sozialwissenschaftlichen Ana-
lyse in einer Fußnote hervor, in der er einen Gegensatz zu Frasers Position 
herausstellt, die die Notwendigkeit, die Grenzen der Gerechtigkeit selbst 
diskursiv auszuhandeln, betont: »Ich stimme Fraser […] zu, dass Letzte-
res wichtig ist; gleichwohl traue ich einer kritischen sozialwissenschaftli-
chen Analyse zu, die bestehenden Verhältnisse und Strukturen und ihre 
Rechtfertigungsbedürftigkeit hinreichend zu beschreiben, um den Einsatz-
punkt für die diskursive Gerechtigkeit zu markieren.« (Forst 2015a: 224, 
Fn. 21)110 Von hier aus gibt es nun zwei Optionen: entweder man führt 

109	Zu Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit siehe insb. Forst 2007a: 
357–380 und Forst 2015a: 214–233.

110	Damit stellt er sich gewissermaßen Frasers Vermutung darüber, was Forst 
über die Frage nach der angemessenen Bestimmung der Grenzen der 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

das wissenschaftstheoretische Selbstverständnis einer nicht-positivistischen 
Sozialwissenschaft, die die äußeren Grenzen der Gerechtigkeit bestimmen 
können soll, aus oder man zieht sich auf die Position zurück, dass es letzt-
lich doch die Betroffenen selbst sind, die reziprok-allgemeine Gründe für 
legitime äußere Grenzziehungen hervorbringen müssen (und sich dabei 
eventuell auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse stützen). Mir scheint 
die Verfolgung der zweiten Option ausgehend von Forsts Arbeiten aus drei 
Gründen für angemessen111: 
– 	 erstens, weil Forst die wissenschaftstheoretische Arbeit nicht durch-

führt
– 	 zweitens, weil es schwer mit seiner normativen Position zu vereinba-

ren scheint, einer wissenschaftlichen (Beobachter)Perspektive so viel 
Macht zuzugestehen und 

– 	 drittens, weil er – wenn auch nicht in Worten der inneren und äuße-
ren Grenze der Gerechtigkeit – auch die enge Verbindung der Frage 
nach der äußeren Grenzziehung mit der Frage nach den Grenzen der 
Toleranz (innere Grenze) betont112 und in Bezug auf die Grenzen der 
Toleranz das Paradox der Grenzziehung anerkennt (vgl. 6.4.7 und 
den folgenden Abschnitt).

Gerechtigkeit sagen würde, entgegen: »So far as I know, Forst has not (yet) 
envisioned the possibility of applying his idea of a basic justification pro-
cedure at the meta-level to disputes about the frame, when not the ›what‹ 
but also the ›who‹ is up for grabs; but I see no reason why this could not be 
done.« (Fraser 2010: 174, En. 38)

111	Auch Eva Erman scheint schließlich zu denken, dass es in Forsts Framework 
nur die Kriterien der Reziprozität und Allgemeinheit selbst sein können, die 
angemessene Grenzziehungen rechtfertigen: »And disputes about ›relevant-
ly affected‹ could only be addressed by way of a process of reciprocal and 
general justification […].« (Erman 2014: 140, Fn. 29).

112	Folgende Zitate zeigen, dass Forst – wenn auch in anderen Worten – den 
Zusammenhang der inneren und äußeren Grenze der Gerechtigkeit aner-
kennt: »[D]ie Frage nach dem rechten Verständnis von Toleranz und ins-
besondere die Kernfrage, wo ihre Grenzen zu ziehen sind [,wirft] ein Licht 
auf die eigenen Grenzen – auf die Grenzen unserer ›westlichen Toleranz‹, 
die Grenzen unseres Verständnisses des gerechten und demokratischen Um-
gangs miteinander. […] Die Grenzen der Toleranz zu bestimmen heisst stets 
auch, die eigenen Begrenzungen zu überprüfen.« (Forst 2016b: 224f.) Und: 
»Es kennzeichnet die komplexe Situation in einer ›globalisierten Welt‹, dass 
in ihr viele Konflikte, die im Vorangegangenen als innergesellschaftliche ana-
lysiert wurden, als zwischengesellschaftliche wiederkehren.« (Forst 2003a: 
746)

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Paradox der Grenzziehung  
(Toleranz, innere Grenze der Gerechtigkeit)

Das Paradox der Grenzziehung diskutiert Forst als ein Paradox, das 
eine angemessene Toleranzkonzeption lösen können muss (vgl. 6.4.7). 
Das Paradox war, dass die Toleranz gewissermaßen immer auch intole-
rant ist, weil sie notwendig eine Grenze ziehen muss zwischen dem, was 
(noch) tolerierbar ist und dem, was (nicht mehr) tolerierbar ist. Forst gibt 
an dieses Paradox lösen zu können, indem er unterstreicht, dass eine Zu-
rückweisung aus Gründen, die den Kriterien der Reziprozität und All-
gemeinheit entsprechen, gar keine intolerante Zurückweisung sei – und 
deshalb nicht im Widerspruch zur Forderung der Toleranz stehe – und 
darüber hinaus damit, dass jede Zurückweisung auch revidierbar sein 
muss (vgl. Forst 2003a: 532, vgl. 6.4.7). 

In meiner Systematik lässt sich sagen, dass Forst den Toleranzbegriff 
an der systematischen Stelle der inneren Grenze der Gerechtigkeit ein-
setzt. Der Toleranzbegriff scheint mir deshalb ein für Forst nicht redun-
danter abhängiger Begriff zu sein (vgl. 6.4.9). Nichtsdestoweniger denke 
ich, dass Forst das Problem der Bestimmung der inneren Grenze – oder: 
das Paradox der Grenzziehung der Toleranz – durch seine Toleranzkon-
zeption nicht auflösen kann.113 Dieses Paradox nicht anzuerkennen kann 
wiederum zu unerwünschten Beherrschungseffekten in Form von Nor-
malisierungen oder Disziplinierungen (vgl. 3.2.2) führen.114 

Ich möchte nun anhand eines Beispiels, das ich schon in 6.1 iii. be-
müht habe, das Problem der Bestimmung der inneren Grenze im Zu-
sammenhang mit Fragen der Toleranz aufzeigen. Das Beispiel war das 
einer (Mittelbau)Versammlung an einer Universität, in der es um plan-
barere Karrierewege geht. Dort habe ich erläutert, dass es möglicher-
weise einen Streit über das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Grup-
pe geben könnte. Ein möglicher Streitpunkt dabei könnte sein, ob es 
sinnvoll ist, dieses Problem gemeinsam unter Mitarbeiter/innen, die 
über Drittmittelprojekte angestellt sind und solchen auf sogenann-
ten Landesstellen zu diskutieren. Angenommen es würde die Entschei-
dung gefällt, weiterhin zusammen zu diskutieren. Wenn dann der Vor-
schlag eingebracht würde, dass das allgemeinheitsstiftende Merkmal 
der Gruppe vielleicht nicht sein sollte, sich für planbarere Karriereper-
spektiven einsetzen zu wollen und Teil der Gruppe zu sein, die betrof-
fen ist von befristeten Arbeitsverträgen, sondern ausschließlich ›sich 

113	So auch: Fischer-Lescano 2018: 165f. So verstehe ich auch Browns Perspek-
tive in: Brown und Forst 2014.

114	Für die Erlaubniskonzeption der Toleranz (vgl. 6.4.7) benennt Forst selbst 
das Problem eines »Disziplinierungseffekt[s] durch Toleranz« (Forst 2003a: 
547).

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

für planbare Karriereperspektiven einsetzen wollen‹, könnte weiterge-
hend die Frage aufkommen, ob dann nicht auch Professor/innen Teil 
der Gruppe sein sollten. Wenn dann jemand auf einer Drittmittelstelle 
sagte ›Jetzt reicht es aber! Okay, dass wir uns mit denjenigen auf Lan-
desstellen vereinigen, aber wenn wir nun auch die Professor/innen mit-
einschließen, dann kommen wir ja nie zu einer sinnvollen Position!‹, 
könnte man dies als Ausdruck der Grenzen der Toleranz dieser Per-
son verstehen. Damit wird auch die Verbindung zu der Grenzgruppe 
II deutlich; hier würde gefordert, dass Professor/innen nicht Teil der 
Gruppe sein sollen (äußere Grenze) und dass die Betroffenheit von be-
fristeten Verträgen Teil der intensionalen Beschreibung des allgemein-
heitsstiftendes Merkmals bleiben sollte (innere Grenze). 

Ich vertrete die Ansicht, dass die Bestimmung dieser Grenze (Grenz-
gruppe II) nicht alleine mithilfe der Kriterien von Reziprozität und All-
gemeinheit getroffen werden kann, weil die Anwendung der Kriterien 
selbst darauf angewiesen ist, dass bereits festgelegt ist, welche Interessen 
und Meinungen berücksichtigt werden sollten (vgl. 6.1 iii.). Ein Rekurs 
auf (unbefriedigende) Gründe wie ›Wenn jemand anders mitmachen will 
(eine bestimmte Professorin etwa), dann sollten wir sie mitmachen las-
sen‹ oder ›Wir haben als Gruppe von Mittelbau-Leuten angefangen und 
sollten dabei bleiben‹ wäre in dem fingierten Fall schlussendlich unver-
meidlich. Diese Beispielgründe machen deutlich, dass es hierbei um Fra-
gen der Befürwortung von Veränderung oder Stabilität geht.

In jüngerer Zeit bezeichnet Forst zusammen mit Klaus Günther die 
Uneinigkeit zumindest über die äußere Grenze (die aber ja eng mit der 
inneren Grenze zusammenhängt) als »second order justification crisis«. 
Dabei gestehen Forst und Günther auch zu, dass es unklar ist, wie die-
ser Krise rechtfertigungslogisch begegnet werden sollte. Eine Rechtferti-
gungskrise zweiter Ordnung bricht aus,

»when there is not only disagreement over functions and justificati-
ons and their languages but also over the extension of the community 
which is supposed to construct and accept these justifications. Here we 
are dealing with a controversy over the nature and limits of the exist
ing, relevant normative order, and it is questionable whether there is a 
higher-level normative order to resolve this dispute.«(Forst und Gün-
ther 2017: 3) 

Zudem wird von ihnen auch eine mögliche falsche Reaktion auf eine 
solche Krise angedeutet, nämlich eine, die (ohne guten Grund) an der 
Vergangenheit festhalten will: »They want to regain a sovereignty that 
cannot be reconstructed – and in their quixotic search for solutions na-
tionalist populisms offer themselves as a justification narrative, mista
king the past for the future.« (Forst und Günther 2017: 3) Das passt 
zu dem zweiten Bestandteil, mithilfe dessen Forst der Paradoxie der 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Grenzziehung der Toleranz (vgl. oben und 6.4.7) entgegentreten möch-
te: dass ein Ziehen der Grenze 2 der Toleranz (Zurückweisung) stets für 
Revisionen in der Zukunft offenbleiben muss. Ich werde im weiteren 
Verlauf des Buches zu bedenken geben, dass der zu Recht als falsch be-
zeichnete Umgang mit Rechtfertigungskrisen zweiter Ordnung, nämlich 
ohne guten Grund an der Vergangenheit festzuhalten, sich auch umkeh-
ren kann in den Fehler der unbegründeten Anerkennung des Werts von 
Veränderung.115 Beide Varianten des Umgangs mit einer Rechtfertigungs-
krise zweiter Ordnung – oder den Grenzen der Gerechtigkeit (Grenz-
gruppe II) – können gewissermaßen als ›quantitative‹ bezeichnet werden. 
Mir scheint, dass ein solch ›quantitativer Umgang‹ an dieser Stelle in der 
Tat nicht vermeidbar ist. Er kann allerdings dennoch zu einem besseren 
Umgang werden, wenn reflektiert auf diese quantitative Dimension der 
Gerechtigkeit Bezug genommen wird (vgl. 12.2.1).

Von Ethik zu Sozialontologie

Es gibt einen Teil des Raums von Rechtfertigungen, der aus einer be-
stimmten Perspektive als außerhalb (äußere Grenze) des relevanten 
Rechtfertigungskontextes steht (den man also eher beobachtet als dass 
man an ihm teilnimmt116) oder der innerhalb des relevanten Rechtferti-
gungskontextes nicht mithilfe der Kriterien von Reziprozität und Allge-
meinheit bewertet werden sollte bzw. durch diese Kriterien nicht ausge-
zeichnet, aber auch nicht zurückgewiesen werden kann (innere Grenze). 
Was hat Forst zu diesem Teil zu sagen? Ich möchte im Anschluss an die 
Ausführungen in diesem Kapitel vorschlagen, dass Forst in seinen frü-
heren Arbeiten an dieser Stelle Raum für eine Ethik der Rechtfertigung 
gesehen hat (vgl. Einleitung zu Teil II), dass sich aber in seinen späteren 
Arbeiten seine Perspektive hin zu einer Sozialontologie117 der Rechtfer-
tigung verschoben hat. Nach Kontexte der Gerechtigkeit suggeriert er 
etwa, dass ethische Autonomie keinen Eigenwert habe oder zumindest 
nicht hinreichend für die Bestimmung eines guten Lebens sei (anders 
noch in den Andeutungen zu einer ethischen Theorie der Rechtfertigung, 

115	Die pauschale Befürwortung von Veränderung hängt zusammen mit der Be-
herrschungsform der ›Beschleunigung‹ (Kapitel 10).  

116	Der Unterschied zwischen der Teilnehmer- und Beobachterperspektive wird 
also bei Forst nur noch über die Grenzen (innen und außen) von Rechtfer-
tigungskontexten gemacht. Vgl. zum »Perspektivendualismus« bei Haber-
mas: Iser und Strecker 2010: 189.

117	Ich schreibe hier Sozialontologie statt Sozialtheorie (6.3.2), weil ich betonen 
will, dass Forst ›Rechtfertigungen‹ als zentral für Sozialität allgemein ansieht 
und diese Ansicht erst der Ausgangspunkt für eine Sozialtheorie der Recht-
fertigung und davon ausgehend für eine empirische Soziologie sein kann. 

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

vgl. Forst 1996: 388–395 und Einleitung zu II), sondern nur als Grenz-
begriff zur Moral funktioniert: 

»[…] Freiheit ist […] in diesem Zusammenhang die Freiheit, nicht zu 
einer bestimmten Form des ethischen Lebens gezwungen zu sein. Und 
der Grund dafür ist nicht die Auffassung, dass ethische Autonomie eine 
Bedingung des guten Lebens ist, wie vielfach in liberalen Theorien be-
hauptet wird, sondern der, dass die Verletzung ethischer Autonomie mo-
ralisch nicht zu rechtfertigen wäre.« (Forst 2007a: 201)

Zudem betont er in seinem Aufsatz »Die Ungerechtigkeit der Gerechtig-
keit. Normative Dialektik nach Ibsen, Cavell und Adorno« (Forst 2011: 
181–195) eher, dass neben der Gerechtigkeit auch noch andere Arten 
von normativen Ordnungen existieren, wie etwa die »Ordnung der Lie-
be« (Forst 2011: 188), für die vermutlich eine rechtfertigungstheore-
tische Ethik nicht geeignet ist. Diese anderen normativen Ordnungen 
wären für Forst dann rechtfertigungstheoretisch nur noch deskriptiv zu-
gänglich.

***

Die Tatsache, dass Forst ›das Soziale‹, auf das bezogen sich die Norma-
tivität der rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeit realisiert, selbst als 
Komplex von Rechtfertigungen ansieht, erscheint zunächst attraktiv und 
als Clou seines Ansatzes, weil dadurch die ›Anwendung‹ von (gerechtfer-
tigten) Normen auf das Soziale diesem keine Gewalt antut, weil es be-
reits in derselben Form vorliegt. Zum Ende des zweiten Teils der Arbeit 
wird aber gerade dieses Kennzeichen seiner Theorie problematisch.118

118	Vgl. dazu Kapitel 8, insb. 8.4 und 8.5. 

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Was ist die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie antwortet?
	6.2  Rechtfertigung als normativer Begriff
	6.2.1  Der Rechtfertigungsbegriff
	6.2.2  Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität und Allgemeinheit
	6.2.3  Ebenen der Moralbegründung

	6.3  Rechtfertigung als deskriptiver Begriff
	6.3.1  Die handlungstheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs
	6.3.2  Die sozialtheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

	6.4  Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff) normativ abhängige Begriffe
	6.4.1  Ausbeutung
	6.4.2  Demokratie
	6.4.3  Entfremdung
	6.4.4  Fortschritt
	6.4.5  Frieden
	6.4.6  Legitimität
	6.4.7  Toleranz
	6.4.8  Autonomie, Freiheit und Gleichheit als normativ abhängige Begriffe?
	6.4.9  Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

	6.5  Die Grenzen der Rechtfertigung

