6. Die Systematik von Forsts
Gerechtigkeitstheorie

6.1 Was ist die Frage, auf die Forsts
Gerechtigkeitstheorie antwortet?

In diesem Unterkapitel geht es mir darum zu verstehen, was die Frage
ist, auf die Forsts kritisch-prozedurale Theorie der Gerechtigkeit eine
Antwort bietet. Ich verstehe Forsts Textkorpus hier einerseits aus mei-
nem spezifischen Forschungsinteresse heraus, denke aber andererseits,
dass meine Ausbuchstabierung der Frage, auf die Forsts Ansatz antwor-
tet, gleichwohl einen Schliisselzugang zu seinem bisherigen Gesamtwerk
bildet und nicht blofS einen Teil dessen in den Blick nimmt (siehe Einlei-
tung zu Teil II). Ich mochte vorschlagen, dass die Frage, auf die Forsts
Gerechtigkeitstheorie eine Antwort bietet, folgendermaflen formuliert
werden kann: Ist diese soziale Relation gerecht? Drei Bestandteile dieser
Frage mochte ich kurz erlautern: »diese<, >soziale Relation< und »gerecht«.

Dass es um diese soziale Relation geht, ist wichtig, da es Forst nicht
primar darum geht, eine Theorie dariiber zu entwickeln, wie eine dem
Ideal der Gerechtigkeit entsprechende Gesellschaft aussehen musste. Thm
geht es nicht darum, eine »Blaupause« (Forst 2007a: 15) fir eine gerechte
Gesellschaft zu entwerfen. Die »[...] primdre Aufgabe |...] [ist, E.N.] zu
bestimmen, welche Anspriiche bzw. Normen nicht hinreichend begriin-
det sind« (Forst 2007a: 1o7f.). Ein solcher negativer Bezug (vgl. Forst
2007a: 306) auf existierende Ungerechtigkeiten dhnelt dem von Ales-
sandro Ferrara vorgeschlagenen und von Albena Azmanova aufgegriffe-
nen »judgment paradigm«, welches betont, dass eine Gerechtigkeitsthe-
orie das Augenmerk weniger auf das Entwickeln eines idealen Modells
der gerechten Gesellschaft legen sollte, sondern eher auf die Frage, was
(Un)Gerechtigkeitsurteile' in konkreten Situationen zu richtigen oder
falschen Urteilen macht und warum wann so ein Urteil vonnoten ist (vgl.
Ferrara 1999, Azmanova 2012: 4 und Neuhann und Ronge 2016: 247).
Beziiglich der >sozialen Relationc« ist einerseits zu betonen, dass es fiir
Forst entscheidend ist, dass Gerechtigkeitsfragen auf menschengemach-
te Verhiltnisse abzielen und er etwa ablehnen wiirde, es fiir ungerecht
zu halten, dass eine geographische Region immer wieder von Naturka-
tastrophen heimgesucht wird, wahrend eine andere Region viel seltener

1 Zum Verhiltnis von Handlung, Urteil und Norm bei Forst, siehe 6.3.1.
2 Ein solcher negativer Zugriff ist auch tiber das »judgment paradigm« hinaus
typisch fiir die Tradition der Kritischen Theorie. Siehe 1.2.

145

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

betroffen ist (vgl. Forst 201 1: 31 und Forst 2015a: 172). Gleichwohl kann
ein Gerechtigkeitsproblem aus einer Naturkatastrophe erwachsen oder sich
auf diese beziehen. Beispielweise konnten die Einwohner/innen der haufiger
betroffenen Region A den Einwohner/innen der seltener betroffenen Regi-
on B Hilfe beim Umgang mit der letzten seltenen Naturkatastrophe geleis-
tet haben und nun wiirden die Einwohner/innen von B — obwohl sie iber
die Zeit hinweg seltener von Naturkatastrophen betroffen und in dieser
Hinsicht dementsprechend bessergestellt sind — ihre Hilfe gegeniiber den
Einwohner/innen von A nach der jiingsten Katastrophe verweigern. Hier
entsteht nun ein Gerechtigkeitsproblem. Allerdings ist dabei die soziale Re-
lation zwischen den beiden Gruppen von Einwohner/innen der geographi-
schen Regionen Gegenstand der Gerechtigkeitsfrage und nicht die blofSe
(wenn auch ungleich hiufigere) Betroffenheit von Naturkatastrophen ei-
ner der Regionen. Andererseits ist es bedeutend, dass es primar um die Be-
urteilung einer sozialen Relation und nicht etwa eines sozialen Ereignisses?
geht. Da allerdings auch jedes individuelle Urteil und jede individuelle
Handlung (als solche Ereignisse) fiir Forst in einem intersubjektiven Raum
der Griinde (oder Rechtfertigungsraum) verortet sind, haben sie auch eine
relationale Dimension (vgl. 6.3.1), die sich aus Perspektive der Gerechtig-
keit beurteilen ldsst. Die Relationalitit einer Handlung oder eines Urteils
wird also in Bezug auf die jeweils relevante Rechtfertigungsrelation be-
stimmt. Gleichwohl gibt es, fiir Forst, neben natiirlichen Ereignissen, auch
wenn man individuelle Handlungen und Urteile als in Rechtsfertigungsre-
lationen eingebettet ansieht, menschliche und gleichwohl nicht-relationa-
le Ereignisse, namlich Gewalttaten (vgl. 6.3.2)%.

»Gerecht« ist abgeleitet von der normativen Perspektive der Gerech-
tigkeit, von der ausgehend eine soziale Relation bewertet werden kann.
Fiir Forst heifSt dies letztendlich, ob diese soziale Relation als >gut<

3 Hier ist mit Ereignis also einfach die zeitliche Abgrenzung von einem (sozia-
len) Phinomen gemeint. Von diesem niichternen Ereignisverstindnis grenze
ich in Kapitel 11 einen emphatischen historischen Ereignisbegriff (der etwa
von Badiou vertreten wird) ab, wobei ein Ereignis eine vergangene Bewer-
tungsmatrix von einer zukiinftigen trennt. Der emphatische Ereignisbegriff
ist damit gewissermaflen nicht relational, jedenfalls nicht im Sinne einer
Rechtfertigungsrelation.

4  Esbleibt an dieser Stelle offen, ob es fir Forst auch soziale Relationen oder
Ereignisse (im ntichternen Sinne, vgl. die vorhergehende FufSnote) mit einer
relationalen Dimension gibt, die nicht rechtfertigungslogisch aufzuschlisseln
sind. Fest steht, dass sie wie die »Natur< und >Gewalt« kein Gegenstand eines
Gerechtigkeitsurteils sein konnten. Im Falle der »Gewalt< wire es hochstens
moglich, die Etablierung einer Rechtfertigungsrelation zu fordern.

5 Da Forst einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff verwendet, ist die
Qualifizierung >gut< notwendig. Etwas konnte, fir Forst, auch ideologisch
gerechtfertigt sein.

146

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

gerechtfertigt gelten kann, wobei »gut« den Kriterien der »Reziprozitit und
Allgemeinheit« (s.u.) entsprechend bedeutet.

GewissermafSen lasst sich die Ausgangsfrage, ob eine soziale Relation
gerecht ist, also noch spezifizieren zu der Frage: Ist diese Rechtfertigungs-
relation gut gerechtfertigt? Daran wird die Zentralitat des Rechtferti-
gungsbegriffs deutlich. Forst mochte im Sinne der methodischen Perspek-
tive einer kritischen Theorie eine sowohl normative als auch deskriptive
Theorie anbieten und der Rechtfertigungsbegriff ist fiir beide Bestandtei-
le wesentlich (vgl. 6.2 und 6.3). Der Begriff der Rechtfertigung wird also
analog zu Habermas’ Begriff der Kommunikation, Honneths Begriff der
Anerkennung und Rosas Begriff der Resonanz verwendet. Alle vier Au-
toren wollen reale Rechtfertigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-
bzw. Resonanzverhiltnisse mithilfe der Idee guter oder idealer Rechtfer-
tigungs-, Kommunikations-, Anerkennungs-, bzw. Resonanzverhiltnisse
kritisieren. Es ist dennoch wichtig, Forsts Theorie nicht primar als »Kriti-
sche Theorie der Rechtfertigung(sverhaltnisse)« zu begreifen, sondern die
gerechtigkeitstheoretische Komponente dieser Perspektive zu betonen.*
Das liegt daran, dass bei Forst der Ubergang von realen schlechten Recht-
fertigungsverhaltnissen (oder Teilen derselben) zu realen guten Rechtfer-
tigungsverhiltnissen hinsichtlich der Rolle der Kritik (durch die Theorie)
und von formalisierten Institutionen spezifisch gerechtigkeitstheoretisch
verstanden werden muss (siehe dazu insbesondere Kapitel 8).

Anzumerken ist, dass die Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« sich
von der klassischen Frage der praktischen Vernunft nach Kant, »Was soll
ich tun?<, unterscheidet. Die Frage, »Was soll ich tun?<, verliert dabei nicht
jegliche Bedeutung, aber sie wird sekundar und stellt sich etwa in folgenden
Spezifikationen: Was soll ich als Biirgerin in Anbetracht einer ungerechten
sozialen Relation in dem Staat, dessen Biirgerschaft ich innehabe und von
deren Existenz ich weifs, von der ich aber nicht direkt betroffen bin, tun??
Primar scheint mir jedoch Forsts theoretisches Anliegen dadurch

6 Wenn man allerdings, wie Forst, den Rechtfertigungsbegriff eng an die
Grundfrage der politischen Philosophie koppeln wiirde (»Die politische Phi-
losophie beginnt mit der Rechtfertigungsfrage [...]«, Forst 2011: 14) und
die Politische Philosophie eng an Gerechtigkeitsdenken (wie etwa Jaeggi und
Celikates das tun, vgl. Kapitel 5), konnte man die Gerechtigkeitsperspek-
tive auch als in der Rechtfertigungsperspektive enthalten ansehen. Sowohl
die Engfithrung von Politischer Philosophie mit der Rechtfertigungsfrage
als auch die von Politischer Philosophie und Gerechtigkeitsdenken mochte
ich allerdings nicht voraussetzen, weshalb ich es bevorzuge, von Forsts Vor-
schlag einer kritischen Theorie als einer Gerechtigkeitstheorie zu sprechen,
die den Rechtfertigungsbegriff in ihr Zentrum stellt.

7 Wie schon diese Beispielfrage zeigt, gibt es hier einen groflen Spielraum an
Variationen fiir die Spezifikation der Frage »Was soll ich tun?« (und ange-
messenen Antworten): differenziert nach Beteiligungsgrad und Wissen z.B.

147

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

bestimmt zu sein, zundchst einmal eine gerechte oder insbesonde-
re ungerechte soziale Relation als solche identifizieren zu konnen.?
Nun mochte ich kurz erlautern, welche Schritte Forsts Theorie bei der
Beantwortung der Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« vorsieht. Die
einzelnen Schritte entsprechen jeweils Theoriebestandteilen, die ich in
den nichsten Unterkapiteln genauer erldutere. Um die einzelnen Schritte
durchzugehen, mochte ich den Normalfall durchspielen, dass eine Person?
geurteilt hat, dass x ungerecht ist. Welche Schritte miisste diese Person
selbst (in spaterer Selbstreflexion) oder eine andere Person befolgen, um
herauszufinden, ob dieses Urteil richtig ist?

1. Ist x eine soziale Relation?

Die erste Frage, die gestellt werden miisste, ist, ob es sich bei x tiberhaupt
um eine soziale Relation handelt. Fiir Forst heifst das, wie oben beschrie-
ben, genauer, ob es sich bei x um eine Rechtfertigungsrelation handelt
(vgl. 6.3). An dieser Stelle ergibt sich bereits die Moglichkeit, das Urteil,
dass x ungerecht ist, als falsch zurtickzuweisen, weil x gar nicht ungerecht
sein kann. Es wire namlich ein Kategorienfehler zu behaupten, dass es
ungerecht sei, dass Kalifornien nun schon wieder von Waldbrinden heim-
gesucht wird. Das gilt allerdings nur, wenn die Haufigkeit der Waldbrin-
de nichts etwa mit einseitiger Bewaldung oder menschengemachtem Kli-
mawandel zu tun hat. Hier zeigt sich bereits, dass die Grenze zwischen
menschengemachten und natiirlichen Relationen und Situationen nicht
offensichtlich ist und die Frage >Ist dies iberhaupt eine soziale Relation?«
damit ein bedeutender Schritt der Untersuchung der (Un)Gerechtigkeit
von x ist. Ich vermute, dass bei ausfiihrlicher Betrachtung (sind die kali-
fornischen Brinde wirklich natiirlich?) mehr Situationen als menschen-
gemacht und somit gerechtigkeitsrelevant erkannt werden als wenn man

8  In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) formuliert Forst allerdings seine vier-
dimensionale Gerechtigkeitstheorie so, dass sie in vier Kontexten (Moral,
Ethik, Politik und Recht) Antworten auf die Frage >Was soll ich tun?« lie-
fert (vgl. Forst 1996: 408). Meine Ablehnung dieser Systematisierung hat
auch etwas mit meiner Ablehnung der Heuristik einer praktischen Philo-
sophie der Rechtfertigung fiir Forsts Philosophie insgesamt zu tun (vgl.
Einleitung zu II) sowie mit meiner Ansicht, dass es wenig Sinn macht, alle
vier Kontexte gleichermafSen als Kontexte der Gerechtigkeit anzusehen.
Wahrend die Kontexte der Moral, des Rechts und der Politik namlich als
Kontexte, in denen Gerechtigkeit die relevante normative Bezugsgrofe ist,
zu sehen sind, sollte der Kontext der Ethik eher als >Umwelt< der Gerech-
tigkeit angesehen werden.

9  Welche Stellung diese Person zur als ungerecht beurteilten Situation hat, las-
se ich an dieser Stelle offen, komme aber unten darauf zuriick.

148

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

diesen ersten Untersuchungsschritt ausliefSe. In dem Fall jedenfalls, wenn
man feststellen kann, dass es sich bei x um ein Rechtfertigungsverhaltnis
handelt, schreitet die Untersuchung fort zu der folgenden Frage ii.

ii. Um was fiir eine Art von Rechtfertigungsrelation handelt es sich
bei x bzw. in welchem Rechtfertigungskontext steht x?*°

Auch wenn festgestellt wurde, dass es sich bei x um eine soziale Relati-
on (d.h. eine Rechtfertigungsrelation) handelt, heifst das noch nicht, dass
es sich bei x bereits um eine gerechtigkeitsrelevante Rechtfertigungsrela-
tion handelt. Auch innerhalb der Menge von Rechtfertigungsrelationen
gibt es also solche, fir die es unangemessen wire, sie mit dem Vokabular
der Gerechtigkeit zu beurteilen, und zwar in demselben Sinne eines Ka-
tegorienfehlers wie bei der Naturkatastrophe. In Kontexte der Gerechtig-
keit unterscheidet Forst vier »Kontexte[]| der Rechtfertigung« (Forst 1996:
362—413): den ethischen, den moralischen, den politischen und den recht-
lichen.

Im ethischen Kontext der Rechtfertigung, den ich wie deutlich werden
wird gerade nicht als Kontext der Gerechtigkeit verstehe (vgl. Fn. 8 in
diesem Kapitel und s.u.), unterscheidet Forst zwei Hinsichten der Recht-
fertigung:

»Auf einer subjektiven Ebene rechtfertige ich >meine<« Lebensentschei-

dungen vor mir und vor denen, die zum Kern meiner Identitit gehoren

[...].« (Forst 1996: 389)

und

»Auf einer gemeinschaftsbezogenen Hinsicht bedeutet ethische Recht-
fertigung, daf eine Gemeinschaft, die fiir die einzelnen eine Identifika-
tionsgemeinschaft darstellt, die Frage des >fiir uns< Guten auf der Basis
eines gemeinsamen Selbstverstindnisses zu beantworten sucht.«

(Forst 1996: 390)

10 In Kontexte der Gerechtigkeit (1996) verhandelt Forst diese Frage unter der
Perspektive des Urteilens »zwischen« Kontexten (Forst 1996: 407). Die-
se Frage ist m.E. mit der Frage nach der (angemessenen) Anwendung von
Normen (moralischen und rechtlichen), der Giinther sich in seinem Buch
Der Sinn fiir Angemessenheit (1988) widmet, gleichzusetzen. Giinther inte-
ressiert namlich, woher man wissen kann, auf welche Situationen eine be-
stimmte Norm Anwendung finden soll und nicht nur, ob diese Norm prin-
zipiell richtig ist (aber evtl. fiir diese Situation nicht angemessen). Vgl. insb.
den ersten Teil des Buches, in dem Giinther fiir die Notwendigkeit (und
Moglichkeit) der Trennung der Frage nach der Begriindung einer Norm
und ihrer Anwendung argumentiert. Speziell zur Anwendung von Rechts-
normen, siche auch Kapitel 8.

149

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Damit ist »[d]er Geltungsmodus ethischer Werte [...] ein subjektiver
und objektiver zugleich: Ein Wert gilt, wenn er fur mich als Teil einer
ethischen Gemeinschaft identitatsbestimmend ist.« (Forst 1996: 391)
Man konnte sich nun folgende Situation als Beispiel fiir eine ethische
Rechtfertigungssituation vorstellen: In einer Paarbeziehung moniert
Partner/int gegeniiber Partner/in2, dass sie/er mittlerweile stark zuge-
nommen habe, und fithrt moglicherweise weiter aus: >Ich habe dich als
sportliche und schlanke Person kennengelernt und da mir sowohl Ge-
sundheit als auch ein attraktives Aussehen wichtig sind, ist es fur mich
ein Problem, dass du so zugenommen hast«. In gemeinschaftsbezoge-
ner Hinsicht kreidet Partner/int Partner/in2 an, dass sie/er vormals gel-
tende gemeinsame Werte (Gesundheit, Attraktivitit) verletze. In sub-
jektiver Hinsicht konnte man sagen, dass es Partner/int schwerfillt,
sich damit zu identifizieren, sjemand mit einer/m ubergewichtigen Part-
ner/in< zu sein. Von da aus konnte nun ein ethisches Rechtfertigungs-
gespriach beginnen, in dem etwa Partner/in2 fragt, ob denn nun ihre/
seine Sportlichkeit wirklich entscheidend fiir ihre Beziehung sei. Wich-
tig ist dabei, dass hier nicht die Frage verhandelt wird, ob es allgemein
verwerflich ist, selbstverschuldet (also wegen eines bestimmten Lebens-
stils und nicht aus medizinischen Griinden) ubergewichtig zu sein.™

In einem moralischen Rechtfertigungskontext hingegen ist es gera-
de zentral, dass es angemessen ist, sich mit Griinden zu rechtfertigen
(bzw. Uiberzeugen zu lassen), die auf die Allgemeinheit bezogen sind.
Mit Allgemeinheit sind hier alle Mitglieder der moralischen Gemein-
schaft, d.h. alle Menschen, gemeint. Fiir Forst ist also im Gegensatz zum
partikularen Geltungsanspruch des ethischen Rechtfertigungskontexts
(was gehort zu meiner und unserer Identitit) im moralischen Kontext

11 Dieses Beispiel konnte (je nach breiterem sozialem Kontext) allerdings zu ei-
nem Gerechtigkeitsproblem werden bzw. sich als ein Gerechtigkeitsproblem
entpuppen, wenn etwa Partner/in2 eine Frau und Partner/int ein Mann ist.
Dann konnte Partnerinz womoglich gerechtfertigterweise argumentieren:
>Ich finde es ungerecht, dass ich, weil ich eine Frau (in dieser Gesellschaft)
bin, darauf festgenagelt bin, dass mein Part in einer Beziehung u.a. darin be-
stehen muss, korperlich attraktiv zu sein. Wieso findest du mich nicht wegen
meines beruflichen Erfolgs attraktiv?«. Damit ist auch betont, dass hier kein
sozialontologisches oder empirisch-soziologisches Kriterium fiir gerechtig-
keitsrelevante Rechtfertigungsrelationen im Spiel ist: Jede soziale Relation
(egal ob sie raumlich etwa in der Wohnung einer Kleinfamilie oder im Bun-
destag zu lokalisieren ist) kann sich (auch wenn die Wahrscheinlichkeiten
womoglich anders verteilt sind) als gerechtigkeits(ir)relevant herausstellen.
Zumindest ein simples Verstindnis des Unterschieds von Privatheit (die ei-
gene Wohnung etwa) und Offentlichkeit (der Bundestag) ist damit nicht de-
ckungsgleich mit der Grenze von gerechtigkeitsirrelevant und- relevant, vgl.
Forst 1996: 355.

150

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

ein allgemeiner Geltungsanspruch definierend. Diesen Geltungsanspruch
der Allgemeinheit erginzt Forst mit dem Kriterium der Reziprozitit. Mit
dem zur Allgemeinheit zusitzlichen Kriterium der Reziprozitit moch-
te Forst betonen, dass einen moralischen Geltungsanspruch zu erheben
immer auch heifSen muss, sich gegeniiber dem »>konkreten« einzelnen«
(Forst 1996: 404) zu rechtfertigen. Dies muss erfolgen, ohne dass dem
anderen die eigenen Priferenzen, Meinungen, Bediirfnisse etc. unterstellt
werden und ohne dem anderen irgendetwas nicht zuzugestehen, was
man aber fir sich selbst einfordert (vgl. Forst 2007a: 15). Ich gehe auf
die Herleitung der Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit bei Forst
in 6.2 genauer ein. Hier sei bereits ihre Definition zitiert:

» Reziprozitdit heiflt, dass niemand seinem Gegentiiber bestimmte Forde-
rungen verwehren darf, die er oder sie selbst erhebt (Reziprozitit der
Inhalte), und dass niemand anderen die eigenen Wertvorstellungen und
Interessen einfachhin unterstellen darf — auch nicht im Riickgriff auf
shohere Wahrheiten, die nicht geteilt werden (Reziprozitit der Griin-
de). Allgemeinbeit bedeutet schliefSlich, dass Griinde fur allgemein gel-
tende, grundlegende Normen unter allen Betroffenen teilbar sein miis-
sen.« (Forst 2007a: 15)

Der rechtliche und der politische Kontext sind auch auf eine Allge-
meinheit bezogen, allerdings handelt es sich dabei um eine begrenzte
Allgemeinbeit (vgl. Forst 1996: 79, 139). In Kontexte der Gerechtig-
keit scheint Forst diese Begrenzung insbesondere als solche zu verste-
hen, die Staatsgrenzen bezeichnet: Die Burger/innen eines bestimm-
ten Staates bilden eine Rechts- bzw. eine politische Gemeinschaft.™
Die Extension des politischen und rechtlichen Kontextes ist also identisch.
Gleichwohl werden die Mitglieder einer politischen Gemeinschaft aus
einer anderen Perspektive in den Blick genommen. Mitglieder einer
Rechtsgemeinschaft sind Rechtspersonen, d.h. passive » Adressaten von
Rechtsnormen«, wihrend Mitglieder einer politischen Gemeinschaft
»Staatsburger [d.h. aktive, ENN.] (Mit)-Autoren« derselben Rechtsnor-
men sind (Forst 1996: 140). Gemeinsam ist der rechtlichen und politi-
schen Perspektive, dass die Mitglieder als Gleiche in den Blick kommen,
wenn auch in anderer Hinsicht gleich, entweder als Individuen fiir die
das geltende Recht genauso gilt wie fur alle anderen oder als solche mit
gleicher Mitbestimmungsmacht iiber das geltende Recht. Fur Habermas,
an dessen Konzeption die Formulierung dieser zwei verschiedenen Rollen
von Personen bei Forst angelehnt ist, ist die Moglichkeit, dass Personen

12 In spiteren Arbeiten hingegen ist es Forst wichtig, politische und rechtliche
Fragen, auch und insbesondere transnational zu verstehen. Dadurch muss
er die Grenzen einer >begrenzten Allgemeinheit« anders bestimmen als tiber
Staatsgrenzen. Vgl. dazu 6.5 in diesem Kapitel.

13 Vgl. Kapitel 7, Fn. 4.

I51

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

zugleich beide Rollen zukommen konnen, dadurch bedingt, dass moder-
ne positive Rechtsnormen gelten. Denn nur die Art von Norm >moder-
nes, positives Recht« kann laut Habermas Akteure gleichzeitig als Autoren
und Adressaten' von Normen ansprechen (vgl. Habermas 1994 [1992]:
44£.)."s Weil es sich sowohl bei dem rechtlichen als auch politischen Kon-
text um einen Kontext der Allgemeinbeit (wenn auch einen begrenzten)
handelt, sind fir Forst die Geltungskriterien fiir Rechtfertigungen in die-
sem Kontext dieselben wie im moralischen Kontext, namlich Reziprozitit
und Allgemeinheit: Eine Rechtfertigung ist dann eine gute Rechtfertigung
im Kontext des Rechtlich-Politischen, wenn sie gegentiber jedem Mitglied
dieser Gemeinschaft (nicht allen Menschen wie bei der Moral) mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden gerechtfertigt werden kann. Dieser hohe Be-
grindungsanspruch kann jedoch in bestimmten Bereichen durch weni-
ger anspruchsvolle Regeln ersetzt werden, wie etwa einer Mehrheitsregel.
Dass allerdings etwa eine Mehrheitsregel in einem bestimmten Kontext
ein angemessenes Verfahren darstellt, muss schlussendlich wieder mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden rechtfertigbar sein (vgl. Forst 1996: 80).*¢
Bisher habe ich mich, um den Untersuchungsschritt ii zu explizieren
(d.h., um zu zeigen, wie die Frage, um was fiir eine Rechtfertigungsre-
lation es sich bei x handelt bzw. in welchem Rechtfertigungskontext
X zu verorten ist, beantwortet werden muss) auf Forsts verschiedene

14 Dabei ist das Merkmal, dass modernes positives Recht subjektive Rechte
gewibhrleistet, fiir die Adressatenrolle entscheidend.

15 Die Bedingung, dass es positives Recht geben muss, damit ein politisch-recht-
licher Kontext vorliegt, kann Forst aufgrund seiner Absicht, auch Fragen
transnationaler Gerechtigkeit einfangen zu konnen, nicht aufrechterhalten.
Gleichwohl muss der Rechtsbezug seines Ansatzes in anderer Weise erhal-
ten bleiben, vgl. Kapitel 8. Vgl. zu dieser Thematik auch Nagels Aufsatz
»The Problem of Global Justice« (Nagel 2005), in dem er dafiir argumen-
tiert, dass Gerechtigkeitspflichten nur zwischen Staatsbiirger/innen gelten,
denen ein Korpus an zwingenden Rechtsnormen gemein ist. Nagel betont
den zwingenden Charakter des Rechts und nicht (wie Habermas) die allge-
meine Rechtsform des modernen Rechts, das subjektive Rechte gewihrleis-
tet (vgl. 2.3). Um auf das Beispiel des Paares von oben zuriickzukommen,
wire es also aus Nagels Perspektive entscheidend, dort von einem ethi-
schen Kontext zu sprechen (auch wenn er dieses Vokabular nicht verwen-
det), wenn es beiden Partnern einseitig moglich ist, diese Beziehung zu ver-
lassen (es sich also um keinen Kontext des Zwangs handelt).

16 Es ist fraglich, ob, fir Forst, wenn die Frage behandelt wird, ob etwa eine
Mehrheitsregel oder ein anderes politisches Verfahren in einem bestimmten
Kontext angemessen ist und damit eine » Anhebung [auf, E.N.] die Schwelle
von Reziprozitit und Allgemeinheit« (Forst 1996: 80) gefordert wird, damit
auch von einer rechtlich-politischen Betrachtungsebene auf eine moralische
Ebene gewechselt wird. Man konnte auch erwigen, dass dann >nur« auf die
— noch immer rechtlich-politische — Verfassungsebene gewechselt wiirde.

152

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

Rechtfertigungskontexte aus seinem frithen Buch Kontexte der Gerechtig-
keit bezogen. Wie sich in meiner Auseinandersetzung mit Forst im gesam-
ten Teil 1T zeigen wird, denke ich aber schlussendlich, dass diese Kontexte
auf eine Unterscheidung bzw. zwei Kontexte reduziert werden konnen'7:
Ist diese Relation eine, die mithilfe (wenn auch vermittelt) der Kriterien
der Reziprozitit und Allgemeinheit gerechtfertigt werden sollte? Wenn
die Antwort auf diese Frage >ja< lautet, handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante soziale Relation; wenn die Antwort >nein« lautet, dann
handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Relation. Damit wire
dann Forsts Spezifizierung des ersten Merkmals des allgemeinen Begriffs
der Gerechtigkeit (2.1) benannt: Die kritisch-prozedurale Konzeption
der Gerechtigkeit ist reduziert in dem Sinne, dass sie sich nur fur solche
sozialen Relationen interessiert, die mit den Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit beurteilt werden sollten. Warum ich denke, dass sich
die Rede von vier verschiedenen Kontexten letztlich so reduzieren lisst,
hat drei Griinde, die ich hier kurz nennen mochte, wobei aber der letzte
erst am Ende von Teil II hinreichend ausgefiihrt sein wird:

Erstens denke ich, dass es hilfreicher ist, Politik und Recht als zwei
Perspektiven auf einen Kontext zu beschreiben, eben weil die Extensi-
on der Mitglieder beider Kontexte identisch ist (s.o. und vgl. Fn. 4 in
Kapitel 7).

Zweitens scheint es mir so zu sein, dass der Kontext der Moral in
Forsts Werk insgesamt ohne Verweis auf politische, rechtliche oder so-
ziale Problemkonstellationen wenig eigenstiandig ist. Entscheidend ist
es hingegen fiir seinen Ansatz zu verstehen, inwiefern die >Moral«$
Anspriiche an solche Problemkonstellationen stellt. Klassische moralphilo-
sophische Themen, wie etwa das Ligenverbot, spielen in Forsts Texten eine
vernachlassigbare Rolle. Meine Vermutung ist, dass dies der Fall ist, weil es
keinen Sinn machen wiirde, etwa das Lugenverbot institutionell umzu-
setzen.® Und das macht nicht deshalb keinen Sinn, weil Liigen nicht mo-
ralisch falsch wire, sondern weil es sich um kein mit sozialen Instituti-
onen sinnvollerweise regelbares Phinomen handelt.>® Ich vermute also,

17 Ich denke zudem, dass Forst diese Lesart in seinen spiteren Arbeiten selbst
nahelegt, siehe 6.5.

18 Moral setze ich hier in einfache Anfiihrungszeichen, weil ich diese Ebene
der Normativitdt im weiteren Verlauf als fundamentale Normativitit ande-
rer Art verstehen mochte, siehe Kapitel 7, insb. 7.5.

19 Mohr argumentiert im Anschluss an Kant, dass es kein Recht gibt, dass der
Pflicht, die Wahrheit zu sagen, entspricht (vgl. Mohr 2010: 66ff.). Ein sol-
ches korrespondierendes Recht konnte man als Bedingung dafiir ansehen,
dass eine Institutionalisierung Sinn macht.

20 Eine Ausnahme stellt etwa die Falschaussage von Zeug/innen in einem
Gerichtsprozess dar. Hierbei handelt es sich allerdings um einen klar be-
grenzten Rahmen, in dem >Liigen«< verboten ist.

153

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dass Forst sich vor allem fur >Moral« als Anspruch an die Gesellschaft
interessiert, aber nicht fiir >Moral« als solche, weshalb ich die Trennung
zwischen den Kontexten, die sich auf Allgemeinheiten (Moral, Recht, Po-
litik) beziehen, nicht so streng ziehe.

Drittens erscheint es mir schwierig, die Kriterien der Reziprozitit und
Allgemeinheit tiberhaupt anwenden zu kénnen, wenn keine begrenzte
Allgemeinheit festgelegt wird, deren >Material< in Form von Meinungen,
Interessen, Werten etc. ihrer Mitglieder durch den Filter der Reziprozi-
tat und Allgemeinheit prozessiert werden konnte. Damit wird das Pro-
blem der Bestimmung der Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit viru-
lent (s.u. (iii) und 6.5).

Letztlich mochte ich also vorschlagen, dass es zwei Antworten auf die
Frage ii gibt: bei der sozialen Relation x handelt es sich um eine gerech-
tigkeitsrelevante Rechtfertigungsrelation oder bei der sozialen Relation
x handelt es sich um eine gerechtigkeitsirrelevante Rechtfertigungsre-
lation (Merkmal 1 des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit). Beziig-
lich der ersten Antwortmoglichkeit (gerechtigkeitsrelevant) mochte ich
jedoch binnendifferenzieren und zwar mithilfe von zwei Termini von
Forst, die ich im Detail allerdings an dieser Stelle noch nicht darstelle:
fundamentale bzw. minimale und maximale Gerechtigkeit (dazu 6.2).
Wenn eine soziale Relation x nicht mithilfe der Kriterien von Rezipro-
zitdt und Allgemeinheit beurteilt werden sollte (vgl. Beispiel Paarbezie-
hung oben), dann handelt es sich um eine nicht gerechtigkeitsrelevan-
te soziale Relation. Eine nicht gerechtigkeitsrelevante soziale Relation
konnte man auch als eine ethische (im terminologischen Sinne von Ha-
bermas und Forst) bezeichnen. Sie bildet dann gewissermafSen einen Teil
der >Umwelt« der Gerechtigkeit. Wenn eine soziale Relation hingegen
mit den Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit bewertet werden
sollte, handelt sich um eine gerechtigkeitsrelevante Relation. Steht sie
den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit nicht entgegen, dann
ist sie gerecht, widerspricht sie ihnen, ist sie ungerecht (dazu Schritt iii).
Nun mochte ich vorschlagen, dass eine soziale Relation x auch dann ge-
rechtigkeitsrelevant ist, wenn sie selbst nicht mithilfe der Kriterien von
Reziprozitiat und Allgemeinheit beurteilt werden sollte, aber die Krite-
rien der Reziprozitit und Allgemeinheit der Prufstein fir die Kriteri-
en/das Verfahren, nach denen x bewertet werden sollte, bereitstellen.**
Eine soziale Relation x, wie die Beziehung zwischen Wahlberech-
tigten und Abgeordneten etwa, sehe ich daher als gerechtigkeits-
relevante Relation an, auch wenn sie nicht mithilfe der Kriteri-
en der Reziprozitit und Allgemeinheit selbst beurteilt werden sollte,

21 Ich wiirde sogar dafiir argumentieren, dass die Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit in konkretere Verfahren iibersetzt werden sollten und nur
so Wirkung entfalten konnen, vgl. Kapitel 7.

154

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

sondern angemessener Reprisentation«. Die genaue Ausbuchstabie-
rung von >angemessener Reprisentation< hingegen muss sich aber an
den Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit messen lassen.
Man konnte mit Forst sagen, dass eine soziale Relation, die sich di-
rekt mit den Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit mes-
sen lassen sollte, eine Relation fundamentaler oder minimaler>:
Gerechtigkeit darstellt. Eine soziale Relation, deren angemessene Bewer-
tungskriterien andere sind, diese wiederum aber den Kriterien der Rezi-
prozitat und Allgemeinheit standhalten miissen, kann man eine >soziale
Relation maximaler Gerechtigkeit< nennen.

Wenn eine soziale Relation x nicht direkt oder vermittelt mithilfe
der Kriterien von Reziprozitiat und Allgemeinheit bewertet werden soll,
kann an dieser Stelle der Untersuchung wieder festgestellt werden, dass
es sich bei x nicht um eine gerechtigkeitsrelevante Relation handelt; x
also nicht nur nicht ungerecht ist, sondern genau genommen gar nicht
ungerecht sein kann. Sollte x direkt oder vermittelt iiber die Kriterien
von Reziprozitit und Allgemeinheit bewertet werden, folgt Untersu-
chungsschritt iii.

iii. Ist die Rechtfertigungsrelation x eine, die den Kriterien
der Reziprozitidt und Allgemeinheit entspricht?*

Um zu uberpriifen, ob eine soziale Relation x, die direkt oder vermittelt
uber die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit bewertet werden
soll, diesen Kriterien standhalten kann oder nicht, muss zunichst die re-
levante begrenzte Allgemeinbeit bestimmt werden. SchliefSlich miissen
Griinde, um das Kriterium der Allgemeinheit zu erfiillen, »unter allen
Betroffenen teilbar sein« (Forst 2007a: 15). Die Frage, ob Griinde un-
ter allen Betroffenen teilbar sind, beantworten zu konnen, setzt voraus,
dass definiert ist, wer die Betroffenen sind. Das Kriterium der Rezipro-
zitat besagt zudem, dass eine gute Rechtfertigung keine sein darf, durch
die man versucht, die eigene Position durchzusetzen, indem man entwe-
der etwas fiir sich beansprucht, was man anderen nicht gewahrt (Rezi-
prozitat der Inhalte), oder indem man einfach davon ausgeht, dass seine
eigenen »Wertvorstellungen und Interessen« denjenigen »der anderen«
entsprechen (Reziprozitat der Griinde) (Forst 2007a: 15). Die zwei Sei-
ten der Reziprozitdt mochte ich kurz an einem Beispiel erldutern:

22 Im Folgenden verwende ich immer >fundamentale Gerechtigkeit<, wobei mi-
nimale und fundamentale Gerechtigkeit Synonyme sind.

23 Diese Frage behandelt Forst in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) unter der
Frage nach dem moralischen Urteilen »in« einem Kontext der Gerechtigkeit
(Forst 1996: 407).

155

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Angenommen ein heterosexueller Mann hitte ein Interesse daran,
dass Werbung im offentlichen Raum keine Bilder homosexueller Paare
oder Anspielungen auf homosexuelle Beziehungen enthilt. Fir die Be-
rechtigung seines Interesses wiirde er zudem argumentieren, indem er
(implizit) sagen wiirde: Heterosexualitit sollte in der Offentlichkeit dar-
gestellt werden diirfen, aber Homosexualitdt nicht; Darstellungen von
Sexualitit in der Werbung sind also in Ordnung, solange es sich dabei
um Heterosexualitdt handelt. Damit wiirde er das Prinzip der Reziprozi-
tat der Inhalte verletzen, weil er zwar fordern wiirde, dass seine (hetero)
sexuelle Neigung in der Offentlichkeit reprisentierbar ist, er aber ande-
ren dasselbe absprache, namlich ihre (homo)sexuelle Neigung auch im
offentlichen Raum zu sehen. Wenn er dann weiter argumentieren wiir-
de, dass das Minderheitenphanomen >Homosexualitdt< deshalb weniger
Platz in der Offentlichkeit einnehmen sollte, weil schlieflich auch Ho-
mosexuelle sich mit heterosexueller sMainstream«-Sexualitat identifizie-
ren konnten (weil sie auch von einem Mann und einer Frau abstammen
etwa), dann wiirde er auch das Prinzip der Reziprozitat der Griinde ver-
letzen. Er wiirde namlich einfach einige Werte, Interessen oder auch,
uber Forsts explizite Ausfuhrungen hinausgehend, Wahrnehmungen als
selbstverstindlich betrachten, etwa: den Wert der Normalitit; das man-
gelnde Interesse von Homosexuellen, in ihrer Sexualitit in der Offent-
lichkeit sichtbar zu sein, und die Art der Wahrnehmung ausschliefSlich
heterosexueller Sexualitit in der Offentlichkeit durch Homosexuelle,
namlich dass sie dies nicht als storend empfanden und sich auch mit
Heterosexualitit identifizieren konnten.

Dieses Beispiel sollte auch dabei helfen zu verstehen, dass es auch fiir
die Uberpriifung des Kriteriums der Reziprozitit wichtig ist, zu wissen,
wer die Betroffenen sind, d.h., was die relevante begrenzte Allgemein-
heit ist. Der Mann in dem Beispiel konnte doch gar nicht wissen, ob er
seine eigenen Anspriche anderen vorenthilt oder seine Werte, Interes-
sen und Wahrnehmungen auf andere projiziert, wenn er nicht wiisste mit
wem, mit welchen eigenen Anspriichen, Werten, Interessen und Wahr-
nehmungen, er es zu tun hat. Weil dies ein fur die weitere Argumentati-
on wichtiger Punkt ist, sei zu dessen Plausibilisierung ein weiteres Bei-
spiel herangezogen:

Angenommen ich wiirde in der Mittelbauversammlung einer Univer-
sitat >planbarere Perspektiven fur den wissenschaftlichen Nachwuchs«
fordern. Ich wiirde hierbei wohl weniger Gefahr laufen, meine Interes-
sen auf andere zu projizieren, als wenn ich dieselbe Forderung im Rah-
men einer politischen Gruppe, die fiir die Verbesserung von Arbeitsbe-
dingungen von 25—3 sjahrigen Frauen eintritt, stellen wiirde. Dort wiren
folgende Nachfragen berechtigt: Ist das jetzt wirklich das wichtigste Pro-
blem? Was ist mit den Arbeitsbedingungen von Frisérinnen, Ergothera-
peutinnen oder Journalistinnen? Ob ich mit meinen Forderungen also

156

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

das Kriterium der Reziprozitit verletze, hangt entscheidend damit zu-
sammen, wer meine Referenzgruppe ist: Individuen, die alle wie ich im
Mittelbau einer Universitit arbeiten, oder Individuen, die alle wie ich
denken, dass es bessere Arbeitsbedingungen fir Frauen in einem ge-
barwahrscheinlichen Alter geben sollte (sei es als Selbstbetroffene oder
als Partner/in, Mitbuirger/in oder GrofSvater einer arbeitswillig- und fa-
higen Frau zwischen 25 und 35). Das »alle wie ich« verweist darauf,
dass es Sinn macht, auch in Bezug auf diese partikularen Gruppen von
(begrenzten) Allgemeinheiten zu sprechen, da alle Mitglieder dieser
Gruppen mindestens hinsichtlich eines Merkmals gleich sind.

Die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit lassen sich nun in
eine innere und duflere Grenze unterteilen (vgl. 2.1 und 6.5): Die au-
Bere Grenze betrifft die Extension einer Gruppe von Individuen,
die zu einer begrenzten Allgemeinheit gerechnet werden. Die inne-
re Grenze betrifft die Frage, welches Merkmal der Individuen, die an
der begrenzten Allgemeinheit teilhaben, allgemeinheitsstiftend ist.>+
In konkreten Streitfillen tiber die adiquaten Grenzen einer begrenzten
Allgemeinheit stehen wohl zumeist innere und duflere Grenzen gleich-
zeitig auf dem Spiel. Gleichwohl kann man sie zunachst analytisch tren-
nen. Das mochte ich wieder anhand des oben eingefuhrten Beispiels einer
Mittelbauversammlung an einer Universitit, die beim Tagesordnungs-
punkt >planbarere Karriereperspektiven« angekommen ist, erlautern:

Man konnte sich vorstellen, dass jemand vorschlagt, die Diskussi-
on getrennt fur Mitarbeiter/innen, die sogenannte Landes- bzw. Plan-
stellen innehaben, und solchen, die iiber Drittmittelprojekte finanziert

24 Celikates verwendet auch die Rede von »4dufSeren und inneren Grenzen«
(Celikates 2o012: 70). Der Kontext ist dabei Balibars Demokratietheorie.
Mit der inneren und dufleren Grenze sind hier also Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft gemeint. Die Frage, wie die Grenzen einer demo-
kratischen Gemeinschaft adiquat zu bestimmen sind, ist ein vieldiskutier-
tes Problem in der Demokratietheorie, vgl. zum Beispiel: Kortendiek und
Martinez Mateo 2017 und Ahlhaus 2020. Dabei steht oft die dufSere Gren-
ze im Zentrum der Diskussionen und wird auch unter dem Ausdruck des
»democratic paradox«, »that democracies cannot choose the boundaries
of their own membership democratically « (Benhabib 2008: 35) oder niich-
terner als »boundary problem« diskutiert (vgl. zum »democratic paradox«
auch: Mouffe 2015 [2000]). Dabei kommt allerdings auch schon inhalt-
licher Dissens zur Geltung, namlich, ob es sich dabei eben um ein Para-
dox oder ein I8sbares Problem handelt, vgl. Benhabib 2011: En. 9 auf 268,
verwiesen von 144 und Milstein 2017. Auch Benhabib verbindet aber die
auflere Seite des demokratischen Paradoxons mit einer inneren, nimlich
zwischen »liberalism and democracy, that is between a promise to uphold
human rights [...] and the will of democratic majorities on the other hand«
(Benhabib 2008: 25, vgl. Benhabib 2011: 143ff.).

157

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

sind, zu fithren. Angestellte, die tiber Drittmittelprojekte finanziert sind,
hitten namlich viel weniger planbare Perspektiven als diejenigen mit
»Landesstellen<, denn ihre Vertrage seien statistisch gesehen kiirzer und
wirden immer unter dem Vorbehalt abgeschlossen, dass sie beendet wer-
den, falls die Drittmittelfinanzierung ausfalle. Diesen Vorschlag konn-
te man nun als Infragestellung des allgemeinheitsstiftenden Merkmals
des Mittelbaus deuten. Das allgemeinheitsstiftende Merkmal einer be-
grenzten Allgemeinheit ist dasjenige, was ihre innere Grenze konstitu-
iert; es verdeutlicht, was im Kontext einer bestimmten begrenzten All-
gemeinheit relevant ist. Fragen, die sich auf andere Merkmale der dort
Anwesenden beziehen und offensichtlich keine Relevanz fur das allge-
meinheitsstiftende Merkmal der begrenzten Allgemeinheit haben, sind
jenseits der inneren Grenze des hier Relevanten. Eine solche Frage wire
beispielweise die eines modebewussten Teilnehmers, ob die Versam-
melten sein lila Sakko zu extravagant finden. Wenn die Anmerkung
desjenigen, der die Unterscheidung innerhalb des Mittelbaus zwischen
Drittmittel- und auf Landesstellen Beschaftigten unterstrichen hat, als
sinnvoll aufgenommen wiirde, konnte es sein, dass sich dadurch auch
die Extension der Gruppe (die duflere Grenze) andern wirde. Es konn-
ten sich bspw. zwei neue begrenzte Allgemeinheiten bilden, die >Allge-
meinheit« der Drittmittel- und die der Landesstellenbeschiftigen, oder
aber sich nur eine kleinere >Allgemeinheit< der Drittmittelbeschafti-
gen konstituieren. Die Anderung der dufleren Grenze ist aber bei ei-
ner Anderung oder Spezifizierung des allgemeinheitsstiftenden Merk-
mals (innere Grenze) nicht notwendig. So konnte sich beispielsweise
herausstellen, dass alle zwar die Spezifizierung des allgemeinheitsstif-
tenden Merkmals von Mittelbau zu >Drittmittel-Mittelbau« unterstiit-
zen wiirden, aber weil (unwahrscheinlicherweise) gar keine nicht dritt-
mittelfinanzierte Person zum Mittelbau der infrage stehenden Universitat
gehort, sich die Extension der Gruppe gar nicht verindern wiirden, son-
dern blof§ das explizite allgemeinheitsstiftende Merkmal. Der Normal-
fall ist allerdings, dass eine Verschiebung der einen Grenze, der inneren
oder dufSeren, auch Auswirkungen auf die jeweils andere Grenze hat.*s
In Kapitel 8 setze ich mich ausfiihrlich mit einer Manifestation der inne-
ren Grenze der Gerechtigkeit auseinander.

Damit sei festgehalten, dass, um zu bewerten, ob eine soziale Relation
x den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit entspricht, zunachst
die relevante begrenzte Allgemeinheit festgelegt werden muss. Steht die
begrenzte Allgemeinheit fest, kann nun herausgefunden werden, ob x

25 Vgl. zum Zusammenhang der inneren und duferen Grenze in Bezug auf das
politisch-rechtliche Gemeinweisen: Menke 2016: 57. Etwas ausfiithrlicher
dazu 6.5. Vgl. auch: Wellmer 2011 [1998]: 329f. In Bezug auf die Gerech-
tigkeit vgl. Barbieri Jr. 2015: 7.

158

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit entspricht. Das bedeu-
tet in den meisten Fillen die Untersuchung der Frage, ob die Rechtfer-
tigungen fir x (und nicht x selbst) den Kriterien der Reziprozitiat und
Allgemeinheit entsprechen, d.h.: nicht eine Teilgruppe der begrenzten
Allgemeinheit tibervorteilen (Reziprozitit der Inhalte), die Griinde einer
Teilgruppe der begrenzten Allgemeinheit starker gewichten (Reziprozi-
tit der Griinde) oder, abstrakter ausgedriickt, nur fiir eine Teilgruppe der
begrenzten Allgemeinheit teilbar sind (Allgemeinheit).

Wenn die Rechtfertigung fur eine soziale Relation x den Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit standhailt, ist es aus Gerechtigkeitspers-
pektive erlaubt, x bestehen zu lassen. Zunachst kann die Gerechtigkeits-
perspektive hier kein positives Urteil, wie >x sollte bewahrt bleibens, bie-
ten. Sollte in einem zweiten Schritt allerdings von anderer Seite gefordert
werden, dass x abgeschafft werden sollte (ggf. auch ausgehend von an-
deren als Gerechtigkeitserwagungen) und zwar unter anderem mit der
Begriindung, dass x fir eine gerechte Gesellschaft oder den relevanten
sozialen Kontext sK >nicht notwendig (fiir Gerechtigkeit)« sei, dann wiir-
de sich eine weitere zu untersuchende Frage fur die Gerechtigkeitsper-
spektive stellen: Ist sK minus x gerecht? Diese Frage miusste dann wie-
der alle drei Schritte (i, ii, iii) zu ihrer Beantwortung durchlaufen: >Ist
sK-x (noch) eine soziale Relation?« (i), >Ist sK-x eine gerechtigkeitsrele-
vante soziale Relation?« (ii), »Halt sK-x bzw. die Rechtfertigung fir sK-x
den Kriterien der Reziprozitat und Allgemeinheit stand?« (iii). Wenn sK-x
nicht gerecht wire, wire damit ein positiver Grund fiir den Erhalt von
x aus Gerechtigkeitsperspektive geliefert.

In dem Fall, dass x nicht den Kriterien der Reziprozitit und All-
gemeinheit entspricht (gegeben das x gerechtigkeitsrelevant ist,
vgl. Fragen i und ii), sollte x selbst mit Mitteln des positiven Rechts
oder die positiv-rechtliche Regulation von x geindert werden.**
Das kann dreierlei heifSen: Eine soziale Relation x, die vorher gar nicht
rechtlich reguliert war, sollte nun tiberhaupt rechtlich reguliert werden
(a). Eine soziale Relation x, die bereits rechtlich reguliert war, sollte an-
ders und besser rechtlich reguliert werden (b). Eine soziale Relation x,
die bisher rechtlich reguliert wurde, sollte nicht mebr rechtlich reguliert
werden (c). Dazu noch zwei Anmerkungen: Erstens, in Fall (b) kann x
entweder eine rechtlich regulierte soziale Relation sein, etwa die Bezie-
hung eines Mannes zu seinem biologischen Kind, oder selbst eine recht-
liche Relation sein, etwa das Verhaltnis eines Sorgeberechtigten zu dem

26 Siehe 8.1 fir die Begriindung dafiir, dass Dinge, die den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit nicht entsprechen, mit Mitteln des positiven
Rechts verdndert werden missen. Damit ist auch gesagt, dass ich Forst un-
terstelle, dass er mit seiner Gerechtigkeitskonzeption das dritte Merkmal des
allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit (2.3) spezifiziert.

159

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kind, fiir das er das Sorgerecht hat. Wenn man, zweitens, ein enges Ver-
hiltnis von gerechtigkeitsrelevanten zu positiv-rechtlich regulierten Kon-
texten annimmt, konnte man a und c als >Zuriickspringen«< von der Fra-
ge iii zu der Frage ii interpretieren. Das wiirde auch heifSen, dass die
Uberpriifung des Urteils »x ist ungerecht« nicht notwendigerweise durch
ein lineares Durchlaufen der Untersuchungsschritte i-iii abgeschlossen
ist, sondern es sich bei den drei Schritten um das Aufzeigen der Grund-
form eines, so konnte man sagen, hermeneutischen Zirkels der Gerech-
tigkeit< handelt.

Im Anschluss an das Durchlaufen der drei Teilfragen (i, i, iii), die beach-
tet werden miissen, um die Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« zu
beantworten, mochte ich nun anschliefSend diskutieren, wer diese Fra-
ge Uberhaupt stellt und die Fahigkeit hat, sie zu beantworten, und wer
im Falle der Beantwortung der Teilfrage iii in die Richtung, dass die in-
frage stehende soziale Relation nicht den Kriterien der Reziprozitat und
Allgemeinheit entspricht, dafiir verantwortlich ist, die positiv-rechtliche
Regulation dieser sozialen Relation zu verdndern (in Form von a, b oder
¢, s.0.). Aus der Diskussion dieser beiden Fragen ergibt sich ein struktu-
rell-konstruktives (und nicht blof§ negatives) Element von Forsts Gerech-
tigkeitstheorie, namlich dass es Rechtfertigungsstrukturen bzw. Verhalt-
nisse fundamentaler Gerechtigkeit geben sollte.

Im Prinzip kann jede/r die Frage stellen, ob eine bestimmte soziale Re-
lation x gerecht ist bzw. jede/r kann, was oben als Ausgangspunkt fiir
den Durchgang durch die drei Teilfragen (i, ii, iii) ggnommen wurde, ur-
teilen: >Diese soziale Relation x ist ungerecht«. Ob dieses Urteil richtig
ist oder nicht, kann schlussendlich aber nicht von dieser Person allei-
ne beantwortet werden, sondern musste durch ein Verfahren uberprift
werden, in das alle Betroffenen ihre eigenen Interessen und Griinde ein-
speisen. Denn die Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit fordern
ja die tatsdchliche Berticksichtigung der Interessen und Griinde aller Be-
troffenen, was nicht weniger heifSt, als dass ein/e individuell Urteilen-
de/r glaubt, die Griinde und Interessen aller Betroffenen berticksichtigt
zu haben. Insbesondere die eine Seite des Kriteriums der Reziprozitit,
die Reziprozitit der Grinde, deutet darauf hin, dass es eine Gefahr dar-
stellt, blof$ zu denken, dass die eigenen Griinde auch fur andere gelten.
Um die Reziprozitit der Griinde zu tiberpriifen, missen die anderen tat-
sachlich ihre Grinde in den Entscheidungsprozess einbringen konnen.>”

27 Zudem soll es auch nicht um eine blofSe Aggregation der Griinde und Inte-
ressen aller Betroffenen gehen (die Aggregation von Griinden ist vielleicht
ohnehin unmoglich), sondern im Zuge eines solchen Entscheidungsverfah-
rens sollte es auch moglich sein, eigene Griinde und Interessen zu revidieren.

160

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS IST DIE FRAGE, AUF DIE FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE ANTWORTET?

Es mag also vielleicht sein, dass ein Individuum mit ihrem/seinem Ur-
teil >x ist ungerecht« das Ergebnis eines solchen Verfahrens vorausge-
sehen hat und somit Recht behilt, aber das kann nur durch ein solch
reales Verfahren tiberpriift werden.*® Individuelle Urteile solcher Art
sind nichtsdestoweniger unverzichtbar (vgl. Forst 2000a: 49), da sie in
Kontexten, in denen es keine institutionalisierten Entscheidungsverfah-
ren gibt, die Etablierung solcher Verfahren fordern und in Kontexten,
in denen es solche Verfahren gibt, ihr Tatigwerden (oder ihre Verande-
rung) anregen konnen. Konkret entspricht fir Forst die Existenz eines
institutionalisierten Verfahrens der Entscheidungsfindung fiir die Fra-
ge, ob x den Kriterien der Reziprozitidt und Allgemeinheit entspricht,
der Existenz eines institutionalisierten demokratischen Gesetzgebungs-
prozesses (Legislative) oder in Forsts eigener Terminologie der Exis-
tenz einer » Grundstruktur der Rechtfertigung« (Forst 2007a: 15), die
die fundamentale Gerechtigkeit einer Gesellschaft sichert. Forst disku-
tiert zwar nicht nur Institutionen der Legislative, sondern auch etwa die
Rechtsprechung des deutschen Verfassungsgerichts (siehe seinen Auf-
satz: »Ein Gericht und viele Kulturen. Rechtsprechung im Konflikt«,
in: Forst 2015a: 151-168); gleichwohl werde ich schliefSlich dafur ar-
gumentieren und dies kritisieren, dass Forst diese Institution gewisser-
mafSen nach dem Modell einer ideal funktionierenden demokratischen
Legislative (die von einer demokratischen Offentlichkeit begleitet und
uberpriift wird) beschreibt und bewertet (siche Kapitel 8).

Zu der Notwendigkeit von Institutionen kann man auch auf einem an-
deren Wege kommen, wenn man sich die oben angekiindigte Frage stellt,
wer denn (und wie) ein Ungerechtigkeitsurteil umzusetzen hat. Oben
habe ich schon erwihnt, dass, wenn sich herausstellte, dass das Urteil >x
ist ungerecht« richtig ist, dies bedeuten wiirde, dass die rechtliche Regu-
lierung von x geindert werden miusste. Das heifst, es muss einen Staat
(oder etwas anderes >Drittes<) geben, der iberhaupt die Existenz der so-
zialen Institution des Rechts mit ihrem Merkmal der Sanktionsfahigkeit
sichert (vgl. Kapitel 2.3 und Kapitel 8). Der Staat (oder etwas Entspre-
chendes) ist also auch prima facie dafiir verantwortlich, dass es gerech-
te Gesetze gibt. Ein ideal eingerichteter demokratischer Rechtsstaat mit
perfekten gesetzgebenden Verfahren wiirde aus Forsts Perspektive auch
nur gerechte Gesetze produzieren. Individuelle Urteile in Form von Wah-
lentscheidungen, Parteimitgliedschaften oder auch journalistischen Stel-
lungnahmen wiren dabei schon eingeschlossen in die Beschreibung des

Zu diesem Grundsatz deliberativer im Gegensatz zu liberaler Demokratie-
theorie, siehe Kapitel 8.

28 Vgl. als Gegenposition zu der Vormachtstellung von (demokratischen) Ver-
fahren zu individuellen Urteilen der Gerechtigkeit: Stemplowska und Swift
2017.

161

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

perfekten Rechtstaates. In einem nicht maximal gerechten institutionel-
len Kontext (wie es jeder reale ist) sind Gerechtigkeitsstellungnahmen
von Individuen hingegen bedeutungsvoll. Thre Aufgabe ist es, insbeson-
dere auf Verfahrensprobleme hinzuweisen, d.h., ihr Ziel sollte es sein,
einen besseren kollektiven Entscheidungsmechanismus zu erreichen und
weniger substantielle Positionen zu erwiinschten Entscheidungen zu ent-
wickeln und zu versuchen, diese durchzusetzen.

Ausgehend von dem negativen Urteil >x ist ungerecht< ergeben sich also
auch positive oder konstruktive Forderungen® fiir die institutionalisierten
Entscheidungsmechanismen, die einerseits ermoglichen sollen, dass die
Richtigkeit dieses Urteils iberpriift werden kann, und andererseits dazu
beitragen sollen, dass es in praventiver Absicht weniger Anlisse gibt, zu
sagen: »das ist ungerecht<e,

6.2 Rechtfertigung als normativer Begriff

In diesem Unterkapitel geht es um Forsts Verwendung des Rechtfer-
tigungsbegriffs als normativem Begriff. Es geht darum zu verstehen,
was aus Forsts Perspektive eine gute Rechtfertigung fiir etwas ist. Da-
bei kann man zwischen verschiedenen Kriterien fiir gute Rechtfertigun-
gen in verschiedenen Kontexten unterscheiden. Die Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit, die ich im vorhergehenden Unterkapitel
bereits erldutert habe, spielen allerdings in einem zweifachen Sinn eine
hervorgehobene Rolle: einerseits weil sie die Kriterien fiir gute Recht-
fertigungen in Kontexten sind, in denen die Hiirde fiir das, was als
gute Rechtfertigung gilt, besonders hoch ist und andererseits weil die
Kriterien fiir gute Rechtfertigungen in anderen Kontexten gewisser-
mafSen von ihnen abgeleitet sind. Neben der Darstellung dessen, was
fur Forst gute Rechtfertigungen ausmachen, stellt sich in diesem Un-
terkapitel auch die Frage, wie die Kriterien fur gute Rechtfertigungen
selbst zu begriinden sind. Auf einen wichtigen Bestandteil dieser Mo-
ralbegriindung, namlich Forsts Rede von einer »praktischen Einsicht

29 Vgl. zum Zusammenspiel der kritischen und konstruktivistischen Seite der
Gerechtigkeit: Forst 2007a: 185.

30 In Bezug auf die Leistung von Institutionen, tiberhaupt die Anlésse fir (rich-
tige) Urteile, das etwas ungerecht sei, zu verringern — also Ungerechtigkeit
— wird nun also doch eine Verkniipfung zu der positiven Frage »Was soll
ich tun?«< im Gegensatz zu der sich negativ auf gegebene Umstinde bezie-
henden Frage >Ist diese soziale Relation gerecht?« sichtbar. Vgl. dazu Forsts
Vorschlag fiir die Antwort auf die firr den politischen Kontext spezifizierte
Frage »Was soll ich tun?< »tue dies, weil es dem allgemeinen Interesse zu-
traglich ist«« (Forst 1996: 408).

162

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

zweiter Ordnung« gehe ich im folgenden Kapitel 7 noch einmal ge-
sondert und ausfithrlicher ein. Dieses Unterkapitel ist folgendermafen
strukturiert: zunichst diskutiere ich kurz, wieso in Forsts Gerechtig-
keitstheorie tiberhaupt der Rechtfertigungsbegriff und nicht etwa der
Begriff der Norm oder der eines Wertes im Zentrum steht und was das
tiber den Typ seiner Theorie aussagt. Zweitens gehe ich auf die ver-
schiedenen Kriterien fiir gute Rechtfertigungen ein. Drittens stelle ich
verschiedene Ebenen der Begriindung von Forsts moralischem Recht-
fertigungsprinzip dar und verweise auf die Stelle, an der ich in Kapitel
7 anschliefSen werde.

6.2.1 Der Rechtfertigungsbegriff

Grundsitzlich formuliert kann man die Zentralitit des normativen
Rechtfertigungsbegriffs bei Forst (zum deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griff, siehe 6.3) so verstehen: Wenn wir etwas begrinden, normative For-
derungen stellen oder normative Kritik iben, dann tun wir das vor dem
Hintergrund unterschiedlichster rechtfertigender Griinde. Aus Perspekti-
ve einer egalitaristischen Gerechtigkeitstheorie (vgl. Kapitel 3.2), die bei-
spielweise besagt, dass alle Burger/innen relativ gleiche Chancen auf ein
iiberdurchschnittliches Einkommen haben sollten, konnte man eine Ge-
sellschaft kritisieren, in der das Einkommen einer vierzigjdhrigen Person
mafSgeblich bestimmt ist von der Hohe des Einkommens ihrer/seiner Er-
ziehungsberechtigten als die Person sechs Jahre alt war. Unabhingig da-
von, ob Forst nun dieser Kritik zustimmen wiirde oder nicht — das wiir-
de er vermutlich —, wiirde er sich mit der Begriindung fir die Kritik nicht
zufriedengeben, sondern fragen: Wer behauptet denn und mit welchem
Recht, dass relative Chancengleichheit auf iiberdurchschnittliches Ein-
kommen der richtige Grundsatz der Gerechtigkeit ist? Welcher Grund-
satz gilt, wenn jemand anderes behauptet, der richtige Grundsatz der Ge-
rechtigkeit sei stattdessen, dass alle faktisch ein bestimmtes Einkommen
zur Verfugung haben sollten? Forst weist mit dem Begriff der Rechtfer-
tigung auf eine gemeinsame Schicht in der normativen Perspektive aller
substantiellen normativen Positionen (hier Positionen zur Frage sozialer
Gerechtigkeit) hin, namlich, dass sie alle bestimmte Gerechtigkeitsfor-
derungen rechtfertigen wollen. Da es (in der Theorie wie in der Praxis)
umstritten ist, welcher substantielle Grundsatz nun soziale Gerechtigkeit
ausmacht, fokussiert sich Forst auf die Rechtfertigungsebene selbst. Was
wirde es heifSen, einen substanziellen Grundsatz der Gerechtigkeit ange-
messen zu begriinden bzw. zu rechtfertigen? An dieser Stelle setzt Forsts
eigene Gerechtigkeitstheorie an. Im Kontext der klassischen Frage der po-
litischen Philosophie »nach den Prinzipien fiir eine legitime bzw. gerech-
te Ausiibung politischer Herrschaft« (Forst 2o11: 13) erlautert er diesen

163

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Weg von substantiellen Vorschliagen fiir diese Prinzipien auf dhnliche
Weise wie ich es gerade fiir Fragen sozialer Gerechtigkeit getan habe.3!
Forst will selbst nicht einen Vorschlag fiir ein substantielles Prinzip le-
gitimer politischer Herrschaft vorschlagen, sondern mochte die Fra-
ge der politischen Philosophie nach »der Rechtfertigung politischer
Herrschaft [...] reflexiv [wenden]: Wer stellt eigentlich diese Fra-
ge, und wer hat die Autoritit, sie zu beantworten?« (Forst 2011: 13)
Forsts Antwort auf diese doppelte Frage ldsst sich so zusammenfas-
sen: Prinzipiell kann erst einmal jede/r diese Frage stellen, aber nor-
mativ-autoritative Antworten darauf sind nur solche, die gegentiber
allen Betroffenen addaquat gerechtfertigt werden konnen. Legitime po-
litische Herrschaft ist demnach eine solche, die reziprok und allge-
mein gerechtfertigt ist (was einschliefSt, dass die Gruppe der Betroffe-
nen bestimmt wurde, siehe 6.1). Der Bezug zu den konkret Betroffenen
muss real in dem Sinne sein, dass Rechtfertigungsdiskurse tatsachlich
durchgefiihrt und nicht nur ihr vermuteter Ausgang postuliert wird.3*
Gleichwohl ist der Bezug auf die konkret Betroffenen als idealer zu ver-
stehen, weil angemessene Rechtfertigbarkeit gegentiber den Betroffenen
nicht gleichzusetzen ist mit der Akzeptanz einer Rechtfertigung durch
die Betroffenen.3s

Diese reflexive Wendung der Frage nach politisch-sozialer Gerechtig-
keit fuhrt Forst zu einem prozeduralen’* Grundsatz. Eine Gesellschaft ist

31 Die Fragen sozialer und politischer Gerechtigkeit bzw. der Prinzipien fiir po-
litische Autoritit fallen bei Forst allerdings schliefSlich zusammen. Deshalb
spreche in Bezug auf Forsts Theorie stets von einer Theorie politisch-sozia-
ler Gerechtigkeit. Vgl. 1.1 und 6.4.6.

32 Diese >realistische« Pointe entspricht Habermas’ Idee, Kants Testverfahren
fiir moralische Maximen (den kategorischen Imperativ) von einem mono-
logisch durchfiihrbaren Test in einen nur im realen Austausch mit anderen
praktizierbaren, zu einem dialogischen Universalisierungsgrundsatz, umzu-
wandeln. Vgl. Habermas 2015 [1983]: 77

33 Vgl. dazu Forsts Bemerkungen zu Williams’ »basic legitimation demand«,
das als wichtiger Teil seiner realistischen politischen Theorie zu verstehen
ist (Forst 2015a: 209).

34 Man konnte an dieser Stelle auch >konstruktivistisch« anstatt >prozeduralc
einsetzen. Ich verwende lieber >prozedural¢, weil es mir weniger um die Kon-
struktion von moralischen Normen geht, sondern letztlich um die Herrschaft
gerechter Gesetze, die nicht selbst moralische Normen sind und >Konstrukti-
vismus< typischerweise eine Bezeichnung fiir moralphilosophische bzw. me-
taethische Positionen ist. Forst bezeichnet seine Theorie der Gerechtigkeit
jedoch etwa im Untertitel von Recht auf Rechtfertigung (2007) als konstruk-
tivistische Theorie der Gerechtigkeit. Die moralische und politische Perspek-
tive will Forst ja auch in einem engen Zusammenhang betrachten: »Die Idee,
dass es zwei separate Verfahren der Konstruktion gibt, ist somit selbst eine
Abstraktion: Moralische Rechtfertigung ist — in einem normativ-formalen

164

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

nicht dann gerecht, wenn etwa alle in ihr dieselben Chancen auf ein
tberdurchschnittliches Einkommen (oder allgemeiner eine hierarchisch
hohe soziale Position haben), sondern, wenn die Regeln des Zusammen-
lebens durch ein addquates Verfahren der Rechtfertigung zustande ge-
kommen sind. Dabei ist ein addquates Verfahren der Rechtfertigung ei-
nes, welches nur Griinde autorisiert, die den Kriterien der Reziprozitit
und Allgemeinheit entsprechen.

Forst ist nun darauf bedacht zu betonen, dass er nicht eine im pejora-
tiven Sinne » blofS< prozedurale Theorie« vorschlage (Forst 2000a: 47),
sondern diese auch substanzielle Implikationen in dem Sinne habe, dass
sie »auch im (erwartbaren) Falle von Dissensen erlaub[t], bessere von
schlechteren Begriindungen abzuheben« (Forst 2007a: 15). Wenn es um
Dissense darum geht, wie die Grenzen einer begrenzten Allgemeinheit
gezogen werden sollten, bin ich beziiglich der Entscheidungskraft die-
ser Kriterien skeptisch (vgl. zunichst 6.1 iii und 6.5). Unabhingig da-
von ist es zunachst wichtig und richtig, dass Forst darauf beharrt, dass
eine jede Prozedur in einem gewissen Sinne auch substantielle Elemente
in sich tragt, die uberhaupt erst die Form der Prozedur bestimmen (vgl.
insgesamt Forst 2000a). Um das zu verstehen, sind zwei Unterscheidun-
gen hilfreich: einmal die Unterscheidung von Prozedur und Prozess (a)
und zweitens Rawls’ Unterscheidung von drei Formen der prozeduralen
Gerechtigkeit (procedural justice) bzw. der Verfahrensgerechtigkeit wie
es in der deutschen Ubersetzung heifst (b).

(a) Unter einem Prozess verstehe ich schlicht, wie es der Duden u.a.
vorschldgt, einen »sich tiber eine gewisse Zeit erstreckende[n] Vorgang,
bei dem etwas (allmihlich) entsteht, sich herausbildet« (Duden 2020a).
Eine Prozedur verweist hingegen auf einen bewusst gelenkten Prozess.3s
Ein Beispiel fiir einen Prozess wire also etwa der Prozess des Verliebens
und ein Beispiel fiir eine Prozedur die Annahme als Doktorand/in an ei-
nem Fachbereich einer Universitit. Fiir das Verlieben gibt es kein festge-
legtes Skript, was wann zu tun sein sollte. Wenn jemand allerdings als
Doktorand/in angenommen werden will, sind die Schritte auf diesem Weg
klar vorgegeben. Fiir diesen Kontext ist es wichtig, dass im letzteren Fall
nur als Doktorand/in angenommen wird, wer die notwendigen Schritte
gegangen ist — und nicht etwa wer nach einem unabhingigen MafSstab ge-
eigneter fur das Schreiben einer Doktorarbeit wire. Daraus zu schliefSen,

Sinne — der Kern politischer Rechtfertigung; der »>offentliche Gebrauch der
Vernunft, der in Kontexten fundamentaler politischer Rechtfertigung gefragt
ist, darf das grundlegende Recht auf Rechtfertigung und die Kriterien von
Reziprozitat und Allgemeinheit nicht verletzen.« (Forst 2007a: 313) Forst
ordnet sich selbst jedenfalls m.E. der Stromung des kantischen Konstrukti-
vismus in der Moralphilosophie zu (vgl. Forst 2007a: 8of. und Forst 2008c).
35 Vgl. Espejos Unterscheidung von »process« und »procedure« (Espejo 2011:

143f.).

165

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dass dieses Verfahren aber in einem pejorativen Sinne blof$ prozedural sei,
wire vorschnell, weil das Verfahren, welches fiir die Annahme als Dokto-
rand/in entwickelt wurde, ja selbst auch substanziell bestimmt ist — und
demnach auch besser oder schlechter bestimmt sein kann.3

(b) Rawls unterscheidet zwischen vollkommener, unvollkommener und
reiner Verfahrensgerechtigkeit (vgl. Rawls 2012 [1971]: 106). Sowohl bei
vollkommener als auch bei unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit als
Methode fiir einen Entscheidungsprozess gibt es ein von dem Verfahren
unabhingiges erstrebenswertes Ergebnis des Verfahrens oder einen unab-
hingigen Mafstab der Bewertung des Verfahrens. Im Falle vollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit fuhrt das jeweilige Verfahren immer zu dem
gewunschten Ergebnis. Im Falle unvollkommener Verfahrensgerechtigkeit
fuhrt das Verfahren nur »meistens« zu dem erwtnschten Ergebnis (Rawls
2012 [1971]: 107). Im Unterschied zu vollkommener und unvollkomme-
ner Verfahrensgerechtigkeit handelt es sich um reine Verfahrensgerechtig-
keit, »wenn es keinen unabhingigen MafSstab fur das richtige Ergebnis
gibt, sondern nur ein korrektes oder faires Verfahren, das zu einem eben-
so korrekten oder fairen Ergebnis fithrt, welcher Art es auch sei, sofern
das Verfahren ordnungsgemaf$ angewandt wurde.« (Rawls 2012 [1971]:
107) Zudem ist dieses Verfahren »nur dann fair, wenn es tatsachlich aus-
gefithrt wurde.« (Rawls 2012 [1971]: T08) Sowohl Rawls’ als auch Forsts
Vorstellungen von sozialer bzw. politisch-sozialer Gerechtigkeit sind nun
nach dem Modell reiner Verfahrensgerechtigkeit gebildet. Selbst wenn die
Rede von reiner Verfahrensgerechtigkeit suggerieren mag, dass es sich im
pejorativen Sinne hier um eine >blofs« prozedurale Theorie handele, ist dies
zu relativieren. Bedingung dafiir, dass ein Ergebnis, weil es das Ergebnis ei-
nes Verfabrens ist, gerecht oder richtig ist, ist, dass das Verfahren selbst ein
»korrektes oder faires« (s.0.) ist. Die Beschreibung des qualitativ wertvol-
len Verfahrens ist also selbst, wenn man so will, ein substanzielles Element
reiner Verfahrensgerechtigkeit. Zudem wird reine Verfahrensgerechtigkeit
auch noch nicht zu vollkommener und unvollkommener Verfahrensge-
rechtigkeit, wenn sie bestimmte Anwendungsbedingungen neben der kor-
rekten Anwendung der Prozedur voraussetzt.”

Ich verstehe Forsts normativen Gerechtigkeitsbegriff also im Sinne von
Rawls’ reiner Verfahrensgerechtigkeit als prozedural. Das ist allerdings
nicht gleichbedeutend damit, dass dieser Gerechtigkeitsbegriff keinen
normativen Mehrwert hat, blof§ prozedural sei und einfach einen irgend-
wie gearteten Prozess normativ auszeichne.

36 Um Verwirrungen vorzubeugen, soll klargestellt sein, dass ein Gerichtspro-
zess in meiner vorgeschlagenen Terminologie ein (paradigmatisches) Beispiel
fur eine Prozedur ist.

37 So schreibt Rawls: »Nur vor dem Hintergrund einer gerechten Grundstruk-
tur [...] kann es das notige Verfahren geben.« (Rawls 2012 [1971]: 108)

166

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF

6.2.2 Die Kriterien fiir gute Rechtfertigungen: Reziprozitit
und Allgemeinbeit

Wie in der Einleitung zu Teil I erwahnt, versteht Forst die Vernunft ge-
nerell und die praktische Vernunft speziell als rechtfertigende Vernunft.
In verschiedenen Kontexten gibt es aber unterschiedliche Kriterien da-
fiir, was eine gute Rechtfertigung ausmacht. In seinem Buch Kontexte
der Gerechtigkeit unterscheidet Forst zwischen vier praktischen Kon-
texten, dem politischen, dem rechtlichen, dem ethischen und dem mo-
ralischen. Eine gute Rechtfertigung im Bereich des ethischen weist sich
dadurch aus, dass sie sich auf die gemeinsame Identitit der partikula-
ren Gemeinschaft beruft (siche 6.1 ii.). In moralischen Kontexten ist eine
gute Rechtfertigung eine, die den Kriterien der Reziprozitat und Allge-
meinheit entspricht, wobei die relevante Bezugsgruppe von Betroffe-
nen die gesamte Menschheit ist. Politische und rechtliche Kontexte sind
was die Extension betrifft gleich. In politischen und rechtlichen Kon-
texten ist eine gute Rechtfertigung eine, die sich bezogen auf die rele-
vante begrenzte Allgemeinheit auf reziprok-allgemeine Griinde stiitzt.>
Die Kontexte von Recht und Politik betonen jeweils ein Verhiltnis des
Individuums zu einer gerechtfertigten Norm: der Kontext des Rechts die
Rolle des Adressaten von geltenden, gerechtfertigten Normen, der Kon-
text der Politik die Rolle der Autorenschaft von gerechtfertigten Normen.
Der Begriff der Gerechtigkeit bezieht sich auf eine soziale Ordnung, die
mit guten Griinden zu rechtfertigen ist. Da es tiberhaupt nur moglich ist,
herauszufinden, was gute Griinde sind, in einem sozialen Kontext, in dem
es Verfahren der Rechtfertigung gibt, muss eine soziale Ordnung, die mit
guten Griunden gerechtfertigt ist, selbst eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung aufweisen (vgl. zu dieser konstruktiven Forderung von Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie das Ende von Unterkapitel 6.1). Gibt es eine solche, ist
die Gesellschaft nach Forst fundamental gerecht. In anderen Worten ist
in einer fundamental gerechten Gesellschaft die » Rechtfertigungsmacht«
(Forst 2007a: 283) von Individuen gleichmiafig verteilt. Wenn die restli-
chen Bestandteile der Gesellschaft (neben der Grundstruktur der Rechtfer-
tigung) auch gerechtfertigt sind, dann ist die Gesellschaft maximal gerecht.

Die Kriterien fir gute Rechtfertigungen sowie die Betonung des Be-
griffs der Rechtfertigung iiberhaupt tauchen bei Forst zunichst in dem
zweiten Kapitel »II. Die ethische Neutralitit des Rechts« (S. 55-142)
und zwar im ersten Unterkapitel »Liberalismus und Neutralitat« (II.1) in
Kontexte der Gerechtigkeit auf. Habe ich oben bereits die Definition der
Kriterien fiir Reziprozitit und Allgemeinheit erldutert, mochte ich hier et-
was genauer auf deren Genese in Forsts Werk eingehen. In diesem zweiten

38 Oben habe ich bereits Skepsis an dieser Trennung von unbegrenzter und be-
grenzter Allgemeinheit angemeldet (vgl. 6.1. ii).

167

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kapitel aus Kontexte der Gerechtigkeit wird ein Vorwurf des Kommuni-
tarismus am Liberalismus diskutiert. Das Merkmal des Liberalismus, das
hier im Zentrum der Kritik steht, ist die Idee, dass der Staat und staat-
lich sanktionierte Gesetze neutral gegeniiber unterschiedlichen Lebensfor-
men sein und Biirger/innen somit als abstrakte Rechtspersonen adressieren
sollte. Die Stofrichtung der kommunitaristischen Kritik sei, so Forst, der
Verdacht, dass die rneutralen< Normen selbst Ausdruck einer spezifischen
Vorstellung des guten Lebens seien. Im ersten Unterkapitel von Il erlautert
Forst die Grundidee liberaler Neutralitit und unterscheidet zwischen drei
verschiedenen Rechtfertigungen fur Neutralitat, der »individualistisch|en],
[der] pluralistisch|en] und [der] prozeduralistisch|en]« (Forst 1996: 57).
Dworkin fungiert als zeitgenossischer Gewahrsmann fiir die individualis-
tische Rechtfertigung, Bruce Ackerman fur die pluralistische und Charles
Larmore fur die prozeduralistische. Hier mochte ich nun Forsts Darstel-
lung und Kritik dieser Ansitze nicht wiedergeben, sondern nur seine ei-
gene Rechtfertigung fiir den »Grundsatz der liberalen Neutralitdt — dafs
umstrittene ethische Werte nicht Grundlage allgemeiner Normen sein dur-
fen« (Forst 1996: 63f.) erldutern, die er im Anschluss an Thomas Scanlon
und insbesondere Thomas Nagel entwickelt. Von Nagel stammen die Kri-
terien der » Gegenseitigkeit« und » Allgemeinbeit«, die fiir Forsts Arbeiten,
wenn auch in umgedeuteter Form, von zentraler Wichtigkeit sind (Forst
1996: 64, vgl. Nagel 1987). Diese Kriterien liefSen sich, laut Forst, auch
bei Rawls finden (vgl. Forst 1996: 75). In Auseinandersetzung mit Rawls
schreibt Forst bzgl. der Theorie der Gerechtigkeit zudem: »Es geht [...]
um die Moglichkeit einer gemeinsamen normativen Basis in einer demo-
kratischen Gesellschaft und ihr Verhiltnis zu ethischen Konzeptionen; im
Kern also um das Problem der Rechtfertigung allgemeiner Normen |[...].«
(Forst 1996: 70f.) Das scheint mir, obwohl Forst hier auf Rawls Bezug
nimmt, eine treffende Beschreibung dessen zu sein was Forsts philosophi-
sches Kerninteresse ist. Dass in diesem Kontext (der Debatte um >Neutra-
litdt<) der Rechtfertigungsbegriff stark betont wird und die Kriterien der
Reziprozitit und Allgemeinheit das erste Mal auftkommen, scheint mir
vielsagend zu sein. Auch wenn Forst in seinen Arbeiten neben dem poli-
tisch-sozialen bzw. rechtlichen Kontext auch den der Moral und Ethik in
den Blick nimmt und manchmal auch Fragen der theoretischen Philoso-
phie streift (vgl. Einleitung zu Teil ), ist sein Ansatz, meinem Verstand-
nis nach, von Beginn an vor allem auf die Frage ausgerichtet, wie man
im Kontext von einem gesellschaftlichen Pluralismus allgemeine (Rechts)
Normen angemessen rechtfertigen kann. Das passt auch zu meinem Vor-
schlag, dass man letztlich die Kontexte der Rechtfertigung zu zweien, ei-
nem gerechtigkeitsrelevanten und gerechtigkeitsirrelevanten, reduzieren
kann (vgl. 6.1 ii. und 6.5).

168

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS NORMATIVER BEGRIFF
6.2.3 Ebenen der Moralbegriindung

Forst unterscheidet in seinen Arbeiten an zwei Stellen zwischen drei Ebe-
nen der Moralbegriindung (vgl. Forst 2007a: 39 und Forst 1996: 303).
Die ersten beiden Ebenen beider Stellen decken sich, wihrend sich die
dritte Ebene unterscheidet. Insgesamt gibt es also eigentlich vier Moral-
begrundungsebenen. Ich fasse beide Darstellungen von Forst hier sche-
matisch in einer zusammen, wobei ich beztglich der ersten Ebene bin-
nendifferenziere, um somit dann alle vier Ebenen einzufangen:

1. Wie und warum moralisch sein?

1.1 Wie moralisch sein? (» Wie«)
Das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« (Forst 2007a: 36)
beriicksichtigen:
Dem Recht auf Rechtfertigung der anderen gerecht werden, indem
ich meine Pflicht zur Rechtfertigung einlose, d.h. moralisch relevan-
te Handlungen (bzw. solche, die Fragen fundamentaler Gerechtigkeit
betreffen) vor Betroffenen mit Griinden, die vor den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit bestehen konnen, rechtfertige(n kann).
Definition der Kriterien: »Reziprozitit heiflt, dass niemand seinem
Gegeniiber bestimmte Forderungen verwehren darf, die er oder sie
selbst erhebt (Reziprozitit der Inhalte), und dass niemand anderen
die eigenen Wertvorstellungen und Interessen einfachhin unterstel-
len darf [...] (Reziprozitit der Griinde). Allgemeinheit bedeutet [...],
dass Griinde fiir allgemein geltende, grundlegende Normen unter al-
len Betroffenen teilbar sein missen.« (Forst 2007a: 15)

1.2 Warum (iiberhaupt) moralisch sein / sich als moralische Person ver-
stehen? (»Dass«)
»[P]raktische Einsicht zweiter Ordnung« (Forst 2007a: 65)
[»hoherstufige[r] Internalismus<« (Forst 2007a: 59)]

2. Welche moralischen Normen (bzw. Normen fundamentaler Gerechtigkeit)
sind gerechtfertigt?

Diejenigen, die >gut« gerechtfertigt sind / den Kriterien der Reziprozitdt und
Allgemeinheit standhalten.

3. Warum moralisch handeln?

Weil es »gut« gerechtfertigt ist: »Die Einsicht [erster Ordnung, E.N.] in recht-
fertigende Griinde fuhrt bei praktisch-verniinftigen Personen zu der Absicht,
ihnen gemaf zu handeln.« (Forst 2007a: 49)

[(einfacher) Internalismus]

39 Bei der 2007er Stelle handelt es sich um eine Stelle aus dem ersten Aufsatz
»Praktische Vernunft und rechtfertigende Griinde. Zur Begriindung der Mo-
ral« aus Forsts Aufsatzsammlung das Das Recht auf Rechtfertigung. Ele-
mente einer kRonstruktivistischen Theorie der Gerechtigkeit (2007). Zuerst
erschienen ist der Aufsatz in: Gosepath 1999.

169

https://dol.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. [



https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Die Antwort auf die erste Teilfrage, wie moralisch sein (1.1), liegt fir
Forst in seinem Rechtfertigungsprinzip+. Wer moralisch handelt, folgt
dem Rechtfertigungsprinzip, sie oder er beriicksichtigt das Recht auf
Rechtfertigung anderer Individuen, in dem sie oder er ihre/seine Pflicht
zur Rechtfertigung einlost, d.h. alle ihre/seine moralisch relevanten
Handlungen gegentiber Betroffenen mit guten Griinden rechtfertigt oder
rechtfertigen kann. Gute Griinde sind dabei solche, die vor den Kriterien
der Reziprozitit und Allgemeinheit bestehen konnen. Wichtig ist, dass
die Antwort auf »wie moralisch sein« sich nicht in einem Verweis auf das
Recht auf Rechtfertigung erschopft, sondern mit einer Pflicht zur Recht-
fertigung einhergeht. Das mag den Leser/innen von Forsts Schriften nicht
immer auf den ersten Blick prasent sein, insofern etwa eines seiner Bi-
cher Das Recht auf Rechtfertigung heifst. Die zweite Teilfrage der ersten
Ebene der Moralbegriindung (1.2) lautet >warum moralisch sein<. Hier
geht es um das grundsatzliche Motiv, iberhaupt — nicht bezogen auf eine
konkrete Handlungsalternative (das wire Ebene 3) — moralisch zu han-
deln. Das geht iiber die Teilfrage 1.1, was es hiefSe, moralisch zu handeln,
hinaus. In Forsts Perspektive ist es so, dass Menschen, die grundsatzlich
moralisch handeln - sich als moralisch handelnde Personen verstehen —
dies aufgrund einer von ihm so genannten »praktischen Einsicht zweiter
Ordnung« tun. Diese Einsicht steht fiir die Anerkennung eines anderen
Menschen als einem Menschen, dem gegeniiber ich mich moralisch ver-
antwortlich verhalten muss. Darauf gehe ich in Kapitel 7 genauer ein.
An dieser Stelle zeigt sich auch Forsts Abgrenzung von Habermas’ Ver-
nunftbegriff (vgl. Einleitung zu II).

Auf der hier als zweiter Ebene aufgefithrten Ebene der Moralbegriin-
dung geht es um eine Antwort auf die Frage, welche Normen als mora-
lische Normen gerechtfertigt sind. Fiir Forst sind das genau die Normen,
die sich mit reziprok-allgemeinen Griinden rechtfertigen lassen.

Bei der dritten Ebene geht es um die Frage, wieso jemand in einer
konkreten Handlungssituation die moralische Handlungsalternative der
nicht-moralischen vorzieht. Forst vertritt hier eine internalistische Posi-
tion in der Debatte um moralische Motivation. Jemand entscheide sich
daftr, moralisch zu handeln, sei motiviert zu der moralischen Handlung,
schon wenn sie oder er eingesehen habe, dass dies die moralische Hand-
lungsalternative ist. Hiermit vertritt Forst gewissermafSen auch eine de-
skriptive handlungstheoretische Position, die besagt, dass die Grunde —
seien dies moralische oder nicht moralische — einer Person intrinsisch
mit ihren Handlungen verkntipft seien (vgl. 6.3.1). Forst verhandelt diese

40 Hiermit ist das »Prinzip reziprok-allgemeiner Rechtfertigung« gemeint (sie-
he Kasten), d.h. das Rechtfertigungsprinzip (als Prinzip der praktischen Ver-
nunft, Forst 2007a: 32) in seiner spezifizierten Form fiir den Kontext der
Moral bzw. fundamentaler Gerechtigkeit.

170

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

>Moralbegriindungsebene« in Kontexte der Gerechtigkeit (1996) starker
bezogen auf die normative Frage, warum Menschen zu moralischem
Handeln motiviert sind (vgl. Forst 1996: 303), wiahrend er in Recht auf
Rechtfertigung (2007) eine allgemeinere, vor allem deskriptive hand-
lungstheoretische Perspektive in den Blick nimmt und seine Diskussion
um »§ 4. Griinde und Motive« (Forst 2007a: 40—53) auch gar nicht mehr
unter Fragen der Moralbegriindung fasst (vgl. 6.3.1).

Die hoherstufige (Ebene 1, vgl. Kapitel 7) sowie einfache (Ebene 3)
internalistische Position Forsts ist entscheidend in Bezug auf seine Ab-
grenzung von der Position Habermas® hinsichtlich des Verstindnisses
(praktischer) Vernunft (vgl. Einleitung zu II). Bezogen auf den einfachen
Internalismus (vgl. 6.3.1) heifst das, dass es fiir Forst moralische Griin-
de sein miissen, die zu moralischem Handeln motivieren konnen miis-
sen und nicht motivationale ethische Griinde, die zu einer moralischen
Rechtfertigung hinzukommen miissen, damit sie handlungsleitend wird
(vgl. Forst 2008c: 134).4

6.3 Rechtfertigung als deskriptiver Begriff

Im ersten Unterkapitel dieses Kapitels (6.1) ging es darum zu verstehen,
welche Frage es ist, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie eine Antwort
bietet. Ich habe vorgeschlagen, diese Frage folgendermafSen zu fassen: Ist
diese soziale Relation x gerecht? Um diese Frage zu beantworten, muss
zundchst die Teilfrage >Ist x eine soziale Relation?« beantwortet wer-
den. Fiir Forst ist, wie oben bereits erwihnt, eine soziale Relation eine
Rechtfertigungsrelation. Forst vertritt demnach neben einer normativen
Theorie der Rechtfertigung (6.2) auch eine deskriptive Rechtfertigungs-
theorie. Sie besagt, dass sich soziale Relationen am besten als Rechtfer-
tigungsrelationen beschreiben und verstehen lassen. Damit verbunden
wird auch der soziale Kontext, in dem eine individuelle Handlung oder
ein individuelles Urteil stattfindet, als Rechtfertigungsrelation gesehen.
In diesem Unterkapitel (6.3) soll dieser deskriptive Rechtfertigungsbe-
griff Forsts naher beleuchtet werden. Insbesondere seit seinem Buch Kri-
tik der Rechtfertigungsverhdltnisse. Perspektiven einer kritischen The-
orie der Politik (2011) riickt Forst die deskriptive Komponente seiner
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie stirker ins Zent-
rum seiner Arbeit. Forsts Ansitze einer »Soziologie der Rechtfertigung«
(Forst 2015a: 26) arbeitet er insbesondere in seinem Aufsatz »Noumen-
ale Macht« (Forst 2015a: §8-81) aus, der zunichst 2015 in englischer

41 Vgl. zur Frage und Losung des Motivationsproblems bei Habermas: Loh-
mann 2009: 83f. Siehe zum Motivationsproblem bei Habermas und einer
diesbeztiglichen Erwidhnung Forsts auch: Menke 2017a: 53.

171

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Sprache in The Journal for Political Philosophy erschien. Ich mochte
hier, entgegen Forsts expliziten Aussagen, den Vorschlag machen, dass
sich sein deskriptiver Rechtfertigungsbegriff in zwei Dimensionen teilt:
einen handlungstheoretischen und einen sozialtheoretischen. Das Unter-
kapitel gliedert sich dementsprechend in zwei Teile. Obwohl die hand-
lungs- und sozialtheoretische Seite des deskriptiven Rechtfertigungsbe-
griffs eng zusammenhingen, behandelt Forst in den spateren Texten (ab
2011) die sozialtheoretische Komponente mehr oder weniger getrennt
von der handlungstheoretischen. Die handlungstheoretische Dimension
nennt Forst nicht selbst so, aber ich méchte zeigen, dass sie sich impli-
zit in seinen fritheren Arbeiten, insbesondere in Kontexte der Gerechtig-
keit (1994) und Recht auf Rechtfertigung (2007), findet und man diese
mit den spateren explizit sozialtheoretischen Ausfihrungen zu einem de-
skriptiven Begriff der Rechtfertigung verbinden kann.+

6.3.1 Die handlungstheoretische Dimension
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Zugang zu der handlungstheoretischen Dimension des deskriptiven
Rechtfertigungsbegriffs findet man tiber die dritte Ebene der Moral-
begrindung, die ich in Unterkapitel 6.2.3 dargestellt habe. Auf dieser
Ebene stellt sich die Frage, warum Individuen in konkreten Situatio-
nen moralisch handeln, d.h. die moralische Handlungsalternative un-
ter verschiedenen Handlungsalternativen wahlen. Forsts Antwort war,
dass moralisch handelnde Individuen entsprechend handeln, weil sie
die Griinde fiir die moralische Handlung eingesehen haben bzw. ein-
sehen: »Die Einsicht in rechtfertigende Griinde fiihrt bei praktisch-ver-
ntinftigen Personen zu der Absicht, ihnen gemif§ zu handeln.« (Forst
2007a: 49) Personen wihlen also die moralische Handlungsalternati-
ve, weil sie sie als die moralische erkennen. Die Einsicht in die Tatsa-
che, dass eine Handlungsalternative die moralisch richtige ist, ist also
selbst handlungsmotivierend. Darin steckt auch die deskriptive These,
dass handelnde Individuen stets durch Griinde motiviert sind, und diese
Griinde konnen eben auch die richtigen moralischen Griinde sein. Ausge-
hend von Forsts spédteren Arbeiten verstehe ich ihn gerade nicht so, dass
Handlungssubjekte nur durch moralische Griinde motiviert sein kon-
nen, sondern dass sie durch jegliche Griinde motiviert werden, die ihnen

42 Eine Fulnote aus dem Aufsatz »Noumenale Macht« kann man so inter-
pretieren, dass Forst hier explizit die handlungstheoretische Frage danach,
wie (gute) Griinde ein Individuum zum Handeln bewegen, ausblendet: »Ich
klammere im Folgenden die Frage aus, ob und inwiefern man iiber sich
selbst Macht ausiiben kann.« (Forst 2015a: 66, Fn. 16)

172

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

subjektiv einsichtig sind, was aber noch nicht heifSt, dass diese auch mo-
ralisch richtig sind (vgl. Forst 1996: 373). Forst vertritt demnach sowohl
einen moralischen# als auch einen handlungstheoretischen Internalis-
mus, der besagt, dass aus einer beschreibenden bzw. erklirenden++ Per-
spektive >Griinde« entscheidend dafiir sind, zu verstehen, warum jemand
wie handelt bzw. gehandelt hat* (vgl. Forst 1996: 372—377). Griinde,
ob moralische oder nicht, sind intern mit der Handlungsmotivation, ih-
nen gemaf$ zu handeln, verbunden. Fir moralische Griinde heif$t dies,
dass sie zwar intersubjektiv moralisch rechtfertigbar sein miissen (vgl.
6.2), sie aber gleichwohl immer auch subjektiv einsichtig gemacht wer-
den konnen missen, »jemeinige« Grinde« sein miissen, um schliefSlich
auch subjektiv motivierend sein zu konnen (Forst 1996: 303f.). Das
heifst, dass moralische Handlungen sowohl durch moralische Griinde
erkldrt (A hat die moralische Handlung y vollzogen, weil A den morali-
schen Grund x eingesehen hat) als auch durch sie angemessen gerecht-
fertigt werden konnen (A hat wegen x durch die Handlung y moralisch
richtig gehandelt). Moralische Griinde rechtfertigen also normativ und
beschreiben bzw. erklaren, wie moralische Handlungen zustande kom-
men (vgl. Forst 1996: 373). Griinde schlechthin konnen im deskriptiven
Sinne auch Handlungen erklaren, aber solange ihre moralische Quali-
tat nicht ausgewiesen ist, sind sie noch keine angemessenen rechtferti-
genden+¢ Grunde.

Aber was sind uberhaupt Grinde fir Forst? Wie verhalten sie sich
zum Begriff der Rechtfertigung? Und in welchem Verhiltnis stehen
Rechtfertigungen und Grinde zu Handlungen, Urteilen und Normen
(bzw. Normbegriindung und -anwendung)?

Zur ersten Frage ist zu sagen, dass Forst einen breiten Begriff von
Griinden annimmt und sie als basal gegeniiber »Interessen oder Wiin-
schen« (Forst 2015a: 68) ansieht. In diesem breiten Verstindnis des-
sen, was einen >Grund< ausmacht, wire beispielsweise auch die Tatsa-
che, dass mir jemand als Drohung eine Pistole an die Schlife halt, als

43 Internalismus ist dann eine Position in der Debatte um die Frage danach,
was zu moralischem Handeln motiviert, die einer externalistischen Position
entgegensteht. Vgl. den Abschnitt »3.2 Internalism vs. Externalism« in: Ro-
sati 2016: 17-28.

44 Die erklirende Dimension deutet Forst an dieser Stelle an: Forst 1996: 373.

45 Vgl. zur Debatte um einen deskriptiven/explanatorischen Internalismus in
der Handlungstheorie: Finlay und Schroeder 2017.

46 In Kontexte der Gerechtigkeit verwendet Forst den Begriff der Rechtferti-
gung noch normativ in dem Sinne, dass eine gerechtfertigte Handlung eine
gute oder angemessene Handlung ist (vgl. Forst 1996: 373). Spiter verwen-
det er explizit einen normativ neutralen Rechtfertigungsbegriff. Um Ver-
wirrung zu vermeiden, verwende ich durchgingig den normativ neutralen
Rechtfertigungsbegriff.

173

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Grund anzusehen.*” Basaler als Interessen oder Wiinsche sind Griinde,
weil Forst meint, hinter jeder Priferenz stehe noch ein Grund. Selbst hin-
ter der scheinbar keiner Begriindung bediirfenden >Priferenzs, essen zu
wollen, stehe, laut Forst, noch ein >Grund«. Man koénne sich mit guten
Griinden dafiir oder eben dagegen entscheiden, dieser Praferenz Rech-
nung zu tragen; sie sei nicht unantastbar. Nur wenn man dies erkenne,
sei es iberhaupt moglich, politische Protestformen wie den Hungerstreik
angemessen zu verstehen (vgl. Allen, Forst und Haugaard 2014: 30).4%

Zur zweiten Frage ist zu sagen, dass Forst Griinde und Rechtfertigun-
gen oft scheinbar synonym gebraucht. Eine tibliche Unterscheidung zwi-
schen Grunden und Rechtfertigungen, namlich, dass Rechtfertigungen
immer schon >gute Griinde« sind, steht Forst wegen seines neutralen Ver-
standnisses des Rechtfertigungsbegriffs nicht zur Verfiigung. Eine mog-
liche Art und Weise, Grund und Rechtfertigung bei Forst zu unterschei-
den, wire, eine Rechtfertigung gewissermafen als »Grund in Aktion« zu
begreifen. Eine Rechtfertigung ist einerseits immer bezogen auf ein >zu
Rechtfertigendes, etwa eine Handlung oder Institution, und wird an-
dererseits aus einer bestimmten Perspektive hervorgebracht. Ein Grund
hitte dann womoglich ein weniger direktes Verhiltnis zu der Person, die
ihn ins Spiel bringt oder vertritt, und zu der Sache, die er begriindet. So
kann man allgemein von >religiosen Griinden« sprechen, wobei es schwer
fallt von einer >religiosen Rechtfertigung« zu sprechen, ohne die Nachfra-
ge zu provozieren, was denn von wem gerechtfertigt werden soll.

In Bezug auf die dritte Frage mochte ich vorschlagen, dass man das
Verhiltnis von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und Norm (Begriin-
dung und Anwendung) bei Forst folgendermaflen verstehen kann:+

Zunichst muss bei der Bestimmung des Verhaltnisses von Rechtfer-
tigung, Handlung, Urteil und Norm auf das Verhiltnis zwischen dem

47 Mollers ist gegeniiber Forsts sehr breitem Verstandnis von Griinden skep-
tisch: »Doch diirfte ein Verstindnis des Handlungsgrundes, das zugleich
eine Drohung mit einer Pistole, Schmerz, einen Akt der Verfithrung, Hunger,
ein richtiges Argument und ein gut vorgetragenes falsches Argument um-
fasst, keinen nennenswerten Beschreibungswert bieten.« (Mollers 2015: 52)

48 Aufgrund dieses weiten Verstindnisses von Handlungsgriinden unterlauft
Forst Habermas’ Unterscheidung von kommunikativem und strategischem
Handeln: Wihrend fiir Forst — anders als fiir Habermas — alle Handlungen
letztlich auf Griinden (und nicht auf Interessen etwa) beruhen, sind diese
Handlungsgriinde wohl nicht alle als verstindigungsorientiert in Habermas’
Sinne zu verstehen. Dieser Vergleich von Habermas’ und Forsts Handlungs-
verstandnis liefe sich noch weiter untersuchen und mit einem Vergleich ih-
rer Macht- und Gesellschaftsverstindnisse verbinden. Vgl. 8.4.

49 Ich gehe hier von Forsts Ausfithrungen in Kapitel V.2 von Kontexte der
Gerechtigkeit aus. Das Kapitel V. heifst »Kontexte der Gerechtigkeit« und
das Unterkapitel 2 »Kontexte der Rechtfertigung«. Das Unterkapitel ist

174

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

rechtlichen und dem moralischen Kontext eingegangen werden. Zen-
tral ist fiir Forsts Analyse, dass eine angemessene Handlung im Kontext
des Rechts lediglich relativ zum geltenden Recht beurteilt werden muss.
Das heifSt, dass eine Handlung hier nicht anhand der Kriterien von Re-
ziprozitit und Allgemeinheit beurteilt wird, sondern relativ zu Normen
des geltenden Rechts. Zudem muss eine rechtsgemifle Handlung keine
intrinsisch motivierte Handlung sein, sondern darf dadurch motiviert
sein, die Sanktionen vermeiden zu wollen, die ein Rechtsbruch zur Folge
hatte (vgl. Forst 1996: 396). Da die Richtigkeit der Geltung von Recht
fur Forst aber mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit
(moralischer Kontext bzw. Kontext fundamentaler Gerechtigkeit) hin-
terfragt werden kann, sind diese beiden Merkmale der rechtlich ange-
messenen Handlung nur bedingt wichtig. Die beiden Merkmale waren
die Beurteilung anhand von geltenden Rechtsnormen und dass die Mo-
tivation, rechtsgemafs zu handeln, nicht intrinsisch sein muss. Bei der Be-
schreibung des Verhiltnisses von Rechtfertigung, Handlung, Urteil und
Norm lasse ich die Differenz zwischen Recht und Moral also aufden vor,
d.h., ich beziehe mich nur auf Forsts Ausfithrungen bzgl. dieser Verhalt-
nisse im Kontext der Moral (vgl. Forst 1996: 402—407). Letztlich ist alles
Handeln namlich eines, das sich auf seine Giiltigkeit (ob die rechtliche,
politische oder ethische) und schlussendlich seine moralische Giiltigkeit
(d.h. der Giltigkeit nach den Kriterien der Reziprozitit und Allgemein-
heit) hin befragen ldsst.

Fiir Forst lassen sich die Begriindung einer (moralischen) Norm auf
der einen Seite und die Rechtfertigung einer Handlung, die Anwendung
einer Norm auf einen konkreten Fall bzw. die Beurteilung der morali-
schen Qualitit einer konkreten Handlung, auf der anderen Seite nicht
strikt voneinander trennen. Hiermit schlieft sich Forst im Gegensatz
zu Habermas und Klaus Guinther einer Position von Albrecht Well-
mer innerhalb der Diskursethik an (vgl. Forst 1996: 403f. Fn. 16; Forst
2007a: 34 und Forst 2015¢: 825, 830). Dass sich die Begriindung und
Anwendung einer moralischen Norm nicht strikt trennen lassen, liegt
fuir Forst an den normativen Kriterien fiir moralisches Handeln, Rezi-
prozitiat und Allgemeinheit. Das Kriterium der Allgemeinheit zeigt nam-
lich die jeweils situationstranszendierende Giiltigkeit einer konkreten
moralischen Handlung an, wahrend das Kriterium der Reziprozitat auf
die involvierten Interessen und Meinungen aller konkret Betroffenen
Bezug nimmt. Wenn eine Person ihre Handlungen in einer konkreten

wiederum in zwei Teile geteilt: »A. Probleme der Moraltheorie« und »B.
Praktische Rechtfertigung und Autonomie«. A und B haben jeweils vier
Unterabschnitte, die den vier »Kontexten« entsprechen, die das Buch un-
tersucht. Ich beziehe mich insbesondere auf den Unterabschnitt zu Recht
und Moral aus B.

175

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Situation angemessen rechtfertigt, muss sie also immer sowohl die kon-
krete Situation (Reziprozitat) als auch allgemein rechtfertigbare Nor-
men im Blick haben (Allgemeinheit). Das heifSt aber auch, dass allge-
meine Normen sich in Anbetracht von (neuen) konkreten Situationen
verdndern konnen miussen (weil sie aufgrund dieser konkreten Erfah-
rung nicht mehr rechtfertigbar sind) und dass konkrete Situationen nie
ohne Blick auf allgemeine Normen angemessen gerechtfertigt werden
konnen: »Sie [die Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit] verklam-
mern [also, E.N.] Begrindung und Anwendung im Begriff der Rechtfer-
tigung« (Forst 1996: 405).

An dieser Stelle wird der Ubergang zu Forsts sozialtheoretischer Per-
spektive sichtbar: Individuen handeln in sozialen Kontexten, ihre Hand-
lungen rechtfertigen sie in Bezug auf iibersubjektive Normen. Diese Nor-
men konnen wiederum von anderen hinterfragt werden (aufgrund von
anderen Normen oder konkreten Situationsdeutungen). Sobald jemand
handelt, liegt irgendeine Rechtfertigung vor, die schlussendlich auf eine
moralische Rechtfertigung verweist, welche (weil sie sich an den Krite-
rien von Reziprozitit und Allgemeinheit bemisst) sowohl die Dimensi-
onen der Begrindung- und Anwendung von Normen als auch die der
Handlungsbeschreibung bzw. -erklarung und der Handlungsbeurteilung
enthalt. Die Basiseinheit des Sozialen sind fiir Forst daher Rechtferti-
gungen.>°®

6.3.2 Die sozialtheoretische Dimension
des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

Der Fokus von Forsts Arbeiten liegt wie beschrieben seit Kritik der
Rechtfertigungsverhiltnisse (2011) stiarker auch auf dem deskriptiven,
insbesondere sozialtheoretischen Begriff der Rechtfertigung. Gleich-
wohl finden sich bereits in Recht auf Rechtfertigung (2007) Ansitze
seiner Sozialtheorie der Rechtfertigung bzw. seiner Theorie der Macht
(insb. Einleitung und Kapitel 8 »Soziale Gerechtigkeit, Rechtfertigung
und Macht«). Der Ubergang von seinen normativen Uberlegungen zu
den starker deskriptiven ldsst sich tiber Forsts Konzept fundamenta-
ler Gerechtigkeit beschreiben. In einer fundamental gerechten Gesell-
schaft gibt es eine Grundstruktur der Rechtfertigung, die jeder und je-
dem gleiche Rechtfertigungsmacht zugesteht, d.h. >gleich viel< Macht, die

so Mollers Projekt in Die Méglichkeit der Normen ist der Idee, Rechtferti-
gungen als Basiseinheit des Sozialen zu verstehen, diametral entgegensetzt.
Mollers will gerade das Normative, insofern es keinen oder keinen unmit-
telbaren Bezug auf die Rechtfertigungsebene hat, in den Blick bekommen.
So verstandene Normativitit sei konstitutiv fiir das Soziale. Vgl. Mollers
2015: 15, 23.

176

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

gesellschaftlichen Verhiltnisse mitzugestalten. Um tiberhaupt feststellen
zu konnen, ob fundamentale Gerechtigkeit gegeben ist und inwiefern ge-
nau sie ggf. verletzt ist, bedarf es einer »kritische[n] Theorie der Recht-
fertigungsverhdiltnisse« (Forst 2007a: 14, vgl. 2871). Eine solche kritische
Theorie der Rechtfertigungsverhiltnisse muss, so Forst in der Einleitung
von Kritik der Rechtfertigungsverhiltnisse (2011), fnf wesentliche Auf-
gaben erfiillen (vgl. Forst 2011: 20f.)5": die Aufgabe

1. einer Gesellschaftsanalyse, d.h. das Beschreiben aller sozialen Ver-
haltnisse (egal ob institutionalisiert oder nicht), die nicht den Krite-
rien der Reziprozitit und Allgemeinheit standhalten

2. einer diskurstheoretischen und ggf. genealogischen Kritik der fal-
schen und ggf. ideologischen Rechtfertigungen der fundamental un-
gerechten sozialen Verhaltnisse

3. a) einer orientierenden (nicht vorgebenden) Analyse von Méoglich-
keiten, wie anstelle der analysierten ungerechten sozialen Verhalt-
nisse in dem gegebenen Kontext eine Grundstruktur der Rechtfer-
tigung etabliert werden konnte b) damit zusammenhingend einer
Analyse der Frage, wer die Betroffenen der ungerechten sozialen
Verhiltnisse sinds*

4. einer Erkldrung dafir, warum es im gegebenen Kontext bisher kei-
ne Rechtfertigungsstrukturen gibt bzw. warum diese unwirksam ge-
blieben sind. Dafur sind »historische und gesellschaftsanalytische
Perspektiven essenziell« (21)

5. die eigenen Maf3stibe fiir die Kritik von bestehenden Verhiltnissen
explizieren zu konnen und dabei auch »blinde Flecken« (21) dieser
MafSstibe selbst reflexiv in den Blick zu bekommen

Diese funf Aufgaben einer kritischen Theorie der Rechtfertigungsver-
hiltnisse schlieffen nun sowohl eher beschreibende bzw. erklarende als
auch eher normative, dabei sowohl kritische als auch kreative, Aufga-
ben ein. An dieser Stelle interessieren mich vor allem die Aufgaben, die
eher dem ersten Typ (beschreibend/erklirend) zuzuordnen sind; dazu
zdhle ich 1., m.E. 2., 3b) und 4. Aufgabe 3a) wird in Ansatzen in Kapi-
tel 8 und im Ausblick der Arbeit thematisiert, liefSe sich vollends aber
nur in Bezug auf einen konkreten Ungerechtigkeitskontext bearbeiten,
fiir den konkrete Mindestbedingungen fur eine gerechte Grundstruktur
der Rechtfertigung vorgeschlagen werden konnten. Der gesamte Teil I11
(im Anschluss an 6.5, 7 und 8) des vorliegenden Buches stellt den Ver-
such dar, einen blinden Fleck (Aufgabe 5) der Kriterien von Reziprozitit
und Allgemeinheit auszuweisen (vgl. auch 1.2). Im Schluss (12) denke ich

st Vgl. Forst 2015a: 32f.
52 Vgl. 6.1, darin insb. iii. und 6.5.

177

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

uber Moglichkeiten, wie diesem blinden Fleck begegnet werden konn-
te, nach. Fur die eher deskriptiven Aufgaben stellt Forsts Machttheo-
rie den theoretischen Rahmen bereit. In der Einleitung von Kritik der
Rechtfertigungsverhdiltnisse folgt auf die Nennung der gerade referierten
funf Aufgaben ein Abschnitt »Intelligible Macht«. Dieser Abschnitt stellt
eine kurze Version des bis dato nur auf Englisch erschienenen Aufsat-
zes » Noumenal Power« bzw. »Noumenale Macht« dar, dessen Rekons-
truktion ich nun nach drei Vorbemerkungen (a, b, ¢) aufnehmen werde:

(a) Wie schon in der Einleitung zu Teil I erwahnt, ist es wichtig, dass
Forst sein sozialtheoretisches Programm als Gegenvorschlag zu Haber-
mas’ Theorie des kommunikativen Handelns entwirft. Es ist ein Ge-
genvorschlag in dem sympathisierenden Sinne, dass Forst seine sozial-
theoretischen Ausfithrungen an dieselbe systematische Stelle setzt wie
Habermas und viele theoretische Grundentscheidungen von ihm tber-
nimmt. Allerdings ist ein wichtiger Unterschied zu Habermas, dass Forst
die zentrale Unterscheidung zwischen System und Lebenswelt ablehnt.s3

(b) Ein Ansatz in der soziologischen Theorie, den Forst explizit in die
Nihe seines Anliegens riickt, ist die von Luc Boltanski und Laurent Thé-
venot entwickelte »Soziologie der Kritik« (Forst 2011: 18, Fn. 7 und Forst
20T5a: 26-31), wobei er ihnen ein Defizit bzgl. der Moglichkeit, ihre The-
orie mit normativen Fragen zu verbinden, vorwirft.s+ Gleichwohl ist nicht
ganz klar, ob Forst seinen Vorschlag eines noumenalen Machtbegriffs vom
Umfang her als >gleich grofs< wie Boltanski und Thévenots »Soziologie
der Kritik« versteht (vgl. Forst 2o11: 18, Fn. 7 und Forst 2015a: 26). An
anderer Stelle schreibt Forst jedoch, dass seine »normative Theorie der
Rechtfertigung« um sowohl »eine Theorie der diskursiven Macht und
eine der Sozialtheorie der Rechtfertigung ergdanzt werden« miisste und
dass er nur Ersteres in »Noumenale Macht« unternehme und Bolstanski
und Thévenot nur einen Vorschlag fiir Letzteres gemacht hitten (vgl. Forst
2011: 148, Fn. 13). Da die Abgrenzung von Bolstanki und Thévenot aber
schliefSlich iber den Machtbegriff lauft (vgl. Forst 201 5a: 31), verfahre ich
im Folgenden so, dass ich Forsts Machtheorie als einen entscheidenden,
wenn auch erganzungswiirdigen Teil einer Soziologie der Rechtfertigung
und damit auch einer Sozialtheorie seines Ansatzes verstehe.

(c) Zu Beginn von Kapitel 3 hatte ich bereits vorlaufig mit Verweis
auf Forst eine Unterscheidung zwischen den Begriffen der Macht, Herr-
schaft und Beherrschung eingefiihrt. Diese Unterscheidungen werden im
Folgenden ausgefuhrt.

In Anlehnung an die Struktur von Forsts Text »Noumenale Macht«
werde ich den Text in funf Schritten vorstellen. Zunachst werde ich zwei

53 Mehr zu dieser Unterscheidung bei Habermas und den insbesondere rechts-
theoretischen Konsequenzen ihrer Ablehnung, s. Kapitel 8.
54 Vgl. Kaczynski 2016.

178

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

grundlegende Positionierungen beschreiben, die Forst im ersten und
zweiten Teil von »Noumenale Macht« vornimmt (1). Zweitens werde
ich seine Definition von Macht zitieren und erldutern (2). Dann folgt
drittens ein Absatz zu der Frage, inwiefern Forsts noumenaler Machtbe-
griff auch strukturelle Macht in den Blick nehmen kann (3).55 Viertens
gebe ich Forsts Diskussion der Frage wieder, wie sich sein Machtbegriff
zu dem Foucaults verhilt (4). Und fiinftens erldutere ich die Unterbe-
griffe von Macht, Herrschaft und Beherrschung und den Grenzbegriff
Gewalt bzw. Zwang (5).

(1) Wie beschrieben geht es in »Noumenale Macht« insbesonde-
re um den »deskriptive[n]« und weniger den normativen Rechtfer-
tigungsbegriff, um die » Macht von Rechtfertigungen« und nicht die
»Rechtfertigung von Macht« (Forst 2015a: 60). Der deskriptive Be-
griff der Macht von Rechtfertigungen, den Forst vorschlagt, hat zwei
grundlegende Kennzeichen: Erstens vertritt Forst ein »normativ neu-
trales Verstandnis von Macht« (Forst 2015a: 59). Dass ein Machtver-
haltnis vorliege, sei also zuniachst weder gut noch schlecht. Damit wen-
det er sich gegen ein negativ bestimmtes Machtverstiandnis, bei dem das
Vorliegen eines Machtverhiltnisses stets beklagenswert ist (vgl. Forst
2015a: 61). Gleichwohl grenzt er sich von einem ausschlieSlich positiv
konnotierten Machtverstandnis, paradigmatisch Arendts, ab (vgl. Forst
2015a: 62). Zweitens versteht Forst Macht — daher der Titel des Aufsat-
zes »Noumenale Macht« — als Phanomen, das »génzlich im noumenalen
oder intelligiblen Raum zu verorten« sei (Forst 2015a: 59). Das nennt er
auch ein »kognitivistisches Verstandnis[] der Macht« (Forst 201 5a: 63).
Dieser noumenale Raum wird, im Anschluss an Wilfrid Sellars, spezifi-
ziert als »Raum der Griinde« bzw. »Raum der Rechtfertigungen« (Forst
2015a: 59). Es geht also darum, wie durch >Macht« die Handlungsgriinde
eines Individuums oder einer Gruppe von Individuen verandert werden.

(2) Forst definiert Macht folgendermaflen:

»Mit dem Begriff der Macht bezeichnen wir generell das Vermogen von
A, den Raum der Griinde von B und/oder C (etc.) so zu gestalten, dass
sie auf eine Weise denken und handeln, wie sie es ohne die Einwirkung
von A nicht getan hitten. Diese Einwirkung muss fiir B und/oder C (etc.)
motivierende Kraft erzeugen, die A’s Intentionen entspricht und nicht
nur ein Nebeneffekt ist (sonst handelt es sich um blofSes Affizieren bzw.
Beeinflussen).« (Forst 2015a: 77)

Es ist dabei unerheblich, ob die Einwirkung durch A gut gerechtfertigt
ist oder nicht oder ob die Beeinflussung durch A mit den Interessen von
B und/oder C (etc.) tibereinstimmt (vgl. Forst 2015a: 63). Den Begriff
des Interesses (sowie des Wunsches) hilt Forst im Kontext der Macht-
diskussion ohnehin fiir sekundir, da hinter jedem Interesse auch eine

55 Diese Frage stellt Forst sich im vierten Abschnitt des Aufsatzes.

179

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Rechtfertigung bzw. ein Grund stehe, weshalb diese »basal[]« seien (Forst
2015a: 68, vgl. auch schon 6.3.1). Auch die Mittel, mit denen A Macht
ausiibt, bleiben in Forsts Definition unbestimmt (vgl. Forst 201 5a: 63f.).
Allerdings kann auf die Griinde einer Person nicht durch physische Kraft
eingewirkt werden. Die Ausiibung der Macht von A ist nimlich auf eine
Form von »Anerkennung« von B und/oder C (etc.) angewiesen (Forst
2015a: 64). Diese Anerkennung kann wertschiatzend oder ablehnend, im-
plizit oder explizit sein (vgl. Forst 2015a: 65). Die oder der Machtaus-
ubende muss allerdings als griindegebendes und -nehmendes Wesen an-
erkannt werden.

(3) Wenn Forst im vierten Abschnitt seines Aufsatzes die Frage behan-
delt, ob sein Begriff noumenaler Macht auch Phanomene der »Macht
von »Strukturen«« (Forst 2015a: 69) einfangen kann, liest sich das, als
wiirde er einen naheliegenden Vorwurf gegen seinen Vorschlag, Macht
zu konzeptualisieren, vorwegnehmen wollen’é: Seine Konzeption von
Macht betone (zu) stark die intentionale und individuelle Seite von
Machtmechanismen (sowohl auf Empfanger- als auch auf Adressaten-
seite) und konnte somit die Macht, die systemische Strukturen auf In-
dividuen oder Gruppen ausiibten, nicht in den Blick bekommen. Die
Macht von >Strukturen< ginge im Sinne des vorweggenommenen Vor-
wurfs weder von Individuen aus, noch sei sie intentional. Zudem sei die-
se Einwirkung auf Individuen denselben nicht — auch nicht auf Rick-
frage — bewusst und hinge deshalb auch nicht von der individuellen
Anerkennung (s.o.) der auf sie einwirkenden >Macht« ab. Man konnte
sagen, dass der antizipierte Vorwurf eine normative und eine deskripti-
ve Seite hat: Auf der einen Seite wire es normativ problematisch, wenn
Forsts Konzeption der Macht strukturelle Macht wie etwa die Macht
des kapitalistischen Wirtschaftssystems nicht einfangen konnte, weil
diese vermutlich viel problematischer ist als die individuelle Macht ei-
nes Vorstandsvorsitzenden. Auf der anderen Seite wire es soziologisch
auch einfach falsch zu behaupten, dass >Gesellschaft« letztlich aus indi-
viduellen Handlungen bestiande.s

Um strukturelle Macht einzufangen und »>strukturelle Gewalt<«
(Forst 2015a: 69) kritisieren zu konnen, will Forst nicht wie Haber-
mas zwischen System und Lebenswelt differenzieren, was es erlaubt,

56 Dieser Vorwurf wurde anschlieflend dennoch erhoben bzw. angedeutet, vgl.
etwa Mollers 2015: 52, Fn. 72 und Gideke 2017: 134. Siehe auch die Bei-
trage in Haugaard und Kettner 2018.

57 Vgl. Honneths Kritik an Boltanski und Thévenots Soziologie der Rechtferti-
gung, in der er ihnen vorwirft, jegliche Form »auf Dauer gestellten Kristal-
lisationen« zu ignorieren (Honneth 2008: 98). Diesen Kritikpunkt erwahnt
Forst beziiglich Boltanski und Thévenot nicht und fokussiert sich auf den
Kritikpunkt, dass sie die normativen Implikationen ihres Ansatzes nicht re-
flektierten (s.o.).

180

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

strukturelle >Gewalt<® als Kolonialisierung der Lebenswelt durch das
System zu kritisieren (vgl. Kapitel 8). Forst mochte die kategoriale Un-
terscheidung von System und Lebenswelt aufgeben und dennoch syste-
mische Machtstrukturen einfangen konnen.s

Forst fuhrt anhand von vier knappen Punkten aus, wie er sich einer-
seits die >Natur«sozialer Strukturen (Punkte (1) und (2), S. 70f.) und an-
dererseits die Machtwirkung derselben bzw. in denselben genauer vor-
stellt (Punkte (3) und (4), S. 71f.). Er betont zunichst, dass jedes System,
jede Struktur in dem Sinne mit Rechtfertigungen verbunden sei, als dass
es oder sie »auf einem bestimmten Verstiandnis [...] [seines bzw. ihres,
E.N.] Zweckes, [...] Ziel[s] und [seiner bzw. ihrer, E.N.] Regeln [beru-
he]« (Forst 2015a: 70). In Bezug auf die moderne Okonomie erldutert
er beispielhaft, dass diese »Vorstellungen von Wert, Arbeit, Natur und
Produktivitit [...] sowie auch Bestimmungen des fairen Austauschs«,
also normative Vorstellungen zugrunde lege (ebd.). Um diese verbunde-
nen normativen Vorstellungen zu beschreiben, verwendet Forst auch den
Terminus Rechtfertigungsnarrativ (vgl. Forst 2015a: 85-101). Im An-
schluss an Boltanski und Thévenot schreibt Forst, dass die normativen
Referenzwerte sich dabei nicht bruchlos ineinanderfiigen mussten, son-
dern auch trotz gewisser interner Widerspriiche eine (Rechtfertigungs-)
Ordnung® konstituieren konnten (vgl. Forst 201 5a: 70).

An dieser Stelle liefle sich nachfragen, welche Rolle die Rechtferti-
gungsstrukturen fiir eine Ordnung genau spielen. Erldutern sie blof$ ih-
ren Ursprung oder Anfang und verlieren dann aber ihre Erklarungskraft
beziiglich der Funktionsweise von etablierten Ordnungen? Oder werden
sie in Krisenmomenten immer wieder virulent und wiirde Forst, ebenso
wie Boltanski und Thévenot, behaupten, dass sich soziale Ordnung ge-
rade durch solche Krisenmomente stabilisiert und reproduziert?¢*

Zweitens erwahnt Forst einen spezifischen Mechanismus, der Recht-
fertigungsnarrative von Strukturen oft stiitze oder ein Bestandteil von

58 Terminologisch korrekt musste es an dieser Stelle eigentlich >strukturelle Be-
herrschung« heifSen. S.u.

59 Vgl. dazu Mollers zu Habermas im Kontext seiner Diskussion von Forsts
Theorie noumenaler Macht: »Der viel kritisierte Dualismus in Habermas’
Gesellschaftstheorie, die einen soziologischen Systembegriff integriert,
scheint auch der richtigen Einsicht geschuldet, dass die Beschreibung sozi-
aler Praktiken nicht umstandslos mit denselben begrifflichen Instrumenten
zu leisten ist wie die Konstruktion einer Theorie der Rechtfertigung.« (Mol-
lers 2015: 52, Fn. 71) Vgl. Kapitel 8.

60 Vgl. zum Verstindnis von Rechtfertigungsordnungen: Forst und Giinther

2011: 11ff.
61 »Der [Vorschlag, E.N.] [...] der beiden Autoren [Boltanski und Thevénot,
E.N.] [...], solche »unnatiirlichen« Momente der diskursiven Uberpriifung

von vorgingig akzeptierten Ordnungsmodellen als die eigentlichen

181

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

ihnen sei, namlich, dass sie als alternativlos galten. Ich verstehe Forst so,
dass er zudem behauptet, dass Strukturen durch ihre faktische Existenz
ihre Alternativlosigkeit zudem gewissermafSen performativ als Realitit
erzeugten und somit zur »zweite[n] Natur«« (Forst 201 5a: 71) wiirden.
Sie seien also gewissermafSen auch — zumindest vorlaufig — alternativlos,
weil sie eben existierten oder gilten.

Obwohl Forst vorher von der Macht von Strukturen (s.0.) gespro-
chen hatte, spezifiziert er, drittens, dass Strukturen eigentlich blof » Ein-
fluss auf Personen« ausuibten, der allerdings als »Form der Macht er-
schein[e]« (Forst 201 5a: 71). Ohne seinen Begriff von Einfluss zu klaren,
illustriert er den Unterschied von Macht und Einfluss folgendermafSen®*:

»Innerhalb einer patriarchalen Struktur etwa ist es moglich, dass Frauen
auch dann noch deren Regeln befolgen, wenn der Patriarch ihnen Frei-
heiten lasst oder abwesend ist oder sich sogar bemiiht, diese Rolle ab-
zulegen. [...] Hierbei ist es allerdings passender, von >Einfluss< und nicht
von >Macht« zu sprechen, da hierbei Personen nicht intentional Macht
iber andere ausiiben. Strukturen tiben anders als Personen keine Macht
aus; sie liefern vielmehr die Moglichkeiten fiir Machtaustibungen und
erhalten sich durch diese.« (Forst 2015a: 71)

(4) Forst erlautert, und zwar auch im Vorgriff auf eventuelle Riickfragen
bzgl. seines Ansatzes, sein Verstandnis des Verhiltnisses seines Macht-
begriffs mit dem Foucaults. Forst nennt vier Gemeinsamkeiten (Forst

2015a: 74):

1. Macht wird als »allgemeines gesellschaftliches Phinomen« begrif-
fen, nicht bereits als zu problematisierende »Beherrschung oder Un-
terdriuckung«. Foucault vertritt also ebenfalls ein neutrales Macht-
verstandnis.

2. Macht kann nur iber freie Subjekte ausgetibt werden. Auch bei
Foucault miissen Subjekte also die Macht, die auf sie wirkt, m.E.
freiwillig anerkennen.

3.  Macht kann »ebenso produktiv wie disziplinierend sein«, d.h. hand-
lungsermoglichend und -beschrankend.

4. Macht operiert im »kognitiven Raum«.

Scharnierstellen der gesellschaftlichen Reproduktion zu begreifen [...].«
(Honneth 2008: 86)

62 Spater schreibt Forst, dass eine Analyse der Macht auf zwei Ebenen stattfin-
den miisse: auf der Ebene einer »Diskursanalyse der herrschenden bzw. he-
gemonialen Rechtfertigungen« und der Ebene der »entscheidenden Macht-
positionen in einer Gesellschaft« (Forst 2015a: 76). Ich vermute, dass es in
Bezug auf die zweite Ebene (im Sinne von Forsts Unterscheidung zwischen
Macht und Einfluss) praziser wire, hier von Einflusspositionen zu sprechen.

182

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

Forst distanziert sich von Foucaults Machtbegriff, wenn er schreibt, dass
Foucault zwar explizit einen neutralen Machtbegriff habe (1.), aber im-
plizit doch einen negativ konnotierten (vgl. Forst 2015a: 75).

Anhand der Auseinandersetzung mit Foucault méchte Forst noch ein
mogliches Missverstandnis beziiglich seines Machtbegriffs ausraumen.
Forst schreibt mit der vierten Gemeinsamkeit sich selbst und Foucault
ein kognitives Machtverstindnis zu. Gleichwohl ist Foucault bekannt
dafir, gerade die Machtwirkungen auf Korper, die »Disziplinierung
von Korper[n]« etwa, zu untersuchen und zu betonen (Forst 2015: 75).
Forst lehnt Interpretationen von Foucault ab, die Machteinwirkungen
auf Korper als unmittelbare verstehen.® Er vertritt demgegentber die
Position, dass Machteinwirkungen auf den Korper (auch fir Foucault)
kognitiv vermittelt seien. Foucaults Betonung der Tatsache, dass auch
Korper >vermachtet« seien, widerspreche in dieser Interpretation gera-
de nicht einem kognitiven Verstindnis von Macht, da die Art und Wei-
se, wie Korper durch Macht konstituiert und gepragt werden, nur durch
ein Verstandnis kognitiver Prozesse iiberhaupt moglich sei. Daraus folgt
fiir Forst die These, die er wiederum seines Erachtens mit Foucault teilt,
dass »Korper (und Gefuhle) keine separaten, nichtkognitiven Entititen
mit einer eigenen inneren Wahrheit« seien, sondern vielmehr »Produkte
diskursiver Macht« (Forst 2015: 76).%

(5) Bevor Forst im sechsten Abschnitt seines Textes zwei Unterformen
noumenaler Macht, Herrschaft und Beherrschung, und einen Grenzbe-
griff, Gewalt, definiert, zieht er gewissermafSen eine Unterscheidung in-
nerhalb der ersten beiden Teilaufgaben einer Kritik der Rechtfertigungs-
verhiltnisse (s.0.) ein. Die ersten beiden Teilaufgaben waren erstens
eine Gesellschaftsanalyse — nun konkretisiert als Analyse der (noumen-
alen) Machtverhaltnisse einer Gesellschaft — gefolgt von einer Benen-
nung der kritikwiirdigen Teile eines Machtverhaltnisses und zweitens die
diskurstheoretische und ggf. genealogische Kritik der falschen und ggf.
ideologischen Rechtfertigungen der kritikwiirdigen Machtverhiltnisse.
Forst unterscheidet nun gewissermaflen zwischen dem strukturellen und
individuellen Teil dieser Analysen: Der Frage nach den vorherrschenden
Rechtfertigungen, »die eine Gesellschaftsordnung als Rechtfertigungs-
ordnung kennzeichnen und tragen« (Forst 2015: 76), und der Frage nach
den Positionen, die innerhalb dieses Kontextes der Rechtfertigungen die
meiste Macht haben (im Wirtschaftsliberalismus etwa die 6konomisch

63 Forst hat hier Allens Interpretation von Foucault im Blick, vgl. Forst 201 5a:
76, Fn. 43 sowie Allen, Forst und Haugaard 2014: 19, 22f., 30.

64 In seiner Buchkritik »Macht und Normativitit — zur Konzeption noumena-
ler Macht bei Rainer Forst« schreibt Nida-Riimelin, dass Forsts Machttheo-
rie sich von Foucaults gar nicht unterscheiden liefle (Nida-Riimelin 2016:
682).

183

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Erfolgreichen) oder die Macht haben, bestehende Rechtfertigungen zu
verdndern (in einer Demokratie etwa gewahlte Volksvertreter).5s

Um eine Analyse der Machtverhiltnisse durchfithren zu kénnen, be-
darf Forst der obengenannten Unter- bzw. Grenzbegriffe, die sich anhand
von drei Bedeutungsachsen unterscheiden: Die Achsen sind erstens, ob
es sich um eine wertneutrale oder eine nicht-wertneutrale, d.i. negati-
ve Form von Macht handelt, zweitens, ob das Machtverhiltnis iiber die
Zeit stabil ist und drittens, wobei hier die Grenze des Begriffs der Macht
in den Blick kommt, ob es sich bei dem analysierten Phinomen um ein
kognitives handelt oder nicht.®¢

Tabelle 1:
1. Wertneutralitit 2. Stabiles Verhiltnis | 3; {(ognmves
Phianomen
Ja Nein, Ja Nein Ja Nein
negativ
Macht X indifferent X
Herrschaft X X X
Beherrschung X X X
Gewalt/
ewa X indifferent X
Zwang

Herrschaft ist fiir Forst wie sein Begriff der Macht ein wertneutra-
ler und kognitiver Begriff und damit ein Unterbegriff der Macht. Spe-
zifisch fur den Herrschaftsbegriff ist, dass er »dauerhafte und stabile
soziale Ordnung[en] des Handelns und Rechtfertigens« (Forst 2015:
77), stabile Rechtfertigungsordnungen, beschreibt. Weil er wertneu-
tral ist, sind sowohl die demokratische Herrschaft als auch das Pa-
triarchat Beispiele fur Herrschaftsordnungen. Beherrschung teilt mit
dem Herrschaftsbegriff das Merkmal der Stabilitdt, bezeichnet aber
nur kritikwiirdige Herrschaftsverhiltnisse. Auch das Merkmal der Kri-
tikwirdigkeit ist noch einmal dahingehend spezifiziert, dass es sich bei

65 Zur Terminologie vgl. Fn. 62 in diesem Kapitel.

66 Man konnte, um den Begriff des Einflusses einzufiigen, noch die Bedeu-
tungsachse >intendierte/nicht-intendierte Machtausiibung« einfiigen. Diese
Bedeutungsachse wiirde wie >kognitives Phinomen (ja/nein)< eine Grenze
und keine Binnenunterscheidung des Machtbegriffs darstellen.

184

https://dol.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. [



https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHTFERTIGUNG ALS DESKRIPTIVER BEGRIFF

Beherrschungsverhiltnissen >nicht nur< um (nach den Kriterien der Re-
ziprozitit und Allgemeinheit) ungerechtfertigte Verhiltnisse handelt,
sondern um solche, in denen es schwierig ist, darauf hinzuweisen, dass
sie ungerechtfertigt sind. Fiir Forst konstituiert eine Beherrschungs-
ordnung, dass sie »den Betroffenen die Moglichkeit bzw., normativ
gesprochen, das Recht auf reziprok-allgemeine Rechtfertigung und
Kritik [vorenthilt]« (Forst 2015: 78). Es geht hier also um eine beson-
ders starke Form der Kritikwirdigkeit, die womoglich mit dem Merk-
mal der Stabilitat einer Beherrschungsordnung zusammenhingt. Man
konnte also auch noch einen weiteren Unterbegriff in die Tabelle ein-
fugen, der nicht das Merkmal Stabilitat hat und dementsprechend >nur«
einfach kritikwiirdig ist.

Tabelle 2:
1. Wertneutralitit 2. Stabiles Verhiltnis %hgggﬁ;ges
Nein, . .

Ja negativ Ja Nein Ja Nein

Nicht durch

. .o X
die Kriterien (einfach
der R. und A. emntac X X
. kritik-
rechtfertigbare iirdi
Macht wiirdig)

In einem Beherrschungsverhaltnis »lauern«, so Forst, » Zwang und Ge-
walt« (Forst 2015a: 78). Der Unterschied zu einem Beherrschungsver-
haltnis, in dem der »Raum der Rechtfertigungen« (Forst 2015a: 77)
durch die Machtausiibenden strukturiert und begrenzt wird, ist, dass
ein Gewaltverhaltnis gar nicht vermittelt iiber einen irgendwie gearteten
Raum der Rechtfertigungen funktioniert, sondern durch »die rein physi-
sche Verfiigung des einen iiber den anderen ersetzt wird« (Forst 201 5a:
78). Gewalt stellt also, nach Forst, ein Ende eines Bedeutungsspektrums
der Macht dar, in dem soziale Rechtfertigungsordnungen mit einseitigen
Griinden bis schliefSlich gar keinen Griinden mehr — sondern nackter Ge-
walt — gestiitzt werden. Am anderen Ende dieses Spektrums stehen mit
reziprok-allgemeinen Griinden gestiitzte Ordnungen (vgl. Forst 2015a:
79). Ergianzt man das Spektrum um eine weitere Dimension, namlich die
Achse der Stabilitit und Instabilitdt, dann ergibt sich folgendes Bild®’:

67 Es ist hierbei zu beachten, dass es fiir (etwa staatliche) Gewaltanwendung
mitunter gute Griinde geben kann, diese Griinde aber in dem Moment der

Gewaltausiibung (dem Mechanismus der Einwirkung von A auf B) keine

185

https://dol.org/10.5771/9783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. [



https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

y = Stabilitit Rechtfertigungsschwelle

gerechtfertigte Herrschaft
Gewalt

Stabilititsschwelle

nicht gut gerechtfertigte
Macht:(s. Tabelle 2)

x = 0 gar nicht gerechtfertigt gut gerechtfertigt

x = Rechtfertigungsgrad

AbschliefSfend nennt Forst noch drei Griinde, wieso die angestrebte
Machtanalyse in drei unumgingliche Schwierigkeiten gerit (vgl. Forst
2015a: 79ff.):

1. Es gibt meist mehrere Rechtfertigungen dafiir, warum bestimm-
te gesellschaftliche Ordnungen aufrechterhalten werden. Will man
also etwa — empirisch informiert — ein Teilphdnomen eines 6konomi-
sierten Wissenschaftssystems kritisieren, z.B. die Tatsache, dass einige
Wissenschaftler/innen wegen des Drucks, viel zu publizieren, um spa-
ter eine Professur zu bekommen, tber ein ihrer Gesundheit zutrigli-
ches Maf$ hinaus arbeiten, dann miisste man wissen, ob die Wissen-
schaftler/innen wirklich wegen des Drucks so viel arbeiten. Es konnte
ja auch sein, dass viel arbeitende Wissenschaftler/innen gesundheits-
abtraglich viel arbeiten, weil sie eine brennende Leidenschaft fiir ein
gewisses Thema haben, und nicht, weil sie aus 6konomischen Griin-
den dazu gezwungen werden. Fiir eine angemessene Analyse nou-
menaler Macht, die eine gerechtfertigte Kritik stiitzen konnte, musste
man herausfinden konnen, was die bedeutendsten Griinde fiir das vie-
le Arbeiten sind bzw. wie unterschiedliche Griinde zusammenwirken. ¢
Das sei eine schwierige Aufgabe, der sich eine Analyse noumenaler
Macht allerdings stellen miisse.

2. Eng damit verkniipft ist die Tatsache, dass es nie abschliefSend be-
stimmbar sein wird, was jemanden wirklich motiviert, weil man nicht
»in die Kopfe von Menschen« hineinschauen kann (Forst 2015a: 80).

Rolle spielen. Bei einer Machtwirkung hingegen sind es die Griinde selbst,

die B bewegen. Diese Uberlegung stellt m.E. auch die Zuordnung, dass Ge-

walt stets negativ zu bewerten ist, infrage (vgl. Tabelle 1, Zeile 5, Spalte 3).
68 Forst verwendet an dieser Stelle ein anderes Beispiel.

186

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Das erwihnt Forst nicht, aber hier entsteht Bedarf fiir eine sozialwissen-
schaftliche Operationalisierung noumenaler Macht, die die Grundlage
fiir eine methodisch reflektierte empirische Untersuchung noumenaler
Macht legen konnte, auch wenn diese niemals »final oder vollstindig
objektiv« sein konne (ebd.).

3. Diese dritte Schwierigkeit bezieht sich auf die Teilaufgabe der Ana-
lyse von Macht- bzw. Einflusspositionen. Solche Positionen seien zwar in
sichtbaren sozialen Strukturen verortet, allerdings wiirden tatsidchliche
Macht- und Einflussposition nicht notwendig formalisierten Positionen
entsprechen: Es mag charismatische Individuen geben, die an einem Ar-
beitsort viel Macht ausiiben, obwohl sie nicht auf der Chefetage sitzen.
Gleichwohl kann es formal einflussreiche Individuen geben, die faktisch
nur die Empfehlungen ihrer Berater/innen ausfuhren und somit tatsdch-
lich wenig Macht haben.

6.4 Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff)
normativ abhingige Begriffe

Ausgehend von dem Vorschlag einer Frage, mit der sich Forsts Ge-
rechtigkeitstheorie erschliefSen ldsst (6.1), und der Beschreibung sei-
nes normativen sowie deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs (6.2 und
6.3) mochte ich in diesem Unterkapitel einige fiir Forsts Theorieaufbau
weniger zentrale, jedoch im Kontext der Politischen Philosophie so-
wie Sozialphilosophie bedeutenden Begriffe wie Legitimitdt oder Ent-
fremdung aus Forsts Perspektive beleuchten. Forst setzt sich in einer
Vielzahl von unterschiedlichen Aufsitzen und Textstellen mit solchen
aus seiner Perspektive von (s)einem Gerechtigkeitsbegriff normativ
abhingigen Begriffen auseinander (vgl. etwa bzgl. des Toleranzbe-
griffs Forst 2003a: 48f.%%). Im Folgenden nenne ich zunichst eine Rei-
he dieser abhingigen Begriffe in alphabetischer Reihenfolge und er-
lautere ihre Bedeutung sowie ihr Verhiltnis zum Gerechtigkeitsbegriff
laut Forst. Die zu behandelnden Begriffe sind: Ausbeutung, Demokra-
tie, Entfremdung, Fortschritt, Frieden, Legitimitdt und Toleranz. Die
Linge der jeweiligen Ausfuhrungen variiert dabei, da Forst etwa dem
abhingigen Begriff der Toleranz ein uber siebenhundertseitenlanges
Buch gewidmet hat. Gleichwohl fithre ich hier nur Begriffe auf, mit de-
nen sich Forst ausfithrlicher auseinandersetzt. Diese Liste an Begriffen

69 Der Toleranzbegriff (und somit vermutlich auch andere normativ abhingige
Begriffe) sei jedoch weder »begrifflich abhingig oder gar amorph« noch ein
»im Kern umstrittener Begriff (-essentially contested concept<)« (Forst 2003a:
50, erste Herv. E.N.).

187

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

ist demnach nicht mit dem Anspruch, konklusiv zu sein, verbunden.”
Auch wenn ich alle Begriffe nennen wiirde, die in Forsts Schriften als
abhingige Begriffe benannt werden (wenn auch nur in kurzer Erwih-
nung), konnte damit nicht ausgeschlossen werden, dass weitere abhin-
gige Begriffe gebildet werden konnten. Nichtsdestoweniger enthalt die-
se Liste aber die fiir Forst zumindest bis dato wichtigsten abhiangigen
Begriffe. Anschlieflend diskutiere ich noch drei Begriffe, Autonomie,
Freibeit und Gleichbeit, deren Status gegenuiber dem Gerechtigkeitsbe-
griff unklar ist, also ob sie abhingige Begriffe sind oder eher semanti-
sche Bestandteile des Gerechtigkeitsbegriffs (6.4.8). Davon ausgehend
diskutiere ich abschliefSend, wie sich Forsts Rede von >normativ abhin-
gigen Begriffen< zur Idee von thick ethical concepts bzw. >dichten Be-
griffen< verhilt (6.4.9).

6.4.1 Ausbeutung

Der Ausbeutungsbegriff spielt fiir diese Arbeit gegentiber anderen ab-
hangigen Begriffen eine besondere Rolle, da ich ihn bereits im ersten Teil
der Arbeit (Kapitel 3.1.2) behandelt habe. Dort habe ich den Begriff der
Ausbeutung fir die Beschreibung der Beherrschungsform einer liberta-
ren Gerechtigkeitskonzeption verwendet, die eine kritische Gerechtig-
keitskonzeption erkennen und vermeiden konnen muss. Ohne auf die-
sen systematischen Stellenwert des Begriffs an dieser Stelle noch einmal
ausfihrlicher einzugehen (vgl. kurz unten), mochte ich stattdessen skiz-
zieren, wie Forst das Verhiltnis von Ausbeutung zu seinem Begriff der
Gerechtigkeit sieht.

Forst thematisiert diese Frage in seinem Aufsatz » Gerechtigkeit nach
Marx«, der in Normativitdt und Macht veroffentlicht ist (Forst 2015a:
171-185).7" In diesem Text ist Forsts Auseinandersetzung mit Marx’
Ausbeutungs- und mit Marx’ Entfremdungsbegriff — sowohl hinsicht-
lich seiner Interpretation von Marx sowie dem systematischen Verhalt-
nis beider Begriffe zu seinem Gerechtigkeitsbegriff — eng verkniipft.
Diese Auseinandersetzung stelle ich hier kurz dar. Dem Entfremdungs-
begriff hat Forst spiter einen eigenstindigen Aufsatz gewidmet, auf
den ich unten (6.4.3) eingehe. Dort werde ich auch die These vertre-

70 Weitere Begriffe, die hier untersucht werden konnten, sind etwa Ideologie
(Forst 2011: 128), Sanktion (Forst 1996: 380), Sicherbeit (vgl. Frieden, s.u.),
Solidaritit (Forst 201 5a: 189) und Wiirde (Forst 2005). Zu einem gerechtig-
keitsabhingigen Verstindnis von Entwicklung im Anschluss an Forst, sieche
Culp 2014a.

71 Dieser Aufsatz ist urspriinglich 2013 in einem von Jaeggi und Loick heraus-
gegebenen Sammelband Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis erschienen
(Forst 2013).

188

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

ten, dass Forsts Verstindnis von Marx’ Entfremdungsbegriff einerseits
und Marx’ Ausbeutungsbegriff andererseits bezogen auf ihre Stellung zu
seiner Gerechtigkeitskonzeption keine klare Unterscheidung der beiden
Begriffe mehr erlaubt.

In dem Aufsatz »Gerechtigkeit nach Marx« geht Forst zwei Fragen
nach: 1. Hat Marx einen positiven Begriff der Gerechtigkeit, wenn ja
welchen? und 2. Wie relevant ist Marx fiir unser gegenwirtiges Denken
uber Gerechtigkeit? Dabei legt er den Schwerpunkt auf die zweite Frage
(vgl. Forst 2015a: 171). Forst fasst zunachst seine Unterscheidung von
zwei Bildern der Gerechtigkeit, einem distributiven und einem radikalen
oder machttheoretischen (und von Forst bevorzugten) zusammen (vgl.
Kapitel 3.2.2). Dabei erwihnt er die vier Aspekte, die eine angemesse-
ne Theorie der Gerechtigkeit seiner Ansicht nach berticksichtigen muss
und die dementsprechend eine distributive, nicht-angemessene Theorie
der Gerechtigkeit nicht in den Blick bekommt: die Frage der Produktion
(1), die politische Dimension der Gerechtigkeit (2), der (diskursiv) ver-
mittelte Charakter von berechtigten Anspriichen auf Giiter (3) und die
Unterscheidung von fur Menschen schlechten Umstanden und ungerech-
ten Verhiltnissen, die fiir manche Menschen deshalb schlecht sind, weil
sie von anderen Menschen so geschaffen wurden (4) (vgl. Forst 2015a:
172). Davon ausgehend kann Forst untersuchen, »wie sich Marx’ Theo-
rie zu [s]einer Unterscheidung von zwei Weisen, die Gerechtigkeit zu ver-
stehen, verhilt« (Forst 2015a: 177). Diese Frage ist relevant fur beide
Ausgangsfragen des Aufsatzes.

Beztiglich des ersten Merkmals einer radikalen Gerechtigkeitstheorie,
namlich dass sie auch die Produktionsverhaltnisse und nicht nur die aus
ihr folgenden Distributionen in den Blick nimmt, merkt Forst zunachst
an, dass Marx diesen Fokus auf die >Produktion< und die Kritik daran
selbstverstandlich teile (vgl. Forst 2015a: 177). Marx® Kritik an kapi-
talistischen Produktionsverhaltnissen sei ihr ausbeuterischer Charakter
(vgl. Forst 2015a: 177). Diese Kritik ist laut Forst systematisch sowie
aus Marx’ Perspektive als Kritik durch einen »moralische[n] Begriff« zu
verstehen und spezifischer so, dass Marx die kapitalistische Gesellschaft
als »ungerechte« bewerte (Forst 2015a: 177). Das sei aber noch nicht
gleichbedeutend damit, dass die andere, bessere Gesellschaft, die einer
durch kapitalistische Produktionsverhiltnisse gekennzeichneten nachfol-
gen soll, auch eine ist, die mit dem Begriff der Gerechtigkeit positiv aus-
zuzeichnen sei (vgl. Forst 201 5a: 178); negativ aber sei es unzweifelhaft,
dass Marx die zu tiberwindende Gesellschaft als ungerechte auffasse.

Bei der Diskussion des zweiten Merkmals kommt Forst auf die Fra-
ge zuriick, auf welchem normativen Wert oder welcher normativen
Grundlage Marx’ Ausbeutungskritik basiere und der oder die dement-
sprechend auch in einer wiinschenswerten, nachkapitalistischen Gesell-
schaft realisiert werden sollte. Hier gebe es eine Diskussion dartiber,

189

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

welche Normativitit fiir Marx zentraler sei: diejenige, die seiner Aus-
beutungskritik zugrundeliege, also eine »Konzeption der moralischen
Wiirde« (Forst 2015a: 179), aus deren Perspektive es falsch sei, wenn
Kapitalist/innen den Mehrwert der Arbeiter/innen abschopften und die-
se dementsprechend blofS als Mittel behandelten, oder diejenige, auf der
seine Entfremdungskritik basiere? Die Entfremdungskritik beruhe auf ei-
nem »ethischen Verstindnis des guten individuellen und sozialen Lebens
in der Einheit mit anderen und der Natur [...], das die kreativen Poten-
ziale des Gattungswesens Mensch freisetzt« (Forst 2015a: 180). Forst
mochte entgegen dieser Diskussion starker die normativen Gemeinsam-
keiten der Ausbeutungs- und Entfremdungskritik herausarbeiten.

Die normativen Gemeinsamkeiten der Ausbeutungs- und Entfrem-
dungskritik arbeitet er mithilfe einer Analyse des »Fetischcharakters der
Ware im Kapital« heraus (Forst 2015a: 180). Dort beschreibe Marx,
»dass in einer entfremdeten Gesellschaft soziale Verhaltnisse zu Verhilt-
nissen von Dingen verkommen« (Forst 2015a: 180). Das sei primar des-
wegen kritikwiirdig, weil diese Verhiltnisse einerseits manche Gruppen
bevorteilten und andere benachteiligten sowie andererseits, weil diese
Verhiltnisse als unkontrollierbar und unveranderbar wahrgenommen
wirden (vgl. Forst 201 5a: 180). Die letztere Dimension stiinde hier im
Zentrum (Forst 2015a: 1871). Forst mochte also, auch in Riickbezug
auf die Okonomisch-philosophischen Manuskripte (1844), zeigen, dass
>Entfremdung« vor allem heifSt, dass der »gesellschaftliche[] Prozess [...]
de[m] Einzelnen als fremde Macht gegeniibertritt« (Forst 2015a: 181,
Herv. E.N.). Entfremdungskritik ginge aber tiber Ausbeutungskritik hi-
naus, weil sie >nicht blof8< die grundlegende Struktur einer Gesellschaft
als notwendig ungleichheitsproduzierend kritisiere (was schon tiber die
Kritik einer unfairen Verteilung hinausgeht), sondern zudem beklage,
dass diese grundlegende Struktur naturalisiert sei, d.h. dem einzelnen
als unverdanderbar, als fremd, gegentiberstehe. Dieses Verstandnis von
Entfremdung Forsts erlautere ich in 6.4.3 genauer. Es ist an dieser Stel-
le wichtig festzuhalten, dass in Forsts Analyse von Marx der Entfrem-
dungs- und der Ausbeutungskritik dieselbe normative Idee zugrundliegt
und zwar das Ideal der kollektiven Selbstbestimmung, an der jede/r als
Gleiche/r teilhaben sollte (vgl. Forst 2015a: 181f.).

Das Marx’sche Ideal kollektiver Selbstbestimmung decke sich zwar
prinzipiell mit Forsts radikaler Vorstellung von Gerechtigkeit (weshalb
sowohl Ausbeutung und Entfremdung als normativ von der Gerechtig-
keit abhangige Begriffe gelten konnen), jedoch lasse sich womoglich eine
Differenz beziiglich der Frage, wie sich diese kollektive Selbstbestim-
mung materialisieren sollte, feststellen. In Marx’ Texten wiirde namlich
nahegelegt, dass kollektive Autonomie sich nicht tiber politische Institu-
tionen vermittelt realisieren musse. Eine Gesellschaft, die sich selbst be-
stimme, hitte fir Marx namlich keine grundlegenden Konflikte mehr,

190

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

die mithilfe politischer Institutionen kanalisiert werden miissten (vgl.
Forst 2015a: 182).

Was macht aber — abgesehen von der Frage der Realisierung kol-
lektiver Autonomie — genau das begriffliche Verhiltnis von Ausbeu-
tung und Ungerechtigkeit bei Forst aus, wenn er meint, gezeigt zu
haben, dass beide die gleiche normative Grundlage haben? Ich den-
ke, dass bei Forst der Ausbeutungsbegriff letztlich identisch ist mit
seinem Begriff der Beherrschung (s.o. und vgl. Forst 2015a: 18472).
»Ausbeutung« beschreibt namlich Forsts AufSerungen zufolge eine sozia-
le Relation, die tiber eine gewisse Zeit hinweg, man konnte auch sa-
gen strukturell, ungerechte, d.h. reziprok-allgemein nicht rechtfertigba-
re Verhiltnisse reproduziert (vgl. 6.3.2).

Mir ist allerdings nicht ganz klar, ob Forst mit >Ausbeutung« nur die-
jenigen Beherrschungsverhiltnisse meint, die die kapitalistische Produk-
tionsweise hervorbringt. Dagegen, dass Forst ein weites Verstindnis von
Ausbeutung hat (vgl. Kapitel 3.1.2), spricht jedenfalls, dass dann nichts
Spezifisches mehr am Ausbeutungsbegriff tibrigbleibe (vgl. 6.4.9). Was
einen weiten Ausbeutungsbegriff in meinem Sinne (vgl. 3.1.2) dennoch
gegeniiber der Ungerechtigkeit spezifisch macht, ist, dass er das Augen-
merk auf strukturelle und nicht bereits als politisch relevant markierte
Probleme — also naturalisierte Phinomene — richtet. Diese »Aufdeckung
von Naturalisierung«Funktion erfasst Forst allerdings schon durch sein
nicht-ethisches Entfremdungsverstandnis (vgl. 6.4.3), das wiederum mei-
nem Verstindnis von Entfremdung als - Mangel von Sinn< entgegensteht

(vgl. 5).

6.4.2 Demokratie

Auch wenn Forst gewissermaflen einen demokratisch gewandten Ge-
rechtigkeitsbegriff vorschlagt, bleibt der Demokratiebegriff fur ihn in
»normative[r] Abhingigkeit zu dem der Gerechtigkeit« (Forst 2015a:
192): »Der Gedanke der Demokratie driickt keinen alleinstehenden
»Wert« aus, sondern beruht auf dem Autonomiegedanken, der in die po-
litische Welt transferiert und damit transformiert wird; die Demokratie
hat entsprechend den Sinn der politischen Willkiirvermeidung.« (Forst
2015a: 191f.) Die Demokratie ist demnach als das, was die Gerechtig-
keit im politischen Kontext fordert, anzusehen.”?

Fur die Bestimmung des Verhiltnisses von Gerechtigkeit und De-
mokratie bei Forst ist die Rolle von Institutionen entscheidend. Wenn
man >Demokratie« als eine bestimmte Form der (legitimen) politischen

72 Vgl. ebd. »Beherrschung bzw. Ausbeutung«.
73 Vgl. Gideke 2017: 109-114.

191

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Herrschaft versteht, dann ist s\Demokratie< auch die Bezeichnung fir
eine bestimmte Konstellation von Institutionen (etwa Wahlen und
Rechtsstaatlichkeit) oder Mindestbedingungen an Institutionen. Forst
ist allerdings darauf bedacht zu betonen, dass Gerechtigkeit sich nicht
in dem Vorliegen eines bestimmten institutionellen Arrangements er-
schopft:

»Sosehr die Notwendigkeit zu betonen ist, dieses basale Recht [Recht
auf Rechtfertigung] politisch-rechtlich im Sinne radikaler Demokratie
zu institutionalisieren, sosehr sind doch auch die Grenzen einer solchen
Institutionalisierung zu bedenken [...]. Letztlich ldsst sich das Recht auf
Rechtfertigung nicht vollstindig in Verfahren politischer Selbstbestim-
mung >aufheben¢, was freilich nicht bedeutet, dass staatliche Institutio-
nen als >Gerechtigkeitsexperten«< gegeniiber konkreter demokratischer
Selbstbestimmung auftreten diirften; wohl aber, dass dies die Burger
selbst tun konnen.« (Forst 2007a: 168f., Fn. 58)

Dieser nicht-institutionelle Uberschuss der Gerechtigkeit lieSe sich
aber womoglich auch innerhalb eines Demokratiebegriffs selbst erhal-
ten. So schreibt Forst selbst, dass der Demokratie eine »kritische Re-
flexion« innewohnt, die sich »#ranszendierend« auf ihre je konkrete
Institutionalisierung bezieht (Forst 2015a: 190f.).7

6.4.3 Entfremdung

Wie in 6.4.1 zum Ausbeutungsbegriff bereits erwahnt, steht Forsts
Verstindnis von Entfremdung demjenigen entgegen, das ich in Kapi-
tel 5 als > Mangel von Sinn< bestimmt habe. Forst betont die -Mangel
von Macht«-Bedeutungsdimension (vgl. Forst 2011: 132, Forst 2015a:
24 und Forst 2017b). In seinem Aufsatz »Das Wichtigste zuerst. Um-
verteilung, Anerkennung und Rechtfertigung« (Forst 2011: 134-154)
schien er allerdings — zumindest in Abgrenzung von seinem eigenen
Verstandnis von Entfremdung — auch die >Mangel von Sinn«Dimen-
sion des Entfremdungsbegriffs noch stirker zu beachten (vgl. Forst
2011: 135f.). Im Folgenden konzentriere ich mich auf den 2017er Text
»Noumenal Alienation: Rousseau, Kant and Marx on the Dialectics of
Self-Determination«, in dem der Fokus eindeutig auf der >-Mangel von
Macht«-Dimension des Entfremdungsbegriffs liegt (Forst 2017b).7s
In »Noumenal Alienation« argumentiert Forst, dass Rousseau, Kant
und Marx alle eine Form von Entfremdung — zumindest unter anderen

74 Ausfihrlicher zur Rolle von Institutionen vgl. Kapitel 8.. Zum intrinsischen
Wert von demokratischen und rechtstaatlichen Institutionen, siehe auch
Neuhann 2020a.

75 Der Text ist bisher nicht auf Deutsch verfiigbar.

192

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

— beschreiben, mit der die Entfremdung des Menschen von seinem Sta-
tus als moralischer Rechtfertigungsautoritit gemeint ist. Diese Form
von Entfremdung nennt Forst »noumenal alienation« bzw. noumenale
Entfremdung: »Noumenal alienation results from a lack of being
recognized or a lack of recognizing yourself as an agent of justification
equal to others, as having an equal right to justification.« (Forst 2017b:
525) Noumenale Entfremdung ist Forsts Ansicht nach auch das syste-
matisch addquateste Verstandnis von Entfremdung. Auf die Stichhaltig-
keit von Forsts Interpretationen von Rousseau, Kant und Marx gehe ich
hier nicht weiter ein.

Mit seinem noumenalen Entfremdungsverstandnis wendet sich Forst
gegen ein — zumindest exklusiv — ethisches Verstandnis von Entfrem-
dung, in dem sie die Entfremdung eines Menschen von seinem authenti-
schen Selbst oder seinem (Lebens)Sinn bedeutet (vgl. Forst 2017b: 524,
526, 533ff.). Entfremdung sei stattdessen — auf der Ebene des allge-
meinen Konzepts — als »normatively dependent concept« zu verstehen:
»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way,
but that normative relevance needs to be explained by other concepts. «
(Forst 2017b: 546) Der andere — nicht ethische — sondern moralische
Begriff, den Forst einsetzt, um die »normative relevance« von Entfrem-
dung zu erkldren, ist sein Verstindnis eines dem Menschen angemes-
senen Status als Rechtfertigungsautoritit, eines Zwecks an sich oder
eines Wiirdetragers (vgl. 6.2 und 7). Somit konstruiert Forst aus dem
begrifflichen Kern der Entfremdung (Konzept) und seiner normativen
Rechtfertigungstheorie seine Konzeption noumenaler Entfremdung.

Forst unterscheidet zwischen noumenaler Entfremdung erster und
zweiter Ordnung. Er nennt die Entfremdung einer Person von sich selbst
als moralischem Wesen »second order noumenal alienation« und die
Entfremdung, die kennzeichnend ist fiir einen sozialen Raum, in dem
sich die Beteiligten nicht als Rechtfertigungsautoritidten anerkennen
»first order noumenal alienation« (Forst 2017b: 525). Im ersten Fall
besteht ein »lack of self-respect«, im zweiten Fall ein »lack of respect
for or by others« (Forst 2017b: 533). Beide Mangel an Respekt lassen
sich im Vokabular eines »Mangels von Macht«< ausdriicken, denn Res-
pekt soll man vor seiner eigenen Rechtfertigungsautoritit und derje-
nigen von anderen Personen haben und somit haben voneinander und
von sich selbst nicht-entfremdete Personen die gleiche Rechtfertigungs-
macht.

Fiir Forst ist es wichtig, die erste und zweite Ordnung zu trennen,
weil er einerseits einfangen konnen mochte, dass noumenale Entfrem-
dung erster Ordnung noumenale Entfremdung zweiter Ordnung be-
gunstigt. Andererseits mochte er beschreiben kénnen, dass ein Indivi-
duum, das nicht unter Entfremdung zweiter Ordnung >leidets, in einen

193

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Kampf um Anerkennung eintreten kann, der sich gerade gegen nou-
menale Entfremdung erster Ordnung richtet (vgl. Forst 2017b: 5275,
533)-

Zudem unterscheidet Forst noch zwischen moralischen und poli-
tisch-sozialen Maffnahmen, durch die man noumenale Entfremdung
tiberwinden kann. Diese Unterscheidung sei von den drei Referenzau-
toren, Rousseau, Marx und Kant, am klarsten bei Kant herausgearbei-
tet (vgl. Forst 2017b: §39). Forst verweist dabei auch zuriick auf den
Aspekt seines Entfremdungsbegriffs (hier insbesondere im Anschluss an
Marx), den ich oben im Unterkapitel zu Ausbeutung erwihnt hatte, dass
entfremdete soziale Verhaltnisse sich durch einen »lack of transparency
and control« auszeichneten (Forst 2017b: 542).

Mir stellt sich die Frage, ob es Elemente gibt und wenn ja wel-
che die Forsts Rede von noumenaler Entfremdung seinem bisherigen
begrifflichen Instrumentarium hinzufugt. Ausgehend von »Noumen-
al Alienation« kommt dafir eigentlich nur die Unterscheidung von
noumenaler Entfremdung erster und zweiter Ordnung infrage. Der
»lack of transparency and control«-Aspekt lasst sich jedenfalls in mei-
ner Rekonstruktion bereits mit dem Ausbeutungsbegriff erfassen (vgl.
6.4.1). Die Notwendigkeit, dass sich die Rechtfertigungsautoritit ei-
nes Menschen in verschiedenen Kontexten manifestieren muss, unter
anderen im politischen und moralischen, wird von Forst bereits in an-
deren Worten betont (vgl. 6.1 und 6.2). Einzig der Aspekt der Selbst-
entfremdung (noumenale Entfremdung zweiter Ordnung) scheint mir
in anderen Texten Forsts eine weniger zentrale Rolle zu spielen. Die-
sen Aspekt versuche ich in Kapitel 7 allerdings anders einzufangen,
wenn ich mit Fichte die grundlegende Anerkennungsbeziehung zwi-
schen Menschen entfalte, die sich als freie und gleiche ansehen. Die-
se Anerkennungsbeziehung involviert sowohl die Anerkennung mei-
ner selbst als gleich und frei (Nicht-Entfremdung zweiter Ordnung)
als auch die Anerkennung eines anderen oder mehrerer anderer als
gleich und frei und das Anerkannt-werden durch sie (Nicht-Entfrem-
dung erster Ordnung). Und, wie Forst, mochte ich dabei die Tatsa-
che erfassen konnen, dass der Aspekt der Selbstanerkennung oder des
Selbstrespekts zwar eng verbunden ist mit der Anerkennung durch
andere, aber der Impuls zur Aktualisierung einer Anerkennungsbe-
ziehung auch einseitig von einem sich (bereits) selbstrespektierenden
Wesen ausgehen kann (vgl. 7.5).

Inhaltlich sehe ich bezuglich Forsts Ausfiihrungen zum Entfremdungs-
begriff keine Spannungen zu seinen vorhergehenden Texten. Gleichwohl
halte ich seine Spezifizierung des Entfremdungsbegriffs in Bezug auf sein
ubriges begriffliches Instrumentarium gewissermafSen fiir redundant.
Ich verwende den Entfremdungsbegriff deshalb insbesondere fiir den
ethischen >Mangel von Sinn« (siche Kapitel §) und konzeptualisiere den

194

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Aspekt, der in Forsts Entfremdungsdiskussion neu ins Spiel kommt, und
zwar die (Nicht)-Entfremdung zweiter Ordnung in Kapitel 7 auf etwas
andere Art und Weise.”¢

6.4.4 Fortschritt

Forst widmet sich insbesondere in drei Schriften dem Fortschrittsbegriff,
der »kein normativ eigenstandiger Begriff« (Forst 201 5a: 107) sei: in der
Einleitung (S. 18f.) und in Kapitel 4 »Der Begriff des Fortschritts« (102—
110) von Normativitidt und Macht, in seiner Replik »Eine fortschrittli-
che Kritik des Fortschritts?« zu Amy Allens verschriftlichtem und tiber-
setzten Vortrag, »Das Ende — und der Zweck — des Fortschritts« beim
XXIII. Deutschen Kongress fiir Philosophie im Jahre 2014 (Forst 2016a)
und in seinem Aufsatz » The Justification of Progress and the Progress
of Justification« (Forst 2019a)77. Die Tatsache, dass der Fortschrittsbe-
griff fur Forst ein normativ abhdngiger ist und damit nicht irreduzibel,
ist Jaeggi nach zu urteilen kennzeichnend fiir eine kantianische Position
wie Forsts. Sie schreibt: »Progress might be an outcome, but it is not an
irreducible part of this [Kantian] philosophical account.« (Allen, Jaeggi
und von Redecker 2016: 2371)

Forst unterscheidet zwischen zwei Arten von Fortschritt, technologi-
schem Fortschritt oder allgemeinem Fortschritt in Bezug auf die Lebens-
bedingungen und moralisch-politischen Fortschritt (vgl. Forst 201 5a:
105f. und Forst 2019a: 17). Obwohl der Begriff des Fortschritts in bei-
den Kontexten auf normative Art und Weise verwendet werde, sei er —
wie erwiahnt — kein eigenstandiger normativer Begriff (vgl. Forst 2019a:
20f.). Was dem Fortschrittsbegriff seine Normativitit verleiht, ist, fur
Forst, wieder seine rechtfertigungstheoretische Gerechtigkeitskonzepti-
on:

»Fortschritt bedeutet, dass eine Gesellschaft neue Niveaus der Rechtfer-
tigung anstrebt, denen gemif$ politische und soziale Verhiltnisse nicht
nur wechselseitig und allgemein gerechtfertigt werden konnen, sondern
auch Institutionen dafiir existieren, solche Rechtfertigungen zu generie-
ren.« (Forst 2015a: 109)

Fortschritt bedeutet also, dass es zum Zeitpunkt t >mehr« maximale (»po-
litisch und soziale Verhiltnisse [...] [, die, E.N.] wechselseitig und allge-
mein gerechtfertigt werden konnen«) und fundamentale Gerechtigkeit

76 Zu Forsts Entfremdungsverstindnis, siehe auch die Beitrage von John
Christman, Mattias Iser und Catherine Lu sowie Forsts Antwort (159-173)
in: Allen und Mendieta 2019.

77 Siehe auch Allens Auseinandersetzung mit diesem Aufsatz in demselben
Band (Allen 2019).

195

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

(»Institutionen dafiir existieren, solche Rechtfertigungen zu generieren«)
gibt als zum Zeitpunkt t : »The justification of progress lies in the pro-
gress of justification as a social practice among equals.« (Forst 2019a:
22) Das heifdt auch, dass es keinen externen MafSstab fiir Rechtfertigun-
gen gibt und dass Forst keine teleologische Konzeption von Fortschritt
vertritt. Sein Fortschrittsverstindnis sei zudem nicht problematisch im
Sinne von eurozentristisch wie Allen es seinem sowie Habermas’ und
Honneths unterstellt (vgl. Forst 2019a und 11.2).

6.4.5 Frieden

In seinem Aufsatz » Die normative Ordnung von Gerechtigkeit und Frie-
den« (Forst 2011: 93-116) vertritt Forst die These, »dass die Gerech-
tigkeit der Standard ist, nach dem wir den Frieden als sozialen Zustand
bewerten« (Forst 2011: 95).7* Das heifst eben, dass der Begriff des Frie-
dens fiir Forst ein von der Gerechtigkeit normativ abhangiger Begriff ist.
Genauer ldsst sich das Verhiltnis von Frieden und Gerechtigkeit in fol-
genden Relationen bestimmen:

1. Jede Ordnung der Gerechtigkeit ist auch eine friedvolle Ordnung.
Frieden ist eine notwendige Bedingung von Gerechtigkeit (vgl. S.
99).

2. Nicht jede Ordnung des Friedens ist eine gerechte und sie hat auch

keinen anderen normativen Eigenwert; die Gerechtigkeit kann den

Frieden also gewissermafSen normativ qualifizieren (vgl. S. 99). Frie-

den ist nicht hinreichend fiir Gerechtigkeit.

Der Zweck des Friedens ist die Gerechtigkeit (vgl. S. 98).

4. Ein nachhaltiges Mittel, um Frieden herzustellen, ist Gerechtigkeit
(vgl. S. 98).

W

Zu den Relationen 1 und 4 bedarf es jeweils einer Erlduterung und zu-
dem sei kurz das Verhiltnis von Frieden zu Sicherbeit bei Forst dargestellt:

Zu 1.) Hort es sich aufgrund der obigen Relationen vielleicht so an,
als sei Frieden an sich fir Forst — zumindest gegeniiber der Gerechtig-
keit — gar nicht so wichtig, muss dieser Eindruck relativiert werden.”
Dafiir sei daran erinnert, was fiir Forst eine gerechte Gesellschaft ausma-
chen wiirde. Sie wire fundamental gerecht, wenn es in ihr eine Grund-

78 Vgl. auch schon Forst 2007a: 323.

79 Die Darstellung des zweistufigen Beherrschungspotentials einer kritisch-pro-
zeduralen Gerechtigkeitskonzeption (Beschleunigung und Flexibilisierung)
mahnt gewissermaflen an, die notwendige Bedingung des Friedens (bzw. der
Sicherheit oder neutraler gesprochen der Stabilitit) fiir die Gerechtigkeit
nicht zu vernachlassigen, vgl. IIL.

196

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

struktur der Rechtfertigung gabe. Die Existenz einer Grundstruktur der
Rechtfertigung bedeutet, dass es Institutionen, die per definitionem tber
die Zeit stabil sind, gibt und grundsitzlicher noch, dass Individuen im
Raum der Griinde, in Machtverhailtnissen (vgl. 6.3.2) interagieren und
nicht gewaltsam.® Es ist also zu betonen, dass Frieden eine entscheiden-
de (wenn auch keine hinreichende, vgl. 2.) Bedingung fiir die Realisierung
von Gerechtigkeit darstellt.

Zu 4.) Insbesondere beziiglich Relation 4 hilt Kant bezogen auf sei-
ne Schrift Zum Ewigen Frieden (1795) als Gewdhrsmann fir Forst her.
Mit folgendem Zitat mochte Forst belegen, dass auch Kant die Gerech-
tigkeit mitunter als Mittel des Friedens angesehen habe: » Trachtet aller-
erst nach dem Reiche der reinen praktischen Vernunft und nach seiner
Gerechtigkeit, so wird euch euer Zweck (die Wohlthat des ewigen Frie-
dens) von selbst zufallen« [...].« (Forst 2011: 98)

Dem Begriff der Sicherbeit als weiterem von der Gerechtigkeit nor-
mativ abhiangigem Begriff widme ich kein eigenes Unterkapitel, weil ich
keine grundlegenden Bedeutungsunterschiede zwischen dem Begriff des
Friedens und dem der Sicherheit bei Forst sehe. So fasst er etwa die »Po-
litik der Sicherheit und des Friedens« in Gegentiberstellung zu »einer Po-
litik der Gerechtigkeit« zusammen, ohne ihre Differenzen zu thematisie-
ren (Forst 2011: 114, vgl. auch 115). Generell denke ich aber, dass sich
der Friedensbegriff meist stiarker auf inter- oder transnationale Gewaltlo-
sigkeit bezieht, wihrend der Sicherheitsbegriff haufiger hinsichtlich Fra-
gen innerer Sicherheit verwendet wird. Das begriffliche Verhiltnis von
Frieden und Gerechtigkeit und Sicherheit und Gerechtigkeit scheint mir
jedoch identisch zu sein.

6.4.6 Legitimitit

Insbesondere in seinem Aufsatz »Legitimitdat, Demokratie und Ge-
rechtigkeit«, der als 8. Kapitel von Normativitit und Macht abge-
druckt ist, beschiftigt sich Forst damit, dass und warum »der Begriff
der Legitimitdt ein normativ abhdngiger ist« (Forst 2015a: 188f.).%
Die wichtigsten Thesen dieses Aufsatzes beztiglich der Frage der Legiti-
mitit seien an dieser Stelle rekonstruiert. Vorab sei daran erinnert, dass

8o Vgl. »Der Krieg ist eine Flucht aus der Rechtfertigung als sozialer Praxis
[...].« (Forst 2011: 109) und »Wenn daher Frieden gefordert wird, wird der
Wiedereintritt in den Raum der wechselseitigen Rechtfertigung gefordert.
[...] Friedenszustinde werden, sofern sie auch nur minimal fair sind, die Ba-
sis fiir die Entwicklung kiinftiger Gerechtigkeitsbeziehungen sein konnen. «
(Forst 2o11: T09f.)

81 Dieser Aufsatz erschien urspriinglich ein Jahr friither in einer Festschrift zum
60. Geburtstag von Rainer Schmalz-Bruns (Forst 201 5a: vgl. 186, Fn. 1).

197

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

sich Forst durch die Tatsache, dass er den Legitimitdtsbegriff als norma-
tiv abhingig von dem Gerechtigkeitsbegriff begreift, in wichtiger Hin-
sicht von Habermas’ Programm in Faktizitit und Geltung abgrenzt (vgl.
Einleitung zu II).

Forst skizziert giangige Verwendungsweisen des Legitimitatsbegriffs
(vgl. den 2. Abschnitt des genannten Aufsatzes, S. 187-190) und fasst
schlieSlich folgendermafSen den »begrifflichen Kern, der diese Vorstel-
lungen zusammenhalt — Legitimitit nennen wir generell die Eigenschaft
einer normativen Ordnung, die ibre allgemeine Verbindlichkeit fiir die
ihr Unterworfenen erklirt und begriindet —, aber zu einer spezifischen
Konzeption wird dieses Konzept von Legitimitat erst durch weitere nor-
mative Quellen [...].« (Forst 20152: 189)

Nun ist es so, dass vielleicht nicht jede Gerechtigkeitskonzeption so
eine weitere normative Quelle der Legitimitit darstellen kann. Legt man
etwa eine blofs soziale Konzeption der Gerechtigkeit zugrunde, bezieht
sich diese gar nicht auf die »Herstellung und Rechtfertigung politischer
Herrschaft«, sondern blofs auf »die Verteilung knapper Guter« (Forst
2015a: 193). Fur Forst ist diese Teilung der politischen und sozialen Di-
mension der normativen Qualitit einer sozialen Ordnung »ein (hdufi-
ger) Fehler« (ebd.). Deshalb ist es auch wichtig, Forsts Gerechtigkeits-
konzeption als politisch-soziale zu verstehen (vgl. allgemeine Einleitung
und Einleitung zu II).

Fiir seinen eigenen Ansatz fiillt Forst das allgemeine Konzept der Legi-
timitdt (s.0.) so aus, dass seine Legitimitdtskonzeption eine soziale Rela-
tion genau dann legitim nennt, wenn sie fundamental gerecht ist:

»Wir nennen dann die normative Ordnung legitim, die fundamentale
Gerechtigkeit im Sinne einer Grundstruktur der Rechtfertigung aufweist
bzw. auf glaubwiirdige Weise anzielt, und wir nennen die Normen und
Gesetze legitim, die in diesem Rahmen entstehen. Sie bleiben dies dann
auch, wenn sie einen fundamentale Gerechtigkeit tibersteigenden Grad
vollstindiger Gerechtigkeit nicht erreichen. Gesetze, die die Gerechtig-
keit nicht vollstindig realisieren, sind nur dann illegitim, wenn sie fun-
damentale Gerechtigkeit verletzten.« (Forst 201 5a: 196f.)

6.4.7 Toleranz

Der Toleranzbegriff ist zweifellos der abhingige Begriff, dem Forst in
seinen Arbeiten am meisten Aufmerksamkeit geschenkt hat. In ideenge-
schichtlicher Perspektive hat Forst dem Toleranzbegriff sogar viel mehr
Seiten gewidmet als dem Gerechtigkeitsbegriff. Schon in Kontexte der
Gerechtigkeit (1996) taucht der Toleranzbegriff auf, wird jedoch nicht
systematisch bearbeitet (vgl. Forst 1996: 77, 237). Der Toleranzbe-
griff ist Forsts Habilitationsthema, seine expliziten Publikationen dazu

198

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

beginnen 2000. Zunichst gibt er einen Sammelband Toleranz. Philo-
sophie Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tu-
gend heraus (Forst 2000b), in dem er neben der Einleitung auch ei-
nen eigenen Aufsatz » Toleranz, Gerechtigkeit und Vernunft« publiziert.
Es folgen weitere Aufsdtze zum Thema Toleranz (Forst 2001a, Forst
2001b, Forst 2002), bevor 2003 Forsts umfassendes Buch Toleranz im
Konflikt. Geschichte, Gehalt und Gegenwart eines umstrittenen Be-
griffs erscheint (Forst 2003a). In demselben Jahr werden zwei weite-
re Aufsitze zum Thema veroffentlicht (Forst 2003 b, Forst 2003¢). Ne-
ben vielen weiteren Aufsitzen (Forst 2006, Forst 2007b, Forst 2007c¢,
Forst 2008a, Forst 2008b, Forst 2009b, Forst 2009c¢, Forst 2010, Forst
2014a, Forst 2015b, Forst 2016b, Forst 2016¢, Forst 2017¢) sind noch
zwei Biicher zu nennen, an denen Forst im Zuge seiner Auseinander-
setzung mit dem Toleranzbegriff beteiligt war: die verschriftlichte Ver-
sion einer Diskussion, die Forst 2008 mit Wendy Brown in Berlin tiber
Toleranz gefiihrt hat (Brown und Forst 2014) und die Neuherausgabe
von Pierre Bayles Toleranzschrift mit einer ausfihrlichen Einleitung,
die Forst zusammen mit der Ubersetzerin der Schrift, Eva Buddeberg,
2016 veroffentlichte (Bayle 2016 [1686]). Bayles Toleranzschrift ist
fiir Forsts systematischen Vorschlag einer Toleranzkonzeption bedeu-
tend (vgl. z.B. Forst 2003a: 529). In Forsts monografischen Aufsatz-
sammlungen Recht auf Rechtfertigung (2007), Kritik der Rechtferti-
gungsverhdlinisse (2011) und Normativitit und Macht (2015) finden
sich auch jeweils Aufsidtze zum Thema der Toleranz, die sich mit den
oben bereits zitieren Aufsitzen decken, ihnen dhneln oder eine Uber-
setzung darstellen (Forst 2007a: 211-223, Forst 2011: 155-181, Forst
20T5a: T13—168).

Ich stutze mich in der folgenden Rekonstruktion des Toleranzbe-
griffs und seinem abhingigen Charakter nur auf Toleranz im Konflikt
(2003). Forst benennt den Toleranzbegriff explizit als »normativ ab-
hingige[n] Begriff« (Forst 2003a: 48) und widmet dieser These auch
einen Paragraphen (§3). Bevor ich auf den systematischen Gehalt des
Toleranzbegriffs eingehe, sei kurz die Struktur des Buches insgesamt
referiert.

Forsts Toleranz im Konflikt

Toleranz im Konflikt ist in zwei Teile geteilt. Der erste Teil »Zwischen
Macht und Moral. Der historische Diskurs der Toleranz« (ca. 550
Seiten) macht es sich zur Aufgabe, den »philosophische[n]| und poli-
tische[n] Diskurs der Toleranz« (Forst 2003a: 27) von der Antike bis
heute nachzuzeichnen. Dabei beschrankt Forst sich auf den europi-
ischen Kontext (vgl. Forst 2003a: 16). Ziel dieses ersten Teils ist es,

199

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

eine »Systematik von [historisch geduflerten, E.N.] Toleranzbegriin-
den« zu entwerfen (Forst 2003a: 17). Diese Systematik (Kapitel VIII)
als Ergebnis des ersten Teils bietet dann auch den Anschluss an den
zweiten systematischen Teil des Buches »Eine Theorie der Toleranz«
(ca. 150 Seiten).®*

Auf Forsts Auseinandersetzung mit den vielen historischen Toleranz-
verstandnissen im ersten Teil des Buches gehe ich nicht weiter ein. Forst
benennt allerdings zwei — zusammenhangende — iibergeordnete Analyse-
dimensionen, die sich bei dieser Untersuchung ergeben haben:

Erstens lassen sich die analysierten Toleranzkonzeptionen in sol-
che unterteilen, die Toleranz primir als eine Form politischer Praxis
verstehen etwa mit dem Ziel einer politischen Stabilisierung, da be-
stimmte Gruppen durch Tolerierung sstillgestellt< werden, (staatsthe-
oretische Perspektive) und solche die Toleranz insbesondere als zwi-
schenmenschliche moralische Tugend bzw. als »moralische Tugend der
Gerechtigkeit« (Forst 2003a: 21) begreifen. Damit hangt zweitens eine
doppelte Rationalisierungsbewegung zusammen: »eine Rationalisie-
rung politischer Macht« und eine » Rationalisierung der Moral« (Forst
2003a: 17). Die Rationalisierung politischer Macht bezieht sich auf
die zunehmende Trennung von staatlicher und kirchlicher Macht. Die
Trennung von Kirche und Staat ist wiederum auf zweifache Weise mit
der Toleranz verkniipft: Einerseits war es Kritik von Seiten der Biirger/
innen, die die Anerkennung von Religionen jenseits der vorherrschen-
den Religion oder des Atheismus von Seiten des Staates gefordert ha-
ben und andererseits ist die Toleranz eine Beschreibung der Form von
Machtausiibung eines sikularen Staates®’. Mit der Rationalisierung
der Moral ist ein Prozess gemeint, in dem sich eine Moral herausbildet
- in diesem Kontext sind insbesondere moralische Begriindungen fiir
Toleranz relevant —, die sich von religiosen Griinden sowie ethischen
Vorstellungen iiber das >gute Leben« 16st (vgl. Forst 2003a: 18f.). Weil
Forst sowohl die staatstheoretische Perspektive, die sich auf die zu-
nehmende Sikularisierung der Politik von der Religion fokussiert, als
auch die Perspektive auf die Toleranz als Tugend in den Blick nimmt,
ist der erste Teil des Buches wohl mit den Schlagwortern »Macht und
Moral« uberschrieben.

Diese doppelte Rationalisierungsthese (Rationalisierung der Politik
und der Moral) nennt Forst zwar zu Beginn des Buches, sie ist aber
ein Ergebnis seiner historischen Studie. Anders verhilt es sich mit dem

82 Zum Ende des zweiten Teils des Buches bezieht Forst seine Toleranzkonzep-
tion zudem auf aktuelle gesellschaftliche Konflikte, wie etwa den Kopftuch-
streit (vgl. Forst 2003a: 720ff.).

83 Hier bezieht sich Forst auf Foucaults Verstandnis von verschiedenen Regie-
rungstechniken (vgl. Forst 2003a: 18).

200

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

»Vor-Begriff« der Toleranz (Forst 2003a: 28), den Forst im ersten Ka-
pitel des ersten Teils vorstellt. Dieser sei der Untersuchung, bevor sie
durchgefithrt wurde, bereits zugrunde gelegt gewesen. Die Beschreibung
des Vor-Begriffs der Toleranz enthilt auch einige Paradoxien, die sich
bei der Auseinandersetzung mit der Toleranz zumindest auf den ersten
Blick ergeben wiirden.

Man kann das Narrativ des Buches insgesamt so verstehen, dass
Forst sich ausgehend von einem tentativen Vorverstindnis des Tole-
ranzbegriffs durch unterschiedliche philosophische und politische Ver-
wendungen dieses Begriffs arbeitet (erster Teil), um davon ausgehend
eine Toleranzkonzeption vorzuschlagen (zweiter Teil), die die Parado-
xien der Toleranz auflosen kann. Neben dieser ersten systematischen
These ist eine wichtige zweite These des Buches, dass es Aufschluss
uiber eine historische Entwicklungslogik geben wiirde (vgl. etwa Forst
2003a: 20). Forst vertritt die Ansicht, dass sich historische Entwick-
lungen unter der Heuristik der Rechtfertigung hilfreich untersuchen
lieBen. Ahnlich wie Honneth historische Kimpfe um Anerkennung
beschreibt, begreift Forst also geschichtliche Entwicklungen als Kon-
flikte um Rechtfertigungen (vgl. z.B. Forst 2003a: 19, Fn. 18; 583).%4
Dariiber hinaus verweist Forst in seinen spiteren Schriften oft dar-
auf, dass sich die Gultigkeit des moralischen Rechtfertigungsprinzips
nicht nur formalpragmatisch bzw. rekursiv oder durch eine prakti-
sche Einsicht zweiter Ordnung begriinden liefSe, sondern auch histo-
risch, so wie er es in Toleranz in Konflikt gezeigt habe (vgl. z.B. Forst
2007a: 11; 77, Fn. 11).%5 Dies kann man als dritte Hauptthese des Bu-
ches verstehen.

Ich werde nun zunichst Forsts » Vor-Begriff« der Toleranz mit seinen
sechs Merkmalen und den damit einhergehenden fiinf Paradoxien der
Toleranz referieren. Anschlieflend sind vier Konzeptionen der Toleranz,
die nach Forst diesen »Vor-Begriff« spezifizieren, vorzustellen. Eine die-
ser Konzeptionen, Forsts eigene Respekt-Konzeption der Toleranz, er-
lautere ich genauer. Dabei nenne ich meine These, die fiir den weiteren
Verlauf der Argumentation dieser Arbeit zentral ist, dass Forst eine Para-
doxie der Toleranz und zwar die Paradoxie der Grenzziehung auch mit
seiner Respekt-Konzeption nicht addquat auflosen kann. Der Einfach-
heit halber schreibe ich im Folgenden nur »allgemeiner Begriff der Tole-
ranz< oder >Begriff oder Konzept der Toleranz« und nicht bei jeder Nen-
nung » Vor-Begriff«.

84 Vgl. dazu auch den »diachronen« Begriff des Rechtfertigungsnarrativs (vgl.
6.3.2). Siehe auch Kapitel 11.
85 Vgl. Kapitel 7, insb. 7.2.

201

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE
Sechs Bestandteile des allgemeinen Begriffs der Toleranz

Leitend bei Forsts Beschreibung des Begriffs der Toleranz ist die
Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen der Toleranz.®¢
Er schldgt zunichst sechs Bestandteile eines Konzepts der Toleranz vor,
die in unterschiedlichen Konzeptionen auf verschiedene Art und Weise
spezifiziert werden konnen (vgl. Forst 2003a: 31—41):

(1) »Kontext der Toleranz«
Alle Konzeptionen der Toleranz spezifizieren den Kontext, in dem To-
leranz infrage steht. Dieser Kontext hat wiederum vier Komponenten:

(a) die Art der Beziehung von Tolerierenden und Tolerierten (Liebes-
beziehung oder Beziehung zwischen Staatsbiirger/innen z.B.)

(b) die Art der Subjekte der Toleranz (Individuen oder Staaten z.B.)

(c) die Art der Objekte der Toleranz (Uberzeugungen, Handlungen,
Eigenschaften, Personen oder Personengruppen z.B.)

(d) die Form der Handlung, die der Toleranz gemdf ist (positive An-
erkennung oder Nichteingreifen z.B.)

Forst grenzt jedoch unmittelbar wieder ein, dass er sich im Folgenden
»auf den Kontext beschrinken [wird], der in der Geschichte der Tole-
ranz die zentrale Rolle gespielt hat und auch in den gegenwirtigen Dis-
kussionen der wichtigste ist: der Kontext einer religios und kulturell plu-
ralistischen Gesellschaft bzw. politischen Gemeinschaft« (Forst 2003a:
31). Aus dieser Beschrankung liefSen sich dann die Spezifizierungen von
(a)—(d) bereits ableiten.?”

(2) »Ablehnungs-Komponente«

Ein notwendiger Bestandteil des Begriffs der Toleranz ist es, dass die Ob-
jekte der Toleranz (1c) »in einem normativ gehaltvollen Sinne als falsch
angesehen bzw. als schlecht verurteilt werden« (Forst 2003a: 32). Zu
sagen, dass man x toleriert, impliziert daher, dass man x (in einem zu
spezifizierenden Sinne) fur falsch erachtet. Normativ gehaltvolle Ableh-
nung ist allerdings nicht auf moralische Ablehnung begrenzt. Die Griin-
de der Ablehnung miissen aber eine Vernunftigkeitsschwelle tiberschrei-
ten. Wird so eine Vernuinftigkeitsschwelle nicht beriicksichtigt, entsteht
die » Paradoxie des >toleranten Rassisten<« (Paradox 1, Forst 2003a: 33).
Der Rassist wird dabei paradoxerweise fiir seine Toleranz gelobt, wenn
er nicht seine Ablehnung anderer Rassen gemafs handelt. So ein fehlge-
leitetes Lob aus Perspektive der Toleranz miisse, so Forst, durch eine

86 Vgl. 1.2 zu der Unterscheidung von Konzept und Konzeptionen.

87 Forst beschriankt seine Analysen allerdings bezuglich (c) im weiteren Verlauf
des Buches noch zusitzlich auf »Uberzeugungen« und >Praktiken«« (Forst
2003a: 32).

202

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Vernunftigkeitsschwelle fiir Ablehnungsgriinde vermieden werden, an
der gemessen die Ablehnung einer anderen Rasse qua anderer Rasse sich
nicht als giiltiger Ablehnungsgrund qualifizieren wiirde. Eine jede sinn-
volle Toleranzkonzeption bedarf also eines Kriteriums, um diese Ver-
nuinftigkeitsschwelle zu bestimmen.

(3) »Akzeptanz-Komponente«

Ein notwendiger Bestandteil des Toleranzbegriffs ist zudem, dass die
Objekte der Toleranz, trotz der Tatsache, dass sie normativ gehaltvoll
abgelehnt werden (vgl. 2), auch in einer anderen Hinsicht als akzep-
tabel bewertet werden. Diese Akzeptanzgriinde negieren dabei die Ab-
lehnungsgriinde nicht, sondern »ubertrumpfen« sie (Forst 2003a: 34).
Wenn ich etwa die schlechten Tischmanieren meines Gegentibers tolerie-
re — also das Restaurant nicht verlasse oder ihn ermahne, weil ich dies
im Kontext eines ernsthaften Gesprachs unpassend finde (Akzeptanz-
grund) —, heifSt das nicht, dass ich die Tischmanieren nicht mehr abwer-
te, sondern nur, dass ich es in diesem Moment als wichtiger erachte, das
Gesprich nicht zu storen.

Wenn die Ablehnungs- und Akzeptanzgriinde in einer Konzeption der
Toleranz beide als moralische Griinde gefasst werden, kommt es zur » Pa-
radoxie moralischer Toleranz« (Paradox 2, Forst 2003a: 35), die eine
sinnvolle Konzeption der Toleranz vermeiden sollte. Das Paradox be-
steht darin, dass die Toleranz ein moralisches Gebot (Akzeptanz) aufstel-
len wiirde, etwas Unmoralisches (Ablehnung) zu tolerieren.

Die Paradoxie moralischer Toleranz habe ein Analogon auf der epis-
temischen Ebene, namlich die » Paradoxie der Wahrheitsrelativierung «
(Paradox 3, Forst 2003a: 37): Wie kann man gleichzeitig davon iiber-
zeugt sein, dass die Ablehnungsgriinde und die abgelebnten Uberzeugun-
gen wahr sind? Zielmarke der Losung dieses Paradoxons sei eine » Rela-
tivierung obne Relativismus« (Forst 2003a: 37).

(4) » Zuriickweisungskomponente« (» Grenzen der Toleranz«)

Mit der Zuriickweisungskomponente ist der Bestimmungsgrund der
Grenze benannt, die anzeigt, ab wann Akzeptanzgriinde nicht mehr aus-
reichen, um Ablehnungsgriinde zu tibertrumpfen. Die Ablehnungsgrinde
werden dann zu Griinden der Zuriickweisung oder werden durch solche
erganzt (vgl. Forst 2003a: 38).

Eine solche Grenze ist notwendig, um die » Paradoxie der Selbstzer-
storung« (Paradox 4) zu vermeiden, die entstiinde, wenn alles und alle
toleriert wiirden, auch die »Feinde der Toleranz«: Dann wiirde sich die
Toleranz selbst zerstoren (Forst 2003a: 37).

Es ergeben sich unter Hinzunahme der Zuriickweisungskomponente
nun zwei Grenzen der Toleranz, die man folgendermafSen visualisieren
kann (vgl. Forst 2003a: 38):

203

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden

C: Bereich der zuriickgewiesenen Objekte

Die Bestimmung der Grenze 2, die die Losung fiir die Paradoxie der
Selbstzerstorung ist, fihrt jedoch zu einer weiteren Paradoxie: »Die
Paradoxie der Grenzziehung [(Paradox §), E.NN.] [...], dass Toleranz
stets in ihr Gegenteil, die Intoleranz, umschlagen muss, wenn sie die
unumgangliche Grenzbestimmung zwischen dem Tolerierbaren [Bereich
B, E.N.] und dem Nicht-Tolerierbaren [Bereich C, E.N.] vornimmt.«
(Forst 2003a: 39)

(5) Toleranz muss »aus freien Stiicken« ausgetibt werden

Toleranz kann nach Forst fiinftens nicht erzwungen werden. Erzwunge-
ne Akzeptanz (vgl. Merkmal 3) oder Notigung zur Akzeptanz sei besser
mit dem » Ertragen<«« oder » Erdulden<« bezeichnet (Forst 2003a: 40).

(6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle Hal-
tung oder (bei entsprechender Begriindung) Tugend bezeichne[n]« (Forst
2003a: 41).

Vier Konzeptionen der Toleranz

Ausgehend von diesen sechs Merkmalen des allgemeinen Toleranz-
begriffs beschreibt Forst nun vier unterschiedliche Konzeptionen der
Toleranz: die Erlaubnis-, die Koexistenz-, die Respekt- und die Wert-
schiatzungskonzeption (vgl. Forst 2003a: 42—48). Dabei hat die Respekt-
konzeption zwei Unterformen, von denen eine die Konzeption ist, die
Forst selbst vertritt. Diese vier Konzeptionen haben was ihre Bestimmt-
heit betrifft eine gewisse Zwischenposition inne: zwischen dem allge-
meinen Begriff der Toleranz und einer vollstindig begriindeten Kon-
zeption der Toleranz. Sie sind eher als Stromungen der Verwendung des
Toleranzbegriffs denn als vollstandige Toleranzkonzeptionen zu verste-
hen. Die Begriindungen, die fiir die vollstandige Spezifikation der Ableh-
nungs-, Akzeptanz- und Zuriickweisungskomponente notwendig sind,
werden von Forst den vier Konzeptionen nicht eindeutig zugeordnet,
sondern nur in zwei andere Untergruppen eingeteilt: pragmatische und
normative Begriindungen.

204

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Im ersten Teil des Buches entwickelt Forst ausgehend von der Ge-
schichte der Philosophie und Politik der Toleranz insgesamt 2 5 verschie-
dene Toleranzbegriindungen, teilweise mit Unterformen. Diese werden in
Kapitel VIIL, §29. des Buches zusammenfassend dargestellt (Forst 2003a:
533-583). Diese verschiedenen Toleranzbegriindungen fligen sich bezo-
gen auf die Merkmale 2—4 des allgemeinen Toleranzbegriffs modular in
die vier verschiedenen Konzeptionen der Toleranz ein.

Die vier Konzeptionen werden also »in einer der Begriindungsfrage
weitgehend neutralen Sprache« (Forst 2003a: 42) beschrieben. Dadurch
sind diese (unvollstindigen) Konzeptionen selbst (wie der Toleranzbe-
griff insgesamt) noch normativ abhingig: Sie sind von weiteren — nicht
notwendig mit der Konzeption verbundenen — Griinden fur die jewei-
lige Ablehnungs-, Akzeptanz- und Zurtiickweisungskomponente abhin-
gig. Beziiglich des ersten Merkmals (des Kontexts) unterscheiden sich die
vier Konzeptionen nur teilweise. Thnen ist hinsichtlich des ersten Merk-
mals gemeinsam, dass sie sich auf den politischen Kontext eines plura-
listischen Staates beziehen (vgl. Forst 2003a: 42). Merkmale (5) und (6)
erwahnt Forst bei der Differenzierung der vier Konzeptionen gar nicht
mehr.

Die Erlaubnis-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz so,
dass es um die Beziehung zwischen einer Autoritit oder Mehrheit gegen-
tber einer oder mehreren Minderheiten geht. Die Autoritit oder Mehr-
heit ist dann tolerant, wenn sie es der oder den Minderheiten erlaubt,
nach ihren speziellen Uberzeugungen zu leben, solange sie dabei nicht
die Vorherrschaft der Autoritat oder Mehrheit hinterfragen und sich ge-
wissermafSen nur >privat« anders als die Mehrheit verhalten. Die (Akzep-
tanz)-Griinde fiir diese Form von Toleranz als Regierungsform kénnen
entweder pragmatisch oder normativ sein. Pragmatische Erwagungen
widren etwa, dass es, um das Ziel der Ordnungserhaltung zu erreichen,
weniger aufwindig ist, die Minderheit zu tolerieren als sie zu tberzeu-
gen oder zu unterdricken. Normative Erwigungen wiren beispielwei-
se, dass es nicht richtig ist, jemanden zu etwas zu bewegen, das seinem
Gewissen widerspricht, auch wenn er damit an etwas >objektiv¢< Richti-
ges herangefiihrt wiirde. Diese normative Uberlegung ginge oft mit dem
epistemologischen Argument einher, dass es auch schlicht nicht moglich
sei, Einfluss auf die inneren Uberzeugungen eines Menschen zu nehmen
(vgl. Forst 2003a: 42f.).

Die Koexistenz-Konzeption spezifiziert den Kontext der Toleranz an-
ders als die Erlaubnis-Konzeption, indem sie die Beziehung von zwei
etwa gleich starken Gruppen betrachtet. Diese Gruppen entscheiden sich
jeweils aus pragmatischen (Akzeptanz-)Griinden fiir Toleranz, um etwa
Krieg zu vermeiden. Im Gegensatz zur Erlaubniskonzeption handelt es
sich um eine wechselseitige und nicht blofs einseitige Tolerierung. In dem
Falle, dass es eine den Parteien tibergeordnete neutrale Instanz gibt, kann

205

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

dies ein stabiles Verhaltnis darstellen. Fehlt eine solche tibergeordnete In-
stanz (paradigmatisch der Staat), dann ist das Toleranzverhiltnis insta-
bil, da es fiir eine Gruppe, sobald sie machtiger wird, keinen Grund mehr
gibt, das Verhiltnis aufrechtzuerhalten, sondern es attraktiver wird, die
andere Gruppe zu unterdriicken.

Die Respekt-Konzeption beruht im Gegensatz zu der Erlaubnis- und
der Koexistenz-Konzeption auf normativen, genauer moralischen, Ak-
zeptanz-(bzw. Zurtickweisungs-)Griinden.** Die normativen moralischen
Grunde basieren auf dem Respekt fiir die Person des anderen, der be-
griindet, warum die Uberzeugungen des anderen (gerade auch wenn sie
nicht geteilt werden) toleriert werden sollten. Forst unterscheidet nun
zwei Weisen, diesen Respekt genauer auszuformulieren und damit zwei
Weisen, eine ideale Gesellschaft beruhend auf diesem gegenseitigen Re-
spekt zu bestimmen.

Die erste Moglichkeit, Respekt genauer zu fassen, ist andere Perso-
nen als »ethisch autonome Autoren ihres eigenen Lebens« (Forst 2003a:
45) zu sehen. Eine Person wird etwa respektiert als Muslimin, weil an-
erkannt wird, dass (bzw. nur wenn) sie selbst autonom beschlossen hat
(bzw. ihre Erziehung als freier Entwicklungsprozess verstanden werden
kann) als Muslimin zu leben. Da eine andere Person aber genauso auto-
nom entscheiden kann als Judin zu leben, sollten die Konsequenzen ei-
ner solchen Entscheidung im o6ffentlichen Raum einer Gesellschaft keine
Rolle spielen, sondern blofS im privaten. Forst nennt dies das » Modell
formaler Gleichheit« (Forst 2003a: 46).%

88 Ich konzentriere mich hier auf die Akzeptanz- bzw. Zurtickweisungsgriin-
de, weil sie die eigentliche Begriindung von Toleranz darstellen. Dass es un-
terschiedliche Uberzeugungen gibt (Ablehnungsgriinde), muss nicht begriin-
det werden. Wie diese Ablehnungsgriinde genauer konzeptualisiert werden,
wird erst interessant, wenn man zwischen akzeptablen und nicht-akzepta-
blen Ablehnungsgriinden unterscheidet. Nicht-akzeptable Ablehnungsgriin-
de beziehen sich wiederum auf die Zuriickweisungskomponente.

89 Dieses Modell gibt es wiederum, laut Forst, in liberalen oder republikani-
schen Spielarten. Wihrend Liberale die Freiheit im Privaten betonen wiir-
den, wiirden Republikaner/innen die Notwendigkeit der Gleichheit im
offentlichen Raum betonen, die somit die Abgrenzung von privaten Unter-
schieden vonnéten machte (vgl. Forst 2003a: 47). Im liberalen Lager gibt
es wiederum perfektionistische und nicht-perfektionistische Varianten (vgl.
Forst 2003a: 45f., Fn. 43), wobei die erstere besagen wiirde, dass es ein gu-
tes Leben ausmache, ein autonomes (privates) Leben zu fiihren, wihrend
letztere eher argumentieren wiirde, dass nur fiir bestimmte Bereiche des Le-
bens (dem o6ffentlichen) allgemeingiiltige Griinde gefunden werden konnen,
weshalb es einen Bereich geben miisse, in dem jede und jeder fiir sich selbst
entscheiden kann. Diese nicht-perfektionistische liberale Variante ist sehr
nah an Forsts eigener Respektkonzeption, aber nicht identisch mit ihr. Der

206

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Die zweite Moglichkeit, Respekt genauer zu bestimmen, ist vermittelt
uber die Idee der Anerkennung anderer Personen als »moralisch und
rechtlich Gleiche in dem Sinne, dass in ihren Augen die allen gemeinsa-
me Grundstruktur des politisch-sozialen Lebens [...] von Normen ge-
leitet werden sollte, die alle Burger gleichermaflen akzeptieren konnen«
(Forst 2003a: 45f.). Hier setzt Forst seine terminologische Sprache ein
und schreibt, dass es dabei um den »Respekt der moralischen Auto-
nomie der Einzelnen und ihres >Rechts auf Rechtfertigung« von Nor-
men, die reziprok-allgemeine Geltung beanspruchen« (Forst 2003a: 46)
geht. Diese Ausdeutung des relevanten Respekts habe andere Konse-
quenzen dafiir, wie eine Gesellschaft aussehe, die ihn realisiere. In dieser
Gesellschaft solle sich statt dem Modell formaler Gleichheit das »Mo-
dell qualitativer Gleichheit« durchsetzen (Forst 2003a: 47). Man konn-
te im Anschluss an eine frithere Redeweise von Forst auch von einem
dynamischen Modell von Gleichheit sprechen (vgl. Forst 1996: 125).%°
Diesem Modell entsprechend miissen nicht notwendigerweise die glei-
chen Regeln fur alle gelten, damit allen derselbe Respekt zukommt. Da-
mit eroffnet sich ein Raum fiir gruppenspezifische Regelungen. Dieses
zweite Modell der Respektkonzeption erliutere ich genauer anhand der
sechs Merkmale des allgemeinen Begriffs der Gerechtigkeit, nachdem ich
die Wertschitzungskonzeption vorgestellt habe.

Die Wertschdtzungs-Konzeption beruht auf einer stirkeren norma-
tiven Idee des Respekts, der gegentiber anderen Gruppen mit anderen
(kulturellen) Uberzeugungen eingenommen werden sollte. Andere kul-
turelle Gruppen sollten nicht blof$ als moralisch oder rechtlich Gleiche
respektiert werden, sondern ihren Uberzeugungen selbst sollte ein Wert
beigemessen werden. Nichtsdestoweniger bliebe dabei eine Ablehnung
der Uberzeugungen bestehen und zwar in dem Sinne, dass sie von der
tolerierenden Partei nicht tibernommen wiirden. Man kann sich das an-
hand eines Beispiels so vorstellen: Ein im Sinne der Wertschitzungs-Kon-
zeption toleranter Christ wiirde in Anbetracht eines Moscheeneubaus in
seiner Heimatstadt nicht blofs denken: >Das gefallt mir zwar nicht, aber
ich kann nichts dagegen sagen, weil ich ja schliefSlich auch meine eigene
Religion nicht beweisen kann und auch nicht will, dass jemand Kirchen
verbietet.< Stattdessen wiirde er sich tiber den Moscheeneubau freuen,
da damit ein von ihm geschatzter Wertepluralismus Ausdruck fande. Das

verbleibende Unterschied besteht darin, dass, fiir Forst, die Grenze zwischen
den Bereichen des Lebens, die mit allgemeingiiltigen Griinden bestimmt wer-
den kénnen und denen, die es nicht konnen, nicht abstrakt bestimmt werden
kann, sondern nur die Kriterien, anhand derer diese Grenze immer wieder
neu gezogen werden sollte (vgl. Kapitel 2.1 und 6.1).

90 Dort mochte Forst die Gleichheit von Rechtspersonen als wandelbar verste-
hen und somit das Konzept der » Rechtspersonc« [...] als dynamisches Kon-
zept« (Forst 1996: 125).

207

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

heif$t aber nicht, dass er nun selbst vom Christentum zum Islam kon-
vertieren wiirde.

Die Respektkonzeption der Toleranz
(das Modell qualitativer Gleichheit)

In diesem Abschnitt entfalte ich Forsts Respektkonzeption der Toleranz.
Ich gehe dabei die sechs Merkmale des Toleranzbegriffs nacheinander
durch und zeige, wie Forst die funf Paradoxien der Toleranz zu 16sen ge-
denkt. Die Paradoxien 16sen zu koénnen ist, nach Forst, fiir eine gelun-
gene Toleranzkonzeption entscheidend (vgl. Forst 2003a: 590). Forst
selbst geht die einzelnen Merkmale nicht alle noch einmal durch. Er be-
zieht sich bei der Darstellung seiner Toleranzkonzeption vor allem auf
die Merkmale 2—4 zuriick. Aber auch die verbleibenden drei Merkma-
le lassen sich anhand seiner Ausfithrungen in Toleranz in Konflikt und
auch an anderen Stellen spezifizieren.

Ad (1) »Kontext der Toleranz«

Forsts »Theorie der Toleranz« (Zweiter Teil des Buches) soll mehrere
Kontexte abdecken, wobei sie auf den politischen Kontext fokussiert ist.
Es wird nicht ganz klar, ob die Theorie der Toleranz selbst mehrere Kon-
zeptionen der Toleranz umfasst, indem sie bei bestimmten Merkmalen
verschiedene Spezifizierungen erlaubt oder ob sie als eine komplexe To-
leranzkonzeption zu verstehen ist. Im Folgenden werde ich der Einfach-
heit halber Forsts (komplexe) Toleranzkonzeption und seine Theorie der
Toleranz synonym verwenden.

Ad (1, a) Beziehung: Forsts Konzeption der Toleranz bezieht sich so-
wohl auf vertikale Beziehungen zwischen einem hohergestellten Tolerie-
renden (etwa dem Staat) und einem niedriger gestellten zu Tolerieren-
den (etwa einer Minderheit) sowie auf horizontale Toleranzbeziehungen,
in denen Toleranz zwischen Gleichgestellten ausgeiibt wird (vgl. Forst
2003a: §91). Damit bezieht sich seine Toleranzkonzeption auf beide Sei-
ten der oben eingefiihrten doppelten Rationalisierungsthese (Politik und
Moral).

Ad (1, b) Subjekte: Entsprechend der Spezifizierung von (1a) kann Tole-
ranz fiir Forst von unterschiedlichen Akteuren, seien es Staaten, anderwei-
tig organisierten Gruppen oder Individuen, ausgetbt werden. Zudem be-
zeichnet Forst auch Gesetze, Institutionen und soziale Raume als mogliche
Subjekte der Toleranz (vgl. Forst 2003a: 676). Zur individuellen Perspekti-
ve dufSert sich Forst insbesondere in »§36 Die tolerante Person« (666ff. )5
und zum politischen Kontext der Toleranz insbesondere in Kapitel »XII.
Die tolerante Gesellschaft« (675ff.). Allerdings ist diese Trennung wie-

91 Zur toleranten Person bzw. Identitit, vgl. 10.2.

208

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

derum unscharf, da eine tolerante Gesellschaft auch aus toleranten Biir-
ger/innen bestehen sollte (vgl. Forst 2003a: 676).

Ad (1, ¢) Objekte: Die Objekte der Toleranz scheinen handlungsleiten-
de Uberzeugungen und Handlungen von Personen zu sein.

Ad (1, d) Die Form der Handlungen, die der Toleranz gemadfS sind,
konkretisiert Forst nur fur den Fall, in dem der Staat das Subjekt (sei es
in Form von Gesetzen, Institutionen oder dem gesetzgebenden Volk) ist.
Die Form der Handlungen, die ein toleranter Staat austibt, ist die recht-
liche Regulierung von »Handlungsfreiheiten und -beschrankungen«
(Forst 2003a: §90).

Die Merkmale 2, 3 und 4 betreffen die normative Spezifikation des
Toleranzbegriffs. Hier setzt Forst seine normative Rechtfertigungstheorie
ein (vgl. 6.2). Er kombiniert damit zwei der 25 Toleranzbegriindungen,
die er aus dem historischen Toleranzdiskurs destilliert hat.**

Ad (2) » Ablebnungs-Komponente«

Eine Uberzeugung, die Forst als Ablehnungsgrund gelten lassen wiirde,
ist ein ethischer Grund des Tolerierenden, der nicht gleichzeitig reziprok
und allgemeinbar begriindbar ist. Der Tolerierende vertritt, was zentral
ist, um die » Paradoxie des >toleranten Rassisten«« (Paradox 1) aufzulo-
sen, aber keine unvernunftige Position. Unverntinftig wire sie nur, wenn
sie sich >reziprok und allgemein« zuriickweisen liefSe (vgl. Forst 2003a:
604 und Forst 2o11: 58f.).

Ad (3) » Akzeptanz-Komponente«

Die Uberzeugung eines anderen sollte akzeptiert werden, auch wenn
man sie selbst nicht teilt, wenn sowohl die Uberzeugung des anderen
als auch meine Ablehnung derselben ethisch begriindet sind, sich also
zwei ethische Positionen gegenuiberstehen. Es ist dabei entscheidend,
dass keine der beiden Seiten die eigene Position mit reziprok-allge-
meinen Grinden positiv begriinden, noch die andere Position mit re-
ziprok-allgemeinen Griinden zuriickweisen kann. Die » Paradoxie mo-
ralischer Toleranz« (Paradox 2) wird somit aufgelost, indem sich nicht
(mehr) moralische Griinde gegeniiberstehen, sondern ethische mit mo-
ralischen Griunden in Bezug gesetzt werden, wobei moralische Zurtick-
weisungsgriinde die ethischen Griinde tibertrumpfen (vgl. Forst 2003a:
531%). Die » Paradoxie der Wabrbeitsrelativierung« (Paradox 3) lost
Forst damit auch auf, da um die ethische Position einer anderen Per-

92 Die »Kombination aus Tb 13c/d und 14c (politisch interpretiert als Th 22a)«
(Forst 2003a: §82).

93 »Diese Paradoxie ldsst sich nur durch eine deontologische Begriindungs-
differenz auflosen, die (a) das Pradikat >moralisch< hinsichtlich einer >ethi-
schen< Ablehnung und einer >moralischen< Akzeptanz differenziert oder —
in bestimmten Fillen, in denen das, was >Moral< heif3t, selbst umstritten ist
— eine >moralische« Verurteilung erster und zweiter Stufe unterscheidet. In
jedem Fall setzt diese (b) eine moralisch begriindete Akzeptanz voraus, die

209

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

son zu akzeptieren, nun weder die Wahrheit der eigenen ethischen Po-
sition, noch die der tibergeordnete moralischen Perspektive infrage ge-
stellt werden muss.

Ad (4) » Zuriickweisungskomponente« (» Grenzen der Toleranz«)
Die Grenzen der Toleranz sind dann erreicht, wenn die ethischen Griin-
de fir das zu Tolerierende nicht nur aus ethischen Griinden abgelebnt,
sondern aus moralischen (d.i. reziprok-allgemeinen) Griinden zuriickge-
wiesen werden konnen. Dafiir ist die Grenze 2 zentral:

A: Bereich der Objekte, die ohne Weiteres bejaht werden
———————————————— Grenze T --------------------

B: Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert werden

C: Bereich der zuriickgewiesenen Objekte

Damit l6st Forst die » Paradoxie der Selbstzerstorung« (Paradox 4), weil
die Toleranz sich nicht selbst zerstort, sondern sich durch die Grenzzie-
hung zwischen dem Bereich der Objekte, die abgelehnt, aber akzeptiert
werden (B) und dem Bereich der zuriickgewiesen Objekte (C) selbst be-
kraftigt. Die (moralische) Begrindung fiir die Akzeptanz (also die To-
leranz) ist namlich identisch mit derjenigen der Zuriickweisung, die die
Grenzen der Toleranz zieht.

Daran ankniipfend mochte Forst auch die »die schwierigere zweite Pa-
radoxie der Grenzziehung« (Paradox 5) auflosen. Das soll dadurch ge-
schehen, dass die Grenze 2 eben nicht nur von einer der partikularen
Positionen und zwar der machtigeren gezogen wird (wie es bei der Erlaub-
niskonzeption der Fall ist), sondern durch eine »wechselseitig begriind-
bare|| Zuriickweisung« (Forst 2003a: 532). Ob eine solche wechselseitig
begriindbare Zuriickweisung in Bezug auf Grenze 2 iiberhaupt moglich
ist, habe ich bereits problematisiert (vgl. 6.1 iii. und unten 6.5). Fir Forst
ist es allerdings auch so, dass eine wechselseitig begriindbare Zurtickwei-
sung nur dann nicht selbst intolerant ist, wenn sie zudem zeitlich nach
der erfolgten Zuriickweisung »fiir Ein- und Widerspruch konzeptuell of-
fen bleibt« (Forst 2003a: 532). Diese Offenheit soll allerdings dem »nor-
mativ verbindlichen Charakter der Toleranzforderung« keinen Abbruch
tun (Forst 2003a: 532). Ohne Weiteres ist aber nicht einsichtig, warum
dieses Verhiltnis von Offenheit und Verbindlichkeit ein produktives Fort-
schreiten der Toleranz in der Zeit bedeuten soll (vgl. insb. 6.5 und Teil I1I).

die Toleranzforderung allgemein verbindlich macht, und zwar jenseits des
Streits der einander widersprechenden Wertiiberzeugungen. «

210

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Ad (5) Toleranz muss »aus freien Stiicken« ausgetibt werden
Fiir ein besseres Verstindnis der Ausdeutung dieses Merkmals aus Forsts
Perspektive lasst sich ein Bezug zu seiner Machttheorie (vgl. 6.3.2) her-
stellen: Wenn Toleranz aus freien Stiicken ausgetibt werden muss, dann
heifdt das auch, dass sie eine Praxis innerhalb des Raums von Rechtferti-
gungen sein muss — eine Praxis, die durch Machtbeziehungen und nicht
etwa gewaltsame Relationen gekennzeichnet ist.

Ad (6) Toleranz kann »sowohl eine Praxis als auch eine individuelle
Haltung oder (bei entsprechender Begriindung) Tugend bezeichne[n]«
(s.0.). Passend zu der Spezifikation der Merkmale 1a, b und d ldsst sich
sagen, dass Forst eine komplexe Toleranzkonzeption vertritt, die sich
nicht nur auf die Praxis der Toleranz (sei es eines Individuums oder ei-
nes Staates etwa) bezieht, sondern auch auf die dispositionale Haltung
eines Individuums. Dementsprechend kann Forst auch von der Toleranz
im Anschluss an Rawls als » Tugend der Gerechtigkeit« sprechen (Forst
2003a: 61§).%4

6.4.8 Autonomie, Freibeit und Gleichheit
als normativ abhdngige Begriffe?

Es gibt drei Begriffe, Autonomie, Freibeit und Gleichbeit, deren Status
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff unklar ist, die aber bedeutend

94 Zur kritischen Diskussion von Forsts Arbeiten zum Toleranzbegriff siehe
Forst 2020a. Die darin mehrmals auftauchende Diskussion der Frage, in-
wiefern gegeniiber etwas aus Sicht von Forsts Respektkonzeption der To-
leranz (moralisch) nicht Tolerierbarem dennoch eine bestimmte Form der
Toleranz sinnvoll sein kann, ist fiir den Kontext dieser Arbeit besonders in-
teressant. Denn damit wird thematisiert, was die (rechtlichen) Konsequen-
zen des Urteils sein sollten, dass etwas intolerant sei. Forst schreibt in die-
sem Band, dass Dinge, die nicht tolerierbar sind, dennoch nicht notwendig
rechtlich verboten werden sollten (Forst 2020b: 184, 187, 191f.): a »legal
ban [...] should only be a measure of last resort« (192). Gleichwohl scheint
er zu meinen, dass es stets eine staatliche (oder politische?) Reaktion auf
Nicht-Tolerierbares geben miisse, auch wenn dies kein rechtliches Verbot
sei. Wenn es sich dabei um staatlich finanzierte und organisierte Antworten
handelt, dann wire damit das dritte Merkmal des Gerechtigkeitskonzepts
(2.3), dass Ungerechtigkeiten (und Nicht-Tolerierbares) rechtliche Veriande-
rungen zur Folge haben sollte, dennoch erfiillt. Dies suggeriert Forst, wenn
er von einer Pflicht eines demokratischen Staats schreibt, junge Menschen
beziiglich Gesundheits- und Sexualitdtsfragen aufzukliren (184), um evtl.
die Entwicklung nicht-tolerierbarer patriarchaler Identititen unwahrschein-
licher zu machen, ohne diese jedoch in Ginze zu verbieten (sondern nur be-
stimmte Folgen derselben, etwa sexuelle Beldstigung am Arbeitsplatz).

21T

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

fiir Forsts Theoriegebaude sind. Manche Textstellen deuten darauf hin,
dass dies auch normativ abhingige Begriffe sind, wahrend andere eher
nahelegen, dass sie eine andere Beziehung zum Gerechtigkeitsbegriff ha-
ben, namlich Grund oder semantischer Bestandteil desselben zu sein.
Diese Ambivalenz zeigt sich bei den drei Begriffen unterschiedlich. Zu-
néchst erldutere ich jeweils die Bedeutung dieser Begriffe im Kontext der
rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeitstheorie, um dann ihren Stel-
lenwert zu diskutieren.

Autonom zu sein, heifdt fur Forst in verschiedenen praktischen Kon-
texten aus guten Grinden zu handeln (vgl. Forst 1996: 385—412 und
Einleitung zu II). Fir Forst kann und sollte man insbesondere in al-
len vier von ihm explizit genannten Kontexten (dem moralischen, dem
politischen, dem rechtlichen und dem ethischen) autonom handeln. Er
unterscheidet insofern auch zwischen moralischer, politischer, rechtli-
cher und ethischer Autonomie. Spater kommt als funfter der Begriff
der »[s]oziale[n] Autonomie« hinzu (Forst 2007a: 208). Hiermit sei
die »Frage nach den sozialen Bedingungen, die fiir die Entwicklung
und Ausiibung solcher [der anderen vier, E.N.] Autonomiefihigkeiten
und -moglichkeiten notwendig sind« (ebd.), gestellt. Mir erschlief3t
sich nicht, wieso damit eine weitere Form der Autonomie benannt
sein soll.s Denn die Frage nach den Realisierungsbedingungen der ur-
spriinglich vier Formen der Autonomie zu stellen, scheint mir schlicht
eine vollstindigere Betrachtung dieser Formen von Autonomie zu sein.
Ich stimme aber mit Forst iiberein, dass die Betrachtung dieser Rea-
lisierungsbedingungen (bzw. ihrer Behinderung) wichtig ist (vgl. dazu
insbesondere 10.2 und r10.3 zur >Flexibilisierung« und 12.2.2 zur Bil-
dung).

Wenn man >autonomc als Eigenschaft fir Personen verwendet, reicht
es nach Forsts Ansatz vermutlich auch aus, wenn eine Person disposi-
tional zu autonomen Verhalten tendiert und nicht ausschlieSlich au-
tonome Handlungen vollzieht. Damit ist der Autonomiebegriff einer-
seits enger als die Bestimmung, dass Personen handeln oder in einem
minimalen Sinne frei sind. Dadurch wiirde nur ausgedriickt, dass Per-
sonen nicht zu einem bestimmten Verhalten physisch gezwungen wer-
den, d.h. zwar auf der Basis von Griinden handeln, diese aber nicht
notwendigerweise auch gute Griinde sind (vgl. 6.3). Andererseits ist
dieser Autonomiebegriff weiter als Kants, weil er sich nicht auf den mo-
ralischen Kontext beschrinkt, sondern Personen fiir Forst eben auch

95 Forst betont jedoch explizit, dass die soziale Autonomie, auch wenn sie »aus
einer Reflexion auf die Bedingungen der vorhergehenden resultiert und diese
somit begrifflich voraussetzt, [dies nicht] bedeutet [...], dass sie keine eige-
ne, normativ ebenso bedeutsame Dimension der Freiheit bezeichnet.« (Forst
2007a: 209)

212

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

ethisch, politisch oder rechtlich autonom handeln konnen (vgl. Forst
1996: 386).%¢

Politische und rechtliche Autonomie scheint zudem identisch zu sein
mit der Beschreibung von Personen, die in gerechten Gesellschaften le-
ben. Der Umkehrschluss, dass eine gerechte Gesellschaft eine ist, in der
alle Birger/innen zumindest rechtlich und politisch autonom handeln
konnen, scheint auch wahr zu sein. So schreibt Forst auch von einer
»autonomen« und gerechten Gesellschaft« (Forst 2007a: 179). Dem-
nach konnte es Sinn machen, den Autonomiebegriff als einen von der
Gerechtigkeit abhangigen Begriff zu bezeichnen, weil seine Normativi-
tat zwar identisch ist mit der der Gerechtigkeit, aber er sich begrifflich
dennoch von ihr unterscheidet, da er eine mogliche Eigenschaft von Per-
sonen oder auch kollektiven Entititen®” benennt, wihrend die Gerech-
tigkeit auf eine soziale Relation bezogen ist (vgl. 6.1). Diese Unterschei-
dung von Autonomie und Gerechtigkeit hinsichtlich ihres Bezugspunktes
funktioniert allerdings nur, wenn man zwischen einer kollektiven Iden-
titdt und einer sozialen Relation unterscheiden kann. Ansonsten wire
der Autonomiebegriff zumindest hinsichtlich der kollektiven Dimensi-
on nicht nur bezogen auf seine Normativitit, sondern insgesamt iden-
tisch mit der Gerechtigkeit: eine gerechte wire dann identisch mit einer
autonomen Gesellschaft.

An anderer Stelle wird ein anderes Verhiltnis von Gerechtigkeit und
Autonomie angedeutet: Die Autonomie von Personen scheint Forst als
Grund fur die Forderung nach Gerechtigkeit anzusehen: »Die Autono-
mie der Moral basiert auf der moralischen Autonomie verniinftiger Per-
sonen, die ein Reich des Normativen hervorbringen.« (Forst 2007a: 80)
Die Autonomie der Moral bezeichnet fiir Forst eine wichtige Eigenschaft
der Moral, namlich unabhingig (etwa von dem Bereich des Ethischen)
zu sein (vgl. 7.2). Der Bereich des Moralischen wiederum deckt sich mit
dem der (fundamentalen) Gerechtigkeit, insofern in beiden die Kriteri-
en der Reziprozitiat und Allgemeinheit gelten. Wenn die moralische Au-
tonomie von Personen also die Basis (der Grund) fiir die Moral (als au-
tonomer) ist (wie es in dem obigen Zitat steht), dann ladsst sich daraus
auch ableiten, dass die Gerechtigkeit durch den autonomen Charakter
vernunftiger Personen begriindet werden soll.?® Autonomie als normativ

96 Mit meinem Vorschlag, nur zwischen zwei Kontexten zu unterscheiden (ge-
rechtigkeitsrelevant und gerechtigkeitsirrelevant, vgl. 6.1.), reduziere ich ge-
wissermafSen wieder den Bereich, in dem Autonomie relevant ist.

97 Forst unterscheidet explizit zwischen individueller und kollektiver Autono-
mie (vgl. Forst 2007a: 179).

98 Mein an Fichte anschlieSender Vorschlag, den Grund der Gerechtigkeit zu
verstehen, bezieht sich auf eine weniger anspruchsvolle Freiheit von Perso-
nen. Ich werde dafiir argumentieren, Freiheit als Unbestimmtheit als Grund
der Gerechtigkeit zu verstehen. Vgl. Kapitel 7.

213

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

abhingig von der Gerechtigkeit zu bezeichnen, scheint aus dieser Per-
spektive fragwiirdig.

In Bezug auf die Freiheit lassen sich bei Forst recht klare Textstel-
len finden, die belegen, dass er sie als abhingigen Begriff versteht. So
schreibt er im Kontext seiner Auseinandersetzung mit dem Friedensbe-
griff: »Die Unterscheidung zwischen dem Grundsatz der Gerechtigkeit
und anderen Werten, die in seinem Lichte bewertet werden, trifft nicht
nur auf den Frieden zu [dazu 6.4.5, E.N.]; die Freiheit ist ein anderes
Beispiel.« (Forst 2011: 96, vgl. auch Forst 2003a: 589, Fn. 1 und Forst
2007a: Kapitel 5 »Politische Freiheit« und 271f. (a)) Freiheit scheint
fuir Forst per se kein Wert zu sein, sondern nur gerechtfertigte Freiheits-
ausubung, d.i. Autonomie: »[...] die Frage der Freibeit [ist] ein Teil der
umfassenderen Frage der Gerechtigkeit [...], denn als gerechtfertigt
gelten nur die Freiheiten, die mit Bezug auf die iibergeordneten Gerech-
tigkeitskriterien von Reziprozitat und Allgemeinheit beansprucht wer-
den konnen.« (Forst 2007a: 191) Gleichwohl ist diese gerechtfertigte
Freiheit notwendiger Bestandteil seines normativen Gerechtigkeitsver-
standnisses (s.o.). Freiheit simpliciter konnte bei Forst eher deskriptiv
verstanden werden in dem Sinne, dass Menschen eben aus Griinden
handeln und daher nicht vollkommen kausal determiniert sind (vgl.
6.3). Zu diskutieren bleibt noch, welche normative Rolle nicht-ver-
nunftige Freiheitsausiibung, also freies Handeln ohne gute Griinde,
in Forsts Systematik insbesondere in Bezug auf Fragen des positiven
Rechts spielt. In Kapitel 7 setze ich als Grund der Gerechtigkeit einen
solchen weniger anspruchsvollen Begriff von Freiheit ein. Diese Frei-
heit muss wiederum durch institutionalisierte subjektive Rechte (po-
sitives Recht) geschuitzt werden (Kapitel 7 und 8). Positive Rechtsord-
nungen konnen jedoch aus Perspektive dieser Freiheit stets radikal
infrage gestellt werden (Kapitel 7 und 11).

Gleichbeit scheint dhnlich wie der Freiheitsbegriff fur Forst kein Wert
an sich, aber dennoch in einer bestimmten Deutung notwendig fur sei-
nen Gerechtigkeitsbegriff zu sein. Gleichheit ist nur als » Rechifertigungs-
gleichheit« (Forst 2007a: 279) wertvoll. Gleichheit etwa von Gltern ist
fiir Forst deshalb nur dann wertvoll, wenn sie als Teil maximaler Gerech-
tigkeit durch Strukturen, in denen Rechtfertigungsgleichheit gegeben ist
(fundamentale Gerechtigkeit) zustande gekommen ist. Gleichheit soll fur
ihn somit sowohl gualitativ (nicht blof§ formal) als auch dynamisch ver-
standen werden (vgl. 6.4.7).

Zu erwihnen ist, dass Forst Freiheit und Gleichheit auch als negative
und positive Bezugnahme auf das Ziel der Realisierung des Rechts auf

99 An anderer Stelle setzt Forst Gleichheit auch mit seinem Kriterium der Re-
ziprozitit gleich: »Gleichheit — oder in meinen Worten Reziprozitit« (Forst
2011: 145).

214

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Rechtfertigung versteht: »Negativ ausgedriickt, besteht das Ziel in dem
Waunsch nach Freiheit, und positiv ausgedriickt im Wunsch nach Aner-
kennung als Gleicher [...].« (Forst 2o11: 178) Der auf dem Recht auf
Rechtfertigung (bzw. dem Rechtfertigungsprinzip) gegriindete Gerech-
tigkeitsbegriff soll beide Momente in sich umschliefSen (vgl. Forst 2011:
182, Fn. 2).

Den Status der Begriffe von Autonomie, Freiheit und Gleichheit in Be-
zug auf Forsts Gerechtigkeitsbegriff habe ich an dieser Stelle nicht ab-
schliefend geklart. Da ich ab Kapitel 7 in Bezug auf die Ausdeutung und
systematische Stellung dieser Begriffe fiir die Gerechtigkeit von Forst ab-
weiche, beschrinke ich mich auf die oben dargelegten Uberlegungen und
diskutiere im folgenden Unterkapitel allgemeiner Forsts Verstandnis von
abhingigen Begriffen.

6.4.9 Normativ abhdngige, redundante oder dichte Begriffe?

Im Anschluss an die Darstellung von sieben Beispielen fiir Begriffe, die
Forst zufolge normativ von der Gerechtigkeit abhingen, wird in diesem
Unterkapitel allgemein Forsts Verstindnis von normativ abhangigen Be-
griffen diskutiert. Ich problematisiere sein Verstandnis mithilfe einer Ge-
genuberstellung zwischen normativ abhangigen und >dichten< Begriffen.
Bernard Williams hat die Rede von »thick ethical concepts« (Williams
2006 [1985]: 140) gepragt.

Die Ausgangsfrage, die sich mir stellt, ist, welchen systematischen Stel-
lenwert die von Forst so benannten normativ abhangigen Begriffe fir
seine Gerechtigkeitstheorie haben. Da er der Diskussion dieser Begriffe
recht viel Raum einraumt, insbesondere dem Toleranzbegriff mit einem
umfassenden Buch, aber auch durch eigene Aufsitze zu den Begriffen des
Fortschritts und der Entfremdung etwa, wire es verwunderlich, wenn sie
in Bezug auf den Gerechtigkeitsbegriff aus Forsts Sicht systematisch ge-
sehen redundant wiren.™° Manchmal schreibt Forst sogar explizit, dass
bestimmte Begriffe unverzichtbar sind, etwa der Fortschrittsbegriff: wir
seien »gebunden, an diesem Begriff des Fortschritts festzuhalten« (Forst
2015a: 110). Wenn also etwa der Fortschrittsbegriff normativ von der
Gerechtigkeit abhdngig, aber gleichwohl unverzichtbar ist, muss das hei-
BBen, dass der Kern eines Begriffs, den Forst manchmal ganz explizit
macht, wie etwa bei Entfremdung und Legitimitit (vgl. 6.4.3 und 6.4.6),

100 Fiir die These, dass die normativ abhiangigen Begriffe fiir Forst eigentlich
systematisch redundant sind und er ihnen nichtsdestoweniger in seinen
Schriften viel Platz widmet, konnte sprechen, dass er es fiir wichtig erach-
tet, andere als seine (redundanten) Verwendungen der Begriffe im wissen-
schaftlichen (und realpolitischen) Diskurs zu entlarven.

215

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

in einem in irgendeiner Weise gewichtigen Verhaltnis zu der modular ein-
gefigten Gerechtigkeitsnormativitat steht. Das mochte ich beispielhaft
an Forsts Auseinandersetzung mit dem Entfremdungsbegriff analysieren.
Der Bedeutungskern des Entfremdungsbegriffs bei Forst war:

»Alienation generally means that a person is disconnected from them-
selves, others and their social context in a normatively relevant way,
but that normative relevance needs to be explained by other concepts. «
(Forst 2017b: 546)

Ubersetzen kann man das folgendermafSen:

Entfremdung meint allgemein, dass eine Person in einer normativ rele-
vanten Weise getrennt ist von sich selbst (a), anderen (b) und ihrem so-
zialen Umfeld (c).

Fur die >normativ relevante Weise« setzt Forst nun seinen rechtfertigungs-
theoretischen Gerechtigkeitsbegriff ein, wodurch sich ergibt:

Entfremdung meint, dass eine Person getrennt ist von (a) sich selbst als
rechtfertigendem Wesen mit gleichem Status gegentiber anderen, (b) an-
deren als ebenso gleichwertigen rechtfertigenden Wesen und (c) ihrem
sozialen Kontext. Die Trennung vom sozialen Kontext kann dabei ent-
weder auftreten, weil der soziale Kontext kein gerechter ist, in dem sich
ein rechtfertigendes Wesen >zuhause« fithlen kann (c1) oder weil die Per-
son von sich selbst als rechtfertigendem Wesen entfremdet ist, aber in
einer gerechten Gesellschaft lebt, die dementsprechend nicht mit dem
subjektiv mangelnden Selbstrespekt zusammenpasst (c2).

Aber was ist dann genau die Verbindung zwischen dem Begriffskern, hier
der Trennung einer Person von sich selbst, anderen und ihrem sozialen
Kontext, und der Normativitit der Gerechtigkeit? Mir scheint, dass die-
se Verbindung von Bedeutungskern und Normativitit, zumindest bezo-
gen auf den Entfremdungsbegriff, nicht sehr bedeutend ist, denn es hangt
etwa vollstindig von der normativen Natur dessen, von dem man getrennt
oder nicht getrennt ist, ab, ob die Trennung normativ beklagenswert ist
oder nicht. Es ist etwa weder per se gut noch schlecht von seinem gesell-
schaftlichen Kontext >getrennt« zu sein: Wenn der gesellschaftliche Kon-
text gerecht ist, dann ist es schlecht von ihm getrennt zu sein, wenn er un-
gerecht ist, dann ist es gut, von ihm getrennt zu sein. Die Trennung als
solche scheint mir gar nicht normativ relevant zu sein (vgl. auch Kapitel 5).

Im Gegensatz dazu schlagt Jaeggi mit ihrem Begriff der Entfremdung,
dessen Kernbedeutung sie als »Beziehung der Beziehungslosigkeit«
(Jaeggi 2005: 43ff.) beschreibt, vor, dass die Beziehungslosigkeit — die
Trennung — wo oberflidchlich keine Trennung (Beziehung) ist, per se oder
prima facie entfremdend in einem abwertenden Sinne ist. Um die »Bezie-
hung der Beziehungslosigkeit« zu beklagen, bedarf es nicht eines zusdtz-
lichen normativen Begriffs, sondern sie ist immer schon beklagenswert.

216

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINIGE (VOM GERECHTIGKEITSBEGRIFF) NORMATIV ABHANGIGE BEGRIFFE

Jaeggi schligt in diesem Kontext dann auch vor, den Entfremdungsbe-
griff als dichten ethischen Begriff im Sinne Williams’ zu verstehen (Jaeggi
2005: 44)." Die Kernidee eines dichten ethischen Begriffs ist, dass dabei
eine evaluative und beschreibende Komponente konstitutiv zusammen-
gehoren und einen Begriff »sui generis« bilden (Vayrynen 2019: 27f.,
vgl. Kirchin 2013: 2).1°

Ich mochte nun vorschlagen, dass manche Begriffe, die Forst als nor-
mativ abhingig versteht, fiir seine Theorie tatsichlich keinen eigenstiandi-
gen systematischen Wert haben — und somit redundant sind — und man-
che doch einen eigenstindigen systematischen Wert haben. Fur Letztere
miisste eine »engere« Beziehung zwischen dem normativen und den ande-
ren Bestandteilen des Begriffs feststellbar sein — anders als beim Entfrem-
dungsbegriff (s.0.). Von den oben erlauterten Begriffen vermute ich, dass
folgende Begriffe keinen systematischen Mehrwert fur Forst haben: Aus-
beutung, Demokratie, Fortschritt**3, Entfremdung und Legitimitdt. Das
heifst nicht, dass die Verwendung dieser Begriffe in bestimmten Kontex-
ten nicht hilfreich sein kann, sondern nur, dass sich Forsts Theorie auch
ohne Rekurs auf diese Begriffe vollstindig darstellen liefSe. Bei den folgen-
den beiden Begriffen denke ich allerdings, dass sie sehr wohl einen syste-
matischen Mehrwert fiir Forsts Theorie haben bzw. haben sollten: Frieden
und Toleranz. Der systematische Stellenwert dieser beiden Begriffe sollte
in folgenden Kapiteln deutlich werden (fiir Frieden Teil IIT insgesamt und
fir Toleranz insb. 6.5).%4

Forst musste also eine Unterscheidung innerhalb der Gruppe von Be-
griffen, die von ihm als normativ abhingig bezeichnet werden, etablie-
ren und zwar zwischen denen, die einen systematischen Mehrwert ha-
ben und jenen, die in Bezug auf den Begriff der Gerechtigkeit redundant
sind. Eine Moglichkeit wire es, die systematisch wichtigen >dichte Be-
griffec zu nennen. Aber das ist vielleicht nicht die einzige Moglichkeit.
Es wire dabei zu priifen, ob die Idee von dichten Begriffen dem von

101 Jaeggi versteht auch den Fortschrittsbegriff als dichten Begriff (vgl. Jaeggi
2018: 225).

102 Laut Viyrynen gilt das aber nur fiir bestimmte Perspektiven auf thick ethi-
cal concepts, nimlich »Inseperabilist Views« (27ff.), die »Separist Views«
(22ff.) entgegenstehen. Williams, auf den sich Jaeggi bezieht, gehort laut
Viyrynen zu den Inseperabilists (15). Vgl. Kirchin 2013: 8. In dem von
Kirchin herausgegebenen Sammelband geht es zudem nicht nur um ethi-
sche, sondern auch andere dichte Begriffe (2).

103 Auch wenn ich dem Fortschrittsbegriff keinen systematischen Mehrwert zu-
schreibe, werde ich die These vertreten, dass ein Begriff >historischer Zeit<
systematisch wichtig fur die kritisch-prozedurale Gerechtigkeitskonzeption
ist, vgl. Kapitel 1.

104 Vgl. Kukathas® Zweifel an dem systematischen Mehrwert von Toleranz ge-
geniiber der Gerechtigkeit bei Forst (Kukathas 2020: 59).

217

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Forst vorgeschlagenen Theorietyp insgesamt widerspricht, weil dichte
ethische Begriffe womoglich nicht zu einem deontologischen und ko-
gnitivistischen Normativititsverstindnis passen (vgl. Kirchin 2013).™
Wiirde man sich der Kategorie der dichten Begriffe bedienen, wire auch
zu kldren, ob und inwiefern der Gerechtigkeitsbegriff selbst als dichter
zu verstehen ist.

Wichtig ist zuletzt anzumerken, dass der Gerechtigkeitsbegriff fiir
Forst kein abhingiger Begriff sein kann. Das liegt daran, dass Forst bei
der Diskussion von abhingigen Begriffen, die sich in eine Dialektik ver-
stricken, stets auf den hoherstufigen Gerechtigkeitsbegriff verweist, um
diese aufzulosen.

6.5 Die Grenzen der Rechtfertigung

Dieses Unterkapitel fungiert als Ubergang von meiner Rekonstruktion
von Forsts kritisch-prozeduraler Theorie der Gerechtigkeit zu meiner
starker eingreifenden und kritischen Auseinandersetzung mit seinen
Arbeiten. Ich werde hier die Grenzen der Rechtfertigung thematisie-
ren, die fiir den weiteren Verlauf der Argumentation des Buches zen-
tral sind.

Zundchst beschreibe ich drei verschiedene Grenzen der Rechtfer-
tigung in Forsts Theorie: die Grenzen des Raums der Rechtfertigun-
gen (deskriptiv), die Grenzen zwischen den verschiedenen Kontexten
der Rechtfertigung und die Grenzen des normativ Rechtfertigbaren.
Auf diese drei Grenzen der Rechtfertigung reflektiert auch Forst selbst.
Zweitens stelle ich im Anschluss an die »Paradoxie der Grenzziehung«,
die Forst bezogen auf die Toleranz diskutiert (vgl. 6.4.7), die These
auf, dass die Grenzen der Rechtfertigung gleichermafSen auch die Be-
dingung der Moglichkeit von guten Rechtfertigungen darstellen. Ein
selbst rechtfertigender oder rechtfertigungstheoretischer Umgang mit
den Grenzen der Rechtfertigung ist dabei, so meine These weiter, un-
moglich. Diese These steht im Widerspruch zu Forsts eigenem Ver-
standnis. Inwiefern ein anderer (nicht rechtfertigungstheoretischer) ad-
dquater Umgang mit diesen Grenzen tiberhaupt moglich ist, wird ab
Kapitel 7 thematisiert.

Zunichst zu den drei Grenzen der Rechtfertigung, die Forst in seinen
Arbeiten aufzeigt. Die erste Grenze ist diejenige zwischen dem Raum der

105 Forsts Begriff des anderen Menschen scheint allerdings gerade >dicht< zu
sein, d.h. notwendig deskriptive als auch evaluative Komponenten zu ha-
ben, vgl. Kapitel 7.

218

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

Rechtfertigungen und dem Raum des Natiirlichen (vgl. 6.1 i.) oder des
Zwangs bzw. der Gewalt (vgl. 6.3.2).

Innerhalb dessen, was sich allgemein im Raum der Rechtfertigun-
gen befindet, gibt es zweitens verschiedene Kontexte der Rechtferti-
gung. Diese beziehen sich einerseits auf die Unterscheidung von vier
Kontexten der Rechtfertigung: dem moralischen, dem politischen, dem
rechtlichen und dem moralischen. Wie bereits erldutert (vgl. 6.1 ii.)
denke ich jedoch, dass sich diese vier Kontexte letztlich zu zwei Kon-
texten zusammenziehen lassen: demjenigen Kontext, in dem die Kri-
terien von Reziprozitit und Allgemeinheit die angemessenen Beurtei-
lungskriterien fur Rechtfertigungen sind und demjenigen, in dem sie
es nicht sind. Andererseits geht es um die Grenzen zwischen verschie-
denen Kontexten, fiir die gleichermaflen Reziprozitit und Allgemein-
heit die angemessenen Beurteilungskriterien fur Rechtfertigungen sind.
Damit kommen die Grenzen zwischen verschiedenen begrenzten All-
gemeinbeiten (vgl. 6.1) ins Spiel. Die erste Grenzziehung dieser zwei-
ten Gruppe von Grenzziehungen nenne ich die innere und die zweite
die dufsere Grenze der Gerechtigkeit (vgl. schon 2.1). Wie oben erlau-
tert, sind die innere und dufsere Grenze der Gerechtigkeit eng verbun-
den (vgl. 6.1 iii.).

Die dritte Grenze der Rechtfertigung ist die Grenze des Rechtfertigha-
ren in einem Kontext, in dem die angemessene Beurteilung von Recht-
fertigungen tiber die Kriterien von Reziprozitit und Allgemeinheit er-
folgen sollte. Die dritte Grenze ist also die Grenze zwischen dem, was in
einem solchen Kontext der Rechtfertigung rechtfertigbar ist und dem,
was nicht rechtfertigbar ist. Es lassen sich wiederum zwei Grenzen der
Rechtfertigbarkeit unterscheiden: erstens die Grenze zwischen >durch die
Kriterien von Reziprozitidt und Allgemeinheit rechtfertigbar< und >nicht
mit den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit zu rechtfertigen
(aber auch nicht zuriickweisbar)<, zweitens die Grenze zwischen >durch
die Kriterien von Reziprozitat und Allgemeinheit rechtfertigbar oder
nicht mit den Kriterien der Reziprozitit und Allgemeinheit zu rechtfer-
tigen (aber auch nicht zurtickweisbar)« und >durch die Kriterien von Re-
ziprozitat und Allgemeinheit (RuA) zurtickweisbar«. Es ergibt sich fol-
gende Ubersicht:

Grenzgruppe I: ~ a) Raum der Rechtfertigung vs. Natur
b) Raum der Rechtfertigung vs. Gewalt, Zwang

Grenzgruppe I1'°%: a’) Innere Grenze der Gerechtigkeit (etwa Toleranz-
fragen)

106 Meinen Verstindnis nach diskutiert Melissa Yates in threm Aufsatz iiber
Forst (»Opening >Political Contexts of Injustice««, Yates 2019) auf dhnliche

219

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

b’) AuSere Grenze der Gerechtigkeit

(etwa transnationale Fragen)

Grenzgruppe IlI: a”) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar vs.
nicht durch diese Kriterien rechtfertigbar
(aber auch nicht zuriickweisbar)
b”) Durch die Kriterien von RuA rechtfertigbar
oder nicht zuriickweisbar vs. durch die Kriterien
zurlickweisbar*?

Im Anschluss mochte ich nun erstens weitere Erlduterungen zu der Gren-
ze I, b’ anschliefSen, dann zweitens, Grenze III, b” in Verbindung mit
dem »Paradox der Grenzziehung« (6.4.7) und der Grenzgruppe II disku-
tieren und drittens erliutern, dass ich Forsts Sozialtheorie der Rechtfer-
tigung als Beschreibung dessen sehe, was sich innerhalb des Raums der
Rechtfertigungen bewegt, aber noch nicht weiter normativ ausgezeich-
net ist (d.h. diesseits der Grenze I ist).

Transnationale Gerechtigkeit (dufsere Grenze der Gerechtigkeit)

Die innere und aufSere Grenze der Gerechtigkeit (II a’ und b’) hangen-
meinem Verstindnis nach eng miteinander zusammen (vgl. schon 6.1).
Forst behandelt Fragen der dufseren Grenze unter dem Stichwort der
transnationalen Gerechtigkeit. Da ich mich in diesem Buch nicht expli-
zit mit Fragen transnationaler Gerechtigkeit auseinandersetze, moch-
te ich sie aber an dieser Stelle kurz thematisieren, nachdem ich den Zu-
sammenhang der inneren und dufleren Grenze dargestellt habe. Forst
verwendet das Vokabular der inneren und dufleren Grenze nicht und
spricht daher auch nicht (wortlich) von dem zu erlduternden Zusam-
menhang derselben.

Weise diese beiden Grenzen im Zusammenhang: »Being a subject of political
power (the membership question) depends on how we define what counts
as an exercise of political power to begin with (the ontopolitical question).«
(S. 108 vgl. auch S. 121) In demselben Aufsatz stellt sie auch Uberlegungen
zu zwei Themen an, die fir diese Arbeit zentral sind: die notwendige und
mogliche Flexibilitiat der Grenzen von Kontexten der Gerechtigkeit sowie
transtemporale Kontexte der Gerechtigkeit.

107 Diese Grenze entspricht der Grenze zwischen Recht (Recht und Unrecht)
und Nicht-Recht, vgl. Ende von Kapitel 2. Dieses Entsprechungsverhaltnis
der Grenzen des Rechts mit denen der Gerechtigkeit hangt damit zusammen,
dass es letztlich nur ein ideal eingerichtetes (demokratisches) Rechtssystem
sein kann, welches verbindliche Gerechtigkeitsurteile fallen kann (vgl. Ende
von 6.1).

220

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

Wo die extensionalen (dufleren) Grenzen einer Gruppe sind, hangt
davon ab, was das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Gruppe (innere
Grenze) ist. So ist Menke zuzustimmen, wenn er schreibt:

»Das Nein, das das Gemeinwesen dem Flichtling entgegenruft — Du
bist gar kein Anteil, denn Du bist kein Teil von uns — ist daher in Wahr-
heit ein Nein zu sich selbst. Es ist die Einmauerung des Gemeinwesens
in seinem Sosein (seiner Identitit, seinen Werten).« (Menke 2016: 57)

Anders ausgedriickt: Der Ausschluss des Fliichtlings (der auflerhalb der
Extension eines Gemeinwesens steht) erlaubt Riickschliisse auf die Iden-
titit des ausschlieffenden Gemeinwesens. Auch wenn ich die explizite Be-
handlung der Frage nach der dufSeren Grenze der Gerechtigkeit in dieser
Arbeit nicht leiste, bin ich der Uberzeugung, dass ein adiquater Umgang
mit der inneren Grenze auch zu einem addquateren Umgang mit der du-
Beren Grenze beitragt (vgl. auch Kapitel 8.3). Oder andersherum: Ein
falscher Umgang mit der inneren Grenze begtinstigt auch einen falschen
Umgang mit der dufleren. So konnte man sich etwa vorstellen, dass eine
nach innen zu wenig gefestigte Allgemeinheit, ein tibersteigertes Sicher-
heitsbediirfnis nach aufSen begiinstigt.'*®

Welches Prinzip ist der BestimmungsmafSstab fiir die dufSere Grenze der
Gerechtigkeit? Forst unterscheidet hierbei zwischen der Beantwortung
dieser Frage in Bezug auf die Moral und in Bezug auf die Gerechtigkeit
und differenziert dementsprechend auch das Grenzziehungsprinzip. Er
schreibt, dass die Bestimmung der dufleren Grenze »in Kontexten der Mo-
ral dem Betroffenheitsprinzip (all-affected principle)« und »in Kontexten
der Gerechtigkeit dem Unterwerfungsprinzip (all-subjected principle)«
folgen sollte (Forst 2015a: 54). Das Betroffenheitsprinzip hat dabei zwei
Bedeutungen: Einerseits heift betroffen sein von konkreten Handlungen
betroffen zu sein, direkt oder indirekt, und andererseits verweist es auf
die abstraktere Betroffenheit als Mitglied der moralischen Gemeinschaft
(fur diese Unterscheidung, siche Forst 201 5¢: 829). Dem Unterwerfungs-
prinzip geht es hingegen darum, zwischen Individuen zu unterscheiden,
die einem bestimmten »context of domination (Beherrschung)« (Forst
2014c: 201) unterworfen sind und jenen, die dies nicht sind. Ein Unter-
werfungsverhiltnis mochte Forst »in einem weiteren Sinne verstanden«
wissen, d.h., dass es »neben rechtlich-politischen auch informelle Unter-
werfungsverhiltnisse etwa 6konomischer Art« geben kann (Forst 2015a:
54). Da ich in Kapitel 6.1 bereits dafiir argumentiert habe, dass Forsts
Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit nur in Kontexten >begrenz-
ter Allgemeinheit« Entscheidungskraft entfalten konnen, ist aus meiner

108 Vgl. dazu: »Ein Gefiihl der inneren Unsicherheit ist vorherrschend. Dies Ge-
fithl 16st einen komplementiren Drang nach dufSerer Sicherheit aus, der eine
Stiitze in MafSnabmen sucht, die die aus der unberechenbaren Zukunft dro-
henden Gefahren abwehren sollen.« (Husserl 1955: 64)

221

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Perspektive der Unterschied zwischen der zweiten Bedeutung des Betrof-
fenheitsprinzips (abstrakte Betroffenheit) und des Unterwerfungsprinzips
hinfillig. Die erste Bedeutung des Betroffenheitsprinzips (die konkrete Be-
troffenheit) hingegen scheint mir auch fiir das Unterwerfungsprinzip be-
deutend zu sein. So kann eine Frau zwar dem Patriachat unterworfen sein
wie alle anderen Frauen, aber gleichzeitig als etwa besonders arme oder
woblbhabende Frau die Konsequenzen dieses Regimes am eigenen Leib in
sehr unterschiedlichem Ausmaf spiiren, d.h. von konkreten Handlungen,
die das Patriachat begiinstigt, in anderer Weise betroffen sein. Die Unter-
scheidung zwischen dem Betroffenheits- und Unterwerfungsprinzip ver-
wende ich deshalb nicht und habe dementsprechend bisher ausschlieflich
von Betroffenheit geschrieben und werde dies weiterhin tun.

Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit*® beantwortet die
grundlegende Frage der Debatte um globale Gerechtigkeit, wem gegentiber
man in der Welt tiberhaupt Gerechtigkeitspflichten hat oder allgemeiner
ausgedriickt, mit wem man in einer Gerechtigkeitsrelation steht, folgen-
dermaflen: In einer Gerechtigkeitsrelation steht man mit jeder und jedem,
der in demselben Unterwerfungs- bzw. Betroffenheitsverhaltnis steht. Forst
mochte damit etwa sagen, dass ein deutscher H&M-Einkaufer mit einer
Nabherin in Bangladesch sehr wohl in einem Gerechtigkeitsverhaltnis steht,
auch wenn beide nicht durch eine politisch-rechtliche Gemeinschaft ver-
bunden sind. In Zeiten einer globalisierten Wirtschaft ist es daher eine
schwierige epistemische Frage, mit wem man tberhaupt in einem Gerech-
tigkeitsverhaltnis steht. Niemand in Deutschland wird auf Anhieb wissen,
ob und wer genau unter der Produktion der Produkte, die sie oder er kon-
sumiert, gelitten hat. Es ist an dieser Stelle, dass Forst die Rolle der Sozi-
alwissenschaften fiir die Bestimmung der dufleren Grenze der Gerechtig-
keit betont. Beherrschungsverhiltnisse — und damit die dufSeren Grenzen
der Gerechtigkeit — miissten »informiert durch eine sozialwissenschaftli-
che Analyse der real vorfindbaren Verhiltnisse« bestimmt werden (Forst
2015a: 223). Besonders hebt er die Rolle der sozialwissenschaftlichen Ana-
lyse in einer Fufsnote hervor, in der er einen Gegensatz zu Frasers Position
herausstellt, die die Notwendigkeit, die Grenzen der Gerechtigkeit selbst
diskursiv auszuhandeln, betont: »Ich stimme Fraser [...] zu, dass Letzte-
res wichtig ist; gleichwohl traue ich einer kritischen sozialwissenschaftli-
chen Analyse zu, die bestehenden Verhiltnisse und Strukturen und ihre
Rechtfertigungsbediirftigkeit hinreichend zu beschreiben, um den Einsatz-
punket fiir die diskursive Gerechtigkeit zu markieren.« (Forst 2015a: 224,
Fn. 21)"*° Von hier aus gibt es nun zwei Optionen: entweder man fuhrt

109 Zu Forsts Konzeption transnationaler Gerechtigkeit siehe insb. Forst 2007a:
357-380 und Forst 2015a: 214-233.

110 Damit stellt er sich gewissermafSen Frasers Vermutung dariiber, was Forst
iber die Frage nach der angemessenen Bestimmung der Grenzen der

222

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

das wissenschaftstheoretische Selbstverstandnis einer nicht-positivistischen
Sozialwissenschaft, die die dufSeren Grenzen der Gerechtigkeit bestimmen
konnen soll, aus oder man zieht sich auf die Position zuriick, dass es letzt-
lich doch die Betroffenen selbst sind, die reziprok-allgemeine Griinde fiir
legitime duflere Grenzziehungen hervorbringen miissen (und sich dabei
eventuell auf sozialwissenschaftliche Erkenntnisse stiitzen). Mir scheint
die Verfolgung der zweiten Option ausgehend von Forsts Arbeiten aus drei
Griinden fir angemessen***:

erstens, weil Forst die wissenschaftstheoretische Arbeit nicht durch-
fuhrt

zweitens, weil es schwer mit seiner normativen Position zu vereinba-
ren scheint, einer wissenschaftlichen (Beobachter)Perspektive so viel
Macht zuzugestehen und

drittens, weil er — wenn auch nicht in Worten der inneren und dufSe-
ren Grenze der Gerechtigkeit — auch die enge Verbindung der Frage
nach der aufSeren Grenzziehung mit der Frage nach den Grenzen der
Toleranz (innere Grenze) betont'** und in Bezug auf die Grenzen der
Toleranz das Paradox der Grenzziehung anerkennt (vgl. 6.4.7 und
den folgenden Abschnitt).

Gerechtigkeit sagen wiirde, entgegen: »So far as I know, Forst has not (yet)
envisioned the possibility of applying his idea of a basic justification pro-
cedure at the meta-level to disputes about the frame, when not the >what«
but also the >whoc« is up for grabs; but I see no reason why this could not be
done.« (Fraser 2010: 174, En. 38)

111 Auch Eva Erman scheint schliefSlich zu denken, dass es in Forsts Framework

nur die Kriterien der Reziprozitiat und Allgemeinheit selbst sein konnen, die
angemessene Grenzziehungen rechtfertigen: » And disputes about >relevant-
ly affected« could only be addressed by way of a process of reciprocal and
general justification [...].« (Erman 2014: 140, Fn. 29).

112 Folgende Zitate zeigen, dass Forst — wenn auch in anderen Worten — den

Zusammenhang der inneren und dufleren Grenze der Gerechtigkeit aner-
kennt: »[D]ie Frage nach dem rechten Verstindnis von Toleranz und ins-
besondere die Kernfrage, wo ihre Grenzen zu ziehen sind [,wirft] ein Licht
auf die eigenen Grenzen — auf die Grenzen unserer >westlichen Toleranzs,
die Grenzen unseres Verstindnisses des gerechten und demokratischen Um-
gangs miteinander. [...] Die Grenzen der Toleranz zu bestimmen heisst stets
auch, die eigenen Begrenzungen zu tiberpriifen.« (Forst 2016b: 224f.) Und:
»Es kennzeichnet die komplexe Situation in einer >globalisierten Welt<, dass
in ihr viele Konflikte, die im Vorangegangenen als innergesellschaftliche ana-
lysiert wurden, als zwischengesellschaftliche wiederkehren.« (Forst 2003a:

746)

223

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Paradox der Grenzziehung
(Toleranz, innere Grenze der Gerechtigkeit)

Das Paradox der Grenzziehung diskutiert Forst als ein Paradox, das
eine angemessene Toleranzkonzeption losen konnen muss (vgl. 6.4.7).
Das Paradox war, dass die Toleranz gewissermaflen immer auch intole-
rant ist, weil sie notwendig eine Grenze ziehen muss zwischen dem, was
(noch) tolerierbar ist und dem, was (nicht mehr) tolerierbar ist. Forst gibt
an dieses Paradox losen zu konnen, indem er unterstreicht, dass eine Zu-
ruckweisung aus Griinden, die den Kriterien der Reziprozitit und All-
gemeinheit entsprechen, gar keine intolerante Zuriickweisung sei — und
deshalb nicht im Widerspruch zur Forderung der Toleranz stehe — und
dariiber hinaus damit, dass jede Zurtickweisung auch revidierbar sein
muss (vgl. Forst 2003a: 532, vgl. 6.4.7).

In meiner Systematik lasst sich sagen, dass Forst den Toleranzbegriff
an der systematischen Stelle der inneren Grenze der Gerechtigkeit ein-
setzt. Der Toleranzbegriff scheint mir deshalb ein fiir Forst nicht redun-
danter abhiangiger Begriff zu sein (vgl. 6.4.9). Nichtsdestoweniger denke
ich, dass Forst das Problem der Bestimmung der inneren Grenze — oder:
das Paradox der Grenzziehung der Toleranz — durch seine Toleranzkon-
zeption nicht auflosen kann.**3 Dieses Paradox nicht anzuerkennen kann
wiederum zu unerwiinschten Beherrschungseffekten in Form von Nor-
malisierungen oder Disziplinierungen (vgl. 3.2.2) fihren.'™

Ich mochte nun anhand eines Beispiels, das ich schon in 6.1 iii. be-
mitht habe, das Problem der Bestimmung der inneren Grenze im Zu-
sammenhang mit Fragen der Toleranz aufzeigen. Das Beispiel war das
einer (Mittelbau)Versammlung an einer Universitat, in der es um plan-
barere Karrierewege geht. Dort habe ich erldutert, dass es moglicher-
weise einen Streit tiber das allgemeinheitsstiftende Merkmal der Grup-
pe geben konnte. Ein moglicher Streitpunkt dabei konnte sein, ob es
sinnvoll ist, dieses Problem gemeinsam unter Mitarbeiter/innen, die
iiber Drittmittelprojekte angestellt sind und solchen auf sogenann-
ten Landesstellen zu diskutieren. Angenommen es wiirde die Entschei-
dung gefillt, weiterhin zusammen zu diskutieren. Wenn dann der Vor-
schlag eingebracht wiirde, dass das allgemeinheitsstiftende Merkmal
der Gruppe vielleicht nicht sein sollte, sich fiir planbarere Karriereper-
spektiven einsetzen zu wollen und Teil der Gruppe zu sein, die betrof-
fen ist von befristeten Arbeitsvertragen, sondern ausschliefSlich »>sich

113 So auch: Fischer-Lescano 2018: 165f. So verstehe ich auch Browns Perspek-
tive in: Brown und Forst 2014.

114 Fur die Erlaubniskonzeption der Toleranz (vgl. 6.4.7) benennt Forst selbst
das Problem eines »Disziplinierungseffekt[s] durch Toleranz« (Forst 2003a:

547)-

224

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

fur planbare Karriereperspektiven einsetzen wollen<, konnte weiterge-
hend die Frage aufkommen, ob dann nicht auch Professor/innen Teil
der Gruppe sein sollten. Wenn dann jemand auf einer Drittmittelstelle
sagte >Jetzt reicht es aber! Okay, dass wir uns mit denjenigen auf Lan-
desstellen vereinigen, aber wenn wir nun auch die Professor/innen mit-
einschliefen, dann kommen wir ja nie zu einer sinnvollen Position!«,
konnte man dies als Ausdruck der Grenzen der Toleranz dieser Per-
son verstehen. Damit wird auch die Verbindung zu der Grenzgruppe
IT deutlich; hier wiirde gefordert, dass Professor/innen nicht Teil der
Gruppe sein sollen (duflere Grenze) und dass die Betroffenheit von be-
fristeten Vertragen Teil der intensionalen Beschreibung des allgemein-
heitsstiftendes Merkmals bleiben sollte (innere Grenze).

Ich vertrete die Ansicht, dass die Bestimmung dieser Grenze (Grenz-
gruppe II) nicht alleine mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und All-
gemeinheit getroffen werden kann, weil die Anwendung der Kriterien
selbst darauf angewiesen ist, dass bereits festgelegt ist, welche Interessen
und Meinungen beriicksichtigt werden sollten (vgl. 6.1 iii.). Ein Rekurs
auf (unbefriedigende) Griinde wie »Wenn jemand anders mitmachen will
(eine bestimmte Professorin etwa), dann sollten wir sie mitmachen las-
sen< oder >Wir haben als Gruppe von Mittelbau-Leuten angefangen und
sollten dabei bleiben< wire in dem fingierten Fall schlussendlich unver-
meidlich. Diese Beispielgriinde machen deutlich, dass es hierbei um Fra-
gen der Befurwortung von Veranderung oder Stabilitdt geht.

In jungerer Zeit bezeichnet Forst zusammen mit Klaus Giinther die
Uneinigkeit zumindest tber die dufSere Grenze (die aber ja eng mit der
inneren Grenze zusammenhingt) als »second order justification crisis«.
Dabei gestehen Forst und Ginther auch zu, dass es unklar ist, wie die-
ser Krise rechtfertigungslogisch begegnet werden sollte. Eine Rechtferti-
gungskrise zweiter Ordnung bricht aus,

»when there is not only disagreement over functions and justificati-
ons and their languages but also over the extension of the community
which is supposed to construct and accept these justifications. Here we
are dealing with a controversy over the nature and limits of the exist-
ing, relevant normative order, and it is questionable whether there is a
higher-level normative order to resolve this dispute.«(Forst und Giin-
ther 2017: 3)

Zudem wird von ihnen auch eine mogliche falsche Reaktion auf eine
solche Krise angedeutet, namlich eine, die (ohne guten Grund) an der
Vergangenheit festhalten will: »They want to regain a sovereignty that
cannot be reconstructed — and in their quixotic search for solutions na-
tionalist populisms offer themselves as a justification narrative, mista-
king the past for the future.« (Forst und Giinther 2017: 3) Das passt
zu dem zweiten Bestandteil, mithilfe dessen Forst der Paradoxie der

225

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SYSTEMATIK VON FORSTS GERECHTIGKEITSTHEORIE

Grenzziehung der Toleranz (vgl. oben und 6.4.7) entgegentreten moch-
te: dass ein Ziehen der Grenze 2 der Toleranz (Zuriickweisung) stets fiir
Revisionen in der Zukunft offenbleiben muss. Ich werde im weiteren
Verlauf des Buches zu bedenken geben, dass der zu Recht als falsch be-
zeichnete Umgang mit Rechtfertigungskrisen zweiter Ordnung, ndmlich
ohne guten Grund an der Vergangenheit festzuhalten, sich auch umkeh-
ren kann in den Fehler der unbegriindeten Anerkennung des Werts von
Veranderung.'*s Beide Varianten des Umgangs mit einer Rechtfertigungs-
krise zweiter Ordnung — oder den Grenzen der Gerechtigkeit (Grenz-
gruppe II) — konnen gewissermafSen als >quantitative« bezeichnet werden.
Mir scheint, dass ein solch >quantitativer Umgang« an dieser Stelle in der
Tat nicht vermeidbar ist. Er kann allerdings dennoch zu einem besseren
Umgang werden, wenn reflektiert auf diese quantitative Dimension der
Gerechtigkeit Bezug genommen wird (vgl. 12.2.1).

Von Ethik zu Sozialontologie

Es gibt einen Teil des Raums von Rechtfertigungen, der aus einer be-
stimmten Perspektive als aufSerhalb (dufSere Grenze) des relevanten
Rechtfertigungskontextes steht (den man also eher beobachtet als dass
man an ihm teilnimmt**®) oder der innerhalb des relevanten Rechtferti-
gungskontextes nicht mithilfe der Kriterien von Reziprozitit und Allge-
meinheit bewertet werden sollte bzw. durch diese Kriterien nicht ausge-
zeichnet, aber auch nicht zurtickgewiesen werden kann (innere Grenze).
Was hat Forst zu diesem Teil zu sagen? Ich mochte im Anschluss an die
Ausfithrungen in diesem Kapitel vorschlagen, dass Forst in seinen frii-
heren Arbeiten an dieser Stelle Raum fiir eine Ethik der Rechtfertigung
gesehen hat (vgl. Einleitung zu Teil II), dass sich aber in seinen spiteren
Arbeiten seine Perspektive hin zu einer Sozialontologie'*” der Rechtfer-
tigung verschoben hat. Nach Kontexte der Gerechtigkeit suggeriert er
etwa, dass ethische Autonomie keinen Eigenwert habe oder zumindest
nicht hinreichend fiir die Bestimmung eines guten Lebens sei (anders
noch in den Andeutungen zu einer ethischen Theorie der Rechtfertigung,

115 Die pauschale Befirwortung von Veranderung hingt zusammen mit der Be-
herrschungsform der >Beschleunigung« (Kapitel 10).

116 Der Unterschied zwischen der Teilnehmer- und Beobachterperspektive wird
also bei Forst nur noch iiber die Grenzen (innen und aufSen) von Rechtfer-
tigungskontexten gemacht. Vgl. zum »Perspektivendualismus« bei Haber-
mas: Iser und Strecker 2010: 189.

117 Ich schreibe hier Sozialontologie statt Sozialtheorie (6.3.2), weil ich betonen
will, dass Forst >Rechtfertigungen« als zentral fir Sozialitit allgemein ansieht
und diese Ansicht erst der Ausgangspunkt fir eine Sozialtheorie der Recht-
fertigung und davon ausgehend fiir eine empirische Soziologie sein kann.

226

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE GRENZEN DER RECHTFERTIGUNG

vgl. Forst 1996: 388—395 und Einleitung zu II), sondern nur als Grenz-
begriff zur Moral funktioniert:

»[...] Freiheit ist [...] in diesem Zusammenhang die Freiheit, nicht zu
einer bestimmten Form des ethischen Lebens gezwungen zu sein. Und
der Grund dafiir ist nicht die Auffassung, dass ethische Autonomie eine
Bedingung des guten Lebens ist, wie vielfach in liberalen Theorien be-
hauptet wird, sondern der, dass die Verletzung ethischer Autonomie 20-
ralisch nicht zu rechtfertigen wire.« (Forst 2007a: 201)

Zudem betont er in seinem Aufsatz »Die Ungerechtigkeit der Gerechtig-
keit. Normative Dialektik nach Ibsen, Cavell und Adorno« (Forst 2011:
181-195) eher, dass neben der Gerechtigkeit auch noch andere Arten
von normativen Ordnungen existieren, wie etwa die » Ordnung der Lie-
be« (Forst 2o11: 188), fur die vermutlich eine rechtfertigungstheore-
tische Ethik nicht geeignet ist. Diese anderen normativen Ordnungen
wiren fur Forst dann rechtfertigungstheoretisch nur noch deskriptiv zu-
ganglich.

Die Tatsache, dass Forst >das Soziale, auf das bezogen sich die Norma-
tivitat der rechtfertigungstheoretischen Gerechtigkeit realisiert, selbst als
Komplex von Rechtfertigungen ansieht, erscheint zunédchst attraktiv und
als Clou seines Ansatzes, weil dadurch die JAnwendung« von (gerechtfer-
tigten) Normen auf das Soziale diesem keine Gewalt antut, weil es be-
reits in derselben Form vorliegt. Zum Ende des zweiten Teils der Arbeit
wird aber gerade dieses Kennzeichen seiner Theorie problematisch.***

118 Vgl. dazu Kapitel 8, insb. 8.4 und 8.5.

227

https://dol.org/10.5771/0783748911319-145 - am 23.01.2026, 20:50:35. https:/www.nllbra.com/de/agh - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748911319-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	6.1  Was ist die Frage, auf die Forsts Gerechtigkeitstheorie antwortet?
	6.2  Rechtfertigung als normativer Begriff
	6.2.1  Der Rechtfertigungsbegriff
	6.2.2  Die Kriterien für gute Rechtfertigungen: Reziprozität und Allgemeinheit
	6.2.3  Ebenen der Moralbegründung

	6.3  Rechtfertigung als deskriptiver Begriff
	6.3.1  Die handlungstheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs
	6.3.2  Die sozialtheoretische Dimension des deskriptiven Rechtfertigungsbegriffs

	6.4  Einige (vom Gerechtigkeitsbegriff) normativ abhängige Begriffe
	6.4.1  Ausbeutung
	6.4.2  Demokratie
	6.4.3  Entfremdung
	6.4.4  Fortschritt
	6.4.5  Frieden
	6.4.6  Legitimität
	6.4.7  Toleranz
	6.4.8  Autonomie, Freiheit und Gleichheit als normativ abhängige Begriffe?
	6.4.9  Normativ abhängige, redundante oder dichte Begriffe?

	6.5  Die Grenzen der Rechtfertigung

