Frithe Ansitze zu einer Soziologie des Islams:
Ignaz Goldziher und Max Weber

I

Wer sich heute in rein religionssoziologischer Absicht mit dem Islam
befafit, wird schwerlich am Werk der beiden groflen Gelehrten Ignaz
Goldziher (1850-1921) und Max Weber (1864-1920) vorbeikommen.
Dies ist nicht so leicht und nicht auf den ersten Blick evident.

Weber hat wenig, fast nichts tiber den Islam geschrieben — jedenfalls
nichts, was auf eine genuine Soziologie des Islams gerichtet wire.
Goldziher hat nichts im modernen Sinne Soziologisches tiber den Is-
lam geschrieben, islamwissenschaftliches Quellenstudium betrieben,
sich am Detail orientiert und nicht primir an Kategorien und Klassifi-
kationsmerkmalen der in Bliite geratenen vergleichenden Kulturwis-
senschaft. So jedenfalls darf man das herkdmmliche Goldziher-Ver-
stindnis interpretieren, wenngleich es ihm nicht nur Detailfiille, son-
dern auch Uberblick attestierte (Becker 1922). Die Goldziher nach-
eifernde Islamwissenschaft hat denn auch ihr Augenmerk kaum auf
Goldzihers Werk als Ganzes gerichtet, sondern sich mehr an den Ma-
terialien selbst erfreut, die es bereitstellte (als rithmliche, aber dennoch
breite Liicken lassende Ausnahmen vgl. Waardenburg 1962 und Simon
1986).

Nichts also, was diese beiden Manner, den Soziologen und den Is-
lamwissenschaftler, verbinde? Der eine, Weber, war seit 1984 — dem
aufkommenden Geist der Zeit ganz entsprechend — ein eifriger Leser
der Werke Nietzsches (Hennis 1987: 173); der andere, Goldziher, be-
klagte sich noch 1899, daff er und die jidische Gemeinde in Budapest
(er war deren Sekretir) sich habe einen Nietzsche-Vortrag anhoren
miissen (TB": 224).

Warum also diese Gegeniiberstellung zweier sich scheinbar so fer-
ner Geister? Schluchter (1987b: 18) deutet an, dafl Weber die Arbeiten
Goldzihers zur Kenntnis genommen habe, freilich ohne uns die Quelle
seines Wissens zu erschlieflen. Vieles deutet darauf hin, daf§ Goldziher
in der gleichen Gruppe von Wissenschaftlern zum Weltkongrefl nach
St. Louis fuhr wie Max Weber (vgl. Weber 1926: 292-317; Goldziher,
TB, 1904). Beide standen in ihrer Jugend religios-nationalistischen

* Ein Verzeichnis der abgekiirzt zitierten Schriften befindet sich auf S. 237.

217

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Bewegungen nahe, der eine, Weber, einem sozial engagierten Prote-
stantismus ebenso verbunden wie einer nach Weltmacht strebenden
deutsch-nationalen Reichspolitik (De Bernart/De Marco 1987); der
andere in einer judisch-nationalen Bewegung, die ganz gegen die
Reichspolitik Osterreich-Ungarns gerichtet war. Dies alles sind aus
der Entwicklung und den politischen Stromungen der Zeit verstindli-
che, eher biographische Ankniipfungspunkte. Rechtfertigen sie die
Gegentberstellung?

Die vor dem Ersten Weltkrieg in Europa weitgehend friedlich aus-
getragenen Kimpfe waren Kulturkimpfe, Kimpfe um »eigene« oder
»neue« oder »hohere Kulturen«. Man muf§ an die Wirkung von Nietz-
sches Kulturkritik des Abendlandes erinnern. An seinen Kampf fiir ei-
ne »neue« Kultur. Nietzsche hat diesen Kulturkampf zum Tanzen ge-
bracht. Er hat diese »neuenc, die neuen »hoheren« Kulturen kritisiert.
Er spricht in diesem Zusammenhang von einem »Doppelgehirn«:

»Wenn nun die Wissenschaft immer weniger Freude durch sich macht und
immer mehr Freude durch Verdichtigungen der trostlichen Metaphysik, Reli-
gion und Kunst nimmt: so verarmt jene grofite Quelle der Lust, welcher die
Menschheit fast ihr gesamtes Menschentum verdankt. Deshalb mufl eine hohe-
re Cultur dem Menschen ein Doppelgehirn, gleichsam zwei Gehirnkammern
geben, einmal um Wissenschaft, sodann um Nicht-Wissenschaft zu empfinden:
nebeneinander liegend, ohne Verwirrung, trennbar, abschlieffbar; es ist dies
eine Forderung der Gesundheit. Im einen Bereiche liegt die Kraftquelle, im an-
deren der Regulator: mit Illusionen, Einseitigkeiten, Leidenschaften muf} ge-
heizt werden, mit Hilfe der erkennenden Wissenschaft mufl den bosartigen
und gefihrlichen Folgen einer Uberheizung vorgebeugt werden. «

(KA 1980, 2: 209)

Diese ironische Haltung Nietzsches zur Wissenschaft wird bei Weber
Programm. Aber schon lange vor der Wissenschaft war es die Religi-
on, die selbst der »trostlichen Metaphysik« der magischen Weltbe-
trachtung Abbruch tat. Schon die »hohere« Kultur der Religion kon-
struiert ein »Doppelgehirn«. Nicht zuletzt blickt der Mensch aus der
Blickweite der Hochkultur mit einer gewissen Nostalgie auf die niede-
re Kultur hinab:

218

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

»Erschiitterung, Selbstmitleid im Angesicht der niederen Cultur ist das Zei-
chen der hoheren Cultur; woraus sich ergibt, dafl durch diese das Gliick jeden-
falls nicht gemehrt worden ist. Wer eben Gliick und Behagen vom Leben ern-
ten will, der mag nur immer der hoheren Cultur aus dem Wege gehen.«

(KA 1980, 2: 228)

Max Weber spricht in diesem Zusammenhang vom asketischen Purita-
nismus und vom Protestantismus als den konsequentesten Formen der
religiosen Zurilickweisung von im magischen Weltbild verhafteten reli-
giosen Praktiken. Nur die vom Puritanismus geschaffene Lebensme-
thodik brachte auch jene untrostliche Paradoxie hervor, die religiose
Vertiefung so eng an diesseitiges Interesse bindet und dabei »diese nur
auf den allerersten oberflichlichen Blick seltsame, scheinbare Umkehr
des >natiirlichen< (RS I: 524) hervorbringt. In Webers Perspektive ist es
die innerweltliche Askese des Puritanismus, die jenes einzigartige
(nicht »Doppelgehirn«, sondern) »Doppelgesicht« (RS I: 540) hervor-
brachte, mit dem ein immer weitergreifendes »Diesseitsinteresse« mit
»Jenseitsschicksal« sich verbindet und so das Streben nach Vermeh-
rung des alltiglichen Nutzens mit aufleralltiglichem Habitus erst als
moderne Kulturleistung durchsetzt (RS I: 2391f.). Weber macht diesen
spezifisch »okzidentalen Rationalismus« der christlichen Religion fiir
alle Weltreligionen insofern verbindlich, als er ihn als Meflatte kultur-
tibergreifender moderner Religionssoziologie einfithrt. Das »Doppel-
gehirn« einer Religion, ihre eigentliche, universell zivilisatorische Be-
deutung bemift sich fiir Weber in dem Maf3, in dem sie sich »rationa-
lisiert«:

»Fir die Stufe der Rationalisierung, welche eine Religion reprisentiert, gibt es
vor allem zwel, Uibrigens miteinander in vielfacher innerer Beziehung stehende
Mafistabe. Einmal der Grad, in welchem sie die Magie abgestreift hat. Dann
der Grad systematischer Einheitlichkeit, in welche das Verhiltnis von Gott
und Welt und demgemaf die eigene ethische Beziehung zur Welt von ihr ge-
bracht worden ist.«

(RS 1: 512)

Stehen nicht Goldzihers Arbeiten tiber den frithen Islam ganz im Zei-
chen dieses Blickwinkels? Und wenn ja, zu welchem Ergebnis kommt

219

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

er? Und wie unterscheidet sich bei gleicher Perspektive Webers Islam-
bild von Goldzihers Einsichten?

Die Fragen tber die Trennungslinien und die verbindenden Ele-
mente zwischen den »hoheren« Kulturen der Welt und zwischen Islam
und Christentum insbesondere waren Fragen der Zeit, die beide Auto-
ren bewegten. Die Art und Weise, wie sie sie zu beantworten suchten,
sind fiir die Geburtsstunde kulturibergreifender sozialwissenschaftli-
cher Forschung ausschlaggebend gewesen und bis heute bestimmend.

II

Die deutsche Islamwissenschaft hat — von wenigen Ausnahmen abge-
sehen — auf thre Geschichte und ihre Grundlagen selten zuriickgeblickt
(vgl. etwa Paret 1968; Fandrich 1976; van Ess 1980; Schulze 1982; Hei-
ne 1985). Es ist deshalb verstindlich, daff das ins Monumentale ge-
wachsene Lebenswerk Ignaz Goldzihers weiterhin einer kritischen
Wiirdigung entbehrt. Das Negativbild, das in der amerikanischen und
angelsichsischen Literatur iiber Goldziher verbreitet wird, zeigt uns
einen in seiner Karriere benachteiligten, ressentimentgeladenen ungari-
schen Juden, dem es letztlich am tieferen Verstindnis fiir die islami-
sche Kultur mangelt (vgl. Said 1978: 209; Hourani 1980: 50-51;
Fluehr-Lobban 1978; App. 1). Dieses Bild tut jedoch sowohl dem
Werk als auch dem in seinem Tagebuch und in seinem Schriftverkehr
zutage getretenen Charakter dieses besessenen, in die islamische Kul-
tur verliebten und in vielem auch verspielten Wissenschaftler unrecht
(vgl. Goldziher TB, Goldziher B). Goldzihers weitab vom akademi-
schen Apparat betriebene Wissenschaft vom Islam schopfte — hierin
Weber vergleichbar — voll aus dem Ideenreichtum der Griinder- und
Umbruchzeit und des sich akademisch durchsetzenden kritischen Hi-
storismus.

Fur die hier zur Diskussion stehende moderne soziologische Be-
trachtung von Goldzihers Islamwissenschaft und Webers universalhi-
storischer Kultursoziologie mag es gerechtfertigt sein, auf einige weni-
ge, vielleicht die theoretischsten Schriften Goldzihers, besonders aus
der Zeit des reiferen Wissenschaftlers, zurtickzugreifen. In den zwi-
schen 1888 und 1890 erschienenen »Muhammedanischen Studien« be-
schaftigt sich der Autor in kritischer Gegeniiberstellung unterschiedli-
cher Materialien der Hadith-Literatur mit den sozialen Folgen der

220

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Ausformulierung und Durchsetzung der islamischen Glaubenslehre.
Exemplarische Bedeutung hat die Studie tiber »Muruwwa« und »Dinx,
mit der die Gegensitze zwischen heidnisch-arabischen Stammestugen-
den und der neuen Religion ansatzweise offengelegt werden. Die be-
duinische Mannestugend war Grundlage der sozialen Regulation in-
nerhalb und zwischen den arabischen Stimmen. Hauptpfeiler der sozi-
alen Ordnung in der weitgehend akephalen, staatenlosen Stammesge-
sellschaft war die Blutrache. Dagegen lehrte der Islam eine iiber die
Blutsverwandtschaft hinausreichende Form der sozialen Zuordnung
des Individuums. Die Grenzlinien zwischen Freund und Feind wur-
den neu gezogen und damit auch die alten, an die Stammestugenden
gebundenen Sinnzusammenhinge neu definiert. Die universelle Solida-
ritit der neuen Religion muflte, wenn schon Blutrache und Stammes-
fehden nicht zu beseitigen waren, ein neues allumfassendes Zeichen
der Briiderlichkelt unter den Glaubigen setzen. Der Rache- und Ver-
geltungsgedanke bleibt weiterhin wichtig, ja regulativ, neben ihn tritt
jedoch das Postulat, ihn unter Glaubensbridern durch Vergebung und
Liebe zu tiberwinden. Die Erlosungshaltungen und Heilserwartungen,
die die neue Religion weckte, waren dariiber hinaus mit Reinheitsge-
boten und asketischen Begrenzungen der Lebenslust verbunden, de-
nen die Araber sich widersetzten. So wurde eben versucht, Regelungen
wie etwa das Fastengebot im Monat Ramadan oder die korperlich an-
strengenden Gebetsiibungen und das rigide Verbot des Weingenusses
zu umgehen oder offen als Glaubensregel minderer Bedeutung zu be-
streiten. Goldziher beschreibt hier sehr farbig die verschiedenen Reak-
tionen und Argumente der Parteien, die in diesen frithen Disputen
Uber die praktischen Folgen der sich ausformulierenden islamischen
Sozialethik auftreten. Seine Beobachtungen sind dartiber hinaus jedoch
ganz von jenen, den Zeitgeist beherrschenden, in der gerade herauf-
kommenden Ethnologie und Soziologie wichtig werdenden Wider-
spriichen zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft, Heidentum und
Religion, Zivilisation und Wildheit, undeterminierter Universalitit
und Nationalstaatsbildung geleitet.

In dem 1904 vor dem Congress of Arts and Sience in St. Louis ge-
haltenen Vortrag — Weber war auf diesem Kongref§ anwesend, und
man darf die Vorstellung, dafl Weber hier als stiller Zuhorer Goldzi-
hers aufgetreten sein mag, nur als eine phantasievolle Bereicherung an-
nehmen — wird Goldziher allgemeiner und stellt Querverbindungen

221

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

zur Methode und zu den Ergebnissen von Nachbardisziplinen wie der
Geschichte und der vergleichenden Religionswissenschaft her. »Die
Fortschritte der Islam-Wissenschaft in den letzten drei Jahrzehnten«
lautete das Thema (vgl. GS IV: 443-469), und Goldziher bezeichnet
hier die Anwendung der Methode historischer Kritik als einen wichti-
gen Schritt vorwirts in der Islamwissenschaft, insbesondere dafl die
islamischen Texte nun gleichen methodischen Betrachtungen unterzo-
gen werden, wie sie etwa in der Bibelwissenschaft entwickelt wurden.
Er begrifit die neue Einsicht, »dafl die traditionellen Zeugnisse der
Entstehung und Entwicklung des Islams derselben historisch-kriti-
schen Betrachtungsmethode unterliegen, die uns die moderne Wissen-
schaft gelehrt hat, z.B. auf die literarischen Zeugnisse des Urchristen-
tums oder auf die ltesten Produkte des rabbinischen Judentums an-
zuwenden« (GS IV: 444). Die Forderung nach Generalisierung und
Systematisierung der Methode greift auf die sich von der vergleichen-
den Religionswissenschaft her durchsetzende Einsicht zuriick, daf} die
Weltreligionen generalisierbare Verhaltenstypen hervorbringen. Gold-
ziher setzt hier auf die Verwendung von Ergebnissen der vergleichen-
den Religionswissenschaft, »die fiir das Verstindnis der Entstehung
und des Wachstums der religiosen Vorstellungen der Menschheit all-
gemeingiiltige volkerpsychologische Gesichtspunkte aufgezeigt hat,
die wir uns zum Verstindnis der komplizierten Erscheinungen des hi-
storischen Islams zunutze gemacht haben« (ibid.). Goldziher hebt in
geradezu soziologischer Weitsicht hervor, wie sehr einerseits die
Durchforschung der vorislamischen Religion — »die Gefiithlswelt und
die Institutionen der vorislamischen Araber« (GS IV: 447) — gelungen
sei und betont andererseits — in kritischer Anspielung auf die Ironie
der modernen Wissenschaft —, dafl die kritische Philologie zuerst in
der Dogmenbildung des Islams zur Bliite geraten sei: »das alteste Bei-
spiel fir solche kritische Titigkeit in der ganzen Weltliteratur« (GS IV:
450). Die Ironie liegt nun darin, dafl auch mit der kritischen Philologie
noch »jede Lehr- und Schulmeinung ... sich eine Autoritit geschmie-
det (hat), die bis in die Zeit des Propheten zurtckreicht« (GS IV: 451).
Goldziher beschwort das Fatum einer spezialisierten, wissenschaftlich
hochgeztichteten Dogmenbildung, nimlich daf} sie gegeniiber der
Glaubenspraxis willkiirlich und folgenlos bleibt. Der aus den islami-
schen Quellen der Tradition entwickelte Rechtskodex stellt sich ihm
als »ein Code Napoléon des Islams« (GS IV: 455) dar, der lebensprak-

222

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

tisch wenig wirksam war. Hitte Max Weber — was durchaus moglich
war — im Auditorium gesessen, so miifite er gerade bei diesen Ausfiih-
rungen Goldzihers hellhorig geworden sein: Goldziher weist auf jenes
Paradoxon zwischen Wahrheitsanspruch und systematischer Dog-
menbildung in Religion und Wissenschaft hin, das fiir Webers Spit-
werk gerade in der Zeit nach 1904 so grofle Bedeutung gewinnt: Es ist
dies das Paradoxon, daf} die in Religion, Recht und Wissenschaft sich
durchsetzenden und auf Wahrheitsanspruch gegriindeten Rationalisie-
rungen von einem Fachspezialistentum verwaltet werden, das diesen
Wahrheitsanspruch gegentiber einer ritualistisch regulierten Praxis
aufzugeben bereit ist. Dies hat Weber am eindringlichsten in seinem
1919 gehaltenen Vortrag »Wissenschaft als Beruf« dargelegt (WL:
582-613). Das Spannungsverhiltnis dieses Paradoxons, folgt man Gold-
zither und Weber, war der Gelehrtenwelt der islamischen Orthodoxie
deshalb fremd, weil sie die zwischen Glaubensformeln und Lebens-
praxis auftretenden Widerspriiche und Spannungen anstatt auszutra-
gen zu glitten suchte. Die Ausformulierung der islamischen Glau-
bensdoktrin blieb Schriftwissen, das sich der moralischen Anfechtun-
gen der lokalen Volkstraditionen zu erwehren wuf3te.

Eine iiber die Detailfragen seiner Einzeluntersuchungen hinausrei-
chende Darstellung der islamischen Religion liefert Goldziher in sei-
nem 1913 in Uppsala gehaltenen Vortrag »Katholische Tendenz und
Partikularismus im Islam« (GS V: 285-312). Goldziher konstatiert hier
»den vollstindigen Mangel eines dogmatischen Triebes«, der fiir die
Gestaltung des Verhiltnisses von Islam und Gesellschaft von aus-
schlaggebender Bedeutung sei. Das Streben zur Einheitlichkeit habe
im Islam nicht dazu gefiihrt, »die Tolerierung »berechtigter Eigentiim-
lichkeiten« auszusetzen (GS V: 285). Dies hat zu der Uneinheitlichkeit
der religiosen Vorstellungen, der Ausbildung des Ritus und der Be-
grindung der ersten Lehrmeinungen gefihrt. Auf im wesentlichen be-
reits von Wellhausen, Caetani und Lammens entwickelte Thesen zu-
ruckgreifend werden vornehmlich politisch-6konomische Antriebe
zur Ausbreitung des islamischen Reiches und zur Entwicklung seiner
Eroberungsdynamik geltend gemacht. In seiner Frithphase war der Is-
lam fiir Goldziher, »eher eine Kriegsparole als eine Doktrin« (GS V:
286). Recht und Gesetz entwickeln sich aus provinziellen Kontexten
heraus. Und wo generelle Festsetzungen getroffen werden und eine
schulmiflige Behandlung der Lehrmeinungen zu ersten Verallgemeine-

223

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

rungen fiihren, werden ortliche Unterschiede und widerspriichliche
Traditionen toleriert. Goldziher weist auf seinen in den »Muhamme-
danischen Studien« erschienenen Aufsatz tiber die Entwicklungen des
Hadith hin: Das islamische Traditionswesen — die Grundlagen des is-
lamischen Rechts setzend — entstand aus dem lokalen Kontext ver-
schiedener Gelehrtenschulen, die tiber Generationen hinweg in den
Zentren der frithislamischen Gelehrsamkeit (etwa Kula, Basra, Medi-
na) sich entwickelten. Diese Schulen passen ihre Ideen den Liufen der
Welt an: »Ein hervorragender Zug der islamischen Theologie ist die
Anerkennung des historisch gewordenen, des fait accompli, wodurch
infolge fortgesetzter langer Ubung und allgemeiner Verbreitung mit
der Zeit oft sogar auch Islamwidriges zum religiosen Brauch, zur Sun-
na, zur verpflichtenden Tradition umgestempelt wird« (GS V: 290).
Mittels der »adat-Rechte« wurde zugleich auch »ein Dualismus der
Rechtsprechung« akzeptiert: die gleichzeitige Anerkennung weltlicher
Gerichtsinstanzen auf der einen und religioser auf der anderen Seite
(GS V:294).

Weber spricht in seiner Rechtssoziologie von einem »Dualismus
weltlicher und geistlicher Rechtspflege« tiberall in den groflen islami-
schen Reichen (W. u. G.: 476) und von einer

»mangelnden formalen Rationalitit des Rechtsdenkens vor allem auch die
Unméoglichkeit einer systematischen Rechtsschopfung zum Zweck der inneren
und dufleren Vereinheitlichung des Rechts.«

(W. u. G.: 475)

Die Toleranz, ja die geradezu theoretische Begriindung der Anerken-
nung des Dissenses in der islamischen Theologie und Rechtsprechung,
dieser »Mangel eines dogmatischen Triebes, hat zu Verhiltnissen ge-

fihrt,

»wo die Uniformierung nicht Resultat theoretischer Erwigungen, sondern
zumeist das duflerer Gewalt und weltlichen Zwanges war, fiir den dann die
Theologen — nach dem oben erwihnten Gesetz vom fait accompli — hinterher
ithre Theorie zu zimmern pflegten, gleichsam gute Miene zum bosen Spiel ma-
chend.«

(GS V: 303).

224

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

»Da der Islam die Lehre vom Konsensus (igma’) als Priifstein der reli-
giosen Korrektheit« (GS V: 310) urspringlich auf die grofie Kollekti-
vitat der Bekenner bezog, wurde dieses Prinzip zum Grundpfeiler der
Orthodoxie und der Loyalitat erhoben und auf die erreichbare Kon-
statierung der Ubereinstimmung der groffen Lehrautorititen der Ver-
gangenheit beschrinkt. Das Prinzip des igma’ hat in der islamischen
Geschichte eine eher schillernde Existenz gefiihrt; es ist dennoch bis
heute zu einem Grundpfeiler des Diskurses zwischen Religionsgelehr-
ten, Rechtsgelehrten und Muslimen geworden. Auflerordentlich weit-
blickend fiigt Goldziher hinzu:

»In seiner gegenwirtig und schon seit langer Zeit giiltigen Definition wird sein
Wesen nicht in die aktuellen Lebensverhiltnisse der islamischen Weit, sondern
vielmehr in eine abgestorbene Vergangenheit verlegt. Die lebensfahige Reform
des Islams hingt in theologischem Sinne nicht zum geringsten von einer Neu-
gestaltung dieses Begriffes ab.«

(GS V:312)

Man darf, blickt man aus der Perspektive Webers auf das Goldziher-
sche Werk, die Ausfihrungen zum islamischen Asketismus nicht ver-
gessen.

Fiir Mohammed und seine iltesten Schiiler war das Christentum
vor allem mit der Vorstellung eines moralischen Asketentums verbun-
den, das sich von der irdischen Welt abhob, ganz auf das himmlische
Konigreich ausgerichtet war und daher wenig mit dem kriegerischen
Geist und den Kampfinstinkten der Araber zu verbinden war, die die-
se in der Jugend des Islams besaflen (GS II: 314). Zu allen Zeiten habe
der islamische Geist auf vollstindige Hingabe zu Gott bestanden. Sie
bedeutete Heiligung des Lebens. Nicht im Verzicht auf irdische Giiter,
sondern in allen weltlichen Handlungen und Bewegungen miisse sie
sich manifestieren. Nur die Beachtung der gottlichen Gesetze vervoll-
kommne den Menschen. Islam bedeutet so zwar die Zuriickweisung
aller jener Giiter, die Gott uns vorenthilt, aber auch zugleich das voll-
standige und bejahende Vergniigen jener Giiter, die Gott uns gewahrt

(ibid.):

»S’1l est vrai que le portrait qu'une communauté réligieuse trace de son fonda-
teur est caractéristique de ses tendances et de sa conception du monde, on ne

229

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

saurait méconnaitre I'importance du trait qui se retrouve en général dans toutes
les descriptions du Prophete: >l ne s’abstenait pas des liens que Dieu a permis;
il aimait le miel et les douceurs«.«

(Ibid.)

Andererseits stellt die islamische Mystik eine Wiederbelebung asketi-
scher Tendenzen dar. Die bereits von Alfred von Kremer (1868) im er-
sten Buch seiner »Herrschenden Ideen des Islams« getroffene Feststel-
lung eines christlich-asketischen Einflusses in der frithen Phase der is-
lamischen Mystik, die eben noch ganz unter dem Einfluf} des christli-
chen Monchs- und Einsiedlerlebens steht, belegt Goldziher in seinem
1898 erschienen Aufsatz »De P’ascétisme aux premiers temps de I'is-
lam« (GS IV: 159-169) mit einer Reihe von Beispielen einzelner asketi-
scher Ubungen. Dieses Bild der Bedeutung des Asketentums in der
Frihphase des islamischen Sufismus erginzt Goldziher in seinen
»Vorlesungen iiber den Islam« (Heidelberg 1910) durch Hinweise et-
wa auf Anlehnung der iltesten Sufisten an das Neue Testament, aber
auch auf Formen der praktischen Lebensfithrung und der Liturgie. In
dieser Anfangsstufe des Sufismus scheinen eine Uberhohung des
Gottvertrauens (tawakkul) und die drmliche duflere Erscheinung wie
das Tragen eines groben Wollkleides einem religiosen Quietismus das
Wort geredet zu haben, der den Sufismus von jeder auf die Verinde-
rung der Lebenspraxis gerichteten Ausdeutung der Glaubensdogmatik
abhielt. Die Bejahung des Vergniigens am Leben fiihrt zur frithen Zu-
rickweisung des Asketismus und des Monchstums im alten Islam.
Goldziher sieht in der klaren Aussage »a rahbaniyya fil-islam« eine
unmittelbare Reaktion auf die Eremitenbewegung im orientalischen
Christentum. Die Opposition zum orientalisch-christlichen Asketis-
mus der Eremitenbewegung lifit sich auch in der Haltung des Islams
zur Sexualitit nachweisen. Dabei ist die Zuriickweisung des Zolibats
nur ein Aspekt unter vielen. Die besondere Bedeutung der Heirat und
die besondere schutzbediirftige Stellung der Frau in der Familie, aber
auch im sozialen Leben als Ganzem, sind weitere bedeutende Elemen-
te dieser antiasketischen islamischen Haltung. Dabei ist die traditionel-
le islamische Glaubensdoktrin, daf§ derjenige, der in der Verteidigung
seiner Gliter getotet wird, zugleich auch als Martyrer (shahid) anzuse-
hen sei, ein weiteres Beispiel fir die religiose Bejahung der Lebenspra-

226

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

xis des Islams. Goldziher bringt dies generalisierend zum Ausdruck,
wenn er sagt:

»Toutes ces doctrines s’inspirent d’un esprit foncierement réaliste, appropriaux
besoins du monde et aux conditions de la vie sociale, libre de toute disposition
monacale ou de toute tendance ascétique.«

(GS 1I: 318)

Mit seinem Artikel Uiber den christlichen Einfluff im religiosen Denken
des Islams macht Goldziher erneut deutlich, wie sehr die subtilsten
Auseinandersetzungen in der Entwicklung der religiosen Glaubensleh-
ren der Weltreligionen Christentum, Judentum und Islam fiir die Posi-
tionsbestimmung des Ubergangs zur Moderne, des Ubergangs zum
okzidentalen Rationalismus von Bedeutung sind. Goldziher geht es
darum aufzuzeigen, wie grof§ die Toleranz der islamischen Glaubens-
lehre gegentiber den vielfiltigen Erscheinungsformen des praktischen
Alltagslebens der Gliubigen gewesen ist. Daf} diese Toleranz in einem
modernistischen, christlich-abendlindisch geprigten Interpretations-
schema vor allem als ein unterentwickelter Barbarismus erscheinen
mag, kann man Goldziher selbst nicht anhingen. Er war sensibel ge-
nug, in all seinen universalistischen Auslegungen der islamischen Reli-
gion bereits im Ansatz solchen modernistisch einseitigen Interpreta-
tionsstringen entgegenzuwirken.

Ignaz Goldziher ist eine Personlichkeit, die auflerordentlich unge-
eignet ist, in den Geruch des praktischen Komplizentums mit Koloni-
alismus und Imperialismus gesetzt zu werden. Auch solche an den
Haaren herbeigezogenen und aus dem Kontext herausgerissenen Fest-
stellungen, Goldziher habe zwar einer gewissen Sympathie fiir die is-
lamische Religion nicht entbehrt, jedoch zusammen mit anderen Ori-
entalisten den Koran lediglich als ein Buch Mohammeds aufgefafyt und
andere »statements that are distinctly offensive to Muslims« gemacht,
entbehren sowohl jeglichen Feingefiihls fiir die historischen Rahmen-
bedingungen der erwachenden Islamwissenschaft als auch fir die zivi-
lisatorische Ausgangslage, die der Zeitgeist des ausgehenden 19. Jahr-
hunderts in der Begriindung der modernen Kultur als derjenigen des
abendlindischen Nationalismus hat (Fluehr-Lobban 1987, App. 1).
Man darf deshalb auch solch generalisierende Behauptungen zurtick-
weisen, wie sie etwa Edward Said anbringt.

227

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

»Yet Ignaz Goldziher’s appreciation of Islam’s tolerance towards other reli-
gions was undercut by his dislike of Mohammed’s anthropomorphismus and
Islam’s to exterior theology and jurisprudence.«

(Said 1978: 209)

Das zentrale Thema der Goldziherschen Studien tiber den Islam liegt
dort, wo dieser selbst einen volligen Bruch mit der mythologischen
Vergangenheit eingeht. Es geht Goldziher darum herauszuarbeiten,
wie der Islam einem Prozef§ der fortschreitenden Formulierung seines
Glaubens- und Rechtssystems durch ein sich hoher entwickelndes re-
ligioses BewufStsein unterliegt. Dies ist ein zentraler thematischer
Schwerpunkt der Weberschen Religionssoziologie. Es ist der Prozef§
der graduellen Ausformung, der auch das Thema von Goldzihers Stu-
dien ausmacht. Es geht ihm dabei um die fortdauernde Spannung zwi-
schen heidnischer Umgebung und Sophistikation der religiosen Lehre,
denen der Islam unterlag. Goldzihers Verstindnis der weiteren dog-
matischen und religiosen Rechtsentwicklung ist von der Einsicht ge-
pragt, daf} diese religiosen Lehren historischen Gesetzen und Entwick-
lungen unterliegen und durch die innere Logik historischen Bewuf3t-
seins sich wandeln. Man darf heute mit Recht sagen, daf} gerade die in-
neren Spannungen, die Goldziher im Zusammenhang der religidsen
und der historischen Entwicklung aufspiirte, zu einer bis heute uner-
reichten orientalistischen Wissenschaft fiihrten, daff sie ein Wissen
tiber den Islam produzierten, das von muslimischen wie von christli-
chen Gelehrten gleichermafien Anerkennung verdient.

III

Webers universalgeschichtlicher Vergleich der Weltreligionen steht
ganz unter dem in der Vorbemerkung zur »Protestantischen Ethik«
(RS I: 1-16) formulierten Postulat, nach dem die Einzigartigkeit, die
ausgezeichnete Stellung der Moderne, die ja selbst erst universell giilti-
ge Mafistibe gesetzt hat, in ithren historischen Voraussetzungen zu un-
tersuchen ist. Folglich ist auch das Problem der Differenz zwischen
ostlichen und westlichen Kulturen lediglich unter dem Gesichtspunkt
»des welterschiitternden Prozesses der Rationalisierung zu untersu-
chen« (Robertson 1982: 8). Damit ist den orientalischen Religionen
nicht grundsitzlich jede Tendenz zur Rationalisierung abgesprochen.

228

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Doch nur der asketische Protestantismus hat die praktische Rationali-
sierung aller Lebensbereiche in einer Weise vollzogen, die von univer-
seller Giltigkeit zeugt. Wie die Islamwissenschaft Ignaz Goldzihers
setzt auch die Webersche Religionssoziologie zwei Mafistibe, mit de-
nen unterschiedliche Stufen der lebenspraktischen Systematisierungen,
die Religionen hervorrufen, vergleichbar werden: 1. der Grad der
Uberwindung der Magie, 2. der Grad der Systematisierung und Ver-
einheitlichung des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch und der
dadurch bewirkten moralischen Einstellung zur Welt. Die zuerst von
den Religionen bewirkte »Entzauberung der Welt« gipfelt im Prote-
stantismus in der konsequenten Verteufelung alles Magischen, wih-
rend die Religion als letztlich wertvoll nur noch das praktisch-rationa-
le Handeln anerkennt, »das sich in Gottes Gebot, aus der gottgeheilig-
ten Gesinnung heraus« (RS I: 513) rechtfertigt. Mit der »Entzauberung
der Welt« muf$ ein neues Verhiltnis zu den praktischen Dingen gebo-
ren werden, ein »Weltbild«, in dem die psychologischen und pragmati-
schen Zusammenhinge zur Bedeutung gelangen und damit zugleich
auch die auf die menschliche Antriebsstruktur als Ganzes wirkenden
Anreize fiir praktisches Handeln (Schluchter 1976: 261).

Im »Weltbild« der puritanistischen Ethik siecht Weber ein patheti-
sches Spannungsverhiltnis entstehen, stirker ausgeprigt als bei allen
anderen Religionen, ein Bild der Welt, in dem die rational ethischen
Forderungen in threm Spannungsverhaltnis zu den Irrationalititen der
praktischen Welt sich zu bewihren haben (RS I: 513). Am Beispiel des
Konfuzianismus macht Weber deutlich, dafl der in dieser Religion ge-
pragte Intellektualismus sowohl auf ein Minimum der religiosen Ent-
wertung als auch auf jede praktische Ablehnung der Welt verzichtete.
Wihrend die ethischen Konzeptionen des Puritanismus und Prote-
stantismus die religiose und ethische Entwertung dieser Welt betrie-
ben, haben sie doch andererseits in der radikalen Konzentration auf
gottgewollte Zwecke einen riicksichtslosen praktischen Rationalismus
hervorgebracht. Dieseristnach Weberauch Grundlage fiir eine methodi-
sche Konzeption, etwa der Betriebsfithrung. Er pflegt den Abscheu
gegen illegale politische, koloniale und auf Menschengunst beruhende
Monopolisierungen; ja im Gegensatz dazu bringt er eine niichterne,
strenge Legalitat und eine gebandigte rationale Energie des Alltagsle-
bens hervor. Mit der religiosen Entwertung der Welt entstanden im
christlichen Weltbild ethische Konzeptionen, die jenen Geist des Be-

229

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

rufsmenschentums begriindeten, der auf eine praktische Bejahung der
Welt im Sinne einer religios systematisierten und rationalisierten, auf
Zweckmifligkeit und religios begriindeter Arbeitswilligkeit beruhen-
den Weltbeherrschung zielte. Dagegen wendet Weber den Begriff der
»Weltverneinung«, begriindet in verschiedenen Stufen und Richtungen
religioser Weltablehnung, als den eigentlichen »Nihilismus« allein auf
die »indische Religiositit« an. Da Weber im wesentlichen nach den
»innerlich konsequentesten Formen eines aus festgegebenen Voraus-
setzungen ableitbaren praktischen Verhaltens« (RS I: 337) sucht, wur-
de auch die Haltung der religiosen Weltablehnung nur unter diesem
Gesichtspunkt behandelt. Die Weltflucht begriindet sich als gottge-
wolltes Handeln, als ein Handeln, das sich des Heilsbesitzes bewufit
ist und auf die Verwirklichung desselben dringt. Dem steht der kon-
templative Heilsbesitz der Mystik gegentiber, der nicht eigentliches
Handeln begriinden will, sondern nur irrationalen und auflerweltli-
chen Heilserfahrungswert. Damit treten innerweltliche Askese, die
sich durch Handeln bewihrt, und mystische Askese, nimlich Heils-
suche, die sich in Schweigen hullt, damit Gott sprechen kann, in einen
idealtypischen Gegensatz zueinander.

Vollig atypisch und in den hier aufgezeichneten Widerspruch der
Idealtypen nicht einzufiigen ist der Islam, der in seiner Frithform die
Askese direkt verwirft und auch in der Ausprigung der »Derwisch-
Religiositit ganz anderen (mystisch-ekstatischen) Quellen entstammt
als der Beziehung zum tberweltlichen Schopfergott« (RS 1: 538). Die-
se mystisch-ekstatischen Quellen der islamischen Mystik stehen je-
doch, wie Weber betont, der okzidentalen Askese auch threm inneren
Wesen nach vollig fern. Damit gerinnt der Islam und die von ihm her-
vorgebrachte religiose Ethik insgesamt zu einem sich insofern ver-
fliichtigenden »Weltbild « als dieses fir die universalgeschichtliche Per-
spektive Webers idealtypisch belanglos bleibt. Es entsteht das Bild,
dafl die ekstatisch-mystischen Quellen auch in der Zeit des spiten Is-
lams einer rationalen Systematisierung der Lebensfihrung entgegen-
standen. Sofern Lebensreglementierung auftritt, so bleibt diese — in der
Weberschen Perspektive — von der islamischen Glaubensmethodik und
der durch sie vermittelten Heilserwartung insofern getrennt als mit ih-
nen das Streben nach praktischen »Heilsglitern« nicht geweckt werden
kann.

Weber streitet der religiosen Idee des neuen Islams die Kraft der le-

230

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

benspraktisch wirksam werdenden Innerlichkeit ab. Der Islam tritt aus
der Dialektik des puritanischen Doppelgesichts heraus, das da heifit:
»>Weltablehnung einerseits, Weltbeherrschung kraft der dadurch er-
langten magischen Krifte andererseits« (RS 1: 540).

Es ist hier eben auch vor allem die sufistische Gottesliebe, in der je-
ne »spezifisch anti-rationale innere Haltung ... einer Religion des
schrankenlosen Gottvertrauens, welche zuweilen bis zu akosmistischer
Indifferenz gegen verstandesmiflig praktische Erwigungen« fihrt,
wirksam wird (W. u. G.: 343, 345).

Rationalismus bedarf nicht nur der Innerlichkeit, sondern auch der
Diesseitigkeit. Aber »religiose Ethik greift ... in die Sphire der sozia-
len Ordnung sehr verschieden tief ein« (W. u. G.: 349), und wenn die
Doppelgesichtigkeit dieser magischen und schicksalhaften Verbindung
zwischen Innen- und Auflenherrschaft nicht gegeben ist, fehlen die
habituellen, die personlichen, die inneren Voraussetzungen zu gesell-
schaftlicher Rationalisierung. Vornehmlich unter diesem Gesichts-
punkt bleiben die hervorragendsten Vertreter der Pradestinationslehre,
Calvin und Mohammed, der Puritanismus und der Islam, unmittelbar
vergleichbar. Unter diesem Gesichtspunkt der Auflenweltbeherr-
schung sind plotzlich die islamische Kriegerethik und der ethische Ri-
gorismus sowie die rationale Lebensmethodik der Puritanisten ver-
gleichbar: »Disziplin und Glaubenskriege waren die Quelle der Un-
iiberwindlichkeit der islamischen, ebenso wie der Cromwellschen Ka-
vallerie, innerweltliche Askese und disziplinierte Heilssuche im gott-
gewollten Beruf die Quelle der Erwerbswirtschaft bei den Puritanern«
(W. u. G.: 3461.). Die islamische »Pridestinationslehre« kannte eben,
wie Weber sich ausdriickt, jenes doppelte Dekret nicht, das das Auflen
mit dem Innen verbindet. Sie kannte nicht »die Pridestination zur
Holle«, ebensowenig, wie sie »die Determination des religiosen Jen-
seitsschicksals des Einzelnen« voll entwickelte. Dann bleiben ihr »die
rationalen Elemente des >Weltregiments< weitgehend fremd« (W. u. G.:
347).

»Daher entfaltete die Pridestination im Islam ihre Macht stets erneut in den
Glaubenskimpfen, wie noch in denen des Mahdi, biifite sie dagegen mit jeder
>Verbiirgerlichung« des Islams ein, weil sie keine inneralltigliche Lebensme-
thodik stiftete wie im Puritanismus, wo die Pridestination gerade das Jenseits-
schicksal betraf und also die >certitudo salutis< gerade an der inneralltiglichen

231

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Tugendbewihrung hin, daher allein mit der Verbiirgerlichung der Religiositat
Calvins ihre Bedeutung gegeniiber dessen eigenen urspriinglichen Anschauun-
gen stieg.«

(W.u. G.: 347)

Wihrend die puritanische Innerlichkeit auf das »Jenseitsschicksal« ge-
richtet bleibt, deutet Weber an, wie etwa in der Omaijaden-Zeit der
islamische Pridestinationsglaube einer »Wendung zur Determination
konkreter Weltvorgange« unterliegt und damit den »ethisch-rationalen
Charakter« einer Pradestinationslehre tendenziell verliert (ibid.). Das
dabei bereits von Goldziher oft hervorgehobene politische Opportuni-
titsdenken Mohammeds spielt auch bei Weber eine zentrale Rolle.
Man fuhlt sich an Verteufelungen des frithen Romantikers Schlegel
erinnert, wenn dem Islam generell die innere Erlosungskraft abgespro-
chen wird:

»Der Begriff der >Erlosung« im ethischen Sinn des Wortes ist ihm direkt fremd.
Sein Gott ist ein unbegrenzt machtvoller, aber auch ein gnadiger Herr, und
seinen Geboten zu entsprechen, geht durchaus nicht tiber Menschenkraft. Die
Beseitigung der Privatfehde im Interesse der Stoflkraft nach auflen, der Regu-
lierung des legitimen Geschlechtsverkehrs im streng patriarchalischen Sinn und
die Verponung aller illegitimen Formen (infolge des Fortbestandes des Kon-
kubinats mit Sklavinnen und der Leichtigkeit der Scheidung faktisch eine aus-
gepragte sexuelle Privilegierung der Begiiterten), die Verponung des >Wuchers«
sowie die Abgaben fiir den Krieg und die Unterstiitzung Verarmter waren
Mafiregeln wesentlich politischen Charakters.«

(W.u. G.: 375)

Es ist eben vor allem die Vorstellung der Stindenlosigkeit dieser Reli-
gion und ihres Propheten, die das Islambild Webers bestimmt:

»Die Selbstverstindlichkeit der Sklaverei und der Horigkeit, die Polygamie
und die Art der Frauenverachtung und -domestikation, der vorwiegend ritua-
listische Charakter religioser Pflichten, verbunden mit grofler Einfachheit der
hierher gehorenden Anspriiche und noch grofierer Bescheidenheit in den ethi-
schen Anforderungen sind ebensoviele Merkmale spezifisch stindischen feuda-
len Geistes.«

(W.u. G.: 375)

232

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Und so wie das »Eindringen des Heiligenkults und schliefflich der Ma-
gie« von eigentlicher Lebensmethodik abfiihrt (W. u. G.: 376), so nutzt
Weber an anderer Stelle zugleich auch die islamwissenschaftlichen
Diskussionen Alois Sprengers und Ignaz Goldzihers etwa tber die
Verponung schriftlicher Tradition und die moglicherweise damit ver-
bundene Willkiirlichkeit und mangelnde Einheitlichkeit der Uberliefe-
rung (Goldziher, Muh. Stud. III; Sprenger 1856-57) zu dem Hinweis,
daf} dem Islam weitgehend der » Anstaltscharakter der religiosen Ge-
meinschaft« fehle (W. u. G.: 4591.). Hier wird also angedeutet — und
wie spiter in den Studien zur Rechts-, Wirtschafts- und Stadtentwick-
lung im Islam stirker ausgearbeitet —, dafl nicht nur innere Bedingun-
gen der Glaubenslehre, sondern auch duflere Faktoren der glaubens-
gemeinschaftlichen und sozialen Organisation Grundelemente der ra-
tionalistischen Entwicklung sein konnen. Dabei geht Weber dann al-
lerdings die Doppelperspektive verloren, die er fir seine verstehende
Soziologie, insbesondere in der Protestantischen Ethik, entwickelt hat-
te: Fur den Islam treten die dufleren Bedingungen stirker in den Vor-
dergrund (Turner 1974). Unsere Uberlegungen beschrinken sich auf
Webers soziologische Interpretationen der »Erlosungsethik« des Is-
lams. Hier zeichnet das Webersche Islambild Konturen eines islami-
schen Monotheismus, der sich nicht in eine diesseits gerichtete asketi-
sche Religion transformierte. Die ihn tragende Schicht der Kriegerka-
ste konnte nur eine duflerliche, unmittelbare Form der Weltbeherr-
schung entwickeln. Die religiose Botschaft des Islams glich sich zu-
nehmend einer Reihe von Werten an, die lediglich auf die weltlichen
Bediirfnisse dieser Kriegerschicht ausgerichtet war. Das Erlosungs-
moment des Islams war in die weltliche Frage nach der Eroberung von
Land und Territorium umgesetzt worden. Und in der Phase der Ver-
teidigung des Eroberten entwickelte sich der Islam zu einer Religion
der universellen Vereinigung, zu einer Religion der Behaglichkeit und
des Sich-Einrichtens in der Welt, zu einer Religion des Bewahrens,
nicht zu einer Religion des Bedrohens bestehender Institutionen, des
Ubergangs, des Wandels.

Die rigide und unbestechliche Form des mechanischen Monotheis-
mus wurde schlieflich vom Sufismus aufgeweicht und den emotiona-
len und orgiastischen Bediirfnissen des Volkes angepafit. Wihrend die
Kriegerkaste den Islam zu einer Ausformung ihrer kriegerischen Ethik
benutzte, wurde der Islam unter dem Einfluff des Sufismus fiir die

233

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Massen des Volkes zu einer Religion der mystischen Flucht. Gerade
darin sah Weber den Beweis, daf§ der Islam keine Ethik entwickelt ha-
be, die sich mit dem Aufkommen des rationalen Kapitalismus als
kompatibel erwies.

Dartiber hinaus hat der Islam keine unabhingige Priesterschaft her-
vorgebracht. Es fehlt ihm die Institution der Kirche, es fehlt ihm der
Anstaltscharakter, den eine Religion braucht, um in einem organisato-
rischen Sinne Grundlagen gesellschaftlicher Rationalisierung zu schaf-
fen. Goldziher hat darauf hingewiesen, dafl das gute Glick den Ego-
ismus der arabischen Krieger befliigelt habe, daf§ es ihr Selbstvertrauen
bestirkt habe und daf§ es schlieflich wenig darauf angelegt war, sie zu
tiefen religiosen Gefihlen zu bewegen (MS I: 13).

Damit ist in wenigen Worten angezeigt, was man als eine Form kul-
tureller Resistenz der beduinischen Araber gegen die zivilisatorischen
Anstrengungen, aber auch Kolonialisierungen der neuen Religion be-
zeichnen kann. Goldziher war sich bewufit, dafl es Mohammed gelang,
den beduinischen Lebensstil innerhalb der islamischen Religion zu
reinigen und zu heiligen und damit als affirmatives Kulturmuster in-
nerhalb der islamischen Zivilisation fortzufiihren. Mohammed befolg-
te das Prinzip des »la din illa bi muruwwa« (keine Religion ohne bedu-
inische Tugend). Diese ungebremste kulturaffirmative Kontinuitit des
arabischen Heidentums innerhalb der Religion des Islams ist das ei-
gentliche Anathema zu einer modernen Zivilisationstheorie und daher
in der Konstruktionsphase des okzidentalen Rationalismus und der
modernen Kultur das grundlegende und unterscheidende Klassifika-
tionsmerkmal, mit dem am Beispiel der islamischen Geschichte ope-
riert wird. Abgekiirzt lautet es wie folgt: Der Islam war von einer be-
duinischen Stammeskultur und ihren Traditionen beherrscht. In der
Aufnahme dieser Traditionen blieb er barbarisch, wild und heidnisch.
Der Islam reintegrierte Kulturtraditionen der Antike, des Judentums
und des Christentums, und nur insofern ithm diese Reintegration ge-
lang, entwickelte er sich zu einer eigenstindigen zivilisatorischen
Macht. Aber diese Form der Klassifikation bedeutete natiirlich in ihrer
komplementiren Umwendung: Der Islam bestitigte die Identitit und
Authentizitit der arabischen Stammeskultur und damit das Arabertum
und auch die Kriegerethiken des Beduinentums, die den eigentlichen
Enthusiasmus begriindeten, mit dem das neue religiose Denken durch
die mit dem Schwert erzwungenen Eroberungen in die mediterranen

234

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

Hochkulturen hineingetragen wurde. Und erst durch die Wiederer-
richtung zivilisatorischer Michte, gewissermafien als Fremdkorper im
neuen enthusiastisch-islamischen Arabertum, durch Ubernahme und
Routinisierung von Strukturen und Formen der Herrschaft altorienta-
lischer Kulturen entstehen auch die Elemente der spiteren Dekadenz
des islamischen Reiches. In der Strukturierung des Verhiltnisses von —
um Schlegels Wort aufzugreifen — »natiirlicher Religion« der Araber
und altorientalischem Despotismus liegt fiir die deutsche Kulturge-
schichte der Schliissel zum Niedergang der islamischen Zivilisation. Es
war gerade C.H. Becker, der spitere preufiische Kulturminister, der
Islampolitiker (Schulze 1982; Heine 1984; vgl. auch van Ess 1980: 27-
34 und 471), der diese beiden Perspektiven kombinierte und sozusagen
zu einem vollstindigen Bild vereinigte und unter der Vorstellung einer
»islamischen Weltanschauung« propagierte (Becker 1924: 40-53).
Weber hat dies aufgegriffen und als Kulturbild ibernommen.

IV

Goldziher und Weber pochen auf die Besonderheit und Einzigartig-
keit der in der islamischen Glaubenslehre angelegten und sich religios
begrindenden Haltung zur Welt. Beide, der Orientalist und der Sozio-
loge, bestitigen den im Prinzip offenen Charakter dieser Glaubensleh-
re: Ergebnis des historischen Wachstums und der Auseinandersetzung
mit vorgefundenen philosophischen und religiosen Weltbildern. Beide
erkennen auch das Paradox der islamischen Religionsgeschichte, nim-
lich dal als Gegenpol dieser Offenheit eine orthodoxe Gelehrten-
schicht skripturalistisch, textifiziert und ritualistisch einen Kanon
verwaltet, der als weitgehend ideelles System mit der Lebens- und Re-
ligionspraxis lokaler Gemeinschaften nichts zu tun hatte, ja harmoni-
sierend und tolerierend {iber diese gestllpt wurde (vgl. Simon 1986:
153). Beide waren in ihren Betrachtungen des Islams von der Frage ge-
leitet, welche spezifischen inneren und dufleren Konturen der Rationa-
lisierung durch die islamische Form der religiosen »Entzauberung« der
Welt hervorgebracht wurden.

Der eine, Goldziher, obwohl ganz in den Zeichen der Zeit denkend,
orientiert sein Interesse am Detail der Quelle, am Kulturunterschied
des in der Quelle zutage tretenden Phinomens. Thm, dem Orientali-
sten, gerinnt in der versohnenden Betrachtung des Toleranz- und

235

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Wertgebarens der orthodoxen Gelehrtenexistenz der Islam — fast
mochte man sagen — zu einer alternativen Lebensform der Moderne.
Der andere, Weber, die Grenzen des philosophischen und religions-
wissenschaftlichen Fachverstands tiberschreitend, scheint — aus unter-
schiedlichen fachlichen Wissensbestinden schopfend — thematisch ein-
gefangen von den weltanschaulichen Anforderungen seiner Zeit und
bleibt sich des Widerstreits der Kulturen in der Moderne bewufit.
Dem Kultursoziologen Weber — Wertfreiheit postulierend und selbst
um den Erhalt letzter Werte ringend (vgl. Stauth 1990b) — bleibt der
innere Kampf der islamischen Orthodoxie um den Erhalt der religio-
sen Weltsicht und die Losungen, die sie findet, fremd. Er sieht die in-
neren Voraussetzungen fiir eine rationalistische Burokratie im Islam
nicht gegeben. Wie sehr er auch im »stihlernen Gehiuse« des okziden-
talen Rationalismus den Sinn fiir die letzten Werte bedroht sieht, kann
er doch der islamischen Losung der auflerweltlichen Wertbestimmung
der Lebenspraxis keinen Gefallen abringen. Fir Weber ist der Islam
Antithese zur modernen Lebensweise.

Die Weber-Forschung zum Islam hat sich, ausgehend von Rodin-
sons Zuriickweisung der Protestantismusthese (1968), zu stark auf die
Bestitigung oder Entkriftung einzelner Konturen des Weberschen Is-
lambildes beschrinkt (vgl. Turner 1974, 1978; Schluchter 1987b). In Ti-
bis Ansitzen zu einer aktuellen Soziologie des Islams setzt sich das
Webersche Koordinatensystem implizit fort. Der Islam erscheint als
eine in der Moderne revitalisierte »vorindustrielle« Kultur, die im
Kontext der innergesellschaftlichen und der globalen Spannungen
durch Rickstindigkeit und Unterentwicklung neue gesellschaftliche
Funktionen Ubernimmt. Im Fundamentalismus dringen sich diese
Funktionen jedoch als eine fatale »Politisierung des Sakralen« (Tibi
1985: 15711.) auf: Der Islam verschirft die in der Gesellschaft angeleg-
te mangelnde funktionale Differenzierung (Tibi 1981, 1985). Tibi pla-
diert fiir »Anderungen an dem islamischen kulturellen System« (Tibi
1985: 242).

Mit der Verdammung des Weberschen »Eurozentrismus« gerieten
auch die deutschen Islamwissenschaftler, auf die sich Weber stiitzte,
ins Feuer der Kritik. Die Aktualitit Goldzihers liegt m.E. darin, daff
thm dieser Vorwurf des Eurozentrismus guten Gewissens nicht ge-
macht werden kann. Goldziher, im Gegensatz zu Becker und Weber,
hielt seine Studien aus dem Streit heraus, den die Islampolitik etwa seit

236

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRUHE ANSATZE ZU EINER SOZIOLOGIE DES IsLAMS

der Debatte zwischen Afghani und Renan tber die Kulturwerte der
Moderne vom Zaun zu brechen begann. Das Bild von der intellektuel-
len Kraft und der universalistischen Toleranz, das Goldziher vom frii-
hen Islam und der sich formierenden Orthodoxie zu zeichnen in der
Lage war, geriet erst in der Weberschen Umdeutung zum Anathema
der Moderne und in der islampolitischen Beschworung frithfundamen-
talistischer Tendenzen im Islam neuerdings in den Hintergrund reli-
gionssoziologischer Betrachtung (vgl. z.B. Freund 1987 und Peters
1987). Goldziher war der einzige der klassischen Islamwissenschaftler,
dem bewuflt blieb, daff die islamische Kultur nicht unter dem Ge-
sichtspunkt der Departmentalisiening von Glaubensdoktrin, Theolo-
gie, Recht und profanen Wissenschaften zu stellen ist. Thm war gerade
die ungeheure Integrationskraft ein Ritsel, die der Islam gegeniiber
allen Phinomenen des praktischen und geistigen Lebens auszuiiben in
der Lage war. Mit solchen Affirmationen des Ichs in der Welt, mit der
kulturellen Verschonung alles Ungebindigten, »Niederen, die der Is-
lam scheinbar problemlos leistete, konnte andererseits der modern, der
soziologisch denkende Weber, dem gerade das Spannungsverhaltnis
zwischen Individuum und Gesellschaft ein unlosbares schien, wenig
anfangen.

Abgekiirzt zitierte Schriften
Nachfolgend sind die Abkiirzungen erliutert, mit denen die Schriften

Goldzihers, Nietzsches und Webers zitiert worden sind. Die ausfiihr-
lichen Angaben befinden sich im Gesamtliteraturverzeichnis.

Goldziher:

B Goldziher (1985)

GS Goldziher (1967-74)
MS Goldziher (1967-1971)
Mubh. Stud.  Goldziher (1888-1890)
TB Goldziher (1978)

237

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESAMMELTE AUFSATZE — TEIL IV

Nietzsche:

KA

Weber:
RS

W. u. G.
WL

Nietzsche (1980)

Weber (1947)
Weber (1980)
Weber (1968)

238

14.02.2026, 09:24:23. @0


https://doi.org/10.14361/9783839400470-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

