1. Teil

1.1 Einleitung

111 Anndherung an das Thema

In der vorliegenden Studie wird beispielhaft eine literaturethnologische Un-
tersuchung an Texten durchgefithrt, die von senegalesisch-stimmigen bzw.
franzosisch-senegalesischen Autorinnen in der Sprache Franzosisch verfasst
wurden. Anhand von Theorien und Methoden aus der Literaturwissenschaft!,
der Ethnologie? und der Literaturethnologie®, aber auch anderen Wissen-
schaftsbereichen wie beispielsweise der Sprach- und Kulturwissenschaft, der
Geschichte, der Geobotanik und unter Einbeziehung weiterer Ressourcen
sollen neue Perspektiven auf diese Texte eréffnet werden. Die beispielhafte
Untersuchung legt dabei den Fokus auf die in allen Werken nachweisbaren
expliziten oder impliziten Verweise auf das kulturelle Konzept jom, das im
afrikanisch-senegalesischen* soziokulturellen Kontext beheimatet ist.

Der Begriff jom wird von den Romanautorinnen an vielen Stellen mit den
Wortern dignité und honneur iibersetzt, die jedoch auf gesellschaftliche Kon-
ventionen verweisen, die dem europdisch-franzosischen Kontext entspringen.
Um die hinter den Begriffen dignité und honneur liegenden Bedeutungsebe-
nen zu erfassen, die auf das afrikanisch-senegalesische kulturelle Konzept jom

1 Der Begrift >Literaturwissenschaft«< bedarf einer kurzen Erlduterung, da er in Bezug zur
franzosischsprachigen Literatur gebracht wird, auf die in der vorliegenden Studie der Fokus
gerichtet wird. Es handelt sich hier um franzdsische Literaturwissenschaft im Sinne von Lite-
raturwissenschaft fiir das Studium des Franzosischen an einer deutschsprachigen Universitat.
»Die universitire Disziplin, die sich in Frankreich mit dem Gegenstand Literatur befafit,
tragt nicht den Namen Wissenschaft«. Vgl. Thomas Klinkert, Einfiihrung in die franzésische
Literaturwissenschaft, Berlin: Erich Schmidt Verlag, 2008, S. 11.

2 Die Begriffe >Ethnologie< und >Anthropologie« werden hier synonym im Sinne einer
Sozialanthropologie verwendet, die den Menschen als soziales Wesen in sozialen Kontexten
untersucht. Der Begriff >Anthropologie« versteht sich hier als Abkiirzung fiir Sozial- und
Kulturanthropologie, was den neueren Entwicklungen im wissenschaftlichen Diskurs, insbe-
sondere in Deutschland, entspricht. Die Bezeichnung »>Sozial- und Kulturanthropologie<
betont u.a. die enge Verbindung zu den theoretischen und methodischen Ansitzen der social
and cultural anthropology in den englischsprachigen Landern.

3 Die Literaturethnologie ist noch kein etabliertes Wissenschaftsfach, wie im spateren Verlauf
eingehender erldutert wird.

4 In der vorliegenden Untersuchung wird zwischen afrikanisch-senegalesisch und europaisch-
franzésisch unterschieden, um hervorzuheben, dass einige kulturelle Konventionen tiber die
Landesgrenzen hinaus fiir den jeweiligen Kontinent gelten kénnen.

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

verweisen, sind besondere Kenntnisse erforderlich. In der vorliegenden Studie
kann gezeigt werden, dass die literaturethnologische Methode der ethnocriti-
que einen solchen Blick >hinter die Kulissenc<, d.h. auf das afrikanisch-senega-
lesische Symbolsystem ermdglicht.

Um die Problematik kurz vorzustellen, wird an dieser Stelle beispielhaft
die sprachliche Herausforderung der literarischen Texte angerissen. Ich gehe
davon aus, dass die Autorinnen der hier untersuchten Werke mit den Wor-
tern dignité und honneur den Begrift jom iibersetzen, der urspriinglich aus
einer senegalesischen Sprache stammt und verschiedene, kulturell bedingte
Konnotationen besitzt. In einigen der hier untersuchten Werken wird das
Wort jom (bzw. diome, dyém>) verwendet und wenngleich die Schreibweise
dieses Begriffs je nach angewendeter Orthografie — Franzosisch oder Wolof -
verschieden ist, handelt es sich immer um dasselbe Wort.

Diese Tatsache bleibt einer Leserschaft® verborgen, die nicht mit senegale-
sischen Sprachen vertraut ist. Hinzu kommt, dass die verwendeten Worter
(jom, diome, dyém etc.) nur bedingt erldutert werden. Einige der hier unter-
suchten Autorinnen verwenden in ihren Werken das Wort jom und iiberset-
zen es mit einer Fufinote, andere iibersetzen jom mit den Wortern dignité
oder honneur, ohne weitere Erliuterungen anzubieten, manche integrieren
jom in ihre Texte, ohne das Wort zu {ibersetzen oder zu erkldren, und wieder
andere verwenden in ihren literarischen Texten das Wort jom iiberhaupt
nicht.

Hier ist beispielsweise Fatou Diome zu nennen, die Autorin des Romans
Le ventre de IAtlantique’, die das Wort jom nicht explizit in ithrem Roman
benutzt. Beachtlich ist jedoch die hohe Frequenz der Worter dignité und
honneur und deren implizite Verweisfunktion auf den Begriff jom, die im
Text mit der Methode der ethnocritique aufgedeckt werden kann, wie im

5 Identische Aussprache der drei Worter: [dAz,om]. In diesem Text wird, abgesehen von Zitaten,
die offizielle Wolof-Orthografie verwendet: jom, was der offiziellen Schreibweise der Sprache
Wolof laut dem Centre de linguistique appliquée de Dakar (CLAD) entspricht. »Le CLAD a
été créé en 1964 et institutionnalisé par le décret n° 66-070 du 27 janvier 1966«. Vgl. CLAD:
clad.ucad.sn/fr/presentation (04.06.2024).

6 Die geschlechtergerechte Sprache wird in der vorliegenden Untersuchung wann immer mog-
lich durch die Verwendung von genderneutralen Begriffen, wie hier >Leserschaft¢, umgesetzt.
Um die Lesbarkeit des Textes nicht zu erschweren, wird jedoch auf Beidnennung und
Gendersternchen o.4. verzichtet und dafiir regelmiaflig zwischen mannlicher und weiblicher
grammatischer Form abgewechselt, wenn fiir die betreffenden Worter beide Formen verwen-
det werden kénnen. Damit soll gewéhrleistet werden, dass die grammatischen Geschlechter
parititisch im gesamten Text représentiert sind.

7 Fatou Diome, Le Ventre de IAtlantique, Paris: Anne Carriere, 2003.

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Einleitung

nachfolgenden Kapitel 2.2 ausfiithrlich gezeigt wird. Meine Grundannahme,
dass die Autorinnen der hier untersuchten Werke das kulturelle Konzept jom
mit den Wortern dignité und honneur iibersetzen, wird bestarkt durch zwei
Beobachtungen, die sich auf die deutsche Ubersetzung von Fatou Diomes
Roman Le ventre de Atlantique beziehen, Der Bauch des Ozeans®.

Da die Ubersetzerin Brigitte Grofle dort durchgingig das Wort dignité mit
»Ehre« anstatt mit >Wiirde« tibersetzt hat, werden die fiir den europiischen
Kontext sehr unterschiedlichen Begriffe austauschbar. Loimeier, dessen Text-
analyse und -interpretation sich auf die deutsche Version des Romans bezieht,
unterstreicht aus diesem Grund, dass die >Ehre< (und nicht die Wiirde) eine
grundlegende Rolle im Roman von Fatou Diome spiele:

Eine kurze Reihe von Zitaten aus dem Roman Der Bauch des Ozeans zeigt die Be-
deutung des Begriffs der Ehre in Diomes Buch, den manche vielleicht aus Unkennt-
nis der moralischen Grundlagen einer westafrikanischen Gesellschaft iibersehen
wiirden.’

Das Zitat von Loimeier bildet den Ausgangspunkt meiner wissenschaftlichen
Untersuchung, denn es deckt ein Spannungsverhiltnis in den literarischen
Texten auf zwischen der Allgegenwart der Begriffe dignité und honneur als
europaisch-franzdsische kulturelle Konzepte auf der einen Seite, und jom
als afrikanisch-senegalesisches kulturelles Konzept auf der anderen. Diese
drei abstrakten Begriffe beinhalten eine Vielzahl an kulturell bedingten Be-
deutungsebenen und gesellschaftlichen Funktionen, die sich nicht nur in
diachroner, sondern auch synchroner Perspektive unterscheiden.

Als Funktionskonzept wird bei der Untersuchung einerseits die textimma-
nente Funktion von jom angenommen, wonach die Narration der literari-
schen Texte sich strukturell um diesen zentralen Begriff jom herum organi-
siert, andererseits wird davon ausgegangen, dass das Konzept Funktion ein
retrospektives Konstrukt ist und erst durch eine interpretatorische Annahme
die implizierte Funktion jom sichtbar gemacht wird.l® Das bedeutet, dass
die Funktionen von jom nicht als Wesensmerkmale der zu untersuchenden
Phanomene, sondern als Beobachterkategorien aufgefasst werden.!! Sowohl

8 Fatou Diome, Der Bauch des Ozeans, Ziirich: Diogenes, 2004, iibersetzt von Brigitte Grofie.
9 Manfred Loimeier, Africando, Frankfurt a.M.: Brandes & Apsel, 2010, S. 16.

10 Vgl. Roy Sommer, »Funktionsgeschichten: Uberlegungen zur Verwendung des Funktionsbe-
griffs in der Literaturwissenschaft und Anregungen zu seiner terminologischen Differenzie-
rung, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch im Auftrage der Gorres-Gesellschaft 41, 2000,
S.325.

11 Vgl. ebd,, S.333.

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Autorintention als auch Rezeption, im Sinne von Wirkungsabsicht und Wir-
kung, bleiben in der vorliegenden Untersuchung weitgehend unberiicksich-
tigt. Es soll vielmehr gezeigt werden, dass in den untersuchten literarischen
Texten die antreibende bzw. motivierende Funktion (lat. movens) herausgear-
beitet werden kann, die dem kulturellen Konzept jom hinhidrent ist. Diese
antreibende Funktion wirkt sich nicht nur auf die Handlungen der Romanfi-
guren aus, sondern hat zudem einen Einfluss auf die reale Arbeit und den
gesellschaftlichen Status der Schriftstellerinnen und dariiber hinaus fiir das
literarische Werk im Allgemeinen.

Die Autorinnen iibersetzen jom mit den Wortern dignité oder honneur,
die vordergriindig auf den européischen Kontext verweisen und wodurch das
kulturelle Konzept jom verdeckt wird, das urspriinglich in den Traditionen,
Sitten und Gebrduchen des Senegals verankert ist. Diese konzeptuelle Veran-
kerung in der senegalesischen Gesellschaft zur Zeit der jeweiligen Schriftstel-
lerin ist in denjenigen Romanen direkt nachweisbar, deren Autorinnen von
diesen gesellschaftlichen Konventionen gepragt wurden, ndmlich Mariama
B4, Fatou Diome und Ken Bugul. Marie NDiayes Werk Trois femmes puissan-
tes'? kann hingegen als Beispiel fiir einen franzésischen Text gelten, der nur
indirekte Verweise auf das kulturelle Konzept jorn enthilt.

Marie NDiaye ist die einzige der hier untersuchten Autorinnen, die ihr
gesamtes Leben in Frankreich verbracht hat. Sie wurde von ihrer franzgsi-
schen Mutter alleine aufgezogen ohne ihren senegalesischen Vater, der die
Familie verlief}, als Marie NDiaye noch ein Sdugling war.® Daher wurde sie
nie mit den kulturellen Konzepten des Senegals konfrontiert, die die anderen
Autorinnen in die franzdsische Sprache iibersetzen. In der Forschungsliteratur
wird Marie NDiaye jedoch haufig derselben Kategorie der >frankophonen« Li-
teratur zugeordnet, wie das fiir die anderen drei Autorinnen gilt, deren Werke
in der vorliegenden Arbeit untersucht werden. Aber Marie NDiaye {ibersetzt
nicht, wenn sie schreibt, und das kann im Text nachgewiesen werden. Im
Ubrigen sieht sie sich selbst weder als senegalesische oder franzosisch-senega-
lesische noch als afrikanische Schriftstellerin, sondern als eine franzosische
Autorin, was in der vorliegenden Studie unbestritten bleibt.*

12 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.

13 Vgl. Larousse: www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
(09.10.2020).

14 »[Marie NDiaye] a toujours refusé toute appartenance aux littératures africaines.« Larousse:
www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436 (09.10.2020).

10

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436

L1 Einleitung

Meine Forschungsmethode konzentriert sich ausschliefilich auf den Begrift
jom. Es handelt sich um einen Methodenmix, der neben literaturwissenschaft-
lichen Methoden auch ethnologische in die Untersuchung einbezieht. Dieser
literaturethnologische Methodenmix ist in den 1980er-Jahren in Frankreich
entwickelt worden, nennt sich ethnocritique und bietet sich fiir meine Un-
tersuchung an, denn mit seinem zugleich literaturwissenschaftlichen und
ethnologischen Ansatz eréffnet er neue Perspektiven nicht nur auf die in
den Texten verwendeten Erzdhltechniken, sondern auch auf die in ihnen ent-
haltenen soziopolitischen Botschaften. Die wissenschaftliche Vorgehensweise
der ethnocritique wird in der vorliegenden Studie exemplarisch angewendet,
um zu zeigen, dass die Literaturwissenschaft fiir die Analyse frankophoner
literarischer Werke auf ethnologisches Wissen zuriickgreifen sollte und dass
auch die Ethnologie durch die Anwendung der Methode der ethnocritique
besonderen Nutzen aus literarischen Werken ziehen kann.

Die vorliegende Studie soll als Beispiel dienen fiir eine méogliche Fach-
richtung der Literaturethnologie, die u.a. mit Riickgriff auf ethnologisches
Wissen in der Lage ist, semantische Ebenen zu identifizieren, die zwischen
oder hinter den Zeilen eines franzésischsprachigen Textes verborgen sind.
Diese semantischen Ebenen wiederum beinhalten einen Bezug zur realen
senegalesischen Gesellschaft, ihrer Diaspora und der konkreten Lebenswelt
zur historischen Zeit der Autorinnen. Es handelt sich um eine wechselseitige
Beziehung und gegenseitige Beeinflussung, denn fiktionale Texte werden von
der konkreten Welt gendhrt, genauso wie die konkrete Welt von fiktionalen
Texten beeinflusst wird, wie von Iser mit dem Drei-Achsen-Modell darge-
stellt:

Denn Moglichkeiten, so meint man, liegen den Realitdten nicht voraus. Wenn aber
Realititen ihrerseits Konstrukte sind, dann kénnen sie nicht aus sich selbst hervor-
gegangen sein. Das Zusammenspiel von Fiktivem und Imagindrem bezeugt folglich,
dafy die Bezugsrealititen des Textes — weil aus Moglichkeiten hervorgegangen -
wieder in solche zerlegt werden, um weitere Moglichkeiten freizusetzen, die dem
Hervorbringen anderer Welten dienen.®

Um die gegenseitige Beeinflussung und die Verschriankung von realer und
fiktiver Welt in Bezug auf den Begriff jom zu belegen, werden neben den
schriftlichen Texten auch Zitate aus anderen Quellen (u.a. miindliche Texte)
angefithrt, um die These zu bestitigen, dass jom ein kulturelles Konzept ist,
das im gesellschaftlichen Alltagsgeschehen Senegals und der senegalesischen

15 Wolfgang Iser, Das Fiktive und das Imagindre. Perspektiven literarischer Anthropologie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991, S. 402.

11

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Diaspora relevant ist und in die fiktive Welt der hier untersuchten literari-
schen Werke hineinreicht. Die fiktionalen Texte wiederum adressieren eine
real existierende Leserschaft, die die in den Werken enthaltene Kritik an
traditionellen Konzepten (wie jom) wahrnehmen kann, wenn sie iiber die
dafiir benétigten Kenntnisse verfiigt.

Der Begriff jom ist aufgeladen mit sozialen Idealkonzepten, und die Hand-
lungsstringe in den hier untersuchten Romanen, die die soziopolitischen
Themen der Migration, die Infragestellung von individueller und kollektiver
Identitdt, die Erneuerung von Narrativen iiber die Unterschiede und Gemein-
samkeiten von Kulturen und den Humanismus im Allgemeinen behandeln,
werden siamtlich durch dieses kulturelle Konzept motiviert. Diese Themen
stehen in der Kontinuitdt des philosophischen Diskurses von Léopold Sédar
Senghor bis Felwine Sarr, d.h. von der Bewegung der Négritude und ihrer For-
derung nach einer negro-afrikanischen!® Kultur bis hin zur aktuellen Heraus-
forderung des afrikanischen Kontinents auf der Suche nach >seinen eigenen
Zukunftsmetaphern<!” Die enge Beziehung zwischen fiktionalem Text und
realer Welt in den afrikanischen Literaturen beschreibt Felwine Sarr mit den
Worten: »Le roman est 'un des lieux ou I'existentiel africain contemporain
s’est probablement le mieux exprimé«.1

Die Autorinnen der hier untersuchten Werke befassen sich auch mit
metaliterarischen Fragen, die ebenfalls eng mit dem kulturellen Konzept jom
verkniipft sind. Sie thematisieren beispielsweise das Recht auf freie Meinungs-
duflerung und die Bedingungen fiir die literarische Produktion in franzgsi-
scher Sprache im Allgemeinen und speziell in Bezug auf die Situation von
Autorinnen. Die Tatsache, dass ich ausschliellich Werke von weiblichen Au-
toren ausgewdhlt habe, werde ich im nédchsten Unterkapitel erlautern, in dem
ich die Autorinnen und ihre Werke kurz vorstelle und mein Forschungsthema
eingrenze.

16 Vgl. Léopold Sédar Senghor, Ce que je crois: Négritude, Francité et civilisation de luniversel,
Paris: Grasset, 1988, S.12.

17 »Cependant, plus que d'un déficit d’image, c’est de celui d’'une pensée et d’une produc-
tion de ses propres métaphores du futur que souffre le continent africain.« Felwine Sarr,
Afrotopia, Paris: Editions Philippe Rey, 2016, S.12.

18 Sarr, Afrotopia, 2016, S. 134.

12

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Einleitung

1.1.2 Formulierung und Eingrenzung des Themas

Zur Formulierung und Eingrenzung des Themas bedarf es einer Vorbemer-
kung. Ich habe sieben Jahre lang im Senegal gelebt, stehe seit {iber zwanzig
Jahren in engem Kontakt mit der senegalesischen Gesellschaft und verfiige
uber sehr gute Kenntnisse der Sprache Wolof.® Die Auswahl der Werke,
die das Korpus der vorliegenden Studie bilden, wurde gelenkt durch meine
personlichen Erfahrungen, Kenntnisse, allgemeinen Beobachtungen und In-
teressen. Es umfasst ausschliefflich weibliche Autoren, weil ich iiberzeugt
davon bin, dass ich als Frau, die im Senegal gelebt hat und die Sprache Wolof
spricht, einen leichteren Zugang zu diesen Texten habe. Dennoch bin ich
mir durchaus bewusst, dass gerade diese scheinbare Nihe eine besondere
Sensibilitat erfordert, um stets die Unterscheidung gewéhrleisten zu kénnen
zwischen der Identifikation mit den Autorinnen bzw. ihren Erzdhlerinnen
und Heldinnen einerseits und der Einnahme einer externen Perspektive als
fremdlandische Forscherin andererseits.

Ein weiterer Grund dafiir, dass das Korpus ausschliellich weibliche Auto-
rinnen umfasst, ist, dass sie, wenn sie von dignité, honneur und jom schreiben,
stets die Unterschiede in Bezug auf die sozialen Rollen von Frauen und Mén-
nern in der senegalesischen Gesellschaft thematisieren. Sie schlieffen immer
den Status des Mannes mit ein, wohingegen ménnliche Autoren die Frau und
ihre Stellung in der senegalesischen Gesellschaft oft {iberhaupt nicht themati-
sieren oder die afrikanische Frau als Synonym fiir ganz Afrika idealisieren.?’
Der Anfang von Senghors Gedicht »Femme noire« aus dem Sammelband

19 Ausfiihrlichere Informationen zu meiner persénlichen Involviertheit in das Forschungsthe-
ma dieser Untersuchung finden sich im vorliegenden Text in Kapitel 1.2, »Theoretische und
methodologische Rahmung«.

20 Alioune Diaw beschreibt die Mythisierung der schwarzen Frau und ihre Verwandlung in
eine Allegorie in der frankophonen Literatur ménnlicher Autoren, indem er einige Beispiele
nennt: »Mythifiée, et incarnation des >constituants nourriciers et vitaux et de l'avenir<
(Asaah 2007: 111), la femme noire est souvent comparée a la nature, et devient l'allégorie
de IAfrique : >La femme noire qui est Vie, C’est aussi la Terre africaine« (Osman 1978: 165).
Cheikh Hamidou Kane, dans sa présentation de la Grande Royale comme l'incarnation
de ce que le pays des Diallobé >compte de tradition épique« (Kane 1961: 31) et Tierno
Monénembo, quand il fait allusion aux femmes qui >expriment mieux que tout autre les
coups de vent de ce pays, ses sous-entendus, sa mince pudeur, le pétillement de ses eaux, les
caprices de ses rivieres et 'essence de ses agrumes< (Monénembo 1986: 32), s'inscrivent dans
la méme logique.« Alioune Diaw, »De la célébration a la profanation: le corps féminin dans
la littérature africaine francophonec, in: Afrique et développement, Vol. XLIII, No. 1, 2018,
S.21-42, hier S. 25.

13

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Chants dombre (1956) dient hier als Beispiel fiir viele Autoren, die denselben
Gedanken zum Ausdruck bringen:

Femme nue, femme noire

Vétue de ta couleur qui est vie, de ta forme qui est beauté

J’ai grandi a ton ombre ; la douceur de tes mains bandait mes yeux
Et voila quau cceur de I'Eté et de Midi,

Je te découvre, Terre promise, du haut d’un haut col calciné

Et ta beauté me foudroie en plein coeur, comme I'éclair d'un aigle21

Lambert analysiert die Figur der Frau in Senghors Werk folgendermaflen:
»L’Afrique est femme et a cette femme, a la fois mere et amante, le poete chan-
te son amour.«?2 Fiir Senghor symbolisiert die schwarze Frau die Négritude?,
und er erklédrt in demselben philosophischen Text: »La femme négro-africai-
ne, contrairement a l'opinion courante, n’est pas a libérer : elle est libre depuis
des millénaires.«?* Ich gehe davon aus, dass Senghor in diesem Zitat nicht
iber die soziale Stellung der Frau im senegalesischen Alltag und in Bezug
auf die soziopolitischen Strukturen Senegals bzw. Afrikas spricht, sondern
stattdessen iiber den afrikanischen Kontinent, der durch die Metapher der
»schwarzen Frau« symbolisiert wird. Im Gegensatz dazu verwenden die Au-
torinnen der hier ausgewdhlten Werke die Frau nicht als Symbol fiir ganz
Afrika, sondern sie thematisieren offen und kritisch sowohl die Stellung der
Frau im Vergleich zu der des Mannes in der senegalesischen Gesellschaft als
auch allgemein die soziopolitischen Strukturen Afrikas.

Ausgangspunkt der vorliegenden Studie ist der Roman von Fatou Diome,
Le ventre de IAtlantique, aus dem Jahr 2003.2° Die reiche Intertextualitt in
Fatou Diomes Werk verweist u.a. auf eine andere senegalesische Autorin,
Mariama B4, deren zweiter Roman ebenfalls Teil des Korpus der vorliegen-

21 Léopold Sédar Senghor, »Femme noire«, in: Chants dombre : poémes, Paris: Seuil, 1956,
S.21L

22 Fernando Lambert, »La Figure de la femme dans la poésie de Léopold Sédar Senghor, in:
Nouvelles Etudes Francophones, 22, 1, 2007, S.75-85, S. 83. Fernando Lambert betont hier,
dass Senghor die Figur der Frau in vielen seiner Gedichte thematisiert, indem er sie mit
den Begriffen Frau, weibliche Schénheit, Anmut, Prinzessin, Kénigin, Mutter, Ehefrau usw.
verkniipft.

23 »Et ils [les poetes d’aujourd’hui] ont un culte tout particulier, fait de respect et d’amour,
de désir et d’adoration, pour la Femme noire, qui symbolise la Négritude.« [Kursivierung
wie im Original] Léopold Sédar Senghor, Négritude et humanisme, Paris: Editions du Seuil,
1964, S.117.

24 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 269.

25 Diome, Le Ventre de [Atlantique, 2003; Fatou Diome, Der Bauch des Ozeans, Ziirich: Dioge-
nes, 2004, iibersetzt von Brigitte GrofSe.

14

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Einleitung

den Studie ist und mit dem der Analyseteil beginnt, namlich Un chant
écarlate (1981)% mit seiner deutschen Ubersetzung Der scharlachrote Gesang
(1982)7. Ken Bugul, die aus derselben Generation stammt wie Mariama B4,
ist mit ihrem Roman Le baobab fou (1984)% ebenfalls Teil des Korpus. Marie
NDiayes Roman Trois femmes puissantes aus dem Jahr 2009% dient hier, wie
bereits schon erwahnt, als Gegenbeispiel, da er zwar die Begriffe dignité und
honneur thematisiert, diese jedoch nur indirekt mit dem kulturellen Konzept
jom in Beziehung gebracht werden konnen.

Das literaturethnologische Vorgehen mit der Methode der ethnocritique
zeigt, dass die Erzahlerinnen in den Werken von Fatou Diome, Mariama
Ba und Ken Bugul bemiiht sind, die Funktionen des Begrifts jom in der
senegalesischen Gesellschaft zu erkliren. Was Iser mit Riickgriff auf Polanyi
als »stummes Wissen«*? bezeichnet, konnte in diesen Romanen als >gerdusch-
volles implizites Wissen< bezeichnet werden, denn es scheint, als ob der
gesamte Hintergrund der Romane von dieser Stimme widerhallt, die die Figu-
ren, die Erzahlerinnen und sogar die Autorinnen dazu dringt, >die Wiirde
zu erobern<’ Sie alle sehen sich mit den von der Gesellschaft diktierten
Regeln konfrontiert, die von Generation zu Generation durch dieses >stumme
Wissen< erneuert werden, ohne jemals im offentlichen Diskurs besprochen,
geschweige denn an aktuelle Lebensumstdnde angepasst zu werden.

Erginzend zu den Textanalysen und -interpretationen werden im dritten
Teil der vorliegenden Studie Zitate aus dem Paratext zu Mariama Bas Werk,
aus miindlichen Dialogen im Film Atlantique und aus dem Gespréch, das ich
personlich mit Fatou Diome gefiihrt und aufgenommen habe, angefiihrt. In
diesen Textausschnitten wird das kulturelle Konzept jom explizit thematisiert,
und sie konnen als Beweis dafiir interpretiert werden, dass jom Teil des gesell-
schaftlichen senegalesischen Alltags ist und auf der realen soziopolitischen
Ebene eine ahnliche Funktion innehat wie in den literarischen Texten, d.h.

26 Mariama B4, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Editions Africaines, 1981.

27 Mariama B4, Der scharlachrote Gesang, Unteragi (CH-Zug): Europabuch AG, 1982, iiber-
setzt von Irmgard Rathke.

28 Ken Bugul, Le baobab fou, Paris: Présence Africaine, 2009 [1984].

29 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.

30 Vgl.: »Stummes Wissen ist deshalb nicht artikulierbar, weil es erst im Zugriff auf das zu
erfassende Phinomen als dessen Hintergrundfolie aufleuchtet. Von sich selbst her vermag es
nicht zu sprechen, da es nur als Rahmen fiir das im Blick stehende Phdnomen funktionieren
kann [...] als sedimentiertes Wissen ist es internalisiert.« Iser, Das Fiktive und das Imagindre,
1991, S. 240.

31 Zitat aus Le ventre de [Atlantique von Fatou Diome (op. cit.): »Chaque miette de vie doit
servir a conquérir la dignité«, das mehrfach wiederholt wird.

15

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

als >stummes Wissen< handlungsmotivierend auf samtliche Mitglieder der
senegalesischen Gemeinschaften wirkt.

Der methodische Ansatz der ethnocritique ermdglicht es, die inneren Wi-
derspriiche und Konflikte herauszuarbeiten, die sich durch die handlungsmo-
tivierende Funktion des kulturellen Konzepts jom fiir die Figuren in den
Romanen ergeben; sie zugleich antreiben und quilen. Das diesen >stummenc
gesellschaftlichen Regeln inhdrente Konfliktpotenzial ist, dass sie als nicht
verhandelbar erscheinen. Einige der Autorinnen der hier untersuchten Texte
versuchen mit der Verwendung der Begriffe dignité und honneur die Funktio-
nen und das Konzept jom zu erkliren und gleichzeitig diesen traditionellen
Begrift infrage zu stellen. In ihren literarischen Texten erdffnen sie neue
Perspektiven auf die geschlechter- und genderabhédngigen sozialen Rollen, die
familidren, religiosen und politischen Normen, die im Senegal zur Zeit der
jeweiligen Autorin galten bzw. nach wie vor gelten.

Die hier vorliegende Untersuchung mdchte dazu anregen, franzésischspra-
chige Texte, die auf einen auflereuropéischen Kontext verweisen, literatureth-
nologisch zu lesen und sich auf die Suche nach ihren unter der sprachlich
franzosischen Oberfliche versteckten Symbolsystemen zu begeben und den
Wissenschaftsdiskurs anzuregen. Mit dieser erneuerten Lektiire werden auch
die im Postkolonialismus thematisierten Ausgrenzungsmechanismen sichtbar,
die nicht nur auf den wissenschaftlichen Kanon der franzésischsprachigen Li-
teraturen einwirken, sondern auch das literarische Schaffen afrikanisch-stam-
miger Autorinnen und nicht zuletzt die Horbarkeit der Kritik, die weibliche
Stimmen Afrikas vorbringen, an den Rand der internationalen Wahrnehm-
barkeit driangen.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Im Folgenden wird der theoretische und methodologische Rahmen umrissen,
in dem die vorliegende Arbeit angesiedelt ist, wobei nur eine Auswahl der
theoretischen Ansdtze aufgefithrt wird, um dieses Kapitel nicht zu tiberfrach-
ten und die Lektiire der gesamten Untersuchung angenehmer zu gestalten.
Weitere wissenschaftliche Theorien, die in dieser Arbeit diskutiert werden,
kommen in spateren Kapiteln zur Sprache, in denen die Texte analysiert und
interpretiert werden. Das Hauptthema des hier vorliegenden Kapitels sind vor
allem die Theorien rund um die Literaturethnologie und das methodische
Vorgehen der ethnocritique. Dariiber hinaus wird der theoretische Unterbau
des Begriffs der Frankophonie beleuchtet, dem die in dieser Studie untersuch-
ten Texte zugeordnet werden. Zuerst werde ich jedoch meine personliche

16

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Verwobenheit mit dem Thema der vorliegenden Untersuchung darlegen, um
einerseits meine subjektive Involviertheit transparent zu machen und ande-
rerseits durch diese Offenlegung die Nachvollziehbarkeit und Wissenschaft-
lichkeit der Arbeit zu erh6hen.

1.2.1 Die Beobachter-Perspektive

Die Auswahl des theoretischen und methodischen Unterbaus der vorliegen-
den Untersuchung ist gepridgt durch meine personlichen Erfahrungen, die
meine Perspektive auf den Forschungsgegenstand geformt haben. Die per-
sonliche Pragung werde ich aus Griinden der grofitméglichen Transparenz
im Folgenden grob skizzieren, um meine besondere Perspektive auf sene-
galesische kulturelle Konzepte nachvollziehbarer zu machen. Ich folge hier
Stodulka, dessen Argumentation sich zwar ausschliellich auf die ethnologi-
sche Forschung bezieht, meiner Ansicht nach aber ebenfalls auf meine litera-
turethnologische Untersuchung zutrifft, dass ndmlich durch die Offenlegung
der sozialen und emotionalen Involviertheit meine methodische Vorgehens-
weise, meine Analysen und Interpretationen fiir andere nachvollziehbarer
und damit wissenschaftlicher werden.>? Meine besondere Involviertheit be-
einflusst meine Beobachterperspektive, ein in der Ethnologie seit der Entste-
hung dieser Disziplin viel diskutiertes Thema.

Die »Griindungsfiguration« der (internationalen) Ethnologie zu Beginn des 20.
Jahrhunderts [...] war gepragt durch [u.a.] einen besonderen Blickwinkel (die Bin-
nenperspektive) [...] und die teilnehmende Beobachtung als Form der Organisation
der Forschung, die den Forscher in besonderem Mafe in seiner Existenz berithrt.®

In der Tat ist meine Existenz durch den Senegal in besonderer Weise beriihrt
worden und das einige Jahre, bevor ich mein Studium der Ethnologie und
der Romanistik begonnen habe. Zuerst war ein dreimonatiger Aufenthalt im
Senegal geplant, der sich durch verschiedene zufillige Ereignisse ungeplant
verldngerte und letztendlich sieben Jahre andauerte. Ich war als Alleinreisende
ohne allzu gute Sprachkenntnisse des Franzosischen im Senegal angekom-
men, verfiigte iiber beschrankte finanzielle Ressourcen und wohnte ab dem
ersten Tag in senegalesischen Familien, die mir durch Freunde in Deutsch-

32 Thomas Stodulka, »Feldforschung als Begegnung — Zur pragmatischen Dimension ethno-
graphischer Daten, in: Sociologus, 64, 2, 2014, S.182.

33 Thomas Bierschenk, Matthias Krings, Carola Lenz (Hrsg.), Ethnologie im 21. Jahrhundert,
Berlin: Dietrich Reimer, 2013, S. 19.

17

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

land vermittelt worden waren. Dort vertiefte ich meine Franzdsischkenntnisse
und lernte von Anfang an Wolof, die Alltagssprache der Familienmitglieder.

Ich wurde von einer senegalesischen Frau zur »>Adoptivtochter« erklart, und
ich ernannte sie zu meiner »>Adoptivmutter, denn sie hatte den Plan, aus mir
eine »echte Senegalesin«< zu machen, wie sie stets scherzhaft versicherte. Zwei
Jahre lang lebte ich mit ihr zusammen und lernte aus ndchster Ndhe den
Alltag einer senegalesischen Frau kennen, die in einer polygamen Ehe in einer
grofSeren Stadt lebte. Spater heiratete ich in eine andere senegalesische Familie
ein, gab Kindern das Leben und trug eines davon zu Grabe. Wihrend meiner
durchweg integrierten Lebensweise im Senegal, die durchaus bis zu einem
besonderen Grad als going native’* bezeichnet werden kann, nahm ich an
allen dort tblichen Festivititen teil - religiésen Festen, Taufen, Hochzeiten,
Begrabnissen usw. -, kleidete mich im gemischt européisch-afrikanischen Stil,
der in den 1990er-Jahren géngig war, und vollzog einen in der Ethnologie iib-
lichen »existentiellen Perspektivenwechsel, der wiahrend der teilnehmenden
Beobachtung eingeiibt wird«.3

Die ganzen Jahre iiber arbeitete ich in verschiedenen Funktionen in Hotels
zum landesiiblichen Tarifgehalt. Ich fiihlte mich fiir meine Familien verant-
wortlich und trug finanziell mit den dort iiblichen Geldbetrdgen zu den Haus-
haltskosten bei. Obwohl ich keine ethnologische Feldforschung durchfiihrte,
da ich noch nicht mit dem Studium begonnen hatte, war mein Aufenthalt
im Senegal geprdgt von den in der Ethnologie als Teil der teilnehmenden
Beobachtung bekannten Elementen, ndmlich der

Teilnahme am Alltagsleben der Erforschten [...], dem Erwerb einer fremden Spra-
che, dem Erlernen komplexer lokaler Hoflichkeitsregeln, anderer Formen von Nahe
und Distanz, der Ubernahme fremder Essgewohnheiten und nicht selten auch
einer kleidungsméfligen Mimikry, kurz: der Aneignung eines fremden Habitus

34 Der Begriff going native, der Teil des Postkolonialismus-Diskurses ist und die sogenannten
>kulturellen Uberldufer< bezeichnet, die u.a. durch die Grenziiberschreitung von der eigenen
in die fremde Kultur besonders eindringlich die Machtrelationen und Dynamiken des
kulturellen Austauschs zwischen Kolonisierten und Kolonisierenden reflektieren konnen.
Gottsche fithrt als kulturelle Uberldufer ausschlielich Minner an, die den Prozess der
Anpassung des Forschers an das Erforschte — das going native — durchlebt haben. Vgl.
Dirk Géttsche, Axel Dunker, Gabiele Diirbeck (Hrsg.), Handbuch Postkolonialismus und
Literatur, Stuttgart: J.B. Metzler, 2017, S.149. Ich mochte an dieser Stelle auf den spezifisch
weiblichen Prozess eines going native hinweisen, bei dem der Korper in besonderer Wei-
se einbezogen ist und zwar durch die Schwangerschaft und Geburt von Kindern in der
kulturell fremden Gesellschaft. Diese spezifische Perspektive kénnte fiir weiterfithrende
Forschungen sicher einen groflen Erkenntnisgewinn bieten.

35 Vgl. Bierschenk, Krings, Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 24.

18

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

(Bourdieu) [..] Etwas pathetisch wurde dies in der Ethnopsychoanalyse auch als
»zweite Sozialisation« bezeichnet [...].3

Diese intensive zweite Sozialisation beinhaltete aber auch eine Auseinander-
setzung mit der franzosischen Kultur, die mir als Deutsche ebenfalls fremd
war. Die Hotels, in denen ich arbeitete, aber auch die senegalesische Adminis-
tration, das Schulwesen und die Medienlandschaft waren franzosisch gepragt
und erforderten von mir eine Vertiefung der Sprachkenntnisse. Es fand fiir
mich somit zeitgleich eine zweifache Sozialisation statt, einerseits in die sene-
galesische und andererseits in die franzosische Gesellschaft. Bei meiner vier-
jahrigen beruflichen Funktion als Reiseleiterin fand ich mich téglich in der
Rolle der kulturellen Ubersetzerin zwischen der senegalesischen Bevélkerung,
die wir bei den von mir geleiteten Exkursionen trafen, und den zum grofiten
Teil franzosischen Touristen.

Die Titigkeit als Reiseleiterin hat mein kritisches Reflexionsvermdgen
geschult und die vielen Fragen, die ich aus dem Senegalaufenthalt nach
Deutschland mitbrachte, haben die Entscheidung fiir das Studienfach Eth-
nologie gelenkt. In Bezug auf die senegalesische Literatur mochte ich noch
anmerken, dass ich vor meiner Reise in den Senegal den Roman von Mariama
Ba, Un chant écarlate, der Teil der vorliegenden Untersuchung ist, in seiner
deutschen Version, Der scharlachrote Gesang, gelesen hatte. Die teilweise irre-
fiihrenden Konklusionen, die in dessen Nachwort enthalten sind (und auch in
der Sekundarliteratur zu dem Roman, wie in der vorliegenden Arbeit gezeigt
wird), haben auch mich nachhaltig gepragt.

In Bas Roman geht es um die Verbindung von europaisch und afrikanisch
gepragter Kultur innerhalb eines Ehepaars und die Problematik der kulturel-
len Identifikation der aus dieser Verbindung hervorgehenden Nachkommen-
schaft. Diese Fragestellungen betreffen unmittelbar mein personliches Leben
in meiner senegalesisch-deutschen Familie und begleiten mich seit vielen
Jahren. Auch andere der in den hier untersuchten Romanen verarbeiteten
Themen betreffen mich personlich, wie beispielsweise die Migration senega-
lesischer Manner nach Europa und die Erwartungshaltung ihrer Familien
im Senegal, wie Fatou Diome das in ihrem Roman Le ventre de [Atlantique
anschaulich darstellt.

Dieser kurze Einblick in meine personliche Verwobenheit mit der The-
matik der vorliegenden Untersuchung zeigt, dass mich meine besonderen
Kenntnisse der senegalesischen Kultur sensibilisiert haben fiir das kulturelle

36 Bierschenk, Krings, Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 24.

19

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Konzept jom, das >senegalesische Ehrgefiihl«, wie es Senghor genannt hat.
Fiir mich ist es nicht nur in Fatou Diomes, Mariama Béas und Ken Buguls
Werken durch die franzosischsprachige Oberfliche hindurch sichtbar - und
sogar bei Marie NDiaye auf sehr indirekte Weise -, sondern es ist auch
Teil des realen senegalesischen Alltags. Diese auf meinen personlichen Erfah-
rungen beruhenden Erkenntnisse haben mich zur vorliegenden Doktorarbeit
motiviert.

Die wissenschaftliche Arbeit untersucht aus einer mdglichst objektiven
Perspektive mit nachvollziehbaren Methoden aus den Wissenschaftsfachern
der Literaturwissenschaft und der Ethnologie, d.h. der Literaturethnologie,
literarische Texte und Interviews darauf, inwieweit das kulturelle Konzept
jom nachzuweisen ist und welche Funktionen es in den hier untersuch-
ten literarischen und miindlichen Texten erfiillt. Die moglichst textnahe
Herangehensweise gilt hierbei als Primisse. Durch die Anwendung der
literaturethnologischen Methode der ethnocritique wird eine innovative Un-
tersuchungsmethode sowohl in literaturwissenschaftlicher als auch in ethno-
logischer Hinsicht angewendet. Im Folgenden wird dieses Forschungsgebiet
der Literaturethnologie naher beleuchtet, daran anschliefend folgt die Dar-
stellung der literaturethnologischen Methode der ethnocritique und zuletzt
wird auf das Thema der Frankophonie eingegangen.

1.2.2 Literaturethnologie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive

Das Forschungsgebiet, in dem sich diese Untersuchung verorten ldsst, ist
noch nicht etabliert, d.h. es gibt noch keinen offiziellen Lehrstuhl fiir
Literaturethnologie (aktualisiert eher >sozial- und kulturanthropologische Li-
teraturstudienc). Der folgende Uberblick {iber die verschiedenen Perspektiven
und theoretischen Ansétze fiir eine mogliche zukiinftige Literaturethnologie
stellt zum einen die chronologische Entwicklung dar und zum anderen die
verschiedenen Forschungsbereiche, die je nach Wissenschaftlerin im Fokus
stehen.

Der Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser gehort zu den ersten, die der
Verbindung zwischen Literatur und Anthropologie eine besondere Bedeutung
zuschreiben, denn er geht von einem anthropologischen und somit mensch-
lichen Drang aus, sich mithilfe von Literatur zu >erweitern, wie er im Inter-
view mit van Oort erlautert: »The type of fictionality which we encounter
in literature is also a way of extending ourselves. If that is so, the question

20

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

arises: Why is there this urge of extending ourselves?«% Literatur ist somit fiir
den Menschen ein Mittel, um seinen ihm inhdrenten Drang zur Selbsterwei-
terung zu realisieren. Iser folgt nicht den Theoretikern, die das Literarische
der Literatur mit den Begriffen Poetizitit bzw. Literatizitit begriinden und
annehmen, dass diese als IArt pour IArt immer auf sich selbst verweist.
Aber ebenso wenig ist fiir Iser das Literarische der Literatur in einer rein
dokumentarischen Funktion beziiglich der gesellschaftlichen Gegebenheiten
angelegt.3® Iser zufolge entspringt dieser Drang zur Selbsterweiterung dem
menschlichen Bediirfnis, mit sich selbst und gleichzeitig auflerhalb von sich
selbst zu sein und durch die Darstellung gesellschaftlicher Konventionen mit-
tels literarischer Texte die Regulierungsprinzipien zu iiberpriifen, nach denen
Menschen ihr Leben ausrichten.?

Isers literarische Anthropologie beschreibt somit das menschliche Bediirf-
nis, die eigene Lebensrealitit zu imaginieren, um sie beschreibbar und ver-
handelbar zu machen. In dieser Perspektive ist die Autorin eines literarischen
Werkes vergleichbar mit einer Informantin oder Ethnologin, die die Gesell-
schaft, die sie umgibt, beobachtet und beschreibt. Andere Theoretiker, die
ebenfalls auf die ethnografische Natur eines literarischen Textes verweisen,
begrenzen das entsprechende Textkorpus nach MafSgabe des Realismus, mit
dem versucht wird, soziale Zusammenhange darzustellen. Thomas G. Winner
wihlte beispielsweise den Roman von Jaroslav Hasek fiir seine anthropolo-
gisch-literarische Untersuchung aus, weil dieser Text seiner Meinung nach
eine direkte Beziehung zu kulturellen Phanomenen und historischen, sozia-
len und politischen Fakten herstellt, die den Ort und die Zeit des Autors
widerspiegeln??. Der Grad des Realismus ist indes meiner Ansicht nach nicht

37 Richard van Oort, »The Use of Fiction in Literary and Generative Anthropology: An Inter-
view with Wolfgang Iser«, in: Anthropoetics 111, 2, 1997, S. 2: anthropoetics.ucla.edu/ap0302/
iser_int/ (23.07.2021).

38 Vgl.: »Das eine Paradigma dringt den Verdacht auf, ob mit der Erkundung der >Literarizitét«
von Literatur am Ende nicht doch die Auffassung von der Autonomie der Kunst unter einem
Pseudonym fortgefithrt wird, und das andere Paradigma ist nicht frei von dem Verdacht,
daf3 der zunehmenden Marginalisierung der Literatur dadurch zu begegnen sei, dafl man
sie als ein Ausleuchten gesellschaftlicher Verhiltnisse legitimiert.« Iser, Das Fiktive und das
Imagindre, 1991, S. 10.

39 Vgl. van Oort, »An Interview with Wolfgang Iser«, 1997, S. 4.

40 Vgl.: »I have chosen Jaroslav Hasek’s novel The Adventures of the Good Soldier Svejk in the
World War, not only because this is the 100th anniversary of the birth of its author, and it
is thus appropriate to memoriate him, but primarily, because the text has a seemingly close
relationship to cultural phenomena, to historical, sociological, political facts of the period
just preceding the birth of the Czechoslovak Republic« Thomas G. Winner, »Literature as
a source for anthropological research. The case of Jaroslav Hasek’s Good Soldier Svejk«,

21

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

ausschlaggebend fiir die Moglichkeit, literaturethnologische Untersuchungen
anzustellen; denn auch fiktionale literarische Werke, die vordergriindig kei-
nen Bezug zu realgesellschaftlichen Zusammenhéngen bieten wollen, ermdgli-
chen Einblicke in die Gesellschaft und die Zeit des Autors. Was bereits von
vielen anderen Personen in anderen Worten gesagt wurde, beschreibt Patrick
Modiano folgendermafen:

[L]écrivain est marqué d’'une maniére indélébile par sa date de naissance et par son
temps, méme s’il n’a pas participé d’'une maniere directe a 'action politique, méme
s'il donne I'impression d’étre un solitaire, replié dans ce qu'on appelle »sa tour
d'ivoire«. Et §’il écrit des poemes, ils sont a I'image du temps ot il vit et n"auraient
pas pu étre écrits & une autre époque.*!

Ein literarischer Text tragt die Ziige der Zeit seines Autors bzw. seiner Autorin,
und deshalb kénnen literarische Werke nicht auf ihre Selbstbezogenheit redu-
ziert werden, sondern beziehen sich immer auch auf extratextuelle Systeme,
so Winner. Das die Autorinnen und Autoren umgebende reale Alltagsleben,
die sozialen Codes, die soziopolitischen Bedingungen usw. sind somit in ihre
literarischen Texte eingeschrieben:

But today we no longer accept the absurd assertion of the immanence of the literary
work, and to deny a connection between the literary text and extra-textual systems
and their manifestations would be as serious an error as to read a literary text as a
direct documentary source.*?

Bereits 1979 wies Winner auf die duflerst komplexe Beziehung zwischen dem
Wohnort des Autors und dem kiinstlerischen Code seiner Zeit einerseits und
der Produktion eines bestimmten Textes andererseits hin. Diese komplexe Be-
ziehung impliziert die dialektische Spannung innerhalb des Textes zwischen
der Norm und den Verstéf3en gegen sie.** Winner weist nach, dass Jaroslav
Hasek bewusst gegen den damals fiir einen Autor in der Tschechoslowakei

in: Fernando Poyatos, Literary Anthropology. A new interdisciplinary Approach to People,
Signs And Literature, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 1988,
S.51-62, S. 55.

41 Zitat der Rede von Patrick Modiano bei der Verleihung des Literaturnobelpreises am
10.12.2014, S. 8f.: www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
(23.02.2022). Siehe auch die audiovisuelle Aufnahme der Rede unter dem Link: www.gall
imard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-N
obel-de-litterature-2014 (23.02.2022).

42 Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary Anthro-
pology, 1988, S. 53.

43 Vgl. Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary
Anthropology, 1988, S. 54, wo er sich auf sein Werk On the Decoding of Aesthetic Texts, Studie
Semiotyczne 19, 1979, bezieht.

22

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

geltenden kiinstlerischen Code verstofit und sein Text damit den historischen
Zeitabschnitt des radikalen Wandels in diesem Land widerspiegelt: »Periods
of radical change in cultural values frequently are accompanied by a relati-
vization of traditional cultural norms.«**

Die Feststellung eines Bruchs mit gesellschaftlich geltenden Codes ldsst
sich auch auf die in dieser Arbeit untersuchten Werke {ibertragen, wie ich
in den folgenden Kapiteln zeigen werde. Aber anders als bei Hasek findet
der Bruch nicht innerhalb des Rahmens der unterschiedlichen europaischen
kiinstlerischen Codes statt. Hasek selbst betitelt sein Werk als Nichtroman,
womit er auf die radikale europdische Kunstrevolution verweist mit Dadais-
mus, Futurismus, Surrealismus, Kubismus, Abstraktionismus und Expressio-
nismus.*> Einige der Autorinnen der in dieser Studie untersuchten Werke
brechen mit den europdischen Kunstcodes generell, um den Weg fiir einen
unabhiéngigen, postkolonialen bzw. dekolonisierten kiinstlerischen Code zu
ebnen. Aber sie verstofien auch gegen gesellschaftliche Codes ihrer Herkunfts-
lander: Nicht nur durch die blofle Tatsache, dass sie schreiben?®, sondern
auch durch die Darstellung ihrer Perspektive auf die senegalesischen Sitten
und Gebriuche und vor allem durch ihre Kritik an den Lebensbedingungen
der Frau in ihrer Gesellschaft.

Aus historischer Sicht war es Iser, der laut Rossi*’ und van Oort*® den
Begrift literary anthropology prigte, um die Interaktion zwischen Text, Autor
und Leser zu benennen. Laut Iser ist die Literaturethnologie eine Phanome-
nologie des Lesens (»phenomenology of reading«)#. Ethnologisch bedeutet
in diesem Zusammenhang, die menschliche Disposition mithilfe der Literatur
zu entschliisseln. Es geht darum, die Beziehung zwischen Leser, Autor und
Text zu untersuchen, die laut Iser nicht mehr die alte Dialektik zwischen Fikti-
on und Realitdt ist, sondern eine triadische Beziehung zwischen Fiktion, Ima-
gindrem und Realitdt. Das Imagindre in diesem Zusammenhang beschreibt
den Prozess, in dem Fiktion und Realitdt in Beziehung zueinander gesetzt

44 Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary Anthro-
pology, 1988, S. 56.

45 Ebd., S.55.

46 Auf die besonderen Produktionsbedingungen der weiblichen Schriftsteller in Afrika bzw. im
Senegal wird in Unterkapitel 1.2.6 niher eingegangen.

47 »lser developed a new discipline, namely >literary anthropology««. Laura Lucia
Rossi, »Wolfgang Iser. Towards Literary Anthropology. Introduction, in: Enthymema, XVI-
11, 2017, S. 1.

48 wvan Oort, »An Interview with Wolfgang Iser«, 1997, S. L.

49 Ebd.

23

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

werden. Der literarische Text mit seinen fiktiven Welten aktiviert diesen Pro-
zess der Imagination®, und dieses Imaginire spielt sowohl bei der Redaktion
als auch bei der Rezeption des literarischen Textes eine entscheidende Rolle.!
Umberto Eco beschreibt diesen Imaginationsprozess als Beziehung zwischen
Text und Leserschaft, bei der der Leser eine »interpretative Kooperation«
leistet, d.h. dank seiner Befdhigungen aus der Gesamtheit der Informationen,
die der literarische Text ihm zur Verfiigung stellt, eine kohdrente Bedeutung
konstruiert. >2

Fiir Alkemeyer ist Literatur in dem Sinne ethnografisch, dass sie die
menschliche Imagination und Interpretation anregt und auf >magische<« Wei-
se Auswirkungen auf den Korper selbst hat. Faktische, detailgetreue und
sinnliche Effekte konnen dabei unverfalscht vom Text auf die Leserschaft
tiberspringen:> »Ethnographisch kann Literatur also nicht nur in dem Sinne
sein, dass sie vorgingige soziale Welten représentiert, sondern die impliziten
prozessualen Logiken von deren (Re-)Produktion auch performativ prasen-
tiert.«>* Die Leserschaft narrativer Literatur kann mit den Figuren verschmel-
zen, sich mit ihnen identifizieren und so die beschriebenen Lebensrealititen
aus der Innenperspektive heraus korperlich nachempfinden. Alkemeyer sieht
in dieser Moglichkeit zur Einnahme einer korperlich empfundenen, emischen
Perspektive ein »asthetisches Erkenntnispotential« des literarischen Textes.>

Ich folge in der vorliegenden Arbeit den Ansdtzen von Iser, Poyatos und
Alkemeyer, und gehe davon aus, dass einige der franzésischsprachigen Auto-
rinnen der hier untersuchten Werke ihre literarischen Texte in der Absicht
schreiben, die realen, zeitgendssischen, sozialen Konventionen der senega-
lesischen Gesellschaft zu beschreiben. Sie stellen nicht nur dar, wie diese
Konventionen die Geschichte und die Handlungen der fiktiven Figuren mo-
tivieren, sondern auch wie sie sich auf die schriftstellerische Tatigkeit und

50 Vgl. Iser, Das Fiktive und das Imagindre, 1991, S. 404.

51 Wolfgang Iser analysiert die Funktion des der Textebene impliziten Lesers in Der Akt des
Lesens. Theorie dsthetischer Wirkung, Miinchen: Fink Verlag, 1994 [1976].

52 Vgl.: »Wir haben gesagt, dafy der Text die Mitarbeit des Lesers als wesentliche Bedingung
seiner Aktualisierung postuliert. Wir konnten genauer sagen, daf ein Text ein Produkt ist,
dessen Interpretation Bestandteil des eigentlichen Mechanismus seiner Erzeugung sein muf
[...]« [Hervorhebung wie im Original]. Umberto Eco, Lector in fabula. Die Mitarbeit der
Interpretation in erzihlenden Texten, Miinchen/Wien: Carl Hanser Verlag, 1987, S. 65.

53 Vgl. Thomas Alkemeyer, »Literatur als Ethnographie. Reprasentation und Préasenz der stum-
men Macht symbolischer Gewalt«, in: Zeitschrift fiir Qualitative Forschung, 8, 1, 2007, S. 20.

54 Ebd.

55 Alkemeyer, »Literatur als Ethnographie«, in: Zeitschrift fiir Qualitative Forschung, 2007,
S. 20.

24

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

das Schriftstellertum im Allgemeinen auswirken. Jedoch beschrinken sich die
Autorinnen nicht auf die blofle Beschreibung der sozialen Konventionen, son-
dern sie iiben scharfe Kritik daran. Ich gehe somit, in Bezug auf die anthropo-
logische Ebene der Literatur, davon aus, dass tiber den kiinstlerischen Text
und mittels des Prozesses der Imagination sowohl vonseiten der Autorin als
auch vonseiten der Leserschaft ein Bezug zum realen Leben hergestellt wird.>
Die fiktionalen Lebenswelten und -realitdten, die die Autorinnen der hier
untersuchten Werke kreieren, sind aber zugleich kulturelle Ubersetzungen, die
sich an unterschiedliche Lesergruppen zu richten scheinen. Ihre impliziten
Leser sind vielfaltig und unterschiedlich, was dadurch sichtbar wird, dass die
Texte verschiedene Grade an »Unbestimmtheit«®” aufweisen.

Unbestimmtheit - in dem Sinne, den Iser ihr zuschreibt — bezeichnet den
Grad des Bezugs auf eine reale, fiir die Leserschaft vorstellbare Welt. Ein
literarischer Text kann einen geringen Grad an Unbestimmtheit aufweisen,
z.B. wenn er extrem realistisch geschrieben ist. Der Leserschaft fillt es dann
leicht, eine Verbindung zwischen dem Text und der Realitit herzustellen.
Ein literarischer Text kann aber auch eine hohere oder sogar extreme Unbe-
stimmtheit aufweisen. Sobald die Leserschaft keinen Bezug mehr zu der sie
umgebenden und damit bekannten Realitét herstellen kann, wird der Text fiir
sie unverstidndlich und fremd. In diesem Fall gibt es kaum eine Mdglichkeit
fiir das von Alkemeyer genannte >asthetische Erkenntnispotenzial<, wie schon
zuvor beschrieben, da diese Leserschaft keine emische Perspektive einnehmen
kann.

Fiir eine Leserschaft, die mit der soziopolitischen Realitdt Senegals vertraut
ist, bieten die hier untersuchten Texte Elemente, die ihnen den Zugang zu
dieser spezifischen imaginierten Realitdt erleichtern. Zum Beispiel verstehen
sie Worter oder Sitze in der Sprache Wolof, die im Text nicht erkldrt oder
Ubersetzt werden. Eine Leserschaft, die mit den senegalesischen Gebrauchen

56 In seiner Antrittsvorlesung beschrieb Barthes die allgemeine Beschaffenheit der Literatur
in Bezug auf die reale Welt mit folgenden Worten: »[L]a littérature est catégoriquement
réaliste, en ce qu'elle na jamais que le réel pour objet de désir [..] elle est tout aussi
obstinément : irréaliste ; elle croit sensé le désir de 'impossible«. Roland Barthes, Legon
inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire du collége de France, Paris: Editions du Seuil,
1978, S. 23.

57 Vgl.: »Unbestimmtheit la6t sich >normalisierens, indem man den Text so weit auf die realen
und damit verifizierbaren Gegebenheiten bezieht, dafy er nur noch als deren Spiegel er-
scheint. In der Widerspiegelung verlischt dann seine literarische Qualitat. Die Unbestimmt-
heit kann aber auch mit solchen Widerstinden ausgestattet sein, daf eine Verrechnung mit
der realen Welt nicht méglich ist.« Wolfgang Iser, Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmt-
heit als Wirkungsbedingung literarischer Prosa, Konstanz: Universitatsverlag, 1970, S. 12.

25

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

und Sprachen nicht vertraut ist, erhdlt hingegen detaillierte Beschreibungen
und Erkldrungen, die es ihr ermdglichen, nicht von einem zu hohen Grad an
Unbestimmtheit iiberfordert zu werden.

Das Problem einiger der Autorinnen der hier untersuchten Werke besteht
darin, dass sie in franzosischer Sprache schreiben und sie senegalesische
Weltvorstellungen® dergestalt libertragen miissen, dass sie fiir eine Leserschaft
zuginglich werden, fiir die die senegalesische Kultur fremd ist. Wie schon
erwihnt, beschreiben die Autorinnen nicht nur Weltvorstellungen, sondern
sie kritisieren auch kulturelle Konventionen, die Teil dieser beschriebenen
Welten sind. Hier besteht die Gefahr, dass sowohl die Standardleserschaft
als auch die Literaturwissenschaftlerinnen an der Oberfliche des Textes haf-
ten bleiben, d.h. an der franzésischen Sprache und den ihr inhédrenten Kon-
ventionen. Es ist fiir diese Leser unmdoglich, ihre Fantasie so einzusetzen, dass
sie die unter dieser sprachlichen Oberflache™ verborgenen Elemente erfassen
kénnen, es sei denn, sie bemiihten sich, diese Tiefen zu ergriinden.

Um die Tiefenstruktur der in diesen Texten beschriebenen kulturellen Rea-
litdaten zu erreichen, oder anders ausgedriickt, fiir ein tieferes Verstindnis der
frankophonen afrikanischen Literaturen ist es notwendig, den theoretischen
Ansatz und vor allem die Methode zu erweitern und Ansitze aus der Sozial-
und Kulturanthropologie, der Linguistik und anderen Bereichen einzubezie-
hen. Papa Samba Diop beschreibt die Herausforderung fiir die wissenschaftli-
che Untersuchung senegalesischer Werke wie folgt:

La langue du roman n’étant qu'un aspect infime de cette vaste réalité anthro-
pologique, le critique est tenu, s'il prétend proposer une lecture adéquate des textes,
de déterminer, sous le texte francais, tous les signes fournissant les coordonnées
linguistiques, historiques et sociales de I'ceuvre fictionnelle [...] les traductions dont
il est question ne se font pas simplement d’une langue a l'autre, mais, de maniere

58 Vgl.: »Es ist aber auch der Fall denkbar, daf3 ein Text so massiv den Vorstellungen seiner Le-
ser widerspricht, daf$ Reaktionen ausgelost werden, die vom Zuschlagen des Buches bis zur
Bereitschaft einer reflexiven Korrektur der eigenen Einstellung reichen konnen. Dadurch
erfolgt ebenfalls ein Abbau von Unbestimmtheit. Sie bildet in jedem Falle die Méoglichkeit,
den Text an die eigenen Erfahrungen beziehungsweise die eigenen Weltvorstellungen anzu-
schliefen.« Iser, Die Appellstruktur der Texte, 1970, S.13.

59 Umberto Eco verweist darauf, dass jegliche Textoberfliche einer interpretativen
Kooperation bedarf. »Ein Text — wie er an seiner sprachlichen Oberfliche (oder Manifesta-
tionsebene) erscheint — stellt eine Verkettung von Kunstgriffen in der Ausdrucksweise dar,
die vom Empfanger aktualisiert werden miissen«. Eco, Lector in fabula, 1987, S.6l. Die
besondere Herausforderung der vorliegenden Studie besteht darin, unter der sprachlich
franzésischen Oberfliche die Verweise auf die senegalesische Kultur aufzudecken und die-
sen semantischen Horizont zu erkunden.

26

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

plus complexe, d’une langue-culture a une autre langue-culture, mieux, d’'une socio-
langue a une autre. [Hervorhebung wie im Original]®°

Uberdies sei bemerkt, dass dasselbe Problem der kulturellen Ubersetzung,
mit dem die Autorinnen der hier untersuchten Werke konfrontiert sind, auch
Ethnologen betrifft, die als Verfasserinnen ethnografischer Texte unweigerlich
tibersetzen miissen und zwar nicht nur auf sprachlicher, sondern auch auf
kultureller Ebene. Ethnologinnen werden zwangslaufig mit der Schwierigkeit
konfrontiert, ihre Erfahrungen bei der Begegnung mit einer fremden Kultur
in die Worte und Konzepte einer anderen (ihrer eigenen) Kultur zu iibertra-
gen®l:

L'ethnographie [...] se heurte directement a deux problemes : celui, déja évoqué,

intrinseque a tout texte, de rendre par le langage une réalité extralinguistique ; et

celui [...] de trouver des mots et des concepts, dans sa langue, pour traduire les mots
et les concepts qui organisent le monde de la culture étudiée.®

Ich schliefle diesen kurzen Abriss iiber die Ubersetzungsleistung ethnogra-
fischer Texte mit dem Hinweis, dass vergleichende Studien dieser beiden
Genres - literarische Werke aus bestimmten geografischen Regionen und
Kulturlandschaften und Ethnografien iiber dieselben Regionen und Kultur-
landschaften - sicherlich wertvolle Ergebnisse fiir eine zukiinftige Literatur-
ethnologie liefern kdnnten.

1.2.3 Literaturethnologie aus ethnologischer Perspektive

Fernando Poyatos gehorte wie Iser zu den ersten, die versuchten, der literari-
schen Anthropologie eine Legitimitit zu verleihen. Er argumentiert dhnlich
wie Iser, dass das Anthropologische des kiinstlerischen Textes darin bestehe,
eine bestimmte Gesellschaft zu erkldren. In seiner Anthologie aus dem Jahr
1988 erldutert er die Entstehung des Begriffs Literaturethnologie (Literary An-
thropology), den er nach eigenen Angaben erstmals 1977 vorgeschlagen hatte,
um damit das nonverbale Repertoire der narrativen Literatur zu benennen.
Dieses nonverbale Repertoire bezeichnet er als Adaptoren (adaptors), die
entweder korperbezogen sein kdnnen, wie Kleidung, Schmuck und Make-up,

60 Papa Samba Diop, Archéologie littéraire du roman sénégalais, Frankfurt a.M.: IKO - Verlag
fiir Interkulturelle Kommunikation, 1993, S. 6f.

61 Vgl. Lorenzo Bonoli, »La lecture du texte ethnographique: entre fiction et connaissance«, in:
Revue de théologie et de philosophie, 135, 2003, S. 99-114, S.102.

62 Ebd., S.103.

27

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

oder objektbezogen, wie die Verwendung von langst verschwundenen Waffen,
Giirteln und Artefakten, oder auch affektive Darstellungen.®®> Abgesehen von
der nonverbalen Kommunikation, auf die Poyatos seinen wissenschaftlichen
Fokus gelegt hat, sind er und seine Mitautoren sich einig, dass sich die
Bereiche der Ethnologie und der Literaturwissenschaft ergdnzen:

[The] narrative literature (and, in a lesser degree, dramatic literature), constitutes
without doubt the richest source of documentation about human life styles and the
most advanced form of one’s projection in time and space and of communicating
with contemporary and future generations. Even if we exploited narrative literature
from the point of communication only, the research area whose main characteristics
and objectives are outlined here would offer an abundant array of interdisciplinary
perspectives, since the very nature of communication is interdisciplinary.54

Obgleich Poyatos die Interdisziplinaritit hervorhebt, finden sich in den wis-
senschaftlichen Texten weitaus mehr Argumente fiir den Nutzen, den die
Sozial- und Kulturanthropologie aus der Literatur ziehen kann. Poyatos’ Liste
mit Argumenten® wird hier stichpunktartig wiedergegeben, denn sie bietet
einen sehr guten Uberblick dariiber, wie literarische Werke fiir die ethnolo-
gische Forschung nutzbar gemacht werden konnen. Narrative Literatur, so
Poyatos, kann systematisch untersucht werden, um auf der einen Seite die
>sinnlichen Systeme« (sensible systems) zu dokumentieren, wie die verbale
Sprache, die >Parasprache« (paralanguage)®®, die kulturspezifische Kinesik®’,
Proxemik®® und Chronemik® sowie die objektiven Systeme und Umweltsys-
teme’?, einschlieflich der Mensch-Tier-Interaktion, wie sie von jeder Kultur
geformt wird. Auf der anderen Seite kann die systematische Untersuchung
der Erzahlliteratur die »intelligiblen Systeme« dokumentieren: also von reli-
giosem Denken, Ritualen und Feiern iiber soziale Beziehungsmuster, mora-
lische Werte, Etikette, hausliche Titigkeiten usw. bis hin zu Politik, Folklo-

63 Vgl. Fernando Poyatos, Literary Anthropology. A new interdisciplinary Approach to People,
Signs And Literature, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 1988,
S.xi.

64 Poyatos, Literary Anthropology, 1988, S. 4.

65 Vgl. ebd., xiii.

66 Paralanguage: Modifikation der Stimme und unabhingige signifikante Laute. Vgl. Poyatos,
Literary Anthropology, 1988, S. xiii.

67 Kinesik: Gesten, Verhalten, Korperhaltungen. Vgl. ebd., S. xiii.

68 Proxemik: Konzeptualisierung von und Umgang mit Raum. Vgl. ebd., S. xiii.

69 Chronemik: Konzeptualisierung von und Umgang mit Zeit. Vgl. ebd., S. xiii.

70 Objekt- und Umweltsysteme: von Nahrungsmitteln und Pseudo-Nahrungsmitteln iiber Klei-
dung, Werkzeuge und Mdbel bis hin zu Architektur, Landschaftsgestaltung und Flora. Vgl.
ebd., S. xiii.

28

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

re, Volksglauben, Spielen und Kunst.”! Literaturethnologie ist laut Poyatos
anthropologische Forschung mithilfe und durch Literatur: »It is hoped that
this promising area will attract much multidisciplinary interest and that Lit-
erary Anthropology will be clearly understood as »>the anthropological and
ethnological sciences through literature<«.”

Neuere Ansitze der Literaturethnologie argumentieren ebenfalls in diese
doch sehr einseitige Richtung, namlich dass literarische Werke vor allem den
Sozialwissenschaften — wie der Sozialanthropologie — zugutekommen: »][...]
social science scholars can profoundly profit by reading, thinking, writing
about, and teaching literary works. [They] can also discover philosophical
insights about the human condition [...]«.”> Um diese These zu untermauern,
fithrt Stoller neben anderen Beispielen auch den Musiker, Schriftsteller und
Universitatsprofessor Milan Kundera an. Kundera schreibt in seinem Essay
Die Kunst des Romans aus dem Jahr 1986 uiber den unvollendeten Roman
Das Schloss, dass Franz Kafka in diesem Text die sozialen Realititen des
frithen 20. Jahrhunderts besser beschreibe als jede philosophische Doktrin
oder Gesellschaftstheorie.”

Kunderas hyperbolisch zu nennende These unterstreicht die Relevanz lite-
rarischer Darstellungen fiir sozialwissenschaftliche Forschungen, welche auch
die vorliegende Studie annimmt. Stoller behandelt in seinem Beitrag das Buch
von Marilyn Cohen Novel Approaches to Anthropology, das die Relevanz lite-
rarischer Werke fiir die Anthropologie thematisiert. Cohen analysiert darin
Werke von Daniel Defoe, der ihrer Meinung nach die Gefiihle einer neu orga-
nisierten Mittelschicht in England beschreibt, und von Harriet Martineau, die
den aufkommenden Feminismus in England zu Beginn des 19. Jahrhunderts
schildert, um hier nur zwei Beispiele zu nennen.”

Stoller schliefit seine Rezension mit der rhetorischen Frage, ob es fiir die
Literaturethnologie ausreicht, literarische Werke fiir philosophisch orientierte
anthropologische Innenansichten zu nutzen, und benennt einen weiteren
Bereich der Literaturethnologie, der sich auf Fiktionen, Memoiren und Expe-
rimentalfilme konzentriert, die die Wissenschaftlerinnen selbst produzieren,
um ihre sozial- und kulturanthropologischen Forschungsthemen darzustel-

71 Vgl.ebd., S. xiii.

72 Vgl. ebd., S. xiii.

73 Paul Stoller, »What is Literary Anthropology?«, in: Current Anthropology, 56, 1, 2015,
S.144f,, S.144.

74 Vgl. Stoller, »What is Literary Anthropology?«, 2015, S. 144.

75 Vgl. ebd.

29

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

len und zu diskutieren’®. Diese Stoflrichtung der Literaturethnologie fokus-
siert nicht mehr den Metadiskurs tiber (Re-)Prisentation, sondern riickt die
(Re-)Prasentation selbst in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit.”” Ein Effekt
dieser von Anthropologen geschaffenen kiinstlerisch-literarischen Werke ist,
dass die Grenzen der Institutionen sichtbar werden, die sich bislang schwer
damit tun, diese Art von wissenschaftlichen Texten zu akzeptieren.”®

Die Frage nach der kulturellen (Re-)Prdsentation und den mit ihr ver-
bundenen politischen und poetischen Herausforderungen wurde schon ab
1986 aufgeworfen, mit James Cliffords und George Marcus’ Werk Writing
Culture und der gleichnamigen Debatte.”” Es wurde darauf verwiesen, dass
Ethnologinnen mit ihrem Text - denn schriftliche Texte sind in ihrer Dis-
ziplin das bevorzugte Mittel zur Verdffentlichung ihrer wissenschaftlichen
Ergebnisse — nicht nur die Realitdt darzustellen versuchen, sondern auch die
Reprasentation selbst erschaffen.3’ Diese Infragestellung der Reprisentation
beinhaltet die weiterfithrende Frage, ob die Ethnologie eine erklirende oder
interpretierende Wissenschaft ist und ob sie vor allem narrative Fiktionen
hervorbringt.®! Diese Debatte iiber Writing Culture hat den Weg fiir neue
Methoden und Praktiken in der Sozial- und Kulturanthropologie geebnet, wie
z.B. das gemeinsame Schreiben bzw. die Co-Autorschaft mit den untersuch-
ten Gesellschaften und das Experimentieren mit der dynamischen Archivie-
rung ethnografischer Daten, z.B. {iber offene Internetplattformen, die keine
geschlossenen Wissensspeicher sind, sondern sich standig an die wechselnden
Bedingungen der Wissensproduktion anpassen konnen.®? Diese Perspektive

76 Vgl. ebd., S.145.

77 Vgl. ebd.

78 Vgl. ebd.

79 James Clifford, George E. Marcus, Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography,
London: University of California Press, 1986.

80 Mondher Kilani erldutert das Problem des ethnografischen Schreibens folgender-
maflen: »[...] le modeéle canonique de la monographie a justement pour particularité d’occul-
ter presque totalement les processus par lesquels on arrive au résultat final [le texte écrit].
«(S.81.) Und er stellt weiter fest: »[...] 'anthropologie postmoderne est plus intéressée par la
maniére dont l'auteur-anthropologue tente de convaincre discursivement son auditoire que
par 'analyse des procédures par lesquelles celui-ci construit effectivement sa connaissance
en rapport avec un terrain et les cadres théoriques, institutionnels et idéologiques dont il
releve.« (S.106 ). Mondher Kilani, »Les anthropologues et leur savoir : du terrain au texte,
in: Jean-Michel Adam et al. (Hrsg.), Le Discours anthropologique. Description, narration,
savoir, Paris: Méridiens Klincksieck, 1990, S. 71-110.

81 Vgl. Adam, Borel, Calame, Kilani, Le Discours Anthropologique, 1990, S. 11.

82 Vgl. George E. Marcus, »The Legacies of Writing Culture and the Near Future of the Ethno-
graphic Form: A Sketch«, in: Cultural Anthropology, 27, 3, 2012, S. 438.

30

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

auf die Literaturethnologie - die Writing Culture-Debatte und ihre Folgeer-
scheinungen - verfolge ich hier nicht weiter, sondern fasse im néchsten
Schritt die verschiedenen Stringe zusammen, aus denen sich die zukiinftige
Forschungsdisziplin der Literaturethnologie zusammensetzen konnte.

In Bezug auf die Definition der Literaturethnologie fasst Ellen Wiles im
Jahr 2018 verschiedene Perspektiven zusammen und liefert zahlreiche Beispie-
le als Belege der drei Kategorien, in die sich dieses Forschungsgebiet untertei-
len lasst, namlich Quellen, Stile und Thema.??® Wiles versteht unter >Quellenc«
die Einbeziehung literarischer Werke in die anthropologische Forschung, wie
hier schon ausfiihrlich dargestellt. Unter >Stile< versteht sie die Problematik
der Ethnologin als Textproduzentin, wie ebenfalls zuvor bereits dargelegt, u.a.
anhand der Writing Culture-Debatte. Ich habe noch nicht die dritte Kategorie
vorgestellt, obwohl sie durchaus in den Bereich der Literaturethnologie inte-
griert werden kann. Wiles nennt diese Kategorie >Thema« und meint damit
literarische kulturelle Praktiken, wie sie selbst diese in ihrem Werk Saffron
Shadows and Salvaged Scripts: Literary Life in Myanmar under Censorship
and in Transition beschreibt.8* Zu literarischen kulturellen Praktiken konnen
- neben politischen Einschrankungen wie der Zensur - auch der Zugang
zu Literatur, das Verlagssystem, die Vertriebswege usw. gezahlt werden. Die
literarischen Praktiken werden, so Wiles am Beispiel Myanmars, in der Regel
von der Regierung festgelegt.

Zum Schluss noch ein letzter Punkt, um die vielfdltigen Strédnge einer
moglichen Literaturethnologie zu vervollstindigen, ndmlich der Ansatz von
Meizoz, laut dem die anthropologische Dimension der Literatur auch in der
Frage liegt, inwieweit literarische Werke dazu beitragen, das Leben der Men-
schen zu gestalten: »[L]es ceuvres littéraires contribuent a modeler la vie des
hommes. L'étude des imaginaires (individuels et collectifs), celle des fonctions
symboliques des ceuvres et des appropriations sociales auxquelles elles ont
donné lieu, voila autant d’aspects d’'une anthropologie littéraire.«3°

83 Ellen Wiles, »Three branches of literary anthropology: Sources, styles, subject matter«, in:
Ethnography, 0, 2018, S.1-16.

84 Ellen Wiles, Saffron Shadows and Salvaged Scripts: Literary Life in Myanmar under Censor-
ship and in Transition, New York: Columbia University Press, 2015.

85 Interview mit Jérome Meizoz, gefilhrt von Jean-Marie Privat und Marie Scarpa an der
Universitdt Lausanne, »Sociocritique, ethnologie et sociologie de la littérature«, Fufinote:
»Descriptif du plan d’études de littérature frangaise, domaine >Littérature et culture««, 2008,
S.98: www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html (nicht mehr verfiigbar, letzter
versuchter Aufruf 11.01.2021).

31

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html

1. Teil

Teilt man die Literaturethnologie in die zuvor genannten Kategorien auf,
dann wird der enge Austausch zwischen verschiedenen wissenschaftlichen
Disziplinen - neben Literaturwissenschaft, Sozial- und Kulturanthropologie
auch Kunst-, Kultur- und Geschichtswissenschaften und andere - sichtbar,
den Craith und Kockel radikaler darstellen. Sie setzen sich dafiir ein, dass
die Grenzen zwischen Anthropologie und Literaturwissenschaft >verwischt«
werden.®® Thre Argumentation beruht auf zahlreichen Beispielen, die die ge-
genseitige Beeinflussung von Anthropologie und Literaturwissenschaft bele-
gen. So soll Ruth Benedict in ihrer Entwicklung als Ethnologin stark von
der Shakespeare-Lektiire beeinflusst worden sein, und Walter Scott sei einer
der ersten Schriftsteller, der sozialwissenschaftliche Analysen in seine Werke
einfliefSen lief3.%”

In ihrem Artikel aus dem Jahr 2016 zeigen Craith und Fournier, dass
einige Ethnologen literaturwissenschaftliche Theorien und Methoden in ihrer
wissenschaftlichen Arbeit anwendeten - genannt werden hier Victor Turner,
Mary Douglas, Claude Lévi-Strauss -, und dass sich andere sowohl als Eth-
nologinnen als auch Schriftsteller verstanden, z.B. Margaret Mead, Edward
Sapir, Ruth Benedict.®¥ In der von Craith und Kockel geforderten Verwi-
schung der Grenzen sieht Lebkowska die Gefahr, dass die geforderte totale
Freiheit oft auch sehr unfruchtbar sei.?® Sie vertritt die These, dass die Spezia-
lisierung der einzelnen Disziplinen aufrechterhalten werden miisse, was durch
ein transdisziplindres Verfahren moglich sei, mit dem letztendlich ein neues
Forschungsfeld begriindet werde.*®

Ohne weiter auf die unterschiedlichen Auffassungen der Vorsilben »>trans-<
und >inter-< einzugehen, sollte auch meiner Uberzeugung nach die Speziali-
sierung und damit die klare Abgrenzung der Wissenschaftsfacher bewahrt

86 Der Begriff >brouiller< findet sich bereits im Titel ihres Artikels: Mairéad Nic Craith und
Ullrich Kockel, »Blurring the Boundaries between Literature and Anthropology. A British
Perspective, in: Cairn.info, Ethnologie francaise, 4, 44, 2014, S. 689-697: www.cairn.info/re
vue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm (09.07.2019).

87 Vgl. ebd., S. 6891.

88 Vgl. Mairéad Nic Craith und Laurent Sebastian Fournier, »Literary Anthropology. The
Sub-disciplinary Context«, in: Anthropological Journal of European Cultures, 25, 2, 2016,
S.1-8: doi.org/10.3167/ajec.2016.250101 (01.08.2019).

89 Vgl. Anna Lebkowska, »Between the Anthropology of Literature and Literary Anthropolo-
gy« in: Teksty Drugie, 2, 2012, S.29-43, S. 36.

90 Sie versteht Interdisziplinaritét als einen Prozess, bei dem es entweder zu einer hermeti-
schen Isolierung oder einer Auflosung der Grenzen der interagierenden Disziplinen kommt,
und Transdisziplinaritit als die Beibehaltung der Spezialisierung jeder Disziplin und die
Moglichkeit der Entlehnung von Methoden und Theorien durch die fremde Disziplin. Vgl.
ebd., S. 35.

32

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

werden, um durch Hybridisierung die Offnung hin zu und den Austausch mit
anderen wissenschaftlichen Disziplinen zu erméglichen. Die Zusammenarbeit
zwischen den beiden Disziplinen - Ethnologie und Literaturwissenschaft —
besteht schon seit Langem und hat dazu gefiihrt, dass Theorien und Metho-
den gegenseitig entliechen wurden. So wurde beispielsweise Turners Konzept
der Liminalitit und des liminalen Rituals fiir die Literaturwissenschaft nutz-
bar gemacht, und die Kategorie der Narratologie (Genette u.a.), die ihre
Waurzeln in der Literatur- und Sprachwissenschaft hat, fiir die ethnologische
Forschung verwendet.”! Durch die klare Abgrenzung und damit einhergehend
die moglichst eindeutige Definition des theoretischen und methodischen Un-
terbaus wird ein arbitriares Vorgehen verhindert, was die Begriindung des
zukiinftigen Forschungsfachs der Literaturethnologie erméglicht.

Um dieses Ziel zu erreichen, miissen Antworten auf grundlegende Fragen
gefunden werden, die einige der zitierten Theoretikerinnen stellen und die ich
im néchsten Schritt vorstelle. In Poyatos’ Text werden Fragen zur Metaebene,
den Zielen und der Natur des Forschungsfeldes aufgeworfen.®? Beispielsweise
wird gefordert, dass in Bezug auf die theoretischen Annahmen die epistemo-
logische und methodologische Grundlage des neuen Fachgebiets bestimmt
werden sollte. Stammt sie aus den Sozialwissenschaften und wenn ja, aus wel-
chen Bereichen, fragt zum Beispiel Loriggio. Aus den Sozialwissenschaften?
Aus der Anthropologie? Und aus welchem Zweig der Anthropologie? Aus der
kulturellen, physischen, semiotischen, kognitiven, symbolischen Anthropolo-
gie? In Bezug auf die Ziele ist es entscheidend, den Empfanger zu definieren,
dem die Ergebnisse der Literaturethnologie zugutekommen werden. Wird
dies die Anthropologie oder die Literaturwissenschaft sein? Auflerdem stellt
er die Frage, wie diese Informationen verarbeitet und zu welchem Zweck sie
verwendet werden sollen. Und schliefilich fragt er, wie die Literaturethnologie
die Funktion der Literatur definieren soll: fungiert sie als Institution, als Akti-
vitdt oder vor allem als Dokument und somit als Trager von Informationen
Uber eine bestimmte Gruppe oder Gesellschaft? Was bedeutet Literatur fiir
eine Literaturethnologin? Handelt es sich um einen geschriebenen oder einen
miindlichen Text?** Wiles fragt, inwiefern sich die Anthropologie von der
Literaturwissenschaft unterscheidet und ob alle literarischen Werke und alle

91 Vgl. ebd.
92 Vgl. Poyatos, Literary Anthropology, 1988, S. xiv.
93 Ebd.

33

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Ethnografien hinsichtlich ihrer Giiltigkeit als Quellenmaterial fiir die Litera-
turethnologie gleichwertig sind. %4

Diese Fragen aus wissenschaftlichen Texten der Zeitspanne 1988 bis 2018
liegen auch der vorliegenden Arbeit zugrunde. Meiner Uberzeugung nach
sollte der Fokus der Literaturethnologie nicht nur darauf liegen, literarische
Werke fiir die Ethnologie fruchtbar zu machen, sondern er sollte darin
bestehen, literaturwissenschaftliche Methoden mit ethnologischen Herange-
hensweisen und Erkenntnissen zu ergénzen, um eine neue Lesart literari-
scher Werke zu ermdglichen. Diese neue Lesart eroffnet sowohl fiir die
Ethnologie als auch fiir die Literaturwissenschaft neue Horizonte. Ich werde
anhand praktischer Beispiele, d.h. einiger literaturethnologischer Analysen li-
terarischer Texte senegalesisch-franzdsischer Autorinnen, zeigen, wie diese in-
terdisziplindre gegenseitige Befruchtung zwischen Literaturwissenschaft und
Ethnologie funktionieren kann. Im Fazit der vorliegenden Arbeit werde ich
auf einige der zuvor aufgefiithrten Fragen zuriickkommen und versuchen, sie
auf der Grundlage der Ergebnisse dieser Studie zu beantworten. Das Ziel der
vorliegenden Arbeit soll sein, auf die Forderung von Seebass einzugehen, der
feststellt: »Of course, the problem is how such a demanding idea of literary
anthropology, which up to now has restricted itself to a highly abstract level,
could be transformed into a concrete, workable project of research.«%

Mein Ziel ist es, ein konkretes, konzeptuell und methodisch klar formu-
liertes Forschungsprojekt in zumindest einem Teilbereich der aufgefiihrten
Zweige einer potenziellen Literaturethnologie durchzufiihren. Ich beschrinke
mich hierzu einerseits auf die Analyse und Interpretation literarischer Texte
und der entsprechenden Sekundérliteratur, wobei auch der Bereich des Ver-
lagswesens und der Rezeption rund um die ausgewdhlten Werke gestreift
wird. Zum anderen werden Paratexte und miindliche Texte in die Untersu-
chung einbezogen. Unberiicksichtigt bleiben hingegen Theorien der Litera-
turethnologie, die sich mit Fragen zu wissenschaftlichen Texten der Sozial-
und Kulturanthropologie und deren literarischer Qualitit beschaftigen.”® Die

94 Wiles, »Three branches of literary anthropology«, in: Ethnography, 2018, S. 4.

95 Vgl. Gottfried Seebass, »Approaching Literary Anthropology. Comments on Aleida Ass-
mann’s Paper«, in: Being humans: anthropological universality and particularity in transdis-
ciplinary perspectives, Berlin/New York: De Gruyter, 2000, S. 216-220, S. 220.

96 Dieser Aspekt wird nur in Bezug zu Léopold Sédar Senghor gestreift, denn Senghor hatte
Ethnologie studiert, war Dichter, Schriftsteller und Philosoph und von 1960 bis 1980 der
erste Prasident des unabhingigen Senegals. Er verkorpert somit sowohl den Schriftsteller,
der als Ethnologe angesehen werden kann, als auch gleichzeitig den Ethnologen, dessen
Texte literarische Qualitaten besitzen.

34

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

methodische Vorgehensweise der ethnocritique, die in der vorliegenden Studie
angewendet wird, erldutere ich im folgenden Unterkapitel.

1.2.4 Die literaturethnologische Methode der ethnocritique

Der Begrift ethnocritique wurde in den 1980er-Jahren von Jean-Marie Privat
gepragt®” und bezeichnet eine wissenschaftliche Methode, die sich auf litera-
rische Texte konzentriert, was dem wissenschaftlichen Fokus ihres Urhebers
entspricht, der in erster Linie Literaturwissenschaftler und Linguist ist; seine
Spezialisierung liegt in der Kulturanthropologie und der ethnocritique.®® Ob-
wohl es den franzésischen Begriff ethnocritique bereits seit 40 Jahren gibt,
wurde er noch nicht in andere Sprachen tibertragen. Meiner Ansicht nach ist
es wenig sinnvoll, diesen zusammengesetzten Begriff direkt ins Deutsche zu
ibertragen, also Formen wie >Ethnokritik« bzw. >ethnokritisch¢, da die kon-
zeptuellen Unterschiede zwischen den franzésischen und deutschen Begriffen
zu grof3 sind und die deutsche Ubertragung missverstindlich wire.

Das deutsche Wort Literaturwissenschaft entspricht dem franzosischen
Wort lettres (stets im Plural verwendet), aber auch dem Begriftf critique
littéraire, je nachdem, welcher Bereich expliziert werden soll.”® Das zweite
Wort des zusammengesetzten Begriffs ethnocritique verweist indes auf die
Literaturwissenschaft und nicht auf die Literaturkritik, wie sie im Deutschen
verstanden wird. Der zweite Wortteil kénnte somit im Deutschen am ehesten
mit >Philologied% tibersetzt werden, um den Bezug zur literaturwissenschaft-
lichen Arbeit am Text klarer herauszustellen und auch sprachwissenschaftli-
che Perspektiven miteinzubeziehen.!%!

97 Siehe hierzu: Jean-Marie Privat, »Pour une approche ethnocritique des soties«, Fifteenth
Review Quarterly, 1988, S. 42-66 und »Essai d’ethnologie du texte littéraire: les charivaris
dans Madame Bovary«, Ethnologie francaise, XVIII, 3, S.291-295, das spiter in der Mono-
grafie miindete: Bovary charivari. Essai dethno-critique, Paris: CNRS Editions, 1994.

98 Vgl. Webseite von Ethnocritique: ethnocritique.com/fr/individu/jean-marie-privat
(14.01.2022).

99 Im Deutschen besteht eine strenge Unterscheidung zwischen Literaturkritik und Literatur-
wissenschaft, die im Franzosischen zwischen critique littéraire und lettres nicht in demsel-
ben Mafie existiert.

100 Im etymologischen Sinn abgeleitet von »>Freund der Rede« aus gr. philos >Freund, liebend«
und gr. ldgos (Rede usw.)«, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache, Frierich
Kluge (Hrsg.), Berlin/New York: De Gruyter, 2012, Lemma: Philologie.

101 Kefller sieht die Aufgabe der Philologie darin, »die Zeichenfunktion des Idgos oder der
I6goi in Hinblick auf ihre Leistungsfahigkeit und je tatsdchliche Leistung zu analysieren,
und zwar sowohl unter dem Aspekt dessen, der die Zeichen gebraucht, wie dessen, der

35

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Der franzosische Begriff ethnophilologie ist jedoch schon seit Langerem
etabliert und wird u.a. vom Historiker und Kulturwissenschaftler Carlo Ginz-
burg dhnlich wie ethnocritique von Privat beschrieben, ndmlich als Analy-
semethode, die sich auf Textdokumente fokussiert und durch close-reading
versucht, die in ihnen (auch unabsichtlich) sich manifestierenden Machtver-
héltnisse zu ergriinden.'? >Philologie« verweist in diesem Sinne auf ihren
urspriinglichen Gegenstand, der sich auf die sliterarische Tradition< und,
noch enger, auf die >Klassiker« beschrinkte, und wo die Aufgaben des Philo-
logen, neben dem Verstehen und Erklaren, auch das Wiederherstellen dieser
Tradition waren.! Diese Rahmung ist durchaus vergleichbar mit der Heran-
gehensweise der frithen ethnocritique, die sich zunéchst durch die Begrenzung
des Forschungsgegenstandes auf klassische kanonisierte franzgsische Werke
legitimierte, wie ich im Folgenden noch naher erldutern werde.

Zunichst noch ein kurzer Blick auf das erste Wort des zusammengesetzten
Begriffs ethnocritique, um die inhérenten Bedeutungsebenen offenzulegen, auf
die ich mich in der vorliegenden Arbeit beziehe und deren teils negative
Konnotationen mir durchaus bewusst sind. Der Begriff >ethno< verweist im-
mer auf eine Gruppe und deren Abgrenzung von anderen.'”* Die einzelnen
Mitglieder dieser Gruppe sind durch das Regelwerk einer einheitlichen Kul-
tur (z.B. Volkssagen, Mirchen und Heldenlieder, aber auch Konventionen
des alltdglichen Handelns und Redens) miteinander verbunden.> Die Vor-
silbe >ethno« ist positiv konnotiert durch ihren Verweis auf die Ethnizitt,
im Sinne der bewussten (politischen) Betonung der Situiertheit, d.h. der

sie verstehen soll oder will.« Eckhard Kefiler, »Philologische Methode und Naturwissen-
schaft, in: Denis Thouard et al. (Hrsg.), Philologie als Wissensmodell/La philologie comme
modéle de savoir, Berlin/New York: De Gruyter, 2010, S. 165-180, S. 166.

102 Vgl. Martin Rueff, »La conférence de Genéve de Carlo Ginzburg : >Ethnophilologie :
deux études de cas<: note analytique, in: Methodos, 19, 2019, Abs. 6: journals.openedi-
tion.org/methodos/5778 (20.01.2022). Rueft spricht neben der Ethnophilologie auch
von den Forschungsbereichen Ethnolinguistik und Ethnopragmatik, auf deren Verwandt-
schaftsverhaltnisse ich hier nicht néher eingehe. Laut Rueff untersucht die Ethnophilologie
des Historikers Carlo Ginzburg das Vokabular ethnischer Minderheiten und stellt seine
diachrone Entwicklung dar. Vgl. ebd., Abs. 21-24.

103 Vgl. Kefller, »Philologische Methode und Naturwissenschaft«, in: Thouard, Philologie als
Wissensmodell, 2010, S. 166.

104 Vgl. Blasche et al. (Hrsg.), Enzyklopddie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Stutt-
gart/Weimar: Metzler, 1995, S.599; Friedrich Kluge (Hrsg.), Etymologisches Worterbuch
der deutschen Sprache, Berlin/New York: De Gruyter, 2002, S.261; Ralf Schnell (Hrsg.),
Metzler-Lexikon Kultur der Gegenwart, Stuttgart/Weimar: Metzler, 2000, S.135; Ansgar
Niinning (Hrsg.), Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, 2001, S. 161f.

105 Vgl. ebd.

36

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Zugehorigkeit und Identifikation von Subjekten mit einer bestimmten eth-
nischen Gruppe. Gleichzeitig enthdlt sie auch negative Konnotationen, da
sie je nach Lesart eine Absage an das Moderne impliziert oder gar Nationa-
lismus, Hegemonialanspriiche und Imperialismus begriindet.1% Angesichts
der vielfaltigen Interpretationsmdoglichkeiten und um Missverstindnisse zu
vermeiden, erscheint es mir sinnvoller, den Begriff ethnocritique weder ins
Deutsche zu ibertragen (-Ethnokritik<) noch ihn mit >Ethnophilogie« zu
ibersetzen, sondern seine franzésische Schreibweise beizubehalten, um ihn
stets in direkten Bezug zu der von Jean-Marie Privat geprigten Methode zu
stellen.

Die wissenschaftliche Methode der ethnocritique ist bisher neben der man-
gelnden Ubertragung des Begriffs in andere Sprachriume auch hinsichtlich
anderer Bereiche eingeschrankt. So zdhlt die Forschungsgemeinschaft bis jetzt
nur einige wenige franzosische, schweizerische und kanadische Forscherin-
nen'%” und auch der Forschungsgegenstand war bisher auf die franzosische
Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts begrenzt.%® Auflerdem hatte Privat
anfinglich den Untersuchungsfokus verengt auf die »polyphonie culturelle
et spécialement, pour linstant du moins, a la présence des formes de culture
subalterne, dominée, illégitime, populaire, folklorique dans la littérature écrite
dominante, savante, cultivée, noble, 1égitimée« [Hervorhebung durch mich,
um die zeitliche Begrenzung dieser Einschrankung zu verdeutlichen.].'” Die
ethnocritique unterscheidet somit zwischen den hierarchisch auf einer hohen
Ebene angesiedelten und hoher bewerteten gelehrten Kulturen'® und den

106 Vgl. Niinning, Metzler-Lexikon, 2001, S. 161f.

107 Vgl. Webseite von Ethnocritique: ethnocritique.com/fr/auteurs (16.01.2022).

108 Scarpa schreibt in ihrem Artikel, dass die ethnocritique eine Offnung hin zu anderen
Epochen und Genres anstrebt und teilweise schon umsetzt: »Mais 'ethnocritique n’a pas
vocation a s'intéresser au seul récit réaliste du XIXe siecle : nous avons travaillé également
sur le théatre ou la poésie moderne et contemporaine.« Marie Scarpa, »Littérature, anthro-
pologie, ethnocritique«, in: LAtelier du Centre de recherches historiques, 16, 2017, Fufinote
24: journals.openedition.org/acrh/7519 (03.10.2019).

109 Jean-Marie Privat, »A la recherche du temps (calendaire) perdu. Pour une lecture ethnocri-
tique«, in: Poétique, 123, 2000, S. 301-319, S. 301.

110 Der Begriff >Kultur< wird in den Texten der Forscherinnen der ethnocritique in der Regel
nur unzureichend definiert, weshalb ich hier einen kurzen Uberblick dariiber gebe, in
welchem Sinn dieser Begriff in der vorliegenden Arbeit verwendet wird: >Kultur« ist ein
Begriff, der sehr viele Definitionen umfasst und in den unterschiedlichsten Zusammenhin-
gen verwendet wird. Bachtin beispielsweise unterscheidet drei Bereiche der menschlichen
Kultur: Wissenschaft, Kunst und Leben, »[die] nur in der Personlichkeit zur Einheit gelan-
gen, die sie in ihre eigene Entitdt integriert«. Michail M. Bachtin, Die Asthetik des Wortes,
hrsg. v. Rainer Griibel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979, S.93. Nicht weniger unprazise

37

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

auf einer niedrigen Ebene angesiedelten und damit niedriger bewerteten
Volkskulturen.! Auf derselben hohen Ebene ist die Wissenschaft mit ihrem
akademischen Wissen angesiedelt und auf der hierarchisch unteren Ebene das
Wissen des Volkes, d.h. »The Lore of the People: folk-lore«, was sowohl das
dem Volk eigene Wissen als auch das Wissen iiber das Volk bedeutet.!'?

Die frithe ethnocritique stellte die Aufwertung der unteren Kategorie, also
der Volkskultur, in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksambkeit. Die Wissenschaft-
ler der ethnocritique sehen sich als Erben, die die wissenschaftlichen Theorien
von Jakobson, Propp, Greimas und Lotman fortfithren,® »qui ont pensé
leurs recherches en relation avec le folklore ou I'ethnologie [...] méme si les
spécialistes de littérature ont parfois mis de coté cette dimension de leurs
travaux«.!* Die Methode der ethnocritique besteht darin, einerseits in den
kanonisierten, klassischen literarischen Texten die Stellen aufzudecken, an
denen die Folklore von der legitimen Hochkultur verdringt wird, und ande-
rerseits aufzuzeigen, inwiefern diese Hochkultur von volkstiimlichem Wissen,
d.h. der Folklore, beeinflusst ist. Diese Aufwertung der Folklore bewirkt eine
Neubewertung der literarischen Texte und erméglicht es, die Folklore in ihren

ist Spivaks Feststellung zum Begriff >Kultur<: »In order to assume culture we must assume
collectivity. Yet usually we assume collectivity on the basis of culture«. Gayatri Chakravorty
Spivak, Death of a Discipline, New York: Columbia University Press, 2003, S.27. Diese
beiden Zitate machen deutlich, dass >Kultur< immer auf die Beziehung zwischen dem
Individuum und einer oder mehreren Gruppen verweist. Die Typologie dieser Beziehun-
gen, die Niinning auf der Grundlage von Reckwitz’ Uberlegungen kurz zusammenfasst,
erscheint mir sehr geeignet, um im Rahmen der vorliegenden Arbeit von Kultur zu spre-
chen. Dennoch ist es mir bewusst, dass >Kultur< zwar als Schliisselbegrift fungiert, aber
nicht als scharfes Analyseinstrument verwendet werden kann. Vgl. Ulf Hannerz, Writing
Future Worlds. An Anthropologist Explores Global Scenarios, London: Palgrave Macmillan,
2016, S.141. Die Typologie von Reckwitz unterscheidet (a) den normativen Kulturbegriff,
(b) den differenztheoretischen Kulturbegriff, (c) den bedeutungs- und wissensbasierten
Kulturbegriff und (d) den totalitdtsbasierten Kulturbegriff. Niinning zufolge bestehen die
Funktionen von Kultur darin, dass sie erstens ein diskursives Konstrukt ist und zweitens
nach innen integrierend und nach auflen hierarchisierend und ausgrenzend wirken kann.
Vgl. Bundeszentrale fiir politische Bildung, Ansgar Niinning, »Vielfalt der Kulturbegriffe«,
2009: www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe
(28.12.2021).

111 Vgl. Guillaume Drouet, »Les voi(e)x de lethnocritique«, in: Romantisme, 145, 3, 2009,
S.11-23, S.12.

112 Vgl ebd,, S.12.

113 Marie Scarpa, Le Carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de Paris de Zola, Paris:
CNRS Editions, 2000, S. 11.

114 Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Absatz 9. Scarpa bezieht sich hier
auf die beiden Werke von Michail M. Bachtin: La Poétique de Dostoievski, Paris: Le Seuil,
1970, und Esthétique de la création verbale, Paris: Gallimard, 1984.

38

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

historischen Kontext einzubetten. Indem man die Bedeutung der Volkskultur
bzw. Folklore fiir die gesellschaftliche Organisation ernst nimmt, wird wiede-
rum die strukturierende Funktion der Folklore fiir den literarischen Text
sichtbar.

Ich mochte hier ein kurzes Beispiel anfiihren, das dies verdeutlicht. Privats
aus der Perspektive der ethnocritique vollzogene Neulektiire von Flauberts
Werk Madame Bovary zeigt die bedeutende Funktion des traditionellen Bau-
ernkalenders fiir den gesamten Roman, der, so Privat, ginzlich um einen
folkloristisch-liturgischen Kalender herum organisiert ist.!> Die Funktion des
Bauernkalenders fiir den Roman besteht darin, die besondere Bedeutung von
Zeitstrukturierung und Rhythmus fiir das landliche Leben zu unterstreichen,
wo jede Opposition, d.h. jeder Gegenrhythmus von der Dorfgemeinschaft
als Verstof$ wahrgenommen wird. Diese zeitliche Strukturierung des Jahres
hat eine existenzielle Funktion, denn sie ist eng verbunden mit der Natur,
den Jahreszeiten, den Ernten und den »moment[s] des confitures«!® etc.,
die das Uberleben der gesamten Gesellschaft sichern. Emma Bovary ist mit
ihren aufsdssigen Handlungen (der Selbstmord eingeschlossen) eine Heldin
der Moderne. Aber ihre Revolte ist zu einsam, um subversiv zu sein. Das
Dorfleben geht unverdndert weiter nach den Ereignissen um Emma Bovary,
wie der Erzahler im Roman versichert!”: »Depuis les événements que 'on va
raconter, rien, en effet, n’a changé a Yonville«.

Privats Analyse aus der Perspektive der ethnocritique zeigt deutlich, dass
die Folklore mit ihrer zeitlichen Strukturierung des Jahres nicht nur ein Re-
quisit fiir den Roman ist, sondern den Konflikt zwischen jahrtausendealten
Traditionen und der stidtischen Moderne auf bedeutende Weise illustriert.
Die Relevanz dieser >kulturellen Polyphonie< (Tradition vs. Moderne) be-
schreibt Privat folgendermafien: »Etre sourd a la polyphonie culturelle qui
constitue littéralement le texte, C’est ignorer ou mésestimer, sinon détruire, le
conflit culturel de valeurs qui structure le systéme axiologique et la logique
actancielle du roman dans des rapports d’affrontement symbolique.«!?®

Die ethnocritique der jiingeren Zeit fokussiert nicht mehr nur das Verhalt-
nis zwischen >hoher< und >niederer< Kultur, sondern begreift sich als Erfor-

115 Vgl. Privat, »A la recherche du temps (calendaire) perduc, in: Poétique, 2000, S. 302.

116 Gustave Flaubert, Euvres/Flaubert, texte établi et annoté par A. Thibaudet et R. Dumesnil,
Bibliotheque de la Pléiade, 36, Paris: Gallimard, 1951, S. 516.

117 Privat, »A la recherche du temps (calendaire) perduc, in: Poétique, 2000, S. 310.

118 Flaubert, (Euvres/Flaubert, 1951, S. 357.

119 Privat, »A la recherche du temps (calendaire) perduc, in: Poétique, 2000, S. 312.

39

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

schung kultureller Pluralitit, die literarische Werke per se auszeichnet, und
deren Methode die Dialogisierung mehr oder weniger heterogener symboli-
scher Universen fokussiert.!?? Die ethnocritique kniipft an die Arbeiten von
Michail Michailowitsch Bachtin'?! an, der die Dialogisierung und Heterofonie
theoretisiert und von der Literaturwissenschaft fordert, dass sie ihre Verbin-
dung zur Kulturgeschichte wieder enger schniiren solle.”?? In seinem Werk
fordert Bachtin von der Wissenschaft - insbesondere von der Literaturwissen-
schaft — einen Erkenntnisgewinn durch den Dialog mit dem Text als Subjekt
anzustreben, und nicht durch das Studium des Textes als reines Objekt. Dieses
Studium im Dialog bedeutet, den Text immer in Beziehung zu anderen Texten
und Kontexten zu setzen:

Um diesen Dialog jedoch zu verstehen, um hier iiberhaupt erst einmal einen Dialog
zu vernehmen, geniigt es nicht, das linguistische und stilistische Erscheinungsbild
der Sprachen zu kennen: notwendig sind vielmehr das griindliche Verstehen des so-
zioideologischen Sinns einer jeden Sprache und eine genaue Kenntnis der sozialen
Verteilung aller ideologischen Stimmen der Epoche.!?

Bachtin folgend muss sich dieser Dialog nicht auf ein Korpus kanonischer
Texte einer bestimmten Epoche beschrinken, sondern kann mit jedem litera-
rischen Text gefiithrt werden. Auch Scarpa kiindigte frith an, dass sich das
Forschungsfeld der ethnocritique fiir andere Texte 6ffnen sollte: »La cartogra-
phie du champ (et pas seulement francais) des lectures >anthropologiques< de
la littérature, si nous avons commencé a I'établir, reste largement a faire.«!?*
Das Element, das mir im methodischen Ansatz der ethnocritique als beson-
ders relevant erscheint und das den von Bachtin propagierten >Dialog mit
dem Text« ermdglicht, ist der »embrayeur culturel«, den Drouet in seinem
Text erwahnt.!?> Dieses Element, das auf Deutsch als >kultureller Indikator«
bezeichnet werden kénnte, hat die grundlegende Eigenschaft, auf eine aufler-
sprachliche Realitdt hinzuweisen. Kulturelle Indikatoren sind Knotenpunkte
im literarischen Text, bei denen der auflertextuelle referenzielle Bereich und

120 Vgl: »Définition proposée par Jean-Marie Privat et Marie Scarpa pour len-
trée >Ethnogénétique« du Dictionnaire général de génétique textuelle que 'ITEM est en
train d’élaborer, sous la direction d’A. Herschberg-Pierrot et P.-M. de Biasi.« Drouet, »Les
voi(e)x de I'ethnocritique«, 2009, S.13.

121 Je nach Sprache variiert die Schreibweise des Namens: Franzosisch: Mikhail Mikhailovitch
Bakhtine, Englisch: Mikhail Mikhailovich Bakhtin.

122 Vgl. Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Absatz 9.

123 Bachtin, Die Asthetik des Wortes, 1979, S. 296.

124 Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Fufinote Nr. 21.

125 Drouet, »Les voi(e)x de I'ethnocritique«, 2009, S. 14.

40

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

der literarische Bereich durch die Schreibtechniken zusammengefiihrt wer-
den.?¢ Die kulturellen Indikatoren, so Drouet, »permettent de plus d’appré-
hender les phénomenes d’échanges culturels et I'insertion de certains détails
du texte dans de véritables systémes symboliques«.?”

Ich fiihre hier ein Beispiel von Drouet an, um die Verweisfunktion kultu-
reller Indikatoren auf kulturellen Austausch und Symbolsysteme zu verdeutli-
chen. Es handelt sich um das zusammengesetzte Wort »tso-maraude«!?® in
Victor Hugos Text Les Misérables. Drouet zeigt anhand seiner Analyse in
der Perspektive der ethnocritique, dass »tso-maraude« der einzige im Text
verwendete dialektale Begrift ist; allein diese Tatsache verleiht ihm eine be-
sondere Bedeutung. Hugo iibersetzt den Begriff mit einer Fufinote: »Patois
des Alpes frangaises. Chat de maraude« (dt. >Mundart der franzésischen
Alpen. Katze auf Diebestour«).1?” Das ist jedoch nicht die ganze Wahrheit in
Bezug auf dieses zusammengesetzte Wort. Drouets Nachforschungen in unter-
schiedlichen Quellen decken auf, dass »tso-maraude« in der alpinen Kultur
ein polysemer Begrift ist und neben der Funktion einer Beleidigung auch
Heiratsvermittler, Totenbote und Kinderschreck bedeutet.*® Obwohl Hugo
es unterldsst, die Polysemie des zusammengesetzten Begriffs offenzulegen,
kann Drouet nachweisen, dass diese Mehrdeutigkeit im Text selbst durch
Anspielungen und Konnotationen in Bezug auf die Figur des Jean Valjean
angelegt ist.!3!

Dank seines methodischen Vorgehens entsprechend der ethnocritique be-
weist Drouet, dass es falsch ist, der Figur Jean Valjean in Victor Hugos
Werk die Rolle des - durchweg positiv konnotierten — Weihnachtsmanns
zuzuschreiben, wie das einige Wissenschaftler tun.3? Sie ist vielmehr eine
ambivalente Figur, die sowohl den freundlichen Sankt Nikolaus als auch
den grausamen Knecht Ruprecht in sich vereint und historisch gepragt ist
durch das 19. Jahrhundert als eine Zeit des kulturellen Ubergangs.** Die
Leistung dieser Herangehensweise entsprechend der ethnocritique liegt darin,

126 Vgl. ebd.

127 Ebd.

128 Victor Hugo, Les misérables, édition établie par Henri Scepi, avec la collaboration de
Dominque Moncond’huy, Bibliotheque de la Pléiade, 85, 2018, S. 70.

129 Ebd.

130 Vgl.: »marieur, messager des morts et croquemitaine«. Drouet, »Les voi(e)x de I'ethnocriti-
que, 2009, S. 15.

131 Vgl. ebd.

132 Vgl. ebd,, S. 16f..

133 Vgl.ebd,, S.17.

41

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

die Logik der unterschiedlichen Wissensformen, die in dem literarischen Text
wirken, wiederherzustellen und dies erfordert, so Drouet, eine Bezugnahme
auf die konkrete Kulturgeschichte.* Die Methode der ethnocritique analysiert
literarische Texte mithilfe narratologischer Konzepte wie Dialogismus, Poly-
phonie und Intertextualitit, aber auch mithilfe eigener spezifischer Konzep-
te.135

Die vorliegende Arbeit analysiert mithilfe der Methoden der ethnocritique
einige frankophone, nicht kanonisierte Werke mit dem Ziel, einen Teilbereich
des zukiinftigen Wissenschaftsfachs Literaturethnologie unter Riickgriff auf
diese beispielhafte Analyse- und Interpretationsarbeit klarer zu definieren
und den wissenschaftlichen Mehrwert dieses Fachbereichs sowohl fiir die
Literaturwissenschaft als auch fiir die Ethnologie herauszustellen. Die Einbet-
tung der hier untersuchten Werke in den theroetischen Begrenzungsrahmen
der Frankophonie bedarf einer genaueren Erlduterung, die ich im folgenden
Unterkapitel ausfiihre.

1.2.5 Die frankophonen Literaturen

Die in der vorliegenden Arbeit behandelten Romane werden dem Bereich
der frankophonen Literaturen zugerechnet, was eine theoretische Betrachtung
dieser Literaturkategorie erforderlich macht, die keinesfalls als eindeutig defi-
nierbar gelten kann. Als frankophon bezeichnete Autorinnen bewegen sich in
diesem Spannungsfeld der Uneindeutigkeiten, das ihre Schépfung beeinflusst,
sich in ihrer literarischen Produktion widerspiegelt, auf die Rezeption ihrer
literarischen Werke Einfluss nimmt und nicht zuletzt ihren Stellenwert in der
Wissenschaft bedingt. In Frankreich wird unterschieden zwischen frankopho-
ner und franzésischer Literatur; anders als beispielsweise in Deutschland, wo
es nur eine Kategorie gibt, ndmlich die der deutschsprachigen Literatur.136
Jedoch ordnet man, wie Ndiaye zeigt, in Frankreich, in den USA und in

134 Vgl. ebd., S.19.

135 »Lethnocritique analyse ce >feuilletage< de I'ceuvre avec des concepts narratologiques com-
me ceux de dialogisme, de polyphonie et d'intertextualité dont elle fait son propre usage,
mais aussi en construisant des concepts spécifiques (homologie rite / récit, belligérance
oralité / littératie, ethnogénétique, chronotopie culturelle, logogenese, etc).« Vgl. »Présenta-
tion« der ethnocritique auf folgender Webseite: www.ethnocritique.com/presentation-gene
rale-ethnocritique (05.06.2024).

136 »[...] zur Frankophonie: Es gibt keine >Germanophonie<«. Wir haben keinen Verbund von
Staaten, die politisch durch eine Diglossie >Deutsch / autochthone Sprache« an Deutsch-
land gebunden wiren wie die frankophonen Staaten an Frankreich.« Jirgen Trabant,

42

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Québec jeweils etwas anderes den Kategorien »>franzdsisch« und >frankophonc«
zu.

In Frankreich versteht man unter études francaises (dt. franzésische Litera-
turwissenschaft) die wissenschaftliche Untersuchung von Werken aus Frank-
reich, der Schweiz und Belgien und unter études francophones (dt. frankopho-
ne Literaturwissenschaft) die wissenschaftliche Erforschung der Literaturen
des subsaharischen Afrikas, der Karibik, des Maghreb und von Québec. In
den USA bedeuten études francaises die Erforschung der Literatur Frankreichs
und unter études francophones die Untersuchung der Literatur der Schweiz
und Belgien, des subsaharischen Afrikas, der Karibik, des Maghreb und von
Québec. Anders wiederum in Québec, wo man unterteilt in littérature frangai-
se als Literatur Frankreichs, in littérature québécoise als Literatur von Québec
und littérature francophone, die dort als Kategorie gilt fiir die Literaturen
der Schweiz, von Belgien, des subsaharischen Afrikas, der Karibik und des
Maghreb.3”

Neben dieser Uneindeutigkeit, die darauf hinweist, dass die Einteilung in
diese Kategorien von unterschiedlichen Wahrnehmungen abhingig ist und
eine gewisse Hierarchisierung (Nahe vs. Ferne zu Frankreich bzw. zum Zen-
trum Frankreichs'®®) nicht von der Hand zu weisen ist, gibt es auch inner-
halb der Kategorie der frankophonen Literaturen Unterschiede, was auch
die Schreibweise im Plural rechtfertigt. Ndiaye legt dar, dass dem subsahari-
schen Afrika durch die Négritude-Bewegung der 1930er-Jahre und durch die
Herausbildung der frankophonen Literaturen in der ersten Hilfte des 20. Jahr-
hunderts eine besondere Rolle zukommt.!** Prominenteste Person in diesem
Zusammenhang ist der Dichter, Poet, Philosoph und erste Prisident der sene-
galesischen Unabhingigkeit, Léopold Sédar Senghor, einer der Begriinder der
Négritude-Bewegung.

Senghors Poesie verdeutlicht den Bezug zur miindlichen Tradition, aus der
unmittelbar, so Ndiaye, sowohl die franzosischsprachige Literatur im subsaha-

»Franzosische Sprachpolitik - ein Modell fiir Deutschland?«, in: Akademie-Journal, 2,
2001, S.10-14, S.13.

137 Vgl. Christiane Ndiaye, Introduction aux littératures francophones : Afrique — Caraibe —
Maghreb, Montréal: Presses de I'Université de Montréal, 2004, S. 5-8, Abschn. 2.

138 Joseph Jurt unterscheidet zwischen den frankophonen Literaturen der Peripherie (Lander
wie Belgien und Kanada mit institutionalisierter nationaler Unterstiitzung) und franko-
phonen Literaturen der franzdsischen Provinzen. Vgl. Joseph Jurt, »Le long chemin vers
Pautonomie littéraire en France et la lutte pour I'indépendance littéraire dans la périphérie
francophone, in: Revell, 1, 21, 2019, S. 57-86, S. 81f.

139 Vgl. Ndiaye, Introduction aux littératures francophones, 2004, Abschn. 3.

43

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

rischen Afrika als auch in der Karibik hervorgegangen ist. Im Unterschied
dazu pflegt der Maghreb eine doppelte Tradition, ndmlich die der franzosi-
schen und der arabischen Literatur, die sich nach wie vor parallel weiterent-
wickeln.? Senghor ist ein begeisterter Verfechter der franzésischen Sprache,
die er umfassend beherrscht und deren politisches, vereinigendes Potenzial er
auszuschopfen beabsichtigte, als er die Francophonie mitbegriindete:

Nachdem alle Versuche Senghors zu einer - wie auch immer gearteten — dauer-
haften Verbindung oder Foderation der westafrikanischen Territorien mit Frank-
reich/Europa gescheitert waren, kann man sein Engagement fiir die »Frankopho-
nie« als das Festhalten an einer - von der franzosischen Sprache her gedachten
- Einheit und Zusammenarbeit begreifen, die den im Umkreis der franzdsischen
Kultur sozialisierten Intellektuellen auch kiinftig eine geistige »Heimat« bot und
Frankreich erlaubte, seinen Grofimachttraumen und seinem Verstandnis als global
player auch nach dem Ende der Kolonialepoche anzuhiangen [Hervorhebungen wie
im Original].!!

Nicht nur die linguistische Definition des Begriffs Frankophonie bereitet nach
wie vor Kopfzerbrechen?, auch die Beziehung zwischen franzdsischer und
frankophonen Literatur(en) bewegt sich in einem Spannungsfeld zwischen
extremer Abgrenzung iiber die Frage der hierarchischen Stellung bis hin zur
totalen Fusion. Alain Mabanckou beschrieb 2006 diese Fusion folgenderma-
Ben: »La fratrie francophone est en route. Nous ne viendrons plus de tel
pays, de tel continent, mais de telle langue«.!*3 Ein Jahr spiter, als einer
der 44 Unterzeichner des im Jahr 2007 erschienenen Manifests »Pour une
slittérature-monde« en frangais«, erldutert er auf dem Buchriicken des im
selben Jahr unter der Direktion von Michel Le Bris und Jean Rouaud her-

140 Vgl. ebd.

141 Riesz widerlegt an dieser Stelle iiberzeugend die Griindungsmythen um die >Frankopho-
nie< und stellt klar heraus, dass sie nicht spontan entstanden sei, sondern in den franzosi-
schen Kolonien Afrikas lange vor deren Unabhéngigkeiten in die Wege geleitet wurde und
Léopold Sédar Senghor dabei eine fithrende Rolle spielte. Vgl. Janos Riesz, Léopold Sédar
Senghor und der afrikanische Aufbruch im 20. Jahrhundert, Wuppertal: Peter Hammer
Verlag, 2006, S. 318.

142 Ist Frankophonie das Franzosische im frankophonen Raum? Welche Kategorien miissen
angewendet werden, um das Frankophone zu bestimmen? Die offizielle oder die gespro-
chene Sprache? Die Sprache, die neben anderen Sprachen koexistiert? Dies sind beispiel-
haft einige der Fragen, die in diesem Zusammenhang aufgeworfen werden. Vgl. Jean-Marc
Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, Paris: Presses Universitaires de
France, 1999, S. 37f.

143 Alain Mabanckou, »La francophonie, oui, le ghetto : non !«, in: Le Monde, 18.03.2006:
www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_323
2html (15.11.2022).

44

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

ausgegebenen Buchs Pour une littérature-monde die {ibergeordnete Stellung
der frankophonen im Vergleich zur franzésischen Literatur: »La littérature
francophone est un grand ensemble dont les tentacules enlacent plusieurs
continents. La littérature frangaise est une littérature nationale. C’est a elle
d’entrer dans ce grand ensemble francophone.«!44

Am entgegengesetzten Pol dieses Spannungsfelds situieren sich kritische
Stimmen, wie die von Cerquiglini, die die urspriinglich als vereinend inten-
dierte Vorstellung der Frankophonie entlarven als eine Literaturkategorie,
die dazu dient, Ausgrenzungsmechanismen und hegemoniale Strukturen zu
erneuern:

La littérature des Sud [sic] écrite en francais a tardé a se faire accepter comme telle ;
elle ne s’est acquis droit de cité, sous le nom de »littérature francophone«, qua con-
dition d’étre tenue a I'écart de la littérature francaise. C’est un véritable »continent
noir«, non seulement parce que I'Afrique en fournit la plupart des auteurs, mais
parce que, au sens ou l'entend Hélene Cixous dans le Rire de la Méduse, il est
Tespace du refoulé dans la psychologie et dans la culture.'*

Diese erneuerte Marginalisierung kann damit belegt werden, dass die unzéih-
ligen neuen literarischen Werke aus dem globalen Siiden, deren Ziel es ist,
nichtwestliche Kanons zu legitimieren und das hegemoniale Zentrum zu
destabilisieren, kaum sichtbar sind in den nordatlantischen Metropolen, wo
wiederum neue Zentren und Peripherien entstanden sind.14¢

Innerhalb der Frankophonie betrifft die Diversitat nicht nur die Litera-
tur(en) in franzosischer Sprache. Eine weitere Unterscheidung wird im Fran-
z6sischen durch die Grof3- und Kleinschreibung sichtbar gemacht. Dabei
bedeutet das mit Minuskel geschriebene Wort francophonie die Gesamtheit
all derjenigen, die Franzosisch im Alltag oder fiir internationale Lénderbe-
ziehungen verwenden. Das mit Majuskel geschriebene Wort Francophonie
verweist auf politische Institutionen, Regierungen und offizielle Vertretungen.
Bezeichnend ist fiir den Ausgrenzungsmechanismus, der der Frankophonie
generell inhdrent ist, dass mit dem Aufkommen der politischen Francophonie
in den 1960er- und 1970er-Jahren sogar federfithrende Organe wie die ACCT
(Agence de la coopération culturelle et technique) es vermieden, sich mit

144 Michel Le Bris et al. (Hrsg.), Pour une littérature-monde, Paris: Gallimard, 2007.

145 Bernard Cerquiglini, »Préface, in: Christiane Chaulet-Achour, Dictionnaire des écrivains
francophones classiques. Afrique subsaharienne, Caraibe, Maghreb, Machrek, Océan Indien,
Paris: Editions Honoré Champion, 2010, S. II-IIL.

146 Vgl. Lydie Moudileno, »Une bibliotheque qui déborde, in: Achille Mbembe und Felwine
Sarr (Hrsg.), Ecrire IAfrique-Monde. Ateliers de la pensée Dakar et Saint-Louis-du-Sénégal
2016, Dakar: Jimsaan, S.157-173, S. 163.

45

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

dem Begriff Francophonie auszuweisen.!¥” Dazu passt die fragwiirdige Bezie-
hung, die Frankreich zur Francophonie hegt, denn es dauerte immerhin bis
in die 1980er-Jahre, bevor sich Frankreich als zur Francophonie zugehorig
erklarte, obgleich es einer der wichtigsten Geldgeber fiir dieses politische
Organ war'#$, das aktuell 88 Mitgliedsstaaten'®® zihlt. Im Gegensatz zu fran-
cophonie und Francophonie bezeichnet der espace francophone eine eher vage
Realitdt und bezieht sich auf diejenigen, die eine gewisse Zugehorigkeit zur
franzgsischen Sprache empfinden oder ausdriicken.®® Das von Léopold Sédar
Senghor geprigte Wort francité gehort zum Kontext der Entkolonisierung in
den 1960er-Jahren und sollte die sprachlichen und kulturellen Charakteristika
bezeichnen, die durch die >Sprache Moliéres« transportiert wurden.! Sowohl
francité als auch francophonie treffen im intellektuellen Milieu auf Vorbehalte
wegen des iiblen kolonialen Nachgeschmacks, den sie hervorrufen.!>?

1.2.6 Frankophonie und die franzoésische Schriftsprache

Fiir die Autorinnen der hier untersuchten Werke gilt, dass sie aufgrund ihrer
ausschliefilich franzdsischen Schulbildung zwangsldaufig Franzosisch zu ihrer
Schriftsprache machen. Doch anders als gemeinhin angenommen, gibt es
im Senegal ein Schriftsystem, das spétestens seit dem 17. Jahrhundert exis-
tiert.!> In der Wissenschaft und den vorherrschenden Narrativen iiber den
afrikanischen Kontinent'>* wird dieses Schriftsystem kaum thematisiert, bei

147 Vgl. Josias Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Christiane Ndiaye, Introduc-
tion aux littératures francophones : Afrique — Caraibe — Maghreb, Montréal: Presses de
I'Université de Montréal, 2004, S. 9-61, Abschn. 3.

148 Vgl. ebd.

149 Vgl. Webseite von Francophonie: www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125
(19.05.2022).

150 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 1.

151 Vgl. ebd., Abschn. 3.

152 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 3.

153 Vgl. Anke Granef3, Philosophie in Afrika. Herausforderungen einer globalen Philosophiege-
schichte, Berlin: Suhrkamp, 2023, S. 541.

154 Die vorherrschenden Narrative zeichnen das Bild eines vorkolonialen Afrikas, das gepréagt
ist von kleinen Dorfgemeinschaften mit geringem Grad an sozialer Organisation und
nicht vorhandener Schriftkultur. Neuere Studien, z.B. von Souleymane Bachir Diagne,
zeigen aber, »dass es im Afrika siidlich der Sahara seit dem 11. Jahrhundert eine lebendige
intellektuelle Tradition gibt, die sich in Texten auf Arabisch oder in afrikanischen Sprachen
(die Ajami-Literatur) manifestiert.« Vgl. Granef3, Philosophie in Afrika, 2023, S. 543f.

46

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

dem die Transliteration afrikanischer Sprachen wie u.a. Ful, Hausa, Bambara
und auch Wolof mithilfe arabischer Schriftzeichen realisiert wird, das im
Senegal Wolofal heifit (dt. zu Wolof machen)'> und allgemein als Ajami-Lite-
ratur bezeichnet wird.!¢ Aminata Sow Fall, die der Generation von Mariama
Ba angehort, deutet in threm Roman Lempire du mensonge an, dass dieses
Schriftsystem auch fiir literarische Texte verwendet wurde:!>’

Ce jour-la, mon grand-pere m'appela dans sa chambre. [...] - Mapaté [...] tu connais
la tradition. Fais-moi un petit texte. Un beau texte, dans notre langue en caractéres
arabes, comme ceux-la (en désignant une pile de feuilles méticuleusement rangées
au-dessus d’'une malle), sur 'amour, de préférence sur la femme.158

Der Verweis des Grof3vaters auf einen Papierstapel aus Texten, die in Wolofal
geschrieben wurden, entspricht der Darstellung von Cissé, der ebenfalls von
unzihligen Dokumenten berichtet, die in Wolofal redigiert wurden; von Kor-
respondenzen, Memoiren, Pharmakopden, Wahrsagereien, magisch-religio-
sen Praktiken, epischen Schriften und alteren Texten. Cissé weist darauf hin,
dass dieses kulturelle und literarische Erbe mitsamt seinen spirituellen, rituel-
len und magischen Bedeutungsebenen vom Verschwinden bedroht sei:!>

Pour certains détenteurs de ces manuscrits hérités de pere en fils, il ne fait aucun
doute que leurs »secrets« les investissent d’'une certaine légitimité de chefs spirituels
et les pérennisent dans la baraka [Fufinote: bénédiction divine]. D’ailleurs ils évo-
quent le fait qu’en wolof téere veut aussi bien dire livre que gris-gris.!®0

Die Autorinnen, deren literarische Texte hier untersucht werden, thematisie-
ren an keiner Stelle dieses Schriftsystem Wolofal. Sie berichten in Bezug
auf die Schriftsprache ausschliefllich von ihrer franzdsischsprachigen Schul-
bildung, wobei ihre Texte die Dominanz der franzdsischen Sprache durch
eingesprenkelte Wolof-Worter unterminierten, doch diese zumeist nicht in

155 »Wolofal (from Wolof: Wolof language or ethnic group and ‘-al’: causative morpheme)
is an Ajami writing (a generic term commonly used to refer to non-Arabic languages
written with Arabic scripts) used to transliterate Wolof in Senegal. It results from the early
Islamization of the major Muslim ethnic groups in the country, especially the Pulaar, the
Wolof and the Mandinka.« Vgl. Fallou Ngom, »Ajami Scripts in the Senegalese Speech
Community, in: Journal of Arabic and Islamic Studies, 10, 2010, S.1-23, S. 1.

156 Vgl. Granef3, Philosophie in Afrika, 2023, S. 541.

157 Ich verfiige iiber keinerlei Belege dafiir, dass literarische Werke mithilfe des Schriftsystems
Wolofal redigiert und editiert wurden.

158 Aminata Sow Fall, Lempire du mensonge, Dakar: Khoudia Editions, 2017, S. 36.

159 Mamadou Cissé, »Ecrits et écriture en Afrique de I'ouest, in: Sudlangues, 6, 2006, S. 63~
88, S. 83f.

160 Ebd.

47

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

der offiziellen Wolof-Schreibweise, sondern wiederum mit franzdsischer Or-
thografie geschrieben sind.

Bevor jedoch die ersten franzdsischsprachigen Texte aus der Feder weib-
licher senegalesischer Autoren entstanden sind, markierten den Start der
frankophonen afrikanischen Literatur(en) die sogenannten métis sénégalais,
die Nachkommen zumeist hellhdutig franzésischer Manner und dunkelhautig
senegalesischer Frauen. Beispiele hierfiir sind Abbé Boilat, der 1846 Voyage
a Joal veroftentlichte, und Léopold Panet, der 1850 Relation d’un voyage du Sé-
négal a Soueira (Mogador) publizierte. Zur frankophonen Literatur aus Afrika
zahlte auch die littérature coloniale, die von Franzosen in den afrikanischen
Kolonien geschrieben wurde, wie der Roman d’un spahi von Pierre Loti, der
1881 im Senegal lebte. Doch der >wahre« Beginn fiir die afrikanische Literatur
in franzdsischer Sprache wird auf den Anfang des 20. Jahrhunderts datiert,
ndmlich auf das Jahr 1921 und die Verleihung des Prix Goncourt an René
Maran mit Batouala.!®! Ausschlaggebend fiir die Kategorisierung waren vor
allem zwei Aspekte: zum einen die adressierte Leserschaft — bei der littérature
coloniale war das ausschliefilich das europdische Publikum - und zum ande-
ren, wie >kolonial« die Perspektive auf die im Text dargestellten afrikanischen
Realititen war. Erst mit der frankophonen afrikanischen Literatur zu Beginn
des 20. Jahrhunderts wurde aus einer afrikanischen Innenperspektive heraus
erzahlt.!62

Die koloniale franzosische Schule forderte zu Beginn die afrikanischen
Schiiler einerseits zur Nachahmung auf - »faire de la littérature francaise« —
und andererseits zur Dokumentation exotischer Lebenswelten — »montrer a
la métropole ce quest une civilisation »exotique««.!1> Dabei ging es sowohl
im Interesse der Lehrer als auch der kolonialen Schulbehdrde darum, die Psy-
chologie, die Herkunft und die Lebensumstidnde der afrikanischen Schiiler zu
ergriinden: »Das kolonialpolitische Interesse an einer besseren Kenntnis der
afrikanischen Lebenswirklichkeit schlug sich [...] in einer wachsenden Zahl
ethnographischer, zunehmend auch von Afrikanern selbst verfafiter Beitrdge
nieder«.'** Moura betont den Widerspruch, der sich durch die aufgezwungene
franzosischsprachige Schulbildung ergab. Durch die Schulbildung fand die

161 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 18.

162 Vgl. ebd., Abschn. 19.

163 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 69.

164 Hans-Jiirgen Liisebrink, Schrift, Buch und Lektiire in der franzosischsprachigen Literatur
Afrikas, Tiibingen: Max Niemeyer, 1990, S. 83.

48

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

von der Kolonialmacht stets geleugnete Fahigkeit zur Selbstdarstellung der
kolonisierten und marginalisierten Volker ihre Ausdrucksmdoglichkeit. Das
war der fruchtbare Bodensatz fiir die Asthetik des Widerstands mit Autoren
wie Césaire, Albert Memmi, Frantz Fanon, Jacques Rouman und Ousmane
Sembene.1%

Zu Beginn der frankophonen Literatur(en) wurden zwei Romangattungen
bedient: der historische Roman und der Erziehungsroman. Uber die Darstel-
lung der Landesgeschichte konnten, so Semujanga, nicht nur die nationale
Identitdt und die Legitimation der eigenen Existenz eingefordert werden,
sondern dariiber hinaus die Erinnerung aufrechterhalten und frithere Zeiten
verherrlicht werden.!6 Ab den 1950er-Jahren beginnt, so Moudileno, die >Ara
des afrikanischen Romanss, der sich durch die thematische Bandbreite aus-
zeichnet, d.h. von ethnografischen Enthiillungen, {iber die Problematisierung
der Dekolonisierung und Re-Kulturation, die nationale Bewusstwerdung bis
hin zur Anprangerung postkolonialer Auswiichse.!¢”

Obgleich sich die literarische Darstellung der afrikanischen Literatur(en)
ab Ende des 20. Jahrhunderts verandert hat, stehe laut Moudileno der afrika-
nische Autor in der Pflicht, sein Volk zu reprasentieren: »le récit africain doit
étre le reflet de ce monde«.!®® Die frankophonen afrikanischen Literaturen
haben, im Gegensatz zu den europdischen Literaturen, keine Infragestellung
des Autors im Sinne von Barthes oder Foucault gekannt!®®, sondern vielmehr
eine Doppelung des Wunsches nach einem Autor erfahren:

Ainsi, 'auteur postcolonial se trouve-t-il constamment réinvesti de son rdle d’auc-
tor : par des écrivains qui ont des choses a dire sur le monde dans lequel ils vivent,
et par une critique qui attend du récit africain qu’il soit le reflet de ce monde.'”

Die Problemstellung Moudilenos wird hier nicht weiterverfolgt, sondern soll
an dieser Stelle als Einblick in die theoretischen Uberlegungen zur Franko-
phonie dienen. Die internationale Bithne der Frankophonie betreten die ers-
ten weiblichen Autorinnen erst knapp drei Jahrzehnte nach Beginn der >Ara
des afrikanischen Romans< Ende der 1980er-Jahre mit den Senegalesinnen

165 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 68.

166 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 27.

167 Vgl. Moudileno, »Une bibliotheque qui déborde, in: Mbembe, Sarr, Ecrire [Afrique-Mon-
de, 2017, S. 160.

168 Vgl. ebd., S.167.

169 Vgl. Roland Barthes, La mort de lauteur, 1968 und Michel Foucault, Quest-ce quun au-
teur?, 1969.

170 Vgl. ebd.

49

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Aminata Sow Fall, Mariama B4 und Nafissatou Diallo. Mit ihnen wird ein
anderes Literaturgenre bedient, ndmlich die autobiografische Erzdhlung. Die
Wahl des Genres beruht auf den Erwartungen der kolonialen Schule, die
die literarische Produktion der ersten afrikanischen Autorinnen prégte. Ein
Schulaufsatz von Mariama B4, den sie mit 18 Jahren, also 1947, im Auftrag
ihrer Lehrerin Germaine Le Goff an der Ecole normale de jeunes filles de Ru-
fisque geschrieben hat, reflektiert deutlich diese koloniale Erwartungshaltung.

Der Aufsatz wird im Sinne der Nachahmung der franzosischen Literatur
mit zwei Versen von Chateaubriand er6ffnet: »Combien j’ai douce souvenan-
ce / Du joli lieu de ma naissance«.!”! Mariama Ba beschreibt darauthin im
Sinne der Dokumentation exotischer Lebenswelten ihren senegalesischen
Dorfalltag, der durch Musik, Rhythmus und Tanz geprégt ist. Doch das litera-
rische Erscheinen afrikanischer Autorinnen ist auch begleitet vom Problem
des Schweigens. Die vorliegende literaturethnologische Untersuchung mit der
Methode der ethnocritique wird zeigen, dass soziokulturelle und traditionelle
Konventionen die Autorinnen bzw. die weiblichen Romanfiguren vom Spre-
chen abhalten.

Liisebrink stellt eine wertvolle Beobachtung an, die diese Problematik
des Schweigens teilweise erldautert. Demnach existiert ein Widerspruch zwi-
schen autobiografischem Text (also dem individuell Erlebten) und der
Erzahltradition der miindlichen Kulturen Afrikas, denn das individuelle Erle-
ben, Denken und Fithlen wird hier ausgeblendet und dafiir die Kollektivge-
schichte, wie die des Clans oder der Familie, betont. Dariiber hinaus sind
traditionellerweise ausschliefilich die Griots autorisiert, diese Familien- und
Clangeschichten zu erzdhlen bzw. zu singen. »Die Geschichte der afrikani-
schen Autobiographie ist somit untrennbar verbunden mit der Rezeption und
Verbreitung okzidentaler Konzeptionen von Subjektivitit, Selbstdarstellung
und Individualitit.«!72

In der Sekundarliteratur wird vermutet, dass Mariama Ba diesen Konflikt
vermied, indem sie die epistolare Form fiir einen ihrer Romane wihlte, um
auf diese Weise die vertrauliche Mitteilung in traditioneller Art darzustellen,
namlich als einen exklusiven Austausch zwischen zwei Frauen.””? Der Aufruf

171 Vgl. Mama Coumba Ndiaye, Mariama Bd ou les allées d’un destin, Dakar: Les Nouvelles
Editions Africaines, 2007, S. 187ff.

172 Vgl. Liisebrink, Schrift, Buch und Lektiire in der franzosischsprachigen Literatur Afrikas,
1990, S. 82.

173 Béatrice Gallimore Rangira, »Ecriture féministe ? écriture féminine ? les écrivaines fran-
cophones de I'Afrique subsaharienne face au regard du lecteur/critique«, in: Etudes
frangaises, 37, 2, 2001, S. 79-98: doi.org/10.7202/009009ar (19.02.2020), S. 80f.

50

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Mariama Bas in ihrem Essai La fonction politique des littératures africaines
écrites zeigt aber, dass sie keine besondere Strategie benétigt, um ihrer weibli-
chen Stimme Gehdr zu verschaffen. Ganz im Gegenteil fordert sie die Frauen
explizit auf, ihre Stimmen zu erheben, auch auf die Gefahr hin, gesellschaft-
lich abgewertet zu werden:

Dans toutes les cultures, la femme qui revendique ou proteste est dévalorisée [...]
Leur représentation dans la littérature africaine est presque nulle. Et pourtant,
comme elles ont a dire et a écrire ! [...] C’est a nous, femmes, de prendre notre destin
en mains pour bouleverser l'ordre établi a notre détriment et ne point le subir. Nous
devons user comme les hommes de cette arme, pacifique certes mais siire, qu'est
Pécriture.”

Sowohl das Schweigen als auch das Schreiben in franzésischer Sprache kén-
nen in Bezug gesetzt werden zu dem in der vorliegenden Arbeit untersuch-
ten kulturellen Konzept jom (dignité/honneur). Einige der hier analysierten
literarischen Werke stehen in der Kontinuitdt zu Senghors philosophischem,
poetischem und politischem Ausdruck. Sein Anspruch war stets, sich gewandt
in der franzésischen Sprache auszudriicken, die er als francité idealisierte.
Seiner Ansicht nach mache den Charme der franzdsischen Sprache, anders als
beim Englischen, ihr guter Geschmack (goidit) und ihre Eleganz (grdce) aus;
dariiber hinhaus sei ihr eine natiirliche Logik und bewundernswerte Klarheit
inhérent.””> Léopold Sédar Senghor, der als erster aus den ehemaligen franzo-
sischen Kolonien stammende Autor 1983 in die franzdsische Akademie aufge-
nommen wird”6, beschwort in gewisser Weise ein Ideal der franzdsischen
Sprache, das im 17. Jahrhundert geschaffen wurde. Nachdem sich Mitte des
16. Jahrhunderts in Europa immer mehr die Volkssprachen gegeniiber dem
Lateinischen durchsetzen, wird im Jahr 1635

im Rahmen der umfassenden politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Gestal-
tung des absolutistischen Staates, der Versaillifizierung Frankreichs, ganz enschie-
den an einem Menschtyp gearbeitet, dem sog. »honnéte homme«, dem Hoéfling,
dessen Sprache ebenso gestylt werden mufite wie seine Kleidung, seine Tischmanie-

174 Mariama B4, »La fonction politique des littératures africaines écrites«, Vortrag beim Sym-
posium in Frankfurt, 4.-6.10.1980 mit dem Titel »La fonction des littératures modernes
d’Afrique noire«, in: Ada Uzoamaka Azodo, »Can the Post-Colonial Subject be White?
The Nightmare of Self (Re)Definition in Mariama B&’s Scarlet Song«, in: dies. (Hrsg.),
Emerging perspectives on Mariama Bd: postcolonialism, feminism, and postmodernism,
Trenton, NJ: Africa World Press, 2003, S. 408.

175 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S.190.

176 Vgl. Moudileno, »Une bibliothéque qui déborde«, in: Mbembe, Sarr, Ecrire IAfrique-Mon-
de, 2017, S. 160.

51

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

ren, seine Gebarden und andere Kulturtechniken. Das hofische Styling der Sprache
ist die Aufgabe der Académie francaise, die eine aristokratische und zentralfranzgsi-
sche Sprachnorm festlegt und propagiert. Es geht um die Reinheit, die Vornehmheit
und die Eleganz der Sprache, um pureté, noblesse und élégance.”””

Senghors Verstindnis der Frankophonie beinhaltet immer auch dieses Ideal
des honnéte homme. Wie im folgenden Kapitel gezeigt wird, stellt Senghor
einen direkten Bezug zwischen dem franzosischen Versailler Hofadel des 17.
Jahrhunderts und der senegalesischen Aristokratie her, um einerseits der afri-
kanischen Geschichte Gewicht zu verleihen und um andererseits durch eine
Vergleichbarkeit das senegalesische Kultur- und Narrationskonzept jorm einem
europdischen Publikum verstandlich zu machen. Diese Darstellung Léopold
Sédar Senghors von jom wird im folgenden Unterkapitel néher betrachtet und
bietet grundlegende Informationen, um mit der Methode der ethnocritique
eine literaturethnologisch erneuerte Lesart fiir die hier untersuchten Texte zu
ermoglichen.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom
1.3.1 Jom aus linguistischer Perspektive

Das senegalesische Wort jom gehort urspriinglich zur Sprache Seereer der
gleichnamigen Volksgruppe und wurde im spéteren Verlauf von allen senega-
lesischen Sprachen {ibernommen.'”8 Das Wort jom wird also nicht durch eine
Sprachgrenze behindert, sondern hat sie seit Langem iiberschritten und ist
in jeder senegalesischen Nationalsprache!”® verankert, u.a. in der senegalesi-
schen lingua franca Wolof:

177 Vgl. Trabant, »Franzésische Sprachpolitik«, in: Akademie-Journal, 2001, S. 10.

178 Diese Information habe ich von Fatou Diome erhalten bei ihrem Besuch an der Universitat
Ziirich im Mirz 2019. Als Verantwortliche fiir die Lesung und Vorstellung von Fatou
Diome hatte ich die besondere Gelegenheit, mit ihr iiber das Konzept jom zu sprechen.
Das Gesprach wurde aufgezeichnet und ist Teil von Kapitel 7, in dem die empirischen
Daten analysiert werden.

179 Laut Ethnologue gibt es 36 Sprachen im Senegal (Ethnologue Languages of the World 14th
Edition, Barbara F. Grimes [Hrsg.] 2000), von denen sechs als offizielle Nationalsprachen
anerkannt und in Artikel 1 der senegalesischen Verfassung aufgelistet sind: »La langue
officielle de la République du Sénégal est le Francais. Les langues nationales sont le Diola,
le Malinké, le Pular, le Sérere, le Soninké, le Wolof et toute autre langue nationale qui sera
codifiée.« Vgl. Journal officiel de la République du Sénégal: www.sec.gouv.sn/publication
s/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
(05.06.2024).

52

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jomn

Six langues bénéficient du statut juridique de langue nationale, mais une seule, le
wolof, est en concurrence directe avec le frangais, langue officielle. Elle est parlée et
comprise par 80 % de la population (I'ethnie wolof en représente 40 % environ) et
ce pourcentage augmente rapidement. Utilisée dans les régions comme instrument
de communication interethnique, elle est, dans les grands centres urbains, acquise
comme langue premiere par la plupart des enfants quelles que soient l'origine et la
langue de leurs parents.!8

Die Tatsache, dass 80% der senegalesischen Bevdlkerung Wolof spricht, er-
kldrt, warum einige der hier untersuchten Autorinnen Wolof-Worter in ihre
Werke integrieren, obwohl die Autorinnen selbst aus anderen ethnischen
Volksgruppen stammen.!8! Jom ist ein Wort, das in alle senegalesischen Spra-
chen integriert wurde, dennoch beginnt meine Suche nach seinen konstitu-
tiven Ebenen bei Léopold Sédar Senghor, der der ethnischen Volksgruppe
der Seereer angehorte. Der Riickgrift auf die Schriften Senghors wird durch
mehrere Aspekte gerechtfertigt, naimlich zum einen durch die Intertextualitit
der hier untersuchten Romane, vor allem in Le ventre de IAtlantique von
Fatou Diome, die ebenfalls der Volksgruppe der Seereer angehort und deren
Nachname den Ursprung des Wortes jom verrit.'®2 Das Werk des Denkers,
Schriftstellers und Staatsprasidenten Léopold Sédar Senghor hat internationa-
le Bedeutung erlangt, und der Einfluss der senghorschen Philosophie ist in
allen der in dieser Arbeit untersuchten literarischen Texte erkennbar.

180 Daniel Baggioni, Louis-Jean Calvet, Robert Chaudenson, Gabriel Manessy, Didier de Ro-
billard, Multilinguisme et développement dans l'espace francophone, Paris: Didier Erudition,
1992, S. 45.

181 Senegal ist eines der wenigen Lander in Afrika, in denen eine afrikanische Sprache den
Status einer lingua franca erlangt hat, die nicht nur die interethnische Kommunikation
ermoglicht, sondern auch die Funktion der Identifikation mit den geografischen Grenzen
eines Staates erfiillt. Eine der wichtigsten afrikanischen linguae francae ist Swahili, das im
Gegensatz zur Funktion des Wolof fiir den Senegal die Staatsgrenzen tiberschreitet und
sowohl in Tansania als auch in Kenia lingua franca ist. Vgl. Rose Marie Beck, »Urban
Languages in Africa«, in: Africa Spectrum, 2010, 45, 3, S. 11-41, S. 21. Dies gilt auch fiir viele
andere afrikanische Linguae francae, wie Fula, Dyula, Hausa, Manding und andere. Es gibt
auch andere afrikanische Sprachen, die als linguae francae gelten, aber nur fiir bestimmte
Regionen eines Landes, wie Bemba, Ewondo, Fon, Lingala und andere. Eine lingua franca,
die mit Wolof vergleichbar ist und ebenfalls eine Funktion als Nationalsprache hat, ist z.B.
Bambara in Mali. Obwohl in Gambia auch Wolof gesprochen wird, ist Manding dort die
Sprache, die von den meisten Einwohnern gesprochen wird. Vgl. Ethnologue: www.ethnolo
gue.com/country/GM (19.05.2022).

182 Wie schon im Unterkapitel 1.1.1 angemerkt, ist die Aussprache der Wérter Diome und jom
identisch: [gfz,om].

53

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.ethnologue.com/country/GM
https://www.ethnologue.com/country/GM
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ethnologue.com/country/GM
https://www.ethnologue.com/country/GM

1. Teil

Senghor ist einer der Begriinder der Négritude-Bewegung, die sich als
»ensemble des valeurs de la civilisation noire«!3® verstand: »Ziel der Négritu-
de war es, >schwarze« Kulturen aufzuwerten, sich von einer europdischen
Kulturhegemonie zu emanzipieren und strategisch ein Inventar von Merk-
malen >schwarzer« Kulturen aufzustellen«.18 Die Négritude ist eng mit der
Sprachproblematik verkniipft, denn Senghor, ganz wie die Autorinnen der
hier untersuchten Werke, bedient sich der franzosischen Sprache, um sein
Zielpublikum zu adressieren und gleichzeitig mit dem franzosischsprachigen
Text die afrikanischen Sprachen und Kulturen zu verteidigen. Jedes franko-
phone literarische Schaffen im Senegal und dariiber hinaus bewegt sich in
diesem sprachlichen und kulturellen Spannungsfeld. Senghor hatte zu seiner
Schulzeit in Joal von 1913 bis 1923 die seltene Moglichkeit, parallel in den
beiden Sprachen Franzosisch und Wolof unterrichtet zu werden.18>

In den offentlichen sakularen Schulen wurde ausschliefilich auf Franzo-
sisch unterrichtet und die Verwendung afrikanischer »Dialekte« war verbo-
ten.!%¢ Die Autorinnen der hier untersuchten Werke lernten somit als Schrift-
sprache ausschliellich Franzosisch, und diese Regelung ist nach wie vor
giiltig, obwohl in jiingster Zeit Anstrengungen unternommen werden, afrika-
nische Sprachen in den Schulunterricht aufzunehmen, mit dem Ziel »non
seulement [de] décoloniser les esprits et les imaginaires, mais de révéler des
intériorités et des univers signifiants inscrits dans un ordre du monde qui fait
sens intimement pour les Africains. Les langues ouvrent sur des galaxies, des
univers et des mondes qu’il s’agit d’explorer«.18”

In Bezug auf das Wort jom ist zunichst festzustellen, dass es je nach ver-
wendeter Orthografie unterschiedlich geschrieben wird, namlich jom, dyom,
dyéme, diom oder diome. Senghor schreibt das Wort in seinem Werk Négritu-
de et Humanisme'®® aus dem Jahr 1964 dyom. Im Jahr 1988, in seinem Werk Ce
que je crois: négritude, francité et civilisation de l'universel®®, verwendet er die
offizielle Wolof-Orthografie: jom. Senghors unterschiedliche Schreibweisen
spiegeln die Entwicklung hin zu einer offiziellen Rechtschreibung des Wolof

183 Senghor, Ce que je crois, 1988, S.136.

184 Gottsche, Dunker, Diirbeck, Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. 3.

185 Vgl. Riesz, Léopold Sédar Senghor und der afrikanische Aufbruch, 2006, S.109.

186 Vgl. ebd., S.112. Die Bezeichnung der senegalesischen Sprachen als Dialekte zeigt die
Geringschitzung, die die damaligen Kolonisatoren den afrikanischen Sprachen entgegen-
brachten.

187 Wiredu und Ngugi Wa Thiong’o zitiert von Sarr, Afrotopia, 2016, S. 106.

188 Senghor, Négritude et humanisme, 1964.

189 Senghor, Ce que je crois, 1988.

54

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jomn

wider, die 1966 vom CLAD"? festgelegt wurde. Die sprachpolitische Entschei-
dung fiir eine eigene offizielle Orthografie einer afrikanischen Sprache fiigt
sich in das Projekt Senghors, das er in seiner 1964 unter dem Titel Liberté
ver6ffentlichten Reihe beschreibt. In der Einleitung dieses Bands, Négritude
et Humanisme, beschreibt er die Ziele: »la conquéte de la Liberté, qui est a
la fois récupération, confirmation, défense et description de la personnalité
collective des >peuples noirs< : la Négritude«.! Die Eroberung dieser Freiheit
beinhaltet u.a. die Wiederbelebung, Bestitigung, Verteidigung und Beschrei-
bung der afrikanischen Sprachen.

Wie bereits in der Einleitung erwahnt, wird das Wort jom nicht von allen
Autorinnen der in der vorliegenden Studie untersuchten Texte verwendet und
es finden sich in einigen Werken entweder nur Spuren dieses Worts oder seine
ihm inhédrenten Bedeutungsebenen schimmern durch die im Text verwende-
ten Worter dignité und honneur bzw. durch die angewandten Erzahltechni-
ken. Das literarische Schaffen der Autorinnen der in dieser Studie analysierten
Texte ist stark von der senghorschen Philosophie beeinflusst und die Négritu-
de-Bewegung ist eng mit dem literarischen Schaffen verkniipft, denn durch
diese Texte findet sie ihren Ausdruck. Die Négritude-Bewegung wiederum ist
untrennbar mit dem narrativen und kulturellen Konzept jom verwoben, auch
wenn nicht alle Begriinder dieser Bewegung dem senegalesischen Kontext
angehoren.

1.3.2 Senghor: Négritude, die Literatur und jom

Die Négritude-Bewegung entstand in den 1930er-Jahren in Paris, wo sie sich
inmitten des Ideengemischs entwickelte, das sich zusammensetzte aus den
Nachwirkungen des Krieges, der Bewegung des Surrealismus, der marxisti-
schen Ideologie, dem Interesse an der Psychoanalyse und den Forderungen
der kolonisierten Linder.®> Wie viele dieser Bewegungen fand die Négritude
in erster Linie ihre bedeutendsten Ausdrucksformen in der Prosa und Poesie
und war zuallererst eine literarische Bewegung:

190 CLAD: Centre de linguistique appliquée de Dakar (Zentrum fiir angewandte Linguis-
tik in Dakar). »Das CLAD wurde 1964 gegriindet und durch das Dekret Nr.66-070
vom 27. Januar 1966 institutionalisiert.« CLAD: clad.ucad.sn/index.php/fr/presentation
(05.06.2024).

191 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 7.

192 Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 21.

55

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

En prose et poésie, on revendique la liberté créatrice, prone le retour aux sources et
dénonce toute forme d’oppression : »ni asservissement, ni assimilation : émancipa-
tion, clame Aimé Césaire (Martinique), chef de file du mouvement, avec Léopold
Sédar Senghor (Sénégal) et Léon Damas (Guyane).?

Die Griinder der Négritude-Bewegung, Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor
und Léon Damas, die in Paris lebten und Teil dieser soziopolitischen Umwal-
zungen in Europa waren, schrieben aus einer multidimensionalen Perspekti-
ve. Weit entfernt von ihren Herkunftslindern und eingetaucht in eine Atmo-
sphéire des Umbruchs thematisierten diese Intellektuellen die afrikanischen
und panafrikanischen Realititen aus einer Position heraus, die geografisch
aufSerhalb des beschriebenen Gegenstands liegt. Ihre Texte zielten darauf
ab, in afrikanischen oder panafrikanischen Gesellschaften das Bewusstsein
fiir ihre eigene Wertigkeit zu wecken, richteten sich aber gleichzeitig an ein
europdisches Publikum, dem sie die afrikanischen Lebensrealititen und deren
historische Verankerung wertschétzend nahebringen wollten. In diesem Span-
nungsfeld einer multidimensionalen Perspektive, die eine multiple Leserschaft
adressiert, bewegen sich auch einige der Autorinnen der hier untersuchten
Werke, wie spiter ausfiihrlicher gezeigt wird. Janos Riesz beschreibt dieses
Spannungsfeld, das sich in den unterschiedlichen Achsen der senghorschen
Philosophie widerspiegelt, wie folgt:

Négritude als das Streben nach Erkenntnis und Wiedergewinnung der durch Kolo-
nialismus und kulturelle Fremdbestimmung bedrohten Afrikanitit; Francité als die
lebenslange Auseinandersetzung mit franzdsischer - stellvertretend mit europaisch-
westlicher — Sprache und Kultur und Civilisation de I'Universel als der utopische
Horizont, in dem die Widerspriiche und Gegensitze der beiden in eins verschmel-
zen>t

Anders als Riesz fasst Cissé die Philosophie Senghors mithilfe nur zweier
Achsen zusammen, ndmlich mit den bekannten Begriffen enracinement und
ouverture, die das Spannungsfeld widerspiegeln, in dem die Négritude-Bewe-
gung angesiedelt ist. An dem einen Pol stehen hier die urspriinglich afrikani-
schen Sprachen und Kulturen und am gegeniiberliegenden Pol die diesen
Realitaten fremde Aulenwelt:

Fondé sur le concept de négritude [..] sa pensée [celle de Senghor] se congoit
dans une philosophie de la complémentarité fonctionnant selon la double exigence

193 Ebd.
194 Riesz, Léopold Sédar Senghor und der afrikanische Aufbruch, 2006, S. 8.

56

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

de lenracinement dans le Nous, cest-a-dire les traditions négro-africaines, et de
Pouverture a la modernité qui est Autre.!”

Die von Cissé vorgeschlagene Gegeniiberstellung der afrikanischen >Tradi-
tion< als Nach-innen-Gewandtheit, die zugleich fiir ein starres und unver-
anderliches Regelwerk steht, und der >Moderne« der westlichen Welt als
Nach-auflen-Gewandtheit, verdeutlicht eine Fehlinterpretation, die sich auch
in der Literaturwissenschaft hdufig wiederfindet. Die von Senghor verwende-
ten Begriffe, die nach innen gewandte Verwurzelung, enracinement, und die
gleichzeitige Offnung nach auflen, ouverture, kdnnen nicht synonym mit den
Begriffen >Tradition< und >Moderne« gesetzt werden, denn, so Senghor:

Nous voulons nous enraciner au plus profond de I'Africanité, dont la Négritude n'est
qu’un aspect, et, en méme temps, demeurer ouverts aux quatre vents du monde, sin-
gulierement aux Alizés qui soufflent du Nord et chassent les fievres d’hivernage.'*

Doch fast standardmiaflig werden diese beiden Kategorien, Tradition und Mo-
derne, bei der literaturwissenschaftlichen Untersuchung frankophoner Werke
als ausschlaggebender Konflikt interpretiert — als das Movens der Roman-
handlung -, wobei die Tradition gleichgesetzt wird mit der afrikanischen Welt
und die Moderne mit der europidischen Welt, wie das auch Cissé darstellt.
Warner verweist darauf, dass das Konfliktpotenzial in den frankophonen
afrikanischen Literatur(en) sich vielmehr zwischen den hybriden Kategorien
sVergangenheit« und >Gegenwart« innerhalb der afrikanischen Welt verorten
lasst und stellt hierzu in Bezug auf Mariama Bas Werk fest:

So the idea - common in readings of B4 - that a simple modernity-tradition
binary exists here needs to be set aside, especially when it comes to questions of
family law and family form. Far from being a »bog« in which women had been
stuck since time immemorial, tradition and custom were hybrid sociolegal spaces in
transformation.’*’

Diese kurze kritische Anmerkung unterstreicht auch das Ziel der vorliegenden
Untersuchung, namlich einer erneuerten bzw. erginzten Methodologie im
Rahmen der literaturwissenschaftlichen Arbeit an Texten der aulereuropii-
schen Welt. Der in Senghors Werk eingewebte Wunsch nach Komplementari-
tat ist komplex und um diesem multiperspektivischen Anliegen Ausdruck zu

195 Blondin Cissé, »Reinventer la modernité africaine !«, in: Mbembe und Sarr, Ecrire
I[Afrique-Monde, 2017, S. 144.

196 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 318.

197 Tobias Warner, »How Mariama B4 Became World Literature: Translation and the Legibili-
ty of Feminist Critique.« PMLA, Vol. 131, No. 5, 2016, S. 1239-55, S. 1246: www.jstor.org/sta
ble/26158922 (26.04.2022).

57

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.jstor.org/stable/26158922
https://www.jstor.org/stable/26158922
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/26158922
https://www.jstor.org/stable/26158922

1. Teil

geben, ist die Literatur das Mittel der Wahl. Durch sie und in ihr lassen sich
die Aufwertung der eigenen Kultur und die Reflexion iiber die von auflen
kommenden kulturellen Einfliisse vereinen, die sodann in Uberlegungen fiir
eine Kultur des Universellen gipfeln kdnnen. Die besondere Relevanz des lite-
rarischen Textes hebt Senghor in Négritude et Humanisme von 1964 hervor,
wo er die Literatur an erster Stelle der >schwarzafrikanischen Kunst« sieht.!%

Jedoch st6f3t Senghor bei der Definition von Literatur auf ein weiteres kom-
plexes Problem und zwar das der afrikanischen Mehrsprachigkeit. In seinem
Werk von 1964 weist Senghor den verschiedenen literarischen Genres eine
Sprache zu, was eine klare Hierarchisierung aufweist, wobei ihm zufolge die
wissenschaftlichen Texte auf Franzosisch und die literarischen Werke in den
Sprachen der ethnischen Volksgruppen verfasst wiirden: »Les ouvrages scien-
tifiques [...] seraient écrits en frangais. On se servirait de la langue indigene
dans les genres littéraires qui expriment le génie de la race : poésie, thétre,
conte.«!* Diese Einschiatzung wurde von Cheikh Anta Diop vehement abge-
lehnt, der etwas jiinger als Senghor dennoch dieser Generation zugezdhlt
werden kann und sich stets fiir ein ausschliellich muttersprachliches - in
seinem Fall Wolof-sprachiges - afrikanisches Bildungs- und Kultursystem
ausgesprochen hatte.200

Aber auch Senghor stand dafiir ein, die afrikanischen Sprachen aufzuwer-
ten. Er erlautert, dass die Wiirde des »Neégre?®! nouveau« durch Literatur
in »indigener« Sprache wiederhergestellt wiirde, denn es gebe einen bestimm-
ten Geschmack, einen spezifischen Geruch, einen gewissen Akzent und ein
bestimmtes >schwarzes< Timbre, die nicht mit europdischen Instrumenten
ausgedriickt werden konnten.202 Neben der ésthetischen Wirkung auf Seh-,
Geschmacks-, Geruchs- und Gehdrsinn miissen, so Senghor, die afrikani-
schen Literaturen auch engagiert sein: »[...] la littérature et I'art négro-afri-
cains [...] engagent la personne — et non seulement l'individu - par et dans
la communauté, en ce sens quils sont des techniques d’essentialisation. Ils
lengagent dans un avenir qui lui sera désormais présent, partie intégrante de

198 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

199 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 19.

200 Vgl. hierzu die ausfiithrliche Biografie und Bibliografie iiber Cheikh Anta Diop: www.cheik
hantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm (28.04.22).

201 Die Kursivierung des Worts in der vorliegenden Untersuchung soll darauf aufmerksam
machen, dass dieser diskriminierende Begriff ausschliefllich im Rahmen und entsprechend
der Konventionen der Zitierweise verwendet wird. In diesem Zitat verweist der Begriff
direkt auf die senghorsche philosophische Bewegung der Négritude.

202 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 19.

58

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

son moi.«?%® Dementsprechend stellt Senghor fest: »[E]n Afrique noire, »>l’art
pour lart« n’existe pas ; tout art est social.«?04

Senghor setzte sich nicht fiir Monolingualitdt ein und sieht in der Zwei-
sprachigkeit das Potenzial eines ganzheitlichen Ausdrucks: »Le bilinguisme,
précisément, permettrait une expression intégrale du Négre nouveau - jem-
ploie le mot a dessein ; il doit étre restitué dans sa dignité.«2% Senghor spricht
hier von Zweisprachigkeit - womit er moglicherweise auf die beiden Sprachen
Franzosisch und Wolof anspielt -, wohl wissend, dass die afrikanische Le-
bensrealitdt plurilingual ist. An dieser Stelle soll vor allem darauf hingewiesen
werden, dass die soziopolitisch relevanten und vielfiltigen Fragestellungen zu
Sprach(en)wahl, Orthografie, dem Grad an Engagiertheit und kiinstlerischem
Ausdruck obligatorischer Teil allen literarischen Schaffens in Afrika sind und
sich auch in einigen der hier untersuchten Werke wiederfinden.

Fiir Senghor gilt, dass afrikanische Literatur vor allem engagiert und durch
die afrikanische Kultur inspiriert sein miisse?%%, die geschriebenen Worte
sollen Herz und Ohr beriihren?” und zugleich miisse diese Asthetik >Schép-
fung<?%8 sein, denn der literarische Text schaffe neues Leben: »’homme afri-
cain exerce sa fonction d’animateur, de créateur de vie [a travers] ces arts ma-
jeurs, qui vivent en symbiose pour créer une expression de I'idée-sentiment et,
par-dela, une manifestation de la vie«.2%° Der extreme Anspruch, den Senghor
an die afrikanischen Literaturen und die Kunst im Allgemeinen stellt, wurde
in jiingerer Zeit von Achille Mbembe und Felwine Sarr?? neu definiert und
es wurde die Reichweite ihrer Wirkungskraft auf die ganze Welt ausgedehnt:
»1l est désormais clair que pour avancer, le monde ne peut plus se passer des
ceuvres africaines et diasporiques, quil sagisse des arts, de la critique, des
savoirs, de la littérature ou des autres domaines de la créativité et de I'imagina-
tion«.2!! Diese Selbstaufwertung durch die Kreativitit und Vorstellungskraft
der afrikanischen Literaturen hdngt direkt mit dem kulturellen Konzept jom

203 Ebd., S.207.

204 Ebd.

205 Ebd., S.19.

206 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 82.

207 Vgl.ebd., S. 25.

208 Vgl.ebd., S.117.

209 Ebd.

210 Felwine Sarr gehort ebenfalls der ethnischen Gruppe der Seereer an. Er wurde im selben
Dorf wie Fatou Diome geboren, ndmlich in Niodior. Vgl. Webseite der S. Fischer Verlage:
www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934 (31.05.2023).

211 Mbembe, Sarr, Ecrire IAfrique-Monde, 2017, S. 11.

59

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934

1. Teil

zusammen, was damit bewiesen werden kann, dass Senghor selbst mehrfach
in seinen Werken auf den Begriff jorn aufmerksam macht.

1.3.3 Senghors Definition von jom

Senghor erklart den Begriff jom explizit in seinen beiden Werken von 1964
und 1988. Im Vergleich fallt auf, dass sich seine Erkldrungen in mehreren
Punkten stark voneinander unterscheiden. Diese unterschiedliche Darstellung
spiegelt die soziopolitischen Verdnderungen im Senegal wider, ausgehend von
der Kolonialzeit bis hin zu den ersten Jahren der Unabhéngigkeit. Wahrend
der Kolonialzeit lag der Fokus von Senghor noch darauf, die dem afrikani-
schen Kontinent eigenen Kulturen und Werte zu verteidigen, wohingegen 28
Jahre nach der Unabhingigkeit die Suche nach dem eigenen afrikanischen
kiinstlerischen Ausdruck im Zentrum stand.??

Das Werk Négritude et Humanisme von 1964 ist eine Sammlung von Reden
und Prosatexten, die von Léopold Sédar Senghor verfasst und von den Edi-
tions du Seuil zusammengestellt wurden. Senghor erldutert den Begrift jom
(dyéme) in dem Text »L’Afrique noire. La civilisation négro-africaine«, der
urspriinglich aus der Anthologie Les plus beaux écrits de I'Union francaise et
du Maghreb aus dem Jahr 1947 stammt.?® In diesem Text beschreibt Senghor
mit erhebenden poetischen Worten die besondere Vielféltigkeit der afrikani-
schen Volker und zugleich ihre Ahnlichkeit, die sich in der Spiritualitit und
der besonderen Bedeutung der Familie ausdriicke, die wiederum untrennbar
mit der Welt der Vorfahren verkniipft sei:

Mais qu’est-ce que la Famille en Afrique noire ? C’est lensemble de toutes les person-
nes qui descendent dun Ancétre commun. Ancétre qui est, selon les peuples, un
homme ou une femme ; le plus souvent une femme, car celle-ci, comme dépositaire
de la vie, semble particulierement propre a étre symbole [Hervorhebungen wie im
Original].2*

Die Organisation und Struktur der Familie griindet sich vor allem auf
einer Emotionalitit der zwischenmenschlichen Bindung.?® Diese besonde-
re Emotionalitit finde sich, so Senghor, auch in den schwarzafrikanischen

212 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

213 Léopold Sédar Senghor et al., Les plus beaux écrits de I'Union frangaise et du Maghreb,
Paris: La Colombe, 1947.

214 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 74.

215 Ebd., S.75.

60

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

Kiinsten (»arts négro-africains«?¢), die wiederum ein Verstindnis fiir die
Surrealitit voraussetzen. Die afrikanischen Kiinste, so Senghor in seinem Text
von 1964, seien erfullt von der afrikanischen Seele, die sich in einer >Kunst
des Lebens< (lart de vivre) widerspiegelt.?” Bei seiner Darstellung dieser afri-
kanischen >Lebenskunst« geht Senghor von einer Allgemeingiiltigkeit dieses
Konzepts fiir alle auf dem afrikanischen Kontinent anséssigen Menschen aus,
beschrinkt den Geltungsbereich bei seiner Prizisierung dann doch zuerst auf
den Senegal, danach auf die ethnische Volksgruppe der Wolof und schliefSlich
auf die der Seereer.

Zunichst noch allgemein fiir alle Afrikaner geltend, fithrt Senghor dann
weiter aus, dass diese Lebenskunst dem Ideal der ethnischen Gruppe der
Wolof entspreche?8, die es nur im Senegal gibt. Diese Lebenskunst sei gepragt
durch ein starkes Ehrgefiihl, welches wiederum den Widerstand gegen dufiere
Einfliisse ermogliche, d.h. gegen die Kolonialisierung.?"” Und dieses Ehrgefiihl
nenne sich dyém u Sérér (jomu seereer??°). Jom ist somit ein Begriff, den die
ethnische Volksgruppe der Seereer gepragt hat:

[I]art de vivre, qui repose sur le primat de la Susceptibilité et de 'Honneur. Ceci
chez les Négro-soudanais surtout ; pas nécessairement chez les islamisés, ni chez
les »hamitisés«??; car le dyom u Sérér, »I’honneur sérére«, est devenu proverbial au
Sénégal. Or, les Séreres sont restés rebelles a toute islamisation jusqu’a la conquéte
francaise.???

Senghor versucht mit dieser komplexen und nicht widerspruchsfreien Dar-
stellung ein senegalesisches Kulturkonzept fiir alle ethnischen Gruppen und

216 Ebd., S.76.

217 Vgl. ebd.

218 Vgl. ebd.

219 Vgl. ebd.

220 In offizieller Wolof-Orthografie; im Folgenden werden zitierte Wolof-Worter erganzt durch
die in Klammern stehende offizielle Wolof-Schreibweise.

221 Peter Rohrbacher, Die Geschichte des Hamiten-Mythos, Wien: Veroffentlichungen der In-
stitute fiir Afrikanistik und Agyptologie der Universitit Wien, Band 71, 2002. »Wenige
historisch-wissenschaftliche Konzepte haben in der afrikanischen Sprach- und Geschichts-
wissenschaft einen derart hohen Stellenwert besessen, wie der Mythos iiber die kultur-
tragenden Hamiten.« (Ebd., S.4) »Bei der >Hamitentheorie< handelt es sich um einen
eurozentristischen afrikanischen Kulturmythos, der sich Ende des 19. Jahrhunderts zu
einer wissenschaftlichen Theorie manifestierte. [...] Der Kern der »Hamitenthese« lautete,
dass jegliche auf dem subsaharischen Raum vorgefunden kulturellen Werte, von einer
postulierten >weiflen Rasse< herrithren mussten.« (Ebd., S.6) »Ideengeschichtlich nimmt
der Hamiten-Mythos seinen Ausgangspunkt in der Bibel. Die Hamiten leiten sich von
Ham ab, einer der drei Sohne des Noah.« (Ebd., S.13).

222 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

61

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Gesellschaften des afrikanischen Kontinents geltend zu machen, was seiner
Absicht entspricht, alle schwarzafrikanischen Volker unter der Agide der Né-
gritude-Bewegung zu vereinen.??> Mit derselben Intention ist seine Erklarung
in Fufinote 21 zu verstehen: »Le dyom [jom] Cest proprement le sentiment
que l'on a de sa dignité personnelle«??, denn mit dieser Erkldrung verallge-
meinert er das urspriinglich von den Seereer und Wolof stammende Konzept
jom, um ihm eine Universalitdt zu verleihen und somit auch Menschen zu-
ginglich zu machen, die nicht diesen beiden ethnischen Volksgruppen ange-
horen.

Bei der Beschreibung von jom, die er mit >persénlicher Wiirde« tibersetzt,
betont Senghor die personliche und emotionale Seite des Individuums. Aus
Senghors Darstellung wird deutlich, dass jom aus mehreren Elementen be-
steht, die allesamt auf eine Personengruppe bzw. Gemeinschaft verweisen, die
die Macht hat, dem Einzelnen jom zuzuweisen oder zu entziehen. Senghor
Ubersetzt jom mit dignité (dt. Wiirde), aber auch mit honneur (dt. Ehre),
wobei jom kein Selbstzweck sei, wie das auch Kant 1797 in Bezug auf den
Begriff >Wiirde<??® darstellte. Der Riickgriff auf den philosophischen Diskurs
in Europa ist gerechtfertigt, da Senghor selbst Parallelen zwischen den Werte-
systemen der europaischen und senegalesischen Gesellschaft zieht.

Senghor unterteilt zundchst jom in zwei Bereiche, erstens den der
Dydambour (jambuur), lhonnéte homme und zweitens den der Samba Linguer
(samba-lingeer), le noble.??¢ Damit bringt er das in der senegalesischen Tradi-
tion verankerte Verhaltensideal jom in direkten Bezug zu den europdischen
Kulturen und zwar nicht nur auf das franzésische Modell des honnéte homme
des 17. und 18. Jahrhunderts??’, sondern auch auf die Antike, indem er latei-
nische Entsprechungen hinter den Wolof-Wortern anfiigt, die die verschiede-
nen Facetten von jom beschreiben. Senghor expliziert den Begriff Dydmbour
(jambuur), Phonnéte homme und erldutert, dass dieser Mensch vier Eigen-

223 Vgl.ebd,, S.7.

224 Ebd.,, S.76.

225 Die Wiirde wurde in erster Linie von anderen Personen zugeschrieben. Erst ab 1797, durch
Immanuel Kants Erklirung, wurde die Idee eingefiihrt, dass der Mensch in seiner Wiirde
als »Zweck an sich selbst« wahrzunehmen ist, und das Konzept der Menschenwiirde trat in
die philosophische Debatte ein. Vgl. Lemma »Wiirde«, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches
Warterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe & Co., 1972, S. 1088ff.

226 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

227 Das Modell des honnéte homme umfasst die Eigenschaften ehrenwert (honorable), anstin-
dig (décent), herausragend (excellent) und gebildeter Mann von Welt (homme du monde
instruit). Vgl. Lemma »Ehrlicher Mensch«, Ritter, Historisches Worterbuch der Philosophie,
1972, S. 1186.

62

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

schaften besitzen muss, von denen drei angeboren oder >Gaben Gottes< und
eine davon angeeignet seien??8:

Il repose sur trois qualités natives — »vertus« héréditaires ou dons de Dieu - et
sur une qualité acquise. Ce sont : 1° le laf (latin : majestas) [note de bas de page
19 : Je mets entre parenthéses le mot latin qui rendrait le mieux l'idée]. C’est la
beauté et la force physique, plutét la prestance qui impose le respect, 2° le weurseuk
(felicitas). Cest l'aisance matérielle et le succes dans les différents domaines de
lactivité humaine ; 3° le barké (honestas). C’est le weurseuk transposé sur le plan
moral, C’est-a-dire la richesse et I'excellence de I'dme ; 4° le téguin (urbanitas). Cest
la distinction dans les maniéres et les paroles, distinction que donnent I'éducation et
Pobservance de la tradition.??

Die lateinischen Worter verweisen sdmtlich auf den in den europdischen
Kulturen verankerten Begrift dignitas.?3° Jom beinhaltet zwei Kategorien von
Eigenschaften, erstens >die von Gott gegebenen«: laf (majestas), wérsék ( feli-
citas), barke (honestas), und zweitens >die angeeigneten«: teggin (urbanitas).
Indem Senghor die Wolof-Worter mit dem Konzept des honnéte homme
und den rémischen Tugenden in Verbindung bringt, stellt er einerseits die
senegalesische Kultur auf dieselbe Ebene wie die europdischen Kulturen und
verleiht ihr andererseits eine historische longue durée.

Der Unterschied, so Senghor, zwischen dem Begrift jambuur, >der Ehren-
hafte<, und samba-lingeer, >der Edle«, besteht darin, dass Zweiterer nicht
notwendigerweise von edlem Blut sein muss. Senghor fiihrt als Beweis ein
Wolof-Sprichwort an: »C’est bien d’avoir mere noble et pere noble: c'est
mieux d’étre noble soi-méme«.?¥! Er begriindet dies damit: »le Négro-africain
voit, dans tout homme libre, une personne qui possede, a un degré plus
ou moins élevé, les trois qualités natives énumérées ci-dessus«.232 Auch mit
dieser Darstellung verallgemeinert Senghor das kulturelle Konzept und ver-
leiht ihm eine universelle Giiltigkeit, entsprechend seiner philosophischen
Grundannahme der civilisation universelle. Die grundlegende soziale Regel,
dieses primat de ’honneur erfordert laut Senghor die Erfiillung verschiedener
Pflichten:

228 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

229 Ebd.

230 Cicero prigte sowohl die anthropologische Dimension — die Uberlegenheit des Menschen
gegeniiber den Tieren - als auch die politische Dimension des Begriffs DIGNITAS. Vgl.
Lemma »Honnéte hommex, Ritter, Historisches Worterbuch der Philosophie, 1972, S.1088.

231 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

232 Ebd.

63

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Ce sont : 1° la térdnga (honos). Cest le respect, la politesse, les >honneurss, que I'on
rend a quelqu’un ou que l'on regoit (de teral : >respecter<) ; 2° la kérsa (pudor). C’est
un mot synonyme, avec une nuance de pudeur, de réserve. Ajoutons deux devoirs
particuliers : 1° orma (gratia). C’est la reconnaissance que nous devons a toute
personne qui nous a obligés ; 2° La touydbo (pietas). C’est la reconnaissance pieuse
que l'on doit plus particulierement a ses parents. »Prendre soin de sa mere, dit le
proverbe, est du domaine de la touydbo«.?*®

Obwohl der Bezug zu den monarchischen Gesellschaften Europas offensicht-
lich ist, bezieht sich dieser homme libre (der freie Mann), von dem Senghor
spricht, auf die vorkoloniale senegalesische Gesellschaft. Dies wird zwar nicht
in demselben Text deutlich, aus dem die zuvor genannten Zitate stammen,
aber in einem anderen Text aus dem Jahr 1945, der ebenfalls Teil dieser
Anthologie von Senghor aus dem Jahr 1964 ist.>* Hier erkliart Senghor die
politische und soziale Ordnung der ethnischen Volksgruppe der Seereer (im
Sinne einer Region im Senegal) und stellt dar, dass diese auf der >Hierarchie
des Kastensystems<2* fuf3t:

1° En téte, le Roi ou Bour (buur) (note de bas de page : »Bour«, comme la plupart
des noms de fonction ou de caste, est wolof. En effet, le pays compris entre le Sénégal
et Saloum était, autrefois, sous la suzeraineté du roi wolof du Dyolof)

2° Les Guelwdrs (gelwaar) ou Nobles, qui représentent, théoriquement, les anciens
conquérants malinkés ;

3° Les hommes libres, divisés en Dydmbours (jambuur) et Badolas (baadoolo). C’est
la majorité, la masse des paysans séreres (seereer);

4° Les Nyénis (fieefii) ou Artisans, groupés eux-mémes en sous-castes ; forgerons,
médecins, cordonniers, tisserands, laobés (lawbe) ou ouvriers-du-bois, griots ;

5° Les Fad (singuler : pdd) ou Captifs. Je dis »captifs« de préférence a »esclaves«. 23

Abdoulaye-Bara Diop bemerkt in Bezug auf diese senegalesische Gesell-
schaftsordnung, dass das Kastensystem zwar ein sehr altes und prikoloniales
System sei, das erstaunlicherweise aber extrem persistent wére. So ordne es
weiterhin Gruppen, bestimme den Status, die Funktionen und Verhaltenswei-
sen von Personen in Bezug auf eine als archaisch geltende, aber lebendige
Gesellschaftsordnung, deren Ursprung sich in grauer Vorzeit verliert.?¥”

233 Ebd., S.77.

234 Ebd., S.47, Originalquelle: Robert Lemaignen, Léopold Sédar Senghor, Prince Sisowath
Youtevong, La communauté impériale frangaise, Paris: Editions Alsatia, 1945.

235 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 45.

236 Ebd.

237 Vgl. Abdoulaye-Bara Diop, La société wolof. Tradition et changement. Les systémes d’inégali-
té et de domination, Paris: Karthala, 1981, S. 27.

64

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jomn

Wie schon erwiéhnt, teilt Senghor das kulturelle Konzept jom in die Ka-
tegorien >von Gott gegebene Eigenschaften<, >vom Individuum angeeignete
Eigenschaften< und die »>zu erfiillenden Pflichten« ein. Diese Kategorien und
Elemente beziehen sich auf die Figur des honnéte homme, die in der Epoche
des monarchischen Absolutismus und des Klassizismus des 17. und 18. Jahr-
hunderts verankert ist. Senghor zieht diese Parallele explizit in seinem Werk
aus dem Jahr 1988:

Cette conviction, ce sens de 'honneur, est née du fait que I'on a toujours agi comme
une personne responsable, guidée par ses pensées et ses sentiments, ses paroles et
ses actes, toujours selon I'idéal d’honnéte homme, au sens originel (sens ancien) de
cette expression.?®

Die Figur des honnéte homme reprisentiert eine ideale Lebensweise, wie
in anderen Epochen der Heilige, der Ritter, der Cortegiano und der Edel-
mann.?® In seinem Werk aus dem Jahr 1630 beschreibt Nicolas Faret die
wichtigsten Regeln fiir einen erfolgreichen honnéte homme.2*0 Eine Parallele
zu Senghors Ausfithrungen in Bezug auf jom ist die Differenzierung in >von
Gott gegebene« und »angeeignete« Eigenschaften:

[...] il me semble tres necessaire que celuy qui veut entrer dans ce grand commerce
du monde soit nay Gentilhomme, & d’'une maison qui ait quelque bonne marque.
Ce nlest pas que {’en veuille bannir ceus a qui la nature a dénié ce bon heur. La
vertu n’a point de condition affectée & les exemples sont assez communs de ceus
qui d’'une baisse naissance se sont élevez a des actions heroiques & a des grandeurs
illustres.?!

Ahnlich wie Senghor beschreibt auch Faret, dass ein honnéte homme tiber
korperliche Schonheit, Tugenden, Mut und Weisheit verfiigen muss, und
dies im richtigen Maf3. Ein wichtiger Unterschied in den Darstellungen von
Senghor und Faret ist der Bezug zur Religion. Faret beschreibt, dass die Werte
des honnéte homme erst durch die Gottesfurcht ihre Grofe erlangen:

Aussi est-ce la crainte de Dieu qui est le comencement de cette vraye Sagesse [...] Par
elle nous paroissons bons sans hypocrisie, devots sans superstition, prudens sans
malice, modestes & humbles sans léchete, & genereus sans arrogance.?#?

238 Senghor, Ce que je crois, 1988, S.13.

239 Vgl. Lemma »Ehrlicher Mensch« Ritter, Historisches Worterbuch der Philosophie, 1972,
S.1086.

240 Nicolas Faret, Honnete Homme. Ou [Art De Plaire A La Cour, Strasbourg: Welper, 1664.

241 Ebd., S.13.

242 Ebd., S.39f.

65

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Senghor hingegen erkldrt, dass noch wichtiger als die Pflichten gegeniiber
dem Nichsten die Pflichten gegeniiber sich selbst seien.?** Es gehe nicht nur
darum, die Pflichten der térdnga (teranga) einzufordern und zu bewahren,
sondern auch und vor allem darum, die eigene Person zu behaupten und
zu schiitzen. Diese Selbstachtung kénnte in letzter Konsequenz sogar den
Selbstmord beinhalten:

Mais la personne peut étre offensée et, parfois, le Destin nous empéche toute riposte
efficace. Nous n’avons alors qu'une solution : abandonner notre souffle vital pour
sauver notre vie personnelle, notre dme. Le suicide est lexigence derniére de la
Susceptibilité, fille de 'Honneur.2**

Da Selbstmord von der islamischen Religion strikt abgelehnt wird, verlegt
Senghor den Ursprung dieser Regeln der Lebenskunst in die vorislamische
Zeit im Senegal, also vor das 10. Jahrhundert, und erklart:

Lislamisme réprouve le geste et interdit aux suicidés I'entrée des cimetieres. Rien
n'y fait. Cela prouve, une fois de plus, quantérieur a I'islamisation et plus profond
quelle, est le dyom négro-africain. 2%

In seinem Werk von 1964 stellt Senghor das Wort dyom (diome, jom) als Ober-
begrift fiir die Lebenskunst des Schwarzafrikaners dar. Diese Lebenskunst
bzw. jom sei in der vorislamischen Zeit verankert, womit der Begrift jom eine
Konnotation von Reinheit erhélt. Damit verleiht Senghor dem Begriff jom
den Anschein, dass sein Ursprung frei von jeglichen dufleren kulturellen Ein-
flissen war und der Begriff prazise und kohérent definierbar ist. Jom besteht
laut Senghor aus verschiedenen Facetten, die in Gaben und Pflichten unter-
teilt werden. Zu jeder dieser in Wolof ausgedriickten Facette fiigt Senghor
einen lateinischen Begriff hinzu, der jeweils ein Element der historisch in den
europdischen Gesellschaften verankerten Ideale widerspiegelt, die von den
romischen Urspriingen bis zu den Idealen der monarchischen Gesellschaft
Frankreichs reichen.

Mit dieser Bezugnahme stellt Senghor das Konzept jom auf dieselbe Ebene
wie die europdischen Kulturen, was seine antikolonialistische Herangehens-
weise widerspiegelt, denn im Gegensatz zum kolonialistischen Diskurs, der
Afrika jegliche Geschichte und kulturellen Erwerb abspricht?#6, um die freie

243 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S.77.

244 Ebd.

245 Ebd., S.77f.

246 »[...] la colonisation, je le répete, déshumanise ’homme méme le plus civilisé ; que 'action
coloniale, lentreprise coloniale, la conquéte coloniale, fondée sur le mépris de ’homme in-
digene et justifiée par ce mépris, tend inévitablement a modifier celui qui 'entreprend [...]«,

66

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

Ausbeutung des afrikanischen Kontinents durch die Kolonialherren zu recht-
fertigen, postuliert Senghor nicht nur eine sékulare afrikanische Kultur, son-
dern macht sie zudem uneingeschrankt vergleichbar mit der europdischen.
Es sei an dieser Stelle noch angemerkt, dass Senghor als antikolonialisti-
scher Denker, wie die weiteren Vertreter der Négritude-Bewegung (Césaire,
Damas), aber auch Frantz Fanon, zum Postkolonialismus gezéhlt werden, ob-
wohl sie ihre wichtigsten Werke wihrend der Zeit des Kolonialimus verfasst
haben.2%

Die Darstellungen von jom, die Senghor in seinem Werk aus dem Jahr 1964
anfiihrt, also vier Jahre nach der senegalesischen Unabhéngigkeit, unterschei-
den sich von denen in seinem Werk aus dem Jahr 1988. In letzterem beschreibt
Senghor den senegalesischen Ehrenkodex jom und erkldrt, dass er sich aus
der Vorbildfunktion der Seereer ableite.2*® Wie schon 1964, als er betonte, dass
diese ethnische Gruppe gegeniiber jeglichem &dufleren kulturellen Einfluss
rebellisch geblieben war, erklirt er, dass die Seereer den &ltesten Zustand ihrer
Sprache bewahrt haben, die urspriinglich aus der senegalesisch-guineischen
bzw. westatlantischen Gruppe stamme.?*

Allerdings erldutert Senghor das Konzept jom, diesen »code d’honneur sé-
négalais«?>%, nicht mithilfe der Sprache Seereer, sondern mit Wolof-Wértern,
wie im Folgenden zu sehen ist. »La premiere notion de ce code est le jom, que
je traduis par »>sens de ’honneur« [...] c’est la conviction qu'on a de sa dignité
parce que de son intégrité morale.«?%!

Wie schon in seinem Werk von 1964 beinhaltet laut Senghor das Konzept
jom auch den Selbstmord: »Le jom est si important pour I'intégrité morale
de la personne que, lorsque celui-ci est atteint, si peu que ce soit, il n'est
qu'un moyen de le recouvrer : le suicide. Ainsi sacrifie-t-on volontiers sa vie
physique, animale, pour sauver, avec son ame, sa dignité d’homme.«?>? Im
Gegensatz zu seinem Werk aus dem Jahr 1964 nennt Senghor 1988 nur drei

vgl. Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme suivi de Discours sur la Négritude, Paris:
Présence Africaine, 1955, S. 21.

247 Die antikoloniale Haltung kann in dem Sinne der postkolonialen Theorie zugerechnet
werden, da das Prifix »-post« fiir eine gedankliche Uberwindung des Kolonialismus und
nicht zwangslaufig fiir eine zweitliche Abfolge steht. Vgl. Gottsche, Dunker, Diirbeck,
Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. 2.

248 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S.12.

249 Vgl. ebd.

250 Ebd., S.13.

251 Ebd.

252 Ebd.

67

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

Grundtugenden, {iber die ein honnéte homme verfiigen muss, namlich kersa,
teguin (teggin) und muii:

La kersa, que l'on traduit, souvent, par »discrétion« ou »pudeur, est, essentielle-
ment, la »maitrise de soi«. C'est ce qui caractérise aussi bien le jeune homme ou
la jeune fille modeles que la grande dame, le noble ou le sage. Le teguin, qui est
a rapprocher du verbe feg, »poser«, »placer«, »tenir«, »conduire«, c’est la maniere
de se tenir et conduire. Ce sont les bonnes manieres. Je songe particulierement
a la politesse que 'on rend a chaque personne selon son état, son rang et son
mérite. Cette politesse est désignée par le mot feranga, qui se rattache au verbe
teral, »honorer« [...] Quant au mufi, Cest cette »patience« qui est, plus quon ne le
croit, une vertu africaine. C’est celle que 'on préte habituellement a notre classe
laborieuse d’hommes libres : aux paysans, pasteurs et pécheurs. Il reste quelle
était enseignée, quelle I'est encore a notre jeunesse, mais surtout a notre jeunesse
studieuse.?>?

Eine weitere relevante Unterscheidung der beiden Werke findet sich in einem
Zitat eines Wolof-Gedichts, das Senghor anfiihrt, um das Verb teral (ehren)
zu definieren. In seinem Werk aus dem Jahr 1988 ubersetzt er das Gedicht
nicht ins Franzdsische, sondern zitiert es in der Sprache Wolof:

Teral nga buur

teral nga badoola

Teral nga sa i non.

Teraanga donté xaj, bu la sééné¢,
Dal di wicax geen.?*

Dieses Gedicht wird von Senghor auch in seinem Werk von 1964 als Er-
klarung fiir das primat de 'honneur aufgefithrt, aber dort gibt er es auf
Franzosisch wieder, ohne einen Bezug zum Original in der Sprache Wolof
herzustellen:

Tu as honoré le Roi,

Tu as honoré le pauvre,
Tu as honoré I'ennemi.
SiT’honneur était chien,
En te voyant,

1l agiterait la queue.?®

Die diachronen Verinderungen in Senghors Darstellungen von jom sind auf
verschiedenen Ebenen angesiedelt. Erstens ist festzustellen, dass Senghor in
seinem Werk von 1988 nicht mehr jeden einzelnen Wolof-Begriff, d.h. jede

253 Ebd.,, S.14f.
254 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.
255 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.

68

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

einzelne Facette von jom iibersetzt. Er fithrt sogar ein Gedicht auf Wolof
an, ohne es ins Franzosische zu {ibersetzen. Zweitens nennt Senghor fiir das
kulturelle Konzept jom viel weniger Facetten als in seinem Werk von 1964.
Eine Facette des Konzepts findet sich jedoch unverdndert in beiden Werken
Senghors wieder, ndmlich der Selbstmord, der das letzte Mittel zur Rettung
des personlichen jom darstellt. Drittens stellt Senghor in seinem Werk von
1988 zwar durchaus eine Vergleichbarkeit mit den europiischen Kulturen
her, indem er die Wolof-Begriffe ins Franzdsische iibersetzt, diesmal jedoch
bezieht er keine lateinischen Begriffe ein. Im Gegensatz zum ersten Werk
aus dem Jahr 1964 iibersetzt Senghor 1988 die Wolof-Begriffe nicht nur mit
einem, sondern mit mehreren franzdsischen Wortern, wie schon an anderer
Stelle erwdhnt. Dadurch entfernt er das Konzept jom von den européischen
Kulturen, und obwohl es iibersetzbar bleibt, wird durch die Mehrdeutigkeit
der kulturelle Unterschied hervorgehoben.

Senghors Erklirung des Konzepts jom hat in den 24 Jahren von 1964
bis 1988 einen bemerkenswerten Wandel von einer komplexen Liste verschie-
dener Facetten oder Tugenden hin zu einer sehr reduzierten Liste erfahren.
Dennoch steht an der Spitze beider Listen das Konzept des honnéte homme,
das sich auf die europdischen Kulturen bezieht. Das folgende Schaubild visua-
lisiert die verschiedenen Facetten und den diachronen Wandel von jom in den
Werken von Senghor.

Senghor 1964 / 1988 - jom

barke
T r
laf HONESTAS |\ 1964 1988 mufi
MAIJESTAS * = ) g patience
—>| angeboren jom
weérsék |, - ~\ tegin
FELICITAS N
L || orma / bonnes maniéres,
= aboo GRATIA “\ politesse
P|ETXS b angeeignet S
teranga kersa
tegin / teranga honorer discrétion,
pudeur,
URBANITAS kersa HONOS maitrise de soi
PUDOR

Abb. 1

Die verschiedenen Facetten von jom und ihre semantischen Ebenen, wie von
Senghor beschrieben, werde ich in den folgenden Kapiteln eingehender be-

69

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Teil

trachten, da sie relevant fiir die Textanalyse sind. Durch die Bezugnahme auf
die senghorschen Erlduterungen wird bei der Untersuchung der literarischen
Darstellungen deutlich, welche Funktionen dem Begrift jom zukommen in
Bezug auf die unterschiedlichen sozialen Rollen der Geschlechter und Gen-
der, den sozialen Status der Personen und Gruppen, die Fragen von Tradition
und Moderne, die Beziehung zwischen Afrika und Europa uv.m. Dariiber
hinaus wird durch diese Bezugnahme bei der Textanalyse die Kritik sichtbar,
die die Autorinnen der hier untersuchten Werke an den traditionellen (star-
ren) Werten und Funktionen von jom iiben, die, so lassen sich die literari-
schen Aussagen interpretieren, die bestehenden sozialen Ungleichheiten und
damit einhergehenden Ungerechtigkeiten — nicht nur die zwischen Minnern
und Frauen, sondern gesamtgesellschaftlich gesehen - aufrechterhalten und
immer wieder reproduzieren. Die Autorinnen der hier untersuchten Texte
fordern mittels ihrer schriftstellerischen Tatigkeit, so lassen sich die folgenden
Analysen interpretieren, eine Aktualisierung des Konzepts jom, um die Tradi-
tionen zu bewahren, aber auch neu zu beleben und dadurch die senghorsche
Philosophie mit ihrem Konzept des enracinement et ouverture tatsachlich zu
ermoglichen.

70

https://dol.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 Einleitung
	1.1.2 Formulierung und Eingrenzung des Themas

	1.1.1 Annäherung an das Thema
	1.2 Theoretische und methodologische Rahmung
	1.2.1 Die Beobachter-Perspektive
	1.2.2 Literaturethnologie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive
	1.2.3 Literaturethnologie aus ethnologischer Perspektive
	1.2.4 Die literaturethnologische Methode der ethnocritique
	1.2.5 Die frankophonen Literaturen
	1.2.6 Frankophonie und die französische Schriftsprache

	1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom
	1.3.1 Jom aus linguistischer Perspektive
	1.3.2 Senghor: Négritude, die Literatur und jom
	1.3.3 Senghors Definition von jom


