
1. Teil

1.1 Einleitung

1.1.1 Annäherung an das Thema

In der vorliegenden Studie wird beispielhaft eine literaturethnologische Un‐
tersuchung an Texten durchgeführt, die von senegalesisch-stämmigen bzw.
französisch-senegalesischen Autorinnen in der Sprache Französisch verfasst
wurden. Anhand von Theorien und Methoden aus der Literaturwissenschaft1,
der Ethnologie2 und der Literaturethnologie3, aber auch anderen Wissen‐
schaftsbereichen wie beispielsweise der Sprach- und Kulturwissenschaft, der
Geschichte, der Geobotanik und unter Einbeziehung weiterer Ressourcen
sollen neue Perspektiven auf diese Texte eröffnet werden. Die beispielhafte
Untersuchung legt dabei den Fokus auf die in allen Werken nachweisbaren
expliziten oder impliziten Verweise auf das kulturelle Konzept jom, das im
afrikanisch-senegalesischen4 soziokulturellen Kontext beheimatet ist.

Der Begriff jom wird von den Romanautorinnen an vielen Stellen mit den
Wörtern dignité und honneur übersetzt, die jedoch auf gesellschaftliche Kon‐
ventionen verweisen, die dem europäisch-französischen Kontext entspringen.
Um die hinter den Begriffen dignité und honneur liegenden Bedeutungsebe‐
nen zu erfassen, die auf das afrikanisch-senegalesische kulturelle Konzept jom

1 Der Begriff ›Literaturwissenschaft‹ bedarf einer kurzen Erläuterung, da er in Bezug zur
französischsprachigen Literatur gebracht wird, auf die in der vorliegenden Studie der Fokus
gerichtet wird. Es handelt sich hier um französische Literaturwissenschaft im Sinne von Lite‐
raturwissenschaft für das Studium des Französischen an einer deutschsprachigen Universität.
»Die universitäre Disziplin, die sich in Frankreich mit dem Gegenstand Literatur befaßt,
trägt nicht den Namen Wissenschaft«. Vgl. Thomas Klinkert, Einführung in die französische
Literaturwissenschaft, Berlin: Erich Schmidt Verlag, 2008, S. 11.

2 Die Begriffe ›Ethnologie‹ und ›Anthropologie‹ werden hier synonym im Sinne einer
Sozialanthropologie verwendet, die den Menschen als soziales Wesen in sozialen Kontexten
untersucht. Der Begriff ›Anthropologie‹ versteht sich hier als Abkürzung für Sozial- und
Kulturanthropologie, was den neueren Entwicklungen im wissenschaftlichen Diskurs, insbe‐
sondere in Deutschland, entspricht. Die Bezeichnung ›Sozial- und Kulturanthropologie‹
betont u.a. die enge Verbindung zu den theoretischen und methodischen Ansätzen der social
and cultural anthropology in den englischsprachigen Ländern.

3 Die Literaturethnologie ist noch kein etabliertes Wissenschaftsfach, wie im späteren Verlauf
eingehender erläutert wird.

4 In der vorliegenden Untersuchung wird zwischen afrikanisch-senegalesisch und europäisch-
französisch unterschieden, um hervorzuheben, dass einige kulturelle Konventionen über die
Landesgrenzen hinaus für den jeweiligen Kontinent gelten können.

7

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweisen, sind besondere Kenntnisse erforderlich. In der vorliegenden Studie
kann gezeigt werden, dass die literaturethnologische Methode der ethnocriti‐
que einen solchen Blick ›hinter die Kulissen‹ , d.h. auf das afrikanisch-senega‐
lesische Symbolsystem ermöglicht.

Um die Problematik kurz vorzustellen, wird an dieser Stelle beispielhaft
die sprachliche Herausforderung der literarischen Texte angerissen. Ich gehe
davon aus, dass die Autorinnen der hier untersuchten Werke mit den Wör‐
tern dignité und honneur den Begriff jom übersetzen, der ursprünglich aus
einer senegalesischen Sprache stammt und verschiedene, kulturell bedingte
Konnotationen besitzt. In einigen der hier untersuchten Werken wird das
Wort jom (bzw. diome, dyôm5) verwendet und wenngleich die Schreibweise
dieses Begriffs je nach angewendeter Orthografie – Französisch oder Wolof –
verschieden ist, handelt es sich immer um dasselbe Wort.

Diese Tatsache bleibt einer Leserschaft6 verborgen, die nicht mit senegale‐
sischen Sprachen vertraut ist. Hinzu kommt, dass die verwendeten Wörter
(jom, diome, dyôm etc.) nur bedingt erläutert werden. Einige der hier unter‐
suchten Autorinnen verwenden in ihren Werken das Wort jom und überset‐
zen es mit einer Fußnote, andere übersetzen jom mit den Wörtern dignité
oder honneur, ohne weitere Erläuterungen anzubieten, manche integrieren
jom in ihre Texte, ohne das Wort zu übersetzen oder zu erklären, und wieder
andere verwenden in ihren literarischen Texten das Wort jom überhaupt
nicht.

Hier ist beispielsweise Fatou Diome zu nennen, die Autorin des Romans
Le ventre de l’Atlantique7, die das Wort jom nicht explizit in ihrem Roman
benutzt. Beachtlich ist jedoch die hohe Frequenz der Wörter dignité und
honneur und deren implizite Verweisfunktion auf den Begriff jom, die im
Text mit der Methode der ethnocritique aufgedeckt werden kann, wie im

5 Identische Aussprache der drei Wörter: [d̠͡ʑom]. In diesem Text wird, abgesehen von Zitaten,
die offizielle Wolof-Orthografie verwendet: jom, was der offiziellen Schreibweise der Sprache
Wolof laut dem Centre de linguistique appliquée de Dakar (CLAD) entspricht. »Le CLAD a
été créé en 1964 et institutionnalisé par le décret n° 66-070 du 27 janvier 1966«. Vgl. CLAD:
clad.ucad.sn/fr/presentation (04.06.2024).

6 Die geschlechtergerechte Sprache wird in der vorliegenden Untersuchung wann immer mög‐
lich durch die Verwendung von genderneutralen Begriffen, wie hier ›Leserschaft‹, umgesetzt.
Um die Lesbarkeit des Textes nicht zu erschweren, wird jedoch auf Beidnennung und
Gendersternchen o.ä. verzichtet und dafür regelmäßig zwischen männlicher und weiblicher
grammatischer Form abgewechselt, wenn für die betreffenden Wörter beide Formen verwen‐
det werden können. Damit soll gewährleistet werden, dass die grammatischen Geschlechter
paritätisch im gesamten Text repräsentiert sind.

7 Fatou Diome, Le Ventre de l’Atlantique, Paris: Anne Carrière, 2003.

1. Teil 

8

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nachfolgenden Kapitel 2.2 ausführlich gezeigt wird. Meine Grundannahme,
dass die Autorinnen der hier untersuchten Werke das kulturelle Konzept jom
mit den Wörtern dignité und honneur übersetzen, wird bestärkt durch zwei
Beobachtungen, die sich auf die deutsche Übersetzung von Fatou Diomes
Roman Le ventre de l’Atlantique beziehen, Der Bauch des Ozeans8.

Da die Übersetzerin Brigitte Große dort durchgängig das Wort dignité mit
›Ehre‹ anstatt mit ›Würde‹ übersetzt hat, werden die für den europäischen
Kontext sehr unterschiedlichen Begriffe austauschbar. Loimeier, dessen Text‐
analyse und -interpretation sich auf die deutsche Version des Romans bezieht,
unterstreicht aus diesem Grund, dass die ›Ehre‹ (und nicht die Würde) eine
grundlegende Rolle im Roman von Fatou Diome spiele:

Eine kurze Reihe von Zitaten aus dem Roman Der Bauch des Ozeans zeigt die Be‐
deutung des Begriffs der Ehre in Diomes Buch, den manche vielleicht aus Unkennt‐
nis der moralischen Grundlagen einer westafrikanischen Gesellschaft übersehen
würden.9

Das Zitat von Loimeier bildet den Ausgangspunkt meiner wissenschaftlichen
Untersuchung, denn es deckt ein Spannungsverhältnis in den literarischen
Texten auf zwischen der Allgegenwart der Begriffe dignité und honneur als
europäisch-französische kulturelle Konzepte auf der einen Seite, und jom
als afrikanisch-senegalesisches kulturelles Konzept auf der anderen. Diese
drei abstrakten Begriffe beinhalten eine Vielzahl an kulturell bedingten Be‐
deutungsebenen und gesellschaftlichen Funktionen, die sich nicht nur in
diachroner, sondern auch synchroner Perspektive unterscheiden.

Als Funktionskonzept wird bei der Untersuchung einerseits die textimma‐
nente Funktion von jom angenommen, wonach die Narration der literari‐
schen Texte sich strukturell um diesen zentralen Begriff jom herum organi‐
siert, andererseits wird davon ausgegangen, dass das Konzept Funktion ein
retrospektives Konstrukt ist und erst durch eine interpretatorische Annahme
die implizierte Funktion jom sichtbar gemacht wird.10 Das bedeutet, dass
die Funktionen von jom nicht als Wesensmerkmale der zu untersuchenden
Phänomene, sondern als Beobachterkategorien aufgefasst werden.11 Sowohl

8 Fatou Diome, Der Bauch des Ozeans, Zürich: Diogenes, 2004, übersetzt von Brigitte Große.
9 Manfred Loimeier, Africando, Frankfurt a.M.: Brandes & Apsel, 2010, S. 16.

10 Vgl. Roy Sommer, »Funktionsgeschichten: Überlegungen zur Verwendung des Funktionsbe‐
griffs in der Literaturwissenschaft und Anregungen zu seiner terminologischen Differenzie‐
rung«, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch im Auftrage der Görres-Gesellschaft 41, 2000,
S. 325.

11 Vgl. ebd., S. 333.

1.1 Einleitung

9

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autorintention als auch Rezeption, im Sinne von Wirkungsabsicht und Wir‐
kung, bleiben in der vorliegenden Untersuchung weitgehend unberücksich‐
tigt. Es soll vielmehr gezeigt werden, dass in den untersuchten literarischen
Texten die antreibende bzw. motivierende Funktion (lat. movens) herausgear‐
beitet werden kann, die dem kulturellen Konzept jom hinhärent ist. Diese
antreibende Funktion wirkt sich nicht nur auf die Handlungen der Romanfi‐
guren aus, sondern hat zudem einen Einfluss auf die reale Arbeit und den
gesellschaftlichen Status der Schriftstellerinnen und darüber hinaus für das
literarische Werk im Allgemeinen.

Die Autorinnen übersetzen jom mit den Wörtern dignité oder honneur,
die vordergründig auf den europäischen Kontext verweisen und wodurch das
kulturelle Konzept jom verdeckt wird, das ursprünglich in den Traditionen,
Sitten und Gebräuchen des Senegals verankert ist. Diese konzeptuelle Veran‐
kerung in der senegalesischen Gesellschaft zur Zeit der jeweiligen Schriftstel‐
lerin ist in denjenigen Romanen direkt nachweisbar, deren Autorinnen von
diesen gesellschaftlichen Konventionen geprägt wurden, nämlich Mariama
Bâ, Fatou Diome und Ken Bugul. Marie NDiayes Werk Trois femmes puissan‐
tes12 kann hingegen als Beispiel für einen französischen Text gelten, der nur
indirekte Verweise auf das kulturelle Konzept jom enthält.

Marie NDiaye ist die einzige der hier untersuchten Autorinnen, die ihr
gesamtes Leben in Frankreich verbracht hat. Sie wurde von ihrer französi‐
schen Mutter alleine aufgezogen ohne ihren senegalesischen Vater, der die
Familie verließ, als Marie NDiaye noch ein Säugling war.13 Daher wurde sie
nie mit den kulturellen Konzepten des Senegals konfrontiert, die die anderen
Autorinnen in die französische Sprache übersetzen. In der Forschungsliteratur
wird Marie NDiaye jedoch häufig derselben Kategorie der ›frankophonen‹ Li‐
teratur zugeordnet, wie das für die anderen drei Autorinnen gilt, deren Werke
in der vorliegenden Arbeit untersucht werden. Aber Marie NDiaye übersetzt
nicht, wenn sie schreibt, und das kann im Text nachgewiesen werden. Im
Übrigen sieht sie sich selbst weder als senegalesische oder französisch-senega‐
lesische noch als afrikanische Schriftstellerin, sondern als eine französische
Autorin, was in der vorliegenden Studie unbestritten bleibt.14

12 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.
13 Vgl. Larousse: www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436

(09.10.2020).
14 »[Marie NDiaye] a toujours refusé toute appartenance aux littératures africaines.« Larousse:

www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436 (09.10.2020).

1. Teil 

10

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436
https://www.larousse.fr/encyclopedie/personnage/Marie_NDiaye/180436


Meine Forschungsmethode konzentriert sich ausschließlich auf den Begriff
jom. Es handelt sich um einen Methodenmix, der neben literaturwissenschaft‐
lichen Methoden auch ethnologische in die Untersuchung einbezieht. Dieser
literaturethnologische Methodenmix ist in den 1980er-Jahren in Frankreich
entwickelt worden, nennt sich ethnocritique und bietet sich für meine Un‐
tersuchung an, denn mit seinem zugleich literaturwissenschaftlichen und
ethnologischen Ansatz eröffnet er neue Perspektiven nicht nur auf die in
den Texten verwendeten Erzähltechniken, sondern auch auf die in ihnen ent‐
haltenen soziopolitischen Botschaften. Die wissenschaftliche Vorgehensweise
der ethnocritique wird in der vorliegenden Studie exemplarisch angewendet,
um zu zeigen, dass die Literaturwissenschaft für die Analyse frankophoner
literarischer Werke auf ethnologisches Wissen zurückgreifen sollte und dass
auch die Ethnologie durch die Anwendung der Methode der ethnocritique
besonderen Nutzen aus literarischen Werken ziehen kann.

Die vorliegende Studie soll als Beispiel dienen für eine mögliche Fach‐
richtung der Literaturethnologie, die u.a. mit Rückgriff auf ethnologisches
Wissen in der Lage ist, semantische Ebenen zu identifizieren, die zwischen
oder hinter den Zeilen eines französischsprachigen Textes verborgen sind.
Diese semantischen Ebenen wiederum beinhalten einen Bezug zur realen
senegalesischen Gesellschaft, ihrer Diaspora und der konkreten Lebenswelt
zur historischen Zeit der Autorinnen. Es handelt sich um eine wechselseitige
Beziehung und gegenseitige Beeinflussung, denn fiktionale Texte werden von
der konkreten Welt genährt, genauso wie die konkrete Welt von fiktionalen
Texten beeinflusst wird, wie von Iser mit dem Drei-Achsen-Modell darge‐
stellt:

Denn Möglichkeiten, so meint man, liegen den Realitäten nicht voraus. Wenn aber
Realitäten ihrerseits Konstrukte sind, dann können sie nicht aus sich selbst hervor‐
gegangen sein. Das Zusammenspiel von Fiktivem und Imaginärem bezeugt folglich,
daß die Bezugsrealitäten des Textes – weil aus Möglichkeiten hervorgegangen –
wieder in solche zerlegt werden, um weitere Möglichkeiten freizusetzen, die dem
Hervorbringen anderer Welten dienen.15

Um die gegenseitige Beeinflussung und die Verschränkung von realer und
fiktiver Welt in Bezug auf den Begriff jom zu belegen, werden neben den
schriftlichen Texten auch Zitate aus anderen Quellen (u.a. mündliche Texte)
angeführt, um die These zu bestätigen, dass jom ein kulturelles Konzept ist,
das im gesellschaftlichen Alltagsgeschehen Senegals und der senegalesischen

15 Wolfgang Iser, Das Fiktive und das Imaginäre. Perspektiven literarischer Anthropologie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991, S. 402.

1.1 Einleitung

11

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diaspora relevant ist und in die fiktive Welt der hier untersuchten literari‐
schen Werke hineinreicht. Die fiktionalen Texte wiederum adressieren eine
real existierende Leserschaft, die die in den Werken enthaltene Kritik an
traditionellen Konzepten (wie jom) wahrnehmen kann, wenn sie über die
dafür benötigten Kenntnisse verfügt.

Der Begriff jom ist aufgeladen mit sozialen Idealkonzepten, und die Hand‐
lungsstränge in den hier untersuchten Romanen, die die soziopolitischen
Themen der Migration, die Infragestellung von individueller und kollektiver
Identität, die Erneuerung von Narrativen über die Unterschiede und Gemein‐
samkeiten von Kulturen und den Humanismus im Allgemeinen behandeln,
werden sämtlich durch dieses kulturelle Konzept motiviert. Diese Themen
stehen in der Kontinuität des philosophischen Diskurses von Léopold Sédar
Senghor bis Felwine Sarr, d.h. von der Bewegung der Négritude und ihrer For‐
derung nach einer negro-afrikanischen16 Kultur bis hin zur aktuellen Heraus‐
forderung des afrikanischen Kontinents auf der Suche nach ›seinen eigenen
Zukunftsmetaphern‹.17 Die enge Beziehung zwischen fiktionalem Text und
realer Welt in den afrikanischen Literaturen beschreibt Felwine Sarr mit den
Worten: »Le roman est l’un des lieux où l’existentiel africain contemporain
s’est probablement le mieux exprimé«.18

Die Autorinnen der hier untersuchten Werke befassen sich auch mit
metaliterarischen Fragen, die ebenfalls eng mit dem kulturellen Konzept jom
verknüpft sind. Sie thematisieren beispielsweise das Recht auf freie Meinungs‐
äußerung und die Bedingungen für die literarische Produktion in französi‐
scher Sprache im Allgemeinen und speziell in Bezug auf die Situation von
Autorinnen. Die Tatsache, dass ich ausschließlich Werke von weiblichen Au‐
toren ausgewählt habe, werde ich im nächsten Unterkapitel erläutern, in dem
ich die Autorinnen und ihre Werke kurz vorstelle und mein Forschungsthema
eingrenze.

16 Vgl. Léopold Sédar Senghor, Ce que je crois: Négritude, Francité et civilisation de l’universel,
Paris: Grasset, 1988, S. 12.

17 »Cependant, plus que d’un déficit d’image, c’est de celui d’une pensée et d’une produc‐
tion de ses propres métaphores du futur que souffre le continent africain.« Felwine Sarr,
Afrotopia, Paris: Editions Philippe Rey, 2016, S. 12.

18 Sarr, Afrotopia, 2016, S. 134.

1. Teil 

12

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.1.2 Formulierung und Eingrenzung des Themas

Zur Formulierung und Eingrenzung des Themas bedarf es einer Vorbemer‐
kung. Ich habe sieben Jahre lang im Senegal gelebt, stehe seit über zwanzig
Jahren in engem Kontakt mit der senegalesischen Gesellschaft und verfüge
über sehr gute Kenntnisse der Sprache Wolof.19 Die Auswahl der Werke,
die das Korpus der vorliegenden Studie bilden, wurde gelenkt durch meine
persönlichen Erfahrungen, Kenntnisse, allgemeinen Beobachtungen und In‐
teressen. Es umfasst ausschließlich weibliche Autoren, weil ich überzeugt
davon bin, dass ich als Frau, die im Senegal gelebt hat und die Sprache Wolof
spricht, einen leichteren Zugang zu diesen Texten habe. Dennoch bin ich
mir durchaus bewusst, dass gerade diese scheinbare Nähe eine besondere
Sensibilität erfordert, um stets die Unterscheidung gewährleisten zu können
zwischen der Identifikation mit den Autorinnen bzw. ihren Erzählerinnen
und Heldinnen einerseits und der Einnahme einer externen Perspektive als
fremdländische Forscherin andererseits.

Ein weiterer Grund dafür, dass das Korpus ausschließlich weibliche Auto‐
rinnen umfasst, ist, dass sie, wenn sie von dignité, honneur und jom schreiben,
stets die Unterschiede in Bezug auf die sozialen Rollen von Frauen und Män‐
nern in der senegalesischen Gesellschaft thematisieren. Sie schließen immer
den Status des Mannes mit ein, wohingegen männliche Autoren die Frau und
ihre Stellung in der senegalesischen Gesellschaft oft überhaupt nicht themati‐
sieren oder die afrikanische Frau als Synonym für ganz Afrika idealisieren.20

Der Anfang von Senghors Gedicht »Femme noire« aus dem Sammelband

19 Ausführlichere Informationen zu meiner persönlichen Involviertheit in das Forschungsthe‐
ma dieser Untersuchung finden sich im vorliegenden Text in Kapitel 1.2, »Theoretische und
methodologische Rahmung«.

20 Alioune Diaw beschreibt die Mythisierung der schwarzen Frau und ihre Verwandlung in
eine Allegorie in der frankophonen Literatur männlicher Autoren, indem er einige Beispiele
nennt: »Mythifiée, et incarnation des ›constituants nourriciers et vitaux et de l’avenir‹
(Asaah 2007: 111), la femme noire est souvent comparée à la nature, et devient l’allégorie
de l’Afrique : ›La femme noire qui est Vie, c’est aussi la Terre africaine‹ (Osman 1978: 165).
Cheikh Hamidou Kane, dans sa présentation de la Grande Royale comme l’incarnation
de ce que le pays des Diallobé ›compte de tradition épique‹ (Kane 1961: 31) et Tierno
Monénembo, quand il fait allusion aux femmes qui ›expriment mieux que tout autre les
coups de vent de ce pays, ses sous-entendus, sa mince pudeur, le pétillement de ses eaux, les
caprices de ses rivières et l’essence de ses agrumes‹ (Monénembo 1986: 32), s’inscrivent dans
la même logique.« Alioune Diaw, »De la célébration à la profanation: le corps féminin dans
la littérature africaine francophone«, in: Afrique et développement, Vol. XLIII, No. 1, 2018,
S. 21–42, hier S. 25.

1.1 Einleitung

13

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Chants d’ombre (1956) dient hier als Beispiel für viele Autoren, die denselben
Gedanken zum Ausdruck bringen:

Femme nue, femme noire
Vêtue de ta couleur qui est vie, de ta forme qui est beauté
J’ai grandi à ton ombre ; la douceur de tes mains bandait mes yeux
Et voilà qu’au cœur de l’Été et de Midi,
Je te découvre, Terre promise, du haut d’un haut col calciné
Et ta beauté me foudroie en plein cœur, comme l’éclair d’un aigle21

Lambert analysiert die Figur der Frau in Senghors Werk folgendermaßen:
»L’Afrique est femme et à cette femme, à la fois mère et amante, le poète chan‐
te son amour.«22 Für Senghor symbolisiert die schwarze Frau die Négritude23,
und er erklärt in demselben philosophischen Text: »La femme négro-africai‐
ne, contrairement à l’opinion courante, n’est pas à libérer : elle est libre depuis
des millénaires.«24 Ich gehe davon aus, dass Senghor in diesem Zitat nicht
über die soziale Stellung der Frau im senegalesischen Alltag und in Bezug
auf die soziopolitischen Strukturen Senegals bzw. Afrikas spricht, sondern
stattdessen über den afrikanischen Kontinent, der durch die Metapher der
›schwarzen Frau‹ symbolisiert wird. Im Gegensatz dazu verwenden die Au‐
torinnen der hier ausgewählten Werke die Frau nicht als Symbol für ganz
Afrika, sondern sie thematisieren offen und kritisch sowohl die Stellung der
Frau im Vergleich zu der des Mannes in der senegalesischen Gesellschaft als
auch allgemein die soziopolitischen Strukturen Afrikas.

Ausgangspunkt der vorliegenden Studie ist der Roman von Fatou Diome,
Le ventre de l’Atlantique, aus dem Jahr 2003.25 Die reiche Intertextualität in
Fatou Diomes Werk verweist u.a. auf eine andere senegalesische Autorin,
Mariama Bâ, deren zweiter Roman ebenfalls Teil des Korpus der vorliegen‐

21 Léopold Sédar Senghor, »Femme noire«, in: Chants d’ombre : poèmes, Paris: Seuil, 1956,
S. 21.

22 Fernando Lambert, »La Figure de la femme dans la poésie de Léopold Sédar Senghor«, in:
Nouvelles Études Francophones, 22, 1, 2007, S. 75–85, S. 83. Fernando Lambert betont hier,
dass Senghor die Figur der Frau in vielen seiner Gedichte thematisiert, indem er sie mit
den Begriffen Frau, weibliche Schönheit, Anmut, Prinzessin, Königin, Mutter, Ehefrau usw.
verknüpft.

23 »Et ils [les poètes d’aujourd’hui] ont un culte tout particulier, fait de respect et d’amour,
de désir et d’adoration, pour la Femme noire, qui symbolise la Négritude.« [Kursivierung
wie im Original] Léopold Sédar Senghor, Négritude et humanisme, Paris: Éditions du Seuil,
1964, S. 117.

24 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 269.
25 Diome, Le Ventre de l’Atlantique, 2003; Fatou Diome, Der Bauch des Ozeans, Zürich: Dioge‐

nes, 2004, übersetzt von Brigitte Große.

1. Teil 

14

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Studie ist und mit dem der Analyseteil beginnt, nämlich Un chant
écarlate (1981)26 mit seiner deutschen Übersetzung Der scharlachrote Gesang
(1982)27. Ken Bugul, die aus derselben Generation stammt wie Mariama Bâ,
ist mit ihrem Roman Le baobab fou (1984)28 ebenfalls Teil des Korpus. Marie
NDiayes Roman Trois femmes puissantes aus dem Jahr 200929 dient hier, wie
bereits schon erwähnt, als Gegenbeispiel, da er zwar die Begriffe dignité und
honneur thematisiert, diese jedoch nur indirekt mit dem kulturellen Konzept
jom in Beziehung gebracht werden können.

Das literaturethnologische Vorgehen mit der Methode der ethnocritique
zeigt, dass die Erzählerinnen in den Werken von Fatou Diome, Mariama
Bâ und Ken Bugul bemüht sind, die Funktionen des Begriffs jom in der
senegalesischen Gesellschaft zu erklären. Was Iser mit Rückgriff auf Polanyi
als »stummes Wissen«30 bezeichnet, könnte in diesen Romanen als ›geräusch‐
volles implizites Wissen‹ bezeichnet werden, denn es scheint, als ob der
gesamte Hintergrund der Romane von dieser Stimme widerhallt, die die Figu‐
ren, die Erzählerinnen und sogar die Autorinnen dazu drängt, ›die Würde
zu erobern‹.31 Sie alle sehen sich mit den von der Gesellschaft diktierten
Regeln konfrontiert, die von Generation zu Generation durch dieses ›stumme
Wissen‹ erneuert werden, ohne jemals im öffentlichen Diskurs besprochen,
geschweige denn an aktuelle Lebensumstände angepasst zu werden.

Ergänzend zu den Textanalysen und -interpretationen werden im dritten
Teil der vorliegenden Studie Zitate aus dem Paratext zu Mariama Bâs Werk,
aus mündlichen Dialogen im Film Atlantique und aus dem Gespräch, das ich
persönlich mit Fatou Diome geführt und aufgenommen habe, angeführt. In
diesen Textausschnitten wird das kulturelle Konzept jom explizit thematisiert,
und sie können als Beweis dafür interpretiert werden, dass jom Teil des gesell‐
schaftlichen senegalesischen Alltags ist und auf der realen soziopolitischen
Ebene eine ähnliche Funktion innehat wie in den literarischen Texten, d.h.

26 Mariama Bâ, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Éditions Africaines, 1981.
27 Mariama Bâ, Der scharlachrote Gesang, Unterägi (CH-Zug): Europabuch AG, 1982, über‐

setzt von Irmgard Rathke.
28 Ken Bugul, Le baobab fou, Paris: Présence Africaine, 2009 [1984].
29 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.
30 Vgl.: »Stummes Wissen ist deshalb nicht artikulierbar, weil es erst im Zugriff auf das zu

erfassende Phänomen als dessen Hintergrundfolie aufleuchtet. Von sich selbst her vermag es
nicht zu sprechen, da es nur als Rahmen für das im Blick stehende Phänomen funktionieren
kann [...] als sedimentiertes Wissen ist es internalisiert.« Iser, Das Fiktive und das Imaginäre,
1991, S. 240.

31 Zitat aus Le ventre de l’Atlantique von Fatou Diome (op. cit.): »Chaque miette de vie doit
servir à conquérir la dignité«, das mehrfach wiederholt wird.

1.1 Einleitung

15

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als ›stummes Wissen‹ handlungsmotivierend auf sämtliche Mitglieder der
senegalesischen Gemeinschaften wirkt.

Der methodische Ansatz der ethnocritique ermöglicht es, die inneren Wi‐
dersprüche und Konflikte herauszuarbeiten, die sich durch die handlungsmo‐
tivierende Funktion des kulturellen Konzepts jom für die Figuren in den
Romanen ergeben; sie zugleich antreiben und quälen. Das diesen ›stummen‹
gesellschaftlichen Regeln inhärente Konfliktpotenzial ist, dass sie als nicht
verhandelbar erscheinen. Einige der Autorinnen der hier untersuchten Texte
versuchen mit der Verwendung der Begriffe dignité und honneur die Funktio‐
nen und das Konzept jom zu erklären und gleichzeitig diesen traditionellen
Begriff infrage zu stellen. In ihren literarischen Texten eröffnen sie neue
Perspektiven auf die geschlechter- und genderabhängigen sozialen Rollen, die
familiären, religiösen und politischen Normen, die im Senegal zur Zeit der
jeweiligen Autorin galten bzw. nach wie vor gelten.

Die hier vorliegende Untersuchung möchte dazu anregen, französischspra‐
chige Texte, die auf einen außereuropäischen Kontext verweisen, literatureth‐
nologisch zu lesen und sich auf die Suche nach ihren unter der sprachlich
französischen Oberfläche versteckten Symbolsystemen zu begeben und den
Wissenschaftsdiskurs anzuregen. Mit dieser erneuerten Lektüre werden auch
die im Postkolonialismus thematisierten Ausgrenzungsmechanismen sichtbar,
die nicht nur auf den wissenschaftlichen Kanon der französischsprachigen Li‐
teraturen einwirken, sondern auch das literarische Schaffen afrikanisch-stäm‐
miger Autorinnen und nicht zuletzt die Hörbarkeit der Kritik, die weibliche
Stimmen Afrikas vorbringen, an den Rand der internationalen Wahrnehm‐
barkeit drängen.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

Im Folgenden wird der theoretische und methodologische Rahmen umrissen,
in dem die vorliegende Arbeit angesiedelt ist, wobei nur eine Auswahl der
theoretischen Ansätze aufgeführt wird, um dieses Kapitel nicht zu überfrach‐
ten und die Lektüre der gesamten Untersuchung angenehmer zu gestalten.
Weitere wissenschaftliche Theorien, die in dieser Arbeit diskutiert werden,
kommen in späteren Kapiteln zur Sprache, in denen die Texte analysiert und
interpretiert werden. Das Hauptthema des hier vorliegenden Kapitels sind vor
allem die Theorien rund um die Literaturethnologie und das methodische
Vorgehen der ethnocritique. Darüber hinaus wird der theoretische Unterbau
des Begriffs der Frankophonie beleuchtet, dem die in dieser Studie untersuch‐
ten Texte zugeordnet werden. Zuerst werde ich jedoch meine persönliche

1. Teil 

16

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwobenheit mit dem Thema der vorliegenden Untersuchung darlegen, um
einerseits meine subjektive Involviertheit transparent zu machen und ande‐
rerseits durch diese Offenlegung die Nachvollziehbarkeit und Wissenschaft‐
lichkeit der Arbeit zu erhöhen.

1.2.1 Die Beobachter-Perspektive

Die Auswahl des theoretischen und methodischen Unterbaus der vorliegen‐
den Untersuchung ist geprägt durch meine persönlichen Erfahrungen, die
meine Perspektive auf den Forschungsgegenstand geformt haben. Die per‐
sönliche Prägung werde ich aus Gründen der größtmöglichen Transparenz
im Folgenden grob skizzieren, um meine besondere Perspektive auf sene‐
galesische kulturelle Konzepte nachvollziehbarer zu machen. Ich folge hier
Stodulka, dessen Argumentation sich zwar ausschließlich auf die ethnologi‐
sche Forschung bezieht, meiner Ansicht nach aber ebenfalls auf meine litera‐
turethnologische Untersuchung zutrifft, dass nämlich durch die Offenlegung
der sozialen und emotionalen Involviertheit meine methodische Vorgehens‐
weise, meine Analysen und Interpretationen für andere nachvollziehbarer
und damit wissenschaftlicher werden.32 Meine besondere Involviertheit be‐
einflusst meine Beobachterperspektive, ein in der Ethnologie seit der Entste‐
hung dieser Disziplin viel diskutiertes Thema.

Die »Gründungsfiguration« der (internationalen) Ethnologie zu Beginn des 20.
Jahrhunderts [...] war geprägt durch [u.a.] einen besonderen Blickwinkel (die Bin‐
nenperspektive) [...] und die teilnehmende Beobachtung als Form der Organisation
der Forschung, die den Forscher in besonderem Maße in seiner Existenz berührt.33

In der Tat ist meine Existenz durch den Senegal in besonderer Weise berührt
worden und das einige Jahre, bevor ich mein Studium der Ethnologie und
der Romanistik begonnen habe. Zuerst war ein dreimonatiger Aufenthalt im
Senegal geplant, der sich durch verschiedene zufällige Ereignisse ungeplant
verlängerte und letztendlich sieben Jahre andauerte. Ich war als Alleinreisende
ohne allzu gute Sprachkenntnisse des Französischen im Senegal angekom‐
men, verfügte über beschränkte finanzielle Ressourcen und wohnte ab dem
ersten Tag in senegalesischen Familien, die mir durch Freunde in Deutsch‐

32 Thomas Stodulka, »Feldforschung als Begegnung – Zur pragmatischen Dimension ethno‐
graphischer Daten«, in: Sociologus, 64, 2, 2014, S. 182.

33 Thomas Bierschenk, Matthias Krings, Carola Lenz (Hrsg.), Ethnologie im 21. Jahrhundert,
Berlin: Dietrich Reimer, 2013, S. 19.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

17

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


land vermittelt worden waren. Dort vertiefte ich meine Französischkenntnisse
und lernte von Anfang an Wolof, die Alltagssprache der Familienmitglieder.

Ich wurde von einer senegalesischen Frau zur ›Adoptivtochter‹ erklärt, und
ich ernannte sie zu meiner ›Adoptivmutter‹, denn sie hatte den Plan, aus mir
eine ›echte Senegalesin‹ zu machen, wie sie stets scherzhaft versicherte. Zwei
Jahre lang lebte ich mit ihr zusammen und lernte aus nächster Nähe den
Alltag einer senegalesischen Frau kennen, die in einer polygamen Ehe in einer
größeren Stadt lebte. Später heiratete ich in eine andere senegalesische Familie
ein, gab Kindern das Leben und trug eines davon zu Grabe. Während meiner
durchweg integrierten Lebensweise im Senegal, die durchaus bis zu einem
besonderen Grad als going native34 bezeichnet werden kann, nahm ich an
allen dort üblichen Festivitäten teil – religiösen Festen, Taufen, Hochzeiten,
Begräbnissen usw. –, kleidete mich im gemischt europäisch-afrikanischen Stil,
der in den 1990er-Jahren gängig war, und vollzog einen in der Ethnologie üb‐
lichen »existentiellen Perspektivenwechsel, der während der teilnehmenden
Beobachtung eingeübt wird«.35

Die ganzen Jahre über arbeitete ich in verschiedenen Funktionen in Hotels
zum landesüblichen Tarifgehalt. Ich fühlte mich für meine Familien verant‐
wortlich und trug finanziell mit den dort üblichen Geldbeträgen zu den Haus‐
haltskosten bei. Obwohl ich keine ethnologische Feldforschung durchführte,
da ich noch nicht mit dem Studium begonnen hatte, war mein Aufenthalt
im Senegal geprägt von den in der Ethnologie als Teil der teilnehmenden
Beobachtung bekannten Elementen, nämlich der

Teilnahme am Alltagsleben der Erforschten [...], dem Erwerb einer fremden Spra‐
che, dem Erlernen komplexer lokaler Höflichkeitsregeln, anderer Formen von Nähe
und Distanz, der Übernahme fremder Essgewohnheiten und nicht selten auch
einer kleidungsmäßigen Mimikry, kurz: der Aneignung eines fremden Habitus

34 Der Begriff going native, der Teil des Postkolonialismus-Diskurses ist und die sogenannten
›kulturellen Überläufer‹ bezeichnet, die u.a. durch die Grenzüberschreitung von der eigenen
in die fremde Kultur besonders eindringlich die Machtrelationen und Dynamiken des
kulturellen Austauschs zwischen Kolonisierten und Kolonisierenden reflektieren können.
Göttsche führt als kulturelle Überläufer ausschließlich Männer an, die den Prozess der
Anpassung des Forschers an das Erforschte – das going native – durchlebt haben. Vgl.
Dirk Göttsche, Axel Dunker, Gabiele Dürbeck (Hrsg.), Handbuch Postkolonialismus und
Literatur, Stuttgart: J.B. Metzler, 2017, S. 149. Ich möchte an dieser Stelle auf den spezifisch
weiblichen Prozess eines going native hinweisen, bei dem der Körper in besonderer Wei‐
se einbezogen ist und zwar durch die Schwangerschaft und Geburt von Kindern in der
kulturell fremden Gesellschaft. Diese spezifische Perspektive könnte für weiterführende
Forschungen sicher einen großen Erkenntnisgewinn bieten.

35 Vgl. Bierschenk, Krings, Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 24.

1. Teil 

18

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(Bourdieu) [...] Etwas pathetisch wurde dies in der Ethnopsychoanalyse auch als
»zweite Sozialisation« bezeichnet [...].36

Diese intensive zweite Sozialisation beinhaltete aber auch eine Auseinander‐
setzung mit der französischen Kultur, die mir als Deutsche ebenfalls fremd
war. Die Hotels, in denen ich arbeitete, aber auch die senegalesische Adminis‐
tration, das Schulwesen und die Medienlandschaft waren französisch geprägt
und erforderten von mir eine Vertiefung der Sprachkenntnisse. Es fand für
mich somit zeitgleich eine zweifache Sozialisation statt, einerseits in die sene‐
galesische und andererseits in die französische Gesellschaft. Bei meiner vier‐
jährigen beruflichen Funktion als Reiseleiterin fand ich mich täglich in der
Rolle der kulturellen Übersetzerin zwischen der senegalesischen Bevölkerung,
die wir bei den von mir geleiteten Exkursionen trafen, und den zum größten
Teil französischen Touristen.

Die Tätigkeit als Reiseleiterin hat mein kritisches Reflexionsvermögen
geschult und die vielen Fragen, die ich aus dem Senegalaufenthalt nach
Deutschland mitbrachte, haben die Entscheidung für das Studienfach Eth‐
nologie gelenkt. In Bezug auf die senegalesische Literatur möchte ich noch
anmerken, dass ich vor meiner Reise in den Senegal den Roman von Mariama
Bâ, Un chant écarlate, der Teil der vorliegenden Untersuchung ist, in seiner
deutschen Version, Der scharlachrote Gesang, gelesen hatte. Die teilweise irre‐
führenden Konklusionen, die in dessen Nachwort enthalten sind (und auch in
der Sekundärliteratur zu dem Roman, wie in der vorliegenden Arbeit gezeigt
wird), haben auch mich nachhaltig geprägt.

In Bâs Roman geht es um die Verbindung von europäisch und afrikanisch
geprägter Kultur innerhalb eines Ehepaars und die Problematik der kulturel‐
len Identifikation der aus dieser Verbindung hervorgehenden Nachkommen‐
schaft. Diese Fragestellungen betreffen unmittelbar mein persönliches Leben
in meiner senegalesisch-deutschen Familie und begleiten mich seit vielen
Jahren. Auch andere der in den hier untersuchten Romanen verarbeiteten
Themen betreffen mich persönlich, wie beispielsweise die Migration senega‐
lesischer Männer nach Europa und die Erwartungshaltung ihrer Familien
im Senegal, wie Fatou Diome das in ihrem Roman Le ventre de l’Atlantique
anschaulich darstellt.

Dieser kurze Einblick in meine persönliche Verwobenheit mit der The‐
matik der vorliegenden Untersuchung zeigt, dass mich meine besonderen
Kenntnisse der senegalesischen Kultur sensibilisiert haben für das kulturelle

36 Bierschenk, Krings, Lenz, Ethnologie im 21. Jahrhundert, 2013, S. 24.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

19

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzept jom, das ›senegalesische Ehrgefühl‹, wie es Senghor genannt hat.
Für mich ist es nicht nur in Fatou Diomes, Mariama Bâs und Ken Buguls
Werken durch die französischsprachige Oberfläche hindurch sichtbar – und
sogar bei Marie NDiaye auf sehr indirekte Weise –, sondern es ist auch
Teil des realen senegalesischen Alltags. Diese auf meinen persönlichen Erfah‐
rungen beruhenden Erkenntnisse haben mich zur vorliegenden Doktorarbeit
motiviert.

Die wissenschaftliche Arbeit untersucht aus einer möglichst objektiven
Perspektive mit nachvollziehbaren Methoden aus den Wissenschaftsfächern
der Literaturwissenschaft und der Ethnologie, d.h. der Literaturethnologie,
literarische Texte und Interviews darauf, inwieweit das kulturelle Konzept
jom nachzuweisen ist und welche Funktionen es in den hier untersuch‐
ten literarischen und mündlichen Texten erfüllt. Die möglichst textnahe
Herangehensweise gilt hierbei als Prämisse. Durch die Anwendung der
literaturethnologischen Methode der ethnocritique wird eine innovative Un‐
tersuchungsmethode sowohl in literaturwissenschaftlicher als auch in ethno‐
logischer Hinsicht angewendet. Im Folgenden wird dieses Forschungsgebiet
der Literaturethnologie näher beleuchtet, daran anschließend folgt die Dar‐
stellung der literaturethnologischen Methode der ethnocritique und zuletzt
wird auf das Thema der Frankophonie eingegangen.

1.2.2 Literaturethnologie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive

Das Forschungsgebiet, in dem sich diese Untersuchung verorten lässt, ist
noch nicht etabliert, d.h. es gibt noch keinen offiziellen Lehrstuhl für
Literaturethnologie (aktualisiert eher ›sozial- und kulturanthropologische Li‐
teraturstudien‹). Der folgende Überblick über die verschiedenen Perspektiven
und theoretischen Ansätze für eine mögliche zukünftige Literaturethnologie
stellt zum einen die chronologische Entwicklung dar und zum anderen die
verschiedenen Forschungsbereiche, die je nach Wissenschaftlerin im Fokus
stehen.

Der Literaturwissenschaftler Wolfgang Iser gehört zu den ersten, die der
Verbindung zwischen Literatur und Anthropologie eine besondere Bedeutung
zuschreiben, denn er geht von einem anthropologischen und somit mensch‐
lichen Drang aus, sich mithilfe von Literatur zu ›erweitern‹, wie er im Inter‐
view mit van Oort erläutert: »The type of fictionality which we encounter
in literature is also a way of extending ourselves. If that is so, the question

1. Teil 

20

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arises: Why is there this urge of extending ourselves?«37 Literatur ist somit für
den Menschen ein Mittel, um seinen ihm inhärenten Drang zur Selbsterwei‐
terung zu realisieren. Iser folgt nicht den Theoretikern, die das Literarische
der Literatur mit den Begriffen Poetizität bzw. Literatizität begründen und
annehmen, dass diese als l’Art pour l’Art immer auf sich selbst verweist.
Aber ebenso wenig ist für Iser das Literarische der Literatur in einer rein
dokumentarischen Funktion bezüglich der gesellschaftlichen Gegebenheiten
angelegt.38 Iser zufolge entspringt dieser Drang zur Selbsterweiterung dem
menschlichen Bedürfnis, mit sich selbst und gleichzeitig außerhalb von sich
selbst zu sein und durch die Darstellung gesellschaftlicher Konventionen mit‐
tels literarischer Texte die Regulierungsprinzipien zu überprüfen, nach denen
Menschen ihr Leben ausrichten.39

Isers literarische Anthropologie beschreibt somit das menschliche Bedürf‐
nis, die eigene Lebensrealität zu imaginieren, um sie beschreibbar und ver‐
handelbar zu machen. In dieser Perspektive ist die Autorin eines literarischen
Werkes vergleichbar mit einer Informantin oder Ethnologin, die die Gesell‐
schaft, die sie umgibt, beobachtet und beschreibt. Andere Theoretiker, die
ebenfalls auf die ethnografische Natur eines literarischen Textes verweisen,
begrenzen das entsprechende Textkorpus nach Maßgabe des Realismus, mit
dem versucht wird, soziale Zusammenhänge darzustellen. Thomas G. Winner
wählte beispielsweise den Roman von Jaroslav Hašek für seine anthropolo‐
gisch-literarische Untersuchung aus, weil dieser Text seiner Meinung nach
eine direkte Beziehung zu kulturellen Phänomenen und historischen, sozia‐
len und politischen Fakten herstellt, die den Ort und die Zeit des Autors
widerspiegeln40. Der Grad des Realismus ist indes meiner Ansicht nach nicht

37 Richard van Oort, »The Use of Fiction in Literary and Generative Anthropology: An Inter‐
view with Wolfgang Iser«, in: Anthropoetics III, 2, 1997, S. 2: anthropoetics.ucla.edu/ap0302/
iser_int/ (23.07.2021).

38 Vgl.: »Das eine Paradigma drängt den Verdacht auf, ob mit der Erkundung der ›Literarizität‹
von Literatur am Ende nicht doch die Auffassung von der Autonomie der Kunst unter einem
Pseudonym fortgeführt wird, und das andere Paradigma ist nicht frei von dem Verdacht,
daß der zunehmenden Marginalisierung der Literatur dadurch zu begegnen sei, daß man
sie als ein Ausleuchten gesellschaftlicher Verhältnisse legitimiert.« Iser, Das Fiktive und das
Imaginäre, 1991, S. 10.

39 Vgl. van Oort, »An Interview with Wolfgang Iser«, 1997, S. 4.
40 Vgl.: »I have chosen Jaroslav Hašek’s novel The Adventures of the Good Soldier Švejk in the

World War, not only because this is the 100th anniversary of the birth of its author, and it
is thus appropriate to memoriate him, but primarily, because the text has a seemingly close
relationship to cultural phenomena, to historical, sociological, political facts of the period
just preceding the birth of the Czechoslovak Republic« Thomas G. Winner, »Literature as
a source for anthropological research. The case of Jaroslav Hašek’s Good Soldier Švejk«,

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

21

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ausschlaggebend für die Möglichkeit, literaturethnologische Untersuchungen
anzustellen; denn auch fiktionale literarische Werke, die vordergründig kei‐
nen Bezug zu realgesellschaftlichen Zusammenhängen bieten wollen, ermögli‐
chen Einblicke in die Gesellschaft und die Zeit des Autors. Was bereits von
vielen anderen Personen in anderen Worten gesagt wurde, beschreibt Patrick
Modiano folgendermaßen:

[L]’écrivain est marqué d’une manière indélébile par sa date de naissance et par son
temps, même s’il n’a pas participé d’une manière directe à l’action politique, même
s’il donne l’impression d’être un solitaire, replié dans ce qu’on appelle »sa tour
d’ivoire«. Et s’il écrit des poèmes, ils sont à l’image du temps où il vit et n’auraient
pas pu être écrits à une autre époque.41

Ein literarischer Text trägt die Züge der Zeit seines Autors bzw. seiner Autorin,
und deshalb können literarische Werke nicht auf ihre Selbstbezogenheit redu‐
ziert werden, sondern beziehen sich immer auch auf extratextuelle Systeme,
so Winner. Das die Autorinnen und Autoren umgebende reale Alltagsleben,
die sozialen Codes, die soziopolitischen Bedingungen usw. sind somit in ihre
literarischen Texte eingeschrieben:

But today we no longer accept the absurd assertion of the immanence of the literary
work, and to deny a connection between the literary text and extra-textual systems
and their manifestations would be as serious an error as to read a literary text as a
direct documentary source.42

Bereits 1979 wies Winner auf die äußerst komplexe Beziehung zwischen dem
Wohnort des Autors und dem künstlerischen Code seiner Zeit einerseits und
der Produktion eines bestimmten Textes andererseits hin. Diese komplexe Be‐
ziehung impliziert die dialektische Spannung innerhalb des Textes zwischen
der Norm und den Verstößen gegen sie.43 Winner weist nach, dass Jaroslav
Hašek bewusst gegen den damals für einen Autor in der Tschechoslowakei

in: Fernando Poyatos, Literary Anthropology. A new interdisciplinary Approach to People,
Signs And Literature, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 1988,
S. 51–62, S. 55.

41 Zitat der Rede von Patrick Modiano bei der Verleihung des Literaturnobelpreises am
10.12.2014, S. 8f.: www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
(23.02.2022). Siehe auch die audiovisuelle Aufnahme der Rede unter dem Link: www.gall
imard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-N
obel-de-litterature-2014 (23.02.2022).

42 Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary Anthro‐
pology, 1988, S. 53.

43 Vgl. Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary
Anthropology, 1988, S. 54, wo er sich auf sein Werk On the Decoding of Aesthetic Texts, Studie
Semiotyczne 19, 1979, bezieht.

1. Teil 

22

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.nobelprize.org/uploads/2018/06/modiano-lecture_fr-2.pdf
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014
https://www.gallimard.fr/layout/set/lightbox/Media/Gallimard/Video/Discours-de-Patrick-Modiano-prix-Nobel-de-litterature-2014


geltenden künstlerischen Code verstößt und sein Text damit den historischen
Zeitabschnitt des radikalen Wandels in diesem Land widerspiegelt: »Periods
of radical change in cultural values frequently are accompanied by a relati‐
vization of traditional cultural norms.«44

Die Feststellung eines Bruchs mit gesellschaftlich geltenden Codes lässt
sich auch auf die in dieser Arbeit untersuchten Werke übertragen, wie ich
in den folgenden Kapiteln zeigen werde. Aber anders als bei Hašek findet
der Bruch nicht innerhalb des Rahmens der unterschiedlichen europäischen
künstlerischen Codes statt. Hašek selbst betitelt sein Werk als Nichtroman,
womit er auf die radikale europäische Kunstrevolution verweist mit Dadais‐
mus, Futurismus, Surrealismus, Kubismus, Abstraktionismus und Expressio‐
nismus.45 Einige der Autorinnen der in dieser Studie untersuchten Werke
brechen mit den europäischen Kunstcodes generell, um den Weg für einen
unabhängigen, postkolonialen bzw. dekolonisierten künstlerischen Code zu
ebnen. Aber sie verstoßen auch gegen gesellschaftliche Codes ihrer Herkunfts‐
länder: Nicht nur durch die bloße Tatsache, dass sie schreiben46, sondern
auch durch die Darstellung ihrer Perspektive auf die senegalesischen Sitten
und Gebräuche und vor allem durch ihre Kritik an den Lebensbedingungen
der Frau in ihrer Gesellschaft.

Aus historischer Sicht war es Iser, der laut Rossi47 und van Oort48 den
Begriff literary anthropology prägte, um die Interaktion zwischen Text, Autor
und Leser zu benennen. Laut Iser ist die Literaturethnologie eine Phänome‐
nologie des Lesens (»phenomenology of reading«)49. Ethnologisch bedeutet
in diesem Zusammenhang, die menschliche Disposition mithilfe der Literatur
zu entschlüsseln. Es geht darum, die Beziehung zwischen Leser, Autor und
Text zu untersuchen, die laut Iser nicht mehr die alte Dialektik zwischen Fikti‐
on und Realität ist, sondern eine triadische Beziehung zwischen Fiktion, Ima‐
ginärem und Realität. Das Imaginäre in diesem Zusammenhang beschreibt
den Prozess, in dem Fiktion und Realität in Beziehung zueinander gesetzt

44 Winner, »Literature as a source for anthropological research«, in: Poyatos, Literary Anthro‐
pology, 1988, S. 56.

45 Ebd., S. 55.
46 Auf die besonderen Produktionsbedingungen der weiblichen Schriftsteller in Afrika bzw. im

Senegal wird in Unterkapitel 1.2.6 näher eingegangen.
47 »Iser developed a new discipline, namely ›literary anthropology‹«. Laura Lucia

Rossi, »Wolfgang Iser. Towards Literary Anthropology. Introduction«, in: Enthymema, XVI‐
II, 2017, S. 1.

48 van Oort, »An Interview with Wolfgang Iser«, 1997, S. 1.
49 Ebd.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

23

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Der literarische Text mit seinen fiktiven Welten aktiviert diesen Pro‐
zess der Imagination50, und dieses Imaginäre spielt sowohl bei der Redaktion
als auch bei der Rezeption des literarischen Textes eine entscheidende Rolle.51

Umberto Eco beschreibt diesen Imaginationsprozess als Beziehung zwischen
Text und Leserschaft, bei der der Leser eine »interpretative Kooperation«
leistet, d.h. dank seiner Befähigungen aus der Gesamtheit der Informationen,
die der literarische Text ihm zur Verfügung stellt, eine kohärente Bedeutung
konstruiert. 52

Für Alkemeyer ist Literatur in dem Sinne ethnografisch, dass sie die
menschliche Imagination und Interpretation anregt und auf ›magische‹ Wei‐
se Auswirkungen auf den Körper selbst hat. Faktische, detailgetreue und
sinnliche Effekte können dabei unverfälscht vom Text auf die Leserschaft
überspringen:53 »Ethnographisch kann Literatur also nicht nur in dem Sinne
sein, dass sie vorgängige soziale Welten repräsentiert, sondern die impliziten
prozessualen Logiken von deren (Re‑)Produktion auch performativ präsen‐
tiert.«54 Die Leserschaft narrativer Literatur kann mit den Figuren verschmel‐
zen, sich mit ihnen identifizieren und so die beschriebenen Lebensrealitäten
aus der Innenperspektive heraus körperlich nachempfinden. Alkemeyer sieht
in dieser Möglichkeit zur Einnahme einer körperlich empfundenen, emischen
Perspektive ein »ästhetisches Erkenntnispotential« des literarischen Textes.55

Ich folge in der vorliegenden Arbeit den Ansätzen von Iser, Poyatos und
Alkemeyer, und gehe davon aus, dass einige der französischsprachigen Auto‐
rinnen der hier untersuchten Werke ihre literarischen Texte in der Absicht
schreiben, die realen, zeitgenössischen, sozialen Konventionen der senega‐
lesischen Gesellschaft zu beschreiben. Sie stellen nicht nur dar, wie diese
Konventionen die Geschichte und die Handlungen der fiktiven Figuren mo‐
tivieren, sondern auch wie sie sich auf die schriftstellerische Tätigkeit und

50 Vgl. Iser, Das Fiktive und das Imaginäre, 1991, S. 404.
51 Wolfgang Iser analysiert die Funktion des der Textebene impliziten Lesers in Der Akt des

Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung, München: Fink Verlag, 1994 [1976].
52 Vgl.: »Wir haben gesagt, daß der Text die Mitarbeit des Lesers als wesentliche Bedingung

seiner Aktualisierung postuliert. Wir könnten genauer sagen, daß ein Text ein Produkt ist,
dessen Interpretation Bestandteil des eigentlichen Mechanismus seiner Erzeugung sein muß
[...]« [Hervorhebung wie im Original]. Umberto Eco, Lector in fabula. Die Mitarbeit der
Interpretation in erzählenden Texten, München/Wien: Carl Hanser Verlag, 1987, S. 65.

53 Vgl. Thomas Alkemeyer, »Literatur als Ethnographie. Repräsentation und Präsenz der stum‐
men Macht symbolischer Gewalt«, in: Zeitschrift für Qualitative Forschung, 8, 1, 2007, S. 20.

54 Ebd.
55 Alkemeyer, »Literatur als Ethnographie«, in: Zeitschrift für Qualitative Forschung, 2007,

S. 20.

1. Teil 

24

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Schriftstellertum im Allgemeinen auswirken. Jedoch beschränken sich die
Autorinnen nicht auf die bloße Beschreibung der sozialen Konventionen, son‐
dern sie üben scharfe Kritik daran. Ich gehe somit, in Bezug auf die anthropo‐
logische Ebene der Literatur, davon aus, dass über den künstlerischen Text
und mittels des Prozesses der Imagination sowohl vonseiten der Autorin als
auch vonseiten der Leserschaft ein Bezug zum realen Leben hergestellt wird.56

Die fiktionalen Lebenswelten und -realitäten, die die Autorinnen der hier
untersuchten Werke kreieren, sind aber zugleich kulturelle Übersetzungen, die
sich an unterschiedliche Lesergruppen zu richten scheinen. Ihre impliziten
Leser sind vielfältig und unterschiedlich, was dadurch sichtbar wird, dass die
Texte verschiedene Grade an »Unbestimmtheit«57 aufweisen.

Unbestimmtheit – in dem Sinne, den Iser ihr zuschreibt – bezeichnet den
Grad des Bezugs auf eine reale, für die Leserschaft vorstellbare Welt. Ein
literarischer Text kann einen geringen Grad an Unbestimmtheit aufweisen,
z.B. wenn er extrem realistisch geschrieben ist. Der Leserschaft fällt es dann
leicht, eine Verbindung zwischen dem Text und der Realität herzustellen.
Ein literarischer Text kann aber auch eine höhere oder sogar extreme Unbe‐
stimmtheit aufweisen. Sobald die Leserschaft keinen Bezug mehr zu der sie
umgebenden und damit bekannten Realität herstellen kann, wird der Text für
sie unverständlich und fremd. In diesem Fall gibt es kaum eine Möglichkeit
für das von Alkemeyer genannte ›ästhetische Erkenntnispotenzial‹, wie schon
zuvor beschrieben, da diese Leserschaft keine emische Perspektive einnehmen
kann.

Für eine Leserschaft, die mit der soziopolitischen Realität Senegals vertraut
ist, bieten die hier untersuchten Texte Elemente, die ihnen den Zugang zu
dieser spezifischen imaginierten Realität erleichtern. Zum Beispiel verstehen
sie Wörter oder Sätze in der Sprache Wolof, die im Text nicht erklärt oder
übersetzt werden. Eine Leserschaft, die mit den senegalesischen Gebräuchen

56 In seiner Antrittsvorlesung beschrieb Barthes die allgemeine Beschaffenheit der Literatur
in Bezug auf die reale Welt mit folgenden Worten: »[L]a littérature est catégoriquement
réaliste, en ce qu’elle n’a jamais que le réel pour objet de désir [...] elle est tout aussi
obstinément : irréaliste ; elle croit sensé le désir de l’impossible«. Roland Barthes, Leçon
inaugurale de la chaire de sémiologie littéraire du collège de France, Paris: Éditions du Seuil,
1978, S. 23.

57 Vgl.: »Unbestimmtheit läßt sich ›normalisieren‹, indem man den Text so weit auf die realen
und damit verifizierbaren Gegebenheiten bezieht, daß er nur noch als deren Spiegel er‐
scheint. In der Widerspiegelung verlischt dann seine literarische Qualität. Die Unbestimmt‐
heit kann aber auch mit solchen Widerständen ausgestattet sein, daß eine Verrechnung mit
der realen Welt nicht möglich ist.« Wolfgang Iser, Die Appellstruktur der Texte. Unbestimmt‐
heit als Wirkungsbedingung literarischer Prosa, Konstanz: Universitätsverlag, 1970, S. 12.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

25

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Sprachen nicht vertraut ist, erhält hingegen detaillierte Beschreibungen
und Erklärungen, die es ihr ermöglichen, nicht von einem zu hohen Grad an
Unbestimmtheit überfordert zu werden.

Das Problem einiger der Autorinnen der hier untersuchten Werke besteht
darin, dass sie in französischer Sprache schreiben und sie senegalesische
Weltvorstellungen58 dergestalt übertragen müssen, dass sie für eine Leserschaft
zugänglich werden, für die die senegalesische Kultur fremd ist. Wie schon
erwähnt, beschreiben die Autorinnen nicht nur Weltvorstellungen, sondern
sie kritisieren auch kulturelle Konventionen, die Teil dieser beschriebenen
Welten sind. Hier besteht die Gefahr, dass sowohl die Standardleserschaft
als auch die Literaturwissenschaftlerinnen an der Oberfläche des Textes haf‐
ten bleiben, d.h. an der französischen Sprache und den ihr inhärenten Kon‐
ventionen. Es ist für diese Leser unmöglich, ihre Fantasie so einzusetzen, dass
sie die unter dieser sprachlichen Oberfläche59 verborgenen Elemente erfassen
können, es sei denn, sie bemühten sich, diese Tiefen zu ergründen.

Um die Tiefenstruktur der in diesen Texten beschriebenen kulturellen Rea‐
litäten zu erreichen, oder anders ausgedrückt, für ein tieferes Verständnis der
frankophonen afrikanischen Literaturen ist es notwendig, den theoretischen
Ansatz und vor allem die Methode zu erweitern und Ansätze aus der Sozial-
und Kulturanthropologie, der Linguistik und anderen Bereichen einzubezie‐
hen. Papa Samba Diop beschreibt die Herausforderung für die wissenschaftli‐
che Untersuchung senegalesischer Werke wie folgt:

La langue du roman n’étant qu’un aspect infime de cette vaste réalité anthro‐
pologique, le critique est tenu, s’il prétend proposer une lecture adéquate des textes,
de déterminer, sous le texte français, tous les signes fournissant les coordonnées
linguistiques, historiques et sociales de l’œuvre fictionnelle [...] les traductions dont
il est question ne se font pas simplement d’une langue à l’autre, mais, de manière

58 Vgl.: »Es ist aber auch der Fall denkbar, daß ein Text so massiv den Vorstellungen seiner Le‐
ser widerspricht, daß Reaktionen ausgelöst werden, die vom Zuschlagen des Buches bis zur
Bereitschaft einer reflexiven Korrektur der eigenen Einstellung reichen können. Dadurch
erfolgt ebenfalls ein Abbau von Unbestimmtheit. Sie bildet in jedem Falle die Möglichkeit,
den Text an die eigenen Erfahrungen beziehungsweise die eigenen Weltvorstellungen anzu‐
schließen.« Iser, Die Appellstruktur der Texte, 1970, S. 13.

59 Umberto Eco verweist darauf, dass jegliche Textoberfläche einer interpretativen
Kooperation bedarf. »Ein Text – wie er an seiner sprachlichen Oberfläche (oder Manifesta‐
tionsebene) erscheint – stellt eine Verkettung von Kunstgriffen in der Ausdrucksweise dar,
die vom Empfänger aktualisiert werden müssen«. Eco, Lector in fabula, 1987, S. 61. Die
besondere Herausforderung der vorliegenden Studie besteht darin, unter der sprachlich
französischen Oberfläche die Verweise auf die senegalesische Kultur aufzudecken und die‐
sen semantischen Horizont zu erkunden.

1. Teil 

26

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


plus complexe, d’une langue-culture à une autre langue-culture, mieux, d’une socio-
langue à une autre. [Hervorhebung wie im Original]60

Überdies sei bemerkt, dass dasselbe Problem der kulturellen Übersetzung,
mit dem die Autorinnen der hier untersuchten Werke konfrontiert sind, auch
Ethnologen betrifft, die als Verfasserinnen ethnografischer Texte unweigerlich
übersetzen müssen und zwar nicht nur auf sprachlicher, sondern auch auf
kultureller Ebene. Ethnologinnen werden zwangsläufig mit der Schwierigkeit
konfrontiert, ihre Erfahrungen bei der Begegnung mit einer fremden Kultur
in die Worte und Konzepte einer anderen (ihrer eigenen) Kultur zu übertra‐
gen61:

L’ethnographie [...] se heurte directement à deux problèmes : celui, déjà évoqué,
intrinsèque à tout texte, de rendre par le langage une réalité extralinguistique ; et
celui [...] de trouver des mots et des concepts, dans sa langue, pour traduire les mots
et les concepts qui organisent le monde de la culture étudiée.62

Ich schließe diesen kurzen Abriss über die Übersetzungsleistung ethnogra‐
fischer Texte mit dem Hinweis, dass vergleichende Studien dieser beiden
Genres – literarische Werke aus bestimmten geografischen Regionen und
Kulturlandschaften und Ethnografien über dieselben Regionen und Kultur‐
landschaften – sicherlich wertvolle Ergebnisse für eine zukünftige Literatur‐
ethnologie liefern könnten.

1.2.3 Literaturethnologie aus ethnologischer Perspektive

Fernando Poyatos gehörte wie Iser zu den ersten, die versuchten, der literari‐
schen Anthropologie eine Legitimität zu verleihen. Er argumentiert ähnlich
wie Iser, dass das Anthropologische des künstlerischen Textes darin bestehe,
eine bestimmte Gesellschaft zu erklären. In seiner Anthologie aus dem Jahr
1988 erläutert er die Entstehung des Begriffs Literaturethnologie (Literary An‐
thropology), den er nach eigenen Angaben erstmals 1977 vorgeschlagen hatte,
um damit das nonverbale Repertoire der narrativen Literatur zu benennen.
Dieses nonverbale Repertoire bezeichnet er als Adaptoren (adaptors), die
entweder körperbezogen sein können, wie Kleidung, Schmuck und Make-up,

60 Papa Samba Diop, Archéologie littéraire du roman sénégalais, Frankfurt a.M.: IKO – Verlag
für Interkulturelle Kommunikation, 1993, S. 6f.

61 Vgl. Lorenzo Bonoli, »La lecture du texte ethnographique: entre fiction et connaissance«, in:
Revue de théologie et de philosophie, 135, 2003, S. 99–114, S. 102.

62 Ebd., S. 103.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

27

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder objektbezogen, wie die Verwendung von längst verschwundenen Waffen,
Gürteln und Artefakten, oder auch affektive Darstellungen.63 Abgesehen von
der nonverbalen Kommunikation, auf die Poyatos seinen wissenschaftlichen
Fokus gelegt hat, sind er und seine Mitautoren sich einig, dass sich die
Bereiche der Ethnologie und der Literaturwissenschaft ergänzen:

[The] narrative literature (and, in a lesser degree, dramatic literature), constitutes
without doubt the richest source of documentation about human life styles and the
most advanced form of one’s projection in time and space and of communicating
with contemporary and future generations. Even if we exploited narrative literature
from the point of communication only, the research area whose main characteristics
and objectives are outlined here would offer an abundant array of interdisciplinary
perspectives, since the very nature of communication is interdisciplinary.64

Obgleich Poyatos die Interdisziplinarität hervorhebt, finden sich in den wis‐
senschaftlichen Texten weitaus mehr Argumente für den Nutzen, den die
Sozial- und Kulturanthropologie aus der Literatur ziehen kann. Poyatos’ Liste
mit Argumenten65 wird hier stichpunktartig wiedergegeben, denn sie bietet
einen sehr guten Überblick darüber, wie literarische Werke für die ethnolo‐
gische Forschung nutzbar gemacht werden können. Narrative Literatur, so
Poyatos, kann systematisch untersucht werden, um auf der einen Seite die
›sinnlichen Systeme‹ (sensible systems) zu dokumentieren, wie die verbale
Sprache, die ›Parasprache‹ (paralanguage)66, die kulturspezifische Kinesik67,
Proxemik68 und Chronemik69 sowie die objektiven Systeme und Umweltsys‐
teme70, einschließlich der Mensch-Tier-Interaktion, wie sie von jeder Kultur
geformt wird. Auf der anderen Seite kann die systematische Untersuchung
der Erzählliteratur die ›intelligiblen Systeme‹ dokumentieren: also von reli‐
giösem Denken, Ritualen und Feiern über soziale Beziehungsmuster, mora‐
lische Werte, Etikette, häusliche Tätigkeiten usw. bis hin zu Politik, Folklo‐

63 Vgl. Fernando Poyatos, Literary Anthropology. A new interdisciplinary Approach to People,
Signs And Literature, Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, 1988,
S. xi.

64 Poyatos, Literary Anthropology, 1988, S. 4.
65 Vgl. ebd., xiii.
66 Paralanguage: Modifikation der Stimme und unabhängige signifikante Laute. Vgl. Poyatos,

Literary Anthropology, 1988, S. xiii.
67 Kinesik: Gesten, Verhalten, Körperhaltungen. Vgl. ebd., S. xiii.
68 Proxemik: Konzeptualisierung von und Umgang mit Raum. Vgl. ebd., S. xiii.
69 Chronemik: Konzeptualisierung von und Umgang mit Zeit. Vgl. ebd., S. xiii.
70 Objekt- und Umweltsysteme: von Nahrungsmitteln und Pseudo-Nahrungsmitteln über Klei‐

dung, Werkzeuge und Möbel bis hin zu Architektur, Landschaftsgestaltung und Flora. Vgl.
ebd., S. xiii.

1. Teil 

28

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re, Volksglauben, Spielen und Kunst.71 Literaturethnologie ist laut Poyatos
anthropologische Forschung mithilfe und durch Literatur: »It is hoped that
this promising area will attract much multidisciplinary interest and that Lit‐
erary Anthropology will be clearly understood as ›the anthropological and
ethnological sciences through literature‹«.72

Neuere Ansätze der Literaturethnologie argumentieren ebenfalls in diese
doch sehr einseitige Richtung, nämlich dass literarische Werke vor allem den
Sozialwissenschaften – wie der Sozialanthropologie – zugutekommen: »[...]
social science scholars can profoundly profit by reading, thinking, writing
about, and teaching literary works. [They] can also discover philosophical
insights about the human condition [...]«.73 Um diese These zu untermauern,
führt Stoller neben anderen Beispielen auch den Musiker, Schriftsteller und
Universitätsprofessor Milan Kundera an. Kundera schreibt in seinem Essay
Die Kunst des Romans aus dem Jahr 1986 über den unvollendeten Roman
Das Schloss, dass Franz Kafka in diesem Text die sozialen Realitäten des
frühen 20. Jahrhunderts besser beschreibe als jede philosophische Doktrin
oder Gesellschaftstheorie.74

Kunderas hyperbolisch zu nennende These unterstreicht die Relevanz lite‐
rarischer Darstellungen für sozialwissenschaftliche Forschungen, welche auch
die vorliegende Studie annimmt. Stoller behandelt in seinem Beitrag das Buch
von Marilyn Cohen Novel Approaches to Anthropology, das die Relevanz lite‐
rarischer Werke für die Anthropologie thematisiert. Cohen analysiert darin
Werke von Daniel Defoe, der ihrer Meinung nach die Gefühle einer neu orga‐
nisierten Mittelschicht in England beschreibt, und von Harriet Martineau, die
den aufkommenden Feminismus in England zu Beginn des 19. Jahrhunderts
schildert, um hier nur zwei Beispiele zu nennen.75

Stoller schließt seine Rezension mit der rhetorischen Frage, ob es für die
Literaturethnologie ausreicht, literarische Werke für philosophisch orientierte
anthropologische Innenansichten zu nutzen, und benennt einen weiteren
Bereich der Literaturethnologie, der sich auf Fiktionen, Memoiren und Expe‐
rimentalfilme konzentriert, die die Wissenschaftlerinnen selbst produzieren,
um ihre sozial- und kulturanthropologischen Forschungsthemen darzustel‐

71 Vgl. ebd., S. xiii.
72 Vgl. ebd., S. xiii.
73 Paul Stoller, »What is Literary Anthropology?«, in: Current Anthropology, 56, 1, 2015,

S. 144f., S. 144.
74 Vgl. Stoller, »What is Literary Anthropology?«, 2015, S. 144.
75 Vgl. ebd.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

29

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len und zu diskutieren76. Diese Stoßrichtung der Literaturethnologie fokus‐
siert nicht mehr den Metadiskurs über (Re‑)Präsentation, sondern rückt die
(Re-)Präsentation selbst in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit.77 Ein Effekt
dieser von Anthropologen geschaffenen künstlerisch-literarischen Werke ist,
dass die Grenzen der Institutionen sichtbar werden, die sich bislang schwer
damit tun, diese Art von wissenschaftlichen Texten zu akzeptieren.78

Die Frage nach der kulturellen (Re-)Präsentation und den mit ihr ver‐
bundenen politischen und poetischen Herausforderungen wurde schon ab
1986 aufgeworfen, mit James Cliffords und George Marcus’ Werk Writing
Culture und der gleichnamigen Debatte.79 Es wurde darauf verwiesen, dass
Ethnologinnen mit ihrem Text – denn schriftliche Texte sind in ihrer Dis‐
ziplin das bevorzugte Mittel zur Veröffentlichung ihrer wissenschaftlichen
Ergebnisse – nicht nur die Realität darzustellen versuchen, sondern auch die
Repräsentation selbst erschaffen.80 Diese Infragestellung der Repräsentation
beinhaltet die weiterführende Frage, ob die Ethnologie eine erklärende oder
interpretierende Wissenschaft ist und ob sie vor allem narrative Fiktionen
hervorbringt.81 Diese Debatte über Writing Culture hat den Weg für neue
Methoden und Praktiken in der Sozial- und Kulturanthropologie geebnet, wie
z.B. das gemeinsame Schreiben bzw. die Co-Autorschaft mit den untersuch‐
ten Gesellschaften und das Experimentieren mit der dynamischen Archivie‐
rung ethnografischer Daten, z.B. über offene Internetplattformen, die keine
geschlossenen Wissensspeicher sind, sondern sich ständig an die wechselnden
Bedingungen der Wissensproduktion anpassen können.82 Diese Perspektive

76 Vgl. ebd., S. 145.
77 Vgl. ebd.
78 Vgl. ebd.
79 James Clifford, George E. Marcus, Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography,

London: University of California Press, 1986.
80 Mondher Kilani erläutert das Problem des ethnografischen Schreibens folgender‐

maßen: »[...] le modèle canonique de la monographie a justement pour particularité d’occul‐
ter presque totalement les processus par lesquels on arrive au résultat final [le texte écrit].
« (S. 81.) Und er stellt weiter fest: »[...] l’anthropologie postmoderne est plus intéressée par la
manière dont l’auteur-anthropologue tente de convaincre discursivement son auditoire que
par l’analyse des procédures par lesquelles celui-ci construit effectivement sa connaissance
en rapport avec un terrain et les cadres théoriques, institutionnels et idéologiques dont il
relève.« (S. 106 ). Mondher Kilani, »Les anthropologues et leur savoir : du terrain au texte«,
in: Jean-Michel Adam et al. (Hrsg.), Le Discours anthropologique. Description, narration,
savoir, Paris: Méridiens Klincksieck, 1990, S. 71–110.

81 Vgl. Adam, Borel, Calame, Kilani, Le Discours Anthropologique, 1990, S. 11.
82 Vgl. George E. Marcus, »The Legacies of Writing Culture and the Near Future of the Ethno‐

graphic Form: A Sketch«, in: Cultural Anthropology, 27, 3, 2012, S. 438.

1. Teil 

30

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Literaturethnologie – die Writing Culture-Debatte und ihre Folgeer‐
scheinungen – verfolge ich hier nicht weiter, sondern fasse im nächsten
Schritt die verschiedenen Stränge zusammen, aus denen sich die zukünftige
Forschungsdisziplin der Literaturethnologie zusammensetzen könnte.

In Bezug auf die Definition der Literaturethnologie fasst Ellen Wiles im
Jahr 2018 verschiedene Perspektiven zusammen und liefert zahlreiche Beispie‐
le als Belege der drei Kategorien, in die sich dieses Forschungsgebiet untertei‐
len lässt, nämlich Quellen, Stile und Thema.83 Wiles versteht unter ›Quellen‹
die Einbeziehung literarischer Werke in die anthropologische Forschung, wie
hier schon ausführlich dargestellt. Unter ›Stile‹ versteht sie die Problematik
der Ethnologin als Textproduzentin, wie ebenfalls zuvor bereits dargelegt, u.a.
anhand der Writing Culture-Debatte. Ich habe noch nicht die dritte Kategorie
vorgestellt, obwohl sie durchaus in den Bereich der Literaturethnologie inte‐
griert werden kann. Wiles nennt diese Kategorie ›Thema‹ und meint damit
literarische kulturelle Praktiken, wie sie selbst diese in ihrem Werk Saffron
Shadows and Salvaged Scripts: Literary Life in Myanmar under Censorship
and in Transition beschreibt.84 Zu literarischen kulturellen Praktiken können
– neben politischen Einschränkungen wie der Zensur – auch der Zugang
zu Literatur, das Verlagssystem, die Vertriebswege usw. gezählt werden. Die
literarischen Praktiken werden, so Wiles am Beispiel Myanmars, in der Regel
von der Regierung festgelegt.

Zum Schluss noch ein letzter Punkt, um die vielfältigen Stränge einer
möglichen Literaturethnologie zu vervollständigen, nämlich der Ansatz von
Meizoz, laut dem die anthropologische Dimension der Literatur auch in der
Frage liegt, inwieweit literarische Werke dazu beitragen, das Leben der Men‐
schen zu gestalten: »[L]es œuvres littéraires contribuent à modeler la vie des
hommes. L’étude des imaginaires (individuels et collectifs), celle des fonctions
symboliques des œuvres et des appropriations sociales auxquelles elles ont
donné lieu, voilà autant d’aspects d’une anthropologie littéraire.«85

83 Ellen Wiles, »Three branches of literary anthropology: Sources, styles, subject matter«, in:
Ethnography, 0, 2018, S. 1–16.

84 Ellen Wiles, Saffron Shadows and Salvaged Scripts: Literary Life in Myanmar under Censor‐
ship and in Transition, New York: Columbia University Press, 2015.

85 Interview mit Jérôme Meizoz, geführt von Jean-Marie Privat und Marie Scarpa an der
Universität Lausanne, »Sociocritique, ethnologie et sociologie de la littérature«, Fußnote:
»Descriptif du plan d’études de littérature française, domaine ›Littérature et culture‹«, 2008,
S. 98: www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html (nicht mehr verfügbar, letzter
versuchter Aufruf 11.01.2021).

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

31

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www2.unil.ch/fra/Francais_Moderne/DomaineC.html


Teilt man die Literaturethnologie in die zuvor genannten Kategorien auf,
dann wird der enge Austausch zwischen verschiedenen wissenschaftlichen
Disziplinen – neben Literaturwissenschaft, Sozial- und Kulturanthropologie
auch Kunst-, Kultur- und Geschichtswissenschaften und andere – sichtbar,
den Craith und Kockel radikaler darstellen. Sie setzen sich dafür ein, dass
die Grenzen zwischen Anthropologie und Literaturwissenschaft ›verwischt‹
werden.86 Ihre Argumentation beruht auf zahlreichen Beispielen, die die ge‐
genseitige Beeinflussung von Anthropologie und Literaturwissenschaft bele‐
gen. So soll Ruth Benedict in ihrer Entwicklung als Ethnologin stark von
der Shakespeare-Lektüre beeinflusst worden sein, und Walter Scott sei einer
der ersten Schriftsteller, der sozialwissenschaftliche Analysen in seine Werke
einfließen ließ.87

In ihrem Artikel aus dem Jahr 2016 zeigen Craith und Fournier, dass
einige Ethnologen literaturwissenschaftliche Theorien und Methoden in ihrer
wissenschaftlichen Arbeit anwendeten – genannt werden hier Victor Turner,
Mary Douglas, Claude Lévi-Strauss –, und dass sich andere sowohl als Eth‐
nologinnen als auch Schriftsteller verstanden, z.B. Margaret Mead, Edward
Sapir, Ruth Benedict.88 In der von Craith und Kockel geforderten Verwi‐
schung der Grenzen sieht Łebkowska die Gefahr, dass die geforderte totale
Freiheit oft auch sehr unfruchtbar sei.89 Sie vertritt die These, dass die Spezia‐
lisierung der einzelnen Disziplinen aufrechterhalten werden müsse, was durch
ein transdisziplinäres Verfahren möglich sei, mit dem letztendlich ein neues
Forschungsfeld begründet werde.90

Ohne weiter auf die unterschiedlichen Auffassungen der Vorsilben ›trans-‹
und ›inter-‹ einzugehen, sollte auch meiner Überzeugung nach die Speziali‐
sierung und damit die klare Abgrenzung der Wissenschaftsfächer bewahrt

86 Der Begriff ›brouiller‹ findet sich bereits im Titel ihres Artikels: Máiréad Nic Craith und
Ullrich Kockel, »Blurring the Boundaries between Literature and Anthropology. A British
Perspective«, in: Cairn.info, Ethnologie française, 4, 44, 2014, S. 689–697: www.cairn.info/re
vue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm (09.07.2019).

87 Vgl. ebd., S. 689f.
88 Vgl. Máiréad Nic Craith und Laurent Sebastian Fournier, »Literary Anthropology. The

Sub-disciplinary Context«, in: Anthropological Journal of European Cultures, 25, 2, 2016,
S. 1–8: doi.org/10.3167/ajec.2016.250101 (01.08.2019).

89 Vgl. Anna Łebkowska, »Between the Anthropology of Literature and Literary Anthropolo‐
gy«, in: Teksty Drugie, 2, 2012, S. 29–43, S. 36.

90 Sie versteht Interdisziplinarität als einen Prozess, bei dem es entweder zu einer hermeti‐
schen Isolierung oder einer Auflösung der Grenzen der interagierenden Disziplinen kommt,
und Transdisziplinarität als die Beibehaltung der Spezialisierung jeder Disziplin und die
Möglichkeit der Entlehnung von Methoden und Theorien durch die fremde Disziplin. Vgl.
ebd., S. 35.

1. Teil 

32

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm
https://www.cairn.info/revue-ethnologie-francaise-2014-4-page-689.htm


werden, um durch Hybridisierung die Öffnung hin zu und den Austausch mit
anderen wissenschaftlichen Disziplinen zu ermöglichen. Die Zusammenarbeit
zwischen den beiden Disziplinen – Ethnologie und Literaturwissenschaft –
besteht schon seit Langem und hat dazu geführt, dass Theorien und Metho‐
den gegenseitig entliehen wurden. So wurde beispielsweise Turners Konzept
der Liminalität und des liminalen Rituals für die Literaturwissenschaft nutz‐
bar gemacht, und die Kategorie der Narratologie (Genette u.a.), die ihre
Wurzeln in der Literatur- und Sprachwissenschaft hat, für die ethnologische
Forschung verwendet.91 Durch die klare Abgrenzung und damit einhergehend
die möglichst eindeutige Definition des theoretischen und methodischen Un‐
terbaus wird ein arbiträres Vorgehen verhindert, was die Begründung des
zukünftigen Forschungsfachs der Literaturethnologie ermöglicht.

Um dieses Ziel zu erreichen, müssen Antworten auf grundlegende Fragen
gefunden werden, die einige der zitierten Theoretikerinnen stellen und die ich
im nächsten Schritt vorstelle. In Poyatos’ Text werden Fragen zur Metaebene,
den Zielen und der Natur des Forschungsfeldes aufgeworfen.92 Beispielsweise
wird gefordert, dass in Bezug auf die theoretischen Annahmen die epistemo‐
logische und methodologische Grundlage des neuen Fachgebiets bestimmt
werden sollte. Stammt sie aus den Sozialwissenschaften und wenn ja, aus wel‐
chen Bereichen, fragt zum Beispiel Loriggio. Aus den Sozialwissenschaften?
Aus der Anthropologie? Und aus welchem Zweig der Anthropologie? Aus der
kulturellen, physischen, semiotischen, kognitiven, symbolischen Anthropolo‐
gie? In Bezug auf die Ziele ist es entscheidend, den Empfänger zu definieren,
dem die Ergebnisse der Literaturethnologie zugutekommen werden. Wird
dies die Anthropologie oder die Literaturwissenschaft sein? Außerdem stellt
er die Frage, wie diese Informationen verarbeitet und zu welchem Zweck sie
verwendet werden sollen. Und schließlich fragt er, wie die Literaturethnologie
die Funktion der Literatur definieren soll: fungiert sie als Institution, als Akti‐
vität oder vor allem als Dokument und somit als Träger von Informationen
über eine bestimmte Gruppe oder Gesellschaft? Was bedeutet Literatur für
eine Literaturethnologin? Handelt es sich um einen geschriebenen oder einen
mündlichen Text?93 Wiles fragt, inwiefern sich die Anthropologie von der
Literaturwissenschaft unterscheidet und ob alle literarischen Werke und alle

91 Vgl. ebd.
92 Vgl. Poyatos, Literary Anthropology, 1988, S. xiv.
93 Ebd.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

33

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ethnografien hinsichtlich ihrer Gültigkeit als Quellenmaterial für die Litera‐
turethnologie gleichwertig sind. 94

Diese Fragen aus wissenschaftlichen Texten der Zeitspanne 1988 bis 2018
liegen auch der vorliegenden Arbeit zugrunde. Meiner Überzeugung nach
sollte der Fokus der Literaturethnologie nicht nur darauf liegen, literarische
Werke für die Ethnologie fruchtbar zu machen, sondern er sollte darin
bestehen, literaturwissenschaftliche Methoden mit ethnologischen Herange‐
hensweisen und Erkenntnissen zu ergänzen, um eine neue Lesart literari‐
scher Werke zu ermöglichen. Diese neue Lesart eröffnet sowohl für die
Ethnologie als auch für die Literaturwissenschaft neue Horizonte. Ich werde
anhand praktischer Beispiele, d.h. einiger literaturethnologischer Analysen li‐
terarischer Texte senegalesisch-französischer Autorinnen, zeigen, wie diese in‐
terdisziplinäre gegenseitige Befruchtung zwischen Literaturwissenschaft und
Ethnologie funktionieren kann. Im Fazit der vorliegenden Arbeit werde ich
auf einige der zuvor aufgeführten Fragen zurückkommen und versuchen, sie
auf der Grundlage der Ergebnisse dieser Studie zu beantworten. Das Ziel der
vorliegenden Arbeit soll sein, auf die Forderung von Seebass einzugehen, der
feststellt: »Of course, the problem is how such a demanding idea of literary
anthropology, which up to now has restricted itself to a highly abstract level,
could be transformed into a concrete, workable project of research.«95

Mein Ziel ist es, ein konkretes, konzeptuell und methodisch klar formu‐
liertes Forschungsprojekt in zumindest einem Teilbereich der aufgeführten
Zweige einer potenziellen Literaturethnologie durchzuführen. Ich beschränke
mich hierzu einerseits auf die Analyse und Interpretation literarischer Texte
und der entsprechenden Sekundärliteratur, wobei auch der Bereich des Ver‐
lagswesens und der Rezeption rund um die ausgewählten Werke gestreift
wird. Zum anderen werden Paratexte und mündliche Texte in die Untersu‐
chung einbezogen. Unberücksichtigt bleiben hingegen Theorien der Litera‐
turethnologie, die sich mit Fragen zu wissenschaftlichen Texten der Sozial-
und Kulturanthropologie und deren literarischer Qualität beschäftigen.96 Die

94 Wiles, »Three branches of literary anthropology«, in: Ethnography, 2018, S. 4.
95 Vgl. Gottfried Seebass, »Approaching Literary Anthropology. Comments on Aleida Ass‐

mann’s Paper«, in: Being humans: anthropological universality and particularity in transdis‐
ciplinary perspectives, Berlin/New York: De Gruyter, 2000, S. 216–220, S. 220.

96 Dieser Aspekt wird nur in Bezug zu Léopold Sédar Senghor gestreift, denn Senghor hatte
Ethnologie studiert, war Dichter, Schriftsteller und Philosoph und von 1960 bis 1980 der
erste Präsident des unabhängigen Senegals. Er verkörpert somit sowohl den Schriftsteller,
der als Ethnologe angesehen werden kann, als auch gleichzeitig den Ethnologen, dessen
Texte literarische Qualitäten besitzen.

1. Teil 

34

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


methodische Vorgehensweise der ethnocritique, die in der vorliegenden Studie
angewendet wird, erläutere ich im folgenden Unterkapitel.

1.2.4 Die literaturethnologische Methode der ethnocritique

Der Begriff ethnocritique wurde in den 1980er-Jahren von Jean-Marie Privat
geprägt97 und bezeichnet eine wissenschaftliche Methode, die sich auf litera‐
rische Texte konzentriert, was dem wissenschaftlichen Fokus ihres Urhebers
entspricht, der in erster Linie Literaturwissenschaftler und Linguist ist; seine
Spezialisierung liegt in der Kulturanthropologie und der ethnocritique.98 Ob‐
wohl es den französischen Begriff ethnocritique bereits seit 40 Jahren gibt,
wurde er noch nicht in andere Sprachen übertragen. Meiner Ansicht nach ist
es wenig sinnvoll, diesen zusammengesetzten Begriff direkt ins Deutsche zu
übertragen, also Formen wie ›Ethnokritik‹ bzw. ›ethnokritisch‹, da die kon‐
zeptuellen Unterschiede zwischen den französischen und deutschen Begriffen
zu groß sind und die deutsche Übertragung missverständlich wäre.

Das deutsche Wort Literaturwissenschaft entspricht dem französischen
Wort lettres (stets im Plural verwendet), aber auch dem Begriff critique
littéraire, je nachdem, welcher Bereich expliziert werden soll.99 Das zweite
Wort des zusammengesetzten Begriffs ethnocritique verweist indes auf die
Literaturwissenschaft und nicht auf die Literaturkritik, wie sie im Deutschen
verstanden wird. Der zweite Wortteil könnte somit im Deutschen am ehesten
mit ›Philologie‹100 übersetzt werden, um den Bezug zur literaturwissenschaft‐
lichen Arbeit am Text klarer herauszustellen und auch sprachwissenschaftli‐
che Perspektiven miteinzubeziehen.101

97 Siehe hierzu: Jean-Marie Privat, »Pour une approche ethnocritique des soties«, Fifteenth
Review Quarterly, 1988, S. 42–66 und »Essai d’ethnologie du texte littéraire: les charivaris
dans Madame Bovary«, Ethnologie française, XVIII, 3, S. 291–295, das später in der Mono‐
grafie mündete: Bovary charivari. Essai d’ethno-critique, Paris: CNRS Éditions, 1994.

98 Vgl. Webseite von Ethnocritique: ethnocritique.com/fr/individu/jean-marie-privat
(14.01.2022).

99 Im Deutschen besteht eine strenge Unterscheidung zwischen Literaturkritik und Literatur‐
wissenschaft, die im Französischen zwischen critique littéraire und lettres nicht in demsel‐
ben Maße existiert.

100 Im etymologischen Sinn abgeleitet von »›Freund der Rede‹ aus gr. phílos ›Freund, liebend‹
und gr. lógos (Rede usw.)«, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Frierich
Kluge (Hrsg.), Berlin/New York: De Gruyter, 2012, Lemma: Philologie.

101 Keßler sieht die Aufgabe der Philologie darin, »die Zeichenfunktion des lógos oder der
lógoi in Hinblick auf ihre Leistungsfähigkeit und je tatsächliche Leistung zu analysieren,
und zwar sowohl unter dem Aspekt dessen, der die Zeichen gebraucht, wie dessen, der

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

35

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der französische Begriff ethnophilologie ist jedoch schon seit Längerem
etabliert und wird u.a. vom Historiker und Kulturwissenschaftler Carlo Ginz‐
burg ähnlich wie ethnocritique von Privat beschrieben, nämlich als Analy‐
semethode, die sich auf Textdokumente fokussiert und durch close-reading
versucht, die in ihnen (auch unabsichtlich) sich manifestierenden Machtver‐
hältnisse zu ergründen.102 ›Philologie‹ verweist in diesem Sinne auf ihren
ursprünglichen Gegenstand, der sich auf die ›literarische Tradition‹ und,
noch enger, auf die ›Klassiker‹ beschränkte, und wo die Aufgaben des Philo‐
logen, neben dem Verstehen und Erklären, auch das Wiederherstellen dieser
Tradition waren.103 Diese Rahmung ist durchaus vergleichbar mit der Heran‐
gehensweise der frühen ethnocritique, die sich zunächst durch die Begrenzung
des Forschungsgegenstandes auf klassische kanonisierte französische Werke
legitimierte, wie ich im Folgenden noch näher erläutern werde.

Zunächst noch ein kurzer Blick auf das erste Wort des zusammengesetzten
Begriffs ethnocritique, um die inhärenten Bedeutungsebenen offenzulegen, auf
die ich mich in der vorliegenden Arbeit beziehe und deren teils negative
Konnotationen mir durchaus bewusst sind. Der Begriff ›ethno‹ verweist im‐
mer auf eine Gruppe und deren Abgrenzung von anderen.104 Die einzelnen
Mitglieder dieser Gruppe sind durch das Regelwerk einer einheitlichen Kul‐
tur (z.B. Volkssagen, Märchen und Heldenlieder, aber auch Konventionen
des alltäglichen Handelns und Redens) miteinander verbunden.105 Die Vor‐
silbe ›ethno‹ ist positiv konnotiert durch ihren Verweis auf die Ethnizität,
im Sinne der bewussten (politischen) Betonung der Situiertheit, d.h. der

sie verstehen soll oder will.« Eckhard Keßler, »Philologische Methode und Naturwissen‐
schaft«, in: Denis Thouard et al. (Hrsg.), Philologie als Wissensmodell/La philologie comme
modèle de savoir, Berlin/New York: De Gruyter, 2010, S. 165–180, S. 166.

102 Vgl. Martin Rueff, »La conférence de Genève de Carlo Ginzburg : ›Ethnophilologie :
deux études de cas‹: note analytique«, in: Methodos, 19, 2019, Abs. 6: journals.openedi‐
tion.org/methodos/5778 (20.01.2022). Rueff spricht neben der Ethnophilologie auch
von den Forschungsbereichen Ethnolinguistik und Ethnopragmatik, auf deren Verwandt‐
schaftsverhältnisse ich hier nicht näher eingehe. Laut Rueff untersucht die Ethnophilologie
des Historikers Carlo Ginzburg das Vokabular ethnischer Minderheiten und stellt seine
diachrone Entwicklung dar. Vgl. ebd., Abs. 21–24.

103 Vgl. Keßler, »Philologische Methode und Naturwissenschaft«, in: Thouard, Philologie als
Wissensmodell, 2010, S. 166.

104 Vgl. Blasche et al. (Hrsg.), Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Stutt‐
gart/Weimar: Metzler, 1995, S. 599; Friedrich Kluge (Hrsg.), Etymologisches Wörterbuch
der deutschen Sprache, Berlin/New York: De Gruyter, 2002, S. 261; Ralf Schnell (Hrsg.),
Metzler-Lexikon Kultur der Gegenwart, Stuttgart/Weimar: Metzler, 2000, S. 135; Ansgar
Nünning (Hrsg.), Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, 2001, S. 161f.

105 Vgl. ebd.

1. Teil 

36

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zugehörigkeit und Identifikation von Subjekten mit einer bestimmten eth‐
nischen Gruppe. Gleichzeitig enthält sie auch negative Konnotationen, da
sie je nach Lesart eine Absage an das Moderne impliziert oder gar Nationa‐
lismus, Hegemonialansprüche und Imperialismus begründet.106 Angesichts
der vielfältigen Interpretationsmöglichkeiten und um Missverständnisse zu
vermeiden, erscheint es mir sinnvoller, den Begriff ethnocritique weder ins
Deutsche zu übertragen (›Ethnokritik‹) noch ihn mit ›Ethnophilogie‹ zu
übersetzen, sondern seine französische Schreibweise beizubehalten, um ihn
stets in direkten Bezug zu der von Jean-Marie Privat geprägten Methode zu
stellen.

Die wissenschaftliche Methode der ethnocritique ist bisher neben der man‐
gelnden Übertragung des Begriffs in andere Sprachräume auch hinsichtlich
anderer Bereiche eingeschränkt. So zählt die Forschungsgemeinschaft bis jetzt
nur einige wenige französische, schweizerische und kanadische Forscherin‐
nen107 und auch der Forschungsgegenstand war bisher auf die französische
Literatur des 18. und 19. Jahrhunderts begrenzt.108 Außerdem hatte Privat
anfänglich den Untersuchungsfokus verengt auf die »polyphonie culturelle
et spécialement, pour l’instant du moins, à la présence des formes de culture
subalterne, dominée, illégitime, populaire, folklorique dans la littérature écrite
dominante, savante, cultivée, noble, légitimée« [Hervorhebung durch mich,
um die zeitliche Begrenzung dieser Einschränkung zu verdeutlichen.].109 Die
ethnocritique unterscheidet somit zwischen den hierarchisch auf einer hohen
Ebene angesiedelten und höher bewerteten gelehrten Kulturen110 und den

106 Vgl. Nünning, Metzler-Lexikon, 2001, S. 161f.
107 Vgl. Webseite von Ethnocritique: ethnocritique.com/fr/auteurs (16.01.2022).
108 Scarpa schreibt in ihrem Artikel, dass die ethnocritique eine Öffnung hin zu anderen

Epochen und Genres anstrebt und teilweise schon umsetzt: »Mais l’ethnocritique n’a pas
vocation à s’intéresser au seul récit réaliste du XIXe siècle : nous avons travaillé également
sur le théâtre ou la poésie moderne et contemporaine.« Marie Scarpa, »Littérature, anthro‐
pologie, ethnocritique«, in: L’Atelier du Centre de recherches historiques, 16, 2017, Fußnote
24: journals.openedition.org/acrh/7519 (03.10.2019).

109 Jean-Marie Privat, »À la recherche du temps (calendaire) perdu. Pour une lecture ethnocri‐
tique«, in: Poétique, 123, 2000, S. 301–319, S. 301.

110 Der Begriff ›Kultur‹ wird in den Texten der Forscherinnen der ethnocritique in der Regel
nur unzureichend definiert, weshalb ich hier einen kurzen Überblick darüber gebe, in
welchem Sinn dieser Begriff in der vorliegenden Arbeit verwendet wird: ›Kultur‹ ist ein
Begriff, der sehr viele Definitionen umfasst und in den unterschiedlichsten Zusammenhän‐
gen verwendet wird. Bachtin beispielsweise unterscheidet drei Bereiche der menschlichen
Kultur: Wissenschaft, Kunst und Leben, »[die] nur in der Persönlichkeit zur Einheit gelan‐
gen, die sie in ihre eigene Entität integriert«. Michail M. Bachtin, Die Ästhetik des Wortes,
hrsg. v. Rainer Grübel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1979, S. 93. Nicht weniger unpräzise

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

37

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf einer niedrigen Ebene angesiedelten und damit niedriger bewerteten
Volkskulturen.111 Auf derselben hohen Ebene ist die Wissenschaft mit ihrem
akademischen Wissen angesiedelt und auf der hierarchisch unteren Ebene das
Wissen des Volkes, d.h. »The Lore of the People: folk-lore«, was sowohl das
dem Volk eigene Wissen als auch das Wissen über das Volk bedeutet.112

Die frühe ethnocritique stellte die Aufwertung der unteren Kategorie, also
der Volkskultur, in den Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit. Die Wissenschaft‐
ler der ethnocritique sehen sich als Erben, die die wissenschaftlichen Theorien
von Jakobson, Propp, Greimas und Lotman fortführen,113 »qui ont pensé
leurs recherches en relation avec le folklore ou l’ethnologie [...] même si les
spécialistes de littérature ont parfois mis de côté cette dimension de leurs
travaux«.114 Die Methode der ethnocritique besteht darin, einerseits in den
kanonisierten, klassischen literarischen Texten die Stellen aufzudecken, an
denen die Folklore von der legitimen Hochkultur verdrängt wird, und ande‐
rerseits aufzuzeigen, inwiefern diese Hochkultur von volkstümlichem Wissen,
d.h. der Folklore, beeinflusst ist. Diese Aufwertung der Folklore bewirkt eine
Neubewertung der literarischen Texte und ermöglicht es, die Folklore in ihren

ist Spivaks Feststellung zum Begriff ›Kultur‹: »In order to assume culture we must assume
collectivity. Yet usually we assume collectivity on the basis of culture«. Gayatri Chakravorty
Spivak, Death of a Discipline, New York: Columbia University Press, 2003, S. 27. Diese
beiden Zitate machen deutlich, dass ›Kultur‹ immer auf die Beziehung zwischen dem
Individuum und einer oder mehreren Gruppen verweist. Die Typologie dieser Beziehun‐
gen, die Nünning auf der Grundlage von Reckwitz’ Überlegungen kurz zusammenfasst,
erscheint mir sehr geeignet, um im Rahmen der vorliegenden Arbeit von Kultur zu spre‐
chen. Dennoch ist es mir bewusst, dass ›Kultur‹ zwar als Schlüsselbegriff fungiert, aber
nicht als scharfes Analyseinstrument verwendet werden kann. Vgl. Ulf Hannerz, Writing
Future Worlds. An Anthropologist Explores Global Scenarios, London: Palgrave Macmillan,
2016, S. 141. Die Typologie von Reckwitz unterscheidet (a) den normativen Kulturbegriff,
(b) den differenztheoretischen Kulturbegriff, (c) den bedeutungs- und wissensbasierten
Kulturbegriff und (d) den totalitätsbasierten Kulturbegriff. Nünning zufolge bestehen die
Funktionen von Kultur darin, dass sie erstens ein diskursives Konstrukt ist und zweitens
nach innen integrierend und nach außen hierarchisierend und ausgrenzend wirken kann.
Vgl. Bundeszentrale für politische Bildung, Ansgar Nünning, »Vielfalt der Kulturbegriffe«,
2009: www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe
(28.12.2021).

111 Vgl. Guillaume Drouet, »Les voi(e)x de l’ethnocritique«, in: Romantisme, 145, 3, 2009,
S. 11–23, S. 12.

112 Vgl. ebd., S. 12.
113 Marie Scarpa, Le Carnaval des Halles. Une ethnocritique du Ventre de Paris de Zola, Paris:

CNRS Éditions, 2000, S. 11.
114 Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Absatz 9. Scarpa bezieht sich hier

auf die beiden Werke von Michail M. Bachtin: La Poétique de Dostoievski, Paris: Le Seuil,
1970, und Esthétique de la création verbale, Paris: Gallimard, 1984.

1. Teil 

38

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/kulturelle-bildung/59917/kultur-begriffe


historischen Kontext einzubetten. Indem man die Bedeutung der Volkskultur
bzw. Folklore für die gesellschaftliche Organisation ernst nimmt, wird wiede‐
rum die strukturierende Funktion der Folklore für den literarischen Text
sichtbar.

Ich möchte hier ein kurzes Beispiel anführen, das dies verdeutlicht. Privats
aus der Perspektive der ethnocritique vollzogene Neulektüre von Flauberts
Werk Madame Bovary zeigt die bedeutende Funktion des traditionellen Bau‐
ernkalenders für den gesamten Roman, der, so Privat, gänzlich um einen
folkloristisch-liturgischen Kalender herum organisiert ist.115 Die Funktion des
Bauernkalenders für den Roman besteht darin, die besondere Bedeutung von
Zeitstrukturierung und Rhythmus für das ländliche Leben zu unterstreichen,
wo jede Opposition, d.h. jeder Gegenrhythmus von der Dorfgemeinschaft
als Verstoß wahrgenommen wird. Diese zeitliche Strukturierung des Jahres
hat eine existenzielle Funktion, denn sie ist eng verbunden mit der Natur,
den Jahreszeiten, den Ernten und den »moment[s] des confitures«116 etc.,
die das Überleben der gesamten Gesellschaft sichern. Emma Bovary ist mit
ihren aufsässigen Handlungen (der Selbstmord eingeschlossen) eine Heldin
der Moderne. Aber ihre Revolte ist zu einsam, um subversiv zu sein. Das
Dorfleben geht unverändert weiter nach den Ereignissen um Emma Bovary,
wie der Erzähler im Roman versichert117: »Depuis les événements que l’on va
raconter, rien, en effet, n’a changé à Yonville«.118

Privats Analyse aus der Perspektive der ethnocritique zeigt deutlich, dass
die Folklore mit ihrer zeitlichen Strukturierung des Jahres nicht nur ein Re‐
quisit für den Roman ist, sondern den Konflikt zwischen jahrtausendealten
Traditionen und der städtischen Moderne auf bedeutende Weise illustriert.
Die Relevanz dieser ›kulturellen Polyphonie‹ (Tradition vs. Moderne) be‐
schreibt Privat folgendermaßen: »Être sourd à la polyphonie culturelle qui
constitue littéralement le texte, c’est ignorer ou mésestimer, sinon détruire, le
conflit culturel de valeurs qui structure le système axiologique et la logique
actancielle du roman dans des rapports d’affrontement symbolique.«119

Die ethnocritique der jüngeren Zeit fokussiert nicht mehr nur das Verhält‐
nis zwischen ›hoher‹ und ›niederer‹ Kultur, sondern begreift sich als Erfor‐

115 Vgl. Privat, »À la recherche du temps (calendaire) perdu«, in: Poétique, 2000, S. 302.
116 Gustave Flaubert, Œuvres/Flaubert, texte établi et annoté par A. Thibaudet et R. Dumesnil,

Bibliothèque de la Pléiade, 36, Paris: Gallimard, 1951, S. 516.
117 Privat, »À la recherche du temps (calendaire) perdu«, in: Poétique, 2000, S. 310.
118 Flaubert, Œuvres/Flaubert, 1951, S. 357.
119 Privat, »À la recherche du temps (calendaire) perdu«, in: Poétique, 2000, S. 312.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

39

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schung kultureller Pluralität, die literarische Werke per se auszeichnet, und
deren Methode die Dialogisierung mehr oder weniger heterogener symboli‐
scher Universen fokussiert.120 Die ethnocritique knüpft an die Arbeiten von
Michail Michailowitsch Bachtin121 an, der die Dialogisierung und Heterofonie
theoretisiert und von der Literaturwissenschaft fordert, dass sie ihre Verbin‐
dung zur Kulturgeschichte wieder enger schnüren solle.122 In seinem Werk
fordert Bachtin von der Wissenschaft – insbesondere von der Literaturwissen‐
schaft – einen Erkenntnisgewinn durch den Dialog mit dem Text als Subjekt
anzustreben, und nicht durch das Studium des Textes als reines Objekt. Dieses
Studium im Dialog bedeutet, den Text immer in Beziehung zu anderen Texten
und Kontexten zu setzen:

Um diesen Dialog jedoch zu verstehen, um hier überhaupt erst einmal einen Dialog
zu vernehmen, genügt es nicht, das linguistische und stilistische Erscheinungsbild
der Sprachen zu kennen: notwendig sind vielmehr das gründliche Verstehen des so‐
zioideologischen Sinns einer jeden Sprache und eine genaue Kenntnis der sozialen
Verteilung aller ideologischen Stimmen der Epoche.123

Bachtin folgend muss sich dieser Dialog nicht auf ein Korpus kanonischer
Texte einer bestimmten Epoche beschränken, sondern kann mit jedem litera‐
rischen Text geführt werden. Auch Scarpa kündigte früh an, dass sich das
Forschungsfeld der ethnocritique für andere Texte öffnen sollte: »La cartogra‐
phie du champ (et pas seulement français) des lectures ›anthropologiques‹ de
la littérature, si nous avons commencé à l’établir, reste largement à faire.«124

Das Element, das mir im methodischen Ansatz der ethnocritique als beson‐
ders relevant erscheint und das den von Bachtin propagierten ›Dialog mit
dem Text‹ ermöglicht, ist der »embrayeur culturel«, den Drouet in seinem
Text erwähnt.125 Dieses Element, das auf Deutsch als ›kultureller Indikator‹
bezeichnet werden könnte, hat die grundlegende Eigenschaft, auf eine außer‐
sprachliche Realität hinzuweisen. Kulturelle Indikatoren sind Knotenpunkte
im literarischen Text, bei denen der außertextuelle referenzielle Bereich und

120 Vgl.: »Définition proposée par Jean-Marie Privat et Marie Scarpa pour l’en‐
trée ›Ethnogénétique‹ du Dictionnaire général de génétique textuelle que l’ITEM est en
train d’élaborer, sous la direction d’A. Herschberg-Pierrot et P.-M. de Biasi.« Drouet, »Les
voi(e)x de l’ethnocritique«, 2009, S. 13.

121 Je nach Sprache variiert die Schreibweise des Namens: Französisch: Mikhaïl Mikhaïlovitch
Bakhtine, Englisch: Mikhail Mikhailovich Bakhtin.

122 Vgl. Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Absatz 9.
123 Bachtin, Die Ästhetik des Wortes, 1979, S. 296.
124 Scarpa, »Littérature, anthropologie, ethnocritique«, 2017, Fußnote Nr. 21.
125 Drouet, »Les voi(e)x de l’ethnocritique«, 2009, S. 14.

1. Teil 

40

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der literarische Bereich durch die Schreibtechniken zusammengeführt wer‐
den.126 Die kulturellen Indikatoren, so Drouet, »permettent de plus d’appré‐
hender les phénomènes d’échanges culturels et l’insertion de certains détails
du texte dans de véritables systèmes symboliques«.127

Ich führe hier ein Beispiel von Drouet an, um die Verweisfunktion kultu‐
reller Indikatoren auf kulturellen Austausch und Symbolsysteme zu verdeutli‐
chen. Es handelt sich um das zusammengesetzte Wort »tso-maraude«128 in
Victor Hugos Text Les Misérables. Drouet zeigt anhand seiner Analyse in
der Perspektive der ethnocritique, dass »tso-maraude« der einzige im Text
verwendete dialektale Begriff ist; allein diese Tatsache verleiht ihm eine be‐
sondere Bedeutung. Hugo übersetzt den Begriff mit einer Fußnote: »Patois
des Alpes françaises. Chat de maraude« (dt. ›Mundart der französischen
Alpen. Katze auf Diebestour‹).129 Das ist jedoch nicht die ganze Wahrheit in
Bezug auf dieses zusammengesetzte Wort. Drouets Nachforschungen in unter‐
schiedlichen Quellen decken auf, dass »tso-maraude« in der alpinen Kultur
ein polysemer Begriff ist und neben der Funktion einer Beleidigung auch
Heiratsvermittler, Totenbote und Kinderschreck bedeutet.130 Obwohl Hugo
es unterlässt, die Polysemie des zusammengesetzten Begriffs offenzulegen,
kann Drouet nachweisen, dass diese Mehrdeutigkeit im Text selbst durch
Anspielungen und Konnotationen in Bezug auf die Figur des Jean Valjean
angelegt ist.131

Dank seines methodischen Vorgehens entsprechend der ethnocritique be‐
weist Drouet, dass es falsch ist, der Figur Jean Valjean in Victor Hugos
Werk die Rolle des – durchweg positiv konnotierten – Weihnachtsmanns
zuzuschreiben, wie das einige Wissenschaftler tun.132 Sie ist vielmehr eine
ambivalente Figur, die sowohl den freundlichen Sankt Nikolaus als auch
den grausamen Knecht Ruprecht in sich vereint und historisch geprägt ist
durch das 19. Jahrhundert als eine Zeit des kulturellen Übergangs.133 Die
Leistung dieser Herangehensweise entsprechend der ethnocritique liegt darin,

126 Vgl. ebd.
127 Ebd.
128 Victor Hugo, Les misérables, édition établie par Henri Scepi, avec la collaboration de

Dominque Moncond’huy, Bibliothèque de la Pléiade, 85, 2018, S. 70.
129 Ebd.
130 Vgl.: »marieur, messager des morts et croquemitaine«. Drouet, »Les voi(e)x de l’ethnocriti‐

que«, 2009, S. 15.
131 Vgl. ebd.
132 Vgl. ebd., S. 16f..
133 Vgl. ebd., S. 17.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

41

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Logik der unterschiedlichen Wissensformen, die in dem literarischen Text
wirken, wiederherzustellen und dies erfordert, so Drouet, eine Bezugnahme
auf die konkrete Kulturgeschichte.134 Die Methode der ethnocritique analysiert
literarische Texte mithilfe narratologischer Konzepte wie Dialogismus, Poly‐
phonie und Intertextualität, aber auch mithilfe eigener spezifischer Konzep‐
te.135

Die vorliegende Arbeit analysiert mithilfe der Methoden der ethnocritique
einige frankophone, nicht kanonisierte Werke mit dem Ziel, einen Teilbereich
des zukünftigen Wissenschaftsfachs Literaturethnologie unter Rückgriff auf
diese beispielhafte Analyse- und Interpretationsarbeit klarer zu definieren
und den wissenschaftlichen Mehrwert dieses Fachbereichs sowohl für die
Literaturwissenschaft als auch für die Ethnologie herauszustellen. Die Einbet‐
tung der hier untersuchten Werke in den theroetischen Begrenzungsrahmen
der Frankophonie bedarf einer genaueren Erläuterung, die ich im folgenden
Unterkapitel ausführe.

1.2.5 Die frankophonen Literaturen

Die in der vorliegenden Arbeit behandelten Romane werden dem Bereich
der frankophonen Literaturen zugerechnet, was eine theoretische Betrachtung
dieser Literaturkategorie erforderlich macht, die keinesfalls als eindeutig defi‐
nierbar gelten kann. Als frankophon bezeichnete Autorinnen bewegen sich in
diesem Spannungsfeld der Uneindeutigkeiten, das ihre Schöpfung beeinflusst,
sich in ihrer literarischen Produktion widerspiegelt, auf die Rezeption ihrer
literarischen Werke Einfluss nimmt und nicht zuletzt ihren Stellenwert in der
Wissenschaft bedingt. In Frankreich wird unterschieden zwischen frankopho‐
ner und französischer Literatur; anders als beispielsweise in Deutschland, wo
es nur eine Kategorie gibt, nämlich die der deutschsprachigen Literatur.136

Jedoch ordnet man, wie Ndiaye zeigt, in Frankreich, in den USA und in

134 Vgl. ebd., S. 19.
135 »L’ethnocritique analyse ce ›feuilletage‹ de l’œuvre avec des concepts narratologiques com‐

me ceux de dialogisme, de polyphonie et d’intertextualité dont elle fait son propre usage,
mais aussi en construisant des concepts spécifiques (homologie rite / récit, belligérance
oralité / littératie, ethnogénétique, chronotopie culturelle, logogenèse, etc).« Vgl. »Présenta‐
tion« der ethnocritique auf folgender Webseite: www.ethnocritique.com/presentation-gene
rale-ethnocritique (05.06.2024).

136 »[...] zur Frankophonie: Es gibt keine ›Germanophonie‹. Wir haben keinen Verbund von
Staaten, die politisch durch eine Diglossie ›Deutsch / autochthone Sprache‹ an Deutsch‐
land gebunden wären wie die frankophonen Staaten an Frankreich.« Jürgen Trabant,

1. Teil 

42

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique
https://www.ethnocritique.com/presentation-generale-ethnocritique


Québec jeweils etwas anderes den Kategorien ›französisch‹ und ›frankophon‹
zu.

In Frankreich versteht man unter études françaises (dt. französische Litera‐
turwissenschaft) die wissenschaftliche Untersuchung von Werken aus Frank‐
reich, der Schweiz und Belgien und unter études francophones (dt. frankopho‐
ne Literaturwissenschaft) die wissenschaftliche Erforschung der Literaturen
des subsaharischen Afrikas, der Karibik, des Maghreb und von Québec. In
den USA bedeuten études françaises die Erforschung der Literatur Frankreichs
und unter études francophones die Untersuchung der Literatur der Schweiz
und Belgien, des subsaharischen Afrikas, der Karibik, des Maghreb und von
Québec. Anders wiederum in Québec, wo man unterteilt in littérature françai‐
se als Literatur Frankreichs, in littérature québécoise als Literatur von Québec
und littérature francophone, die dort als Kategorie gilt für die Literaturen
der Schweiz, von Belgien, des subsaharischen Afrikas, der Karibik und des
Maghreb.137

Neben dieser Uneindeutigkeit, die darauf hinweist, dass die Einteilung in
diese Kategorien von unterschiedlichen Wahrnehmungen abhängig ist und
eine gewisse Hierarchisierung (Nähe vs. Ferne zu Frankreich bzw. zum Zen‐
trum Frankreichs138) nicht von der Hand zu weisen ist, gibt es auch inner‐
halb der Kategorie der frankophonen Literaturen Unterschiede, was auch
die Schreibweise im Plural rechtfertigt. Ndiaye legt dar, dass dem subsahari‐
schen Afrika durch die Négritude-Bewegung der 1930er-Jahre und durch die
Herausbildung der frankophonen Literaturen in der ersten Hälfte des 20. Jahr‐
hunderts eine besondere Rolle zukommt.139 Prominenteste Person in diesem
Zusammenhang ist der Dichter, Poet, Philosoph und erste Präsident der sene‐
galesischen Unabhängigkeit, Léopold Sédar Senghor, einer der Begründer der
Négritude-Bewegung.

Senghors Poesie verdeutlicht den Bezug zur mündlichen Tradition, aus der
unmittelbar, so Ndiaye, sowohl die französischsprachige Literatur im subsaha‐

»Französische Sprachpolitik – ein Modell für Deutschland?«, in: Akademie-Journal, 2,
2001, S. 10–14, S. 13.

137 Vgl. Christiane Ndiaye, Introduction aux littératures francophones : Afrique – Caraïbe –
Maghreb, Montréal: Presses de l’Université de Montréal, 2004, S. 5–8, Abschn. 2.

138 Joseph Jurt unterscheidet zwischen den frankophonen Literaturen der Peripherie (Länder
wie Belgien und Kanada mit institutionalisierter nationaler Unterstützung) und franko‐
phonen Literaturen der französischen Provinzen. Vgl. Joseph Jurt, »Le long chemin vers
l’autonomie littéraire en France et la lutte pour l’indépendance littéraire dans la périphérie
francophone«, in: Revell, 1, 21, 2019, S. 57–86, S. 81f.

139 Vgl. Ndiaye, Introduction aux littératures francophones, 2004, Abschn. 3.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

43

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rischen Afrika als auch in der Karibik hervorgegangen ist. Im Unterschied
dazu pflegt der Maghreb eine doppelte Tradition, nämlich die der französi‐
schen und der arabischen Literatur, die sich nach wie vor parallel weiterent‐
wickeln.140 Senghor ist ein begeisterter Verfechter der französischen Sprache,
die er umfassend beherrscht und deren politisches, vereinigendes Potenzial er
auszuschöpfen beabsichtigte, als er die Francophonie mitbegründete:

Nachdem alle Versuche Senghors zu einer – wie auch immer gearteten – dauer‐
haften Verbindung oder Föderation der westafrikanischen Territorien mit Frank‐
reich/Europa gescheitert waren, kann man sein Engagement für die »Frankopho‐
nie« als das Festhalten an einer – von der französischen Sprache her gedachten
– Einheit und Zusammenarbeit begreifen, die den im Umkreis der französischen
Kultur sozialisierten Intellektuellen auch künftig eine geistige »Heimat« bot und
Frankreich erlaubte, seinen Großmachtträumen und seinem Verständnis als global
player auch nach dem Ende der Kolonialepoche anzuhängen [Hervorhebungen wie
im Original].141

Nicht nur die linguistische Definition des Begriffs Frankophonie bereitet nach
wie vor Kopfzerbrechen142, auch die Beziehung zwischen französischer und
frankophonen Literatur(en) bewegt sich in einem Spannungsfeld zwischen
extremer Abgrenzung über die Frage der hierarchischen Stellung bis hin zur
totalen Fusion. Alain Mabanckou beschrieb 2006 diese Fusion folgenderma‐
ßen: »La fratrie francophone est en route. Nous ne viendrons plus de tel
pays, de tel continent, mais de telle langue«.143 Ein Jahr später, als einer
der 44 Unterzeichner des im Jahr 2007 erschienenen Manifests »Pour une
›littérature-monde‹ en français«, erläutert er auf dem Buchrücken des im
selben Jahr unter der Direktion von Michel Le Bris und Jean Rouaud her‐

140 Vgl. ebd.
141 Riesz widerlegt an dieser Stelle überzeugend die Gründungsmythen um die ›Frankopho‐

nie‹ und stellt klar heraus, dass sie nicht spontan entstanden sei, sondern in den französi‐
schen Kolonien Afrikas lange vor deren Unabhängigkeiten in die Wege geleitet wurde und
Léopold Sédar Senghor dabei eine führende Rolle spielte. Vgl. János Riesz, Léopold Sédar
Senghor und der afrikanische Aufbruch im 20. Jahrhundert, Wuppertal: Peter Hammer
Verlag, 2006, S. 318.

142 Ist Frankophonie das Französische im frankophonen Raum? Welche Kategorien müssen
angewendet werden, um das Frankophone zu bestimmen? Die offizielle oder die gespro‐
chene Sprache? Die Sprache, die neben anderen Sprachen koexistiert? Dies sind beispiel‐
haft einige der Fragen, die in diesem Zusammenhang aufgeworfen werden. Vgl. Jean-Marc
Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, Paris: Presses Universitaires de
France, 1999, S. 37f.

143 Alain Mabanckou, »La francophonie, oui, le ghetto : non !«, in: Le Monde, 18.03.2006:
www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_323
2.html (15.11.2022).

1. Teil 

44

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html
https://www.lemonde.fr/idees/article/2006/03/18/la-francophonie-oui-le-ghetto-non_752169_3232.html


ausgegebenen Buchs Pour une littérature-monde die übergeordnete Stellung
der frankophonen im Vergleich zur französischen Literatur: »La littérature
francophone est un grand ensemble dont les tentacules enlacent plusieurs
continents. La littérature française est une littérature nationale. C’est à elle
d’entrer dans ce grand ensemble francophone.«144

Am entgegengesetzten Pol dieses Spannungsfelds situieren sich kritische
Stimmen, wie die von Cerquiglini, die die ursprünglich als vereinend inten‐
dierte Vorstellung der Frankophonie entlarven als eine Literaturkategorie,
die dazu dient, Ausgrenzungsmechanismen und hegemoniale Strukturen zu
erneuern:

La littérature des Sud [sic] écrite en français a tardé à se faire accepter comme telle ;
elle ne s’est acquis droit de cité, sous le nom de »littérature francophone«, qu’à con‐
dition d’être tenue à l’écart de la littérature française. C’est un véritable »continent
noir«, non seulement parce que l’Afrique en fournit la plupart des auteurs, mais
parce que, au sens où l’entend Hélène Cixous dans le Rire de la Méduse, il est
l’espace du refoulé dans la psychologie et dans la culture.145

Diese erneuerte Marginalisierung kann damit belegt werden, dass die unzäh‐
ligen neuen literarischen Werke aus dem globalen Süden, deren Ziel es ist,
nichtwestliche Kanons zu legitimieren und das hegemoniale Zentrum zu
destabilisieren, kaum sichtbar sind in den nordatlantischen Metropolen, wo
wiederum neue Zentren und Peripherien entstanden sind.146

Innerhalb der Frankophonie betrifft die Diversität nicht nur die Litera‐
tur(en) in französischer Sprache. Eine weitere Unterscheidung wird im Fran‐
zösischen durch die Groß- und Kleinschreibung sichtbar gemacht. Dabei
bedeutet das mit Minuskel geschriebene Wort francophonie die Gesamtheit
all derjenigen, die Französisch im Alltag oder für internationale Länderbe‐
ziehungen verwenden. Das mit Majuskel geschriebene Wort Francophonie
verweist auf politische Institutionen, Regierungen und offizielle Vertretungen.
Bezeichnend ist für den Ausgrenzungsmechanismus, der der Frankophonie
generell inhärent ist, dass mit dem Aufkommen der politischen Francophonie
in den 1960er- und 1970er-Jahren sogar federführende Organe wie die ACCT
(Agence de la coopération culturelle et technique) es vermieden, sich mit

144 Michel Le Bris et al. (Hrsg.), Pour une littérature-monde, Paris: Gallimard, 2007.
145 Bernard Cerquiglini, »Préface«, in: Christiane Chaulet-Achour, Dictionnaire des écrivains

francophones classiques. Afrique subsaharienne, Caraïbe, Maghreb, Machrek, Océan Indien,
Paris: Éditions Honoré Champion, 2010, S. II–III.

146 Vgl. Lydie Moudileno, »Une bibliothèque qui déborde«, in: Achille Mbembe und Felwine
Sarr (Hrsg.), Écrire l’Afrique-Monde. Ateliers de la pensée Dakar et Saint-Louis-du-Sénégal
2016, Dakar: Jimsaan, S. 157–173, S. 163.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

45

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Begriff Francophonie auszuweisen.147 Dazu passt die fragwürdige Bezie‐
hung, die Frankreich zur Francophonie hegt, denn es dauerte immerhin bis
in die 1980er-Jahre, bevor sich Frankreich als zur Francophonie zugehörig
erklärte, obgleich es einer der wichtigsten Geldgeber für dieses politische
Organ war148, das aktuell 88 Mitgliedsstaaten149 zählt. Im Gegensatz zu fran‐
cophonie und Francophonie bezeichnet der espace francophone eine eher vage
Realität und bezieht sich auf diejenigen, die eine gewisse Zugehörigkeit zur
französischen Sprache empfinden oder ausdrücken.150 Das von Léopold Sédar
Senghor geprägte Wort francité gehört zum Kontext der Entkolonisierung in
den 1960er-Jahren und sollte die sprachlichen und kulturellen Charakteristika
bezeichnen, die durch die ›Sprache Molières‹ transportiert wurden.151 Sowohl
francité als auch francophonie treffen im intellektuellen Milieu auf Vorbehalte
wegen des üblen kolonialen Nachgeschmacks, den sie hervorrufen.152

1.2.6 Frankophonie und die französische Schriftsprache

Für die Autorinnen der hier untersuchten Werke gilt, dass sie aufgrund ihrer
ausschließlich französischen Schulbildung zwangsläufig Französisch zu ihrer
Schriftsprache machen. Doch anders als gemeinhin angenommen, gibt es
im Senegal ein Schriftsystem, das spätestens seit dem 17. Jahrhundert exis‐
tiert.153 In der Wissenschaft und den vorherrschenden Narrativen über den
afrikanischen Kontinent154 wird dieses Schriftsystem kaum thematisiert, bei

147 Vgl. Josias Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Christiane Ndiaye, Introduc‐
tion aux littératures francophones : Afrique – Caraïbe – Maghreb, Montréal: Presses de
l’Université de Montréal, 2004, S. 9–61, Abschn. 3.

148 Vgl. ebd.
149 Vgl. Webseite von Francophonie: www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125

(19.05.2022).
150 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures

francophones, 2004, Abschn. 1.
151 Vgl. ebd., Abschn. 3.
152 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures

francophones, 2004, Abschn. 3.
153 Vgl. Anke Graneß, Philosophie in Afrika. Herausforderungen einer globalen Philosophiege‐

schichte, Berlin: Suhrkamp, 2023, S. 541.
154 Die vorherrschenden Narrative zeichnen das Bild eines vorkolonialen Afrikas, das geprägt

ist von kleinen Dorfgemeinschaften mit geringem Grad an sozialer Organisation und
nicht vorhandener Schriftkultur. Neuere Studien, z.B. von Souleymane Bachir Diagne,
zeigen aber, »dass es im Afrika südlich der Sahara seit dem 11. Jahrhundert eine lebendige
intellektuelle Tradition gibt, die sich in Texten auf Arabisch oder in afrikanischen Sprachen
(die Ajami-Literatur) manifestiert.« Vgl. Graneß, Philosophie in Afrika, 2023, S. 543f.

1. Teil 

46

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.francophonie.org/88-etats-et-gouvernements-125


dem die Transliteration afrikanischer Sprachen wie u.a. Ful, Hausa, Bambara
und auch Wolof mithilfe arabischer Schriftzeichen realisiert wird, das im
Senegal Wolofal heißt (dt. zu Wolof machen)155 und allgemein als Ajami-Lite‐
ratur bezeichnet wird.156 Aminata Sow Fall, die der Generation von Mariama
Bâ angehört, deutet in ihrem Roman L’empire du mensonge an, dass dieses
Schriftsystem auch für literarische Texte verwendet wurde:157

Ce jour-là, mon grand-père m’appela dans sa chambre. [...] – Mapaté [...] tu connais
la tradition. Fais-moi un petit texte. Un beau texte, dans notre langue en caractères
arabes, comme ceux-là (en désignant une pile de feuilles méticuleusement rangées
au-dessus d’une malle), sur l’amour, de préférence sur la femme.158

Der Verweis des Großvaters auf einen Papierstapel aus Texten, die in Wolofal
geschrieben wurden, entspricht der Darstellung von Cissé, der ebenfalls von
unzähligen Dokumenten berichtet, die in Wolofal redigiert wurden; von Kor‐
respondenzen, Memoiren, Pharmakopöen, Wahrsagereien, magisch-religiö‐
sen Praktiken, epischen Schriften und älteren Texten. Cissé weist darauf hin,
dass dieses kulturelle und literarische Erbe mitsamt seinen spirituellen, rituel‐
len und magischen Bedeutungsebenen vom Verschwinden bedroht sei:159

Pour certains détenteurs de ces manuscrits hérités de père en fils, il ne fait aucun
doute que leurs »secrets« les investissent d’une certaine légitimité de chefs spirituels
et les pérennisent dans la baraka [Fußnote: bénédiction divine]. D’ailleurs ils évo‐
quent le fait qu’en wolof téere veut aussi bien dire livre que gris-gris.160

Die Autorinnen, deren literarische Texte hier untersucht werden, thematisie‐
ren an keiner Stelle dieses Schriftsystem Wolofal. Sie berichten in Bezug
auf die Schriftsprache ausschließlich von ihrer französischsprachigen Schul‐
bildung, wobei ihre Texte die Dominanz der französischen Sprache durch
eingesprenkelte Wolof-Wörter unterminierten, doch diese zumeist nicht in

155 »Wolofal (from Wolof: Wolof language or ethnic group and ‘-al’: causative morpheme)
is an Ajami writing (a generic term commonly used to refer to non-Arabic languages
written with Arabic scripts) used to transliterate Wolof in Senegal. It results from the early
Islamization of the major Muslim ethnic groups in the country, especially the Pulaar, the
Wolof and the Mandinka.« Vgl. Fallou Ngom, »Ajami Scripts in the Senegalese Speech
Community«, in: Journal of Arabic and Islamic Studies, 10, 2010, S. 1–23, S. 1.

156 Vgl. Graneß, Philosophie in Afrika, 2023, S. 541.
157 Ich verfüge über keinerlei Belege dafür, dass literarische Werke mithilfe des Schriftsystems

Wolofal redigiert und editiert wurden.
158 Aminata Sow Fall, L’empire du mensonge, Dakar: Khoudia Editions, 2017, S. 36.
159 Mamadou Cissé, »Écrits et écriture en Afrique de l’ouest«, in: Sudlangues, 6, 2006, S. 63–

88, S. 83f.
160 Ebd.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

47

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der offiziellen Wolof-Schreibweise, sondern wiederum mit französischer Or‐
thografie geschrieben sind.

Bevor jedoch die ersten französischsprachigen Texte aus der Feder weib‐
licher senegalesischer Autoren entstanden sind, markierten den Start der
frankophonen afrikanischen Literatur(en) die sogenannten métis sénégalais,
die Nachkommen zumeist hellhäutig französischer Männer und dunkelhäutig
senegalesischer Frauen. Beispiele hierfür sind Abbé Boilat, der 1846 Voyage
à Joal veröffentlichte, und Léopold Panet, der 1850 Relation d’un voyage du Sé‐
négal à Soueira (Mogador) publizierte. Zur frankophonen Literatur aus Afrika
zählte auch die littérature coloniale, die von Franzosen in den afrikanischen
Kolonien geschrieben wurde, wie der Roman d’un spahi von Pierre Loti, der
1881 im Senegal lebte. Doch der ›wahre‹ Beginn für die afrikanische Literatur
in französischer Sprache wird auf den Anfang des 20. Jahrhunderts datiert,
nämlich auf das Jahr 1921 und die Verleihung des Prix Goncourt an René
Maran mit Batouala.161 Ausschlaggebend für die Kategorisierung waren vor
allem zwei Aspekte: zum einen die adressierte Leserschaft – bei der littérature
coloniale war das ausschließlich das europäische Publikum – und zum ande‐
ren, wie ›kolonial‹ die Perspektive auf die im Text dargestellten afrikanischen
Realitäten war. Erst mit der frankophonen afrikanischen Literatur zu Beginn
des 20. Jahrhunderts wurde aus einer afrikanischen Innenperspektive heraus
erzählt.162

Die koloniale französische Schule forderte zu Beginn die afrikanischen
Schüler einerseits zur Nachahmung auf – »faire de la littérature française« –
und andererseits zur Dokumentation exotischer Lebenswelten – »montrer à
la métropole ce qu’est une civilisation ›exotique‹«.163 Dabei ging es sowohl
im Interesse der Lehrer als auch der kolonialen Schulbehörde darum, die Psy‐
chologie, die Herkunft und die Lebensumstände der afrikanischen Schüler zu
ergründen: »Das kolonialpolitische Interesse an einer besseren Kenntnis der
afrikanischen Lebenswirklichkeit schlug sich [...] in einer wachsenden Zahl
ethnographischer, zunehmend auch von Afrikanern selbst verfaßter Beiträge
nieder«.164 Moura betont den Widerspruch, der sich durch die aufgezwungene
französischsprachige Schulbildung ergab. Durch die Schulbildung fand die

161 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 18.

162 Vgl. ebd., Abschn. 19.
163 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 69.
164 Hans-Jürgen Lüsebrink, Schrift, Buch und Lektüre in der französischsprachigen Literatur

Afrikas, Tübingen: Max Niemeyer, 1990, S. 83.

1. Teil 

48

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der Kolonialmacht stets geleugnete Fähigkeit zur Selbstdarstellung der
kolonisierten und marginalisierten Völker ihre Ausdrucksmöglichkeit. Das
war der fruchtbare Bodensatz für die Ästhetik des Widerstands mit Autoren
wie Césaire, Albert Memmi, Frantz Fanon, Jacques Rouman und Ousmane
Sembène.165

Zu Beginn der frankophonen Literatur(en) wurden zwei Romangattungen
bedient: der historische Roman und der Erziehungsroman. Über die Darstel‐
lung der Landesgeschichte konnten, so Semujanga, nicht nur die nationale
Identität und die Legitimation der eigenen Existenz eingefordert werden,
sondern darüber hinaus die Erinnerung aufrechterhalten und frühere Zeiten
verherrlicht werden.166 Ab den 1950er-Jahren beginnt, so Moudileno, die ›Ära
des afrikanischen Romans‹, der sich durch die thematische Bandbreite aus‐
zeichnet, d.h. von ethnografischen Enthüllungen, über die Problematisierung
der Dekolonisierung und Re-Kulturation, die nationale Bewusstwerdung bis
hin zur Anprangerung postkolonialer Auswüchse.167

Obgleich sich die literarische Darstellung der afrikanischen Literatur(en)
ab Ende des 20. Jahrhunderts verändert hat, stehe laut Moudileno der afrika‐
nische Autor in der Pflicht, sein Volk zu repräsentieren: »le récit africain doit
être le reflet de ce monde«.168 Die frankophonen afrikanischen Literaturen
haben, im Gegensatz zu den europäischen Literaturen, keine Infragestellung
des Autors im Sinne von Barthes oder Foucault gekannt169, sondern vielmehr
eine Doppelung des Wunsches nach einem Autor erfahren:

Ainsi, l’auteur postcolonial se trouve-t-il constamment réinvesti de son rôle d’auc‐
tor : par des écrivains qui ont des choses à dire sur le monde dans lequel ils vivent,
et par une critique qui attend du récit africain qu’il soit le reflet de ce monde.170

Die Problemstellung Moudilenos wird hier nicht weiterverfolgt, sondern soll
an dieser Stelle als Einblick in die theoretischen Überlegungen zur Franko‐
phonie dienen. Die internationale Bühne der Frankophonie betreten die ers‐
ten weiblichen Autorinnen erst knapp drei Jahrzehnte nach Beginn der ›Ära
des afrikanischen Romans‹ Ende der 1980er-Jahre mit den Senegalesinnen

165 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 68.
166 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures

francophones, 2004, Abschn. 27.
167 Vgl. Moudileno, »Une bibliothèque qui déborde«, in: Mbembe, Sarr, Écrire l’Afrique-Mon‐

de, 2017, S. 160.
168 Vgl. ebd., S. 167.
169 Vgl. Roland Barthes, La mort de l’auteur, 1968 und Michel Foucault, Qu’est-ce qu’un au‐

teur?, 1969.
170 Vgl. ebd.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

49

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aminata Sow Fall, Mariama Bâ und Nafissatou Diallo. Mit ihnen wird ein
anderes Literaturgenre bedient, nämlich die autobiografische Erzählung. Die
Wahl des Genres beruht auf den Erwartungen der kolonialen Schule, die
die literarische Produktion der ersten afrikanischen Autorinnen prägte. Ein
Schulaufsatz von Mariama Bâ, den sie mit 18 Jahren, also 1947, im Auftrag
ihrer Lehrerin Germaine Le Goff an der École normale de jeunes filles de Ru‐
fisque geschrieben hat, reflektiert deutlich diese koloniale Erwartungshaltung.

Der Aufsatz wird im Sinne der Nachahmung der französischen Literatur
mit zwei Versen von Chateaubriand eröffnet: »Combien j’ai douce souvenan‐
ce / Du joli lieu de ma naissance«.171 Mariama Bâ beschreibt daraufhin im
Sinne der Dokumentation exotischer Lebenswelten ihren senegalesischen
Dorfalltag, der durch Musik, Rhythmus und Tanz geprägt ist. Doch das litera‐
rische Erscheinen afrikanischer Autorinnen ist auch begleitet vom Problem
des Schweigens. Die vorliegende literaturethnologische Untersuchung mit der
Methode der ethnocritique wird zeigen, dass soziokulturelle und traditionelle
Konventionen die Autorinnen bzw. die weiblichen Romanfiguren vom Spre‐
chen abhalten.

Lüsebrink stellt eine wertvolle Beobachtung an, die diese Problematik
des Schweigens teilweise erläutert. Demnach existiert ein Widerspruch zwi‐
schen autobiografischem Text (also dem individuell Erlebten) und der
Erzähltradition der mündlichen Kulturen Afrikas, denn das individuelle Erle‐
ben, Denken und Fühlen wird hier ausgeblendet und dafür die Kollektivge‐
schichte, wie die des Clans oder der Familie, betont. Darüber hinaus sind
traditionellerweise ausschließlich die Griots autorisiert, diese Familien- und
Clangeschichten zu erzählen bzw. zu singen. »Die Geschichte der afrikani‐
schen Autobiographie ist somit untrennbar verbunden mit der Rezeption und
Verbreitung okzidentaler Konzeptionen von Subjektivität, Selbstdarstellung
und Individualität.«172

In der Sekundärliteratur wird vermutet, dass Mariama Bâ diesen Konflikt
vermied, indem sie die epistolare Form für einen ihrer Romane wählte, um
auf diese Weise die vertrauliche Mitteilung in traditioneller Art darzustellen,
nämlich als einen exklusiven Austausch zwischen zwei Frauen.173 Der Aufruf

171 Vgl. Mama Coumba Ndiaye, Mariama Bâ ou les allées d’un destin, Dakar: Les Nouvelles
Éditions Africaines, 2007, S. 187ff.

172 Vgl. Lüsebrink, Schrift, Buch und Lektüre in der französischsprachigen Literatur Afrikas,
1990, S. 82.

173 Béatrice Gallimore Rangira, »Écriture féministe ? écriture féminine ? les écrivaines fran‐
cophones de l’Afrique subsaharienne face au regard du lecteur/critique«, in: Études
françaises, 37, 2, 2001, S. 79–98: doi.org/10.7202/009009ar (19.02.2020), S. 80f.

1. Teil 

50

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mariama Bâs in ihrem Essai La fonction politique des littératures africaines
écrites zeigt aber, dass sie keine besondere Strategie benötigt, um ihrer weibli‐
chen Stimme Gehör zu verschaffen. Ganz im Gegenteil fordert sie die Frauen
explizit auf, ihre Stimmen zu erheben, auch auf die Gefahr hin, gesellschaft‐
lich abgewertet zu werden:

Dans toutes les cultures, la femme qui revendique ou proteste est dévalorisée [...]
Leur représentation dans la littérature africaine est presque nulle. Et pourtant,
comme elles ont à dire et à écrire ! [...] C’est à nous, femmes, de prendre notre destin
en mains pour bouleverser l’ordre établi à notre détriment et ne point le subir. Nous
devons user comme les hommes de cette arme, pacifique certes mais sûre, qu’est
l’écriture.174

Sowohl das Schweigen als auch das Schreiben in französischer Sprache kön‐
nen in Bezug gesetzt werden zu dem in der vorliegenden Arbeit untersuch‐
ten kulturellen Konzept jom (dignité/honneur). Einige der hier analysierten
literarischen Werke stehen in der Kontinuität zu Senghors philosophischem,
poetischem und politischem Ausdruck. Sein Anspruch war stets, sich gewandt
in der französischen Sprache auszudrücken, die er als francité idealisierte.
Seiner Ansicht nach mache den Charme der französischen Sprache, anders als
beim Englischen, ihr guter Geschmack (goût) und ihre Eleganz (grâce) aus;
darüber hinhaus sei ihr eine natürliche Logik und bewundernswerte Klarheit
inhärent.175 Léopold Sédar Senghor, der als erster aus den ehemaligen franzö‐
sischen Kolonien stammende Autor 1983 in die französische Akademie aufge‐
nommen wird176, beschwört in gewisser Weise ein Ideal der französischen
Sprache, das im 17. Jahrhundert geschaffen wurde. Nachdem sich Mitte des
16. Jahrhunderts in Europa immer mehr die Volkssprachen gegenüber dem
Lateinischen durchsetzen, wird im Jahr 1635

im Rahmen der umfassenden politischen, gesellschaftlichen und kulturellen Gestal‐
tung des absolutistischen Staates, der Versaillifizierung Frankreichs, ganz enschie‐
den an einem Menschtyp gearbeitet, dem sog. »honnête homme«, dem Höfling,
dessen Sprache ebenso gestylt werden mußte wie seine Kleidung, seine Tischmanie‐

174 Mariama Bâ, »La fonction politique des littératures africaines écrites«, Vortrag beim Sym‐
posium in Frankfurt, 4.–6.10.1980 mit dem Titel »La fonction des littératures modernes
d’Afrique noire«, in: Ada Uzoamaka Azodo, »Can the Post-Colonial Subject be White?
The Nightmare of Self (Re)Definition in Mariama Bâ’s Scarlet Song«, in: dies. (Hrsg.),
Emerging perspectives on Mariama Bâ: postcolonialism, feminism, and postmodernism,
Trenton, NJ: Africa World Press, 2003, S. 408.

175 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 190.
176 Vgl. Moudileno, »Une bibliothèque qui déborde«, in: Mbembe, Sarr, Écrire l’Afrique-Mon‐

de, 2017, S. 160.

1.2 Theoretische und methodologische Rahmung

51

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren, seine Gebärden und andere Kulturtechniken. Das höfische Styling der Sprache
ist die Aufgabe der Académie française, die eine aristokratische und zentralfranzösi‐
sche Sprachnorm festlegt und propagiert. Es geht um die Reinheit, die Vornehmheit
und die Eleganz der Sprache, um pureté, noblesse und élégance.177

Senghors Verständnis der Frankophonie beinhaltet immer auch dieses Ideal
des honnête homme. Wie im folgenden Kapitel gezeigt wird, stellt Senghor
einen direkten Bezug zwischen dem französischen Versailler Hofadel des 17.
Jahrhunderts und der senegalesischen Aristokratie her, um einerseits der afri‐
kanischen Geschichte Gewicht zu verleihen und um andererseits durch eine
Vergleichbarkeit das senegalesische Kultur- und Narrationskonzept jom einem
europäischen Publikum verständlich zu machen. Diese Darstellung Léopold
Sédar Senghors von jom wird im folgenden Unterkapitel näher betrachtet und
bietet grundlegende Informationen, um mit der Methode der ethnocritique
eine literaturethnologisch erneuerte Lesart für die hier untersuchten Texte zu
ermöglichen.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

1.3.1 Jom aus linguistischer Perspektive

Das senegalesische Wort jom gehört ursprünglich zur Sprache Seereer der
gleichnamigen Volksgruppe und wurde im späteren Verlauf von allen senega‐
lesischen Sprachen übernommen.178 Das Wort jom wird also nicht durch eine
Sprachgrenze behindert, sondern hat sie seit Langem überschritten und ist
in jeder senegalesischen Nationalsprache179 verankert, u.a. in der senegalesi‐
schen lingua franca Wolof:

177 Vgl. Trabant, »Französische Sprachpolitik«, in: Akademie-Journal, 2001, S. 10.
178 Diese Information habe ich von Fatou Diome erhalten bei ihrem Besuch an der Universität

Zürich im März 2019. Als Verantwortliche für die Lesung und Vorstellung von Fatou
Diome hatte ich die besondere Gelegenheit, mit ihr über das Konzept jom zu sprechen.
Das Gespräch wurde aufgezeichnet und ist Teil von Kapitel 7, in dem die empirischen
Daten analysiert werden.

179 Laut Ethnologue gibt es 36 Sprachen im Senegal (Ethnologue Languages of the World 14th
Edition, Barbara F. Grimes [Hrsg.] 2000), von denen sechs als offizielle Nationalsprachen
anerkannt und in Artikel 1 der senegalesischen Verfassung aufgelistet sind: »La langue
officielle de la République du Sénégal est le Français. Les langues nationales sont le Diola,
le Malinké, le Pular, le Sérère, le Soninké, le Wolof et toute autre langue nationale qui sera
codifiée.« Vgl. Journal officiel de la République du Sénégal: www.sec.gouv.sn/publication
s/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
(05.06.2024).

1. Teil 

52

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee
https://www.sec.gouv.sn/publications/lois-et-reglements/loi-ndeg-2001-03-du-22-janvier-2001-portant-constitution-modifiee


Six langues bénéficient du statut juridique de langue nationale, mais une seule, le
wolof, est en concurrence directe avec le français, langue officielle. Elle est parlée et
comprise par 80 % de la population (l’ethnie wolof en représente 40 % environ) et
ce pourcentage augmente rapidement. Utilisée dans les régions comme instrument
de communication interethnique, elle est, dans les grands centres urbains, acquise
comme langue première par la plupart des enfants quelles que soient l’origine et la
langue de leurs parents.180

Die Tatsache, dass 80% der senegalesischen Bevölkerung Wolof spricht, er‐
klärt, warum einige der hier untersuchten Autorinnen Wolof-Wörter in ihre
Werke integrieren, obwohl die Autorinnen selbst aus anderen ethnischen
Volksgruppen stammen.181 Jom ist ein Wort, das in alle senegalesischen Spra‐
chen integriert wurde, dennoch beginnt meine Suche nach seinen konstitu‐
tiven Ebenen bei Léopold Sédar Senghor, der der ethnischen Volksgruppe
der Seereer angehörte. Der Rückgriff auf die Schriften Senghors wird durch
mehrere Aspekte gerechtfertigt, nämlich zum einen durch die Intertextualität
der hier untersuchten Romane, vor allem in Le ventre de l’Atlantique von
Fatou Diome, die ebenfalls der Volksgruppe der Seereer angehört und deren
Nachname den Ursprung des Wortes jom verrät.182 Das Werk des Denkers,
Schriftstellers und Staatspräsidenten Léopold Sédar Senghor hat internationa‐
le Bedeutung erlangt, und der Einfluss der senghorschen Philosophie ist in
allen der in dieser Arbeit untersuchten literarischen Texte erkennbar.

180 Daniel Baggioni, Louis-Jean Calvet, Robert Chaudenson, Gabriel Manessy, Didier de Ro‐
billard, Multilinguisme et développement dans l’espace francophone, Paris: Didier Érudition,
1992, S. 45.

181 Senegal ist eines der wenigen Länder in Afrika, in denen eine afrikanische Sprache den
Status einer lingua franca erlangt hat, die nicht nur die interethnische Kommunikation
ermöglicht, sondern auch die Funktion der Identifikation mit den geografischen Grenzen
eines Staates erfüllt. Eine der wichtigsten afrikanischen linguae francae ist Swahili, das im
Gegensatz zur Funktion des Wolof für den Senegal die Staatsgrenzen überschreitet und
sowohl in Tansania als auch in Kenia lingua franca ist. Vgl. Rose Marie Beck, »Urban
Languages in Africa«, in: Africa Spectrum, 2010, 45, 3, S. 11–41, S. 21. Dies gilt auch für viele
andere afrikanische Linguae francae, wie Fula, Dyula, Hausa, Manding und andere. Es gibt
auch andere afrikanische Sprachen, die als linguae francae gelten, aber nur für bestimmte
Regionen eines Landes, wie Bemba, Ewondo, Fon, Lingala und andere. Eine lingua franca,
die mit Wolof vergleichbar ist und ebenfalls eine Funktion als Nationalsprache hat, ist z.B.
Bambara in Mali. Obwohl in Gambia auch Wolof gesprochen wird, ist Manding dort die
Sprache, die von den meisten Einwohnern gesprochen wird. Vgl. Ethnologue: www.ethnolo
gue.com/country/GM (19.05.2022).

182 Wie schon im Unterkapitel 1.1.1 angemerkt, ist die Aussprache der Wörter Diome und jom
identisch: [d̠͡ʑom].

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

53

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ethnologue.com/country/GM
https://www.ethnologue.com/country/GM
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ethnologue.com/country/GM
https://www.ethnologue.com/country/GM


Senghor ist einer der Begründer der Négritude-Bewegung, die sich als
»ensemble des valeurs de la civilisation noire«183 verstand: »Ziel der Négritu‐
de war es, ›schwarze‹ Kulturen aufzuwerten, sich von einer europäischen
Kulturhegemonie zu emanzipieren und strategisch ein Inventar von Merk‐
malen ›schwarzer‹ Kulturen aufzustellen«.184 Die Négritude ist eng mit der
Sprachproblematik verknüpft, denn Senghor, ganz wie die Autorinnen der
hier untersuchten Werke, bedient sich der französischen Sprache, um sein
Zielpublikum zu adressieren und gleichzeitig mit dem französischsprachigen
Text die afrikanischen Sprachen und Kulturen zu verteidigen. Jedes franko‐
phone literarische Schaffen im Senegal und darüber hinaus bewegt sich in
diesem sprachlichen und kulturellen Spannungsfeld. Senghor hatte zu seiner
Schulzeit in Joal von 1913 bis 1923 die seltene Möglichkeit, parallel in den
beiden Sprachen Französisch und Wolof unterrichtet zu werden.185

In den öffentlichen säkularen Schulen wurde ausschließlich auf Franzö‐
sisch unterrichtet und die Verwendung afrikanischer »Dialekte« war verbo‐
ten.186 Die Autorinnen der hier untersuchten Werke lernten somit als Schrift‐
sprache ausschließlich Französisch, und diese Regelung ist nach wie vor
gültig, obwohl in jüngster Zeit Anstrengungen unternommen werden, afrika‐
nische Sprachen in den Schulunterricht aufzunehmen, mit dem Ziel »non
seulement [de] décoloniser les esprits et les imaginaires, mais de révéler des
intériorités et des univers signifiants inscrits dans un ordre du monde qui fait
sens intimement pour les Africains. Les langues ouvrent sur des galaxies, des
univers et des mondes qu’il s’agit d’explorer«.187

In Bezug auf das Wort jom ist zunächst festzustellen, dass es je nach ver‐
wendeter Orthografie unterschiedlich geschrieben wird, nämlich jom, dyom,
dyôme, diom oder diome. Senghor schreibt das Wort in seinem Werk Négritu‐
de et Humanisme188 aus dem Jahr 1964 dyom. Im Jahr 1988, in seinem Werk Ce
que je crois: négritude, francité et civilisation de l’universel189, verwendet er die
offizielle Wolof-Orthografie: jom. Senghors unterschiedliche Schreibweisen
spiegeln die Entwicklung hin zu einer offiziellen Rechtschreibung des Wolof

183 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 136.
184 Göttsche, Dunker, Dürbeck, Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. 3.
185 Vgl. Riesz, Léopold Sédar Senghor und der afrikanische Aufbruch, 2006, S. 109.
186 Vgl. ebd., S. 112. Die Bezeichnung der senegalesischen Sprachen als Dialekte zeigt die

Geringschätzung, die die damaligen Kolonisatoren den afrikanischen Sprachen entgegen‐
brachten.

187 Wiredu und Ngugi Wa Thiong’o zitiert von Sarr, Afrotopia, 2016, S. 106.
188 Senghor, Négritude et humanisme, 1964.
189 Senghor, Ce que je crois, 1988.

1. Teil 

54

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wider, die 1966 vom CLAD190 festgelegt wurde. Die sprachpolitische Entschei‐
dung für eine eigene offizielle Orthografie einer afrikanischen Sprache fügt
sich in das Projekt Senghors, das er in seiner 1964 unter dem Titel Liberté
veröffentlichten Reihe beschreibt. In der Einleitung dieses Bands, Négritude
et Humanisme, beschreibt er die Ziele: »la conquête de la Liberté, qui est à
la fois récupération, confirmation, défense et description de la personnalité
collective des ›peuples noirs‹ : la Négritude«.191 Die Eroberung dieser Freiheit
beinhaltet u.a. die Wiederbelebung, Bestätigung, Verteidigung und Beschrei‐
bung der afrikanischen Sprachen.

Wie bereits in der Einleitung erwähnt, wird das Wort jom nicht von allen
Autorinnen der in der vorliegenden Studie untersuchten Texte verwendet und
es finden sich in einigen Werken entweder nur Spuren dieses Worts oder seine
ihm inhärenten Bedeutungsebenen schimmern durch die im Text verwende‐
ten Wörter dignité und honneur bzw. durch die angewandten Erzähltechni‐
ken. Das literarische Schaffen der Autorinnen der in dieser Studie analysierten
Texte ist stark von der senghorschen Philosophie beeinflusst und die Négritu‐
de-Bewegung ist eng mit dem literarischen Schaffen verknüpft, denn durch
diese Texte findet sie ihren Ausdruck. Die Négritude-Bewegung wiederum ist
untrennbar mit dem narrativen und kulturellen Konzept jom verwoben, auch
wenn nicht alle Begründer dieser Bewegung dem senegalesischen Kontext
angehören.

1.3.2 Senghor: Négritude, die Literatur und jom

Die Négritude-Bewegung entstand in den 1930er-Jahren in Paris, wo sie sich
inmitten des Ideengemischs entwickelte, das sich zusammensetzte aus den
Nachwirkungen des Krieges, der Bewegung des Surrealismus, der marxisti‐
schen Ideologie, dem Interesse an der Psychoanalyse und den Forderungen
der kolonisierten Länder.192 Wie viele dieser Bewegungen fand die Négritude
in erster Linie ihre bedeutendsten Ausdrucksformen in der Prosa und Poesie
und war zuallererst eine literarische Bewegung:

190 CLAD: Centre de linguistique appliquée de Dakar (Zentrum für angewandte Linguis‐
tik in Dakar). »Das CLAD wurde 1964 gegründet und durch das Dekret Nr. 66-070
vom 27. Januar 1966 institutionalisiert.« CLAD: clad.ucad.sn/index.php/fr/presentation
(05.06.2024).

191 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 7.
192 Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures

francophones, 2004, Abschn. 21.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

55

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


En prose et poésie, on revendique la liberté créatrice, prône le retour aux sources et
dénonce toute forme d’oppression : »ni asservissement, ni assimilation : émancipa‐
tion«, clame Aimé Césaire (Martinique), chef de file du mouvement, avec Léopold
Sédar Senghor (Sénégal) et Léon Damas (Guyane).193

Die Gründer der Négritude-Bewegung, Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor
und Léon Damas, die in Paris lebten und Teil dieser soziopolitischen Umwäl‐
zungen in Europa waren, schrieben aus einer multidimensionalen Perspekti‐
ve. Weit entfernt von ihren Herkunftsländern und eingetaucht in eine Atmo‐
sphäre des Umbruchs thematisierten diese Intellektuellen die afrikanischen
und panafrikanischen Realitäten aus einer Position heraus, die geografisch
außerhalb des beschriebenen Gegenstands liegt. Ihre Texte zielten darauf
ab, in afrikanischen oder panafrikanischen Gesellschaften das Bewusstsein
für ihre eigene Wertigkeit zu wecken, richteten sich aber gleichzeitig an ein
europäisches Publikum, dem sie die afrikanischen Lebensrealitäten und deren
historische Verankerung wertschätzend nahebringen wollten. In diesem Span‐
nungsfeld einer multidimensionalen Perspektive, die eine multiple Leserschaft
adressiert, bewegen sich auch einige der Autorinnen der hier untersuchten
Werke, wie später ausführlicher gezeigt wird. János Riesz beschreibt dieses
Spannungsfeld, das sich in den unterschiedlichen Achsen der senghorschen
Philosophie widerspiegelt, wie folgt:

Négritude als das Streben nach Erkenntnis und Wiedergewinnung der durch Kolo‐
nialismus und kulturelle Fremdbestimmung bedrohten Afrikanität; Francité als die
lebenslange Auseinandersetzung mit französischer – stellvertretend mit europäisch-
westlicher – Sprache und Kultur und Civilisation de l’Universel als der utopische
Horizont, in dem die Widersprüche und Gegensätze der beiden in eins verschmel‐
zen.194

Anders als Riesz fasst Cissé die Philosophie Senghors mithilfe nur zweier
Achsen zusammen, nämlich mit den bekannten Begriffen enracinement und
ouverture, die das Spannungsfeld widerspiegeln, in dem die Négritude-Bewe‐
gung angesiedelt ist. An dem einen Pol stehen hier die ursprünglich afrikani‐
schen Sprachen und Kulturen und am gegenüberliegenden Pol die diesen
Realitäten fremde Außenwelt:

Fondé sur le concept de négritude [...] sa pensée [celle de Senghor] se conçoit
dans une philosophie de la complémentarité fonctionnant selon la double exigence

193 Ebd.
194 Riesz, Léopold Sédar Senghor und der afrikanische Aufbruch, 2006, S. 8.

1. Teil 

56

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


de l’enracinement dans le Nous, c’est-à-dire les traditions négro-africaines, et de
l’ouverture à la modernité qui est l’Autre.195

Die von Cissé vorgeschlagene Gegenüberstellung der afrikanischen ›Tradi‐
tion‹ als Nach-innen-Gewandtheit, die zugleich für ein starres und unver‐
änderliches Regelwerk steht, und der ›Moderne‹ der westlichen Welt als
Nach-außen-Gewandtheit, verdeutlicht eine Fehlinterpretation, die sich auch
in der Literaturwissenschaft häufig wiederfindet. Die von Senghor verwende‐
ten Begriffe, die nach innen gewandte Verwurzelung, enracinement, und die
gleichzeitige Öffnung nach außen, ouverture, können nicht synonym mit den
Begriffen ›Tradition‹ und ›Moderne‹ gesetzt werden, denn, so Senghor:

Nous voulons nous enraciner au plus profond de l’Africanité, dont la Négritude n’est
qu’un aspect, et, en même temps, demeurer ouverts aux quatre vents du monde, sin‐
gulièrement aux Alizés qui soufflent du Nord et chassent les fièvres d’hivernage.196

Doch fast standardmäßig werden diese beiden Kategorien, Tradition und Mo‐
derne, bei der literaturwissenschaftlichen Untersuchung frankophoner Werke
als ausschlaggebender Konflikt interpretiert – als das Movens der Roman‐
handlung –, wobei die Tradition gleichgesetzt wird mit der afrikanischen Welt
und die Moderne mit der europäischen Welt, wie das auch Cissé darstellt.
Warner verweist darauf, dass das Konfliktpotenzial in den frankophonen
afrikanischen Literatur(en) sich vielmehr zwischen den hybriden Kategorien
›Vergangenheit‹ und ›Gegenwart‹ innerhalb der afrikanischen Welt verorten
lässt und stellt hierzu in Bezug auf Mariama Bâs Werk fest:

So the idea – common in readings of Bâ – that a simple modernity-tradition
binary exists here needs to be set aside, especially when it comes to questions of
family law and family form. Far from being a »bog« in which women had been
stuck since time immemorial, tradition and custom were hybrid sociolegal spaces in
transformation.197

Diese kurze kritische Anmerkung unterstreicht auch das Ziel der vorliegenden
Untersuchung, nämlich einer erneuerten bzw. ergänzten Methodologie im
Rahmen der literaturwissenschaftlichen Arbeit an Texten der außereuropäi‐
schen Welt. Der in Senghors Werk eingewebte Wunsch nach Komplementari‐
tät ist komplex und um diesem multiperspektivischen Anliegen Ausdruck zu

195 Blondin Cissé, »Reinventer la modernité africaine !«, in: Mbembe und Sarr, Écrire
l’Afrique-Monde, 2017, S. 144.

196 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 318.
197 Tobias Warner, »How Mariama Bâ Became World Literature: Translation and the Legibili‐

ty of Feminist Critique.« PMLA, Vol. 131, No. 5, 2016, S. 1239–55, S. 1246: www.jstor.org/sta
ble/26158922 (26.04.2022).

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

57

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jstor.org/stable/26158922
https://www.jstor.org/stable/26158922
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/26158922
https://www.jstor.org/stable/26158922


geben, ist die Literatur das Mittel der Wahl. Durch sie und in ihr lassen sich
die Aufwertung der eigenen Kultur und die Reflexion über die von außen
kommenden kulturellen Einflüsse vereinen, die sodann in Überlegungen für
eine Kultur des Universellen gipfeln können. Die besondere Relevanz des lite‐
rarischen Textes hebt Senghor in Négritude et Humanisme von 1964 hervor,
wo er die Literatur an erster Stelle der ›schwarzafrikanischen Kunst‹ sieht.198

Jedoch stößt Senghor bei der Definition von Literatur auf ein weiteres kom‐
plexes Problem und zwar das der afrikanischen Mehrsprachigkeit. In seinem
Werk von 1964 weist Senghor den verschiedenen literarischen Genres eine
Sprache zu, was eine klare Hierarchisierung aufweist, wobei ihm zufolge die
wissenschaftlichen Texte auf Französisch und die literarischen Werke in den
Sprachen der ethnischen Volksgruppen verfasst würden: »Les ouvrages scien‐
tifiques [...] seraient écrits en français. On se servirait de la langue indigène
dans les genres littéraires qui expriment le génie de la race : poésie, théâtre,
conte.«199 Diese Einschätzung wurde von Cheikh Anta Diop vehement abge‐
lehnt, der etwas jünger als Senghor dennoch dieser Generation zugezählt
werden kann und sich stets für ein ausschließlich muttersprachliches – in
seinem Fall Wolof-sprachiges – afrikanisches Bildungs- und Kultursystem
ausgesprochen hatte.200

Aber auch Senghor stand dafür ein, die afrikanischen Sprachen aufzuwer‐
ten. Er erläutert, dass die Würde des »Nègre201 nouveau« durch Literatur
in ›indigener‹ Sprache wiederhergestellt würde, denn es gebe einen bestimm‐
ten Geschmack, einen spezifischen Geruch, einen gewissen Akzent und ein
bestimmtes ›schwarzes‹ Timbre, die nicht mit europäischen Instrumenten
ausgedrückt werden könnten.202 Neben der ästhetischen Wirkung auf Seh-,
Geschmacks-, Geruchs- und Gehörsinn müssen, so Senghor, die afrikani‐
schen Literaturen auch engagiert sein: »[...] la littérature et l’art négro-afri‐
cains [...] engagent la personne – et non seulement l’individu – par et dans
la communauté, en ce sens qu’ils sont des techniques d’essentialisation. Ils
l’engagent dans un avenir qui lui sera désormais présent, partie intégrante de

198 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.
199 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 19.
200 Vgl. hierzu die ausführliche Biografie und Bibliografie über Cheikh Anta Diop: www.cheik

hantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm (28.04.22).
201 Die Kursivierung des Worts in der vorliegenden Untersuchung soll darauf aufmerksam

machen, dass dieser diskriminierende Begriff ausschließlich im Rahmen und entsprechend
der Konventionen der Zitierweise verwendet wird. In diesem Zitat verweist der Begriff
direkt auf die senghorsche philosophische Bewegung der Négritude.

202 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 19.

1. Teil 

58

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm
https://www.cheikhantadiop.net/cheikh_anta_diop_biograph.htm


son moi.«203 Dementsprechend stellt Senghor fest: »[E]n Afrique noire, ›l’art
pour l’art‹ n’existe pas ; tout art est social.«204

Senghor setzte sich nicht für Monolingualität ein und sieht in der Zwei‐
sprachigkeit das Potenzial eines ganzheitlichen Ausdrucks: »Le bilinguisme,
précisément, permettrait une expression intégrale du Nègre nouveau – j’em‐
ploie le mot à dessein ; il doit être restitué dans sa dignité.«205 Senghor spricht
hier von Zweisprachigkeit – womit er möglicherweise auf die beiden Sprachen
Französisch und Wolof anspielt –, wohl wissend, dass die afrikanische Le‐
bensrealität plurilingual ist. An dieser Stelle soll vor allem darauf hingewiesen
werden, dass die soziopolitisch relevanten und vielfältigen Fragestellungen zu
Sprach(en)wahl, Orthografie, dem Grad an Engagiertheit und künstlerischem
Ausdruck obligatorischer Teil allen literarischen Schaffens in Afrika sind und
sich auch in einigen der hier untersuchten Werke wiederfinden.

Für Senghor gilt, dass afrikanische Literatur vor allem engagiert und durch
die afrikanische Kultur inspiriert sein müsse206, die geschriebenen Worte
sollen Herz und Ohr berühren207 und zugleich müsse diese Ästhetik ›Schöp‐
fung‹208 sein, denn der literarische Text schaffe neues Leben: »l’homme afri‐
cain exerce sa fonction d’animateur, de créateur de vie [à travers] ces arts ma‐
jeurs, qui vivent en symbiose pour créer une expression de l’idée-sentiment et,
par-delà, une manifestation de la vie«.209 Der extreme Anspruch, den Senghor
an die afrikanischen Literaturen und die Kunst im Allgemeinen stellt, wurde
in jüngerer Zeit von Achille Mbembe und Felwine Sarr210 neu definiert und
es wurde die Reichweite ihrer Wirkungskraft auf die ganze Welt ausgedehnt:
»Il est désormais clair que pour avancer, le monde ne peut plus se passer des
œuvres africaines et diasporiques, qu’il s’agisse des arts, de la critique, des
savoirs, de la littérature ou des autres domaines de la créativité et de l’imagina‐
tion«.211 Diese Selbstaufwertung durch die Kreativität und Vorstellungskraft
der afrikanischen Literaturen hängt direkt mit dem kulturellen Konzept jom

203 Ebd., S. 207.
204 Ebd.
205 Ebd., S. 19.
206 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 82.
207 Vgl. ebd., S. 25.
208 Vgl. ebd., S. 117.
209 Ebd.
210 Felwine Sarr gehört ebenfalls der ethnischen Gruppe der Seereer an. Er wurde im selben

Dorf wie Fatou Diome geboren, nämlich in Niodior. Vgl. Webseite der S. Fischer Verlage:
www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934 (31.05.2023).

211 Mbembe, Sarr, Écrire l’Afrique-Monde, 2017, S. 11.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

59

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934
https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934


zusammen, was damit bewiesen werden kann, dass Senghor selbst mehrfach
in seinen Werken auf den Begriff jom aufmerksam macht.

1.3.3 Senghors Definition von jom

Senghor erklärt den Begriff jom explizit in seinen beiden Werken von 1964
und 1988. Im Vergleich fällt auf, dass sich seine Erklärungen in mehreren
Punkten stark voneinander unterscheiden. Diese unterschiedliche Darstellung
spiegelt die soziopolitischen Veränderungen im Senegal wider, ausgehend von
der Kolonialzeit bis hin zu den ersten Jahren der Unabhängigkeit. Während
der Kolonialzeit lag der Fokus von Senghor noch darauf, die dem afrikani‐
schen Kontinent eigenen Kulturen und Werte zu verteidigen, wohingegen 28
Jahre nach der Unabhängigkeit die Suche nach dem eigenen afrikanischen
künstlerischen Ausdruck im Zentrum stand.212

Das Werk Négritude et Humanisme von 1964 ist eine Sammlung von Reden
und Prosatexten, die von Léopold Sédar Senghor verfasst und von den Édi‐
tions du Seuil zusammengestellt wurden. Senghor erläutert den Begriff jom
(dyôme) in dem Text »L’Afrique noire. La civilisation négro-africaine«, der
ursprünglich aus der Anthologie Les plus beaux écrits de l’Union française et
du Maghreb aus dem Jahr 1947 stammt.213 In diesem Text beschreibt Senghor
mit erhebenden poetischen Worten die besondere Vielfältigkeit der afrikani‐
schen Völker und zugleich ihre Ähnlichkeit, die sich in der Spiritualität und
der besonderen Bedeutung der Familie ausdrücke, die wiederum untrennbar
mit der Welt der Vorfahren verknüpft sei:

Mais qu’est-ce que la Famille en Afrique noire ? C’est l’ensemble de toutes les person‐
nes qui descendent d’un Ancêtre commun. Ancêtre qui est, selon les peuples, un
homme ou une femme ; le plus souvent une femme, car celle-ci, comme dépositaire
de la vie, semble particulièrement propre à être symbole [Hervorhebungen wie im
Original].214

Die Organisation und Struktur der Familie gründet sich vor allem auf
einer Emotionalität der zwischenmenschlichen Bindung.215 Diese besonde‐
re Emotionalität finde  sich, so Senghor, auch in den schwarzafrikanischen

212 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

213 Léopold Sédar Senghor et al., Les plus beaux écrits de l’Union française et du Maghreb,
Paris: La Colombe, 1947.

214 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 74.
215 Ebd., S. 75.

1. Teil 

60

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Künsten (»arts négro-africains«216), die wiederum ein Verständnis für die
Surrealität voraussetzen. Die afrikanischen Künste, so Senghor in seinem Text
von 1964, seien erfüllt von der afrikanischen Seele, die sich in einer ›Kunst
des Lebens‹ (l’art de vivre) widerspiegelt.217 Bei seiner Darstellung dieser afri‐
kanischen ›Lebenskunst‹ geht Senghor von einer Allgemeingültigkeit dieses
Konzepts für alle auf dem afrikanischen Kontinent ansässigen Menschen aus,
beschränkt den Geltungsbereich bei seiner Präzisierung dann doch zuerst auf
den Senegal, danach auf die ethnische Volksgruppe der Wolof und schließlich
auf die der Seereer.

Zunächst noch allgemein für alle Afrikaner geltend, führt Senghor dann
weiter aus, dass diese Lebenskunst dem Ideal der ethnischen Gruppe der
Wolof entspreche218, die es nur im Senegal gibt. Diese Lebenskunst sei geprägt
durch ein starkes Ehrgefühl, welches wiederum den Widerstand gegen äußere
Einflüsse ermögliche, d.h. gegen die Kolonialisierung.219 Und dieses Ehrgefühl
nenne sich dyôm u Sérèr (jomu seereer220). Jom ist somit ein Begriff, den die
ethnische Volksgruppe der Seereer geprägt hat:

[l’]art de vivre, qui repose sur le primat de la Susceptibilité et de l’Honneur. Ceci
chez les Négro-soudanais surtout ; pas nécessairement chez les islamisés, ni chez
les »hamitisés«221; car le dyom u Sérèr, »l’honneur sérère«, est devenu proverbial au
Sénégal. Or, les Sérères sont restés rebelles à toute islamisation jusqu’à la conquête
française.222

Senghor versucht mit dieser komplexen und nicht widerspruchsfreien Dar‐
stellung ein senegalesisches Kulturkonzept für alle ethnischen Gruppen und

216 Ebd., S. 76.
217 Vgl. ebd.
218 Vgl. ebd.
219 Vgl. ebd.
220 In offizieller Wolof-Orthografie; im Folgenden werden zitierte Wolof-Wörter ergänzt durch

die in Klammern stehende offizielle Wolof-Schreibweise.
221 Peter Rohrbacher, Die Geschichte des Hamiten-Mythos, Wien: Veröffentlichungen der In‐

stitute für Afrikanistik und Ägyptologie der Universität Wien, Band 71, 2002. »Wenige
historisch-wissenschaftliche Konzepte haben in der afrikanischen Sprach- und Geschichts‐
wissenschaft einen derart hohen Stellenwert besessen, wie der Mythos über die kultur‐
tragenden Hamiten.« (Ebd., S. 4) »Bei der ›Hamitentheorie‹ handelt es sich um einen
eurozentristischen afrikanischen Kulturmythos, der sich Ende des 19. Jahrhunderts zu
einer wissenschaftlichen Theorie manifestierte. […] Der Kern der ›Hamitenthese‹ lautete,
dass jegliche auf dem subsaharischen Raum vorgefunden kulturellen Werte, von einer
postulierten ›weißen Rasse‹ herrühren mussten.« (Ebd., S. 6) »Ideengeschichtlich nimmt
der Hamiten-Mythos seinen Ausgangspunkt in der Bibel. Die Hamiten leiten sich von
Ham ab, einer der drei Söhne des Noah.« (Ebd., S. 13).

222 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

61

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaften des afrikanischen Kontinents geltend zu machen, was seiner
Absicht entspricht, alle schwarzafrikanischen Völker unter der Ägide der Né‐
gritude-Bewegung zu vereinen.223 Mit derselben Intention ist seine Erklärung
in Fußnote 21 zu verstehen: »Le dyom [jom] c’est proprement le sentiment
que l’on a de sa dignité personnelle«224, denn mit dieser Erklärung verallge‐
meinert er das ursprünglich von den Seereer und Wolof stammende Konzept
jom, um ihm eine Universalität zu verleihen und somit auch Menschen zu‐
gänglich zu machen, die nicht diesen beiden ethnischen Volksgruppen ange‐
hören.

Bei der Beschreibung von jom, die er mit ›persönlicher Würde‹ übersetzt,
betont Senghor die persönliche und emotionale Seite des Individuums. Aus
Senghors Darstellung wird deutlich, dass jom aus mehreren Elementen be‐
steht, die allesamt auf eine Personengruppe bzw. Gemeinschaft verweisen, die
die Macht hat, dem Einzelnen jom zuzuweisen oder zu entziehen. Senghor
übersetzt jom mit dignité (dt. Würde), aber auch mit honneur (dt. Ehre),
wobei jom kein Selbstzweck sei, wie das auch Kant 1797 in Bezug auf den
Begriff ›Würde‹225 darstellte. Der Rückgriff auf den philosophischen Diskurs
in Europa ist gerechtfertigt, da Senghor selbst Parallelen zwischen den Werte‐
systemen der europäischen und senegalesischen Gesellschaft zieht.

Senghor unterteilt zunächst jom in zwei Bereiche, erstens den der
Dyâmbour (jambuur), l’honnête homme und zweitens den der Samba Linguer
(samba-lingeer), le noble.226 Damit bringt er das in der senegalesischen Tradi‐
tion verankerte Verhaltensideal jom in direkten Bezug zu den europäischen
Kulturen und zwar nicht nur auf das französische Modell des honnête homme
des 17. und 18. Jahrhunderts227, sondern auch auf die Antike, indem er latei‐
nische Entsprechungen hinter den Wolof-Wörtern anfügt, die die verschiede‐
nen Facetten von jom beschreiben. Senghor expliziert den Begriff Dyâmbour
( jambuur), l’honnête homme und erläutert, dass dieser Mensch vier Eigen‐

223 Vgl. ebd., S. 7.
224 Ebd., S. 76.
225 Die Würde wurde in erster Linie von anderen Personen zugeschrieben. Erst ab 1797, durch

Immanuel Kants Erklärung, wurde die Idee eingeführt, dass der Mensch in seiner Würde
als »Zweck an sich selbst« wahrzunehmen ist, und das Konzept der Menschenwürde trat in
die philosophische Debatte ein. Vgl. Lemma »Würde«, Joachim Ritter (Hrsg.), Historisches
Wörterbuch der Philosophie, Basel: Schwabe & Co., 1972, S. 1088ff.

226 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.
227 Das Modell des honnête homme umfasst die Eigenschaften ehrenwert (honorable), anstän‐

dig (décent), herausragend (excellent) und gebildeter Mann von Welt (homme du monde
instruit). Vgl. Lemma »Ehrlicher Mensch«, Ritter, Historisches Wörterbuch der Philosophie,
1972, S. 1186.

1. Teil 

62

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaften besitzen muss, von denen drei angeboren oder ›Gaben Gottes‹ und
eine davon angeeignet seien228:

Il repose sur trois qualités natives – »vertus« héréditaires ou dons de Dieu – et
sur une qualité acquise. Ce sont : 1° le laf (latin : majestas) [note de bas de page
19 : Je mets entre parenthèses le mot latin qui rendrait le mieux l’idée]. C’est la
beauté et la force physique, plutôt la prestance qui impose le respect, 2° le weurseuk
(felicitas). C’est l’aisance matérielle et le succès dans les différents domaines de
l’activité humaine ; 3° le barké (honestas). C’est le weurseuk transposé sur le plan
moral, c’est-à-dire la richesse et l’excellence de l’âme ; 4° le téguin (urbanitas). C’est
la distinction dans les manières et les paroles, distinction que donnent l’éducation et
l’observance de la tradition.229

Die lateinischen Wörter verweisen sämtlich auf den in den europäischen
Kulturen verankerten Begriff dignitas.230 Jom beinhaltet zwei Kategorien von
Eigenschaften, erstens ›die von Gott gegebenen‹: laf (majestas), wërsëk ( feli‐
citas), barke (honestas), und zweitens ›die angeeigneten‹: teggin (urbanitas).
Indem Senghor die Wolof-Wörter mit dem Konzept des honnête homme
und den römischen Tugenden in Verbindung bringt, stellt er einerseits die
senegalesische Kultur auf dieselbe Ebene wie die europäischen Kulturen und
verleiht ihr andererseits eine historische longue durée.

Der Unterschied, so Senghor, zwischen dem Begriff jambuur, ›der Ehren‐
hafte‹, und samba-lingeer, ›der Edle‹, besteht darin, dass Zweiterer nicht
notwendigerweise von edlem Blut sein muss. Senghor führt als Beweis ein
Wolof-Sprichwort an: »C’est bien d’avoir mère noble et père noble: c’est
mieux d’être noble soi-même«.231 Er begründet dies damit: »le Négro-africain
voit, dans tout homme libre, une personne qui possède, à un degré plus
ou moins élevé, les trois qualités natives énumérées ci-dessus«.232 Auch mit
dieser Darstellung verallgemeinert Senghor das kulturelle Konzept und ver‐
leiht ihm eine universelle Gültigkeit, entsprechend seiner philosophischen
Grundannahme der civilisation universelle. Die grundlegende soziale Regel,
dieses primat de l’honneur erfordert laut Senghor die Erfüllung verschiedener
Pflichten:

228 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.
229 Ebd.
230 Cicero prägte sowohl die anthropologische Dimension – die Überlegenheit des Menschen

gegenüber den Tieren – als auch die politische Dimension des Begriffs DIGNITAS. Vgl.
Lemma »Honnête homme«, Ritter, Historisches Wörterbuch der Philosophie, 1972, S. 1088.

231 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.
232 Ebd.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

63

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ce sont : 1° la térânga (honos). C’est le respect, la politesse, les ›honneurs‹, que l’on
rend à quelqu’un ou que l’on reçoit (de teral : ›respecter‹) ; 2° la kèrsa (pudor). C’est
un mot synonyme, avec une nuance de pudeur, de réserve. Ajoutons deux devoirs
particuliers : 1° l’orma (gratia). C’est la reconnaissance que nous devons à toute
personne qui nous a obligés ; 2° La touyâbo (pietas). C’est la reconnaissance pieuse
que l’on doit plus particulièrement à ses parents. »Prendre soin de sa mère, dit le
proverbe, est du domaine de la touyâbo«.233

Obwohl der Bezug zu den monarchischen Gesellschaften Europas offensicht‐
lich ist, bezieht sich dieser homme libre (der freie Mann), von dem Senghor
spricht, auf die vorkoloniale senegalesische Gesellschaft. Dies wird zwar nicht
in demselben Text deutlich, aus dem die zuvor genannten Zitate stammen,
aber in einem anderen Text aus dem Jahr 1945, der ebenfalls Teil dieser
Anthologie von Senghor aus dem Jahr 1964 ist.234 Hier erklärt Senghor die
politische und soziale Ordnung der ethnischen Volksgruppe der Seereer (im
Sinne einer Region im Senegal) und stellt dar, dass diese auf der ›Hierarchie
des Kastensystems‹235 fußt:

1° En tête, le Roi ou Bour (buur) (note de bas de page : »Bour«, comme la plupart
des noms de fonction ou de caste, est wolof. En effet, le pays compris entre le Sénégal
et Saloum était, autrefois, sous la suzeraineté du roi wolof du Dyolof )
2° Les Guelwârs (gelwaar) ou Nobles, qui représentent, théoriquement, les anciens
conquérants malinkés ;
3° Les hommes libres, divisés en Dyâmbours (jambuur) et Bâdolas (baadoolo). C’est
la majorité, la masse des paysans sérères (seereer);
4° Les Nyênis (ñeeñi) ou Artisans, groupés eux-mêmes en sous-castes ; forgerons,
médecins, cordonniers, tisserands, laobés (lawbe) ou ouvriers-du-bois, griots ;
5° Les Fâd (singuler : pâd) ou Captifs. Je dis »captifs« de préférence à »esclaves«.236

Abdoulaye-Bara Diop bemerkt in Bezug auf diese senegalesische Gesell‐
schaftsordnung, dass das Kastensystem zwar ein sehr altes und präkoloniales
System sei, das erstaunlicherweise aber extrem persistent wäre. So ordne es
weiterhin Gruppen, bestimme den Status, die Funktionen und Verhaltenswei‐
sen von Personen in Bezug auf eine als archaisch geltende, aber lebendige
Gesellschaftsordnung, deren Ursprung sich in grauer Vorzeit verliert.237

233 Ebd., S. 77.
234 Ebd., S. 47, Originalquelle: Robert Lemaignen, Léopold Sédar Senghor, Prince Sisowath

Youtevong, La communauté impériale française, Paris: Éditions Alsatia, 1945.
235 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 45.
236 Ebd.
237 Vgl. Abdoulaye-Bara Diop, La société wolof. Tradition et changement. Les systèmes d’inégali‐

té et de domination, Paris: Karthala, 1981, S. 27.

1. Teil 

64

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie schon erwähnt, teilt Senghor das kulturelle Konzept jom in die Ka‐
tegorien ›von Gott gegebene Eigenschaften‹, ›vom Individuum angeeignete
Eigenschaften‹ und die ›zu erfüllenden Pflichten‹ ein. Diese Kategorien und
Elemente beziehen sich auf die Figur des honnête homme, die in der Epoche
des monarchischen Absolutismus und des Klassizismus des 17. und 18. Jahr‐
hunderts verankert ist. Senghor zieht diese Parallele explizit in seinem Werk
aus dem Jahr 1988:

Cette conviction, ce sens de l’honneur, est née du fait que l’on a toujours agi comme
une personne responsable, guidée par ses pensées et ses sentiments, ses paroles et
ses actes, toujours selon l’idéal d’honnête homme, au sens originel (sens ancien) de
cette expression.238

Die Figur des honnête homme repräsentiert eine ideale Lebensweise, wie
in anderen Epochen der Heilige, der Ritter, der Cortegiano und der Edel‐
mann.239 In seinem Werk aus dem Jahr 1630 beschreibt Nicolas Faret die
wichtigsten Regeln für einen erfolgreichen honnête homme.240 Eine Parallele
zu Senghors Ausführungen in Bezug auf jom ist die Differenzierung in ›von
Gott gegebene‹ und ›angeeignete‹ Eigenschaften:

[...] il me semble tres necessaire que celuy qui veut entrer dans ce grand commerce
du monde soit nay Gentilhomme, & d’une maison qui ait quelque bonne marque.
Ce n’est pas que i’en veuille bannir ceus à qui la nature à dénié ce bon heur. La
vertu n’a point de condition affectée & les exemples sont assez communs de ceus
qui d’une baisse naissance se sont élevez à des actions heroïques & a des grandeurs
illustres.241

Ähnlich wie Senghor beschreibt auch Faret, dass ein honnête homme über
körperliche Schönheit, Tugenden, Mut und Weisheit verfügen muss, und
dies im richtigen Maß. Ein wichtiger Unterschied in den Darstellungen von
Senghor und Faret ist der Bezug zur Religion. Faret beschreibt, dass die Werte
des honnête homme erst durch die Gottesfurcht ihre Größe erlangen:

Aussi est-ce la crainte de Dieu qui est le comencement de cette vraye Sagesse [...] Par
elle nous paroissons bons sans hypocrisie, devots sans superstition, prudens sans
malice, modestes & humbles sans láchete, & genereus sans arrogance.242

238 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 13.
239 Vgl. Lemma »Ehrlicher Mensch« Ritter, Historisches Wörterbuch der Philosophie, 1972,

S. 1086.
240 Nicolas Faret, L’Honnete Homme. Ou l’Art De Plaire A La Cour, Strasbourg: Welper, 1664.
241 Ebd., S. 13.
242 Ebd., S. 39f.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

65

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Senghor hingegen erklärt, dass noch wichtiger als die Pflichten gegenüber
dem Nächsten die Pflichten gegenüber sich selbst seien.243 Es gehe nicht nur
darum, die Pflichten der térânga (teranga) einzufordern und zu bewahren,
sondern auch und vor allem darum, die eigene Person zu behaupten und
zu schützen. Diese Selbstachtung könnte in letzter Konsequenz sogar den
Selbstmord beinhalten:

Mais la personne peut être offensée et, parfois, le Destin nous empêche toute riposte
efficace. Nous n’avons alors qu’une solution : abandonner notre souffle vital pour
sauver notre vie personnelle, notre âme. Le suicide est l’exigence dernière de la
Susceptibilité, fille de l’Honneur.244

Da Selbstmord von der islamischen Religion strikt abgelehnt wird, verlegt
Senghor den Ursprung dieser Regeln der Lebenskunst in die vorislamische
Zeit im Senegal, also vor das 10. Jahrhundert, und erklärt:

L’islamisme réprouve le geste et interdit aux suicidés l’entrée des cimetières. Rien
n’y fait. Cela prouve, une fois de plus, qu’antérieur à l’islamisation et plus profond
qu’elle, est le dyom négro-africain.245

In seinem Werk von 1964 stellt Senghor das Wort dyom (diome, jom) als Ober‐
begriff für die Lebenskunst des Schwarzafrikaners dar. Diese Lebenskunst
bzw. jom sei in der vorislamischen Zeit verankert, womit der Begriff jom eine
Konnotation von Reinheit erhält. Damit verleiht Senghor dem Begriff jom
den Anschein, dass sein Ursprung frei von jeglichen äußeren kulturellen Ein‐
flüssen war und der Begriff präzise und kohärent definierbar ist. Jom besteht
laut Senghor aus verschiedenen Facetten, die in Gaben und Pflichten unter‐
teilt werden. Zu jeder dieser in Wolof ausgedrückten Facette fügt Senghor
einen lateinischen Begriff hinzu, der jeweils ein Element der historisch in den
europäischen Gesellschaften verankerten Ideale widerspiegelt, die von den
römischen Ursprüngen bis zu den Idealen der monarchischen Gesellschaft
Frankreichs reichen.

Mit dieser Bezugnahme stellt Senghor das Konzept jom auf dieselbe Ebene
wie die europäischen Kulturen, was seine antikolonialistische Herangehens‐
weise widerspiegelt, denn im Gegensatz zum kolonialistischen Diskurs, der
Afrika jegliche Geschichte und kulturellen Erwerb abspricht246, um die freie

243 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
244 Ebd.
245 Ebd., S. 77f..
246 »[...] la colonisation, je le répète, déshumanise l’homme même le plus civilisé ; que l’action

coloniale, l’entreprise coloniale, la conquête coloniale, fondée sur le mépris de l’homme in‐
digène et justifiée par ce mépris, tend inévitablement à modifier celui qui l’entreprend [...]«,

1. Teil 

66

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausbeutung des afrikanischen Kontinents durch die Kolonialherren zu recht‐
fertigen, postuliert Senghor nicht nur eine säkulare afrikanische Kultur, son‐
dern macht sie zudem uneingeschränkt vergleichbar mit der europäischen.
Es sei an dieser Stelle noch angemerkt, dass Senghor als antikolonialisti‐
scher Denker, wie die weiteren Vertreter der Négritude-Bewegung (Césaire,
Damas), aber auch Frantz Fanon, zum Postkolonialismus gezählt werden, ob‐
wohl sie ihre wichtigsten Werke während der Zeit des Kolonialimus verfasst
haben.247

Die Darstellungen von jom, die Senghor in seinem Werk aus dem Jahr 1964
anführt, also vier Jahre nach der senegalesischen Unabhängigkeit, unterschei‐
den sich von denen in seinem Werk aus dem Jahr 1988. In letzterem beschreibt
Senghor den senegalesischen Ehrenkodex jom und erklärt, dass er sich aus
der Vorbildfunktion der Seereer ableite.248 Wie schon 1964, als er betonte, dass
diese ethnische Gruppe gegenüber jeglichem äußeren kulturellen Einfluss
rebellisch geblieben war, erklärt er, dass die Seereer den ältesten Zustand ihrer
Sprache bewahrt haben, die ursprünglich aus der senegalesisch-guineischen
bzw. westatlantischen Gruppe stamme.249

Allerdings erläutert Senghor das Konzept jom, diesen »code d’honneur sé‐
négalais«250, nicht mithilfe der Sprache Seereer, sondern mit Wolof-Wörtern,
wie im Folgenden zu sehen ist. »La première notion de ce code est le jom, que
je traduis par ›sens de l’honneur‹ [...] c’est la conviction qu’on a de sa dignité
parce que de son intégrité morale.«251

Wie schon in seinem Werk von 1964 beinhaltet laut Senghor das Konzept
jom auch den Selbstmord: »Le jom est si important pour l’intégrité morale
de la personne que, lorsque celui-ci est atteint, si peu que ce soit, il n’est
qu’un moyen de le recouvrer : le suicide. Ainsi sacrifie-t-on volontiers sa vie
physique, animale, pour sauver, avec son âme, sa dignité d’homme.«252 Im
Gegensatz zu seinem Werk aus dem Jahr 1964 nennt Senghor 1988 nur drei

vgl. Aimé Césaire, Discours sur le colonialisme suivi de Discours sur la Négritude, Paris:
Présence Africaine, 1955, S. 21.

247 Die antikoloniale Haltung kann in dem Sinne der postkolonialen Theorie zugerechnet
werden, da das Präfix ›‑post‹ für eine gedankliche Überwindung des Kolonialismus und
nicht zwangsläufig für eine zweitliche Abfolge steht. Vgl. Göttsche, Dunker, Dürbeck,
Handbuch Postkolonialismus und Literatur, 2017, S. 2.

248 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 12.
249 Vgl. ebd.
250 Ebd., S. 13.
251 Ebd.
252 Ebd.

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

67

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundtugenden, über die ein honnête homme verfügen muss, nämlich kersa,
teguin (teggin) und muñ:

La kersa, que l’on traduit, souvent, par »discrétion« ou »pudeur«, est, essentielle‐
ment, la »maîtrise de soi«. C’est ce qui caractérise aussi bien le jeune homme ou
la jeune fille modèles que la grande dame, le noble ou le sage. Le teguin, qui est
à rapprocher du verbe teg, »poser«, »placer«, »tenir«, »conduire«, c’est la manière
de se tenir et conduire. Ce sont les bonnes manières. Je songe particulièrement
à la politesse que l’on rend à chaque personne selon son état, son rang et son
mérite. Cette politesse est désignée par le mot teranga, qui se rattache au verbe
teral, »honorer« […] Quant au muñ, c’est cette »patience« qui est, plus qu’on ne le
croit, une vertu africaine. C’est celle que l’on prête habituellement à notre classe
laborieuse d’hommes libres : aux paysans, pasteurs et pêcheurs. Il reste qu’elle
était enseignée, qu’elle l’est encore à notre jeunesse, mais surtout à notre jeunesse
studieuse.253

Eine weitere relevante Unterscheidung der beiden Werke findet sich in einem
Zitat eines Wolof-Gedichts, das Senghor anführt, um das Verb teral (ehren)
zu definieren. In seinem Werk aus dem Jahr 1988 übersetzt er das Gedicht
nicht ins Französische, sondern zitiert es in der Sprache Wolof:

Teral nga buur
teral nga badoola
Teral nga sa i non.
Teraanga donté xaj, bu la séénéé,
Dal di wicax geen.254

Dieses Gedicht wird von Senghor auch in seinem Werk von 1964 als Er‐
klärung für das primat de l’honneur aufgeführt, aber dort gibt er es auf
Französisch wieder, ohne einen Bezug zum Original in der Sprache Wolof
herzustellen:

Tu as honoré le Roi,
Tu as honoré le pauvre,
Tu as honoré l’ennemi.
Si l’honneur était chien,
En te voyant,
Il agiterait la queue.255

Die diachronen Veränderungen in Senghors Darstellungen von jom sind auf
verschiedenen Ebenen angesiedelt. Erstens ist festzustellen, dass Senghor in
seinem Werk von 1988 nicht mehr jeden einzelnen Wolof-Begriff, d.h. jede

253 Ebd., S. 14f.
254 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.
255 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.

1. Teil 

68

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzelne Facette von jom übersetzt. Er führt sogar ein Gedicht auf Wolof
an, ohne es ins Französische zu übersetzen. Zweitens nennt Senghor für das
kulturelle Konzept jom viel weniger Facetten als in seinem Werk von 1964.
Eine Facette des Konzepts findet sich jedoch unverändert in beiden Werken
Senghors wieder, nämlich der Selbstmord, der das letzte Mittel zur Rettung
des persönlichen jom darstellt. Drittens stellt Senghor in seinem Werk von
1988 zwar durchaus eine Vergleichbarkeit mit den europäischen Kulturen
her, indem er die Wolof-Begriffe ins Französische übersetzt, diesmal jedoch
bezieht er keine lateinischen Begriffe ein. Im Gegensatz zum ersten Werk
aus dem Jahr 1964 übersetzt Senghor 1988 die Wolof-Begriffe nicht nur mit
einem, sondern mit mehreren französischen Wörtern, wie schon an anderer
Stelle erwähnt. Dadurch entfernt er das Konzept jom von den europäischen
Kulturen, und obwohl es übersetzbar bleibt, wird durch die Mehrdeutigkeit
der kulturelle Unterschied hervorgehoben.

Senghors Erklärung des Konzepts jom hat in den 24 Jahren von 1964
bis 1988 einen bemerkenswerten Wandel von einer komplexen Liste verschie‐
dener Facetten oder Tugenden hin zu einer sehr reduzierten Liste erfahren.
Dennoch steht an der Spitze beider Listen das Konzept des honnête homme,
das sich auf die europäischen Kulturen bezieht. Das folgende Schaubild visua‐
lisiert die verschiedenen Facetten und den diachronen Wandel von jom in den
Werken von Senghor.

  
Das folgende Schaubild visualisiert die verschiedenen Facetten und den diachronen Wandel von jom in den Werken von Senghor.     

              Die verschiedenen Facetten von jom und ihre semantischen Ebenen, wie von Senghor beschrieben, werde ich in den folgenden Kapiteln eingehender betrachten, da sie relevant für die Textanalyse sind. Durch die Bezugnahme auf die senghorschen Erläuterungen wird bei der Untersuchung der literarischen Darstellungen deutlich, welche Funktionen dem Begriff jom zukommen in Bezug auf die unterschiedlichen sozialen Rollen der Geschlechter und Gender, den sozialen Status der Personen und Gruppen, die Fragen von Tradition und Moderne, die Beziehung zwischen Afrika und Europa u.v.m. Darüber hinaus wird durch diese Bezugnahme bei der Textanalyse die Kritik sichtbar, die die Autorinnen der hier untersuchten Werke an den traditionellen (starren) Werten und Funktionen von 
jom üben, die, so lassen sich die literarischen Aussagen interpretieren, die bestehenden sozialen Ungleichheiten und damit einhergehenden Ungerechtigkeiten – nicht nur die zwischen Männern und Frauen, sondern gesamtgesellschaftlich gesehen – aufrechterhalten und immer wieder reproduzieren. Die Autorinnen der hier untersuchten Texte fordern mittels ihrer schriftstellerischen Tätigkeit, so lassen sich die folgenden Analysen interpretieren, eine Aktualisierung des Konzepts jom, um die 

Senghor 1964 / 1988 – jom 

Abb. 1 
Die verschiedenen Facetten von jom und ihre semantischen Ebenen, wie von
Senghor beschrieben, werde ich in den folgenden Kapiteln eingehender be‐

1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom

69

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


trachten, da sie relevant für die Textanalyse sind. Durch die Bezugnahme auf
die senghorschen Erläuterungen wird bei der Untersuchung der literarischen
Darstellungen deutlich, welche Funktionen dem Begriff jom zukommen in
Bezug auf die unterschiedlichen sozialen Rollen der Geschlechter und Gen‐
der, den sozialen Status der Personen und Gruppen, die Fragen von Tradition
und Moderne, die Beziehung zwischen Afrika und Europa u.v.m. Darüber
hinaus wird durch diese Bezugnahme bei der Textanalyse die Kritik sichtbar,
die die Autorinnen der hier untersuchten Werke an den traditionellen (star‐
ren) Werten und Funktionen von jom üben, die, so lassen sich die literari‐
schen Aussagen interpretieren, die bestehenden sozialen Ungleichheiten und
damit einhergehenden Ungerechtigkeiten – nicht nur die zwischen Männern
und Frauen, sondern gesamtgesellschaftlich gesehen – aufrechterhalten und
immer wieder reproduzieren. Die Autorinnen der hier untersuchten Texte
fordern mittels ihrer schriftstellerischen Tätigkeit, so lassen sich die folgenden
Analysen interpretieren, eine Aktualisierung des Konzepts jom, um die Tradi‐
tionen zu bewahren, aber auch neu zu beleben und dadurch die senghorsche
Philosophie mit ihrem Konzept des enracinement et ouverture tatsächlich zu
ermöglichen.

1. Teil 

70

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7 - am 20.01.2026, 05:58:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1 Einleitung
	1.1.2 Formulierung und Eingrenzung des Themas

	1.1.1 Annäherung an das Thema
	1.2 Theoretische und methodologische Rahmung
	1.2.1 Die Beobachter-Perspektive
	1.2.2 Literaturethnologie aus literaturwissenschaftlicher Perspektive
	1.2.3 Literaturethnologie aus ethnologischer Perspektive
	1.2.4 Die literaturethnologische Methode der ethnocritique
	1.2.5 Die frankophonen Literaturen
	1.2.6 Frankophonie und die französische Schriftsprache

	1.3 Das senegalesische kulturelle Konzept jom
	1.3.1 Jom aus linguistischer Perspektive
	1.3.2 Senghor: Négritude, die Literatur und jom
	1.3.3 Senghors Definition von jom


