
2. Diskussion der Forschungslandschaft 

Diese Arbeit fragt nach den Zusammenhängen von Amt und Identität in der Selbstwahr

nehmung von Pfarrer_innen in einzelnen Landeskirchen der Evangelischen Kirche in 
Deutschland (EKD). Daher fokussiert sich die folgende Darstellung auf diesen Kontext. 
Neben der Praktischen Theologie gehen Erkenntnisse aus Sozialwissenschaften, Philo

sophie, Geschlechterforschung und Queer-Theorie in die Arbeit ein. Diese stelle ich nicht 
in diesem Kapitel, sondern jeweils in der Diskussion mit den Daten dar (Kap. 5 und 6).1 

Ich beginne die Darstellung mit einer begrifflichen und inhaltlichen Klärung 
des Akronyms LGBTIQ* sowie des zugrundeliegenden Verständnisses von Identität 
(Kap. 2.1). Im Folgenden skizziere ich kurz den gesellschaftlich-historischen Hinter

grund der Postmoderne für die pastoraltheologische Diskussion (Kap. 2.2). Anschlie

ßend stelle ich die aktuelle pastoraltheologische Forschungslage dar (Kap. 2.3). Sofern 
sie nicht im folgenden Kapitel zur Rechtslage (Kap. 3) dargelegt werden, erörtere ich kurz 
die Arbeiten zu theologischen Diskursen zu lgbtiq* Personen im Pfarramt (Kap. 2.4). 
Eine Einordnung der lesbisch-schwulen, queeren sowie trans und inter Theologien 
bezüglich ihrer Wahrnehmung des pastoralen Amtes und angrenzender Problemfelder 
(Kap. 2.5) sowie ein Zwischenfazit zur Theorie (Kap. 2.6) schließen das Kapitel ab. 

2.1 Begriffe und Konzepte 

Da Begriffe Konzepte und Kontexte mit sich bringen und die Wendungen »LGBTIQ*« 
sowie »Identität« Auswirkungen auf das Verständnis der gesamten Arbeit haben, stelle 
ich ihre Klärung voran. 

1 Auszugsweise seien hier für den Bereich der Queer-Theorie folgende Werke genannt, die als Hin
tergrundwissen eingehen: Ahmed 2006; Butler 1990; Butler 2004; Butler 2012; Butler 2018; Hal
berstam 2011; Halberstam 2018; Halperin 1995; Halperin 2003; Herrmann 2005; Preciado 2013; 
Sedgwick 1991; Sedgwick 1990; Wittig 1992. Einen gelungenen Überblick über das Konzept der Bio
macht und Gouvernementalität bietet Laufenberg 2014. Jagose verfasste eine kurze Einführung in 
Queer-Theorie; Jagose 2005. Eine anschlussfähige Diskussion des Subjekt-Begriffs bei Butler erar
beitet Lorey 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004 - am 14.02.2026, 14:52:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

2.1.1 Die Benennung der Forschungssubjekte: LGBTIQ* 

Um in der Empirie die Erfahrungsmuster nicht zu überlagern und um implizite Struktu

ren aufdecken zu können, sind Körper, Geschlecht und Begehren zuerst einmal getrennt 
zu betrachten, um dann ihre eigentlich kaum trennbaren Vermischungen und Intersek

tionen und die jeweiligen Machtstrukturen wieder in den Blick nehmen zu können.2 Da

zu nutze ich ein Verständnis von Heteronormativität, das sich an Judith Butlers Theorie 
anlehnt. Dieses nutze ich, da es den Vorteil hat, dass es auch Cisnormativität erfassen 
kann, da die geschlechtliche Binarität eine weitere Ausformung der heteronormativen 
Gliederung der Gesellschaft ist.3 Butler führte in der Geschlechtertheorie die »Matrix der 
Intelligibilität« ein: Körpergeschlecht (sex), soziales Geschlecht (gender) und Begehren 
(desire) befänden sich in dieser Matrix auf unterschiedlichen Achsen.4 Subjekte könnten 
sich leichter positionieren und als Subjekte konstituieren, sofern sie sich auf der Matrix 
der Intelligibilität – die die gesellschaftliche cis-heterosexuelle Norm spiegelt – bewe

gen: Sex und gender stimmen überein, das desire richtet sich auf das dualistisch dicho

tom konstruierte Geschlecht, welches wiederum in sex und gender kongruent ist.5 But

ler verbindet mit diesem Begriff ein »Regulierungsverfahren«, das nur eine bestimmte 
Kombination von sex, gender und desire zulässt, um eine intelligible Geschlechtsidentität 
herzustellen.6 

LGBTIQ ist ein Akronym für Lesbian-Gay-Bi-Trans-Inter-Queer; mithilfe des Akronyms 
wird versucht, alle jenseits der heteronormativen Matrix lebenden Menschen aufzuneh

men.7 Das Unterfangen einer solchen Subsumierung ist an sich bereits problematisch. 
Die darunter gefassten Gruppen sind aufgrund ihrer Vielfalt und Unterschiede im 
Grunde nicht in einem Begriff zu fassen. Zudem produziert jede begriffliche Einengung 
erneut Ausschlüsse. Dennoch benötigt eine Untersuchung der Lebensverhältnisse von 

2 Vgl. zu heteronormativitätskritischer empirischer Forschung den Band Hartmann et al. 2007, dar
in insbesondere Klesse 2007. Zu interdisziplinärer heteronormativitätskritischer Forschung: Paul 
und Tietz 2016. 

3 Cisnormativität bezeichnet äquivalent zu Heteronormativität die normative Gliederung der 
Gesellschaft und ihrer Wahrnehmungsstrukturen anhand der Annahme eines angeborenen, bi
när einzuordnenden Geschlechts. Vgl. Baumgartinger 2017, 80–81. »Cis«, als Kurzform des Adjek
tivs »cisgender«, dient als Begriff, um diejenige Geschlechtsidentität zu benennen, die, im Gegen
satz zu »transgender« (Kurzform: »trans«), mit dem bei der Geburt zugeschriebenen Geschlecht 
übereinstimmt. Beide Adjektive wurden 2020 in Lang- und Kurzform als offizielle Begriffe in den 
Duden aufgenommen. Dudenredaktion 2020. Ebenso nutze ich in der vorliegenden Fassung das 
Akronym: Sofern das Akronym kleingeschrieben ist (lgbtiq*), handelt es sich um einen adjektivi
schen Gebrauch: lesbisch, schwul, bisexuell, trans, inter, queer*, sofern es großgeschrieben ist, um 
eine Aufzählung der Personen: Lesben, Schwule, Bisexuelle, Trans Personen, Inter Personen, Que
ere Personen. Ich nutze die englische Form, da diese geläufiger ist und die im Duden erwähnte 
Form darstellt, im Gegensatz zu lsbtiq (Unterschied: s = schwul). 

4 Im Deutschen ist der Begriff soziales Geschlecht als Übersetzung für gender nicht ganz akkurat und 
lässt gender womöglich wie eine rein konstruierte, willentlich verursachte Vergeschlechtlichung 
wirken. Dies entspricht nicht der Analyse Butlers. Vgl. Butler 1997a. 

5 Butler 2012, 39. Der Sammelband von Grümme und Werner stellt Butlers Arbeiten in die Diskus
sion mit der Theologie; Grümme und Werner 2020. 

6 Butler 2012, 38–39. 
7 Vgl. Woltersdorff 2003, 917–918. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004 - am 14.02.2026, 14:52:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Diskussion der Forschungslandschaft 23 

Menschen, die nicht dem heteronormativen und cisnormativen Bild entsprechen, einen 
Arbeitsterminus. Damit werden zwangsläufig konkrete Lebensentwürfe in der Benen

nung unsichtbar, was in der Queer-Theorie, unter anderem auch von Butler, wiederholt 
problematisiert wurde.8 Die Möglichkeit einer Formulierung, die inhaltlich genuin 
gefüllt und nicht nur als Negativfolie verstanden wird, ist durch die cis-heteronormativ- 
hegemoniale Strukturierung der Gesellschaft nicht garantiert. Einerseits haben Worte 
wie lesbisch und schwul ihre eigene inhaltliche Bedeutung, andererseits werden sie ge

sellschaftlich stets als Gegenüber zu hetero gelesen; diese Problematik der Dichotomie 
trifft ebenso auf die das Geschlecht betreffenden Begriffe trans und inter zu.9 Mein Ver

such ist es, vorerst das q*, welches für queer mit all seinen Varianten stehen soll, an das 
Akronym anzuhängen – um die Vorläufigkeit und die Unvollständigkeit des Terminus 
aufzuzeigen und zugleich einen Arbeitsterminus zur Verfügung zu haben.10 Ich benutze 
jedoch bewusst nicht alleine das Wort queer, sondern das Akronym, um dessen system

kritische Bedeutung sowie die identitären Verortungen, wie zum Beispiel lesbisch, 
nicht dem Terminus queer unterzuordnen, da dieser Begriff, wie ich unten ausführe, 
ursprünglich eine andere Konnotation hat und erst in jüngerer Zeit als Sammelbegriff 
benutzt wird.11 So haben auch manche Interviewpartner_innen in den Telefon-Vorge

sprächen bewusst gesagt, sie leben in gleichgeschlechtlichen Beziehungen, aber nicht 
queer.12 

Das Wort queer ist dem US-amerikanischen Kontext entlehnt und kann in sei

nem primären Bedeutungsgehalt in etwa mit »merkwürdig« wiedergegeben werden. 
Es ist zuerst als Schimpfwort vorrangig gegenüber Personen mit uneindeutiger oder 
subversiver Geschlechtsdarstellung, zum Beispiel Drag-Queens, verwendet worden. 
Zum Hass, der sich auf Menschen mit uneindeutiger Geschlechterperformanz richtet, 
schreibt Mathias Wirth: »Nicht-normative Körper (z.B. bei Transgeschlechtlichkeit, 
Intergeschlechtlichkeit) lösen oft noch stärkere negative Wogen aus als nicht-normative 
Praxen (z.B. bei Homosexualität, Bisexualität).«13 Durch einen Prozess der Selbst- 
aneignung haben jene Verachteten das Wort für sich in Anspruch genommen und für 

8 Vgl. Butler 2018, 75–76. 
9 Der Versuch, mehr Varianzen sichtbar zu machen, lässt sich am Akronym LGBTIQ selbst sehen: 

Der Terminus Lesbian-Gay wurde im Laufe der Zeit kontinuierlich zu Lesbian-Gay-Bisexual-Trans-In
ter-Queer erweitert. Diese Zusammenschlüsse hängen deutlich mit den Kämpfen der Marginali

sierten zusammen. Zurzeit wird die Debatte unter anderem um Themen von Agender und Asexuals 
erweitert. Für einen kurzen Überblick zur Geschichte der aktivistischen Bewegungen bis hin zu ei
ner Etablierung der Queer-Theorie vgl. Porsch 2008, 66–74. 

10 Zur Begriffsgeschichte des Begriffs »Queer« vgl. Jagose 2005, 95–160 sowie Woltersdorff 2003. 
11 Eine gute Übersicht der Diskussion und Kritik an einer Übernahme des Begriffs »Queer« für den 

deutschsprachigen Raum liefert Rauchut 2008, 76–81. 
12 Zur ursprünglich politisch radikalen Forderung der Nutzung des Begriffs »queer« vgl. Loughlin 

2008, 150. Im Rahmen der ersten Verwendung in den aufkommenden Queer-Theorien beinhaltete 
das Wort »queer« eine dezidierte Systemkritik, insbesondere im Hinblick auf Heteronormativität 
sowie auch kapitalistische und patriarchale Zusammenhänge. Durch die verstärkte Benutzung des 
Wortes für Veranstaltungen und Beschreibungen wurde es in der Folge immer häufiger ohne diese 
kritische Komponente als Überbegriff (engl.: umbrella term) für lesbisch-schwul benutzt, später 
auch als Überbegriff für lesbisch-schwul und transgeschlechtlich. Vgl. Jagose 2005, 134. 

13 Wirth 2021e, 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004 - am 14.02.2026, 14:52:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Florence Häneke: Queer leben im Pfarramt 

sich selbst benutzt, um ihm die verletzende Kraft zu nehmen. Indem Aggressoren die 
beleidigenden Titulierungen weggenommen werden, werden die Angriffe vereitelt.14 Im 
deutschsprachigen Raum lassen sich ebenfalls diese zwei Richtungen beobachten: zum 
einen die Übernahme des Wortes als Überbegriff für eine Subkultur und für Personen, 
zum anderen die systemkritische Nutzung des Begriffs. Im Vordergrund steht dabei 
die Nutzung von queer als Ausdruck eines konstruktivistischen und machtkritischen 
Verständnisses von Geschlecht und/oder Begehren.15 

In der vorliegenden Arbeit nutze ich also verschiedene Variationen des Akronyms, 
um zu präzisieren und nur diejenigen Identitäten aufzuzählen, die an der entsprechen

den Stelle verhandelt werden. Des Weiteren geschieht dies, um keine Sichtbarkeit zu 
suggerieren, wenn die Personengruppe nicht referiert wird. Konkret heißt das, dass ich 
lgbtiq* nur dort nutze, wo intergeschlechtliche Personen tatsächlich mit gemeint sind, 
und ansonsten, insbesondere in der konkreten Besprechung meines Samples, lgbtq*.16 

2.1.2 Identität und Identifizierung 

Zusammen mit der Pluralisierung von Lebensentwürfen und der Individualisierungs

these Ulrich Becks gelangte der Identitätsbegriff in die Kontroverse und wurde auch zum 
Gegenstand theologischer Debatten.17 In poststrukturalistischer Theorie wurde vor al

lem die Handlungsfähigkeit des Subjekts innerhalb der das Subjekt umgebenden Struk

turen verhandelt.18 Im Anschluss an Jean-Luc Nancy und Thomas Bedorf arbeite ich vor

rangig mit dem Begriff der Identifizierung: Von Identifizierung statt Identität zu spre

chen, hält das Prozesshafte, Unabgeschlossene und aktiv zu Produzierende dieses Kon

14 Vgl. Butler 2006, 251 sowie zum Scheitern sprachlicher Degradierung: Garfinkel 2007, 56. Zum Ver
letzungspotenzial von Worten vgl. Krämer 2007. 

15 So verorten sich manche Personen aus einem konstruktivistischen Geschlechterverständnis her
aus zum Beispiel nicht unter dem Begriff schwul oder lesbisch, da dieser ihrer konstruktivistischen 
Auffassung von Geschlecht nicht genügend Ausdruck verleiht. Vgl. Jagose 2005, 95.124-128. Die
se sprachliche Änderung hat Auswirkungen auf bereits etablierte Szeneorte mit klaren Namen; 
darunter auch Orte in der Kirche, zum Beispiel die »schwul-lesbischen Pfarrkonvente«. Menschen, 
deren Geschlecht hier nicht hineinpasst und/oder deren Begehren nicht in den gängigen Katego
rien zu finden ist, nutzen mitunter – neben Begriffen wie trans, transgeschlechtlich, nicht-binär, 
pansexuell, omnisexuell, polysexuell – auch den Begriff queer für sich als Beschreibung ihres Ge
schlechts und/oder Begehrens. 

16 Ebenfalls schreibe ich darum auch nicht lgbtiaq*, da die Identitätskategorie ace/asexual/aromantic 
in meiner Analyse nicht betrachtet wird. 

17 Vgl. zur These Ulrich Becks vom Zwang zum eigenen Leben jenseits der Gesellschaft Beck 1986, 
211 sowie Klessmanns kurzen Überblick über die Debatten zum Identitätsbegriff und dessen Um

formung in fluidere, fragmentiertere Entwürfe (zum Beispiel von Keupp im Anschluss an Adornos 
Feststellung des »Ende des Identitätszwangs«); Klessmann 2006, 59. 

18 Wobei in dieser Arbeit ein der empirischen Analyse zuträglicher funktionaler Agency-Begriff zu
grunde gelegt wird und die vielfachen Diskussionen somit nur am Rande wahrzunehmen sind. Vgl. 
zur Debatte um die Handlungsfähigkeit des Subjekts in der Philosophie die Kontroverse zwischen 
Judith Butler und Seyla Benhabib. Auf Butlers Feststellung der performativen Konstruktion des 
»Ich« stellt Benhabib die Frage, woher die Kraft zu dieser Performanz komme, wenn sie eigentlich 
durch den Diskurs beschränkt wäre; Benhabib 1995, 241. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004 - am 14.02.2026, 14:52:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Diskussion der Forschungslandschaft 25 

struktes wach.19 In Abgrenzung nutze ich den Begriff der Identität dort, wo es um ei

ne zeitweise strategische Nutzung derselben geht. Eine solche theoretisiert Spivak mit 
ihrem Konzept des strategischen Essentialismus.20 Der Begriff Identität wird von mir 
jedoch auch in seiner strategischen Nutzung stets kontingent und unabgeschlossen ver

standen, anschließend an Henning Luthers Gedanken zu Identität und Fragment.21 Vor 
dem Hintergrund, dass in der vorliegenden Arbeit mit biografischen Narrationen ge

arbeitet wird, verstehe ich Identität zudem, ähnlich wie Bieler und Gutmann, als einen 
Prozess, der unter anderem narrativ geschaffen wird.22 

2.2 Herausforderungen der Postmoderne 

Da die verstärkte Thematisierung von Sexualität, Geschlechterverhältnissen und 
Geschlechtsidentitäten im Pfarrberuf mitunter als modernes Phänomen gerahmt 
wird sowie aktuelle pastoraltheologische Diskussionen die Herausforderungen der 
Postmoderne betonen, gehe ich in aller Kürze auf diese Thematik ein.23 

Homosexualität, Trans- und Intergeschlechtlichkeit sind keine Phänomene der Mo

derne, geändert hat sich aber eine stärkere Sichtbarkeit und Ermöglichung eben jener. 
Elisabeth Beck-Gernsheim spricht in Bezug auf Lebensformen von »Wahlmöglichkei

ten« und »Wahlzwängen«.24 Darüber hinaus haben sich im 20. Jahrhundert die Anfor

derungen an die Mobilität und Flexibilität von Arbeitnehmenden weiter deutlich ver

stärkt, die sich auch in der Formierung – und als Konsequenz eines massiven Leistungs

drucks auch Deformierung – der eigenen Persönlichkeit und Lebensgeschichte wieder

finden. Beck spricht vom Wegfallen der Standardbiografie;25 Richard Sennett beobachtet 
die Formungen des flexiblen Menschen.26 Die Ausdifferenzierung der Lebensentwürfe 
beeinflusst auch das Amtsverständnis. Eine ausführliche Betrachtung der Veränderun

gen der Postmoderne, der Anforderungen an Mobilität und der Auswirkungen auf Le

bensführung, Sozialverhalten und religiöses Verständnis bietet Ulrike Bittner in ihrer 
Untersuchung zu kirchlicher Gemeinschaft unter den Bedingungen gesteigerter Mobi

lität.27 Gunther Schendel erörtert die Forschungen im Auftrag des Sozialwissenschaft

lichen Instituts der EKD zu den Auswirkungen des Veränderungsdrucks auf Pfarrper

sonen.28 Auch Reinhold Becker betrachtet den Pfarrberuf vor den genannten Verände

19 Vgl. Nancy 2010, 76; Bedorf 2010, 117; Butler 2001 [1997], 140–141. 
20 Spivak 1988; deutsch: Spivak et al. 2011. 
21 Vgl. Luther 1992a, 168. Zur Nutzung des Fragmentbegriffs in der Praktischen Theologie: Bieler 

2014. 
22 Bieler und Gutmann 2008, 200. 
23 Schneider und Lehnert stellen die verschiedenen Entwürfe und Pfarrbilder unter dem Schwer

punkt der Subjektivierung und Pluralisierung in ihrem Kapitel »Der pfarramtliche Dienst auf dem 
Hintergrund der Postmoderne« vor; Schneider und Lehnert 2009, 92–108. 

24 Beck und Beck-Gernsheim 1990, darin Beck und Beck-Gernsheim 1990, 51–56. 
25 Beck 1986. 
26 Sennett 2000. 
27 Bittner 2016, 33–100. 
28 Schendel 2017b. Auch die Gesamtpublikation ist für die vorliegende Arbeit interessant, darin vor 

allem Rebenstorf 2017 sowie der Bericht eines Pastors: Kahnt 2017. Schendel 2017c. 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004 - am 14.02.2026, 14:52:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409848-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

