Hos multo elegantius, si ecclesiastica loquendi
consuetudo pateretur, nostros heroas uocaremus

Sprachbilder im frihchristlichen Mirtyrerdiskurs

Felix Heinzer

Im Sommer 1881, ein Jahr vor der Erstauffithrung seines ,Parsifal“, publizierte
Richard Wagner im Kontext erster Vorarbeiten zum Libretto einen Aufsatz mit dem
Titel ,Heldentum und Christentum®.! Diesen irritierenden, von Ulrich Driiner als
sunsinniges, blasphemisches Hirngespinst® apostrophierten ,Regenerationstraktat®,?
der bekanntlich auf Gobineaus Rassentheorie reagiert, zu zitieren, ist riskant und
fihrt in eine schwierige Debatte, zumal im Blick auf seine bizarren blutideologischen
Spekulationen, um die es hier freilich gerade nicht geht.> Was mich an Wagners
Text an dieser Stelle interessiert, ist ein ganz bestimmites, religios formiertes Kon-
zept des Heroischen, das er propagiert. Dieses findet seinen tragenden Grund in
einer Sicht der Passion Christi, die in dessen Erleiden des Todes eine Manifestation
der ,vollstindigen Abwendung des Willens vom Leben® und zugleich - in parado-
xer Umkehrung - ,die hochste Energie des Willens selbst” erkennt, in der Weise
eben, ,daf§ dieser in hochster Kraftduflerung sich gegen sich selbst wandte“.4 Das
aber hat entscheidende Folgen auch fiir die imitatio dieses Modells: ,Wir sehen von
dann ab den Heiligen in der Ertragung von Leiden und Selbstaufopferung fiir an-
dere den Helden noch iiberbieten, fast unerschiitterlicher als der Stolz des Helden
ist die Demut des Heiligen“.> Damit entwirft Wagner eine geradezu emphatische
Gegenposition zum Konzept des aktiven, ,mannhaften’ Helden und riickt damit
Formen und Maglichkeiten des Heroischen in den Vordergrund, die primir durch
viktimale Qualititen bestimmt sind.

Das ist selbstverstindlich nichts Neues oder gar Unerhortes. Der Hinweis auf
Wagners pathetisches Lob des Erduldens sollte lediglich - zumal er von nicht
ohne weiteres erwartbarer Seite kommt - in pointierter Form verdeutlichen, dass
es im europdischen Diskurs tiber das Heldische auch einen Traditionsstrang gibt,
dessen Wurzeln dezidiert im Bereich des Religitsen, und hier zentral im frith-
christlichen Mirtyrerkult, zu suchen sind. Dass diese Tradition nicht auf den

R. Wagner, Gesammelte Schriften und Dichtungen, Bd. 10, Leipzig 1883, S. 351-362.

2 U. Driiner, Schopfer und Zerstorer. Richard Wagner als Kiinstler, Kéln 2003, S. 307.

3 Vgl. neben Driiner, Schopfer und Zerstorer (Anm. 2) etwa H. Hintz, Liebe, Leid und Gro-
Benwahn. Eine integrative Untersuchung zu Richard Wagner, Karl May und Friedrich
Nietzsche, Wiirzburg 2007 (darin S.249-263: ,Wagners Christus“; zu Heldentum und
Christentum S. 263-264 mit Anm. 2).

4 R. Wagner, Gesammelte Schriften und Dichtungen, Bd. 10 (Anm. 1), S. 356.

5> Ebd, S.356-357.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

120 FELIX HEINZER

christlichen Raum begrenzt bleibt, ist gerade heute evident, zumal im Blick auf
die islamische Welt.6

Im Folgenden stehen anders als in den anderen Beitrigen dieses Bandes nicht
bildkiinstlerische Darstellungen im Vordergrund, sondern Texte, die im Sinne ei-
ner Dynamik von Vorbild und imitierender und zugleich transformierender An-
eignung desselben funktionieren; darauf zielt die Rede von ,Sprachbildern® im
Untertitel meines Beitrags.

L

Ich beginne mit einer Metapher, die im christlichen Sprechen tiber Mirtyrer eine
wichtige Rolle spielt, sich unmittelbar als Signal fiir das Agonale zu erkennen gibt
und damit auf einen gemeinhin als zentral angesehenen Aspekt des Heroischen
rekurriert: der Rede vom Martyrer als athleta, die in der Verbindung athleta Christi
eine weitere Zuspitzung finden kann.

Exemplarisch dafiir ist der Schluss einer Predigt Augustins iiber eine Stelle aus
dem Buch des Propheten Micha. Um die vom Propheten geforderte Haltung der
Liebe zu Gerechtigkeit und Barmherzigkeit” zu illustrieren, stellt der Bischof sei-
ner Gemeinde ein neutestamentliches Exempel vor Augen, das Verhalten des Pro-
tomirtyrers Stephanus nimlich. Die eindringliche Formulierung sz constitutus gua-
si ante oculos nostros ist im Ubrigen symptomatisch fiir die Visualisierungsrhetorik®
Augustins. Die sprachlichen Mittel zielen auf ein Horen, das zugleich bildhaftes
Sehen sein soll, wie dies im Ubrigen auch der die Stelle erdffnende Imperativ vi-
deamus prononciert unterstreicht:

Videamus. Ecce Stephanus lapidatur. Sit constitutus quasi ante oculos nostros.

Eia membrum christi, eia athleta christi, inspice illum qui pro te pependit in ligno.

Crucifigebatur ille, tu lapidabaris.

1lle dixit: ,Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt”.

Tu quid dicis, audiam. Videam te, ne forte possim imitari vel te.

Primo beatus Stephanus stans oravit pro se, et ait: ,Domine lesu, accipe spiritum meum.* Hoc dicto

genu flexit, et genu flexo ait: ,Domine, ne statuas illis hoc delictum.* Hoc dicto obdormivi®

Ich verweise exemplarisch auf zwei Sammelbinde mit religonsiibergreifender, historischer
und literaturwissenschaftlicher Perspektivierung: F. Pannewick (Hrsg.), Martyrdom and Li-
terature. Death and Meaningful Suffering in Europe and the Middle East from Antiquity
to Modemity (Literaturen im Kontext; 17), Wiesbaden 2004; A. Krafl / T. Frank (Hrsg.),
Tinte und Blut. Politik, Erotik und Poetik des Martyriums, Frankfurt am Main 2008.
Indicabo tibi 0 homo quid sit bonum et quid Dominus quaerat a te utigue facere indicium et diligere
misericordiam et sollicitum ambulare cum Deo tuo (Mi 6, 8). Diesem wie den weiteren lateini-
schen Bibelzitaten liegt die Vulgata in der Stuttgarter Ausgabe zugrunde, R. Weber (Hrsg.),
Biblia sacra iuxta Vulgatam versionem, Stuttgart 1969.

Augustinus, Sermones 49, 11 (C. Lambot (Hrsg.), Sancti Aurelii Augustini Sermones de Vete-
re Testamento (Corpus Christianorum Series Latina; 49), Turnhout 1961, S. 622, Z. 259-268),
wSchauen wir also. Siehe, Stephanus wird gesteinigt. Er sei uns gleichsam vor unsere Augen
gestellt. O du Glied Christi, 0 Du Athlet Christi, schau auf den, der fiir Dich am Holz hing.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 121

Wichtig ist zunichst der Kontext der Stelle: Der Text reagiert auf die seitens des
Zuhorers als Uberforderung empfundene Aufforderung zur imitatio Christi, die der
Prediger prasumiert und selbst artikuliert: ,Sed potuit hoc facere® dicis mibi ,ego non pos-
sum. Ego enim homo sum, ille deus*? Ebendieser Einwand soll nun mit Hilfe des Bei-
spiels von Stephanus unterlaufen werden: Attende Stephanum conservum tuum, certe
stephanus sanctus, homo erat.'% Zwischen dem Zuhorer und Christus selbst, dessen
imitatio aufgrund der kategorialen Differenz zwischen gottlichem Vorbild und
menschlichem Nachahmer als nicht leistbar deklariert wird, zieht Augustinus also
eine Zwischenebene ein: in Gestalt des Mirtyrers. Dieser selbst wird dabei auf
mehrfache Weise mit Christus in Bezug gebracht: Er steht im Dienst Christi, er ist
sein Kdmpfer, athleta eben, und zudem wird mit der Rede vom membrum Christi das
paulinisch fundierte Theologumenon des corpus mysticum und damit ein geradezu
ontologisches Verstindnis der Christusverbindung aufgerufen. Auflerdem benutzt
Augustinus ein einfaches, aber hochst wirkungsvolles imitatorisches Mittel: Zu-
nichst lisst er den gekreuzigten Erloser selbst zu Wort kommen, nidmlich mit sei-
ner Bitte an den Vater (Pater ignosce illis, quia nesciunt quid faciunt — Vergib Thnen,
denn sie wissen nicht, was Sie tun®), stellt dann das Verhalten des Mirtyrers in rhe-
torischer Parallelisierung dem Vorbild gegentiber (/e dixit [...] / Ti quid dicis?) und
nimmt schliefflich ganz direkt den biblischen Referenztext selbst auf (Act 7), der
seinerseits Stephanus mit Jesu eigenen, lediglich im Blick auf den Adressaten ent-
sprechend umformulierten Worten aus der Lukaspassion sprechen l4sst:

Lc Act Augustinus

23,46 7,59

Et clamans voce magna lesus Et lapidabant Stephanum Primo Stephanus stans oravit
ait: invocantem et dicentem: pro se et ait:

JLPater in manus tuas commendo  ,Domine Jesu suscipe spiritum ,Domine lesu, accipe spiritum
spiritum meum* meum " meum’

23,34 7,60

Positis autem genibus clamavit Hoc dicto genu flexit, et genu
voce magna dicens: ,Domine ne  flexo ait:

JPater dimitte illis, non enim statuas illis hoc peccatum”. Et ,Domine, ne statuas illis hoc
sciunt guod faciant® cum hoc dixisset obdormivit in delictum’. Hoc dicto obdormivit
Domino

Er wurde gekreuzigt, Du gesteinigt. Jener sprach: Vater vergib IThnen, denn sie wissen nicht,
was sie tun‘. Was Du sagst, will ich nun héren, und will auf Dich schauen, ob ich wenigstens
Dich nachzuahmen vermag. Zunichst betete der selige Stephanus stehend fiir sich und
sprach: ,Herr Jesu, nimm meinen Geist auf. Danach beugte er die Knie und sprach kniend:
,Herr, rechne ihnen dies nicht als Siinde an.* Danach starb er.“, Ubersetzung: F. Heinzer.

9 Ebd. 49, 10 (Lambot, Sancti Aurelii Augustini Sermones de Vetere Testamento (Anm. 8),
S. 621, Z. 232-233), ,Du sagst mir, er, Christus, konnte dies tun, ich aber nicht, denn ich
bin ein Mensch, jener aber ist Gott.“, Ubersetzung: F. Heinzer.

10 Ebd. (Lambot, Sancti Aurelii Augustini Sermones de Vetere Testamento (Anm. 8), S. 621,
Z. 236), ,Dann schau doch wenigstens auf Stephanus, einen wie Du: kein Gott, sondern
ein Mensch., Ubersetzung: F. Heinzer.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

122 FELIX HEINZER

Uber dieses imitatorische Verfahren stilisiert Augustinus den Mirtyrer ganz ge-
zielt als Medium zwischen Christus selbst und den Zuhorern und erdffnet diesen
damit die Moglichkeit indirekter, vermittelter Nachahmung: Videam te, ne forte
possim imitari vel te. Diese Differenz der Ebenen ist von grundsitzlicher Bedeu-
tung und sie bestimmt die frihchristlichen Mirtyrer-Narrative durchweg, wie
Maarten Taveirne als Fazit eines instruktiven Uberblicks festgehalten hat: ,Die
Nachfolgedarstellung geht [...] nie so weit, dass die Ereignisse den Mirtyrer
Christus gleichsetzen. Das Martyrium bleibt nach wie vor ein Ereignis nach dem
Vorbild der passio Christi, jedoch keine Wiederholung des Modells 7 toto. Eine
Identifizierung mit Christus kommt nie in Frage“.!!

Diese abgestufte Vermittlung verstirkt zugleich das Herunterbrechen der he-
roischen Leistung Christi selbst und ihrer agonalen Dramatik auf die Ebene einer
Habitualisierung: Schon fiir den Mirtyrer selbst ist nicht die Todesart als solche
(Steinigung vs. Kreuzigung) das mafigebliche Moment der Nachahmung, son-
dern die Art und Weise, wie die Hinrichtung im Blick auf das Vorbild in einem
Akt der Vergebung ausgehalten und bewiltigt wird. Entsprechend soll sich auch
Augustins Publikum diese Haltung in Situationen von Ungerechtigkeit, Widrig-
keit und Bedringnis zu eigen machen.

Die hier diskutierte Stelle ist nicht der einzige Beleg firr die Verwendung von
athleta im Oeuvre Augustins,'? und die Verwendung dieser Metapher ist auch
nicht auf sein Konto zu verbuchen, sondern fugt sich in eine lingere Traditions-
kette ein. Ansitze zu einem agonalen Verstindnis der Performanz des Mirtyrers,
wie es die Metapher vom Athleten transportiert, werden bekanntlich schon im
Neuen Testament selbst angeboten, insbesondere in den paulinischen Briefen.!3
Auf dieser Basis kann sich dann, wie Vinzenz Buchheit formuliert, ,bald die
generelle Vorstellung vom Christen als Soldaten® entwickeln, und zwar mit

11" M. Taveirne, Das Martyrium als mitatio Christi: Die literarische Gestaltung der spitantiken

Mirtyrerakten und -passionen nach der Passion Christi, in: Zeitschrift fiir Antikes Chris-
tentum 18, Heft 2, 2014, S. 167-203, hier S. 196. Zur Stephanuspassion ebd., S. 173-174
mit dem Hinweis auf A. Dupont, ,Imitatio Christi, imitatio Stephani“: Augustine’s Thinking
on Martyrdom Based on his Sermones on the Protomartyr Stephen, in: Augustinianum 56,
2006, S. 29-61.

Das zeigt die entsprechende Suche in der Library of Latin Texts (http://clt.brepolis.net/
llta/pages/Search.aspx, 27. Mirz 2015): Neben athleta Christi begegnen im Ubrigen auch
verwandte Junkturen wie athleta dei oder athleta domini. Vgl. auch die Hinweise bei G. Biih-
rer-Thierry, Qui sont les athlétes de Dieu? La performation sportive par 'ascése et la prédi-
cation, in: F. Bougard [et al.] (Hrsg.), Agon. La compétition Ve-XII¢ siecles (Haut Moyen
Age; 17), Turnhout 2012, S. 293-310, besonders S. 296-297.

Nescitis quod hii qui in stadio currunt omnes quidem currunt sed unus accipit bravium sic currite ut
conprebendatis; omnis autem qui in agone contendit ab omnibus se abstinet et illi quidem ut corrupti-
bilem coronam accipiant nos autem incorruptam (1 Cor 9, 24-25); Induite vos armaturam Dei ut
possitis stare adversus insidias diaboli, est nobis conluctatio |...] adversus principes et potestates, ad-
versus mundi rectores tenebrarum harum (Eph 6, 11-12); Bonum certamen certavi cursum con-
summavi fidem servavi in reliquo reposita est mibi iustitiae corona quam reddet mihi Dominus in il-
la die tustus index (2 Tim 4, 7-8).

12

13

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 123

skritischer Implikation gegeniiber heidnisch-politischer Macht, namentlich in
Verfolgungszeiten®, so dass dann ,,der Mirtyrer in besonderem Mafie als der ei-
gentliche ,miles Christi® galt“.14

Bemerkenswert ist freilich, dass die Metapher des Athleten bei Paulus selbst
nicht vorkommt, wobei zumindest in der Korintherbriefstelle die Anspielung an
den athletischen Wettkampf uniiberhorbar ist. In expliziter Form findet sich ahleta
in den Schriften frihchristlicher Autoren seit dem 2. Jahrhundert, so etwa bei
Tertullian oder auch in den griechisch geschriebenen Akten der Mirtyrer von
Lyon.13

Wichtig ist in diesem Zusammenhang auch eine bekannte, auf die Taufe bezo-
gene Stelle aus dem Ambrosius von Mailand zugeschriebenen Sakramententraktat
mit einer Deutung der pribaptismalen Salbung mit Katechumenenél:

[...] unctus es quasi athleta Christi, guasi luctam huius saeculi luctaturus |...). Qui luctatur, ha-
bet, quod speret; ubi certamen, ibi corona.

Luctaris in saeculo, sed coronaris a Christo.

Et pro certaminibus saeculi coronaris; nam etsi in caelo praemium, hic tamen meritum praemii
conlocatur.1®

Der Ritus steht also fiir die im Zusammenhang mit Augustinus bereits angespro-
chene Ubertragung der athleta-Metaphorik von der Ausnahmesituation des Mirty-
rers auf die christliche Existenz im Allgemeinen: ,In the classical world the bodies

14y, Buchheit, Militia Christi und Triumph des Martyrers (Ambr. hymn. 10 Bulst - Prud. per.
IT 1-20), in: U. J. Stache [et al.] (Hrsg.), Kontinuitit und Wandel. Lateinische Poesie von
Naevius bis Baudelaire. Franco Munari zum 65. Geburtstag, Hildesheim 1986, S. 273-289,
hier S. 274.
15 Bithrer-Thierry, Qui sont les athlétes de Dieu? (Anm. 12), S. 293-310, besonders S. 293-296.
Zu Tertullian vgl. auch W. Bihnk, Von der Notwendigkeit des Leidens. Die Theologie des
Martyriums bei Tertullian (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte; 78), Gottingen
2001. Zu den 177 n. Chr. massakrierten Lyoneser Mirtyrern vgl. neben Bithrer-Thierry, Qui
sont les athletes de Dieu? (Anm. 12) auch M.-C. Isaia, Le martyre, de la performance sportive
a la mort sublimée. Disparition d’'un modéle de compétition dans le haut Moyen Age, in:
F. Bougard [et al.] (Hrsg.), Agobn. La compétition Ve-XII€ siécles (Haut Moyen Age; 17),
Turnhout 2012, S. 273-292, besonders S. 279-280; B. D. Shaw, Body - Power - Identity. Pas-
sions of the Martyrs, in: Journal of Early Christian Studies 4, Heft 3, 1996, S. 269-312, be-
sonders S. 307-309. Generell zur griechischen Tradition einer Ubertragung von &@Ang auf
den christlichen Mirtyrer (meist mit den Attributen 9go bzw. Xpioto0) vgl. auch W. M. Cal-
der, Studies in Early Christian Epigraphy, in: Journal of Roman Studies 10, 1920, S. 42-59,
besonders S. 52-53.
Ambrosius, Opera, Bd. 7, hrsg. von C. Schenkl (Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latino-
rum; 73), Wien 1955, S. 17, ,Du bist wie ein Athlet Christi gesalbt worden, wie jemand, der
in dieser Welt einen Ringkampf fithren will [...] Wer kimpft, ist von Hoffnung beseelt: Wo
ein Wettkampf, dort ein Siegeskranz. Du kidmpfst in der Welt, bekrinzt aber wirst Du von
Christus, und zwar fur die Kimpfe in der Welt wirst Du bekrinzt. Denn wenn auch im
Himmel der Lohn wartet, so wird doch hier der Lohn verdient®, Ubersetzung in Anlehnung
an Ambrosius, De Sacramentis. De Mysteriis. Uber die Sakramente. Uber die Mysterien, iibers.
und eingel. von J. Schmitz (Fontes Christiani; 3), Freiburg [u.a.] 1990, S. 81 (wobei ich die
Genitive huins saeculi und saeculi nicht wie Schmitz als Kampf ,mit der Welt” verstehe, son-
dern im Blick auf das Folgende als Hinweis auf den agonalen Schauplatz lese).

16

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

124 FELIX HEINZER

of athletes were anointed in order to fortify them for the struggle. This being so,
the rite may be viewed as a preparation of the baptismal candidate for the struggle
with Satan in which he will have to engage at the actual moment of baptism and
continue after baptism.“17 Zugleich aber expliziert die sakramentale Zeremonie
und ihre Deutung die von Paulus ins Spiel gebrachten Aspekte des Agonalen noch
konkreter auf das Moment des offentlichen sportlichen Wettkampfs hin. Darauf
verweist auch die hier anzunehmende Salbung des ganzen Korpers.!8 Diese Kon-
textualisierung ist aber auch fiir die Mirtyrer selbst von erheblicher Bedeutung,
macht sie doch deutlich, dass ihr Glaubenszeugnis zumindest in frithchristlicher
Zeit in jenem Diskurszusammenhang zu situieren ist, den Peter Brown so treffend
als ,the visual rhetoric of power [...] of Roman society“!? bezeichnet hat.

Diese Inkulturation der neuen Religion in das politische und gesellschaftliche
Wertesystem des romischen Staats macht das Sprachbild des ahleta Christi noch
spannungsvoller - insbesondere dann, wenn das Epitheton spiter in einer Art
Riickprojektion sogar auf die Referenzfigur selbst tibertragen wird, wie dies in spi-
terer, also mittelalterlicher Zeit ab und an zu beobachten ist, so etwa in einem aus
dem 13. Jahrhundert stammenden, in binnengereimten (leoninischen) Hexametern
verfassten Judasgedicht (Inc. Dicta vetusta patrum).?® Es stilisiert Jesus in der Situ-
ation vor Pilatus - also exakt in der Konstellation der fiir Mirtyrerakten so typi-
schen Konfrontation des Schauprozesses! — als mutus athleta, der seinen Widersa-
chern, hier den ihn anklagenden Hohepriestern, mit der Waffe des Schweigens
begegnet.

Jesus respondit: ,INil veri sermo recondit

Quem tu dixisti quia rex sum " rex ait isti.

Accusant seri dominum proceresque severi

Sed stans ut mutus nichil est athleta locutus.2!

Altere Zeugnisse fiir eine solche Riickiibertragung kann ich vorliufig nicht beibrin-
gen. Immerhin aber lassen sich Beispiele benennen, in denen zumindest der Mar-
tyrertitel selbst mit Christus in Verbindung gebracht wird, so etwa in einem karo-
lingerzeitlichen, moglicherweise dem bedeutenden Reichenauer Autor Walahfrid
Strabo (gest. 849) zuzuschreibenden Hymnus fur die griechischen Mirtyrer Sergius
und Bacchus, die Patrone des alten Benediktinerklosters Weiflenburg im nordli-

17 G. M. Lukken, Original Sin in the Roman Liturgy. Research into the Theology of Original

Sin in the Roman Sacramentaria and the Early Baptismal Liturgy, Leiden 1973, S. 241.
18 Ambrosius, De Sacramentis. De Mysteriis (Anm. 16), S. 32.
19 P, R. L. Brown, The Rise and Function of the Holy Man in Late Antiquity, 1971-1997, in:
Journal of Early Christian Studies 6, Heft 3, 1998, S. 353-376, hier S. 368.
P. Lehmann, Judas Ischarioth in der lateinischen Legendeniiberlieferung des Mittelalters,
in: Studi Medievali n.S. 3, 1930, S. 289-346, Nachdruck: Ders., Erforschung des Mittelal-
ters. Ausgewihlte Abhandlungen und Aufsitze, Bd. 2, Stuttgart 1959, S.229-285 (zum
Text: S.242-245, Edition: S. 259-283). Niheres dazu bei F. J. Worstbrock, Judaslegende,
in: W. Stammler / K. Langosch (Hrsg.), Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserle-
xikon, Bd. 4, Berlin/New York 21983, Sp. 882-887, hier Sp. 884-885.
21 Lehmann, Erforschung des Mittelalters (Anm. 20), S. 273 (Lib. II, Verse 331-334).

20

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 125

chen Elsass.22 Der Terminus athleta bleibt hier zwar fiir die Mirtyrer reserviert
(Strophe 3: Athletae fausti Domini), in der 5. Strophe wird aber der Erloser selbst
immerhin als martyr und miles radians gefeiert — als ein Held zwar, dessen Sieg in-
des getrinkt ist vom Blut seiner Erniedrigung zur Knechtsgestalt (schemate servi).

Das Paradoxiepotenzial der Metapher muss Strategien und Techniken der Ab-
grenzung und Uberbietung geradezu provozieren. Denn auch wenn die Titulie-
rung der christlichen Mirtyrer als athletae zwar, wie Walter Berschin zu Recht for-
muliert, ,,Griechen und Romern keine Schwierigkeiten bereitete®,?3 so ist doch der
Bedarf an Uminterpretation ein stindiger und dringender. Die entsprechenden
semantischen Nuancierungen betreffen insbesondere Ziel und Lohn des Kampfs.
Dies zeigt schon die Korintherbriefstelle mit ihrer Rede von der ,unverginglichen
Krone“ und erst recht im eben angefiihrten Ambrosiustext. Dessen Gegentiber-
stellung von saeculum und caelum impliziert gleichermaflen riumliche wie zeitliche
Dimensionen (Diesseits und Jenseits genauso wie Zeit und Ewigkeit) und unter-
scheidet so zwischen eigentlichem und uneigentlichem, verginglichem und blei-
bendem Ruhm und Preis der Athleten.

Interessanterweise scheinen explizite Belege fiir athleta in der liturgischen Poesie
der Spitantike ginzlich zu fehlen, obwohl das Konzept der militia Christi im Be-
reich der Mirtyrerverehrung selbstredend sehr prisent ist. Ein hochinteressantes
Beispiel fiir diesen Sachverhalt ist das Oeuvre des 348 im nordlichen Spanien ge-
borenen Dichters Prudentius, vor allem seine Sammlung ,Peristephanon®, die 14
Gedichte auf spanische und romische Mirtyrer enthilt. Zwar steht schon der auf
den Siegeskranz bezogene Titel programmatisch fiir die Ausrichtung auf das Mo-
ment des Agonalen,?* spielt er doch bewusst mit dem griechischen otepavog (Kro-
ne) und damit mit einer Metapher, die bereits in der ersten der drei in Anm. 13
angefiihrten Paulusstellen auftaucht, und auch im Text selbst findet sich immer
wieder das lateinische Aquivalent corona, der Terminus athleta fehlt aber ginzlich.
Auch eine entsprechende Suche im immensen Material der mittlerweile online re-
cherchierbaren ,,Analecta Hymnica“ liefert zwar tiber 130 Belege fur die Junktur
athleta Christi, allerdings fillt nur ein einziger dieser Treffer vor die Karolingerzeit.
Diese Ausnahme betrifft das berithmte, aus der iroschottischen Griindung Bobbio
nach Mailand gelangte Antiphonar von Bangor (7. Jahrhundert) mit einem abece-
darischen Hymnus auf Comgall mac Sétnai, den Lehrer Columbans des Jiingeren
in Bangor.?> Der Beleg bezieht sich also gerade nicht auf einen Mirtyrer, sondern
auf einen monchischen Asketen.

22 G. M. Dreves (Hrsg.), Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 50, Leipzig 1907, Nr. 131.

23 W. Berschin, Biographie und Epochenstil im lateinischen Mittelalter, Bd. 5 (Quellen und
Untersuchungen zur lateinischen Philologie des Mittelalters; 15), Stuttgart 2004, S. 71.

24 Zum ,militirisch® gefirbten Vokabular des Dichters vgl. auch Buchheit, Militia Christi und
Triumph des Martyrers (Anm. 14), S. 274-275.

25 C. Blume (Hrsg.), Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 51, Leipzig 1908, Nr. 244, Strophe 3,
Audite navreg ta épyo / Adlati ad angelica / Athletae Dei abdita.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

126 FELIX HEINZER

Ohnehin ldsst sich mit Genevieve Biihrer-Thierry die Tendenz beobachten, dass
der Terminus in hagiographischen Texten ab dem 5./6. Jahrhundert mehr und
mehr fir einen anderen Heiligentypus Verwendung findet. Schon Venantius For-
tunatus tituliert in seinem in den 570er Jahren entstandenen Martinsepos den gro-
Ben frinkischen Bischof als treuen Athleten des Glaubens (fideique fidelis atleta)
(lib. T 114 - ebenso IV 377 als fortis athleta), und ganz vergleichbar verfihrt kurz
danach auch Gregor der Grofie in den so tiberaus wirkmichtigen ,Moralia in Iob®,
in denen er seinen hirtesten Priiffungen ausgesetzten, aber eben nicht dem Mirty-
rertod unterworfenen Protagonisten mehrmals mit diesem Attribut schmiickt (Hiob
ist athleta noster, fortis athleta, athleta spiritalis oder ganz einfach athleta dei).?® Hier
bahnt sich eine Verschiebung an, die in der merowingerzeitlichen Literatur noch
vermehrt zum Tragen kommt, wo athleta als Epitheton meist heiligen Asketen, be-
sonders Figuren aus dem Umfeld der auf Columban zuriickgehenden Bewegung
vorbehalten bleibt, und dazu fiigt sich der Beleg aus dem Bangor-Antiphonar ja
geradezu passgenau. Auch die karolingischen Hagiographen, allen voran Alcuin,
rekurrieren immer wieder auf dieses Vokabular, um es in einer spiritualisierenden
und damit auch entkorperlichenden Umsemantisierung auf einen anderen, im
Frithmittelalter zunehmend dominierenden Heiligentypus zu iibertragen, bei dem
Verkiindigung und Predigt — das Wort also — im Vordergrund stehen: Asketen und
Bekenner, und hier in erster Linie Bischofe: ,On se trouve donc en présence
d’athletes de Dieu dont le principal combat spirituel demeure, évidemment, la
lutte contre le démon, mais dont les moyens de combat se déplacent en quelque
sorte du champ sémantique du corps qui concerne aussi bien les martyrs que les
ascetes, a celui de la parole“.?’ Dieser Befund zeigt sich exemplarisch im Fall des
Paulinus von Aquileia (gest. 804) zugeschriebenen Hymnus auf den Evangelisten
Markus (lam nunc per omne).?® Dessen Strophe 7 (Deinde rursus cum corona rediens /
Athleta Christi...) feiert die in den paulinischen Briefen erwihnte Ankunft des
Evangelisten in der ewigen Stadt Rom nach der Christianisierung Aquileias und
bewegt sich dabei ganz auf der Schiene des antiken Herrscher-Adventus mit seinem
dezidiert heroischen Gestus. Der Riickgriff auf Attribute wie corona steht im Dienst
dieser archaisierenden Tendenz und dies gilt auch fiir das Mirtyrer-Epitheton athleta,
das aber auch im Licht der eben angesprochenen karolingerzeitlichen Bedeutungs-
verschiebung zu sehen ist. Der Ehrentitel gilt ja einem Protagonisten, der als Evan-
gelist den Status eines Verkiinders des gottlichen Wortes in geradezu untiberbietba-
rer Weise fur sich in Anspruch nehmen kann, mit der subtilen Pointe allerdings,
dass das fiir den Adventus aufgebotene Vokabular - das gilt fiir athleta wie fur coro-
na — zugleich vorausweist auf das Martyrium, das der Gefeierte spiter, in Alexand-

26 Gregor, Moralia in Iob 1, 3 (Z. 21); 3, 8 (Z. 12); 9, 55 (Z. 12-13); 10, 1 (Z. 9) (M. Adriaen
(Hrsg.), Sancti Gregorii Magni Moralia in Iob Libri I-X (Corpus Christianorum Series La-
tina; 143), Turnhout 1979, S. 27, S. 121, S. 514, S. 534).

27 Bithrer-Thierry, Qui sont les athlétes de Dieu? (Anm. 12), S. 302-303 (Hervorhebung von
mir, F. H.); vgl. auch ebd., S. 308.

28 Dreves, Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 50 (Anm. 22), Nr. 104.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 127

ria, erleiden sollte, wovon Strophe 9 des Hymnus handelt. Der Dichter lisst Rom
den Heiligen gewissermaflen im Vorgriff bereits als Blutzeugen und damit als im
christlichen Sinn triumphal gekronten Sieger feiern.

Doch noch einmal zuriick zu den frithchristlichen Mirtyrern. Die fiir sie ins
Spiel gebrachte athleta-Metaphorik impliziert auch hier eine spirituelle Perspekti-
vierung, auf die jingst Marie-Céline Isaia nachdriicklich hingewiesen hat:2° Schon
bei Paulus geht es nicht um eine simple Gleichsetzung des Martyriums mit dem
Wettkampf des Gladiators in der Manege: ,Paul [...] n’envisage pas I’épreuve du
martyre comme une épreuve physique et sportive, mais se sert de la compétition
[...] pour exposer, en bon pédagogue, avec quel engagement le chrétien doit
se convertir.30 Der Sinn des Martyriums erhellt sich nur dann in seiner eigentli-
chen Tiefe, wenn tber die Physizitit des Kampfs hinaus auch die theologische
Dimension in den Blick genommen wird, dann nimlich - und hier kntipft Isaia
an Tertullians Traktat ,Ad Martyras“ an —, wenn diese agonale Probe auf die Biih-
ne der groflen Auseinandersetzung mit dem Satan gestellt wird. Gott selbst steht
hinter diesem Geschehen;3! er agiert als Arrangeur und Vorsteher dieses Kampfes,
als agonothétes, wie Tertullian, die dritte der in Anm. 13 zitierten Paulusstellen
(2 Tim 46) aufnehmend, formuliert:

Bonum agonem subituri estis in quo agonothetes deus vivus est, xystarches spiritus sanctus, corona
acternitatis, brabium angelicae substantiae, politia in caelis, gloria in saecula saeculorum.2

Wie in den paganen Spielen wird zwar der Korper zum Medium des Kampfs und
das Leben zum aufs Spiel gesetzten Finsatz,3? die Metapher gewinnt ihre eigentli-
che Kraft aber erst in der groflen geschichtstheologischen Perspektivierung auf den
endzeitlichen Ausgang dieses Agons, als dessen Preis eine ewige Krone winkt.

Am Schluss dieses ersten Teils ist auf die Epochendifferenz zwischen den hier als
Eckpunkten herangezogenen Autoren hinzuweisen: Fir Tertullian sind Christen-
verfolgung und Martyrium aktuelle, real existente Herausforderungen, fir Augus-
tinus hingegen de facto bereits Vergangenheit und damit — im Assmanschen Sinn -
yErinnerungsfiguren®, Teil des kulturellen Gedichtnisses also.3* Die im Sprechen

29 Isaia, Le martyre, de la performance sportive a la mort sublimée (Anm. 15), S. 277-278.

30" Ebd., S. 277.

31 Isaia, Le martyre, de la performance sportive i la mort sublimée (Anm. 15), S. 278, ,Tertul-
lien veut convaincre ses contemporains et coreligionnaires que Dieu agit derriére les appa-
rences des jeux romains®.

32 Tertullian, Ad Martyras 3, 3 (E. Dekkers [et al.] (Hrsg.), Opera Catholica, Adversus Marci-

onem (Corpus Christianorum Series Latina; 1), Turnhout 1954, S. 5), ,Den guten Kampf

sollt ihr bestehen, dessen Ausrichter der lebendige Gott selbst ist, Kampfrichter der Heilige

Geist, der Siegeskranz die Ewigkeit, der Preis engelgleiches Dasein, Biirgerrecht im Himmel

und ewig wihrender Ruhm®, Ubersetzung: F. Heinzer.

Isaia, Le martyre, de la performance sportive a la mort sublimée (Anm. 15), S. 279, ,Les

chrétiens sont confrontés a4 un concours décisif qui a le corps pour lieu et la vie pour

enjeu, sous les allures d’'une compétition traditionelle®.

34 7. Assmann, Kollektives Gedichtnis und kulturelle Identitit, in: J. Assmann / T. Holscher
(Hrsg.), Kultur und Gedichtnis, Frankfurt am Main 1988, S. 9-19.

33

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

128 FELIX HEINZER

Uber die Mirtyrer eingesetzte Metaphorik des Agonalen beansprucht entsprechend
differente Pertinenz und Schirfe.

11

In noch stirkerem Maf? gilt diese Differenz fur ein zweites Sprachbild, jene An-
sitze des christlichen Mirtyrerdiskurses namlich, die sich dem Kontext der soge-
nannten exempla maiorum einordnen lassen. Mit diesem Phinomen hat sich die
2001 erschienene Freiburger Dissertation von Andreas Felmy?> so eingehend be-
schiftigt, dass ich mich hier auf einige knappe Hinweise beschrinken darf.

Jene Exempla altromischer Tugend und Bestindigkeit, deren Kanon seit der
Prophezeiung des Anchises tiber die kiinftigen Helden Roms im 6. Buch von Ver-
gils ,Aneis® und den Schriften Senecas einigermaflen feststeht,36 sind fester
Bestandteil des kollektiven Gedichtnisses der spatromischen Gesellschaft’” und
lassen sich in ihrer Topik als Ausdruck dessen deuten, was William Bloomer im
Zusammenhang mit Valerius Maximus treffend ,rhetoricization of history“3$
genannt hat. In seiner diskursiven Pointierung und Verdichtung (,synekdoché®)
funktioniert das Exemplum — der Terminus meint sowohl das erzihlte Beispiel als
auch die Erzihlung selbst - oft ,allein durch Erwihnung des Namens®, der aus-
reicht, um das Gemeinte fir den Zuhorer oder Leser aufzurufen.’? ,Meistens auf
eine besondere Tugend zugeschnitten®, werden die in den Exempla thematisierten
Gestalten, wie Alexander Demandt pointiert formuliert hat, geradezu ,zu Stand-
bildern ihrer eigenen Grofle“,*® und sie funktionieren auf literarischer Ebene
»primir als Mittel zur Illustration“4! — tibrigens bis hin zu Dantes Argumentation
beziiglich der Sonderstellung Roms im fuinften Kapitel des zweiten Buchs seiner
um 1317 entstandenen ,Monarchia’, die sich in der Auswahl der Exempla untiber-
sehbar an Vergils Heldenschau anlehnt.*?

Dass die entsprechenden Beitrige christlicher Autoren der Spitantike vor allem
in der Zeit zwischen etwa 350 und 430 dichter werden, ist kein Zufall, wie Felmy
Uiberzeugend dargelegt hat. Es sind Jahre der Krise fiir das Rodmische Reich, fiir die

35 A. Felmy, Die romische Republik im Geschichtsbild der Spitantike. Zum Umgang lateini-

scher Autoren des 4. und 5. Jahrhunderts mit den exempla maiorum, Berlin 2001.

Ebd., S. 166, mit Hinweis auf die Untersuchung von U. Eigler, Lectiones Vetustatis. Romi-

sche Literatur und Geschichte in der lateinischen Literatur der Spitantike (Zetemata; 115),

Miinchen 2003.

37 Felmy, Die romische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 36.

38 W. M. S. Bloomer, Valerius Maximus and the Idealized Republic. A Study in his Represen-
tation of Roman History, New Haven 1987, S. 6 (zitiert nach Felmy, Die rémische Repu-
blik im Geschichtsbild der Spatantike (Anm. 35), S. 39).

39 Felmy, Die romische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 61.

40 A. Demandt, Zeitkritik und Geschichtsbild im Werk Ammians, Bonn 1965, S. 126.

41 Felmy, Die rémische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 41.

42 Dante Alighieri, Monarchia, iibers. von R. Imbach und C. Fliieler, Stuttgart 1998, S. 136-138
(dazu Kommentar: S. 300-301).

36

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 129

emblematisch die groflen Germaneneinbriiche stehen, allen voran die Eroberung
und Pliinderung Roms durch die Westgoten unter Alarich im August 410. Zugleich
aber ist diese Zeit markiert durch die endgtiltige Etablierung des Christentums als
im romischen Staat vorherrschende Religion. ,Anhinger der alten Kulte [...]
machten die Abkehr von den althergekommenen Staatskulten fiir die Krise des
Imperiums verantwortlich®; daher hitten die Christen auch den Fall Roms zu ver-
antworten — exemplarische Geschichte avanciert so ,,zum gewichtigen Argumente
in der Auseinandersetzung, die zwischen Heiden und Christen tiber die zeitgends-
sische Misere gefithrt wurde®.43

Das ldsst sich erneut sehr anschaulich bei Augustinus zeigen, und zwar anhand
zweier Stellen in seinem ,,Gottesstaat”, der ja ohnehin als unmittelbare Reaktion
auf die Ereignisse des Jahres 410 zu sehen ist. Im 14. Kapitel des 5. Buchs werden
die christlichen Mirtyrer mit romischen Helden der Standhaftigkeit wie Mucius
Scaevola, Marcus Curtius oder den Deciern verglichen:

Hos [sc. Apostolos] secuti sunt martyres, qui Scaeuolas et Curtios et Decios non sibi inferendo
poenas, sed inlatas ferendo et virtute vera, guoniam vera pietate, et innumerabili multitudine supe-
rarunt. Sed cum illi essent in civitate terrena, quibus propositus erat omnium pro illa officiorum fi-
nis incolumitas eius et regnum non in cacelo, sed in terra; non in vita aeterna, sed in decessione mo-
rientium et successione moriturorum: quid alind amarent guam gloriam, qua volebant etiam post
mortem tamquam vivere in ore landantium?**

Zweierlei ist wichtig: Die Mirtyrer werden ganz direkt an die etablierten paganen
Exempla ,angesippt‘, zugleich aber insistiert Augustinus auf der Uberbietung die-
ser Modelle. Die christlichen Mirtyrer stellen ihre heidnischen Pendants in den
Schatten, weil sie sich ihre Leiden nicht selbst auferlegen, sondern als von auflen
zugefiigte Qualen ertragen, und zwar ,in jener wahren Tugend, die auf wahrer
Frommigkeit beruht® (virtute vera guoniam vera pietate) - eine pietas, welche die
christlichen Vorbildfiguren, wie andernorts in dhnlichem Argumentationskontext
erginzt wird, als Verehrer des wahren Gottes auszeichnet (verum Deum colentes).*

43 Felmy, Die romische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 12-13.

44 Augustinus, De civitate Dei 5, 14 (B. Dombart / A. Kalb (Hrsg.), Sancti Aurelii Augustini
De Civitate dei libri 1-10 (Corpus Christianorum Series Latina; 47), Turnhout 1955,
S. 148), ,In ihre Fufistapfen traten die Mirtyrer, die durch wahre, in wahrer Frommigkeit
begriindete Tugend und auch durch ihre unzihlbare Menge, indem sie die ihnen zugefiig-
ten Qualen ertrugen, nicht selbst sich Qualen zufuigten, hoch iiber einem Scaevola, den
Curtii und den Deciern stehen. Diese gehorten eben dem irdischen Staate an und kannten
kein anderes Ziel aller fur ihn iibernommenen Mithen und Pflichten als sein Gedeihen
und ein Reich auf Erden, nicht im Himmel, nicht im ewigen Leben, sondern mitten in der
Verginglichkeit von Sterbenden und dem Kommen und Gehen von Sterblichen: Was hit-
ten sie also lieben sollen, wenn nicht den Ruhm, der ihnen eine Art Leben auch nach dem
Tode im Munde ihrer Bewunderer verbiirgte?”, Ubersetzung: O. Bardenhewer (Hrsg.),
Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewihlte Schriften 1-3, ibers. von
A. Schroder (Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, 1, 16, 28), Kempten/Miinchen 1911-16.

45 Augustinus, De civitate Dei 1, 24 (Dombart / Kalb, Sancti Aurelii Augustini De Civitate
dei (Anm. 44), S. 26).

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

130 FELIX HEINZER

Das zweite, wohl markanteste Beispiel betrifft eine Figur aus dem Kontext der
Punischen Kriege, zu deren Bild insbesondere Cicero und Livius Wesentliches
beigetragen haben: M. Atilius Regulus.*¢ Auch hier nur knappste Hinweise: Der
romische Feldherr Regulus soll 255 v. Chr. in karthagische Gefangenschaft gera-
ten sein. Nach seiner Riickkehr nach Rom, wo er sich im Senat gegen die An-
nahme der karthagischen Kompromissvorschlige ausgesprochen habe, sei er
dann aus Treue zu einem den Feinden gegentiber geleisteten Eid nach Karthago
zuriickgekehrt, wo man ihn mit hochster Grausamkeit hingerichtet habe. Augus-
tinus ist in mehreren Schriften auf Regulus zu sprechen gekommen. Ich wihle als
wohl signifikanteste Stelle ,,De civitate Dei® 3, 18:

Nihil sane miserabilius primo punico bello accidit, gnam quod ita Romani victi sunt, ut etiam Re-
gulus ille caperetur, cuius in primo et in altero libro mentionem fecimus, vir plane magnus et victor
antea domitorqgue poenorum. Qui etiam ipsum primum bellum punicum confecisset, nisi aviditate
nimia laudis et gloriae duriores condiciones, quam ferre possent, fessis Carthaginiensibus imperasset.
Lllius viri et captivitas inopinatissima et servitus indignissima, et inratio fidelissima et mors crudelis-
sima si deos illos non cogit ernbescere, verum est quod aerii sunt et non habent sanguinem.*’

Zwar wird dem rémischen Heros hier Ruhmsucht vorgeworfen, dennoch fillt
auf, welche ,besondere Geltung“® das Regulus-Exemplum fiir Augustinus offen-
bar hat, zumal er auch die Eidestreue (iuratio fidelissima) erwihnt, die hier offen-
bar als religiose Leistung angesehen wird.#* Was ihn im Gegensatz zu Tertullian
nicht interessierte, war hingegen die grausame Art von Regulus’ Hinrichtung:>
Nach der Uberlieferung erfolgte sie durch Schlafentzug auf einem mit Stacheln
gespickten Gestell, dessen Form Seneca als Erster als crux beschrieb,’! was wie-
derum Tertullian zum Hinweis veranlasste, der Romer Regulus sei als Prototyp
einer Hinrichtung durch das Kreuz anzusehen: Crucis vero novitatem |...| Regulus

46 Vgl. neben der Monographie von E. R. Mix, Marcus Atilius Regulus. Exemplum histori-

cum (Studies in Classical Literature; 10), Den Haag/Paris 1970 erneut Felmy, Die romische
Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 160-185.

47 Augustinus, De civitate Dei 3, 18 (Dombart / Kalb, Sancti Aurelii Augustini De Civitate dei
(Anm. 44), S. 86), ,,Kein Ereignis aber im ganzen ersten Punischen Krieg war beklagenswer-
ter als jene Niederlage der Romer, deren Folge die Gefangennahme des Regulus war, den wir
schon im ersten und zweiten Buch erwihnt haben: eines wahrhaft groflen Mannes, des Be-
siegers und Bindigers der Punier, der auch den ersten Punischen Krieg zu Ende gefiihrt hit-
te, wenn er nicht aus tibertriebener Ehr- und Ruhmsucht den erschopften Karthagern allzu
harte und unannehmbare Bedingungen auferlegt hitte. Wenn die ganz unerwartete Gefan-
gennahme dieses Mannes, seine ganz unverdiente Knechtschaft, seine Schwurtreue bis zum
Auflersten und sein Tod unter den grausamsten Martern die Gotter nicht erréten macht, so
sind sie in der Tat von Erz und haben kein Blut®, Ubersetzung: O. Bardenhewer, Des helh—
gen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewﬁhlte Schriften (Anm. 44).

48 Felmy, Die romische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 177 mit
Anm. 56.

49 Ebd,, S. 176.

0 Ebd., S. 182.

51 Ebd., S. 166.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 131

vester libenter dedicavit.>? ,Mit Absicht®, so noch einmal Andreas Felmy, ,hitte
vermutlich kein kirchlicher Autor eine direkte Verbindungslinie von Regulus zu
Christus gezogen [...] Unterschwellig mag die Gemengelage von Todesart und
religios motivierter Fidestreue aber durchaus zu Assoziationen in diesem Sinne
gefithrt haben. Dies wiirde ein Stiick weit die Anziehungskraft erkliren, die das
Regulus-Exemplum seit dem 2. Jahrhundert auf Christen ausgetibt hat“.>3

Noch wichtiger erscheint es aber, die Dynamik dieser christlichen Bezugnahme
auf die pagane Praxis der Exempla-Tradition noch einmal grundsitzlicher zu disku-
tieren. Mary Louise Carlson>* hat zu Recht unterstrichen, dass im Rahmen dieser
Strategie uralte pagane Modelle fiir heroische Stirke — ,pagan examples, whose re-
nown as models of fortitude is almost as old als Latin literature itself — zum topi-
schen Arsenal einer neuen Dialektik werden, die dazu dienen sollte, ,einem tradi-
tionell denkenden romischen Publikum die neuen Wertvorstellungen des Christen-
tums zu vermitteln®.>

Diese Aneignung solcher ,commonplaces of a new dialectic*>¢ impliziert freilich
eine Paradoxie von provozierender Brisanz, denn genau — das heifit: juridisch — be-
sehen werden diesem Publikum mit den Mirtyrern als neue Exempla nichts anderes
als renitente, in Schauprozessen liquidierte Feinde der alten Staatsreligion als Mo-
delle vorgestellt! John Baldovins im Zusammenhang mit der liturgischen Prozessi-
on entwickelte Diagnose einer Eroberung der Offentlichkeit des urbanen Raums
durch das rémische Christentum nachkonstantinischer Prigung’’ liefle sich dann
womoglich weiterdenken im Sinne einer Eroberung des rhetorischen Raums, im
Sinne eben einer Deutungshoheit auch tiber die (rémische) Geschichte: ,citizen-
ship merges with membership of the community of the faithful, wie Robert
Markus diesen Prozess einer Aneignung traditioneller romischer Modelle und
Sozialstrukturen durch die neue Religion pointiert charakterisiert hat.’® Dies frei-
lich stets unter dem Vorzeichen des kategorialen Auf-den-Kopf-Stellens dessen, was
mit patria und mit pro patria mori gemeint ist, denn wahre Heimat setzt fir den

52 Tertullian, Ad Nationes 1, 18, 3 (E. Dekkers, Opera Catholica, Adversus Marcionem
(Anm. 32), S. 37).

53 Felmy, Die rémische Republik im Geschichtsbild der Spitantike (Anm. 35), S. 182.

5% M. L. Carlson, Pagan Examples of Fortitude in the Latin Christian Apologists, in: Classical

Philology 43, Heft 2, 1948, S. 93-104, hier S. 104.

So Carlsons Ergebnisse zusammenfassend Felmy, Die romische Republik im Geschichts-

bild der Spitantike (Anm. 35), S. 184.

56 Carlson, Pagan Examples (Anm. 54), S. 104.

57 J. F. Baldovin, The Urban Character of Christian Worship. The Origins, Development and
Meaning of Stational Liturgy (Orientalia Christiana Analecta; 228), Rom 1987. Vgl. in die-
sem Zusammenhang auflerdem die grundsitzlichen Uberlegungen zur Frage des Verhilt-
nisses romischer Christen insbesondere des 4. und beginnenden 5. Jahrhunderts zum etab-
lierten Kult des romischen Staatswesens bei R. A. Markus, The End of Ancient
Christianity, Cambridge 1990, S. 107-121 sowie jetzt auch J. A. Latham, From Literal to
Spiritual Soldiers of Christ. Disputed Episcopal Elections and the Advent of Christian
Processions in Late Antique Rome, in: Church History 81, Heft 2, 2012, S. 298-327.

58 Markus, The End of Ancient Christianity (Anm. 57), S. 125.

55

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

132 FELIX HEINZER

Christen und seinen Pilgerstatus, wie nicht nur Augustinus betont,>® grundsatzlich
die Transgression irdischer Staatlichkeit voraus, kann also nur die superna patria des
Himmels sein.

Solche Spannungsmomente diirfen auf keinen Fall tibersehen werden und sie
stehen moglicherweise auch hinter dem terminologisch verbrimten Zégern Augus-
tins an der fir das Titelzitat meines Beitrags angefiihrten Stelle in ,De civitate Dei®
10, 21:

[...] quos [sc. Martyres] civitas dei tanto clariores et honoratiores cives habet, quanto fortius adver-
sus inpietatis peccatum et usque ad sanguinem certant. Hos multo elegantius, si ecclesiastica loquendi
consuetudo pateretur, nostros heroas vocaremus. Hoc enim nomen a Iunone dicitur tractum, quod
Graece Tuno "Hpa. appellatur, et ideo nescio quis filius eius secundum Graecorum fabulas Heros fuerit
nuncupatus, hoc videlicet veluti mysticum significante fabula, quod aer Iunoni deputetur, ubi nolunt
cum daemonibus heroas habitare, quo nomine appellant alicuins meriti animas defunctornm.®0

Fir die Martyrer als durch Ruhm und Ehre besonders ausgezeichnete Biirger der
Gottesstadt, die gegen den Frevel der Gottlosigkeit bis zum Einsatz ihres eigenen
Lebens gekimpft hitten, wire — so Augustinus — die Bezeichnung als ,Heroen‘ an
sich die angemessene Titulierung, stiinde einer solchen Nomenklatur nicht die
Sprachregelung der Kirche entgegen, die ecclesiastica loguendi consuetudo. Ist das
Spiel mit dem griechischen Fremdwort hier womoglich auch ein bewusstes Signal
der Abgrenzung im Blick auf die Gefahren einer zu ungebrochenen Assimilation
der beiden civitates und ihrer ,Helden® ?

111

Biindelt man diese Beobachtungen, so verbindet sich in beiden Feldern der imita-
torische Rekurs auf vorgefundene pagane Modelle mit Aspekten signifikanter
Transformation. Die christliche Aneignung sowohl der agonalen Vorstellungen, die
das semantische Feld des ahleta anbietet, als auch der Tradition der geschichtsdeu-

59 Etwa in Augustinus, De civitate Dei 1, 15 (Dombart / Kalb, Sancti Aurelii Augustini De
Civitate dei (Anm. 44), S. 17) und zwar im Kontext der Diskussion des Regulus-Exempels,
wo von den Christen gesagt wird, die dieser Religion Geweihten stiinden ,in wahrhaftem
Glauben in Erwartung eines himmlischen Vaterlandes® (supernam patriam veraci fide expec-
tantes) und lebten daher selbst da, wo sie wohnten, im Bewusstsein, Pilger zu sein (etiam in
suis sedibus peregrinos se esse noverunt).

60 Augustinus, De civitate Dei 10, 21 (Dombart / Kalb, Sancti Aurelii Augustini De Civitate
dei (Anm. 44), S. 295), ,[...] sie [die Mirtyrer] sind in der Stadt Gottes die angesehensten
und wiirdigsten Biirger nach dem Mafle der Tapferkeit, womit sie gegen die Siinde der
Gottlosigkeit sogar bis aufs Blut kimpfen. Wiirde es der kirchliche Sprachgebrauch gestatten, wir
wiirden sie weit schicklicher unsere Heroen nennen. Dieser Name soll sich ndmlich von Juno her-
leiten, weil Juno auf Griechisch Hera heiflt und deshalb irgendeiner ihrer S6hne nach der
griechischen Mythologie den Namen Heros erhalten habe; nach ihrem vermeintlichen
Geheimsinn deutet diese Fabel an, dass der Juno die Luft zugewiesen ist, und eben in der
Luft wohnen angeblich neben den Dimonen die Heroen, womit man die Seelen irgendwie
verdienter Toten bezeichnet®, Ubersetzung: O. Bardenhewer, Des heiligen Kirchenvaters
Aurelius Augustinus ausgewihlte Schriften (Anm. 44).

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 133

tend eingesetzten exempla maiorum impliziert eine Umakzentuierung des spitanti-
ken christlichen Mirtyrerdiskures in Richtung einer stirker passiv konnotierten
Perspektive. Wenn man in diesem Zusammenhang von Heroisierungstendenzen
sprechen kann, was grundsitzlich legitim und angemessen erscheint, so sind diese
stets von dieser grundlegenden Brechung geprigt.

Bent D. Shaw hat dies in seinem bereits erwdhnten Aufsatz tiber das paradoxe
Zusammenspiel von Korper und Gewalt in den Mirtyrernarrativen der ersten
Jahrhunderte zu zeigen versucht und dabei die christliche Nutzung von Konzep-
ten heldischer Agonalitit in einen groferen kulturellen Zusammenhang gestellt,
indem er sie mit Tendenzen vergleicht, die bereits im spitjiidischen Milieu des
ersten vorchristlichen Jahrhunderts und dhnlich auch in einzelnen griechischen
Romanen des 2. Jhs. n. Chr. zu beobachten sind. Paradigmatisch fiir die judische
Tradition ist der Bericht iiber das Martyrium der makkabaischen Briider und ih-
rer Mutter im Kontext des jiidischen Widerstands gegen die syrische Gewaltherr-
schaft zwischen etwa 168 und 148 v. Chr. im apokryphen, stark von der Stoa ge-
priagten, wohl zwischen 90 und 100 n. Chr. entstandenen vierten Makkabier-
buch.®! Auch hier wird fur die Darstellung (und Deutung!) 6ffentlicher Konfron-
tation religivser Uberzeugung mit diktatorischer Gewaltausiibung die Vorstellung
des athletisch-gladiatorischen Wettkampfs in der Arena als Rahmen genutzt. Dass
damit in der Tat eine — ins Passive gewendete — heroisierende Lektiire des Ge-
schehens intendiert ist, zeigt die peroratio in den Versen 11-16 des 17. Kapitels
mit besonderer Eindringlichkeit:

Anbésg yop v ayav Oeiog 6 01’ avtdv yeyeviuévog. 10Ao0étel yap toTe Gpet) 1 brouovijg

doxyualovoa. 10 vikog dpbopaio &v {wij molvypoviw. Eicalap d¢ mponywvilero, i ¢ untnp

TV émta Taidowv évijhiel, oi 0¢ aoeApol 1ywvilovro- O Topavvog avinywvileto: 6 d& KOoUOS

Kxal 0 1@V avOpdmwv fiog édewper: Oeooéficra o€ Eviko tovg Eowtijc abAntag otepavoioa.

1iveg 0bk é0ovuoocay toog tijc Oeiog vouoleaiog a0ntdg; tives 0dk égvan)»dynaavéz
Mehrere Elemente dieses faszinierenden Texts sind uns bereits begegnet: Die Be-
deutung der Offentlichkeit des Kampfs, die Hervorhebung der Unverginglichkeit

61 Shaw, Body - Power — Identity (Anm. 15), S. 276-280. Zum Text selbst und seinen Hinter-
grunden vgl. S. von Dobbeler, Makkabierbiicher 1-4, in: M. Bauks [et al.] (Hrsg.), Das
wissenschaftliche Bibellexikon im Internet (WiBiLex), http://www.bibelwissenschaft.de/
stichwort/8764/, 5. Mirz 2015.

A. Rahlfs (Hrsg.), Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes, Bd.
1, Leges et historiae, Stuttgart 81965, S. 1182, ,Wahrhaft gottlich war der Wettbewerb
(&y®v), den sie zu bestreiten hatten. An diesem Tag war Tugend die Schiedsrichterin und
die Prifung, der sie unterworfen wurden, war die der Ausdauer (dmopovii). Der Siegespreis
(vikog) war die Unverginglichkeit im ewigen Leben. Der erste Wettkimpfer war Eleazar,
aber auch die Mutter der sieben Sohne kimpfte ebenfalls mit (§viiBAet), so wie die Briider
selbst. Der Tyrann trat als Gegenspieler auf (dvtnywvilero), und die Welt und alle lebenden
Menschen waren die Zuschauer. Gliubige Zuversicht errang den Sieg (8vika) und bekrinz-
te (otepavodoo) ihre eigenen Athleten. Wer verwunderte sich nicht tiber die Athleten des
gottlichen Gesetzes (tfig Oeiog vopobesiog 4OANTAC)? Wer war nicht voller Staunen?*, Uber-
setzung: F. Heinzer.

62

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

134 FELIX HEINZER

des Siegespreises fur den religiosen Athleten, aber auch die unmittelbar an die
Rollendisposition in Tertullians ,Ad Martyras“ (Anm. 32) erinnernde Inszenie-
rung der Tugend als Schiedsrichterin und des Tyrannen als antagonistes. Der ent-
scheidende Zug aber ist die Betonung der Geduld (bmopovij), die der eigentliche
Gegenstand der Prafung ist.

In diesen Zusammenhang gehort auch das ritselhafte ,,Testamentum Iobi® als
ein weiteres Zeugnis fir das geradezu obsessive Insistieren auf dem Erdulden als
Schliisseltugend eines neuen, ,passivischen® Konzepts agonaler Leistung: ,,Hypo-
moné or endurance is Job’s cardinal virtue“.®3 Mit dieser Aufwertung heroischer
,Passivitit’, die ja schon im kanonischen Hiob-Buch selbst angelegt ist,%* verbindet
sich, wie Shaw iiberzeugend demonstriert, eine manifeste ,Feminisierung® des
Plots. Nicht nur treten ausschliefllich weibliche Erfahrungen wie Geburtswehen
als Metapher flir das Ertragen von Schmerz und Qual durch den Dulder in den
Vordergrund - so tbrigens auch bei Ignatius von Antiochia® -, sondern es ist
auch eine deutliche Aufwertung der Frau Hiobs zu beobachten, die geradezu be-
stimmend wird fur das Narrativ. Das erinnert unmittelbar an die Mutter der mak-
kabiischen Brider und ihr heroisches, mit dem Verb enathlein charakterisiertes
Widerstehen unter der Folter. Hinzuweisen wire an dieser Stelle mit Shaw auch
auf Vergleichbares in der profanen Literatur, etwa dem vergleichsweise populiren
Liebesroman ,Leukippé® des Achilles Tatios,®® oder, um ein mehrfach belegtes
Motiv zu nennen, auf die von Plinius, Plutarch und anderen Schriftstellern aber
eben auch von Tertullian®” gefeierte athenische Hetire Leaina, die unter der Folter
ithre Zunge abbeifit und dem Tyrannen als symbolisches letztes Wort ins Gesicht
spuckt, um ein erpresstes Gestindnis angeblicher Beteiligung an der ihr vorgewor-
fenen Verschworung physisch unméglich zu machen. Nicht zu vergessen ist
schliefflich auch der auffallend hohe und auch in qualitativer Ansicht bedeutende
Anteil weiblicher Protagonistinnen im Bereich der christlichen Mirtyrerakten mit
so fundamentalen Texten wie dem Passionsbericht der 203 in Karthago zusam-
men mit ihrer Sklavin Felicitas hingerichteten Perpetua.6®

Ich breche hier ab und lasse Shaw selbst diesen von ithm als ,shift of value“ be-
zeichneten Paradigmenwechsel beschreiben. Im Rahmen traditioneller Wertvor-

63 Shaw, Body - Power - Identity (Anm. 15), S. 281-284, hier S. 282.

64 Und hier wire auch noch einmal an die athleta-Titulaturen Hiobs bei Gregor zu erinnern,
vgl. Anm. 26.

65 Shaw, Body - Power - Identity (Anm. 15), S. 290.

66 Ebd., S. 269-271.

67 In der unmittelbaren Fortsetzung der bereits zitierten Stelle (Anm. 52) Tertullian, Ad Natio-

nes 1, 18 (E. Dekkers, Opera Catholica, Adversus Marcionem (Anm. 32), S. 37), sed et tormen-

ta mulier Attica fatigavit tyranno negans postremo ne cederet corpus et sexus linguam suam pastam ex-

puit, Stirker als die Folterqualen erwies sich auch eine Athenerin, indem sie, um dem

Tyrannen gegeniiber nicht zuzulassen, dass ihr Geschlecht und ihr Korper sich als schwach

erwiesen, schlieflich ihre Zunge abbiss und ausspuckte®, Ubersetzung: F. Heinzer.

Vgl. J. Amat (Hrsg.), Passion de perpétue et de félicité. Suivi des actes (Sources Chré-

tiennes; 417), Paris 1996, S. 98-182.

68

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SPRACHBILDER IM FRUHCHRISTLICHEN MARTYRERDISKURS 135

stellung der griechischen wie der romischen Gesellschaft des ersten nachchristli-
chen Jahrhunderts mussten Aufwertung, ja Emanzipation von Werten wie Geduld
und Leidensfihigkeit irritierend, ja verstorend wirken. ,A value like that could cut
right across the great divide that marked élite free status male values and that in-
formed everything about bodily behaviour from individual sexuality to collective
warfare: voice, activity, aggression [...] and the ability to inflict pain and suffering
were lauded as emblematic of freedom, courage, and good. Silence, passivity, sub-
missiveness, openness, suffering — the shame of allowing oneself to be wounded
[...] and of simply enduring all of that — were castigated as weak, womanish, sla-
vish and therefore morally bad.“¢® Diese Erhebung aktiver Passivitit zu einer he-
roischen Tugend ist der Schlissel der hier beschriebenen Aneignungsvorginge:
Fortasse tanta femina aliter non potuisset occidi [...], nisi ipsa noluisset’® — auf diese
kithne paradoxe Formel bringt der Schluss der ,Passio Pereptuae“ dieses Paradoxon.
Folgt man Hans Ulrich Gumbrecht, so wire allerdings schon in der Tradition der
romischen Gladiatorenkimpfe selbst ,jener Moment, an dem ein Kimpfer unter-
lag und vor den Augen der Menge den Tod erwartete” einer heroisierenden Auf-
wertung unterzogen entsprechend mit einer besonderen Faszination aufgeladen
worden: ,Indem er Gleichmut zeigte, konnte der unterlegene Gladiator offenbar
zum wahren Helden des Kampfes verklirt werden — zu einem Helden allerdings,
der anstatt zu einem Halbgott zu einem Bild fuir die innere Kraft wurde, die man
benotigte, um der menschlichen Schwiche zu trotzen®.”!

Allerdings ist eine zweite durchaus kontradiktorische und konfliktuelle Diffe-
renzierung nicht aufzuheben. Sie betrifft die kategoriale Unterscheidung zwischen
dem Einzelnen und dem Ganzen. Erst in der Deutung durch die ,Ideologie’ des
religiosen Kollektivs, den institutionellen Korper sozusagen, kann das Erdauern
physischer Zerstorung der individuellen Korper der Mirtyrer als dauerhafter Sieg
geglaubt und gedeutet werden. Die subjektive Erfahrung des Einzelnen ist hinge-
gen eine andere: ,From the perspective of the individual human body“ - so noch
einmal Brent Shaw in der pointierten Schlusswendung seiner Studie - ,all of this
was a terrible hypocrisis. As even the martyrs themselves confessed, their passivity
remained a paradox - in order to win, one had to lose®“.”? In letzter Konsequenz
gilt dies auch fiir Jesus selbst, den Prototyp dieser neuen Form von Heroisierung,
wie ja schon der biblische Passionsbericht, der sogar Erfahrungen von Gottverlas-
senheit (Mt 27, 46; Mk 15, 43) Raum gibt, anzudeuten scheint.

Das heifdt im Versuch eines hochst knappen Fazits: Es scheint sich abzuzeich-
nen, dass Deutungsansitze des Heroischen im Sinn einer — kontrastiven — Palim-

69 Shaw, Body - Power - Identity (Anm. 15), S. 279.

70 Amat, Passion de perpétue et de félicité (Anm. 68), S. 180, ,hitte sie es nicht selbst ge-
wollt, hitte eine so grofle Frau nicht getotet werden konnen®, Ubersetzung: F. Heinzer.

71" H. U. Gumbrecht, Lob des Sports, Frankfurt am Main 2005, S. 67-68 (leider ohne Quel-
lenbelege).

72 Shaw, Body - Power - Identity (Anm. 15), S. 312.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

136 FELIX HEINZER

psestierung dezidiert maskulin bestimmter Modelle der (griechischen) Antike sub-
stanziell im christlichen Diskurs iiber Mirtyrer und Martyrium fundiert sind. Mit
seinem Unterlaufen ausschliefflich oder doch iiberwiegend machtbetonter Vorstel-
lungen des Heldischen priludiert dieser Phinomenen wie der Nobilitierung von
Gewaltverzicht und Selbstopfer oder auch stirker im Sinne einer moralischen Ha-
bitualisierung verstandenen Spielformen heroischer Zuschreibung bis hin zur Rede
vom ,Alltagshelden® und seiner beruflichen oder standestypischen Pflichterfiillung,
ja sogar Momenten einer Ironisierung im Sinn ,uneigentlicher’ Inanspruchnahme
heroischen Vokabulars und heroischer Bilder. Dabei funktioniert, wie zum Schluss
unbedingt zu betonen ist, die Leistung des Mirtyrers gerade nicht ohne den Kor-
per und auflerhalb desselben: Er ist auch bei ihm Ort und Medium heroischer Per-
formanz, aber eben nicht im Modus der Manifestation von Stirke durch eigene
Austibung von Macht und Gewalt anderen gegeniiber, sondern im Erdulden und
Erleiden solcher Angriffs- und Destruktionsdynamik. Fiir die abendldndische Kul-
turgeschichte ist diese grundsitzliche Brechung, wie der Einstieg iiber Wagner
pointiert verdeutlichen sollte, nicht folgenlos geblieben.

https://dol.org/10.5771/6783958505843-119 - am 13.01.2026, 08:15:38, per



https://doi.org/10.5771/9783956505843-119
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

