
»Nicht lebensmüde, aber lebenssatt.«

Buchbesprechung zu Ueli Oswald: Ausgang. Das letzte Jahr

mit meinem Vater

Christoph Rehmann-Sutter

Ausgang. Das letzte Jahr mit meinem Vater ist keine »Chronik eines angekündigten Todes«,

obwohl der Tod tatsächlich angekündigt war. Der entscheidende Unterschied zur be-

rühmten Erzählung von Gabriel García Márquez besteht darin, dass in Ausgang die An-

kündigung von Ueli Oswalds Vater selbst ausging. Er beschloss zu sterben. Es werden

nicht die Ereignisse geschildert, die dazu führten, dass ihn ein gewaltsamer Tod ereilte.

Eswird auch nicht das Rätsel endgültig gelöst, das sein Beschluss für immer hinterlässt,

selbstwennmanamEnde vieles verstehenkann.Eswird vielmehr vonSzenen einer Aus-

einandersetzung berichtet, in die der Sohn unweigerlich hineingezogenwurde, seit sein

Vater eines Tages deutlich wurde –und verkündete, er werde seinem Leben bald ein En-

de setzen. Der Text spricht konsequent aus der Subjektperspektive des Sohnes, der vom

Beschluss seines Vaters mitbetroffen ist.

Die Spannung, in die wir als Leser*innen versetzt werden, besteht in der Frage:

Könnten wir diesen Wunsch nach Beihilfe zum Suizid des fast 91-jährigen Vaters, der

nicht an einer Krankheit unerträglich leidet, verstehen, wenn er denWunsch damit be-

gründet, er sei »… lebenssatt.Nicht lebensmüde, aber lebenssatt.« (Oswald 2009: 7)?Was

heißt das?Wären wir mit so etwas einverstanden? Und was bedeutete es, einverstanden

zu sein?

Könnten wir es vielleicht verstehen, wären aber dennoch nicht einverstanden? Wo-

her kommt denn diese Erwartung, dass Tochter oder Sohnmit dem geplanten assistier-

ten Suizid einverstanden sein müssen? Sollen sie es sogar noch gut oder richtig finden

müssen, dass ihr Vater stirbt?

Unwillkürlich urteilen wir bei solchen Fragen, und zwar völlig zu Recht. Wie es die

Philosophin Mary Midgley ausdrückte: »weil wir die anderen Menschen ernst nehmen«

(Midgley 1984: 51).Wenn sie uns nicht gleichgültig sind, befragen und beurteilen wir ihr

Tun,wie wir unsere eigenen Tatenmoralisch beurteilen. Aber das heißt nicht, die ande-

ren zu verurteilen oder sie gar für etwas zu bestrafen, was sie falsch machten. Es heißt

vielmehr, wie Midgley sagt, zu lernen, indem wir einen Erfahrungsschatz an beurteil-

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023 - am 13.02.2026, 21:33:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

ten Situationen und Fällen anlegen, der sich für uns zu einer Art moralischer Landkarte

verdichtet, die uns hilft, in neuen Situationen das Richtige zu finden.

Eines derDilemmata, vondenenOswald berichtet, besteht darin,dass er vonAnfang

an ahnte, sogarwusste, dass sein Vater seinen Entschluss nicht von seinemEinverständ-

nis als Sohn abhängigmachte. »Wie ich dich kenne,wirst du dich nicht abhalten lassen.«

(Oswald2009: 7)Washängtdannaberüberhauptnochdavonab,ober einverstandensein

kann oder nicht? Sein Einverständnis oder seinWiderspruch veränderte absehbar nicht

den Handlungsverlauf zum Tod, aber es veränderte in ganz wesentlicher Weise die Be-

ziehung zu seinemVater. Es verändert die Beziehung zu jemandem,wennwir verstehen

können, oder wenn wir einen Entschluss – diesen Entschluss – verurteilen. Der Sohn

hätte dazu auch nicht den Vater als Person verurteilen müssen. Das stand gar nicht in

Frage, es ging nur um diesen Entschluss.

Der Vater Heinrich Oswald war eine in der Öffentlichkeit bekannte Persönlichkeit:

Generaldirektor einer großen Lebensmittelfirma, hoher Offizier in der Schweizer Ar-

mee, 1970 führender Kopf einer bedeutenden Armeereform (»Oswald-Reform«), Autor

von zehn Büchern zu Fragen der Unternehmensführung. Ein Mann, der sich auf der

Kommandobrücke am wohlsten fühlte. Wie Ueli Oswald in einem Artikel nach dem

Erscheinen des Buches im Rückblick sagte, traf sein Vater seine Entscheidung »nicht

von heute auf morgen, sondern in einem monatelangen Prozess – im Ringen mit sich

selbst, in langen Gesprächen mit Vertrauten und Auseinandersetzungen mit Einge-

weihten« (Oswald, 2010). Er ist also in seiner Entscheidung nicht allein geblieben, er

suchte viele Gespräche und Auseinandersetzungen, auch wenn er – oder gerade weil er

seinenEntschluss sehr selbstbestimmt treffenwollte. Selbstbestimmt entscheiden heißt

nicht, einsam zu entscheiden. Vielleicht hatte aber die Wahl seines Weges, nämlich der

assistierte Suizid mit einer Sterbehilfeorganisation, viel mit dem Charakter des Vaters

Heinrich zu tun: Er wollte nicht warten, bis der Tod zu ihm kam, »mein Vater beschloss,

dem Tod entgegenzutreten« (ebd.). Der begleitete Suizid ermöglicht ein Maximum an

Kontrolle über den Tod. Man kann nicht nur bestimmen, dass, sondern auch wann er

stattfinden soll, an welchem Ort, im Kreis welcher Menschen.Man kann es vorher allen

erklären, undman kann von den Liebsten Abschied nehmen.

Im Kontext der Suizidhilfe stellt sich für die Angehörigen eine Frage, die sich bei ei-

nem plötzlichen oder ungeplanten Tod so nicht stellt: Wer soll dabei sein?Wer wird den

Mut haben, dabei zu sein? Wer hat das Recht dazu? Es ist ja vereinbart, wann die Be-

gleitung stattfinden wird. Ueli überlegt: »Wenn Vater meine Nähe wünscht, werde ich

denWegmit ihm zu Ende gehen. Davor will ich mich nicht drücken.« (Oswald 2009: 73)

Aberwird es sein Bruder auch aushalten können?Nach demVersterben seines Vaters be-

richtet er von einer Einsicht, die ich für bemerkenswert halte: »Spätestens jetzt ist auch

meine Frage geklärt, wer ein Recht hat, beim Sterben dabei zu sein: Wer dem Sterben-

den imAngesicht des TodesWärme und Zuneigung geben kann.Das soll dasMaß sein.«

(ebd.: 97f.) – Die Entscheidung, wer dabei ist, aus welchen Gründen und mit welcher

Berechtigung, ist eine der ethischen Herausforderungen für die nahen Angehörigen bei

einem assistierten Suizid. Die Antwort, die Ueli Oswald ex post factum, nach diesem

speziellen Tod seines Vaters, als einzige noch für überzeugend halten kann, hat nichts

mehr damit zu tun, wer des Vaters Entscheidung unterstützt, wer dazu verpflichtet ist,

bestimmte Dinge zu tun und deshalb dabei zu sein, oder wer dazu die Stärke hat. Das

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023 - am 13.02.2026, 21:33:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph Rehmann-Sutter: »Nicht lebensmüde, aber lebenssatt.« 261

Kriterium ist vielmehr,wer in der Lage ist, dem Sterbenden imAngesicht des Todes und

des kommendenVerlustesWärme undZuneigung zu geben.Darunter liegt die Einsicht,

dass Sterbende am Ende von den begleitenden An- oder Zugehörigen etwas brauchen.

Sie sind bedürftig und darin in einer besonderenWeise verletzbar, gerade in diesen letz-

tenMomenten ihres Leben (vgl. Rehmann-Sutter 2022).

Technischwares einSuizid,auch juristisch.Die zumTod führendeHandlung, indie-

sem Fall das Austrinken des Glasesmit demSterbemedikamentNatrium-Pentobarbital,

lag in der Kontrolle des Sterbewilligen selbst. Die tödliche Flüssigkeit wurde ihm nicht

eingeflößt oder eingespritzt. Er hat sie sich selbst willkürlich einverleibt, und er wuss-

te, was er tat. Dies wurde auch bei einer rechtsmedizinischen Untersuchung nach dem

Todesfall bestätigt. Der Sinn der Handlungsfolge »assistierter Suizid« kann aber sowohl

aus Betroffenensicht als auch aus Angehörigensichtmit demElement »Suizid« nicht zu-

treffend bestimmtwerden.Dass der assistierte Suizid gewählt wurde, hat damit zu tun,

dass dies in der Schweiz eine anerkannte und legale Möglichkeit des selbstbestimmten,

schmerzfreien und sicheren Sterbens ist. Heinrich Oswald wollte sich nicht »umbrin-

gen«. Er wollte, dass sein Leben zu Ende ging, von dem er fand, dass es jetzt zum Ende

kommen sollte, weil er davon erfüllt war und satt. Der Sinn der Handlung ist deshalb

nicht die Selbstvernichtung, sondern das Abschiednehmen und das Gehen. Die Men-

schen, die helfen, eröffnen und bereiten den Sterbenden einen Ausgang, den sie selbst

beschreiten können. Dass der Akt technisch ein Suizid ist, muss nicht nur als Erfüllung

einer rechtlichen Erfordernis zur legalen Sterbehilfe, sondern als Ausdruck des freien

Willens gesehen werden.

Aus der Sicht der Angehörigen, die Sterbewillige begleiten, und auch für die Sterbe-

willigen selbst, die diesen legalen Weg wählen und dafür die Unterstützung einer Ster-

behilfeorganisation suchen, geht es um sehr viel mehr. Die zum Tod führende Hand-

lungunddieOrganisationderUmstände (dasSetting amSterbeort,die unterstützenden

Handlungen etc.) sind nur Elemente in einem größeren Prozess des Abschieds und der

Auseinandersetzungmit demangekündigtenWeggangunddemWunschzugehen.Die-

se erweiterten Ermöglichungshandlungen können erschwerend oder erleichternd sein.

Sie müssen aber aus der Angehörigenperspektive auch zur Hilfe zählen. Sie ermögli-

chennämlichdieBegleitungdes Sterbeaktes,die danndie Sterbehilfeorganisationüber-

nimmt. Sie füllen eine viel längere Zeit aus und sie sind durch den Tod auch nicht zu

einemEnde gekommen.Alle Beteiligten stehen vor derHerausforderung, die Sterbewil-

ligen und sich selbst ernst zu nehmen – in einem als tief ambivalent erlebten Abschieds-

prozess. Die Frage drängt sich deshalb auf, auch für den in diesem Buch erzählenden

Sohn, wer eigentlich der Helfer oder die Helferin ist. Selbstverständlich gibt es den Hel-

fer, der dasMittel bereitstellt und die Prozedur organisiert, als conditio sine qua non des

sicheren, legalen und schmerzlosen Suizidsmöglichst im Einverständnismit den Ange-

hörigen. Aber damit diese ihre Handlungen ausführen können, muss vorher und nach-

her durch die Angehörigen vieles mehr getan und geklärt werden, das sich nicht an die

Organisation delegieren lässt. Obwohl der assistierte Suizid durch die Mitarbeitenden

der Organisation betreut wird, sind nicht nur sie die Helfenden, die es braucht, um auf

diesemWeg entschlossen aus dem Leben zu scheiden. Die Ambivalenz, die erlebt wird,

entsteht aus der Endgültigkeit des Abschieds, der genommen werdenmuss.

In diesem Verlauf muss für alle Beteiligten die Selbstverständlichkeit aufbrechen, dass

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023 - am 13.02.2026, 21:33:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitäten

Leben immer sinnvoll sei, dass es immer besser sei weiterzuleben als zu sterben. Dieser

Sinn und der Sinnverlust ist tatsächlich, wie es Roland Kipke in diesem Band ausführt,

eine intersubjektive Erfahrung. Der Sinn ist nicht nur im Kopf der*des Sterbenden be-

heimatet. Die Frage nach dem Sinn des Weiterlebens lässt sich nicht nur damit beant-

worten, was in diesem Gemüt vor sich geht, sie betrifft die anderen mit. Es wird auch

ihr Sinn aufgebrochen, nämlich der Sinn, von dem sie in ihrer eigenen Lebenszuversicht

zehren. Dieses Brechen von Sinnzuversicht gehört zur Ambivalenzerfahrung der Ster-

bebegleitung hinzu.

Was in diesemhöchst lesenswerten Buch verhandelt wird, entzündet sich an der Be-

gründung des Sterbewunsches nicht durch unerträgliches Leiden, sondern durch Le-

benssattheit, wie auch in Ferdinand von Schirachs Stück Gott.1 Es behandelt die Erwei-

terung der für die Hilfe zum Suizid in Betracht kommenden Motive, die in der Schweiz

unter demTitel »Altersfreitod« diskutiert wird (vgl.Wiler/Schafroth, 2020). Aber imUn-

terschied zu Schirach wird hier nicht ein Sterbewunsch in Szene gesetzt, um zu disku-

tieren, ob es zulässig sein soll, unter diesen oder ähnlichen Umständen Suizidhilfe zu

leisten. Es geht Oswald überhaupt nicht umZulässigkeit, sondern umdie sehr persönli-

chen Fragen, die sich in der Auseinandersetzungmit dem väterlichen Vorhaben stellen,

aus Lebenssattheit seinem Leben ein Ende zu setzen.

Was darf der Vater dabei vom Sohn erwarten? Dass er ihm das ok erteilt, quasi die

Absolution? Dass er ihn versteht und seinen Entschluss achtet? Oder gar dass er in sei-

ner Beurteilung zum gleichen Schluss kommt? – Letzteres wäre gewiss zu viel erwar-

tet. Der Sohn muss es nicht gut finden, dass sein Vater stirbt. Es geht nicht darum, ob

die Söhnemoralische Vorbehalte haben: »Ethische Bedenken könnenwir beide nicht ins

Feld führen, wir anerkennen Vaters Recht auf eine freie Entscheidung.« (Oswald 2009:

73) Die Söhnemüssen den Vatermindestens ein Stückweit verstehen, damit sie ihre Zu-

neigung ohne Vorbehalt schenken können. Siemüssen ihm aber vor allem beistehen, bis

zum Schluss, in einem Verlauf, der letztlich Fragen unbeantwortet lässt.

Literatur

Márquez, Gabriel García: Chronik eines angekündigten Todes, Köln: Kiepenheuer &

Witsch 1981.

Midgley,Mary: Wickedness, London: Routledge 1984.

Oswald, Ueli: Ausgang. Das letzte Jahr mit meinem Vater, Zürich: Epoca 2009.

Oswald, Ueli: »Ein veröffentlichter Tod«, in: NZZ Folio vom Januar 2010.

Rehmann-Sutter, Christoph: »Sind wir verletzbar durch den Tod?«, in: Michael Coors

(Hg.),MoralischeDimensionenderVerletzlichkeit desMenschen,Berlin:DeGruyter

2022, S. 229–248, https://doi.org/10.1515/9783110734522-011.

Schirach, Ferdinand von: Gott, München: Luchterhand 2020.

Wiler, Jürg/Schafroth, Marion: »Den Altersfreitod nicht totschweigen«, in: Schweizeri-

sche Ärztezeitung 101(5) (2020), S. 137–138.

1 Vgl. dazu den Kommentar von Mario Kropf und Daniel Lucas in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839467923-023 - am 13.02.2026, 21:33:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011

