»Nicht lebensmiide, aber lebenssatt.«
Buchbesprechung zu Ueli Oswald: Ausgang. Das letzte Jahr
mit meinem Vater

Christoph Rehmann-Sutter

Ausgang. Das letzte Jahr mit meinem Vater ist keine »Chronik eines angekiindigten Todes«,
obwohl der Tod tatsichlich angekiindigt war. Der entscheidende Unterschied zur be-
rithmten Erzihlung von Gabriel Garcia Marquez besteht darin, dass in Ausgang die An-
kiindigung von Ueli Oswalds Vater selbst ausging. Er beschloss zu sterben. Es werden
nicht die Ereignisse geschildert, die dazu fithrten, dass ihn ein gewaltsamer Tod ereilte.
Eswird auch nicht das Ritsel endgiiltig gel6st, das sein Beschluss fitr immer hinterlasst,
selbst wenn man am Ende vieles verstehen kann. Es wird vielmehr von Szenen einer Aus-
einandersetzung berichtet, in die der Sohn unweigerlich hineingezogen wurde, seit sein
Vater eines Tages deutlich wurde — und verkiindete, er werde seinem Leben bald ein En-
de setzen. Der Text spricht konsequent aus der Subjektperspektive des Sohnes, der vom
Beschluss seines Vaters mitbetroffen ist.

Die Spannung, in die wir als Leser*innen versetzt werden, besteht in der Frage:
Konnten wir diesen Wunsch nach Beihilfe zum Suizid des fast 91-jahrigen Vaters, der
nicht an einer Krankheit unertriglich leidet, verstehen, wenn er den Wunsch damit be-
griindet, er sei »...lebenssatt. Nicht lebensmiide, aber lebenssatt.« (Oswald 2009:7)? Was
heif’t das? Wiren wir mit so etwas einverstanden? Und was bedeutete es, einverstanden
zu sein?

Konnten wir es vielleicht verstehen, wiren aber dennoch nicht einverstanden? Wo-
her kommt denn diese Erwartung, dass Tochter oder Sohn mit dem geplanten assistier-
ten Suizid einverstanden sein miissen? Sollen sie es sogar noch gut oder richtig finden
miissen, dass ihr Vater stirbt?

Unwillkiirlich urteilen wir bei solchen Fragen, und zwar vollig zu Recht. Wie es die
Philosophin Mary Midgley ausdriickte: »weil wir die anderen Menschen ernst nehmen«
(Midgley 1984: 51). Wenn sie uns nicht gleichgiiltig sind, befragen und beurteilen wir ihr
Tun, wie wir unsere eigenen Taten moralisch beurteilen. Aber das heifdt nicht, die ande-
ren zu verurteilen oder sie gar fiir etwas zu bestrafen, was sie falsch machten. Es heif3t
vielmehr, wie Midgley sagt, zu lernen, indem wir einen Erfahrungsschatz an beurteil-

- am 13,02.2026, 21:33:0¢ /e -[@



https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitaten

ten Situationen und Fillen anlegen, der sich fiir uns zu einer Art moralischer Landkarte
verdichtet, die uns hilft, in neuen Situationen das Richtige zu finden.

Eines der Dilemmata, von denen Oswald berichtet, besteht darin, dass er von Anfang
an ahnte, sogar wusste, dass sein Vater seinen Entschluss nicht von seinem Einverstind-
nis als Sohn abhingig machte. »Wie ich dich kenne, wirst du dich nicht abhalten lassen.«
(Oswald 2009:7) Was hingt dann aber iiberhaupt noch davon ab, ob er einverstanden sein
kann oder nicht? Sein Einverstindnis oder sein Widerspruch verinderte absehbar nicht
den Handlungsverlauf zum Tod, aber es verinderte in ganz wesentlicher Weise die Be-
ziehung zu seinem Vater. Es verindert die Beziehung zu jemandem, wenn wir verstehen
kénnen, oder wenn wir einen Entschluss — diesen Entschluss — verurteilen. Der Sohn
hitte dazu auch nicht den Vater als Person verurteilen miissen. Das stand gar nicht in
Frage, es ging nur um diesen Entschluss.

Der Vater Heinrich Oswald war eine in der Offentlichkeit bekannte Persénlichkeit:
Generaldirektor einer grofien Lebensmittelfirma, hoher Offizier in der Schweizer Ar-
mee, 1970 fithrender Kopf einer bedeutenden Armeereform (»Oswald-Reformc«), Autor
von zehn Biichern zu Fragen der Unternehmensfithrung. Ein Mann, der sich auf der
Kommandobriicke am wohlsten fiithlte. Wie Ueli Oswald in einem Artikel nach dem
Erscheinen des Buches im Riickblick sagte, traf sein Vater seine Entscheidung »nicht
von heute auf morgen, sondern in einem monatelangen Prozess — im Ringen mit sich
selbst, in langen Gesprichen mit Vertrauten und Auseinandersetzungen mit Einge-
weihten« (Oswald, 2010). Er ist also in seiner Entscheidung nicht allein geblieben, er
suchte viele Gespriche und Auseinandersetzungen, auch wenn er — oder gerade weil er
seinen Entschluss sehr selbstbestimmt treffen wollte. Selbstbestimmt entscheiden heifst
nicht, einsam zu entscheiden. Vielleicht hatte aber die Wahl seines Weges, nimlich der
assistierte Suizid mit einer Sterbehilfeorganisation, viel mit dem Charakter des Vaters
Heinrich zu tun: Er wollte nicht warten, bis der Tod zu ihm kam, »mein Vater beschloss,
dem Tod entgegenzutreten« (ebd.). Der begleitete Suizid ermdglicht ein Maximum an
Kontrolle iiber den Tod. Man kann nicht nur bestimmen, dass, sondern auch wann er
stattfinden soll, an welchem Ort, im Kreis welcher Menschen. Man kann es vorher allen
erkliren, und man kann von den Liebsten Abschied nehmen.

Im Kontext der Suizidhilfe stellt sich fiir die Angehérigen eine Frage, die sich bei ei-
nem plotzlichen oder ungeplanten Tod so nicht stellt: Wer soll dabei sein? Wer wird den
Mut haben, dabei zu sein? Wer hat das Recht dazu? Es ist ja vereinbart, wann die Be-
gleitung stattfinden wird. Ueli iiberlegt: »Wenn Vater meine Nihe wiinscht, werde ich
den Weg mit ihm zu Ende gehen. Davor will ich mich nicht driicken.« (Oswald 2009: 73)
Aber wird es sein Bruder auch aushalten kénnen? Nach dem Versterben seines Vaters be-
richtet er von einer Einsicht, die ich fiir bemerkenswert halte: »Spitestens jetzt ist auch
meine Frage geklirt, wer ein Recht hat, beim Sterben dabei zu sein: Wer dem Sterben-
den im Angesicht des Todes Wirme und Zuneigung geben kann. Das soll das Maf3 sein.«
(ebd.: 97f.) — Die Entscheidung, wer dabei ist, aus welchen Griinden und mit welcher
Berechtigung, ist eine der ethischen Herausforderungen fiir die nahen Angehoérigen bei
einem assistierten Suizid. Die Antwort, die Ueli Oswald ex post factum, nach diesem
speziellen Tod seines Vaters, als einzige noch fiir iiberzeugend halten kann, hat nichts
mehr damit zu tun, wer des Vaters Entscheidung unterstiitzt, wer dazu verpflichtet ist,
bestimmte Dinge zu tun und deshalb dabei zu sein, oder wer dazu die Starke hat. Das

- am 13,02.2026, 21:33:0¢ /e -[@


https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christoph Rehmann-Sutter: »Nicht lebensmiide, aber lebenssatt.«

Kriterium ist vielmehr, wer in der Lage ist, dem Sterbenden im Angesicht des Todes und
des kommenden Verlustes Wirme und Zuneigung zu geben. Darunter liegt die Einsicht,
dass Sterbende am Ende von den begleitenden An- oder Zugehorigen etwas brauchen.
Sie sind bediirftig und darin in einer besonderen Weise verletzbar, gerade in diesen letz-
ten Momenten ihres Leben (vgl. Rehmann-Sutter 2022).

Technisch war es ein Suizid, auch juristisch. Die zum Tod fithrende Handlung, in die-
sem Fall das Austrinken des Glases mit dem Sterbemedikament Natrium-Pentobarbital,
lag in der Kontrolle des Sterbewilligen selbst. Die todliche Fliissigkeit wurde ihm nicht
eingeflof3t oder eingespritzt. Er hat sie sich selbst willkiirlich einverleibt, und er wuss-
te, was er tat. Dies wurde auch bei einer rechtsmedizinischen Untersuchung nach dem
Todesfall bestitigt. Der Sinn der Handlungsfolge »assistierter Suizid« kann aber sowohl
aus Betroffenensicht als auch aus Angehorigensicht mit dem Element »Suizid« nicht zu-
treffend bestimmt werden. Dass der assistierte Suizid gewihlt wurde, hat damit zu tun,
dass dies in der Schweiz eine anerkannte und legale Moglichkeit des selbstbestimmten,
schmerzfreien und sicheren Sterbens ist. Heinrich Oswald wollte sich nicht »umbrin-
gen«. Er wollte, dass sein Leben zu Ende ging, von dem er fand, dass es jetzt zum Ende
kommen sollte, weil er davon erfiillt war und satt. Der Sinn der Handlung ist deshalb
nicht die Selbstvernichtung, sondern das Abschiednehmen und das Gehen. Die Men-
schen, die helfen, er6ffnen und bereiten den Sterbenden einen Ausgang, den sie selbst
beschreiten konnen. Dass der Akt technisch ein Suizid ist, muss nicht nur als Erfillung
einer rechtlichen Erfordernis zur legalen Sterbehilfe, sondern als Ausdruck des freien
Willens gesehen werden.

Aus der Sicht der Angehorigen, die Sterbewillige begleiten, und auch fir die Sterbe-
willigen selbst, die diesen legalen Weg wihlen und dafir die Unterstiitzung einer Ster-
behilfeorganisation suchen, geht es um sehr viel mehr. Die zum Tod fithrende Hand-
lung und die Organisation der Umstinde (das Setting am Sterbeort, die unterstiitzenden
Handlungen etc.) sind nur Elemente in einem gréfieren Prozess des Abschieds und der
Auseinandersetzung mit dem angekiindigten Weggang und dem Wunsch zu gehen. Die-
se erweiterten Ermoglichungshandlungen kénnen erschwerend oder erleichternd sein.
Sie miissen aber aus der Angehdrigenperspektive auch zur Hilfe zihlen. Sie ermogli-
chen niamlich die Begleitung des Sterbeaktes, die dann die Sterbehilfeorganisation iiber-
nimmt. Sie fiillen eine viel lingere Zeit aus und sie sind durch den Tod auch nicht zu
einem Ende gekommen. Alle Beteiligten stehen vor der Herausforderung, die Sterbewil-
ligen und sich selbst ernst zu nehmen — in einem als tief ambivalent erlebten Abschieds-
prozess. Die Frage dringt sich deshalb auf, auch fiir den in diesem Buch erzihlenden
Sohn, wer eigentlich der Helfer oder die Helferin ist. Selbstverstandlich gibt es den Hel-
fer, der das Mittel bereitstellt und die Prozedur organisiert, als conditio sine qua non des
sicheren, legalen und schmerzlosen Suizids moglichst im Einverstindnis mit den Ange-
hérigen. Aber damit diese ihre Handlungen ausfithren konnen, muss vorher und nach-
her durch die Angehorigen vieles mehr getan und geklirt werden, das sich nicht an die
Organisation delegieren lisst. Obwohl der assistierte Suizid durch die Mitarbeitenden
der Organisation betreut wird, sind nicht nur sie die Helfenden, die es braucht, um auf
diesem Weg entschlossen aus dem Leben zu scheiden. Die Ambivalenz, die erlebt wird,
entsteht aus der Endgiiltigkeit des Abschieds, der genommen werden muss.

In diesem Verlauf muss fiir alle Beteiligten die Selbstverstindlichkeit aufbrechen, dass

- am 13,02.2026, 21:33:0¢ /e -[@

261


https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Teil V: Ambivalenzen und Ambiguitaten

Leben immer sinnvoll sei, dass es immer besser sei weiterzuleben als zu sterben. Dieser
Sinn und der Sinnverlust ist tatsichlich, wie es Roland Kipke in diesem Band ausfiihrt,
eine intersubjektive Erfahrung. Der Sinn ist nicht nur im Kopf der*des Sterbenden be-
heimatet. Die Frage nach dem Sinn des Weiterlebens l4sst sich nicht nur damit beant-
worten, was in diesem Gemiit vor sich geht, sie betrifft die anderen mit. Es wird auch
ihr Sinn aufgebrochen, namlich der Sinn, von dem sie in ihrer eigenen Lebenszuversicht
zehren. Dieses Brechen von Sinnzuversicht gehort zur Ambivalenzerfahrung der Ster-
bebegleitung hinzu.

Was in diesem héchst lesenswerten Buch verhandelt wird, entziindet sich an der Be-
griindung des Sterbewunsches nicht durch unertrigliches Leiden, sondern durch Le-
benssattheit, wie auch in Ferdinand von Schirachs Stiick Gott." Es behandelt die Erwei-
terung der fir die Hilfe zum Suizid in Betracht kommenden Motive, die in der Schweiz
unter dem Titel »Altersfreitod« diskutiert wird (vgl. Wiler/Schafroth, 2020). Aber im Un-
terschied zu Schirach wird hier nicht ein Sterbewunsch in Szene gesetzt, um zu disku-
tieren, ob es zulissig sein soll, unter diesen oder dhnlichen Umstinden Suizidhilfe zu
leisten. Es geht Oswald itberhaupt nicht um Zulissigkeit, sondern um die sehr persénli-
chen Fragen, die sich in der Auseinandersetzung mit dem viterlichen Vorhaben stellen,
aus Lebenssattheit seinem Leben ein Ende zu setzen.

Was darf der Vater dabei vom Sohn erwarten? Dass er ihm das ok erteilt, quasi die
Absolution? Dass er ihn versteht und seinen Entschluss achtet? Oder gar dass er in sei-
ner Beurteilung zum gleichen Schluss kommt? — Letzteres wire gewiss zu viel erwar-
tet. Der Sohn muss es nicht gut finden, dass sein Vater stirbt. Es geht nicht darum, ob
die Sohne moralische Vorbehalte haben: »Ethische Bedenken kénnen wir beide nicht ins
Feld fithren, wir anerkennen Vaters Recht auf eine freie Entscheidung.« (Oswald 2009:
73) Die S6hne miissen den Vater mindestens ein Stiick weit verstehen, damit sie ihre Zu-
neigung ohne Vorbehalt schenken konnen. Sie miissen ihm aber vor allem beistehen, bis
zum Schluss, in einem Verlauf, der letztlich Fragen unbeantwortet lasst.

Literatur

Marquez, Gabriel Garcia: Chronik eines angekiindigten Todes, Koln: Kiepenheuer &
Witsch 1981.

Midgley, Mary: Wickedness, London: Routledge 1984.

Oswald, Ueli: Ausgang. Das letzte Jahr mit meinem Vater, Zitrich: Epoca 2009.

Oswald, Ueli: »Ein veroffentlichter Tod, in: NZZ Folio vom Januar 2010.

Rehmann-Sutter, Christoph: »Sind wir verletzbar durch den Tod?«, in: Michael Coors
(Hg.), Moralische Dimensionen der Verletzlichkeit des Menschen, Berlin: De Gruyter
2022, S. 229—248, https://doi.org/10.1515/9783110734522-011.

Schirach, Ferdinand von: Gott, Miinchen: Luchterhand 2020.

Wiler, Jiirg/Schafroth, Marion: »Den Altersfreitod nicht totschweigenc, in: Schweizeri-
sche Arztezeitung 101(5) (2020), S. 137-138.

1 Vgl. dazu den Kommentar von Mario Kropf und Daniel Lucas in diesem Band.

- am 13,02.2026, 21:33:0¢ /e -[@


https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.14361/9783839467923-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011
https://doi.org/10.1515/9783110734522-011

