
82 Religöse Pluralitäten

war ja eine Debatte, ja, können die sich jetzt integrieren, können die sich nicht inte-

grieren//mhh//und genau das wollte ich vielen Menschen hier in Deutschland ver-

mitteln.« (Melina)

Sie reagiert damit also gezielt auf vorurteilsbeladene öffentliche Diskurse,

denkt aber auch noch weiter, an ihren Lebenslauf und ihre Zukunft, in der

sie dieses Engagement sowie etwa die Erfahrung in der Übernahme von

(Leitungs-)Funktionen von MitbewerberInnen abheben könnte.

3.4 Zwischenfazit

Das Sample der Befragten umfasst TeilnehmerInnen an einer Bandbreite von

Veranstaltungen des interreligiösen Dialogs, die auch vom bisherigen For-

schungsstand beschrieben wird: von lokalen Dialoggruppen, öffentlichen Po-

diumsdiskussionen über gegenseitige Besuche und geteilte Riten hin zu Mu-

sikveranstaltungen, Kunstprojekten, gemeinsamem Kochen und Spielenach-

mittagen. Mit diesen Formaten, an denen wir im Rahmen der Forschung er-

gänzend auch teilnahmen, gehen mithin auch die verschiedenen Riten und

Techniken einher, die Nagel (2015) beschreibt. Die jeweiligen Konstellationen

sind in ihrer Zielgruppenorientierung entweder ganz offen, richten sich de-

zidiert an die sogenannten abrahamitischen Traditionen oder verstehen sich

als spezifisch muslimisch-christlicher Austausch. In der Praxis der Arbeit in

den Dialoginitiativen ist es dann sowohl der Fall, dass sie bestimmte Teilneh-

mergruppen inkludieren sollen, aber vermissen (etwa jüdische TeilnehmerIn-

nen am abrahamitischen Dialog), als auch, dass sich religiöse Gemeinschaf-

ten für die Teilnahme interessieren, deren Inklusion aufgrund verschiedener

Konstellationen aber innerhalb der Gruppe problematisch erscheint (etwa ale-

vitische oder evangelisch-freikirchliche Teilnehmende). Auch die Initiativen,

die unsere InterviewpartnerInnenmitgestalten, kämpfen mit den Herausfor-

derungen mangelnder zeitlicher und personeller Ressourcen, die Klinkham-

mer et al. (2011) beschreiben, benennen aber für die praktische Zusammen-

arbeit noch weitere Punkte, etwa verschiedene Problemlagen in der Zusam-

mensetzung der interreligiösen Gruppe und die mangelnde gesellschaftliche

Anerkennung bei gleichzeitig übermächtigen und kontraproduktiven media-

len Diskursen. Die daraus jeweils erwachsende ungleiche Augenhöhe der Be-

teiligten, insbesondere im Vergleich zwischen christlichen und nicht-christ-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 83

lichen Teilnehmergruppen, steht zwar nicht im Mittelpunkt dieser Untersu-

chung, lässt sich aber mittelbar auch in unserem Material wiederfinden.

 

Was lässt sich nun aber über die subjektbezogene Ebene der Teilnahme aussa-

gen: Inwiefern ist der interreligiöse Dialog Teil von Strategien des Umgangs

mit religiöser Pluralität? Und welche biografische Bedeutung hat er für die

Befragten?

Die benannten Gründe für die Teilnahme verweisen, wie Klinkhammer et

al. (2011) beschreiben, auf übergeordnete Ziele einer friedlichen Ko-Existenz

im Lokalen, aber insbesondere auch auf breiterer gesellschaftlicher Ebene.

In der gegenwärtigen Konstellation bedeutet dies insbesondere die Thema-

tisierung des Islams – von muslimischer Seite, um Vorurteile abzubauen,

von nicht-muslimischer (das heißt meist: christlicher) Seite, sich dem Islam

verstehend anzunähern. Kaum verbinden sich hingegen mit der Teilnahme

tiefergehende theologische Anliegen; die Diskussion über religiöse Gemein-

samkeiten und Unterschiede, über einzelne religiöse Dogmen, die doch so

viele Gesprächsrunden auch in ihren konkreten Themen und Veranstaltun-

gen prägt, scheint vielmehr Mittel zum Zweck eines allgemeinen gegensei-

tigen Verständnisses und Respekts zu sein. Auf dieser Ebene wird an den

Dialog also das Anliegen herangetragen, religiöse Pluralität als gesellschaftli-

che Großwetterlage zu befrieden,weniger, indem tatsächlich konkrete Fragen

und Probleme gelöst werden, als vielmehr über die eher symbolisch zu ver-

stehende Auseinandersetzung mit den Inhalten und Praktiken der anderen

Religion. Zugespitzt formuliert, kann Religion hier als letztlich zugeschrie-

bener Bedeutungsträger verstanden werden, als adressierbares Substitut, das

globale und nationale Konflikte lokal verhandelbar zu machen scheint; wäh-

rend gleichzeitig weder auf der einen noch auf der anderen Ebene Religion

oder auch eine Auseinandersetzung über Religion wirklich im Zentrum ei-

nes inhaltlichen Interesses steht. Damit sind unsere Befunde anschlussfähig

an die Typenbildung Röttings (2011) bzw. die von Ohrt und Kalender (2018)

entwickelten Rahmungen, verorten sich aber jeweils eher auf der Seite, die

sich auf gesellschaftspolitische Anliegen bezieht – etwa die soziale und po-

litische Rahmung bei Kalender und Ohrt oder die sozialen Beweger, Kultur-

Harmonisierer und religiös Kulturellen bei Rötting.

 

Die Einbettung des Dialogengagements in die Biografie zeigt in unseremMa-

terial insgesamt zudem zwei subjektive Bedeutungsfelder auf, nämlich einer-

seits die ideelle Deutung der Aktivität als gesellschaftliche oder religiöse Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 Religöse Pluralitäten

pflichtung, andererseits als subjektive pragmatische Strategie der Handha-

bung berufsbiografischer Konstellationen. Die Deutung als gesellschaftliche

Pflicht knüpft dabei direkt an das Motivbündel an, das die Arbeit an einer

besseren Gesellschaft in den Vordergrund rückt; sie wird zudem aber noch

einmal stärker ausgeprägt bei denen, die das Gefühl haben, der deutschen

Gesellschaft einen besonderen Dank zu schulden. Die Deutung als religiö-

se Pflicht hingegen ist eine deutliche Besonderheit unter den muslimischen

Befragten. Sie reagiert einerseits auf die prekäre und umstrittene Sonder-

rolle des Islams in gegenwärtigen medialen Diskursen und gesellschaftlichen

Debatten, es werden aber auch davon unabhängige und intrinsisch religiö-

se Motive für das Engagement angeführt. Auch hier wird die Teilnahme am

Dialog aber in vielen Fällen letztlich zu einem Werkzeug, einer Lebensprü-

fung oder einer Aufgabe, die es zu erfüllen gilt, vergleichsweise unabhängig

von den konkreten Formen oder Inhalten des Dialoggeschehens. Eine weite-

re biografische Bedeutung erlangt die Dialogteilnahme noch einmal in ganz

anderer Hinsicht, nämlich als Teil des jeweiligen Jobprofils oder als berufs-

äquivalente Tätigkeit,wenn die eigentlichen Berufsläufe abgebrochenwurden

oder prekär sind. Das Engagement ist hier letztlich eines von vielen mögli-

chen Ehrenämtern, das in den betreffenden Biografien oft in einer Abfolge

solcher Aufgabenübernahmen steht, die sich jeweils tagesaktuellen bzw. De-

kaden-typischen Arbeitsfeldern widmen.

Hinsichtlich der Verortung des interreligiösen Dialogs in einer Situation

religiöser Pluralisierung zeigen die Befunde damit vor allem, dass der interre-

ligiöse Dialogmit Blick auf die individuellen Teilnehmendenmit unterschied-

lichen Anliegen adressiert und verschiedenen Bedeutungen aufgeladen wird.

Der interreligiöse Dialog fungiert mithin als Schnittstelle für ganz verschie-

dene Interessenlagen, die längst nicht immer in konkretem Zusammenhang

etwa mit unterschiedlichen Formaten des Dialoggeschehens oder den dort

aufgeworfenen Themen und Fragen stehen. Insbesondere die erste biografi-

sche Deutung des Dialogs als gesellschaftliche Pflicht – und in Teilen auch das

Motivbündel hinter der Deutung als religiöse Pflicht – steht dabei in einem

Zusammenhang mit der Erfahrung und Bearbeitung religiöser Pluralität. Re-

ligiöse Pluralität, insbesondere aber die Verortung des Islams in der bundes-

deutschen Gesellschaft, wird von allen Beteiligten als Aufgabe verstanden, de-

rer sie sich von ihren jeweils verschiedenen biografischen Startpunkten aus

annähern, wobei die konkreten Formate des interreligiösen Dialogs vor allem

als symbolischer Akt des Miteinanders zu fungieren scheinen. Die subjektive

strategische Einbindung in berufsbiografische Konstellationen verweist auf

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Interreligiöser Dialog als Strategie des Umgangs mit religiöser Pluralität 85

den gesellschaftlich anerkannt relevanten und positiven Stellenwert des Dia-

logs.

 

Wie verhält es sich nun mit dem Zusammenhang oder gar den Konsequen-

zen der Teilnahme am interreligiösen Dialog auf die Religiosität der Inter-

viewpartnerInnen? Im Kontext der vorliegenden Studie gerät an dieser Stelle

zunächst eben nicht die gesamte biografische Breite der Erfahrung mit reli-

giöser Pluralität in den Blick, sondern nur der häufig mit speziellen Interes-

senlagen verknüpfte Bereich des interreligiösen Dialogs, so dass die Befunde

hier als erste Indizien für die übergeordnete Fragestellung nach den Konse-

quenzen der Erfahrung religiöser Pluralität auf individuelle Religiosität gel-

ten können.

In dieser Hinsicht lassen sich insgesamt Unterschiede zwischen christli-

chen undmuslimischen TeilnehmerInnen amDialog feststellen. Für die mus-

limischen TeilnehmerInnen erwächst die Teilnahme, sofern sie etwas mit Re-

ligion zu tun hat und nicht überwiegend im Erweis der Integrationswilligkeit

oder anderweitiger antizipierter gesellschaftlicher Verpflichtung begründet

ist, aus einer religiösen Verpflichtung. Verschiedene religiöse Überzeugun-

gen und Dogmen können, wie oben ausgeführt, zu der Ansicht führen, dass

das Engagement aus religiösen Gründen geboten und gegebenenfalls im Jen-

seits belohnt wird. Das heißt auch, dass die Religiosität durch das Engage-

ment nicht inhaltlich in Frage gestellt wird, sondern vielmehr gerade eine

Determinante des Engagements ist, und durch letzteres höchstens bestätigt

wird.

Unter den christlichen TeilnehmerInnen ist die Situation nicht durchweg,

aber doch häufig anders gelagert. Für sie hat der interreligiöse Dialog eine

stärker reflexive Wirkung auf die eigene religiöse Praxis und Zugehörigkeit.

Dies kann schon darin bestehen, dass über den Austausch mit anderen die ei-

gene Identität nochmal an Kontur gewinnt und damit auch letztlich geschärft

und bestätigt wird (so z.B. bei Angelika: »Man braucht die Erfahrung des Ande-

ren, um das Eigene nochmal neu und vertieft zu verstehen«). Für alle Beteiligten ist

zudemderWissenszuwachs in Bezug auf die eigene religiöse Tradition essen-

tiell, auch dies kann sich dann aber in den jeweiligen Konstellationen unter-

schiedlich zur Bearbeitung der eigenen Religiosität verhalten:Während Yusuf

die Beteiligung am interreligiösen Dialog erlaubt, sich Expertise über die ei-

gene wie andere Religionen anzueignen und damit innerhalb seiner Gemein-

de zum souveräneren religiösen Experten zu werden, nutzt Manfred genau

den gleichen Wissens- und Autoritätszuwachs, um zu einer selbst erarbeite-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 Religöse Pluralitäten

ten Autorität jenseits institutioneller Strukturen, formaler Zugehörigkeit und

individueller Überzeugungen zu kommen. Ähnlich ist es bei Birgit, und für

sie wie für Manfred bedeutet dies, auch als Grenzgänger in Bezug auf die

Herkunftsgemeinde unabhängiger zu werden, und sich dennoch eigenstän-

diger im Glauben versichern zu können. Für beide ist zudem der interreli-

giöse Dialog eine Plattform, in die sie solche abweichenden Ansichten auch

einbringen können. Mit Blick auf den interreligiösen Dialog liegt nahe, dass,

wenn überhaupt, dann eher im Falle der christlichen Teilnehmenden eine Ver-

änderung der Religiosität im Möglichkeitsraum steht. Dass eine solche Dif-

fusion im weitesten Sinne (das heißt nicht im Verständnis einer Konversion,

wohl aber einer Infragestellung der Grenzen der eigenen religiösen Zugehö-

rigkeit) insgesamt eher unter den christlichen TeilnehmerInnen zu finden ist,

soll dabei aber nicht monokausal auf vermeintliche den religiösen Traditio-

nen inhärente Eigenschaften zurückgeführt werden. Sie erklärt sich in unse-

rer Untersuchung auch aus den oben beschriebenen unterschiedlichen Logi-

ken der Ausgangssituationen, Einstiegsmotivationen und Anliegen und Ziele,

die an den interreligiösen Dialog herangetragen werden. Sie verweist weiter-

hin mittelbar auf die unterschiedlichen strukturellen wie inhaltlichen Spiel-

räume, die beispielsweise Religionsgemeinschaften ihren Mitgliedern bieten,

um neugewonnene religiöse Autorität in Anschlag zu bringen. Ein weiterer

prägender Unterschied, der sich erst mit dem Blick auf die größeren biogra-

fischen Kontexte erschließt, sind die unterschiedlichen Lebenswege männli-

cher und weiblicher Engagierter, die unterschiedliche Notwendigkeiten und

Räume für das Andocken des interreligiösen Engagements freispielen. Auf

diesen Gesamtkontext und seine Wechselwirkungen mit individueller Reli-

giosität werden wir in den Kapiteln 4 und 5 ausführlicher eingehen, schon

die Analysen zum interreligiösenDialog verweisen jedoch dringend auf solche

unterschiedlichen Ausgangssituationen und daraus resultierenden andersar-

tigen Konsequenzen für religiöse Zugehörigkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013 - am 14.02.2026, 19:26:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

