Rassismus als diskursive Praxis

und gesellschaftliches System

in der filmischen Darstellung:

MARIAN (1996) und HOREM PADEM (2004)

GESINE DREWS-SYLLA

Studien zum Rassismus in der postsozialistischen Tschechischen Republik sehen
weder auf der staatlich-politischen Ebene noch in den (rechts)extremistischen
Subkulturen den grofiten Handlungsbedarf im Kampf gegen Rassismen, obwohl
es in den 1990er Jahren eine parlamentarisch erfolgreiche radikale Rechte gab,
deren Anhénger nach dem Ende dieses Erfolges eine gewaltbereite, aber gesamt-
gesellschaftlich marginalisierte Subkultur bildeten.

Sowohl eine Untersuchung von Ondfej Cakl und Karel Wollmann (2005)
von der Prager Stiftung fiir Toleranz und Zivilgesellschaft, die sich vor allem mit
der Entwicklung der rechtsextremen Szene beschéftigen, als auch Véra Sokolova
(2008), die die Diskurse iiber Romvélker' in der Tschechoslowakischen Sozialis-
tischen Republik (CSSR) und deren Kontinuititen in der postsozialistischen Zeit

1 In meiner Terminologie schliefe ich mich dem Beitrag von Barbara Tiefenbacher in
diesem Band an, d. h. ich verwende das aus dem Englischen entlehnte »Romani« als
Adjektiv. Dariiber hinausgehend verwende ich im Anschluss an Bogdal (2011: 15) als
umfassende Bezeichnung den Begriff »Romvolker«. Der Ausdruck »Zigeuner« ver-
weist auf ein gesellschaftliches Konstrukt, »dem ein Grundbestand an Wissen, Bil-
dern, Motiven, Handlungsmustern und Legenden zugrunde liegt, durch die ihnen im
Reden tiber sie kollektive Merkmale erst zugeschrieben werden.« (Ebd.) Da mein
Analysegegenstand (im Gegensatz zu Bogdal) aber nicht die Analyse dieser Konstruk-
tion ist, sondern die Formierung und Reprisentation von Angehérigen der Romvolker

als »Zigeuner«, verwende ich den Begriff konsequent in Anfiihrungszeichen.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | GESINE DREWS-SYLLA

untersucht, kommen zu dem Schluss, dass die Gesellschaft, obwohl sie Rassis-
mus nicht als Problem sehe, »latent xenophob« (Sokolova 2008: 255) sei, dass es
in ihr einen deutlichen unterschwelligen Rassismus (Cakl/Wollmann 2005:
49/50) gebe, der am stérksten in der Diskriminierung der Romvolker zum Aus-
druck komme.

Neben einer besseren Implementierung und Anwendung staatlicher Instru-
mente fordern beide Studien daher vor allem die handlungsleitenden rassisti-
schen Stereotypen dekonstruierende Aufkldrungsarbeit. Es misse ein nachhalti-
ger Dialogprozess initiiert werden, um an einer Verdnderung des Diskurses zu
arbeiten, innerhalb dessen, so lidsst sich schlieen, anerkannt werden muss, dass
Rassismen nicht nur an den extremistischen Réndern der Gesellschaft, sondern
in ihrer Mitte zu finden sind, ebenso wie daran gearbeitet werden miisse, die
Funktionsweisen rassistisch diskriminierender Praktiken offenzulegen.

Damit schlieBen sie an Positionen in der Rassismusforschung an, die Ras-
sismus nicht als »eine dumpfe, irrationale Ideologie in den Kopfen unverbesser-
licher Menschenhasser [...], sondern [...] [als] eine in der politischen Rationali-
tat der Neuzeit verankerte Moglichkeit der extremen und exzessiven Selbstfin-
dungs-, Abgrenzungs- und Weltverbesserungspolitik« (Geulen 2007: 117) be-
schreiben, die zutiefst die europdische Moderne pragt (Ebd.: 117/118), und die
daher im geteilten Europa dies- und jenseits des Eisernen Vorhangs dhnliche
Handlungsmuster hervorgebracht hat (Law 2012: 65; 147/48).

Ian Law plddiert dafiir, im Hinblick auf die sozialistischen Gesellschaften
von einem »Rassismus ohne Rassismus« (Ebd.: 156) zu sprechen, um darauf
hinzuweisen, dass die dort ausgepragten Rassismusvarianten sich in einem staat-
lichen Umfeld befanden, das eine Auseinandersetzung mit Rassismen in der ei-
genen Gesellschaft grundsitzlich verbot, diesen aber zum Teil in den Praktiken
der eigenen Institutionen sowie unbenannt in den eigenen Diskursen zementierte.
Diese Denkfigur lieBe sich insofern aufgreifen, als in den postsozialistischen Ge-
sellschaften erst ein Diskurs angestoBen werden musste, der das Problem des
Rassismus als ein die eigene Gesellschaft betreffendes begreifen konnte, auf das
mit aktuellen Positionen der Rassismusforschung Zugriff gewonnen werden
kann. Die Denkfigur des »Rassismus ohne Rassismus«, wie aber auch beispiels-
weise jene der »Banalitit des Rassismus« (Terkessidis 2004), stellt — unabhingig
vom Sozialismus — heraus, dass Rassismen einer hochwirksamen diskursiven
und systemischen Logik unterliegen, die zutiefst in der Funktionsweise von sich
als grundlegend nicht-rassistisch definierenden Gesellschaftsformen und in ihren
staatlich-institutionellen Organisationsformen ebenso wie in ihren Diskursprak-
tiken verankert sind.

- am 14.02.2026, 14:28:41.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 225

Die Manifestationsformen dieses Schemas sind dabei starken lokalen Pré-
gungen unterworfen. Im tschechischen Raum sind, wie auch Law (2012: 64)
iibereinstimmend mit Sokolova und Cakl/Wollmann festhilt, die Romvélker die
Bevolkerungsgruppe, die seit Jahrhunderten am stérksten durch rassistische Dis-
kriminierungspraktiken betroffen ist, weshalb sich auch die bisherige Forschung
zu Rassismen in der Tschechischen Republik auf sie konzentriert (vgl. z. B. Law
2012).

Dieser Befund ldsst sich auf den tschechischen und slowakischen Film tiber-
tragen, der sich seit dem Ende der CSSR verstirkt mit dem Thema Rassismus
auseinandersetzt und dabei sowohl auf die postsozialistische Gegenwart als auch
auf den vergangenen Sozialismus referiert.” Die meisten Filme konzentrieren
sich dabei auf die Situation der Romvélker.” Im Folgenden sollen zwei Filme
diskutiert werden, die sich mit dem Problem des Rassismus in der CSSR und der
Tschechischen Republik beschéftigen. In beiden Filmen geht es um die System-
haftigkeit rassistischer Praktiken und um ihre Verwurzelung in der gesellschaft-
lichen Norm, deren diskursive Macht und institutionelle Verfestigung, die den
einzelnen mit ihren jeweiligen Logiken gefangen nehmen.

MARIAN (1996, Regie: Petr Vaclav) legt offen, wie sprachliche Praktiken
sich in staatlichem Handeln niederschlagen und dazu fiithren, dass aus einem
Jungen als Angehorigem eines Romvolkes ein dem stereotypen Konstrukt ent-
sprechender »Zigeuner« als das Andere der Gesellschaft formiert wird. Vorge-

2 Vgl zu dieser Tendenz auch den polnischen Film, auf den Renata Makarska in ihrem
Beitrag zu diesem Buch eingeht.

3 Der erste tschechoslowakische Film, der sich noch unter den Bedingungen des Sozia-
lismus mit der Situation der Romvdlker auseinandersetzte, ist RUZOVE SNY (1976, dt.
Titel: Rosige Triume). In den 1990er Jahren folgten CERVENY CIGAN (1992) und
MARIAN (1996). Seit der Jahrtausendwende ist die Zahl der Filme sprunghaft ange-
stiegen: SMRADI (2002, dt. TV-Titel: Roizbengel), HOREM PADEM (2004, int. Titel:
Up and Down), SHUTKA — STADT DER ROMA (2005), ROMING (2007), CIGAN (2011,
dt. TV-Titel: Zigeuner), MOJ PES KILLER (2013, int. Titel: My Dog Killer), CESTA
VEN (2014). Die Sujets und die &dsthetischen Verfahren der jeweiligen Filme differie-
ren sehr stark und reichen von Themen wie Adoption tiber filmésthetische Fragen der
Selbst- und Fremdreprésentation bis hin zu (quasi-) dokumentarischen Ansitzen. Am
Rande erwihnenswert ist, dass Emir Kusturica, der mit Filmen wie JIOM 3A BEIIIA-
BE/DOM ZA VESANIE (1989, dt. Titel: Die Zeit der Zigeuner) und CRNA MACKA, BELI
MACOR (1998, dt. Titel: Schwarze Katze, weifier Kater) die filmische Reprisentation
der jugoslawischen Romvdlker in den 1990er Jahren international prigte, in den
1970er Jahren an der Prager Filmhochschule (FAMU) studierte.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | GESINE DREWS-SYLLA

fithrt wird, wie sich die Macht des rassistischen Diskurses buchstiblich in seinen
Korper einschreibt und diesen gestaltet. Dieser in der europdischen Moderne als
»Zivilisierung« kodierter Prozess ldsst sich als eine Foucaultsche Disziplinierung
des Korpers interpretieren, der nicht zur Integration der Romvdélker in die euro-
pdische Moderne, sondern zu deren Stigmatisierung und Ausschluss fiihrt. An
diesem Film ldsst sich daher aufzeigen, wie sehr auch der tschechische Diskurs
iiber Romvoélker zutiefst in dem fiir die europdische Moderne konstitutiven Ras-
sismusparadigma verwurzelt ist.

HOREM PADEM (2004, Regie: Jan Hiebejk) legt den Fokus hingegen auf den
latenten Rassismus in der Mitte der Gesellschaft. Er fiihrt wie die Studie von
Ondiej Cakl und Karel Wollmann vor, dass der rassistische Diskurs kein aus-
schlieBliches Problem der extremen Rechten oder des vergangenen Sozialismus,
sondern eine die gesamte Gesellschaft in der Gegenwart formierende Kraft ist,
die situativ selbst dann das Handeln einzelner leiten kann, wenn diese sich nicht
offen zu rassistischem Denken bekennen oder sich gar in anderen Handlungsfel-
dern im Kampf gegen Rassismus engagieren. Zugleich weitet dieser Film den
Blick auf andere von rassistischen Diskriminierungen betroffene Bevolkerungs-
gruppen aus, vor allem Migramt/innen.4

In beiden Filmen geht es damit um einen »Rasissmus ohne Rassismus«, der
durch seine Unausweichlichkeit das Leben des/der Einzelnen strukturiert, also
um das Aufzeigen des latenten, den gesellschaftlichen Strukturen trotz ihrer
kontréren Selbstdefinition inhérenten systemischen Rassismus, der zutiefst in der
europdischen Moderne verwurzelt ist, die sozialistische Phase prégte und in der
Gegenwart fortwirkt. Beide Filme plddieren daher bei aller Unterschiedlichkeit
fur die von Mark Terkessidis geforderte Anerkennung des Rassismus als gesell-
schaftliche Kraft, bei der es »nicht um >Feindlichkeit« gegeniiber >Fremdenc,
sondern vielmehr um einen gesellschaftlichen >Apparat< [geht], in dem Men-
schen tiberhaupt erst zu Fremden gemacht werden.« (Terkessidis 2010: 88) Die-
ser Apparat ist letztlich unabhéngig vom politischen System, wird aber im ein-
zelnen zutiefst durch dessen jeweilige Dispositive und Herrschaftsstrukturen ge-

pragt.

4 Vgl. zur Migrationsentwicklung in der Tschechischen Republik beispielsweise die in
Kooperation mit der Bundeszentrale fiir politische Bildung gestaltete Website des

Netzwerks Migration in Europa e.V. (Hennig 2004).

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 227

RASSISMUS GEGEN ROMA ALS EFFEKT DER
DISZIPLINARGESELLSCHAFT DER EUROPAISCHEN
MODERNE

Das 19. Jahrhundert entwickelte, so Klaus-Michael Bogdal, drei paradigmatische
Strategien, die den Umgang der europdischen Dominanzgesellschaften mit den
unter ihnen lebenden Romvdélkern kennzeichnete: eine universalistische, eine
emanzipatorische und eine kulturalistische. (Bogdal 2011: 178-180) Anhand der
Umsetzung dieser drei Strategien in der CSSR lisst sich aufzeigen, dass und auf
welche Weise der tschechische Diskurs tiber Romvolker und damit die Funkti-
onsweise von Rassismen im tschechischen Kulturraum lokale Varianten eines
die europidische Moderne kennzeichnenden Paradigmas sind.

Alle drei Strategien partizipierten an und nihrten sich auf je unterschiedliche
Art und Weise von den seit Jahrhunderten den Romvolkern zugeschriebenen
Stereotpyen und Klischees (sowohl in der romantisierenden als auch der stigma-
tisierenden Variante). Diese sollen daher zunéchst kurz in Anlehnung an Klaus-
Michael Bogdals Studie Europa erfindet die Zigeuner (2011) charakterisiert
werden. AnschlieBend muss kurz skizziert werden, auf welche Weise der tsche-
chische Sozialismus entsprechende Machtdispositive schuf.

Die (a) kulturalistische Strategie, die sich, so Bogdal, auf die (ethnologische)
Suche nach Zeugnissen und Praktiken der »Zigeuner« begab, positionierte diese
in einem Bereich der Urspriinglichkeit und partizipierte so einerseits an der Ro-
mantisierung der kulturellen Eigenheiten der Romvdlker, andererseits aber auch
an rassistischen Strategien der Primitivisierung.

Die (b) emanzipatorische Strategie beschreibt Bogdal in Parallelitét zum Pa-
radigma der Assimilation der Juden im 19. Jahrhundert. Er bezeichnet damit die
freiwillige Integration des einzelnen in die Dominanzkultur unter Aufgabe der
eigenen kulturellen Zugehdrigkeit durch eine Art Metamorphose, die aber kein
Versprechen auf Gelingen enthilt. Denn erreicht wird diese Integration durch ei-
nen Leistungszwang, der — bei einem Versagen — den Wiederausschluss aus der
normsetzenden Dominanzkultur als Drohung enthélt. Der (kultur)rassistische
Aspekt liegt auch in der Ignoranz, ja Ausloschung der kulturellen Eigenheiten
der Romvolker als Preis fiir die individuelle Emanzipation.

Die (c) universalistische Strategie schlieBlich hat, so Bogdal, die Integration
der Romvélker in die Disziplinargesellschaft der Moderne zum Ziel. Auch wenn
in dieser Strategie sogar Diskurse der Rechtsgleichheit vorkommen, so bedeutet
sie doch ebenfalls eine Politik, die auf die Eliminierung der Kulturen der
Romvolker abzielt. Ziel ist eine bedingungslose Unterordnung unter die Funkti-
onszusammenhénge der Gesellschaften der europdischen Moderne.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | GESINE DREWS-SYLLA

Bei allen drei Strategien handelt es sich im Kern um unterschiedliche Aus-
priagungen von kulturellen Rassismen. Im ausgehenden 19. und beginnenden 20.
Jahrhundert wurde dieser kulturelle Rassismus durch biologistische Rassismen
angereichert. Verbrechen wurde beispielsweise pathologisiert und als angebore-
ne sowie durch bestimmte Milieus bedingte Geisteskrankheit klassifiziert. Dies
fithrte dazu, dass Angehorige der Romvolker mehr und mehr als »geborene[]
Verbrecher und yGemeinschaftsunfahige««, als »arbeitsscheue MiiBiggénger« be-
trachtet wurden (Bogdal 2011: 312), die entsprechenden medizinisch kodifizier-
ten VerbesserungsmafBnahmen unterworfen werden mussten. Thr Lebensstil wur-
de in sozialbiologistisch argumentierenden Diskursmustern als »Degeneration«
gebrandmarkt.

Eingefiihrt wurde damit das Argument der Devianz, mit dem historisch un-
terschiedlich umgegangen wurde und das — auch auf dem Gebiet Tschechiens —
in dem nationalsozialistischen Projekt der nicht nur kulturellen, sondern auch
physischen Ausloschung gipfelte (vgl. auch Law 2012: 44), aber auch andere
Ausprigungen annehmen konnte, beispielsweise »kurative« Ansétze in Besse-
rungsanstalten. In jedem Fall findet sich eine Vermischung von negativen Vorur-
teilen, die auch die kulturellen Rassismen leiten, mit biologistischen Argumen-
ten. Kriminalitét, Alkoholismus, Untererndhrung oder schlechte Hygiene werden
wahlweise als einer bestimmten Kultur und ihren Praktiken zugeordnet oder
gleich als »Rasseneigenschaft« interpretiert.

In der CSSR priigte das Zusammenspiel all dieser Strategien den gesell-
schaftlichen Umgang mit den dort lebenden Romvoélkern, wie Véra Sokolova
zeigt. lan Law identifiziert dafiir eine Reihe von Schliisselmomenten, die zu ei-
ner Perpetuierung der Diskriminierungspraktiken fiihrte:

»Key progressive moments have been identified between 1945 and 1989, from the ending
of Nazi genocide, symbolic political commitments to equality, attempts to improve hous-
ing and education opprtunities, creation of space for Roma mobilisation and recognition of
various rights. These progressive opprtunities have, in the main, been squandered and
overall the outcomes of both racial proletarianisation and subsequent racial neoliberalism
have had sustained but differing detrimental consequences for these families and commu-
nities, most notably in the labour market where outcomes have varied broadly from segre-

gation in unskilled work to mass unemployment.« (Law 2012: 64)

Krausnick/Straufl (2008: 80/1) weisen darauf hin, dass in vielen mittel- und ost-
europiischen Staaten, so eben auch in der CSSR, mit der Intention der Integrati-
on eine Strategie der Zwangsassimilation praktiziert wurde. Die gesellschaftli-
chen Maflinahmen und Praktiken der Mehrheitsgesellschaft folgten damit den

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYsTEM | 229

Prinzipien der universalistischen Strategie, deren Ziel der Unterordnung der
Romvolker unter die Funktionszusammenhénge der Moderne Bogdal ausfiihr-
lich folgendermaf3en beschreibt:

»[Die universalistische Strategie] sieht in [den Romvélkern] eine niitzliche, bisher unaus-
geschopfte Ressource, sofern sie von ihrem unproduktiven Wirtschaften abgebracht und
dem schédlichen Kreislauf der Armut entzogen werden kénnen. Dem Heranwachsen eines
Homo oeconomicus inmitten eines Milieus der Verelendung, der seinen Lebensunterhalt
nicht mehr parasitér durch Betteln und Verbrechen bestreitet, sondern an wirtschaftlichen
Tauschprozessen teilnimmt, steht die unkontrollierbare nomadische Lebensweise entge-
gen. Der Erfolg hingt davon ab, sie in eine iibersichtliche soziale Ordnung einzufiigen und
einer liickenlosen Kontrolle ihres Verhaltens und ihrer Gesinnungen zu unterwerfen: von
der Kindererziehung iiber die Arbeit bis zur Alltagsgestaltung. Es sollen Bedingungen ge-
schaffen werden, die den Normalverlauf eines durchschnittlichen Lebens gewéhrleisten.
Zu ihnen z#hlt an erster Stelle neben der Beheimatung die Rechtsgleichheit. Vermeiden
und verhindern mochte man ein in den Wildern oder im Untergrund der groBen Stidte
sich verbergendes >Reich« der Ausgegrenzten, durch das die als gesund angesehene Ge-
sellschaft standig geschwicht und in ihrer Dynamik behindert wird.« (Bogdal 2011: 178)

Der Sozialismus als Projekt der europédischen Moderne ersetzte den Homo oeco-
nomicus durch den »Neuen Menschen« der sozialistischen Gesellschaft. Im
tschechoslowakischen Fall setzte die sozialistische Politik alle Mittel daran, aus
den Angehorigen der Romvolker sozialistische Biirger zu formen, die dem uni-
versalistischen Ziel der sozialistischen Variante der Moderne untergeordnet
wurden. Mittel hierzu war die erwdhnte Zwangsassimilation, die sich von der
emanzipatorischen Strategie durch eine grundsitzliche Unfreiwilligkeit unter-
scheidet. In der CSSR beginnt dieses Projekt mit einem Verbot nomadischer Le-
bensstile in einem Gesetz von 1958. (Sokolova 2008: 91-102) Es folgten vor al-
lem in den 1970er Jahren Maflnahmen zur moglichst umfassenden Kontrolle der
Romvolker und ihres Lebensstils, insbesondere in den Bereichen Familie und
Erziehung. (Ebd.: 177-207)

In dem diese Felder formierenden sozialwissenschaftlichen Diskurs wurde
kulturelle Differenz in soziale Devianz umkodiert. (Ebd.: 179) Der Diskurs inte-
grierte dabei auch biologistische Argumente insofern, als beispielsweise Jugend-
kriminalitdt von Angehorigen der Romvolker als ein Ergebnis elterlichen Versa-
gens und eines devianten, d. h. schédlichen familidren Umfelds interpretiert
wurde. Diese Devianz der Familie, die die soziale Devianz des einzelnen Kindes
und Jugendlichen hervorbrachte, wurde kausal mit einer »natiirlichen« Pradispo-
sition fiir asoziales Verhalten bei Romvélkern in Verbindung gebracht.

- am 14.02.2026, 14:28:41.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | GESINE DREWS-SYLLA

»The >gypsy family« and the >gypsy deviance< were inextricably linked together in scien-
tific discourse. Gypsy juvenile delinquency and adult criminality were seen as the result of
poor parenting and a deviant family environment, while the deviant family was seen as the
result of the Roma’s inherent predisposition toward asocial behavior and their >naturalc

lack of parenting ability and social responsibility.« (Sokolova 2008: 187)

Dieser Diskurs gipfelte in der Praxis von Zwangssterilisationen von Romnija.’
(Ebd.: 234-246) Der Sprachduktus offizieller Dokumente vermied dabei aus ide-
ologischen Griinden die offene Benennung der ethnischen Zugehorigkeit der
Zielgruppe jener MaBinahmen und kleidete seine Argumente stattdessen in den
Diskursen, die der Begriindung der Maflnahmen dienten, in Muster der staatli-
chen Firsorge, der Hygiene und der Medizin. Die Romvoélker wurden so gerade
aufgrund der vermeintlich nicht-rassistischen Ausdrucksweise im offiziellen
Diskurs Opfer einer volligen, da selbst sprachlichen Eliminierung ihrer ethni-
schen Identitét.

In Redepraktiken jenseits der offiziellen Sprachregelungen trat jedoch, so
Sokolova, der rassistische Diskurs sowohl in seiner biologistischen als auch in
seiner kulturalistischen Auspridgung, schon immer deutlich hervor. (Ebd.: 91,
201) In der postsozialistischen Zeit entlud sich die Tatsache, dass rassistische
Diskurse nicht dekonstruiert, sondern unterdriickt worden waren, in einem Auf-
flammen von Gewalt gegeniiber ethnisch Anderen.’

Die Verschrankung der Diskurse um soziale Devianz und Delinquenz mit
medizinischen Diskursen zeigt sich besonders auffillig in der Form, in der die
Politik das Verhalten und insbesondere die Erziechung der Romvélker zu kontrol-
lieren suchte. Kindesentziehung und zwangsweise Unterbringung in Waisenhdu-
sern oder Sonderschulen zum Zwecke der »Umerziehung« war ein besonders
weit verbreitetes Mittel, das den Lebensalltag der Familien substantiell prigte.

5 Spitestens in dem Moment, in dem Romnija im Rahmen dieses um Hygiene, Gesund-
heit und Erziehung kreisenden Diskurses Opfer von Zwangssterilisierungen wurden,
kulminierte der universalistisch-kulturalistische Diskurs dhnlich der Logik des ge-
samteuropdischen Diskurses fatal in biologischen Rassismen. Dieser, so Sokolova,
war in den wenigen Fenstern, die der offizielle Diskurs 6ftnete, jenseits der Zensur
ohnehin immer vorhanden. (Sokolova 2008: 91, 201)

6 »This »elimination of naming< points to a problematic transformation of the ethnic
discourse in Czechoslovakia during the communist regime into a discoures of social
deviancy and sexuality that ultimately would lead to the radicalization of ethnic vio-
lence in the post-1989 period.« (Sokolova 2008: 94)

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SysTEM | 231

Sokolova zitiert Lebenserinnerungen, in denen Kindheit als durchtriankt mit der
Angst vor staatlichem Kindesentzug erinnert wird. (Ebd.: 193)

Der sowohl im wissenschaftlichen wie auch im populdren Diskurs gebriuch-
liche Terminus »pfevychova«, der mit »Umerziehung« nur sehr mangelhaft wie-
dergegeben ist, war dabei ein Begriff, der durch seine primédren Bedeutungen in-
fantilisierende oder kriminalisierende Konnotationen hatte. Einerseits bezeichnet
er die Firsorge fiir einen Sdugling und seine Sozialisierung innerhalb in der Fa-
milie oder aber die Korrektur kriminellen Verhaltens bei Inhaftierten. (Ebd.:
198) In der sozialen Praxis wurden bis zu 80 Prozent der Romani Kinder (Ebd.:
110) Opfer derartiger »Umerziehungsmafinahmen«, zumeist durch ihre Isolation
in Sonderschulen, die damit langfristig deren soziale Chancenlosigkeit und Ab-
sonderung zementierten statt auflosten.’

DISZIPLINIERUNG ZUM ANDEREN: MARIAN (1996)

Der Film MARIAN zeigt diesen negativen Effekt, die Katastrophe der Zwangsas-
similation am Schicksal eines jungen Rom, Marian Kovag¢, auf und veranschau-
licht zudem die Mechanismen des in Paradigmen der staatlichen Fiirsorge ge-
kleideten »Rassismus ohne Rassismus« auf. Er fiihrt exemplarisch vor, wie die
aus dem oben aufgezeigten Diskurs resultierenden gesellschaftlichen Dynamiken
und Praktiken aus einem Romani Kind einen »Zigeuner« formieren, der in der
Gegenwart des 1996 entstandenen Films, der nicht mehr sozialistischen Tsche-
chischen Republik als kriminell gewordener AusgestoBener der Gesellschaft en-
den wird.

7 Die CSSR war in den 1970er Jahren nicht allein mit derartigen MaBnahmen. Auch in
der Bundesrepublik Deutschland wurden bis in die 1970er Jahre die Kinder der Sinti
und Roma fast ausschlieBlich in Sonderschulen (Hilfsschulen, Férderschulen) be-
schult. Zudem wirkten die Ermordung einer ganzen Generation und die Traumatisie-
rung durch Deportationen in der NS-Zeit sowie der systematische Ausschluss von Sin-
ti und Roma aus dem Bildungswesen in der NS- und der unmittelbaren Nachkriegszeit
erheblich nach mit der Folge eines Bildungsdefizits, dem erst in den jiingeren Jahr-
zehnten Versuche des Defizitabbaus entgegengesetzt wurden. (Krausnick/Strauf3
2008: 108/9) Wie auch in der tschechoslowakischen Situation kommt hinzu, dass die
Kultur der Sinti und Roma in der Schule nicht bzw. nur diskriminierend in Schulbii-
chern und -lektiire behandelt wird (Krausnick/Straufl 2008: 17/18; Sokolova 2008:
108-111), was zu einem zusétzlichen, kulturellen Ausschluss aus dem System Schule
fithrt.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | GESINE DREWS-SYLLA

Marian Kova¢ wird nur insofern ein Funktionsglied der Disziplinargesell-
schaft der europdischen Moderne als es von ihr aktiv zu ihrem Anderen, zu ei-
nem Fremden gemacht wird. Dieser fatale Mechanismus ist zwar letztlich unab-
héngig vom politischen System und bedingt durch das diskursive Feld der euro-
pdischen Moderne. Aber es sind die gesellschaftlichen Praktiken, die konkreten
Machtdispositive der CSSR fiir ihren Umgang mit ihren Romvélkern, die fiir die
Zerstérung Marians und die Formung eines »Zigeuners« aus den Triimmern sei-
ner Personlichkeit verantwortlich gemacht werden.

MARIAN fiihrt vor, wie die universalistische Strategie und die sie prigenden
Diskurse mit ihren in der CSSR ausgebildeten Machtdispositiven das Bild des
»Zigeuners« (re)produzieren statt eliminieren — auf Kosten des Lebens der so
Bezeichneten. Weder durch Assimilation noch durch Aufbegehren gibt es, so der
Film, einen Ausweg aus dieser universalistischen Umklammerung. In dem Mo-
ment, in dem das Objekt sich zum Subjekt macht und selbst handelt, tut es dieses
geformt, d. h. diszipliniert durch den ihn umgebenden rassistischen Diskurs. Aus
dem Opfer wird ein Téter, der die Vorurteile, die ihn formten, bestétigt. Der Film
gewinnt zudem Uber die Fiktionalitit des exemplarischen Einzelschicksals hin-
ausweisende Brisanz insofern, als die Darsteller Laienschauspieler mit einem
dhnlichen Schicksal wie der Protagonist sind.®

Mit Marians Leben wird die Geschichte eines Rom erzihlt, der als Kleinkind
seiner Mutter entrissen wird und in Institutionen der staatlichen Fiirsorge auf-
wichst, der also der staatlichen »pfevychova« ausgesetzt wird. Der Film zerfillt
in mehrere Teile, die die Stationen von Marians Heim- und Institutionenkarriere
zeigen. Er beginnt mit der Gegenwart, die Marian im Geféngnis zeigt, korperlich
gezeichnet durch seine psychischen Demiitigungen. Eine Frauenstimme rappor-
tiert den >Fall Kovac< und nennt die Griinde fiir dessen Heimunterbringung: Der
Vater ist an Alkoholismus verstorben, die stindig abwesende Mutter konne die
Kinder nicht erziehen, die Kinder gingen nicht in die Schule und werden nicht
zum Kinderarzt gebracht, die Unterkunft sei unbewohnbar, da sie weder Sani-
tareinrichtungen noch flieBendes Wasser habe.

Es werden damit all jene Griinde genannt, die das Eingreifen des Staates in
die Erziehungshoheit von Eltern diskursiv in den 1970er Jahren, in denen auch
Marian (Jahrgang 1972, wie die rapportierende Stimme aus dem Off bestitigt)
dieses Schicksal widerfdhrt, begriindeten. Die Familie, so die sozialistische
Schliisselbegriffe formulierende Offstimme, gehore zu den »Zigeunern« (»rodi-
na cikankského pivodu«) und der Staat miisse die Kinder durch die Unterbrin-

8 In CESTA VEN (2014) fithrte Petr Vaclav diese Arbeit mit Laienschauspielern fort. Der

Darsteller Marians, Milan Cifra, erhielt wieder eine Rolle.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SysTEM | 233

gung in einer Anstalt (»umisténé do tstavni vychovy«) und die Pflege im Kol-
lektiv (»kolektivni péce«) die tschechische Sprache und Arbeitsmoral lehren
(»naucit se Cesting, pracovnim navykidm«) und somit »zivilisieren« (»zcivilizo-
van«). Mit der Zivilisierungsformel wird die — sogar direkt benannte — ethnische
Motivation des Fiirsorgediskurses explizit unterstrichen, wird doch der »Zigeu-
ner« von jeher in den Zivilisationsdiskursen der Disziplinargesellschaften der eu-
ropdischen Moderne als deren Anderes konstruiert (vgl. zu dieser diskursiven
Zuordnung z. B. Bogdal 2011: 148-154).

Sokolova (2008: 54 ff./234 ff.) verweist darauf, dass dem Diskurs eine er-
hebliche Genderkomponente innewohnte, die auch in MARIAN zutage tritt. Die
Verantwortung fiir die vermeintliche oder tatsdchliche Verwahrlosung wurde
den Frauen auferlegt, im offiziellen Diskurs wie auch analog hierzu im Film.
MARIAN greift weitere Klischees auf: Das tagelange Verschwinden der Mutter
bedient das Stereotyp des »Wandertriebs« der »Zigeuner«, die sieben Geschwis-
ter Marians das des schidlichen Kinderreichtums, in der offensichtlichen Armut
der Familie schwingt der Vorwurf einer die Kinder gefihrdenden freiwilligen
Besitzlosigkeit mit.

Kontrastiert wird die Stimme des offiziellen Diskurses mit den schemenhaf-
ten Erinnerungen des Kleinkindes Marian, das aus ihm unerfindlichen Griinden
schmerzhaft der Familie entrissen wird. Ausloser dieser Erinnerungsbilder ist ein
Zusammentreffen Marians mit einem jungen Mann im Gefdngnis, der mog-
licherweise sein Bruder ist. Dies wird jedoch erst durch die Namensgleichheit
und die zufillige Bekanntgabe einiger biographischer Details erahnbar. Der er-
wachsene Marian erkennt seinen Bruder nicht mehr, eine Kontaktaufnahme ist
aufgrund der Entfremdung unméglich geworden, die Familie unwiederbringlich
zerstort.”

Die Erinnerungsbilder, filmisch zusétzlich durch Unschirfe und eine im Ver-
gleich zu den sonst durch kalte Farben gestalteten Filmbildern blassere, jedoch
auch wirmere Farbgebung gekennzeichnet, begleiten und quélen Marian hinge-
gen ein Leben lang, die Mutter und die Familie als Ort emotionaler Néhe sind
auf immer ins Nebuldse und den Bereich der Sehnsucht entriickt. Mehr als die
Erinnerung an einen Fuf} in einem Schuh (Abb. 1), eine abgewandte Frau oder
andere verzerrte Details werden nicht den Weg in die Lebensrealitit Marians
finden.

9 Die Unsicherheit im Erkennen des eigenen Bruders ldsst sich auch als kulturelle Ent-
wurzelung lesen, die symbolisch fiir die systematische Entfremdung der Romvdlker

von ihrer eigenen Tradition steht. Ich danke Nicole Hirschfelder fiir diesen Hinweis.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | GESINE DREWS-SYLLA

Abbildung 1: Erinnerungsbild Marians (Filmstill MARIAN)

Der Film erzéhlt beginnend mit der darauf folgenden Szene in einer groBen
Riickblende chronologisch die Kindheit Marians im Kinderheim bis zu seiner
Gefingnisunterbringung, die den Film einleitet. Von dem Moment, in dem sich
filmische Zeit und gefilmte Zeit treffen, wird das weitere Schicksal Marians in-
nerhalb weniger Tage in der Gegenwart bis zu einem offenen Ende erzihlt.

Bereits in den ersten Szenen im Kinderheim wird die Dialektik von Diskurs
und seinen Opfern herausgestellt. Der von der Stimme des offiziellen Diskurses
genannte Grund fiir die Heimeinweisung ist eine Verwahrlosung des Kindes.
Marian ist tatsdchlich physisch vernachlissigt, im Windelbereich vollig wund, so
dass die fiir ihn verantwortliche Erzieherin sich angeekelt abwendet. Die Fiirsor-
ge, die sie ihm zukommen lésst, ist jedoch nicht weniger grausam. Sie duscht das
schreiende Kind brutal und mitleidslos ab. Mit dieser Dusche beginnt die exis-
tenticlle Einsamkeit Marians, die ihn schlieBlich zerstéren und aus ihm den die
Gesellschaft bedrohenden »Zigeuner« erst formieren wird. Die Erzieherin wen-
det sich stellvertretend fiir die Institution von ihm als Person ab. Die staatliche
Fiirsorge ist so durch existentielle Méngel gekennzeichnet. Diskursiv als Schutz
bemantelt, handelt es sich doch um die von Sokolova aufgezeigte rassistisch mo-
tivierte »pfevychova, deren Erziehungsziel mit fiir das sozialistische Heimwe-
sen typischen Schlagworten und Parolen definiert wird.

Die Tragik des Films, seine Zirkularitdt und eine Unausweichlichkeit des
rassistischen Diskurses wird offensichtlich, wenn durch den Film vorgefiihrt
wird, dass auch Marian als Opfer dieses staatlichen verursachten Mangels an
Fiirsorge nicht zu einem guten Vater wird werden konnen. Letztlich ist daher
auch nicht die Mutter Marians, sondern einzig das rassistische System, in dem
sie lebt, fiir dessen korperliche Verwahrlosung verantwortlich zu machen, die
wiederum zu einer Perpetuierung seelischer und korperlicher Gewalt fiihrt.

Der erwachsene Marian bedient schlieBlich die Angst der Gesellschaft vor
den »Zigeunern«, indem er, ebenso wie seine Herkunftsfamilie, die diskriminie-

- am 14.02.2026, 14:28:41.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 235

renden Stereotypen perfekt verkorpert. Er 16st Probleme mit Gewalt, ist krimi-
nell, emotional unkontrolliert, verhilt sich Frauen gegeniiber eifersiichtig, pos-
sessiv und patriarchalisch-kontrollierend und fillt in jeglicher Hinsicht aus der
Gesellschaft raus. Die Gesellschaft vertraut ihm nicht, konfrontiert ihn auf
Schritt und Tritt mit den Vorurteilen, die sie »Zigeunern« gegeniiber hat.

So kann Marian nicht in Ruhe an einem Stand eine Sonnenbrille auswéhlen
und kaufen, sondern wird vom Verkdufer verjagt. Die Ehefrau eines Sozialarbei-
ters, bei der er klingelt, verrammelt die Tiir aus Angst vor »Zigeunern«. Marian
ist, so fiihrt die im Gefingnis rapportierende Stimme des offiziellen Diskurses
aus, die auch den zweiten Teil des Films einleitet, unfihig, eigenstdndig in der
Gesellschaft aulerhalb von Institutionen — in der Kindheit im Heim, spéter im
Strafvollzug — zu leben (»mimo ustavni péci nedokaze zit«). Er habe sich die da-
fur notwendigen Verhaltensmodelle nicht angeeignet (»modely chovani nebyly
osvojeny«).

Diese »Unfahigkeit< zu einem normgerechten Leben auerhalb von Heim und
Strafvollzug ist jedoch, so der Film, die logische Konsequenz eben dieser institu-
tionellen Unterbringung, der staatlichen »pfevychova«. Die Institution als Mik-
rokosmos wird von den gleichen die Romvolkern exkludierenden Mechanismen
gesteuert wie die gesamte Gesellschaft. Sie rerzieht« Marian zu einem Erwach-
senen, der auBerhalb der Normen agiert und perpetuiert so die Exklusion, die sie
selbst erschafft. Der Film erzihlt Schritt fiir Schritt, wie Marian diese Exklusi-
onsstrategien erduldet und entsprechende psychische und physische Uberlebens-
techniken entwickelt, die ihn immer weiter ausschlieBen werden. Marian passt
sich schlicht an das ihn umgebende, staatlich geschaffene Umfeld an. Die Ge-
sellschaft schafft sich in ihrem universalistischen »Zivilisierungsprojekt« auch in
der sozialistischen Variante so ihr Anderes.

Die Welt des Heimes, in dem Marian aufwichst, zeigt der Film mitten in ei-
ner Eindde gelegen und vollig von der Gesellschaft isoliert. Er reproduziert da-
mit die gesellschaftliche Realitit vieler derartiger Heime und Schulen, wie Soko-
lova ausfiihrt. Argumentiert wurde, dass die Kinder durch ihre familidre Pragung
derart benachteiligt seien, dass ihre Separierung von »normalen« Kindern zu-
nichst notwendig sei, damit sie zum Rest der Gesellschaft aufschlieBen konnen,
die Differenz sei zu groB3. (Sokolova 2008: 204) Der Film zeigt, dass diese als
tempordr definierte Separierung jedoch zu einer dauerhaften fiihrt, dass der Mik-
rokosmos des Heimes die postulierte Differenz zu einer uniiberbriickbaren
macht.

Das »in den Wéldern oder im Untergrund der groBBen Stidte sich verbergen-
de[s] »Reich« der Ausgegrenzten«, das, so Bogdal (2011: 178), die universalisti-
sche Strategie vermeiden will, wird durch die angewandten MaBnahmen erst ge-

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | GESINE DREWS-SYLLA

schaffen — im Film sogar buchstiblich zunichst im Wald, wo das aus der Zeit
fallende Heim liegt, dann in den groBen Stddten, wohin Marian als junger Er-
wachsener geht und wo er nur in der Kriminalitét iberleben kann.

Damit wird auch das Klischee der Naturverbundenheit der »Zigeuner« de-
konstruiert. Nicht Marians » Wesen«, sondern seine institutionelle Unterbringung
im Kinderheim, abstrakter, die Ausgrenzungsmechanismen der Gesellschaft,
verbannen ihn in die Natur und anschlieBend in den Untergrund der Stadt. Auch
an diesem Punkt fithrt der Film deutlich vor, dass der Kultur oder dem Wesen
der Roma zugeschriebene Attribute wie Nicht-Sesshaftigkeit oder das Leben in
der Natur sowie eine Nicht-Kongruenz von Raum- und Zeitwahrnehmung mit
den Normen der europédischen Moderne nicht dem »Wesen« der Romvoélker oder
ihrer Kulturen entspringen, sondern Effekte der Verbannung aus der Gesellschaft
und ihren Normen sind.

Auch die Kriminalitdit Marians ist ein Resultat der ihm zugefligten physi-
schen wie psychischen Exklusion, die Uberlebensstrategie eines gezeichneten
Kindes. Am deutlichsten wird dies in den Episoden, die die Annéherung Marians
an eine seiner Erzieherinnen schildern. Diese wihlt Marian als ihren Favoriten
aus und begliickt ihn, das besitzlose Kind (auch dies ein Klischee: die Romanti-
sierung der Besitzlosigkeit, bei der es sich lediglich um euphemisierte Armut
handelt) mit kleinen Geschenken: Aufmerksamkeit, Zartlichkeit, Leckereien und
einer eigenen Hose. Es handelt sich dabei um kleinste Gesten, ein leichtes Strei-
cheln, eine Erkundigung nach einer blutenden Nase oder ein Stiick Kuchen. Ma-
rian 6ffnet sich; er bindet sich emotional an die Erzicherin, bei der er sich mit
Aufmerksamkeit, Lacheln und eigenen kleinen Geschenken revanchiert. Durch
die Zuwendung erwachen in ihm Selbstbewusstsein und ein starkes Gerechtig-
keitsgefiihl, dessen Enttduschung ihn aggressiv werden ldsst.

Die Situation kulminiert, als Marian seinerseits beginnt, Mitgefiihl zu zeigen
und sich in einer besonders demiitigenden Situation, in der eine Aufseherin den
Kindern willkiirlich Toilettenpapier verweigert, fiir einen anderen Jungen ein-
setzt. Als die Situation sich nicht auflost, sondern verschérft, wird Marian téitlich
und verletzt versehentlich die Aufseherin. In diesem Moment kommt die ihn fa-
vorisierende Erzieherin in den Raum und verlangt ohne Kenntnis der Gesamtsi-
tuation eine Entschuldigung von Marian. Als er diese verweigert, wird er hart
bestraft. Auf unmittelbare Schlidge folgt die Isolation in einer Einzelzelle, kahl-
geschoren und nackt bis auf die Unterhose (Abb. 2), und schlieBlich — als subjek-
tiv harteste aller Strafen — der Entzug der Aufmerksamkeit, das erneute Unterge-
hen in der Masse der Rechtlosen und Ignorierten. Marians Verweigerung in der
auslosenden Situation ist jedoch kein Aufbegehren, sondern liegt in der Logik
der Anstalt, die den einzelnen diszipliniert und zum Verstummen bringt. Marian

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 237

ist schlicht nicht mehr in der Lage sein Unrechtbewusstsein zu verbalisieren,
kann nur noch korperlich und in seinen Handlungen reagieren. Das postulierte
Bildungsziel der besseren tschechischen Sprachkenntnisse beraubt ihn schlie3-
lich jeglicher verbalen Sprache. Der Film zeigt zudem deutlich auf, dass der
Emanzipation, auf die sich Marian einldsst, im Moment des Ungehorsams — der
aus einer Einforderung von Gleichberechtigung resultiert — tatséchlich der will-
kiirliche Entzug und Wiederausschluss aus der Dominanzgesellschaft folgt.

Abbildung 2: Bestrafung durch Ausschluss und Isolation (Filmstill MARIAN)

Wie sehr die Disziplinargesellschaft selbst seinen Koérper unterwirft und zeich-
net, wie sehr sich der Rassismus in den Korper eingraviert und diesen prégt, wird
in den Narben und Tétowierungen, die Marian akkumuliert, verdeutlicht. Be-
zeichnenderweise sind dies keine Narben, die ihm die Institution aktiv durch
Schlidge beibringt, sondern Spuren der Foucaultschen Disziplinierung des Kor-
pers, der sich Marian zunehmend unterwerfen muss. Sie beginnt mit dem wun-
den Windelbereich des Kleinkindes, setzt sich fort in seinem Wunsch nach einer
Tétowierung und kulminiert in Praktiken der Selbstverletzung. In der Isolation
nach der Demiitigung ritzt sich Marian mit einer Glasscherbe die Unterarme auf.
Die Narben (Abb. 3), die Marian davontragt, zeigt der Film in einer Nahaufnah-
me als der Narration vorgeschaltete allererste Einstellung. Die Narben fungieren
als Motto von MARIAN und sind Symbol des Lebens des zum »Zigeuner« for-
mierten jungen Mannes: Die »Zivilisierung des Zigeuners« besteht letztlich in
seiner Disziplinierung zum Anderen der Gesellschaft.

Ein derartiges autoaggressives Verhalten wie das Aufschlitzen der Unterar-
me ohne Selbsttotungsabsicht ist ein psychisches Symptom, dessen Ursachen un-
ter anderem im Entzug von Zuwendung, in Vernachldssigung und Missbrauchs-
erfahrungen liegen konnen. Bei Marian ist all dies gegeben. Die Episode der ent-
zogenen Aufmerksamkeit durch die Erzieherin reaktiviert auf Protagonistenebe-

- am 14.02.2026, 14:28:41,



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | GESINE DREWS-SYLLA

ne und symbolisiert auf der Ebene des Films das Trauma des Verlusts der Mutter
und die daraus resultierende Deprivation.

In der Logik der Disziplinargesellschaft wird Marian durch diesen Akt der
Selbstbehauptung jedoch zusétzlich deviant, er wird psychisch auffillig und er-
fulllt somit ein weiteres Stereotyp des offiziellen Diskurses. Sokolova (2008:
203) zitiert tschechoslowakische Studien aus den 1970er Jahren, die zeigen, dass
bei Romani Kindern und Jugendlichen hiufig Krisen und eine Sinnentleerung
des Lebens zu beobachten seien, dass sie primitive Gefiihlsausbriiche hitten, im-
pulsiver wiren und mehr Angst hétten, dass sie stirker zu Depressionen neigten
und dass in ihnen antisoziale Tendenzen stéirker ausgeprégt seien.

Abbildung 3: Marians gezeichneter Korper (Filmstill MARIAN)

MARIAN fiihrt diese psychischen Auffilligkeiten an seinem Protagonisten alle
vor und présentiert sie als Reaktion auf die institutionelle Disziplinierung — wo-
hingegen die von Sokolova vorgestellten Studien als Rechtfertigung der Maf3-
nahmen dienen und somit der entgegengesetzten Logik folgen. Die Grausamkeit
dieser Logik wird im Film deutlich gemacht, als Marian als Strafe fiir das selbst-
verletzende Verhalten schier gefoltert wird. Unter dem Vorwurf der Undankbar-
keit streut die ihn verbindende Sanitéterin — nicht nur sprichwortlich — Salz in
seine Wunden, statt ihm zu helfen.

Aus dieser Situation rettet ihn ein élterer Junge, dem sich Marian nun in ei-
ner Ersatzgemeinschaft bedingungslos anschlieft. Damit ist er in einem gewis-
sen Sinne an den Ausgangspunkt seiner Heimunterbringung zuriickgekehrt, die
systemische Zirkularitit der Effekte des rassistischen Diskurses und seiner Dis-
positive wird offensichtlich. An die Stelle der Geborgenheit unter den Geschwis-
tern tritt die Gruppe der Gleichaltrigen. Sie ist in letzter Instanz das Kollektiv, in
das Marian eingegliedert wird, erst jetzt findet er den Weg in die Parallelgesell-
schaft, deren Entstehung die Disziplinierungsmalnahmen der universalistischen

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SysTEM | 239

Strategie eigentlich vermeiden wollen. Aus dieser Gemeinschaft wird Marian der
Weg direkt in die Kriminalitit fithren. Als junger Erwachsener wird er nach nur
wenigen Monaten des Lebens auBlerhalb von Institutionen erstmals wegen Dieb-
stahl verurteilt (»stihani za kradeze«).

Er wird von nun an auch nicht vor Kérperverletzung zuriickschrecken, eine
Strategie, die er ebenfalls im Heim entwickelt. Die Gruppe Jugendlicher, der
sich Marian angeschlossen hat, begeht kleinere Diebstdhle. Eines Tages benutzt
einer der pubertierenden Jungen ein Rasierwasser aus diesen Diebstihlen, was
der Erzieherin auffillt, aus deren Gunst Marian gefallen ist. Sie stellt die Gruppe
zur Rede und verlangt Aufklarung. Die Gruppe reagiert auf diese Bedrohung von
auflen geschlossen solidarisch. Marian bietet an, die Erzieherin zu toten, mit der
Begriindung, er sei zu jung und konne dafiir noch nicht bestraft werden. Aus der
Situation erwichst eine Art Mutprobe, die Marian besteht.

Mit einem ihm von einem élteren Jungen ausgehindigten Messer tberfillt
Marian trotz aller Skrupel die Erzieherin als diese die Zelle seiner Isolationsstra-
fe und damit den Ort seiner tiefsten psychischen und physischen Demiitigung
und seines endgiiltigen Ausschlusses aus der Gesellschaft betritt. Die Erzieherin
uiberlebt, wie spéter klar wird, aber Marian hat die Grenze zu Kriminalitidt und
Kérperverletzung iiberschritten. Seine Bereitschaft zum Uberschreiten dieser
Grenze resultiert aus einer Vermischung aus Solidaritét fiir die Gruppe und dem
Wunsch nach personlicher Rache, Marian macht sich schuldig und ist doch Op-
fer der Mechanismen, die ihn bis zu diesem Punkt gebracht haben. Ab diesem
Zeitpunkt ist Marian eine Bedrohung, das negative Andere der Disziplinargesell-
schaft, in die er durch die staatliche Fiirsorge integriert werden sollte.

Die so erdffnete Spirale dreht sich immer weiter bis zum offenen Ende des
Films, das Marian an einem grauen Flussufer stehend findet. Zuvor ist er bei ei-
nem Arbeitseinsatz aus dem Gefidngnis gefliichtet, um seine Freundin wiederzu-
sehen, die ihn jedoch — hochschwanger — zurtickweist, nachdem sie ihn auch zu-
vor schon wegen seiner krankhaften Eifersucht und seinem daraus resultierenden
aggressiven Verhalten ihr gegeniiber verlassen hatte. Marian irrt ort-, zeit- und
ziellos durch Stadt und Land, kurzfristig unterstiitzt von einem ehemaligen Er-
zieher, der ihm ein wenig Geld gibt, aber — wie auch schon wihrend seiner Zeit
im Heim — nicht wirklich helfen kann, da er ebenfalls dem System unterworfen
ist.

An einem Bahnhof spricht ihn ein Ausldnder an, der ihn fiir eine Filmrolle
rekrutieren mochte. Marian sieht seine Chance gekommen, nicht jedoch in der
Form, in der sie sich ihm bietet, da er den Englisch sprechenden Auslédnder gar
nicht versteht. Er schldgt ihn nieder und entfiihrt ihn in dessen Auto — obwohl er
bereits ein Zugticket gekauft hatte. Ein Grund fiir diese Kompromisslosigkeit

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | GESINE DREWS-SYLLA

Marians liegt in seiner Vorerfahrung. Ein Fluchtversuch aus dem Kinderheim, zu
Zeiten, als Marian noch Hoffnung hatte, endete bei einem Pédophilen, den er
oral befriedigen muss. Der Film lédsst offen, ob die Absichten des sichtlich wohl-
habenden Auslénders positive oder negative sind. Einerseits kénnte es sich tat-
sdchlich um ein Angebot handeln, wie es der Film MARIAN seinen Laiendarstel-
lern gemacht hat: ein Angebot, das zumindest Linderung verspricht und im
Rahmen der Moglichkeiten eines Films auf die Situation aufmerksam macht und
der die schauspielerische Leistung mit Geld ehrlich entlohnt. Andererseits aber
konnte es sich auch um ein unlauteres Angebot handeln, dem Hilfsangebot die
(sexuelle) Ausbeutung folgen, so wie es Marian bereits erfahren hat. Die Unsi-
cherheit wird durch den Film narrativ nicht aufgelost, der Rezipient ist ihr eben-
so ausgeliefert wie der Protagonist, aus dessen Perspektive erzdhlt wird. Dem
Filmrezipienten bleibt nichts weiter iibrig, als dem negativen Fortgang von Ma-
rians Leben, seiner zunehmenden Exklusion mit allen spannungsgeladenen Am-
bivalenzen zu folgen.

Abbildung 4: Marian am Flussufer (Filmstill MARIAN)

Mit dem gestohlenen Auto fihrt Marian auf diesem Weg ziellos mit dem gefes-
selten und geknebelten Mann durch die triste Landschaft, bis er einen Unfall hat.
Ob der Entfiihrte den Unfall {iberlebt oder Marian nun sogar die letzte Grenze
iiberschritten und tatsachlich einen Menschen getotet hat, bleibt unklar. Er fliich-
tet zum Flussufer, wo ihn die letzte Einstellung zeigt. Vor einem riesigen Fluss-
lauf mit unzdhligen Strudeln steht die Silhouette eines winzigen Menschen (Abb.
4), von dem die Kamera wegschwenkt bis der graue Fluss die gesamte Leinwand
einnimmt.

Der Film wird so gerahmt von der GroBeinstellung von Marians durch die
Autoaggression vernarbtem Unterarm und diesem Fluss. Die Bilder sind auch &s-
thetisch parallelisiert. In beiden dominiert der Farbton grau, eine visuelle Meta-
pher fiir den emotionalen Grundton von Marians Leben. Den Narben auf Mari-

- am 14.02.2026, 14:28:41,


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 241

ans Arm entsprechen die Strudel im Fluss. Erstere lassen sich als negatives Sym-
bol fuir die Disziplinierung des Korpers lesen, fiir die Formierung Marians zum
Anderen der Gesellschaft der europdischen Moderne, die Vernichtung seiner
Person in seiner Konstruktion als ein diese Bedrohung verkérpernder »Zigeuner«
unter den Bedingungen des tschechoslowakischen Sozialismus und der unmittel-
bar postsozialistischen Zeit. Der graue Fluss mit seinen Strudeln ldsst sich als
Fluss des Lebens lesen, der das Kind Marian mitgerissen hat und in seiner For-
mierung zum »Zigeuner« verschluckt. Denn egal, ob Marian nun in diesem Fluss
Selbstmord begehen oder weiter leben wird, eine positive Integration in die Ge-
sellschaft, ein positiver Ausgang seiner Geschichte ist aufgrund des in sie und
den Korper Marians eingravierten Rassismus undenkbar geworden.

RAssIsmMus ALS PROBLEM DER MITTE DER
GESELLSCHAFT: HOREM PADEM (2004)

Der Film MARIAN verfolgt im Jahr 1996 anhand eines Einzelschicksals die dis-
kursiven Praktiken, die die Situation der Romvdlker in der unmittelbar postso-
zialistischen Gesellschaft der Tschechischen Republik bestimmen. Seine Per-
spektive ist die des Opfers, seine Narration zeigt auf wie sprachliche Praktiken
diejenigen der Gesellschaft bestimmen, deren Opfer der oder die einzelne
schlieBlich wird. Rassismus wird als ein Problem gezeigt, das sich in zirkuldren
Strukturen immer wieder neu stabilisiert aufgrund des Bediirfnisses der Gesell-
schaft sich ihr Anderes immer wieder neu zu erschaffen. MARIAN beschéftigt
sich auch mit der Frage, wie das Opfer zum Téter werden kann und verbleibt da-
bei strikt in der Perspektive des/der durch Rassismus Ausgegrenzten. Rassisti-
sche Gewalt wird als sprachlich-institutionelle Gewalt gezeigt, die sich in den
Strategien manifestiert, die der sozialistische Staat entwickelt, die aber in der
postsozialistischen Zeit nichts von ihrer Giiltigkeit verlieren.

Die gesellschaftliche Realitit der titlichen Ubergriffe gegen Angehérige der
Romvolker wird komplett ausgespart. Gezeigt wird stattdessen, dass Marian
durch die ihm angetane sprachlich-institutionelle Gewalt selbst gewalttéitig wer-
den muss. Der Film wirbt fiir ein Verstdndnis mit dem Opfer rassistischer Ge-
walt, das gleichwohl zum Téter wird. Er kehrt damit ein Paradigma um, auf das
Ondiej Cakl und Karel Wollmann aufmerksam machen. Denn wiéhrend rechts-
extreme Parteien und rassistisches Gedankengut auf offizieller Ebene geéchtet
waren, fand sich auf der diskursiven Ebene ein Muster, das die Ursachen fiir eth-
nische motivierte Gewalt in der vermeintlichen Devianz der Opfer sah. Gewalt-
ausbriiche von Extremisten wurden daher nicht als Verstof3 gegen basale demo-

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | GESINE DREWS-SYLLA

kratische Rechte gewertet. (Cakl/Wollmann 2005: 49/50) Vielmehr brachte man
den rassistisch motivierten Tatern (und keinesfalls deren Opfern) als desorien-
tierten, nach Regeln suchenden jungen Menschen ein gewisses Grundverstindnis
entgegen.10

Beginnend ab dem Jahr 1997, in der ein sudanesischer Student ermordet
wurde, intensiver jedoch erst seit der Jahrtausendwende, erfuhr der Kampf gegen
Rassismus in der Tschechischen Republik eine erhohte Aufmerksamkeit — was
sich auch im sprunghaften Anstieg an thematisch entsprechend ausgerichteten
Filmen widerspiegelt."" So haben beispiclsweise Menschenrechtsorganisationen
ihre Arbeit in diesem Bereich aufgenommen. Deren Ziel besteht weniger in ei-
nem direkten Kampf gegen offenen Rassismus als in der Schaffung einer Umge-
bung, die Minoritdten einlddt und akzeptiert. Ein Beispiel fiir ihre Arbeit, das
Cakl/Wollmann (2005: 51) nennen, ist die Aktion Be kind to your local Nazi
(2001) der NGO People in Need, die weithin sichtbar war. Sie machte Rechts-
extreme ldcherlich, aber gleichzeitig auch auf sie aufmerksam. Beheimatet ist
People in Need eigentlich in der humanitéren Hilfe in Katastrophengebieten. Das
Engagement einer derartigen Organisation im Antirassismus in Tschechien
macht indirekt auch auf eine neue Dimension aufmerksam. Nicht nur Angehori-
ge der Romvdélker sind von Rechtsextremismus und Alltagsrassismen betroffen,
sondern auch Migranten, die legal oder illegal in die Tschechische Republik
einwandern.

Der Film HOREM PADEM (2004) ndhert sich dem Problem des Rassismus vor
diesem gesellschaftlichen Hintergrund in Form einer Tragikomodie an. Er zeigt
anhand von zwei miteinander verkniipften Handlungsstrédngen ein gesellschaftli-
ches Panorama auf, in dem er vorfiihrt, dass Rassismen nicht am gesellschaftli-
chen Rand zu suchen sind, sondern die Praktiken in ihrer Mitte determiniert.
Seine Perspektive ist dabei nicht die der Opfer. Alltagsrassismen und Diskrimi-
nierungspraktiken, ein Gesteuertwerden durch Vorurteile und Stereotypen finden
sich sogar bei jenen, die sich als die vermeintlich >Guten« der Gesellschaft gegen

10 In der ersten Hélfte der 1990er Jahre hatte sich in der Tschechischen Republik eine
vor allem in der Hooliganszene beheimatete und im Vergleich zur Gesamtbevolke-
rung proportional sehr starke rechtsextremistisches, nationalistisches und rassistisches
Gedankengut vertretende Bewegung herausbilden kénnen. (Cakl/Wollmann 2005: 42)
Eine zentrale Rolle spielt hier die White Power Musikszene, die sich auch deshalb so
stark etablieren konnte, weil die Tschechische Republik in Europa sehr zentral gele-
gen ist und somit zu einem attraktiven Standort fiir die internationale Szene werden
konnte. (Cakl/Wollmann 2005: 42)

11 Vgl. FuBinote 3.

- am 14.02.2026, 14:28:41.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 243

Rassismus engagieren. Es handelt sich hier also um eine andere Form des »Ras-
sismus ohne Rassismus«. Ebenso lassen sich, so die Darstellung des Films sozia-
le Randgruppen, die per se des Rassismus verdédchtig scheinen, nicht einfach in
ein Raster einordnen.

Von MARIAN unterscheidet sich der Film nicht durch das andere Genre, son-
dern vor allem auch durch diesen Perspektivwechsel. Nicht mehr die Formierung
der Opfer durch rassistisch strukturierte Diskurse steht im Mittelpunkt, sondern
die Allgegenwiértigkeit von Rassismen im Alltag. Mit MARIAN teilt er ein Aus-
sparen der Darstellung extremistisch motivierter Gewalttaten zugunsten einer
Auseinandersetzung mit der Determiniertheit des rassistischen Diskurses, der
auch in HOREM PADEM zu einer Zirkularitit der Unausweichlichkeit fiihrt.

Ziel ist eine Dekonstruktion der Selbstkonzeption der tschechischen Gesell-
schaft (der Mitte) als rassismusfrei, wie sie die 1990er Jahre bis in die Gegen-
wart des Films hinein prigt(e) (Cakl/Wollmann 2005: 47, 50), und eine Offenle-
gung der ihren Umgang mit Anderen bestimmenden »latent xenophoben« Struk-
turen (Sokolova 2008: 255) auf allen gesellschaftlichen Ebenen — also eine Auf-
deckung dieser Variationsform des »Rassismus ohne Rassismus«. Hinterfragt
werden die Mechanismen der Stereotypenbildung ebenso wie an einer Dekon-
struktion fiir rassistisches Denken typischer dichotomer Argumentationsmuster
(Ebd.: 100) gearbeitet wird. Eingebettet wird dies in eine Perspektive, in der
nicht die lokale Minoritét der in Tschechien lebenden Romvdélker im Zentrum
steht. Stattdessen wird auf die globale und historische Dimension des Problems
aufmerksam gemacht, in der jede/r aus der Mitte der Gesellschaft an den Rand
gedréngt oder als Minderheit oder Fliichtling in die Migration gezwungen wer-
den kann. Als Ursachen des Rassismus benennt der Film neben dem Diskurs vor
allem soziale Probleme in der Gesellschaft.

Umgesetzt wird dies durch mehrere komplex ineinander verschachtelte
Handlungsstringe, die sich alle mit der Moral des menschlichen Zusammenle-
bens beschiftigen, um deren Missachtung es bei Rassismus in im Sinne der von
Hund Wulf formulierten »negativen Vergesellschaftung« (Wulf 2007: 123) geht.
Kombiniert wird das Thema Rassismus daher symboltrachtig mit dem Thema
Familie.

Der erste Handlungsstrang erzéhlt die Geschichte eines jungen ungewollt
kinderlosen Paares, Mila und FrantiSek. (Abb. 5) Sie kann keine Kinder bekom-
men, er ist vorbestrafter FuB3ballhooligan, weswegen auch eine Adoption unmog-
lich ist. Mila droht an ihrer Kinderlosigkeit zu verzweifeln und kauft schlielich
von Menschenhindlern illegal ein Kind. Das Baby wurde bei einem Menschen-
schmuggel in einem LKW vergessen und ist dunkelhdutig. FrantiSek hat erwar-

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | GESINE DREWS-SYLLA

tungsgeméil Schwierigkeiten mit diesem Kind, akzeptiert und liebt es jedoch und
entzweit sich seinetwegen sogar mit seinen Hooligankameraden.

Abbildung 5: Frantisek und Mila (Filmstill HOREM PADEM)

Der Film endet flir FrantiSek und Mila tragisch. Denn obwohl FrantiSek alles tut,
um ein gewaltfreies, ehrliches Leben zu fithren, wird er Opfer seiner sozialen
Zugehorigkeit und seiner Vorstrafen und findet sich schlieBlich wieder im Schof3
der Hooliganfamilie. Das Kind kehrt zu seiner richtigen Mutter zuriick. Mila
wird wohl, so die Andeutungen des Films, an ihrer Kinderlosigkeit psychisch
zugrunde gehen. FrantiSek und Mila werden als liebevoll umeinander bemiihtes,
sehr naives Paar dargestellt, das Opfer der eigenen sozialen Situation ist, aus der
sie keinen Ausweg finden. Milas Ausweg wire ein Kind, FrantiSeks ein Job bei
der Polizei, beides bleibt beiden verwehrt.

Ihre Situation ist zirkuldr angelegt, wie eine Szene verdeutlicht, die relativ
am Anfang des Films spielt. Mila bringt darin ihren verzweifelten Kinderwunsch
zum Ausdruck, FrantiSek erkldrt, warum sein Leben so ausweglos ist, wie es ist.
Es kommt auch die durch seine Milieuzugehorigkeit geprigte, erwartbare rassis-
tische Grundhaltung zum Ausdruck. Rassistische Vorurteile sind es auch, die
Mila spéter dazu bringen werden, in ihrem eigenen Handeln, dem Kauf eines
seiner Mutter entrissenen Kindes, nichts moralisch Verwerfliches zu sehen. Sie
hitte ihm alles gegeben, die richtige Mutter des Kindes, so weint sie verzweifelt,
wiirde ihm ja nur Schlaftabletten geben, um am Bahnhof zu betteln.'” Sie proji-
ziert also auf die Mutter all jene Rassismen, die auch in MARIAN als grundlegend
fiir den staatlichen Kindesentzug dargestellt wurden.

12 »A ja bych mu dala vSecko. VSecko by mu dala. Prasky na spani, az bude Zebrat na

Hlavnim nadrazi.«

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 245

Das dunkelhéutige Kind erfiillt im Falle Frantiseks und Milas eine symboli-
sche Funktion: Gelidnge ihnen der Ausbruch aus ihrer ausweglosen, zirkuldr de-
terminierten Situation, so hétten sie auch keine Grundlage mehr fiir ein Handeln
nach rassistischen Stereotypen. Dieser Ausstieg wird jedoch als unmdglich dar-
gestellt. Er scheitert allerdings nicht an der Brutalitdt der Subkultur, sondern an
der Gesellschaft. In diesem Handlungsstrang argumentiert der Film daher recht
nah an jenen Mustern, die Tatern aus Milieus der extremistischen Subkulturen
latentes Verstdndnis entgegenbringen.

Ganz so einfach, wie es aufgrund dieses Handlungsstrangs den Anschein hat,
macht es sich HOREM PADEM allerdings nicht. Rassismus ist, so die Darstellung
des Films, eben nicht nur ein Phénomen der Unterprivilegierten und Benachtei-
ligten, die keinen anderen Ausweg kennen und es nicht besser wissen, sondern
ein Phanomen, das die gesamte Gesellschaft betrifft. Die Rassismen der Hoolig-
anszene, der FrantiSek angehort, sind nicht nur auf einer Ebene zu sehen mit den
Begriindungsmustern, die Mila anwendet, als sie — dhnlich wie der universalisti-
sche Diskurs — mit dem Kindeswohl argumentiert. Hinzu kommt die Ebene der
Alltagsrassismen, die selbst das Handeln derer prégen, die auf der vermeintlich
anderen Seite stehen und gegen Extremismus sowie fiir eine Offnung der Gesell-
schaft fiir Minderheiten kimpfen. HOREM PADEM bemiiht sich, die Gesellschaft
als eine zu zeigen, die von rassistisch geprdgten Handlungsmustern durchsetzt
ist, die, um noch einmal die Formulierung Sokolovas zu verwenden, »latent xe-
nophob« ist (Sokolova 2008: 255), oder in der, mit Mark Terkessidis, Rassismus
als eine systemische Ressource immer dann in aller Banalitdt aktiviert wird,
wenn es die jeweilige Situation ermoglicht. (Terkessidis 2004) Der »Rassismus
ohne Rassismus«, von dem Law spricht, wird hier iiberdeutlich.

Verdeutlichen soll dies der zweite Handlungsstrang, der mit dem um Fran-
tisek und Mila durch das dunkelhdutige Kind — das auch hier wieder Symbol-
funktion hat — verkniipft ist. In diesem Handlungsstrang geht es um eine wohlsi-
tuierte Intellektuellenfamilie, der Vater, Otakar, ist Professor, der zum Thema
Migration an der Universitdt lehrt. Die Mutter, Hana, arbeitet in einem dhnlichen
Hilfswerk wie People in Need; die 18jdhrige Tochter, Lenka, ist eine begabte
Ténzerin. Es handelt sich also um eine Familie, die sozial und strukturell am an-
deren Ende der Gesellschaft angesiedelt ist. (Abb. 6)

An Hanas Hilfsorganisation wendet sich die verzweifelte Mutter des von Mi-
la gekauften Babys. Der Film verkniipft so seine beiden Erzéhlstringe sowohl
narrativ als auch strukturell. Denn auch die Welt am oberen Ende der Gesell-
schaft, die Welt der vermeintlich »Gutenc ist ldngst nicht so heil und moralisch
iiberlegen wie es den Anschein hat — ebenso wie die Welt der vermeintlich
»Schlechten< FrantiSeks und Milas eher tragisch als bose gezeigt wird. Der Film

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | GESINE DREWS-SYLLA

schlieBt so an Mark Terkessidis (2004) Forderung nach einer Analyse von Ras-
sismen jenseits von moralischen Kategorien und nach einer Aufdeckung ihrer
Systemhaftigkeiten innerhalb der Gesellschaft an.

Otakar bricht nach einem Drittel des Films wéhrend einer Vorlesung zu-
sammen — er hat einen lebensbedrohlichen Tumor. Der Zusammenbruch ist auch
ein symbolischer, er signifiziert den Zusammenbruch der Fassade der heilen,
gutbiirgerlichen, sich gegen Rassismus engagierenden Gesellschaft und ver-
kniipft auch dieses Drama mit dem einer Familie. Der Film arbeitet hierzu narra-
tologisch stark mit unterschiedlichen Paarkonstellationen, die, wie die Dichoto-
mien des rassistischen Diskurses nach und nach dekonstruiert werden.

 2E .
aidl I

aikl
BEm
i

Abbildung 6: Lenka, Otakar und Hana (Filmstill HOREM PADEM)

Wie sich herausstellt, war Otakar bereits einmal verheiratet, die Ehe wurde noch
nicht einmal geschieden. Aus dieser Ehe stammt ein Sohn, Martin, der jetzt in
Australien lebt. Hana war einstmals die Freundin Martins, wollte ihm noch zu
kommunistischen Zeiten in die Emigration folgen, blieb aber bei Martins Vater
Otakar und bekam mit ihm ein Kind, Lenka. Martins Mutter Véra, eine Rus-
sisch-Ubersetzerin, die in der neuen Gesellschaft zu den Verlierern zahlt, hat
diesen Verrat nie verzichen. Véra lebt in Zizkov, einem hauptsichlich von Rom-
volkern bewohnten Stadtteil, in dem aber auch FrantiSek und Mila leben (die
Véra jedoch nie begegnen). Sie ist im Gegensatz zu Mila und FrantiSek gebildet,
aber arm, muss ihre billigen Turnschuhe auf dem Vietnamesen-Markt kaufen.
Martin, der auf die Nachricht von der Erkrankung des Vaters zu einem erst-
maligen Wiedersehen nach fast 20 Jahren nach Prag eilt, und Véra bilden zu-
ndchst (dhnlich wie Mila und Frantisek) eine Einheit gegeniiber der bourgeoisen
Professorenwelt in der Villa, die sich aber ebenfalls sehr schnell als Fassade her-
ausstellt. Martin hat in Australien geheiratet und einen zwolfjéhrigen Sohn. Véra
hat Martins Familie jedoch noch nie gesehen, noch nicht einmal auf einem Pho-
to. Aus gutem Grund, wie sich herausstellt: Seine Frau Peggy ist dunkelhéutig,

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 247

fir Véra, die desillusionierte Vertreterin des sozialistischen Traums und seiner
antirassistischen Ideologie, wére das ein Problem.

Die Problematik der Familie verdichtet sich wie bei FrantiSek und Mila bei
einer Essensszene, wodurch die strukturelle Identitdt des diskursiven Musters
iber die narratologische Parallelkonstruktion in den beiden unterschiedlichen
sozialen Milieus unterstrichen wird. Darin verstrickt sich zunédchst Otakar, dann
auch Véra in Argumentationen mit rassistischen Grundmustern. In beiden Fillen
werden die jeweiligen Opfer des rassistischen Diskurses fiir eigene Zwecke ein-
gesetzt. Otakar versucht, auf Kosten eines fritheren afrikanischen Schiilers
Scherze zu machen und unterstellt ihm und dessen Familie indirekt primitives
Denken, der gegeniiber seine intellektuelle Brillanz gldnzen soll. Véra steigert
sich in Attacken gegeniiber ihre Romani Nachbarn in Zizkov hinein und bringt
so ihre Verbitterung zum Ausdruck. Vor allem Véras Attacken haben aber auch
eine katalytische Funktion. Vor ihren Hasstiraden bemiihen sich alle Beteiligten,
den Anstand zu wahren, danach fallen die Masken, die Fassade bricht endgiiltig
zusammen. Véra argumentiert dabei im Ubrigen mit genau den Figuren der sozi-
alen Devianz, die Sokolova aufzeigt und die MARIAN narrativ dekonstruiert.

Die beiden alten Ehepartner sind beide Vertreter des Establishments des al-
ten Systems, die nach ihrer Ehe und auch in der postsozialistischen Welt getrennt
wurden. Vereint sind sie noch immer in ihrer (latenten) Fremdenfeindlichkeit,
gemeinsam symbolisieren sie die dem Sozialismus (und seinem propagierten
Antirassismus) inhdrenten Rassismen. Thnen wird nun vor allem ihr gemeinsa-
mer Sohn gegeniibergestellt. Er ist nicht nur mit einer dunkelhdutigen Australie-
rin verheiratet, was ein familidres Zusammenleben mit Véra verunmoglicht. Er
hat seinem Sohn auflerdem auch nach dem von Otakar zuvor am Beispiel seines
afrikanischen Schiilers verlachten Prinzip einen Namen ausgesucht und seinen
Sohn nach einem »Surfguru« (»surfafskej guru«) benannt, was neben »Lening,
dem Namen des jungen Afrikaners und dem darin implizierten ethischen und po-
litischen Anspruch zusétzlich paradox anmutet.

Einzig Hana, Martin und Lenka sind also frei von rassistischen Denkweisen
und Argumentationsstrukturen, so scheint es nach dieser Szene. Wieder ist eine
Dichotomie, dieses Mal entlang der Linie alt/jung, erkennbar. Doch auch diese
wird dekonstruiert. Genau wie die trotz ihrer Schichtzugehorigkeit wihrend des
gesamten Films des Rassismus zundchst unverdédchtige Mila, die erst in ihrer
Verzweiflung, als sie das unrechtmifig gekaufte Kind wieder abgeben muss, in
Rassismen argumentiert, sich vorher jedoch hingebungsvoll und ohne Vorbehal-
te um das Kind kiimmert, verfdllt auch Hana, bei der sogar der Berufsalltag, die
Profession der Unterstiitzung von Fliichtlingen und sozial Benachteiligten gilt,
letztlich in rassistische Argumentationsstrukturen. Begiinstigt durch eine Verket-

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | GESINE DREWS-SYLLA

tung von Umstidnden beschuldigt sie vollig grundlos einen etwas dunkelhdutige-
ren Mann des Diebstahls, wird sogar handgreiflich (Abb. 7) und reproduziert
damit jene rassistischen Klischees, gegen die ihre Arbeit gerichtet ist.

Abb. 7: Hana bezichtigt einen Unschuldigen (Filmstill HOREM PADEM)

Kriminelle sind in HOREM PADEM jedoch nicht zwangsldufig Menschen mit
dunklerer Hautfarbe. Vielmehr sind es groBtenteils hellhdutige und damit nicht
als ethnisch different markierte Figuren, die als Schleuser agieren und Mila
schlieBlich das Baby verkaufen. (Abb. 8) Es bleibt Martin, der sich tatsdchlich
keiner rassistischen Ausfélle schuldig macht. Von Vorurteilen gesteuert handelt
aber auch er, als er ausgerechnet FrantiSek, der ihm als Wachmann und Zeuge
helfen mochte, des Diebstahls bezichtigt und so die Ereignisse auslost, die Fran-
tiSek und Mila ihrer letzten Hoffnung durch den Verlust des ehrlichen Jobs be-
rauben — wobei andererseits dies das Kind wieder zu seiner Mutter zuriickfithren
wird. Nicht nur eine andere Hautfarbe fiithrt zu Ausgrenzung und Diskriminie-
rung, so aber lésst sich der Film an dieser Stelle lesen, auch Angehorige anderer
sozialer Randgruppen werden jeglicher Chance beraubt, wobei deren Handlun-
gen eindeutig als kriminell gebrandmarkt werden. Es ist der Ausstieg aus einem
Teufelskreislauf, den der Film als unmdglich darstellt.

Pl6tzlich finden sich der dem Hooligan-Milieu angehérige Frantisek und Ma-
rian in einer narrativen Parallelisierung, denn beide befinden sich in einem Teu-
felskreislauf der Kriminalisierung und gesellschaftlichen Ausgrenzung. Diese er-
innert an das Ergebnis von Umfragen, auf die Cakl/Wollmann (2005: 53) hin-
weisen. Im Jahr 2005 gaben auf die Frage, welche Bevolkerungsgruppe man
nicht als Nachbarn haben mochte, 79 Prozent aller Befragten die Romvdélker an.
Die Zahlen sind nur fiir Alkoholiker, Drogenabhingige und Vorbestrafte dhnlich
hoch. Ausschlaggebendes Argument ist dabei immer die angenommene soziale
Devianz der jeweiligen Gruppen, wobei — und hierin liegt der entscheidende Un-

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SYSTEM | 249

terschied — dieses Argument allein bei der Gruppe der Romvélker mit dem Kri-
terium der ethnischen Zugehorigkeit vermischt wird.

Abbildung 8: Verkauf des geschmuggelten Babys (Filmstill HOREM PADEM)

Der Film nimmt noch eine weitere Gruppierung vor. Die beiden Halbgeschwister
Lenka und Martin solidarisieren sich und stellen so etwas Ahnliches wie die
Hoffnung des ansonsten in zirkuldren Strukturen verweilenden Filmes dar. Im
Gegensatz zu Véra kann Martin Hana ihren Verrat verzeihen und einen Versuch
unternehmen, sich bei FrantiSek — wenn auch indirekt und fiir diesen in den Fol-
gen irrelevant — zu entschuldigen. Lenka schlieB3lich bleibt tatséchlich eine Figur,
die unabhéngig von den Verstrickungen der Vergangenheit — sowohl im Sozia-
lismus als auch in der familidren Konstellation — ist. Sie ist die einzige, die sich
keine moralische Verfehlung zu Schulden kommen ldsst und verkorpert damit
eine Hoffhung fiir die Zukunft, in der sie gemeinsam mit dem kleinen ins Land
geschmuggelten Baby in Tschechien — und nicht wie Martin in Australien — wird
leben konnen, so wie sie bereits jetzt durch ihren Tanz in einer multiethnischen
Umgebung ist.

SCHLUSSBEMERKUNG

Es bleibt zum Schluss noch eine Bemerkung zur indirekten historischen Dimen-
sion des Films zu machen. Die Rolle des Martin wird von Petr Forman, einem
Sohn des international bekanntesten Filmemachers Tschechiens, Milo§ Forman,
gespielt. In der Sequenz, in der Martin nach Australien zurtickkehrt, wird er von
einem élteren Mann mit den Worten »Welcome home« begriifit. Die Rolle hat
keinen Namen, gespielt wird sie aber von Milo§ Formans Bruder Pavel. Warum
diese Bemerkung zu einem Umstand, der nicht zur filmischen Diegese zihlt und
auf den der Film gar nicht explizit hinweist? Es ist ein Verweis darauf, wie

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | GESINE DREWS-SYLLA

schnell sich ein Mensch in der Position des Fliichtlings wiederfinden kann und
wie héufig dies gerade in der tschechischen Geschichte der Fall war. Der Film
spricht in der Diegese mehrfach deutlich aus, dass auch Martin ein Migrant und
damit darauf angewiesen ist, von einer fremden Gesellschaft akzeptiert zu wer-
den. Otakar weist in seiner Vorlesung unmittelbar vor seinem Zusammenbruch
sogar darauf hin, dass jede/r seine/r Studierenden eine Familie mit mindestens
einer/m Migrant/in kenne. Wie sehr gerade Tschechen in dieser Position waren,
davon erzéhlt die Familiengeschichte der Formans. Die Eltern von Milo§ und
Pavel starben in Auschwitz und Buchenwald. Milo§ wurde nach der Nieder-
schlagung des Prager Frithlings zur Emigration gezwungen, Pavel emigrierte
nach Australien.

Dieses Element der Autoreflexivitit verbindet HOREM PADEM mit MARIAN,
in dem die Episode mit dem englisch sprechenden Filmemacher und der Einsatz
von Laienschauspielern eine dhnliche iiber die Filmdiegese hinausreichende
Funktion hat. Es geht um eine im Kern angelegte, jedoch nicht explizit ausfor-
mulierte filmische Selbstreflexion, die immer auch eine kritische Auseinander-
setzung mit der eigenen Beobachtungsposition beinhaltet. Es geht um den Blick
auf das Selbst, der wie Thomas Elsaesser und Malte Hagener herausarbeiten
(2007: 95), Erkenntnis zur Selbsterkenntnis macht. Beide Filme, MARIAN und
HOREM PADEM, zeugen von einer bewussten Auseinandersetzung mit Theorie-
bildungen zum Funktionieren rassistischer Strukturen. Durch ihr filmisches Er-
zdhlen visualisieren sie diese und bieten so einen Zugriff auf das eigene Verfan-
gensein in den Systemhaftigkeiten, von denen sie erzéhlen. Keiner der Filme bie-
tet eine Auflosung an. Alle Protagonisten finden sich am Ende der jeweiligen
Erzdhlungen an der gleichen oder einer noch schlimmeren Situation als zu Be-
ginn der Filme. Durch ihren expliziten Verweis auf die Welt auBerhalb der Die-
gese artikulieren die Filme zudem deutlich aus, dass das System Rassismus nicht
nur auf der Leinwand, sondern auch jenseits von ihr Tater wie Opfer mit ein-
schlieft — also auch den oder die Zuschauer/in, egal, in welcher Position des Sys-
tems er oder sie sich befindet. Die Grausamkeit und Unausweichlichkeit des
Systems Rassismus wird so durch das Medium Film fiir diese erlebbar.

LITERATUR

Bogdal, Klaus-Michael (2011): Europa erfindet die Zigeuner. Eine Geschichte
von Faszination und Verachtung. Bonn.

Cakl, Ondfej/Wollmann, Karel (2005): »Czech Republic«. In: Cas Mudde (Hg.),
Racist Extremism in Central and Eastern Europe. New York, 30-57.

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RASSISMUS ALS DISKURSIVE PRAXIS UND GESELLSCHAFTLICHES SysTeM | 251

Elsaesser, Thomas/Hagener, Malte (2007): Filmtheorie zur Einfiihrung. Ham-
burg.

Geulen, Christian (2007): Geschichte des Rassismus. Bonn.

Hennig, Jana (2004): »Landerprofil: Tschechien«. In: http://www.migration-
info.de/artikel/2004-03-28/1aenderprofil-tschechien (Zugriff: 21.07.2014).

Hund, Wulf D. (2007): Rassismus. Bielefeld.

Krausnick, Michail/Straul3, Daniel (2008) (Hg.): Von Antiziganismus bis Zigeu-
nermdrchen. Handbuch Sinti und Roma von A — Z. Neckargemiind.

Law, Ian (2012): Red Racisms. Racism in Communist and Post-Communist Con-
texts. Basingstoke/New York.

Sokolova, Véra (2008): Cultural Politics of Ethnicity. Discourses on Roma in
Communist Czechoslovakia. Stuttgart

Terkessidis, Mark (2004): Die Banalitdt des Rassismus. Bielefeld.

Terkessidis, Mark (2010): Interkultur. Bonn.

Filme

HOREM PADEM (2004) (CZ; Regie: Jan Hiebejk)
MARIAN (1996) (CZ/F; Regie: Petr Vaclav)

- am 14.02.2026, 14:28:41.



https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 14:28:41.


https://doi.org/10.14361/9783839423646-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

