
Der topographische Beginn der Philosophie: 
Anaximander 

MICHAEL RASCHE 
 
 
 
Die sog. ›topologische Wende‹ der Philosophie stellt den Raum in den Fokus der 
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Forschung. Diese inhaltliche Aus-
richtung auf den ›Raum‹ ist nicht denkbar ohne eine angemessene Berücksichti-
gung des ›Ortes‹. Dies gilt bereits für den Beginn der Philosophie, der sich auch 
vor dem Hintergrund dieser Spannung von Ort und Raum beschreiben lässt.  
Oft sind es die auf den ersten Blick kleinen und unauffälligen Ereignisse, die 
etwas grundsätzlich Neues ankündigen: Irgendwann in der 1.  Hälfte des 
6. Jahrhunderts v. Chr. zeichnet der Ionier Anaximander eine Landkarte. Das 
Spannende: Er ist der erste Mensch, von dem diese Handlung überliefert ist, und 
er ist ein Philosoph. Wie kommt es, dass ausgerechnet ein Philosoph der erste 
ist, der eine Landkarte zeichnet? Und was verrät das über die neu entstehende 
Philosophie? 

Anaximander, der wohl um 610 v. Chr. geboren wurde und kurz nach 
547 v. Chr. gestorben ist, gilt als einer der ersten Philosophen überhaupt. Er ist 
der zweite der drei sog. ›Naturphilosophen‹ aus Milet, mit denen allgemein der 
Beginn der Philosophiegeschichte angesetzt wird. Von Anaximander wird in an-
tiken Quellen berichtet, dass er der erste gewesen sei, der eine Landkarte ge-
zeichnet habe. So schreibt Agathemeros im 1. Jahrhundert v. Chr.: »Anaximan-
der aus Milet, ein Schüler des Thales, hat als erster gewagt, die bewohnte Welt 
auf einer Karte zu zeichnen.«1 Ähnlich äußern sich auch Strabon2 sowie Dioge-

                                                             
1 Agathemeros I,1 (zitiert nach Kirk, Geoffrey S./ Raven, John E./ Schofield, Malcolm: 

Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001. 
2 Vgl. Strabon, 1, p.7 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philosophen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | MICHAEL RASCHE 

nes Laërtios in seiner Kurzbiographie über Anaximander.3 Vermutlich beziehen 
sich diese Texte auf eine Aussage des Eratosthenes aus dem 3. Jahrhundert 
v. Chr, die allerdings nicht in direkter Weise überliefert ist. Eratosthenes war der 
langjährige Leiter der Bibliothek in Alexandrien und besaß somit Kenntnis älte-
rer Zeugnisse über Anaximander. Genauere Berichte über die Karte des Anaxi-
mander liegen nicht vor. Die antiken Quellen berichten jedoch, dass Hekataios 
von Milet (ca. 560-480 v. Chr.), der eine Generation nach Anaximander lebte, 
dessen Karte verbessert habe.4 Die Karte des Hekataios war in der Antike be-
kannt. Wenig schmeichelhaft hat sich Herodot über verschiedene Karten geäu-
ßert, die er in Ionien gesehen hat und die wohl dem Muster entsprechen, das von 
Anaximander und Hekataios geschaffen worden ist. Seine Schilderung erlaubt 
eine zumindest grobe Vorstellung der Karte des Anaximander: 

 
»Ich lache, wenn ich sie ihre Erdkarten zeichnen sehe, viele Leute schon, von denen aber 
keiner die Sache vernünftig zu erklären weiß: sie zeichnen Okeanos, wie er rings um die 
Erde fließt, die kreisrund ist, wie mit dem Zirkel gestaltet, und Asien machen sie gleich 
groß wie Europa.«5 
 
Unabhängig davon, wie gelungen diese ersten Versuche einer Karte sind, stellt 
sie ein wichtiges Indiz dar, dass etwas Neues passiert ist, und dieses Neue ist un-
auflöslich mit dem Beginn der Philosophie verbunden. Um dieses Neue zu ver-
stehen, ist es nötig, auf das zu blicken, was ihm vorausgeht, und was eben nicht 
die Erstellung einer solchen Karte ermöglichte: die Raum- und Ortswahrneh-
mung des Mythos. 

Der Mythos bzw. das mythische Denken ist die der Philosophie vorausge-
hende (und die Philosophie auch begleitende) Form der Weltdeutung. Die Philo-
sophie entstand als Kritik, aber auch als Weiterführung des Mythos. Der Mythos 
als Denkform zeichnet sich durch eine bestimmte Art der Raum- und Ortswahr-
nehmung aus, die nicht diejenige der später entstandenen Philosophie bzw. Na-
turwissenschaft ist. Ernst Cassirer ist an verschiedenen Stellen seines Werkes der 
Frage nachgegangen, welche Raumwahrnehmung sich im Mythos ausdrückt und 

                                                             
3 Diogenes Laertios II, 1-2 (Diels, Hermann/ Kranz Walther: Die Fragmente der Vor-

sokratiker, Bd, 1, Hildesheim: Weitmann 2001, DK 12 A 1). 
4 Vgl. Agathemeros I,1 (zitiert nach G. S. Kirk u. a., Die vorsokratischen Philosophen): 

»Nach ihm machte Hekataios aus Milet, ein weitgereister Mann, die Karte genauer, so 
dass das Werk bewundert wurde.« 

5 Herodot, Historien IV,36 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 17 

wie diese durch eine neue, wissenschaftlich zu nennende Raumwahrnehmung 
weiterentwickelt wird. Cassirer trifft hierbei eine wichtige methodische Feststel-
lung, wenn er ankündigt, das »Raumproblem« in Beziehung zum »Symbolpro-
blem« zu bearbeiten: »Ist der Raum, ›in‹ dem sich uns die Dinge darstellen, eine 
einfache anschauliche Gegebenheit, oder ist der vielleicht erst der Ertrag und das 
Ergebnis eines Prozesses symbolischer Formung?«6 Damit geht es Cassirer aus-
drücklich nicht um eine psychologische oder erkenntnistheoretische Fragestel-
lung, sondern um die kulturphilosophische Frage, welches Raumverständnis sich 
in den verschiedenen Zeugnissen und Symbolen niedergeschlagen hat. Diese 
Frage soll zu der Frage weiterführen, inwiefern Anaximander mit der Schaffung 
eines neuen Symbols – der Landkarte – eine neue Art der Raumwahrnehmung 
bezeugt, die konstitutiv für den Beginn der Philosophie ist. 

Cassirer hat verschiedene Phasen der räumlichen Wahrnehmung unterschie-
den und setzt die mythische der mathematisch-wissenschaftlichen Wahrneh-
mung gegenüber. Er stellt diesbezüglich die Frage, »auf welchem Wege und 
kraft welcher Vermittlungen die bloße Räumlichkeit in ›den‹ Raum, der pragma-
tische in den systematischen Raum übergeht«.7 Das primäre, mythische Raum-
bewusstsein ist dadurch gekennzeichnet, den Raum in einer direkten Anschau-
ung wahrzunehmen, die eindimensional ist und damit noch nicht räumlich in 
vollem Sinne ist. Cassirer kann sich hier auf Heidegger und seine Analysen der 
räumlichen Struktur des »In-der-Welt-seins« stützen, wie dieser sie im Abschnitt 
»Das Umhafte der Umwelt und die Räumlichkeit des Daseins« in Sein und Zeit 
ausgeführt hat.8 Heidegger geht aus vom Begriff des »Zuhandenen«9. Das Zu-
handene, so Heidegger, befindet sich räumlich nah, und diese Nähe regelt sich 
durch die Hantierbarkeit und den Gebrauch des »Zuhandenen«. Damit ist dieses 
Zuhandene nicht irgendwie vorhanden, sondern ist »wesenhaft an- und unterge-
bracht, aufgestellt, zurechtgelegt«10. Es befindet sich nicht an einem zufälligen 
Ort, sondern an einem ›bestimmten‹ Platz, der im Verhältnis zu anderen ›be-
stimmten‹ Plätzen steht: 

 

                                                             
6 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, Hamburg: Meiner 

2010, S. 160. Vgl. auch S. 168. 
7 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 167. 
8 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Berlin: de Gruyter 2006 (19. Aufl.), S. 101-

113. 
9 Vgl. ebd., S. 102. 
10 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | MICHAEL RASCHE 

»Der jeweilige Platz bestimmt sich als Platz dieses Zeugs zu … aus einem Ganzen der 
aufeinander gerichteten Plätze des umweltlich zuhandenen Zeugzusammenhangs. Der 
Platz und die Platzmannigfaltigkeit dürfen nicht als Wo eines beliebigen Vorhandenseins 
der Dinge ausgelegt werden. Der Platz ist je das bestimmte ›Dort‹ und ›Da‹ des Hingehö-
rens eines Zeugs.«11 
 
Dieses Geflecht der bestimmten Orte konstituiert die »Gegend«. Die Gegend ist 
ein bekannter Raum, in dem bestimmte Orte eingeordnet sind. Sie ist das »Um-
hafte« dieser Orte, sie ist nicht dreidimensional, wird also nicht räumlich wahr-
genommen, sondern ihre Räumlichkeit muss nach und nach enthüllt werden.12 
Cassirer greift auf diese Analysen Heideggers zurück, geht aber über sie hinaus, 
indem er »über sie hinausfragt« und den Weg verfolgen will, »der von der 
Räumlichkeit, als einem Moment des Vorhandenen, zum Raum, als der Form 
des Vorhandenen, hinführt«.13 Die Räumlichkeit ist Wahrnehmung des Mythi-
schen, der Raum hingegen die Wahrnehmung dessen, was auf den Mythos folgt 
– der Philosophie. Die Räumlichkeit des Mythos ist dadurch gekennzeichnet, 
dass die einzelnen Orte dieses Raums vom Betrachter bestimmt sind und ihnen 
in diesen Bestimmungen Bedeutungen verliehen werden: »Die Nähe und Ferne, 
die Höhe und Tiefe, das Rechts und Links – sie alle haben ihre unverwechselba-
re Eigenart, ihre besondere Weise magischer Bedeutsamkeit.«14 Der mythische 
Raum ist erfüllt von Orten, die eine Bedeutung und einen Inhalt besitzen, der 
ihnen vom Betrachter verliehen wird. Diese Bedeutungen sind Resultate der un-
mittelbaren, sinnlichen Wahrnehmung des Betrachters. 

                                                             
11 Ebd. 
12 Vgl. ebd., S. 103: »Es ist nie zunächst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit mögli-

cher Stellen gegeben, die mit vorhandenen Dingen ausgefüllt sind. Diese Dimensiona-
lität des Raumes ist in der Räumlichkeit des Zuhandenen noch verhüllt. Das ›Oben‹ 
ist das ›an der Decke‹, das ›Unten‹ das ›am Boden‹, das ›Hinten‹ das ›bei der Tür‹; al-
le Wo sind durch die Gänge und Wege des alltäglichen Umgangs entdeckt und um-
sichtig ausgelegt, nicht in betrachtender Raumausmessung festgestellt und verzeich-
net.« 

13 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 168, Anm. 64. 
14 Ebd. Vgl. auch ebd.: »Was einen Bezirk zu einem räumlich Besonderen und Beson-

derten macht: das ist nicht irgendeine abstrakt-geometrische Bestimmung, sondern es 
ist die eigene mythische Atmosphäre, in der er steht – der Zauberhauch, der ihn um-
wittert. Die Richtungen im mythischen Raum sind demgemäß nicht begriffliche oder 
anschauliche Relationen – sie sind selbständige, mit dämonischen Kräften begabte 
Wesenheiten.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 19 

Wie ist nun die Neuentwicklung zu denken? Cassirer spricht von einer neuen 
Repräsentation bzw. Symbolwerdung. Die direkt wahrgenommenen Eindrücke 
werden in ein sich herausbildendes festes Deutungssystem eingefügt und an-
schließend auf dieses hin interpretiert. Die direkte Anschauung, die kennzeich-
nend für die mythische Raumwahrnehmung war, wird schrittweise überwunden, 
beginnend in der Form der sprachlichen Darstellung des Raumes. Die einzelnen 
Augenblicke der Wahrnehmung werden zueinander in ein Verhältnis gesetzt; sie 
verweisen dann, so Cassirer, über sich hinaus, »auf ein Etwas, von dem all diese 
wechselnden Bilder nur verschiedenartige Erscheinungsweisen sein wollen«.15 
Auf diese Weise vollzieht sich die Wende vom mythischen Ausdrucksraum, 
welcher in der Wahrnehmung unmittelbar einen Ausdruck hervorbringt, zum 
Darstellungsraum, welcher eine mittelbare Darstellung hervorbringt, die dem 
Raum eine dreidimensionale Ordnung gibt.16 Diese Wende bedeutet nicht eine 
neue oder tiefere Kenntnis des Raumes, sondern eine andere Wahrnehmung, die 
allerdings neue Kenntnisse zur Folge hat, etwa die Erstellung einer Landkarte. 
So schreibt Cassirer über die Naturvölker, die den Raum mythisch wahrnehmen: 
»Jeder Punkt ihrer Umgebung … z. B. kann ihnen aufs genaueste vertraut sein, 
ohne dass sie imstande wären, eine Karte des Flusslaufs zu zeichnen, ihn also in 
einem räumlichen Schema festzuhalten.«17 Die Fähigkeit, eine Karte zu zeich-
nen, ist nicht abhängig von der Kenntnis der Landschaft, sondern von der Art, 
die Landschaft wahrzunehmen. Die primäre Wahrnehmung des Menschen – wie 
sie sich im Mythischen ausdrückt – schafft einen unmittelbaren Ausdruck des 
Wahrgenommen und in diesem Ausdruck wird dem Wahrgenommenen eine Be-
deutung verliehen. Die darauf folgende Phase der Wahrnehmung deutet die 
wahrgenommenen Elemente des Raumes als Teil des Raumes; sie werden zu 
festen Orten eines festen, nicht veränderlichen Gefüges und somit als Karte dar-
stellbar. Wenn Anaximander als historisch erster gilt, der eine Weltkarte ge-
zeichnet hat, konnte er dies deshalb, weil er den Kosmos nicht mehr mythisch 

                                                             
15 Vgl. ebd., S. 174. 
16 Vgl. ebd., S. 171: »Wendung vom Ausdrucksraum zum Darstellungsraum: die einzel-

nen ‚Orte’ erscheinen nicht mehr lediglich durch gewisse qualitative und fühlbare 
Charaktere voneinander geschieden; sondern es treten an ihnen bestimmte Relationen 
des ›Zwischen‹ der räumlichen Ordnung auf.« Vgl. auch Jacob, Géographie et ethno-
graphie, Paris: Colin 1991, S. 36f. 

17 Ebd., S. 173. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | MICHAEL RASCHE 

sah und die einzelnen Orte als variable Teile der Wahrnehmung erkannte, son-
dern die einzelnen Orte in ihrem Raum einordnen konnte.18 

Erste Ansätze dieses Neuen finden sich bei Thales von Milet, der als Lehrer 
des Anaximander und erster Philosoph überhaupt gilt. Die Quellenlage bei ihm 
ist außerordentlich dürftig. Von ihm sind jedoch verschiedene astronomische 
und geologische Aussagen überliefert, so etwa die präzise Vorhersage einer 
Sonnenfinsternis,19 die Berechnung von Sternbildern oder die These, dass die 
Erde auf Wasser liegen würde.20 Daneben werden ihm verschiedene geometri-
sche Kunststücke zugeschrieben, so etwa die Berechnung der Höhe der Pyrami-
den.21 Was von diesen Dingen tatsächlich von Thales vollbracht wurde, ist um-
stritten. Wichtig ist jedoch, dass der historische Beginn der Philosophie mit einer 
neuen Phase der Weltwahrnehmung zusammenhängt, die es ermöglichte, den 
Kosmos – die Sterne genauso wie die Erde – auf feste Bezugspunkte hin auszu-
legen und zu beschreiben. Das Neue hierbei ist die Tatsache, dass diese Bezugs-
punkte das Gerüst dafür bilden, neue Erkenntnisse zu erlangen, indem das Be-
kannte und Wahrgenommene auf Unbekanntes hin erweitert wird. Die einzelnen 
Sterne sind bekannt und werden nun auf ein zukünftiges Datum hin beschrieben. 
Das Wasser begrenzt das Land an den Ufern und bildet damit auch den Urgrund, 
auf dem die Erde schwimmt. Feste Punkte und Orte bilden das Fundament von 
Aussagen, die über die bloße Wahrnehmung der Orte hinausgehen, und das ist 
möglich, weil diese Orte nicht mehr im Sinne des Mythos variabel, sondern fest 
sind, eingebettet in eine feste räumliche Struktur. Diese räumliche Struktur ist 
topographisch: die neue philosophische Erkenntnis ist ortsgebunden, sie ist Wei-
terführung bzw. Verallgemeinerung dessen, was als sicher erkannt ist. Kurt von 
Fritz fasst diesen Vorgang dahingehend zusammen, »dass das Wahre und Verifi-
zierbare von nicht Verifizierbarem unterschieden wurde, »das so Gewonnene 
durch eigene Beobachtungen und Spekulationen« ergänzt wurde »und auf diese 

                                                             
18 Vgl. Gehrke, Hans-Joachim: »Die Geburt der Erdkunde aus dem Geiste der Geomet-

rie. Überlegungen zur Entstehung und Frühgeschichte der wissenschaftlichen Geo-
graphie bei den Griechen«, in: Kullmann, Wolfgang u. a. (Hg.), Gattungen wissen-
schaftlicher Literatur in der Antike, Tübingen: Gunter 1998, S. 163-165. 

19 Vgl. Diogenes Laërtios I,23 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen). 

20 Vgl. Aristoteles, Met. 983b (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen). 

21 Vgl. Diogenes Laërtios I,27 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen). 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 | 21 

Weise endlich ein ganzes neues Weltbild« entstehen sollte.22 Ein weiteres 
kommt aber noch hinzu, das er als -Methode beschreibt und das für 
den Beginn der mathematischen Wissenschaft zentral ist: »Alle Sätze lassen sich 
sehr einfach durch Aufeinanderlegen der gleichen Stücke beweisen.«23 Auch 
dieses Aufeinanderlegen der Sätze ist gebunden an einen Ort: es geht um die 
Übereinstimmung fester Strukturen und diese werden konstituiert durch Orte. 
Die Wahrnehmung fester Punkte – die Orte sind – und ihre Ausdehnung in den 
Raum hinein konstituieren den Beginn wissenschaftlicher Reflexion – sei diese 
verstanden als Philosophie oder Mathematik. Aus verschiedenen Gründen – ge-
nannt sei hier etwa die zunehmende Literalisierung – kam es zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt in Ionien zu der Entwicklung, die den Beginn der Philosophie 
markiert. Diese trat auf mit dem Anspruch, die Doxa als den äußeren Schein und 
Nebel zu durchdringen und zur Aletheia, der diesem Schein zugrunde liegenden 
Wahrheit, vorzustoßen. Dieses Ansinnen war der Versuch, hinter der Kontin-
genz und Veränderlichkeit der Welt zu ihrem unveränderlichen Grund vorzu-
dringen. Diese intellektuelle Suche nach Sicherheit führte unter anderem zu obig 
dargestellter Entwicklung, die festen Punkte, die sich darbieten, als Fundament 
weiterer Deutung zu nehmen. Thales erkennt im Wasser nicht mehr eine kontin-
gente Gottheit, sondern ein unveränderliches Prinzip, das er zum Deutungsmaß-
stab des Kosmos macht. Dieser Vorgang ist der gleiche, der dann wenige Jahre 
später seinen Schüler Anaximander dazu verleiten wird, eine Karte zu zeichnen: 
das Erkennen fester Bezugspunkte und die Konstruktion einer Struktur, welche 
diese Bezugspunkte verbindet. 

Das Netz dieser Bezugspunkte bildet ein geordnetes System, den kosmos 
( ). Der Kosmos steht dem gegenüber, das nicht geordnet ist: das Gren-
zenlose, das apeiron ( ). Der apeiron-Begriff bei Anaximander ist bereits 
in der Antike oft fehlinterpretiert worden, beginnend mit Aristoteles. Dieser hat 
in seiner Physik das apeiron dargestellt als das materiale Prinzip, aus dem der 
Kosmos entstanden sei.24 Aristoteles’ Verständnis des apeiron hat sich jedoch in 
entscheidenden Punkten vom ursprünglichen Verständnis entfernt. Aristoteles 
kritisiert die frühen Philosophen wie Anaximander, dass diese das apeiron inso-
fern fehlinterpretiert hätten, dass ein ›Unbegrenztes‹, also etwas, dem eine defi-
nite Gestalt abgeht, nicht Ursache des Kosmos in seiner definiten Gestalt sein 

                                                             
22 Vgl. v. Fritz, Kurt: Griechische Logik, Bd. 1, Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-

Holzboog 1978, S. 31. 
23 Vgl. K. v. Fritz: Logik, S. 33. 
24 Vgl. Aristoteles, Physik III,4 (in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 6, Darm-

stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995). 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | MICHAEL RASCHE 

kann. Ein Unbegrenztes könne weder in der Lage sein, ein Begrenztes hervorzu-
bringen noch von begrenzten Kräften tangiert zu werden.25 Das ursprüngliche 
Verständnis des apeiron ist jedoch ein anderes, und dieses gilt es nachzuvollzie-
hen, wenn man Anaximanders Sprechen vom apeiron einordnen will. 

Peras (  ) ist die Grenze bzw. die Grenzmarkierung. Entsprechend ist 
das a-peiron das Grenz- und Markierungslose. Es handelt sich also nicht – wie 
von Aristoteles beschrieben – um eine unendliche Substanz, sondern um etwas, 
das dadurch gekennzeichnet ist, dass es keine Grenzen hat: »Das apeiron ist das, 
was eigentlich mit so etwas wie Grenze nichts zu tun hat und dem dabei nichts 
fehlt, d. h. es ist bar eines Verhältnisses zu jeder durch es hindurchleitenden 
Abmessung, Orientierung oder Richtung.«26 Es werden keine Aussagen darüber 
gemacht, was das apeiron für sich ist; für sich genommen existiert es gar nicht 
als apeiron, sondern es ist das, dessen Grenzen man nicht wahrnehmen kann. 
Diese Eigenschaft steht nicht für sich, sondern ist der Gegensatz zu dem, dessen 
Grenzen man wahrnehmen kann. Schadewaldt weist darauf hin, dass das Wort 
apeiron bei Homer zumeist im Zusammenhang mit der Erde oder mit dem Meer 
gebracht wird und stellt fest, dass es bei diesem Wort um den Eindruck geht, den 
man beispielsweise auf dem offenen Meer hat: »Wo man den Horizont sieht, ist 
noch nicht die Grenze, man kann weiterfahren, und es geht dann immer wei-
ter.«27 Es geht bei diesem Begriff um die Wahrnehmung, dass hinter dem Be-
grenzten, das sich dem Betrachter erschließt, etwas Jenseitiges liegt, das nicht 
begrenzt ist, dessen Grenzen sich durch die Annäherung immer weiter verschie-
ben, aber trotzdem hinter dem Horizont als etwas »Unbegrenztes« verbleibt, das 
nicht markiert und eingeschränkt ist. 

Wenn über Anaximander die Aussage überliefert ist, dass dieses apeiron den 
Urgrund, die  des Kosmos darstellen würde, geht es nicht um die aristote-
lisch verstandene Aussage, dass eine in die Unendlichkeit ausgedehnte Substanz 
den endlichen Kosmos hervorbringen würde, sondern darum, dass der Anfang 
des Kosmos sich in dem vollzog, was noch keine Grenzen kannte und der Be-
ginn des Kosmos erst der Beginn jedweder Begrenztheit und Geordnetheit ist. 
Der Kosmos ist das geordnete Gefüge einer Welt, die in Grenzen existiert. In-
dem sie in dieser Geordnet- und Begrenztheit entsteht, geht sie aus dem hervor, 
das diese Grenzen nicht hat, das man nicht beschreiben kann, weil es a-peiron 
ist. In dem einzig wörtlich überlieferten Zitat von Anaximander heißt es, dass 

                                                             
25 Vgl. Aristoteles, Physik III, 5. 
26 Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker, München: Beck 1994, S. 19f. 
27 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfänge der Philosophie bei den Griechen, Frank-

furt am Main: Suhrkamp 1978, S. 237f. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 23 

die seienden Dinge »sich strafen und gegenseitig ihr Unrecht vergelten nach der 
Ordnung der Zeit«.28 Anaximander beschreibt hier die Konstituierung der Ord-
nung, die den Kosmos zum Kosmos macht. Dieser befindet sich durch seine 
Ordnung, die durch Grenzen markiert werden, in einem Gegensatz zu dem, was 
hinter dem Horizont der Ordnung liegt und ihr sogar vorausgeht: dem apeiron. 
Indem Anaximander diesen Gegensatz erkennt zwischen dem Kosmos, der sich 
dem Menschen darbietet in seiner Begrenztheit, und dem, was den Kosmos 
umgibt, trifft er die Aussage, dass der Mensch dasjenige, das sich ihm darbietet, 
erkennen kann, weil es begrenzt ist. Dieses Begrenzte kann die Basis der Er-
kenntnis sein und zwar insofern der Mensch sich in seine Grenzen hineinbegibt: 
em-peiria, die Empirie. Das Unbegrenzte ist nur indirekt wahrnehmbar durch 
den Gegensatz zum Begrenzten, und dieses ist wahrnehmbar durch seine Be-
grenztheit. Damit ist Wissen topografisch, gebunden an feste Punkte in diesem 
begrenzten Gefüge, somit an Orte. Der Kosmos ist kein Raum, sondern ein Ort 
bzw. eine Sammlung von Orten, die im Raum entstanden ist. In Bauen Wohnen 
Denken beschreibt Heidegger diesen auch für die Antike und Anaximander gül-
tigen Zusammenhang von Ort und Raum wie folgt: 

 
»Ein Raum ist etwas Eingeräumtes, Freigegebenes, nämlich in eine Grenze, griechisch 

. Die Grenze ist nicht das, wobei etwas aufhört, sondern, wie die Griechen es er-
kannten, die Grenze ist jenes, von woher etwas sein Wesen beginnt. Darum ist der Begriff: 

, d. h. Grenze. Raum ist wesenhaft das Eingeräumte, in seine Grenze eingelassene. 
Das Eingeräumte wird jeweils gestattet und so gefügt, d. h. versammelt durch einen Ort. 
... Demnach empfangen die Räume ihr Wesen aus Orten und nicht aus ›dem‹ Raum.«29 
 

Der Ort konstituiert den Raum und ist selbst gekennzeichnet durch seine Gren-
zenhaftigkeit. Durch die Grenze wird der Ort zum Ort und durch die Anerken-
nung des Ortes entsteht der Raum als Raum. Bei Heidegger klingt ein Gedanke 
an, den dann Malpas in Place and Experience ausführen wird: dass die Wahr-
nehmung eines Ortes nicht etwas von außen in das Bewusstsein Eindringendes 
ist, sondern dass das Bewusstsein den Ort als Ort konstituiert.30 Wenn die 
menschliche Erkenntnis darauf angewiesen ist, Grenzen zu ziehen und Orte zu 

                                                             
28 Vgl. Anaximander, DK 12 A 9: »          

       .« 
29 Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, in: Vorträge und Aufsätze, Stuttgart: 

Klostermann 81997, S. 149. 
30 Vgl. Malpas, Jeff: Place and Experience. A philosophical Topography, Cambridge: 

Cambridge University Press 1999, S. 138ff. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | MICHAEL RASCHE 

schaffen, dann ist der Beginn der Philosophie als Beschreibung einer neuen 
Ebene menschlicher Erkenntnis das Setzen von Orten und Grenzen, ebenso wie 
die beschriebene Welt in neuer Weise von Orten und Grenzen geprägt ist. 

Die Erstellung einer Landkarte durch Anaximander stellt vor diesem Hinter-
grund die logische Konsequenz dar: sie beschreibt die Grenzen der Welt, sie si-
chert die Orte und damit auch das Wissen über die Welt, das ein Wissen über die 
Orte ist, über dasjenige, was Grenzen hat und aufgrund dieser Grenzen jeder 
(unbegrenzten) Räumlichkeit entgegensteht. Indem Anaximander diese Karte 
zeichnet, will er das Wissen über den Kosmos sichern und dem ständigen Ver-
schieben der Wahrnehmung zum apeiron hin ein Ende machen. Das Schiff se-
gelt über das Meer dem Horizont des apeiron entgegen. Mit dem Nähern des ei-
nen Horizontes geht der Verlust des anderen Horizontes einher und damit auch 
ein Verlust des Wissens. Dem will Anaximander entgegentreten, wenn er diese 
Karte anfertigt. Das Neue an dieser Karte ist weniger, die Orte zu kennen als 
vielmehr das Ansinnen, die Orte zu sichern, die zu Orten eines bestimmten 
Raumes werden bzw. sich in ihnen ein neues Raumgefühl ausdrückt. Anaximan-
ders Erstellung einer Karte ist Ausdruck eines neuen, ausgewogenen Verhältnis-
ses von Ort und Raum. Der Ort stellt in neuer Weise die Grundlegung der Welt-
deutung dar, aber dies tut er, indem er auf den Raum hin interpretiert wird. Er ist 
Teil des Raumes, der wiederum darstellbar wird im Ort. 

Diese Ausgewogenheit von Raum und Ort ist kennzeichnend für die antike 
Philosophie. Dies stellt Casey fest im Zusammenhang seines Bemühens, den Ort 
gegenüber dem Raum wieder neu in der Philosophie zu etablieren.31 Casey nennt 
als Beispiel den platonischen chora-Begriff im Timaios. Das Verständnis der 
chora ist bis heute sehr umstritten, zumal Platon selbst im Timaios Angaben 
macht, die nur sehr schwer miteinander in Einklang zu bringen sind. Aus 
Anaximanders Begriff des apeiron lassen sich jedoch wichtige Aufschlüsse für 
die chora gewinnen – wie auch umgekehrt Platons chora Anaximanders apeiron 
beleuchtet. Platon sagt über die chora, dass sie »allen Werdens bergender Hort 
sei wie eine Amme« (49a), sie sei »unsichtbares, gestaltloses, allaufnehmendes 
Gebilde« (51a). Sie verfügt über eine materielle Dimension, da sie die »Präge-
masse für alles« (50c) ist, also die Materie, an der das Sein geschieht und zum 

                                                             
31 Vgl. Casey, Edward S.: Getting Back into Place, Indiana: University Press 22009, S. 

352: »The difference between space and place is one of the best-kept secrets in phi-
losophy. Above all in modern Western philosophy, where the very distinction came to 
be questioned and then discredited: one way of understanding modernity, as I shall 
suggest, is by its very neglect of this distinction. The ancient world, however, knew 
otherwise – knew better.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 25 

Sein wird. Daneben verfügt sie aber auch über eine räumliche Dimension, ist sie 
es doch, die das Weltall und jedes Sein hervorbringt. Der Demiurg schafft an 
und in der chora das Sein anhand der Ideen, die an und in der chora Wirklich-
keit werden. Wie nun durch die Ideen die formlose Materie Form und Sein ge-
winnt, nimmt sie Gestalt an und wird örtlich verifizierbar. Den gleichen Vorgang 
beschreibt Anaximander, wenn er davon spricht, dass aus dem Unbegrenzten 
und Markierungslosen der Kosmos hervorgeht. Es ist ein Geschehen der Ort-
werdung des Seins im Kosmos. Platon vergleicht die chora mit einem »Rüttelge-
rät« (52e-53b). Dieses habe die Grundkräfte des Kosmos in Bewegung versetzt: 

 
»Sie aber, in Bewegung gesetzt, zerstreuten sich, voneinander geschieden, dahin und 
dorthin, wie bei dem, was von den Worfelschwingen und den anderen Geräten zur Reini-
gung des Getreides geschüttelt und geworfelt wird, das Feste und Schwere an eine Stelle, 
das Lockere und Leichte aber an einen anderen Platz getragen wird und sich dort setzt.«32 
 

Platon fährt fort, dass diese Kräfte ursprünglich »ohne Verhältnis und Maß ge-
wesen« (53a) seien. Dieses ›Setzen‹ und Gestaltwerden bedeutet gleichzeitig, 
dass die Dinge ein Maß und ein gegenseitiges Verhältnis erhalten. Dies sind 
Kennzeichen der Ortwerdung des Seins: Im gestaltlosen Raum der chora ent-
steht das Sein, und diese Entstehung ist ein Ortwerdung, eine Gestaltwerdung, 
die ein ›Sich-Setzen‹ ist. Die chora wurde oft interpretiert als der Raum, in dem 
der platonische Demiurg den Kosmos erschafft. Diese Interpretation wird der ur-
sprünglichen Bedeutung des Wortes chora allerdings nicht gerecht. Die chora ist 
die Erde bzw. der Mutterboden, auf dem Getreide angebaut wird. Auf die Kos-
mogonie gewendet ist sie also dasjenige, auf dem der Kosmos entsteht, das nicht 
mit dem Kosmos identisch ist, aber ihn hervorbringt. Die chora ist das Ungeord-
nete, das die Ordnung hervorbringt. Derrida hat die chora beschrieben in diesem 
Wechselspiel und in der gegenseitigen Abhängigkeit von Unordnung und Ord-
nung. Sie ist Grundlage und Gefäß aller Ordnung und Bestimmung, ohne selbst 
geordnet oder bestimmbar zu sein: »Chora nimmt … alle Bestimmungen auf, 
aber sie besitzt keine davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie 
aufnimmt, aber sie besitzt sie nicht, wie man Eigentümer/Eigenschaften be-
sitzt.«33 Der Kosmos in seiner Existenz, aber auch in seiner Bestimmbarkeit be-
ruht damit auf etwas, das ungeordnet und unbestimmbar ist: der Kosmos exis-
tiert, indem er sich in seiner Geordnetheit und Begrenztheit vom Ungeordneten 

                                                             
32 Platon, Timaios, 52e-53a (in: Platon: Werke in acht Bänden, Bd. 7, Darmstadt: Wis-

senschaftliche Buchgesellschaft 1990). 
33 Derrida, Jaques: Chora, Wien: Passagen 22005, S. 27. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | MICHAEL RASCHE 

und Unbegrenzten unterscheidet, bleibt aber zugleich auf das verwiesen, von 
dem er sich unterscheidet. 

Rückgeblendet auf Anaximander wird nun klarer, wie innerhalb des Unbe-
grenzten der Kosmos als Begrenztheit und als Ort entsteht. Platon stellt sich die-
sen Schöpfungsakt des Demiurgen als von den Ideen geleitet vor. Die Ideen 
wiederum sind die Grundlage der Erkenntnis des Seins und zwar insofern sie 
örtlich Wirklichkeit geworden sind. Ähnlich charakterisiert Anaximander den 
Beginn des Seins als einen Hervorgang aus dem Markierungslosen, der gleich-
zeitig der Beginn dessen ist, was markiert werden kann und zudem selbst eine 
Markierung darstellt – und in der Landkarte als solche dargestellt wird. Anaxi-
mander wie auch Platon greifen in ihren Beschreibungen des Gegensatzes zwi-
schen der geordneten Welt – dem Kosmos – auf der einen Seite und dem unge-
ordneten apeiron bzw. der chora auf der anderen Seite auf einen uralten Gegen-
satz zurück, der ein omnipräsentes Motiv der mythischen Kosmogonien dar-
stellt: die Geburt der Schöpfung aus dem Urchaos und die ständige Bedrohung 
der Schöpfung, in dieses Urchaos zurückzufallen. »Früher als alles entstand das 
Chaos«, erzählt Hesiod in seiner Theogonie (116). Die von Zeus besiegten Tita-
nen, so Hesiod an späterer Stelle, werden in den Tartaros geworfen. Diesen be-
schreibt Hesiod wie folgt: 

 
»Hier auch haben die Erde, die dunkle, des Tartaros Abgrund, 
dann das unwirtliche Meer und der sternendurchfunkelte Himmel, 
sämtliche Dinge ihre Quellen und ihre Grenzen (peirata), 
schaurig und modrig, so dass davor selbst grauet den Göttern.«34 

 
Der Tartaros befindet sich jenseits der Grenzen, im Urchaos, aus dem die ganze 
Welt in ihrer Geordnetheit hervorgegangen ist. Das Ende dieser Geordnetheit ist 
das Ende des Kosmos, jenseits des Kosmos ist das Ungeordnete, das Chaos, das 
apeiron des Anaximander, die chora des Platon. Anaximander denkt sich die 
Entstehung dieser Ordnung aus dem apeiron als eine Absonderung. So berichtet 
Ps.-Plutarch: 

 
»Anaximander, der der Gefährte des Thales war, sagte, das Unbegrenzte (apeiron) enthal-
te die gesamte Ursache für das Werden und Vergehen des Alls, und aus ihm, sagt er, ha-
ben sich die Himmel ausgesondert (apokekristhai) und überhaupt alle Welten (kosmous), 
die unbegrenzt viele sind. … Er sagt, dass aus dem Ewigen ein Urkeim des Warmen und 
Kalten bei der Entstehung dieses Weltgefüges abgesondert worden sei und daraus sei dann 

                                                             
34 Hesiod: Theogonie, Stuttgart: Reclam 1999, V. 736-739. 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  | 27 

eine Art Feuerkugel um die die Erde umgebende Luft herum hervorgegangen, wie Rinde 
um einen Baum herum. Als diese Kugel geplatzt war und in bestimmte Kreise einge-
schlossen wurde, seien die Sonne, der Mond und die Sterne entstanden.«35 
 

Indem das apeiron nicht – wie von Aristoteles beschrieben – die materiale Ursa-
che des Kosmos ist, sondern der Kosmos in seiner Materialität erst durch eine 
Absonderung und Trennung vom apeiron entsteht, wird klarer, inwiefern der 
Kosmos als das Markierte bzw. das Markierungsfähige im Gegensatz steht zu 
dem, was nicht markierbar ist, aus dem es aber entstanden ist. Der Kosmos ist 
Kosmos insofern er über Grenzen verfügt, über ein festes Netz von Orten, das 
beschreibbar und – in Form der Karte – zu zeichnen ist. 

Casey stellt diesem Zugang zur chora den aristotelischen topos-Begriff ge-
genüber und skizziert damit die weitere historische Entwicklung. Aristoteles 
identifiziert in seiner Physik die Materialität einer Sache – die hyle – mit der 
chora. Aus dieser Perspektive kritisiert Aristoteles Platon in seiner Physik, dass 
dieser »Ort und Raum als dieselbe Sache« bezeichnen würde,36 eine Äußerung, 
die, so Casey, »mehr über Aristoles als über Platon verrät«.37 Aristoteles wirft 
Platon eine illegitime Vermischung von Ort und Raum vor. Der Ort ist das Be-
stimmbare, an dem sich ein Körper befindet, bestimmbar durch seine körperli-
chen und materiellen Merkmale wie Länge und Höhe. Aristoteles definiert den 
Ort »als Grenze des umfassenden Körpers« und vergleicht ihn mit einem Gefäß: 
»Wie ›Gefäß‹ einen fortbeweglichen Ort darstellt, so ist Ort ein Gefäß, das man 
nicht wegsetzen kann. [ ...]  Die unmittelbare, unbewegliche Grenze des Umfas-
senden – das ist Ort.«38 Der Ort ist das, wo sich ein Körper befindet. Der Raum 
ist dasjenige, in dem sich die Körper bewegen. Welchen Verlust stellt Casey hier 
bei Aristoteles gegenüber Platon fest, der seitdem die Philosophiegeschichte ge-
prägt hat? Da Aristoteles Platon die Vermischung von Ort und Raum vorwirft, 
ist es im Umkehrschluss die Trennung von Ort und Raum, die Aristoteles postu-

                                                             
35 Ps.-Plutarch, Strom. 2 (DK 12 A 10): »      

            ,   
            

. ...               
            

            
          .« 

36 Vgl. Aristoteles: Physik IV, 2. 
37 Vgl. E. Casey: Getting back into place, S. 353. 
38 Aristoteles: Physik, IV, 4. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | MICHAEL RASCHE 

liert. Was genau trennt Aristoles? Indem er den Ort auf die Körper hin deutet, 
die sich an ihm befinden, wird er zur Eigenschaft eines bestimmten Seins. Die 
chora Platons oder das apeiron Anaximanders waren der Grund des Kosmos, 
des Seins schlechthin. Dies sieht Aristoteles anders und äußert damit ein anderes 
Verständnis von Ort: »Denn nicht alles Seiende ist an einem Ort, sondern nur 
der der Bewegung fähige Körper.«39 Casey nennt dies eine »begrenzte und be-
grenzende Idee von Ort«.40 Diese Idee von Ort ist ausgerichtet, aber damit auch 
beschränkt auf die Bewegungen bestimmter, verifizierbarer physikalischer Kör-
per: 

 
»Die Bewegungen der natürlichen einfachen Körper, wie Feuer, Erde und dergleichen, 
zeigen nicht nur an, dass ›Ort‹ wirklich etwas bedeutet, sondern dass er sogar eine gewisse 
Kraft besitzt. Es bewegt sich nämlich ein jeder an seinen eigenen Ort, wenn man ihn nicht 
daran hindert, der eine nach oben, der andere nach unten.«41 
 
Aristoteles fasst zusammen: »Der Ort scheint zu sein (a) eine gewisse Form von 
Fläche, (b) so etwas wie ein Gefäß, (c) ein Umfassendes. Außerdem: Zugleich 
mit und bei dem Ding ist ein Ort; zugleich mit und bei dem Begrenzten sind die 
Grenzen.«42 Casey resümiert eine Einengung des bisherigen Ortsbegriffs: »Cho-
ra wird zum Topos, das Unbegrenzte zum Begrenzten.«43 Aristoteles macht den 
Ort zu einer bloßen verifizierbaren Konkretheit physikalischer Größen. Dies hat 
letztlich zur Konsequenz, dass sich Aristoteles nicht für den bestimmten und 
konkreten Ort interessiert oder für das, was sich an dem Ort befindet, sondern 
um die allgemeinen Eigenschaften, die an diesem Ort manifest werden. Geogra-
phie und Philosophie haben sich getrennt und deshalb ist von Aristoteles zwar 
überliefert, dass er sich für die Gesetze der Natur interessierte, aber er hat eben 
keine Karte der Natur bzw. der Erde gezeichnet. Anaximander tut dies, weil Ge-
ographie und Philosophie für ihn nicht zu trennen sind. Anaximander hat eine 

                                                             
39 Aristoteles: Physik, IV, 5. 
40 Vgl. Casey, Edward S.: Getting back into Place. A philosophical history, Berke-

ley/Los Angeles: University of California Press 22009, S. 352: »Notice that this de-
limited and delimiting idea of place brings with it the supposition that place is primar-
ily locatory and that what it locates is a physical thing.« 

41 Aristoteles: Physik, IV, 1. 
42 Aristoteles: Physik, IV, 4. 
43 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place, S. 50f.: »Place is conceived in the cautious, 

finite terms of container and limit, boundary and point. Chora yields to Topos, the 
bountiful to the bounded.« 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  | 29 

Karte gezeichnet, weil er gegenüber dem Mythos die Bedeutung des Konkreten 
begriffen hat: Wissen ist an das Konkrete gebunden und dieses Konkrete ist fest-
zuhalten und zu fixieren. Aristoteles deutet dieses Konkrete und Wahrnehmbare 
auf objektive Strukturen hin, die sich in diesem ausdrücken und die er in seiner 
Metaphysik als ›Wissenschaft des Seins des Seienden‹ zur Mitte seiner Philoso-
phie macht. Damit geht Aristoteles über Anaximander hinaus, was den Schritt, 
den Anaximander unternommen hat, aber nicht weniger notwendig für die Philo-
sophie macht. 

Der Beginn der Philosophie, wie ihn Anaximander darstellt, ist in vollem 
Sinne ›topo-graphisch‹. Er ist einerseits gebunden an den Topos, den Ort; ande-
rerseits ist er gebunden an das Graphische, das Schreiben. In ihrer Ortsgebun-
denheit wird die Philosophie zur Philosophie, weil sie lernt, den Ort als Ort im 
Kontext des Raumes wahrzunehmen. Das philosophische Denken stellt eine 
Abstraktion dar, die nicht denkbar ist ohne das Abstrahierte. Die Abstraktion 
führt das Abstrahierte weiter zu dem, was nicht direkt wahrgenommen werden 
kann, der Welt des Denkens und des rationalen Erschließens. In dieser Weiter-
führung bleibt die Abstraktion an das gebunden, was sie abstrahiert und ist damit 
›topisch‹, ortsgebunden. Diese Gebundenheit drückt sich aus in der Graphizität, 
im Geschrieben-Sein der Philosophie. Der historische Beginn der Philosophie ist 
untrennbar verbunden mit der Literalität, wie insbesondere die Vertreter der sog. 
›Kanadischen Schule‹ herausgearbeitet haben, wie etwa Walter J. Ong, Jack 
Goody oder Eric A. Havelock. So spricht Havelock von einer »literalen Revolu-
tion«, welche »die Erfindung der griechischen Philosophie« hervorgebracht ha-
be.44 Ähnlich sieht auch Luhmann in der Fähigkeit der Schrift, »stärker von der 
Sache her« zu argumentieren, den Ursprung der Philosophie.45 Die Schrift er-
möglicht aber nicht nur aufgrund der höheren Reflexionsfähigkeit eine intensive-
re Auseinandersetzung mit den zu behandelnden Themen. Havelock verweist 
zudem darauf, dass die Sprache in ihrer schriftlichen Verfasstheit sichtbar vom 
Menschen getrennt ist. Das gesprochene Wort ist nicht ohne den Sprecher zu 
denken, das geschriebene Wort schon. Das Denken des Menschen kann sich auf 
diese Weise von den körperlichen Sinnen abkoppeln.46 Das, was Havelock hier 
beschreibt, ist ein Aspekt des Ort-Werdens des Denkens: die Graphizität des 

                                                             
44 Vgl. Havelock, Eric A.: Als die Muse schreiben lernte, Berlin: Wagenbach 2007, S. 

11f. 
45 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Versuch einer allgemeinen Theorie, Frank-

furt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 219f. 
46 Vgl. Havelock, Eric A.: Preface to Plato, Harvard: Belknap Press 1990, S. 206; vgl. 

auch Ong, Walter J.: Orality and Literacy, London: Methuen 1982, S. 103f. 

DER TOPOGRAPHISCHE B  EGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | MICHAEL RASCHE 

Denkens stellt einen anderen Ort des Denkens dar, das nicht mehr an den den-
kenden oder sprechenden Menschen gebunden ist, sondern einen eigenen Ort 
einnimmt, das Geschriebene selbst ist immer topisch. Anaximander bannt das 
Topische in eine Karte und setzt den topo-graphischen Beginn der Philosophie 
auf der Ebene der Geographie fort, die zu dieser Zeit inhaltlich ein Teilgebiet der 
Philosophie ist. Das Zeichnen der Karte ist einerseits Weiterführung bzw. Er-
gänzung einer neuen Literalität und Graphizität, andererseits Zeichen eines neu-
en philosophischen Bewusstseins, das den Ort in ein neues Verhältnis zum 
Raum setzt. 

Indem Anaximander eine Karte zeichnet, verweist er auf den topographi-
schen Ursprung der Philosophie, der nicht nur am Anfang der Philosophie steht, 
sondern diese auch begleitet. Die Ortsgebundenheit der Philosophie wurde in 
den Jahrhunderten nach Anaximander schrittweise aufgelöst, indem der konkrete 
Ort gegenüber dem Raum der Mathematik und der Metaphysik ins Hintertreffen 
geriet. Casey hat diesen Weg der Philosophie eindrucksvoll beschrieben und 
deutlich gemacht, dass die Philosophie auf diesem Weg einen großen Verlust er-
litten hat, den es zu korrigieren gilt. 

Anaximander hat mit der Erstellung einer Landkarte den mythischen Raum 
überwunden zugunsten der philosophischen Hinwendung an das Konkrete und 
seiner Einordnung in den Raum. Die Karte konnte entstehen als Teil eines 
Wechselspiels von Raum und Ort, und die Philosophie kann nur existieren im 
Rahmen dieses Wechselspiels: in der Beachtung des Konkreten vor dem Hinter-
grund des dem Konkreten Enthobenen bzw. des Ortes im Zusammenhang mit 
dem Raum. Wie die Antike lange darum ringen musste, dass die Philosophie 
nicht in der Ablehnung der Doxa, sondern im Wechselspiel von Doxa und Al-
etheia zu konstituieren ist, verbleibt sie zugleich gebunden an das Wechselspiel 
von a-peiron und peiron, von Raum und Ort, Unbegrenztem und Begrenztem. 
Beschreibung ist immer auch Be-grenzung, wie Deutung immer auch Ent-
grenzung des Gedeuteten ist. Beides, darauf verweist Anaximander, gehört zur 
Philosophie. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002 - am 14.02.2026, 11:44:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

