Der topographische Beginn der Philosophie:
Anaximander

MICHAEL RASCHE

Die sog. »topologische Wende« der Philosophie stellt den Raum in den Fokus der
philosophischen und kulturwissenschaftlichen Forschung. Diese inhaltliche Aus-
richtung auf den »Raumc ist nicht denkbar ohne eine angemessene Beriicksichti-
gung des »Ortes<. Dies gilt bereits fiir den Beginn der Philosophie, der sich auch
vor dem Hintergrund dieser Spannung von Ort und Raum beschreiben lisst.
Oft sind es die auf den ersten Blick kleinen und unauffilligen Ereignisse, die
etwas grundsitzlich Neues ankiindigen: Irgendwann in der 1. Hilfte des
6. Jahrhunderts v. Chr. zeichnet der Ionier Anaximander eine Landkarte. Das
Spannende: Er ist der erste Mensch, von dem diese Handlung iiberliefert ist, und
er ist ein Philosoph. Wie kommt es, dass ausgerechnet ein Philosoph der erste
ist, der eine Landkarte zeichnet? Und was verrdt das iiber die neu entstechende
Philosophie?

Anaximander, der wohl um 610 v. Chr. geboren wurde und kurz nach
547 v. Chr. gestorben ist, gilt als einer der ersten Philosophen iiberhaupt. Er ist
der zweite der drei sog. »Naturphilosophen< aus Milet, mit denen allgemein der
Beginn der Philosophiegeschichte angesetzt wird. Von Anaximander wird in an-
tiken Quellen berichtet, dass er der erste gewesen sei, der eine Landkarte ge-
zeichnet habe. So schreibt Agathemeros im 1. Jahrhundert v. Chr.: » Anaximan-
der aus Milet, ein Schiiler des Thales, hat als erster gewagt, die bewohnte Welt
auf einer Karte zu zeichnen.«' Ahnlich duBern sich auch Strabon® sowie Dioge-

1 Agathemeros L,1 (zitiert nach Kirk, Geoffrey S./ Raven, John E./ Schofield, Malcolm:
Die vorsokratischen Philosophen, Stuttgart/Weimar: Metzler 2001.
2 Vgl. Strabon, 1, p.7 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philosophen).

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | MICHAEL RASCHE

nes Laértios in seiner Kurzbiographie iiber Anaximander.® Vermutlich beziehen
sich diese Texte auf eine Aussage des Eratosthenes aus dem 3. Jahrhundert
v. Chr, die allerdings nicht in direkter Weise iiberliefert ist. Eratosthenes war der
langjahrige Leiter der Bibliothek in Alexandrien und besall somit Kenntnis &lte-
rer Zeugnisse iber Anaximander. Genauere Berichte iiber die Karte des Anaxi-
mander liegen nicht vor. Die antiken Quellen berichten jedoch, dass Hekataios
von Milet (ca. 560-480 v. Chr.), der eine Generation nach Anaximander lebte,
dessen Karte verbessert habe.* Die Karte des Hekataios war in der Antike be-
kannt. Wenig schmeichelhaft hat sich Herodot iiber verschiedene Karten geédu-
Bert, die er in Ionien gesehen hat und die wohl dem Muster entsprechen, das von
Anaximander und Hekataios geschaffen worden ist. Seine Schilderung erlaubt
eine zumindest grobe Vorstellung der Karte des Anaximander:

»Ich lache, wenn ich sie ihre Erdkarten zeichnen sehe, viele Leute schon, von denen aber
keiner die Sache verniinftig zu erkldren weil}: sie zeichnen Okeanos, wie er rings um die
Erde flieBt, die kreisrund ist, wie mit dem Zirkel gestaltet, und Asien machen sie gleich

groB wie Europa.«®

Unabhéngig davon, wie gelungen diese ersten Versuche einer Karte sind, stellt
sie ein wichtiges Indiz dar, dass etwas Neues passiert ist, und dieses Neue ist un-
aufloslich mit dem Beginn der Philosophie verbunden. Um dieses Neue zu ver-
stehen, ist es notig, auf das zu blicken, was ihm vorausgeht, und was eben nicht
die Erstellung einer solchen Karte ermdglichte: die Raum- und Ortswahrneh-
mung des Mythos.

Der Mythos bzw. das mythische Denken ist die der Philosophie vorausge-
hende (und die Philosophie auch begleitende) Form der Weltdeutung. Die Philo-
sophie entstand als Kritik, aber auch als Weiterfiihrung des Mythos. Der Mythos
als Denkform zeichnet sich durch eine bestimmte Art der Raum- und Ortswahr-
nehmung aus, die nicht diejenige der spéter entstandenen Philosophie bzw. Na-
turwissenschaft ist. Ernst Cassirer ist an verschiedenen Stellen seines Werkes der
Frage nachgegangen, welche Raumwahrnehmung sich im Mythos ausdriickt und

3 Diogenes Laertios II, 1-2 (Diels, Hermann/ Kranz Walther: Die Fragmente der Vor-
sokratiker, Bd, 1, Hildesheim: Weitmann 2001, DK 12 A 1).

4 Vgl. Agathemeros 1,1 (zitiert nach G. S. Kirk u. a., Die vorsokratischen Philosophen):
»Nach ihm machte Hekataios aus Milet, ein weitgereister Mann, die Karte genauer, so
dass das Werk bewundert wurde.«

5 Herodot, Historien 1V,36 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen).

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 17

wie diese durch eine neue, wissenschaftlich zu nennende Raumwahrnehmung
weiterentwickelt wird. Cassirer trifft hierbei eine wichtige methodische Feststel-
lung, wenn er ankiindigt, das »Raumproblem« in Beziehung zum »Symbolpro-
blem« zu bearbeiten: »Ist der Raum, »in< dem sich uns die Dinge darstellen, eine
einfache anschauliche Gegebenheit, oder ist der vielleicht erst der Ertrag und das
Ergebnis eines Prozesses symbolischer Formung?«® Damit geht es Cassirer aus-
driicklich nicht um eine psychologische oder erkenntnistheoretische Fragestel-
lung, sondern um die kulturphilosophische Frage, welches Raumverstdndnis sich
in den verschiedenen Zeugnissen und Symbolen niedergeschlagen hat. Diese
Frage soll zu der Frage weiterfiihren, inwiefern Anaximander mit der Schaffung
eines neuen Symbols — der Landkarte — eine neue Art der Raumwahrnehmung
bezeugt, die konstitutiv fiir den Beginn der Philosophie ist.

Cassirer hat verschiedene Phasen der rdumlichen Wahrnehmung unterschie-
den und setzt die mythische der mathematisch-wissenschaftlichen Wahrneh-
mung gegeniiber. Er stellt diesbeziiglich die Frage, »auf welchem Wege und
kraft welcher Vermittlungen die bloe Rdumlichkeit in >den< Raum, der pragma-
tische in den systematischen Raum iibergeht«.” Das primire, mythische Raum-
bewusstsein ist dadurch gekennzeichnet, den Raum in einer direkten Anschau-
ung wahrzunehmen, die eindimensional ist und damit noch nicht rdumlich in
vollem Sinne ist. Cassirer kann sich hier auf Heidegger und seine Analysen der
raumlichen Struktur des »In-der-Welt-seins« stiitzen, wie dieser sie im Abschnitt
»Das Umhafte der Umwelt und die Raumlichkeit des Daseins« in Sein und Zeit
ausgefiihrt hat.® Heidegger geht aus vom Begriff des »Zuhandenen«’. Das Zu-
handene, so Heidegger, befindet sich rdumlich nah, und diese Néhe regelt sich
durch die Hantierbarkeit und den Gebrauch des »Zuhandenen«. Damit ist dieses
Zuhandene nicht irgendwie vorhanden, sondern ist »wesenhaft an- und unterge-
bracht, aufgestellt, zurechtgelegt«'®. Es befindet sich nicht an einem zufilligen
Ort, sondern an einem >bestimmten< Platz, der im Verhéltnis zu anderen >be-
stimmten« Plétzen steht:

6 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, Hamburg: Meiner
2010, S. 160. Vgl. auch S. 168.
Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 167.
Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Berlin: de Gruyter 2006 (19. Aufl.), S. 101-
113.

9 Vgl ebd, S. 102.

10 Vgl. ebd.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | MICHAEL RASCHE

»Der jeweilige Platz bestimmt sich als Platz dieses Zeugs zu ... aus einem Ganzen der
aufeinander gerichteten Pldtze des umweltlich zuhandenen Zeugzusammenhangs. Der
Platz und die Platzmannigfaltigkeit diirfen nicht als Wo eines beliebigen Vorhandenseins
der Dinge ausgelegt werden. Der Platz ist je das bestimmte >Dort< und »Da« des Hingeho-

rens eines Zeugs.«'!

Dieses Geflecht der bestimmten Orte konstituiert die »Gegend«. Die Gegend ist
ein bekannter Raum, in dem bestimmte Orte eingeordnet sind. Sie ist das »Um-
hafte« dieser Orte, sie ist nicht dreidimensional, wird also nicht rdumlich wahr-
genommen, sondern ihre Riumlichkeit muss nach und nach enthiillt werden.'?
Cassirer greift auf diese Analysen Heideggers zuriick, geht aber iiber sie hinaus,
indem er »iiber sie hinausfragt« und den Weg verfolgen will, »der von der
Réaumlichkeit, als einem Moment des Vorhandenen, zum Raum, als der Form
des Vorhandenen, hinfiihrt«.!* Die Rdumlichkeit ist Wahrnehmung des Mythi-
schen, der Raum hingegen die Wahrnehmung dessen, was auf den Mythos folgt
— der Philosophie. Die Raumlichkeit des Mythos ist dadurch gekennzeichnet,
dass die einzelnen Orte dieses Raums vom Betrachter bestimmt sind und ihnen
in diesen Bestimmungen Bedeutungen verliehen werden: »Die Nahe und Ferne,
die Hohe und Tiefe, das Rechts und Links — sie alle haben ihre unverwechselba-
re Eigenart, ihre besondere Weise magischer Bedeutsamkeit.«'* Der mythische
Raum ist erfiillt von Orten, die eine Bedeutung und einen Inhalt besitzen, der
ihnen vom Betrachter verliechen wird. Diese Bedeutungen sind Resultate der un-
mittelbaren, sinnlichen Wahrnehmung des Betrachters.

11 Ebd.

12 Vgl ebd., S. 103: »Es ist nie zundchst eine dreidimensionale Mannigfaltigkeit mogli-
cher Stellen gegeben, die mit vorhandenen Dingen ausgefiillt sind. Diese Dimensiona-
litdt des Raumes ist in der Raumlichkeit des Zuhandenen noch verhiillt. Das »Obenc¢
ist das »an der Decke«, das »Unten< das »am Bodenc, das »Hinten« das »bei der Tiir¢; al-
le Wo sind durch die Génge und Wege des alltidglichen Umgangs entdeckt und um-
sichtig ausgelegt, nicht in betrachtender Raumausmessung festgestellt und verzeich-
net.«

13 Vgl. E. Cassirer: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 3, S. 168, Anm. 64.

14 Ebd. Vgl. auch ebd.: »Was einen Bezirk zu einem rdumlich Besonderen und Beson-
derten macht: das ist nicht irgendeine abstrakt-geometrische Bestimmung, sondern es
ist die eigene mythische Atmosphére, in der er steht — der Zauberhauch, der ihn um-
wittert. Die Richtungen im mythischen Raum sind demgemalf nicht begriffliche oder
anschauliche Relationen — sie sind selbstéindige, mit ddmonischen Kréften begabte

Wesenheiten.«

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 19

Wie ist nun die Neuentwicklung zu denken? Cassirer spricht von einer neuen
Représentation bzw. Symbolwerdung. Die direkt wahrgenommenen Eindriicke
werden in ein sich herausbildendes festes Deutungssystem eingefiigt und an-
schlieBend auf dieses hin interpretiert. Die direkte Anschauung, die kennzeich-
nend fiir die mythische Raumwahrnehmung war, wird schrittweise iiberwunden,
beginnend in der Form der sprachlichen Darstellung des Raumes. Die einzelnen
Augenblicke der Wahrnehmung werden zueinander in ein Verhéltnis gesetzt; sie
verweisen dann, so Cassirer, iiber sich hinaus, »auf ein Etwas, von dem all diese
wechselnden Bilder nur verschiedenartige Erscheinungsweisen sein wollen«.'
Auf diese Weise vollzieht sich die Wende vom mythischen Ausdrucksraum,
welcher in der Wahrnehmung unmittelbar einen Ausdruck hervorbringt, zum
Darstellungsraum, welcher eine mittelbare Darstellung hervorbringt, die dem

t.1® Diese Wende bedeutet nicht eine

Raum eine dreidimensionale Ordnung gib
neue oder tiefere Kenntnis des Raumes, sondern eine andere Wahrnehmung, die
allerdings neue Kenntnisse zur Folge hat, etwa die Erstellung einer Landkarte.
So schreibt Cassirer iiber die Naturvolker, die den Raum mythisch wahrnehmen:
»Jeder Punkt ihrer Umgebung ... z. B. kann ihnen aufs genaueste vertraut sein,
ohne dass sie imstande wéren, eine Karte des Flusslaufs zu zeichnen, ihn also in
einem riumlichen Schema festzuhalten.«'” Die Fihigkeit, eine Karte zu zeich-
nen, ist nicht abhingig von der Kenntnis der Landschaft, sondern von der Art,
die Landschaft wahrzunehmen. Die primdre Wahrnehmung des Menschen — wie
sie sich im Mythischen ausdriickt — schafft einen unmittelbaren Ausdruck des
Wahrgenommen und in diesem Ausdruck wird dem Wahrgenommenen eine Be-
deutung verliehen. Die darauf folgende Phase der Wahrnehmung deutet die
wahrgenommenen Elemente des Raumes als Teil des Raumes; sie werden zu
festen Orten eines festen, nicht verénderlichen Gefiiges und somit als Karte dar-
stellbar. Wenn Anaximander als historisch erster gilt, der eine Weltkarte ge-
zeichnet hat, konnte er dies deshalb, weil er den Kosmos nicht mehr mythisch

15 Vgl ebd., S. 174.

16 Vgl. ebd., S. 171: »Wendung vom Ausdrucksraum zum Darstellungsraum: die einzel-
nen ,Orte’ erscheinen nicht mehr lediglich durch gewisse qualitative und fiihlbare
Charaktere voneinander geschieden; sondern es treten an ihnen bestimmte Relationen
des »Zwischen< der rdumlichen Ordnung auf.« Vgl. auch Jacob, Géographie et ethno-
graphie, Paris: Colin 1991, S. 36f.

17 Ebd., S. 173.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | MICHAEL RASCHE

sah und die einzelnen Orte als variable Teile der Wahrnehmung erkannte, son-
dern die einzelnen Orte in ihrem Raum einordnen konnte.'®

Erste Ansitze dieses Neuen finden sich bei Thales von Milet, der als Lehrer
des Anaximander und erster Philosoph {iberhaupt gilt. Die Quellenlage bei ihm
ist auferordentlich diirftig. Von ithm sind jedoch verschiedene astronomische
und geologische Aussagen iiberliefert, so etwa die prézise Vorhersage einer
Sonnenfinsternis,'® die Berechnung von Sternbildern oder die These, dass die
Erde auf Wasser liegen wiirde.?’ Daneben werden ihm verschiedene geometri-
sche Kunststiicke zugeschrieben, so etwa die Berechnung der Hohe der Pyrami-
den.?! Was von diesen Dingen tatsichlich von Thales vollbracht wurde, ist um-
stritten. Wichtig ist jedoch, dass der historische Beginn der Philosophie mit einer
neuen Phase der Weltwahrnehmung zusammenhéngt, die es ermoglichte, den
Kosmos — die Sterne genauso wie die Erde — auf feste Bezugspunkte hin auszu-
legen und zu beschreiben. Das Neue hierbei ist die Tatsache, dass diese Bezugs-
punkte das Geriist dafiir bilden, neue Erkenntnisse zu erlangen, indem das Be-
kannte und Wahrgenommene auf Unbekanntes hin erweitert wird. Die einzelnen
Sterne sind bekannt und werden nun auf ein zukiinftiges Datum hin beschrieben.
Das Wasser begrenzt das Land an den Ufern und bildet damit auch den Urgrund,
auf dem die Erde schwimmt. Feste Punkte und Orte bilden das Fundament von
Aussagen, die iiber die bloBe Wahrnehmung der Orte hinausgehen, und das ist
moglich, weil diese Orte nicht mehr im Sinne des Mythos variabel, sondern fest
sind, eingebettet in eine feste rdumliche Struktur. Diese rdumliche Struktur ist
topographisch: die neue philosophische Erkenntnis ist ortsgebunden, sie ist Wei-
terfithrung bzw. Verallgemeinerung dessen, was als sicher erkannt ist. Kurt von
Fritz fasst diesen Vorgang dahingehend zusammen, »dass das Wahre und Verifi-
zierbare von nicht Verifizierbarem unterschieden wurde, »das so Gewonnene
durch eigene Beobachtungen und Spekulationen« ergénzt wurde »und auf diese

18 Vgl. Gehrke, Hans-Joachim: »Die Geburt der Erdkunde aus dem Geiste der Geomet-
rie. Uberlegungen zur Entstehung und Friihgeschichte der wissenschaftlichen Geo-
graphie bei den Griechen«, in: Kullmann, Wolfgang u. a. (Hg.), Gattungen wissen-
schaftlicher Literatur in der Antike, Tiibingen: Gunter 1998, S. 163-165.

19 Vgl. Diogenes Laértios 1,23 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen).

20 Vgl. Aristoteles, Met. 983b (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philoso-
phen).

21 Vgl. Diogenes Laértios 1,27 (zitiert nach G. S. Kirk u. a.: Die vorsokratischen Philo-
sophen).

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 21

Weise endlich ein ganzes neues Weltbild« entstehen sollte.”? Ein weiteres
kommt aber noch hinzu, das er als épapuolerv-Methode beschreibt und das fiir
den Beginn der mathematischen Wissenschaft zentral ist: »Alle Sétze lassen sich
sehr einfach durch Aufeinanderlegen der gleichen Stiicke beweisen.«**> Auch
dieses Aufeinanderlegen der Sétze ist gebunden an einen Ort: es geht um die
Ubereinstimmung fester Strukturen und diese werden konstituiert durch Orte.
Die Wahrnehmung fester Punkte — die Orte sind — und ihre Ausdehnung in den
Raum hinein konstituieren den Beginn wissenschaftlicher Reflexion — sei diese
verstanden als Philosophie oder Mathematik. Aus verschiedenen Griinden — ge-
nannt sei hier etwa die zunehmende Literalisierung — kam es zu einem bestimm-
ten Zeitpunkt in Ionien zu der Entwicklung, die den Beginn der Philosophie
markiert. Diese trat auf mit dem Anspruch, die Doxa als den &uferen Schein und
Nebel zu durchdringen und zur Aletheia, der diesem Schein zugrunde liegenden
Wabhrheit, vorzustoBen. Dieses Ansinnen war der Versuch, hinter der Kontin-
genz und Verdnderlichkeit der Welt zu ihrem unverdnderlichen Grund vorzu-
dringen. Diese intellektuelle Suche nach Sicherheit fiihrte unter anderem zu obig
dargestellter Entwicklung, die festen Punkte, die sich darbieten, als Fundament
weiterer Deutung zu nehmen. Thales erkennt im Wasser nicht mehr eine kontin-
gente Gottheit, sondern ein unverénderliches Prinzip, das er zum Deutungsmal-
stab des Kosmos macht. Dieser Vorgang ist der gleiche, der dann wenige Jahre
spéter seinen Schiiler Anaximander dazu verleiten wird, eine Karte zu zeichnen:
das Erkennen fester Bezugspunkte und die Konstruktion einer Struktur, welche
diese Bezugspunkte verbindet.

Das Netz dieser Bezugspunkte bildet ein geordnetes System, den kosmos
(x6opog). Der Kosmos steht dem gegeniiber, das nicht geordnet ist: das Gren-
zenlose, das apeiron (mneipov). Der apeiron-Begriff bei Anaximander ist bereits
in der Antike oft fehlinterpretiert worden, beginnend mit Aristoteles. Dieser hat
in seiner Physik das apeiron dargestellt als das materiale Prinzip, aus dem der
Kosmos entstanden sei.** Aristoteles’ Verstindnis des apeiron hat sich jedoch in
entscheidenden Punkten vom urspriinglichen Verstindnis entfernt. Aristoteles
kritisiert die friihen Philosophen wie Anaximander, dass diese das apeiron inso-
fern fehlinterpretiert hétten, dass ein »Unbegrenztes<, also etwas, dem eine defi-
nite Gestalt abgeht, nicht Ursache des Kosmos in seiner definiten Gestalt sein

22 Vgl. v. Fritz, Kurt: Griechische Logik, Bd. 1, Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann-
Holzboog 1978, S. 31.

23 Vgl. K. v. Fritz: Logik, S. 33.

24 Vgl. Aristoteles, Physik 11,4 (in: Aristoteles: Philosophische Schriften, Bd. 6, Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1995).

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | MICHAEL RASCHE

kann. Ein Unbegrenztes konne weder in der Lage sein, ein Begrenztes hervorzu-
bringen noch von begrenzten Kriiften tangiert zu werden.> Das urspriingliche
Verstindnis des apeiron ist jedoch ein anderes, und dieses gilt es nachzuvollzie-
hen, wenn man Anaximanders Sprechen vom apeiron einordnen will.

Peras (16 népog) ist die Grenze bzw. die Grenzmarkierung. Entsprechend ist
das a-peiron das Grenz- und Markierungslose. Es handelt sich also nicht — wie
von Aristoteles beschrieben — um eine unendliche Substanz, sondern um etwas,
das dadurch gekennzeichnet ist, dass es keine Grenzen hat: »Das apeiron ist das,
was eigentlich mit so etwas wie Grenze nichts zu tun hat und dem dabei nichts
fehlt, d. h. es ist bar eines Verhiltnisses zu jeder durch es hindurchleitenden
Abmessung, Orientierung oder Richtung.«*® Es werden keine Aussagen dariiber
gemacht, was das apeiron fur sich ist; flir sich genommen existiert es gar nicht
als apeiron, sondern es ist das, dessen Grenzen man nicht wahrnehmen kann.
Diese Eigenschaft steht nicht fiir sich, sondern ist der Gegensatz zu dem, dessen
Grenzen man wahrnehmen kann. Schadewaldt weist darauf hin, dass das Wort
apeiron bei Homer zumeist im Zusammenhang mit der Erde oder mit dem Meer
gebracht wird und stellt fest, dass es bei diesem Wort um den Eindruck geht, den
man beispielsweise auf dem offenen Meer hat: »Wo man den Horizont sieht, ist
noch nicht die Grenze, man kann weiterfahren, und es geht dann immer wei-
ter.«*” Es geht bei diesem Begriff um die Wahrnehmung, dass hinter dem Be-
grenzten, das sich dem Betrachter erschlie3t, etwas Jenseitiges liegt, das nicht
begrenzt ist, dessen Grenzen sich durch die Anndherung immer weiter verschie-
ben, aber trotzdem hinter dem Horizont als etwas »Unbegrenztes« verbleibt, das
nicht markiert und eingeschrénkt ist.

Wenn iiber Anaximander die Aussage iiberliefert ist, dass dieses apeiron den
Urgrund, die apyn des Kosmos darstellen wiirde, geht es nicht um die aristote-
lisch verstandene Aussage, dass eine in die Unendlichkeit ausgedehnte Substanz
den endlichen Kosmos hervorbringen wiirde, sondern darum, dass der Anfang
des Kosmos sich in dem vollzog, was noch keine Grenzen kannte und der Be-
ginn des Kosmos erst der Beginn jedweder Begrenztheit und Geordnetheit ist.
Der Kosmos ist das geordnete Gefiige einer Welt, die in Grenzen existiert. In-
dem sie in dieser Geordnet- und Begrenztheit entsteht, geht sie aus dem hervor,
das diese Grenzen nicht hat, das man nicht beschreiben kann, weil es a-peiron
ist. In dem einzig wortlich iberlieferten Zitat von Anaximander heif3it es, dass

25 Vgl. Aristoteles, Physik III, 5.

26 Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker, Miinchen: Beck 1994, S. 19f.

27 Vgl. Schadewaldt, Wolfgang: Die Anfinge der Philosophie bei den Griechen, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 1978, S. 237f.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 23

die seienden Dinge »sich strafen und gegenseitig ihr Unrecht vergelten nach der
Ordnung der Zeit«.”® Anaximander beschreibt hier die Konstituierung der Ord-
nung, die den Kosmos zum Kosmos macht. Dieser befindet sich durch seine
Ordnung, die durch Grenzen markiert werden, in einem Gegensatz zu dem, was
hinter dem Horizont der Ordnung liegt und ihr sogar vorausgeht: dem apeiron.
Indem Anaximander diesen Gegensatz erkennt zwischen dem Kosmos, der sich
dem Menschen darbietet in seiner Begrenztheit, und dem, was den Kosmos
umgibt, trifft er die Aussage, dass der Mensch dasjenige, das sich ihm darbietet,
erkennen kann, weil es begrenzt ist. Dieses Begrenzte kann die Basis der Er-
kenntnis sein und zwar insofern der Mensch sich in seine Grenzen hineinbegibt:
em-peiria, die Empirie. Das Unbegrenzte ist nur indirekt wahrnehmbar durch
den Gegensatz zum Begrenzten, und dieses ist wahrnehmbar durch seine Be-
grenztheit. Damit ist Wissen topografisch, gebunden an feste Punkte in diesem
begrenzten Gefiige, somit an Orte. Der Kosmos ist kein Raum, sondern ein Ort
bzw. eine Sammlung von Orten, die im Raum entstanden ist. In Bauen Wohnen
Denken beschreibt Heidegger diesen auch fiir die Antike und Anaximander giil-
tigen Zusammenhang von Ort und Raum wie folgt:

»Ein Raum ist etwas Eingerdumtes, Freigegebenes, ndmlich in eine Grenze, griechisch
népac. Die Grenze ist nicht das, wobei etwas aufhort, sondern, wie die Griechen es er-
kannten, die Grenze ist jenes, von woher etwas sein Wesen beginnt. Darum ist der Begriff:
opiopdg, d. h. Grenze. Raum ist wesenhaft das Eingerdumte, in seine Grenze eingelassene.
Das Eingerdumte wird jeweils gestattet und so gefiigt, d. h. versammelt durch einen Ort.

... Demnach empfangen die Rdume ihr Wesen aus Orten und nicht aus »dem« Raum.«*

Der Ort konstituiert den Raum und ist selbst gekennzeichnet durch seine Gren-
zenhaftigkeit. Durch die Grenze wird der Ort zum Ort und durch die Anerken-
nung des Ortes entsteht der Raum als Raum. Bei Heidegger klingt ein Gedanke
an, den dann Malpas in Place and Experience ausfiihren wird: dass die Wahr-
nehmung eines Ortes nicht etwas von auflen in das Bewusstsein Eindringendes
ist, sondern dass das Bewusstsein den Ort als Ort konstituiert.’® Wenn die
menschliche Erkenntnis darauf angewiesen ist, Grenzen zu ziehen und Orte zu

28 Vgl. Anaximander, DK 12 A 9: »kotd 0 ypedv: d1ddvor yop vt diknv Kol ticw
AAAMA01G THG adtkiog KatTd TNV TOL XPOVOL TAEV.«

29 Heidegger, Martin: Bauen Wohnen Denken, in: Vortrige und Aufsétze, Stuttgart:
Klostermann 81997, S. 149.

30 Vgl. Malpas, Jeff: Place and Experience. A philosophical Topography, Cambridge:
Cambridge University Press 1999, S. 138tf.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | MICHAEL RASCHE

schaffen, dann ist der Beginn der Philosophie als Beschreibung einer neuen
Ebene menschlicher Erkenntnis das Setzen von Orten und Grenzen, ebenso wie
die beschriebene Welt in neuer Weise von Orten und Grenzen gepragt ist.

Die Erstellung einer Landkarte durch Anaximander stellt vor diesem Hinter-
grund die logische Konsequenz dar: sie beschreibt die Grenzen der Welt, sie si-
chert die Orte und damit auch das Wissen iiber die Welt, das ein Wissen iiber die
Orte ist, iiber dasjenige, was Grenzen hat und aufgrund dieser Grenzen jeder
(unbegrenzten) Raumlichkeit entgegensteht. Indem Anaximander diese Karte
zeichnet, will er das Wissen iiber den Kosmos sichern und dem stidndigen Ver-
schieben der Wahrnehmung zum apeiron hin ein Ende machen. Das Schiff se-
gelt iiber das Meer dem Horizont des apeiron entgegen. Mit dem Nahern des ei-
nen Horizontes geht der Verlust des anderen Horizontes einher und damit auch
ein Verlust des Wissens. Dem will Anaximander entgegentreten, wenn er diese
Karte anfertigt. Das Neue an dieser Karte ist weniger, die Orte zu kennen als
vielmehr das Ansinnen, die Orte zu sichern, die zu Orten eines bestimmten
Raumes werden bzw. sich in ihnen ein neues Raumgefiihl ausdriickt. Anaximan-
ders Erstellung einer Karte ist Ausdruck eines neuen, ausgewogenen Verhéltnis-
ses von Ort und Raum. Der Ort stellt in neuer Weise die Grundlegung der Welt-
deutung dar, aber dies tut er, indem er auf den Raum hin interpretiert wird. Er ist
Teil des Raumes, der wiederum darstellbar wird im Ort.

Diese Ausgewogenheit von Raum und Ort ist kennzeichnend fiir die antike
Philosophie. Dies stellt Casey fest im Zusammenhang seines Bemiihens, den Ort
gegeniiber dem Raum wieder neu in der Philosophie zu etablieren.’! Casey nennt
als Beispiel den platonischen chora-Begriff im Timaios. Das Verstdndnis der
chora ist bis heute sehr umstritten, zumal Platon selbst im Timaios Angaben
macht, die nur sehr schwer miteinander in Einklang zu bringen sind. Aus
Anaximanders Begriff des apeiron lassen sich jedoch wichtige Aufschliisse fiir
die chora gewinnen — wie auch umgekehrt Platons chora Anaximanders apeiron
beleuchtet. Platon sagt iiber die chora, dass sie »allen Werdens bergender Hort
sei wie eine Amme« (49a), sie sei »unsichtbares, gestaltloses, allaufnehmendes
Gebilde« (51a). Sie verfiigt iiber eine materielle Dimension, da sie die »Prage-
masse flir alles« (50c) ist, also die Materie, an der das Sein geschieht und zum

31 Vgl. Casey, Edward S.: Getting Back into Place, Indiana: University Press 22009, S.
352: »The difference between space and place is one of the best-kept secrets in phi-
losophy. Above all in modern Western philosophy, where the very distinction came to
be questioned and then discredited: one way of understanding modernity, as I shall
suggest, is by its very neglect of this distinction. The ancient world, however, knew

otherwise — knew better.«

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 25

Sein wird. Daneben verfiigt sie aber auch {iber eine rdumliche Dimension, ist sie
es doch, die das Weltall und jedes Sein hervorbringt. Der Demiurg schafft an
und in der chora das Sein anhand der Ideen, die an und in der chora Wirklich-
keit werden. Wie nun durch die Ideen die formlose Materie Form und Sein ge-
winnt, nimmt sie Gestalt an und wird ortlich verifizierbar. Den gleichen Vorgang
beschreibt Anaximander, wenn er davon spricht, dass aus dem Unbegrenzten
und Markierungslosen der Kosmos hervorgeht. Es ist ein Geschehen der Ort-
werdung des Seins im Kosmos. Platon vergleicht die chora mit einem »Riittelge-
rit« (52e-53b). Dieses habe die Grundkrifte des Kosmos in Bewegung versetzt:

»Sie aber, in Bewegung gesetzt, zerstreuten sich, voneinander geschieden, dahin und
dorthin, wie bei dem, was von den Worfelschwingen und den anderen Gerédten zur Reini-
gung des Getreides geschiittelt und geworfelt wird, das Feste und Schwere an eine Stelle,

das Lockere und Leichte aber an einen anderen Platz getragen wird und sich dort setzt.«*?

Platon féhrt fort, dass diese Krifte urspriinglich »ohne Verhéltnis und Mal} ge-
wesen« (53a) seien. Dieses »Setzen« und Gestaltwerden bedeutet gleichzeitig,
dass die Dinge ein Mal} und ein gegenseitiges Verhiltnis erhalten. Dies sind
Kennzeichen der Ortwerdung des Seins: Im gestaltlosen Raum der chora ent-
steht das Sein, und diese Entstehung ist ein Ortwerdung, eine Gestaltwerdung,
die ein >Sich-Setzen« ist. Die chora wurde oft interpretiert als der Raum, in dem
der platonische Demiurg den Kosmos erschafft. Diese Interpretation wird der ur-
spriinglichen Bedeutung des Wortes chora allerdings nicht gerecht. Die chora ist
die Erde bzw. der Mutterboden, auf dem Getreide angebaut wird. Auf die Kos-
mogonie gewendet ist sie also dasjenige, auf dem der Kosmos entsteht, das nicht
mit dem Kosmos identisch ist, aber ihn hervorbringt. Die chora ist das Ungeord-
nete, das die Ordnung hervorbringt. Derrida hat die chora beschrieben in diesem
Wechselspiel und in der gegenseitigen Abhingigkeit von Unordnung und Ord-
nung. Sie ist Grundlage und GefdB aller Ordnung und Bestimmung, ohne selbst
geordnet oder bestimmbar zu sein: »Chora nimmt ... alle Bestimmungen auf,
aber sie besitzt keine davon als Eigentum. Sie besitzt sie, sie hat sie, da sie sie
aufnimmt, aber sie besitzt sie nicht, wie man Eigentiimer/Eigenschaften be-
sitzt.«** Der Kosmos in seiner Existenz, aber auch in seiner Bestimmbarkeit be-
ruht damit auf etwas, das ungeordnet und unbestimmbar ist: der Kosmos exis-
tiert, indem er sich in seiner Geordnetheit und Begrenztheit vom Ungeordneten

32 Platon, Timaios, 52e-53a (in: Platon: Werke in acht Bénden, Bd. 7, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft 1990).
33 Derrida, Jaques: Chora, Wien: Passagen 22005, S. 27.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | MICHAEL RASCHE

und Unbegrenzten unterscheidet, bleibt aber zugleich auf das verwiesen, von
dem er sich unterscheidet.

Riickgeblendet auf Anaximander wird nun klarer, wie innerhalb des Unbe-
grenzten der Kosmos als Begrenztheit und als Ort entsteht. Platon stellt sich die-
sen Schopfungsakt des Demiurgen als von den Ideen geleitet vor. Die Ideen
wiederum sind die Grundlage der Erkenntnis des Seins und zwar insofern sie
ortlich Wirklichkeit geworden sind. Ahnlich charakterisiert Anaximander den
Beginn des Seins als einen Hervorgang aus dem Markierungslosen, der gleich-
zeitig der Beginn dessen ist, was markiert werden kann und zudem selbst eine
Markierung darstellt — und in der Landkarte als solche dargestellt wird. Anaxi-
mander wie auch Platon greifen in ihren Beschreibungen des Gegensatzes zwi-
schen der geordneten Welt — dem Kosmos — auf der einen Seite und dem unge-
ordneten apeiron bzw. der chora auf der anderen Seite auf einen uralten Gegen-
satz zuriick, der ein omnipridsentes Motiv der mythischen Kosmogonien dar-
stellt: die Geburt der Schopfung aus dem Urchaos und die stindige Bedrohung
der Schopfung, in dieses Urchaos zuriickzufallen. »Friiher als alles entstand das
Chaos, erzdhlt Hesiod in seiner Theogonie (116). Die von Zeus besiegten Tita-
nen, so Hesiod an spéterer Stelle, werden in den Tartaros geworfen. Diesen be-
schreibt Hesiod wie folgt:

»Hier auch haben die Erde, die dunkle, des Tartaros Abgrund,
dann das unwirtliche Meer und der sternendurchfunkelte Himmel,
siamtliche Dinge ihre Quellen und ihre Grenzen (peirata),

schaurig und modrig, so dass davor selbst grauet den Gottern.«**

Der Tartaros befindet sich jenseits der Grenzen, im Urchaos, aus dem die ganze
Welt in ihrer Geordnetheit hervorgegangen ist. Das Ende dieser Geordnetheit ist
das Ende des Kosmos, jenseits des Kosmos ist das Ungeordnete, das Chaos, das
apeiron des Anaximander, die chora des Platon. Anaximander denkt sich die
Entstehung dieser Ordnung aus dem apeiron als eine Absonderung. So berichtet
Ps.-Plutarch:

»Anaximander, der der Gefdhrte des Thales war, sagte, das Unbegrenzte (apeiron) enthal-
te die gesamte Ursache fiir das Werden und Vergehen des Alls, und aus ihm, sagt er, ha-
ben sich die Himmel ausgesondert (apokekristhai) und tiberhaupt alle Welten (kosmous),
die unbegrenzt viele sind. ... Er sagt, dass aus dem Ewigen ein Urkeim des Warmen und

Kalten bei der Entstehung dieses Weltgefiiges abgesondert worden sei und daraus sei dann

34 Hesiod: Theogonie, Stuttgart: Reclam 1999, V. 736-739.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 27

eine Art Feuerkugel um die die Erde umgebende Luft herum hervorgegangen, wie Rinde
um einen Baum herum. Als diese Kugel geplatzt war und in bestimmte Kreise einge-

schlossen wurde, seien die Sonne, der Mond und die Sterne entstanden.«*

Indem das apeiron nicht — wie von Aristoteles beschrieben — die materiale Ursa-
che des Kosmos ist, sondern der Kosmos in seiner Materialitdt erst durch eine
Absonderung und Trennung vom apeiron entsteht, wird klarer, inwiefern der
Kosmos als das Markierte bzw. das Markierungsfédhige im Gegensatz steht zu
dem, was nicht markierbar ist, aus dem es aber entstanden ist. Der Kosmos ist
Kosmos insofern er iiber Grenzen verfiigt, liber ein festes Netz von Orten, das
beschreibbar und — in Form der Karte — zu zeichnen ist.

Casey stellt diesem Zugang zur chora den aristotelischen topos-Begriff ge-
geniiber und skizziert damit die weitere historische Entwicklung. Aristoteles
identifiziert in seiner Physik die Materialitit einer Sache — die hyle — mit der
chora. Aus dieser Perspektive kritisiert Aristoteles Platon in seiner Physik, dass
dieser »Ort und Raum als dieselbe Sache« bezeichnen wiirde,*® eine AuBerung,
die, so Casey, »mehr iiber Aristoles als iiber Platon verrit«.’” Aristoteles wirft
Platon eine illegitime Vermischung von Ort und Raum vor. Der Ort ist das Be-
stimmbare, an dem sich ein Korper befindet, bestimmbar durch seine korperli-
chen und materiellen Merkmale wie Linge und Hohe. Aristoteles definiert den
Ort »als Grenze des umfassenden Korpers« und vergleicht ihn mit einem GefaB:
»Wie »Gefal« einen fortbeweglichen Ort darstellt, so ist Ort ein Gefdl3, das man
nicht wegsetzen kann. [...] Die unmittelbare, unbewegliche Grenze des Umfas-
senden — das ist Ort.«’® Der Ort ist das, wo sich ein Kérper befindet. Der Raum
ist dasjenige, in dem sich die Korper bewegen. Welchen Verlust stellt Casey hier
bei Aristoteles gegeniiber Platon fest, der seitdem die Philosophiegeschichte ge-
pragt hat? Da Aristoteles Platon die Vermischung von Ort und Raum vorwirft,
ist es im Umkehrschluss die Trennung von Ort und Raum, die Aristoteles postu-

35 Ps.-Plutarch, Strom. 2 (DK 12 A 10): »Avo&ipovopov ®dantog Etaipov yevopevov 10
dmeipov @évor THv micoy aitiav &gy Tig Tod TavTOg YevEsE®C TE Kol pOopac, £E oD
O enot Tovg TE 0VPOVOLG dmokekpicBat kol KaBOAov Tovg Gmavtag dmeipovg dvtog
KOGHOVG. ... pNGi 0€ TO €K ToD didiov yovipov Beppod te Kol yoypod Kot TV yévesty
1000¢ 10D KOGpHOV dmokpidijvar kai €k TOVTOV PAOYOG Gpaipav TEPLPVTVOL T TEPL
mv yijv dépt dc @ SévOpd AOGV' foTvog Gmoppaysione kol &l Tvag
amoxAelseiong kOKAOLG VTOGTIVAL TOV AELOV KOl TNV GEANYNV Kol TOVG AGTEPOG. «

36 Vgl. Aristoteles: Physik IV, 2.

37 Vgl. E. Casey: Getting back into place, S. 353.

38 Aristoteles: Physik, IV, 4.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | MICHAEL RASCHE

liert. Was genau trennt Aristoles? Indem er den Ort auf die Koérper hin deutet,
die sich an ihm befinden, wird er zur Eigenschaft eines bestimmten Seins. Die
chora Platons oder das apeiron Anaximanders waren der Grund des Kosmos,
des Seins schlechthin. Dies sieht Aristoteles anders und dufBert damit ein anderes
Verstiandnis von Ort: »Denn nicht alles Seiende ist an einem Ort, sondern nur
der der Bewegung fihige Korper.«*® Casey nennt dies eine »begrenzte und be-
grenzende Idee von Ort«.*” Diese Idee von Ort ist ausgerichtet, aber damit auch
beschrinkt auf die Bewegungen bestimmter, verifizierbarer physikalischer Kor-
per:

»Die Bewegungen der natiirlichen einfachen Korper, wie Feuer, Erde und dergleichen,
zeigen nicht nur an, dass >Ort< wirklich etwas bedeutet, sondern dass er sogar eine gewisse
Kraft besitzt. Es bewegt sich namlich ein jeder an seinen eigenen Ort, wenn man ihn nicht

daran hindert, der eine nach oben, der andere nach unten.«*!

Aristoteles fasst zusammen: »Der Ort scheint zu sein (a) eine gewisse Form von
Fléche, (b) so etwas wie ein Gefal}, (c) ein Umfassendes. Aullerdem: Zugleich
mit und bei dem Ding ist ein Ort; zugleich mit und bei dem Begrenzten sind die
Grenzen.«* Casey resiimiert eine Einengung des bisherigen Ortsbegriffs: »Cho-
ra wird zum Topos, das Unbegrenzte zum Begrenzten.«* Aristoteles macht den
Ort zu einer bloBen verifizierbaren Konkretheit physikalischer Grofen. Dies hat
letztlich zur Konsequenz, dass sich Aristoteles nicht fiir den bestimmten und
konkreten Ort interessiert oder fiir das, was sich an dem Ort befindet, sondern
um die allgemeinen Eigenschaften, die an diesem Ort manifest werden. Geogra-
phie und Philosophie haben sich getrennt und deshalb ist von Aristoteles zwar
uberliefert, dass er sich fiir die Gesetze der Natur interessierte, aber er hat eben
keine Karte der Natur bzw. der Erde gezeichnet. Anaximander tut dies, weil Ge-
ographie und Philosophie fiir ihn nicht zu trennen sind. Anaximander hat eine

39 Aristoteles: Physik, IV, 5.

40 Vgl. Casey, Edward S.: Getting back into Place. A philosophical history, Berke-
ley/Los Angeles: University of California Press 22009, S. 352: »Notice that this de-
limited and delimiting idea of place brings with it the supposition that place is primar-
ily locatory and that what it locates is a physical thing.«

41 Aristoteles: Physik, IV, 1.

42 Aristoteles: Physik, IV, 4.

43 Vgl. Casey, Edward S.: The Fate of Place, S. 50f.: »Place is conceived in the cautious,
finite terms of container and limit, boundary and point. Chora yields to Topos, the
bountiful to the bounded.«

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER TOPOGRAPHISCHE BEGINN DER PHILOSOPHIE: ANAXIMANDER | 29

Karte gezeichnet, weil er gegeniiber dem Mythos die Bedeutung des Konkreten
begriffen hat: Wissen ist an das Konkrete gebunden und dieses Konkrete ist fest-
zuhalten und zu fixieren. Aristoteles deutet dieses Konkrete und Wahrnehmbare
auf objektive Strukturen hin, die sich in diesem ausdriicken und die er in seiner
Metaphysik als »Wissenschaft des Seins des Seienden< zur Mitte seiner Philoso-
phie macht. Damit geht Aristoteles liber Anaximander hinaus, was den Schritt,
den Anaximander unternommen hat, aber nicht weniger notwendig fiir die Philo-
sophie macht.

Der Beginn der Philosophie, wie ihn Anaximander darstellt, ist in vollem
Sinne >topo-graphisch«. Er ist einerseits gebunden an den Topos, den Ort; ande-
rerseits ist er gebunden an das Graphische, das Schreiben. In ihrer Ortsgebun-
denheit wird die Philosophie zur Philosophie, weil sie lernt, den Ort als Ort im
Kontext des Raumes wahrzunehmen. Das philosophische Denken stellt eine
Abstraktion dar, die nicht denkbar ist ohne das Abstrahierte. Die Abstraktion
fiihrt das Abstrahierte weiter zu dem, was nicht direkt wahrgenommen werden
kann, der Welt des Denkens und des rationalen Erschlielens. In dieser Weiter-
fithrung bleibt die Abstraktion an das gebunden, was sie abstrahiert und ist damit
»topischg, ortsgebunden. Diese Gebundenheit driickt sich aus in der Graphizitit,
im Geschrieben-Sein der Philosophie. Der historische Beginn der Philosophie ist
untrennbar verbunden mit der Literalitdt, wie insbesondere die Vertreter der sog.
»Kanadischen Schule< herausgearbeitet haben, wie etwa Walter J. Ong, Jack
Goody oder Eric A. Havelock. So spricht Havelock von einer »literalen Revolu-
tion«, welche »die Erfindung der griechischen Philosophie« hervorgebracht ha-
be.* Ahnlich sieht auch Luhmann in der Fihigkeit der Schrift, »stéirker von der
Sache her« zu argumentieren, den Ursprung der Philosophie.*® Die Schrift er-
mdglicht aber nicht nur aufgrund der hoheren Reflexionsfahigkeit eine intensive-
re Auseinandersetzung mit den zu behandelnden Themen. Havelock verweist
zudem darauf, dass die Sprache in ihrer schriftlichen Verfasstheit sichtbar vom
Menschen getrennt ist. Das gesprochene Wort ist nicht ohne den Sprecher zu
denken, das geschriebene Wort schon. Das Denken des Menschen kann sich auf
diese Weise von den korperlichen Sinnen abkoppeln.*® Das, was Havelock hier
beschreibt, ist ein Aspekt des Ort-Werdens des Denkens: die Graphizitdt des

44 Vgl. Havelock, Eric A.: Als die Muse schreiben lernte, Berlin: Wagenbach 2007, S.
11f.

45 Vgl. Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Versuch einer allgemeinen Theorie, Frank-
furt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 219f.

46 Vgl. Havelock, Eric A.: Preface to Plato, Harvard: Belknap Press 1990, S. 206; vgl.
auch Ong, Walter J.: Orality and Literacy, London: Methuen 1982, S. 103f.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | MICHAEL RASCHE

Denkens stellt einen anderen Ort des Denkens dar, das nicht mehr an den den-
kenden oder sprechenden Menschen gebunden ist, sondern einen eigenen Ort
einnimmt, das Geschriebene selbst ist immer topisch. Anaximander bannt das
Topische in eine Karte und setzt den topo-graphischen Beginn der Philosophie
auf der Ebene der Geographie fort, die zu dieser Zeit inhaltlich ein Teilgebiet der
Philosophie ist. Das Zeichnen der Karte ist einerseits Weiterfithrung bzw. Er-
génzung einer neuen Literalitit und Graphizitét, andererseits Zeichen eines neu-
en philosophischen Bewusstseins, das den Ort in ein neues Verhdltnis zum
Raum setzt.

Indem Anaximander eine Karte zeichnet, verweist er auf den topographi-
schen Ursprung der Philosophie, der nicht nur am Anfang der Philosophie steht,
sondern diese auch begleitet. Die Ortsgebundenheit der Philosophie wurde in
den Jahrhunderten nach Anaximander schrittweise aufgelost, indem der konkrete
Ort gegeniiber dem Raum der Mathematik und der Metaphysik ins Hintertreffen
geriet. Casey hat diesen Weg der Philosophie eindrucksvoll beschrieben und
deutlich gemacht, dass die Philosophie auf diesem Weg einen groen Verlust er-
litten hat, den es zu korrigieren gilt.

Anaximander hat mit der Erstellung einer Landkarte den mythischen Raum
iiberwunden zugunsten der philosophischen Hinwendung an das Konkrete und
seiner Einordnung in den Raum. Die Karte konnte entstehen als Teil eines
Wechselspiels von Raum und Ort, und die Philosophie kann nur existieren im
Rahmen dieses Wechselspiels: in der Beachtung des Konkreten vor dem Hinter-
grund des dem Konkreten Enthobenen bzw. des Ortes im Zusammenhang mit
dem Raum. Wie die Antike lange darum ringen musste, dass die Philosophie
nicht in der Ablehnung der Doxa, sondern im Wechselspiel von Doxa und Al-
etheia zu konstituieren ist, verbleibt sie zugleich gebunden an das Wechselspiel
von a-peiron und peiron, von Raum und Ort, Unbegrenztem und Begrenztem.
Beschreibung ist immer auch Be-grenzung, wie Deutung immer auch Ent-
grenzung des Gedeuteten ist. Beides, darauf verweist Anaximander, gehort zur
Philosophie.

- am 14.02.2026, 11:44:3:


https://doi.org/10.14361/9783839438527-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

