
EINFÜHRUNG

Willst du / deine Ruhe finden, / laß dich nicht beruhigen /
Siehst du dich um, / siehst du dich nicht; / werde umsichtig /
Was du tun kannst, / ist immer mehr, / als du tun könntest /

Du kannst / nichts Größeres leisten / als Widerstand

(Elazar Benyoëtz, Die Zukunft sitzt uns im Nacken, 19)

Der als Paul Koppel in Wiener Neustadt 1932 geborene jüdische 
Schriftsteller bringt mit diesem Aphorismus eine Doppelstellung 
zum Ausdruck, die kennzeichnend für die Verhältnisse des Lebens 
im Allgemeinen ist. Wir sind dem Leben einerseits widerstandslos 
ausgeliefert und haben dennoch unendliche Möglichkeiten dieses zu 
gestalten. Diese Gestaltung erfolgt in, mit und durch Sprache. Mit 
der Sprache hört das »primitive«1 oder das einfache Denken auf: 
Es wird ein mehrfaches Denken und erschließt sich in unterschied­
lichen Perspektiven. Die Leistungen menschlicher Fähigkeiten und 
Möglichkeiten, die Benyoëtz »Geist« nennt, bestehen darin, Worte 
in Sprache zu verwandeln.2 Philosophie vollbringt diese Leistungen, 
indem sie die Fülle von Meinungen und Befindlichkeiten in eine 
Form bringt, ohne ihre jeweilige Vielfalt als einen nicht weiter ver­
mittelbaren Gegensatz oder als eine Bedrohung zu begreifen. Ein 
vages Sprechen, das die Zeichen der Bedrohung verdunkelt und 
nicht verdeutlicht, fordert das philosophische Unternehmen heraus. 
Philosophie kann hier eine Hilfestellung leisten, indem sie ein va­
ges Sprechen auf seine Voraussetzungen und Konsequenzen befragt. 
Meiner Auffassung zufolge ist diese Hilfestellung, die Philosophie 
hier vollzieht, eine solche, die auf ein philosophisches Verständnis 
vom Widerstand angewiesen ist.

Philosoph:innen haben die philosophische Bedeutung des Wider­
stands für das Denken und Handeln auf höchst unterschiedliche 

1 Benyoëtz, Zukunft, 55.
2 Vgl. Benyoëtz, Zukunft, 49.

7

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise in ihrem Denken berücksichtigt und ihre Denkergebnisse 
greifen tief in das sogenannte Erbe der europäischen Denkgeschich­
te ein. Die Erkundung dieses Erbes erlaubt eine verblüffende und 
vielschichtige Anknüpfung an philosophiegeschichtliche Binnendif­
ferenzen und ebenso an Traditionen außereuropäischen Denkens, 
sie ermöglicht auch, die Abgründe und Schattenseiten der europä­
ischen Denktradition nicht isoliert wahrzunehmen. Nicht nur der 
Widerstand als politisches und ethisches Phänomen steht hier zur 
Diskussion, sondern ebenso der Widerstand als epistemischer, sozi­
al-kultureller, leiblicher und handlungsbezogener Faktor. Er weist 
nicht nur in unterschiedliche Richtungen, er verleiht dem Denken 
und dem Handeln eine besondere Prägung, die mit unterschiedli­
chen Intensitätsgraden ausgestattet ist. Diese Verwobenheit macht 
deutlich, dass das Denken und das Handeln selbst mit einer »Kraft 
des Widerstands«3 ausgestattet sind.

Jedoch was ist darunter zu verstehen? Fragwürdig ist es, Wider­
stand als eine Art Motor und »Schrittmacher für geschichtliche Ent­
wicklungen«4 zu betrachten. Fragwürdig ist diese Behauptung, weil 
sie auf einem Gesamtverstehen von »der« Geschichte beruht und 
den phänomenologischen leiblich und sprachlich verfassten Kern 
des Widerstands und die damit einher gehende Erscheinungsvielfalt 

3 In moralphilosophischer Problemstellung schreibt Adorno von einer »Kraft 
des Widerstands«, die im »Gedanken und seiner Konsequenz« steckt, und der 
»nicht sofort im Sinn seiner Verwendbarkeit für wie immer auch geartete Zwe­
cke sich manipulieren läßt […]« (Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 13). 
Widerstand, der ein integraler Bestandteil des Denkens und Handelns ist, kann 
demzufolge nicht auf den Status einer psychologischen Rechtfertigung reduziert 
werden, sondern er weist darüber hinaus und ist im Denken und (ethischen) 
Handeln angesiedelt. Sein Nichtsprechen bezeichnet eine ethische Leerstelle, die 
u. a. im Milgram Experiment und oder in nationalsozialistischen Gewaltverbre­
chen deutlich wurde, wie von Hans B. Schmid herausgearbeitet. Vgl. dazu und 
weiterführend Schmid, Moralische Integrität, i. bes. 75–6.

4 Diese Ansicht vertritt u. a. Klaus Roth, wenn er schreibt: »Die Geschichte des 
Widerstandsdenkens hat sich nicht im philosophischen Elfenbeinturm abgespielt. 
Sie war keine akademisch-theoretische Angelegenheit, sondern eine praktische – 
und zwar eine recht gefährliche, die zahllose Opfer forderte. Widerstand bildet 
gleichsam den Motor oder Schrittmacher der Geschichte. Im Grunde läßt sich die 
gesamte Weltgeschichte begreifen als permanenter Widerstandskampf, als Kampf 
gegen ungerechte Herrschaft und Unterdrückung, Ausbeutung und Verelendung 
bzw. als Kampf um Macht, der stets auf Widerstand stößt und Widerstand provo­
ziert.« (Roth, »Geschichte des Widerstandsdenkens«, 7).

EINFÜHRUNG

8

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außer Acht lässt. So gilt zwar, dass Widerstand ein Struktur- und 
Steuerungselement für geschichtliche Betrachtungsweisen bildet, er 
ist aber gleichermaßen ein Bedeutungselement für das körperliche, 
politische und kulturelle Selbstverständnis von Individuen, Gruppen 
und Gemeinschaften im »Hier und Jetzt«.

Die zentrale Frage ist also nicht nur, wie sich der Widerstand 
zeigt, sondern auch: Wofür steht der Widerstand? Warum brauchen 
wir den Widerstand? In welchem Deutungs- und Ideenrahmen ist 
dieses Verständnis von Widerstand eingeordnet?

Dabei habe ich mich von folgenden Fragen leiten lassen: Wer 
ist dieses Subjekt, das beansprucht, den Widerstand zu definieren, 
ihn auszuüben und ihn zu rechtfertigen? Welche Sichtweisen gibt 
es dazu und mit welchen Konsequenzen sind diese verbunden? Was 
bedeuten Strategien der Rechtfertigung für die Definitionsarten des 
Widerstands? Warum begleitet das Sprechen vom Widerstand eine 
Bruchstelle, die sogar für das Sprechen vom Widerstand als konstitu­
tiv erscheint? So beziehen wir uns einerseits auf den Widerstand, 
um zu erkennen und zu handeln, und andererseits konfrontiert uns 
der Widerstand mit Gefahren, Unvorhersehbarkeiten, welche die 
Handlungsabsichten des Ichs nicht nur bestätigen, sondern auch 
durchkreuzen. Der individuelle Einflussbereich und gesellschaftliche 
Ordnungsvorstellungen können nicht miteinander zur Deckung ge­
bracht werden. Zwischen diesen liegt ein Bruch, der nicht geschlos­
sen werden kann. Eine sich daraus ergebende Bruchlinie zwischen 
dem Epistemischen und dem Ethischen gilt es zu beachten. Indem es 
keine »naiv-dogmatisch« festgelegte Perspektive gibt, aber auch kein 
begrifflich festgelegtes Instrumentarium, das den Prozesscharakter 
des Widerstands in ein theoretisches Korsett bringen kann, verlangt 
seine Vielfalt nach einer Perspektive, die über einfache Sichtweisen 
hinausweist: Widerstand ist ein Vergleichspunkt und ein Unterschei­
dungsmerkmal, aber auch ein Bestimmungsmerkmal. Materie weist 
ein Schwergewicht und damit einen Widerstand auf, auch das Den­
ken hat eine Beharrlichkeit und eine Standhaftigkeit, die sich mit 
dem Widerstand in Verbindung bringen lässt.

Gegenstand der folgenden Kapitel sind die unterschiedlichen As­
pekte, die der Widerstand hat, und wie diese in philosophische 
Theoriebildung eingeflossen sind. Die unterschiedlichen philoso­
phischen Zugänge erfordern unterschiedliche Herangehensweisen 
und sind auch unterschiedlichen Herangehensweisen geschuldet. 

EINFÜHRUNG

9

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manche Betrachtungsweisen sind unter epistemologischen, manche 
unter phänomenologischen, andere wiederum unter sozial- und 
geschichtsphilosophischen Gesichtspunkten anzustellen. Diese Per­
spektiven lassen sich nicht fein säuberlich trennen, sie sind vielmehr 
miteinander verschränkt.

Die sich daraus ergebenden Debatten können philosophiege­
schichtliche Zusammenhänge über neue Voraussetzungen begreifen 
und ebenso bisher getrennte Sichtweisen auf den Widerstand in 
einen neuen Zusammenhang bringen. Mit dieser Ausrichtung ist 
gleichzeitig ein inhaltlicher Schwerpunkt umrissen: Nämlich Wider­
stand als Grenzbegriff, in seiner Bezogenheit auf etwas und in sei­
ner Abgrenzung von etwas. Ähnlich wie der Begriff hat auch der 
Widerstand sowohl eine thematische als auch eine operationale Aus­
richtung.5 Diese Abstufungen beinhalten bereits Unterscheidungen 
zwischen inhaltlichen und methodischen Ausrichtungen, und wie 
diese durch Ausschlüsse und Leerstellen von bereits vollzogenen 
theoretischen Sachzwängen bestimmt sind, und welche Rolle der 
Widerstand hierbei sowohl in thematischer als auch strategisch-ope­
rativer Hinsicht hat.6

Die Untersuchung setzt sich mit verschiedenen Einsätzen des 
Widerstands auseinander und damit auch mit der Frage, was am 
Widerstand epistemisch ist und wie begriffliche Kennzeichnungen 
in ethische Inhalte bzw. umgekehrt, wie ethische Anordnungen in 
begriffliches Wissen hinübergleiten. Dabei geht es mir aber nicht 
nur darum, dass begriffliche Inhalte in ethische Fragestellungen 
hinübergleiten, es geht auch darum, wie ethische Inhalte sich von 

5 Eugen Fink, der auf die Unterscheidung zwischen dem thematischen und dem 
operativen Begriff hingewiesen hat, weist auf den interpretativen Gehalt der 
Zuordnung hin. Er hat die Unterscheidung zwischen dem thematischen und 
dem operativen Gebrauch der Begriffe vor allem im Kontext der Philosophie 
Husserls diskutiert, und er bemerkt zu Kant, dass das Transzendentale eine 
Spannung enthält, die im operativen Denkschatten des Erkennens angesiedelt 
sei. Dem Autor zufolge stehen im Mittelpunkt der philosophischen Aufmerksam­
keit sowohl der »produktive Schwung«, den das Denken hat, als auch seine 
Inhalte. Das Denken, das sich in der thematischen Welt der Begriffe aufhält, legt 
nicht nur Rechenschaft über seine Inhalte ab, ebenso darüber, wie diese Begriffe 
zum Einsatz kommen. Fragwürdig jedoch ist ein verborgenes Zentrum, von dem 
aus sich ein »eigentliches« Thema einer Gedankenwelt entfalten soll. Vgl. Fink, 
»Operative Begriffe«, 323–24.

6 Vgl. dazu auch Schönwälder-Kuntze, Freiheit als Norm, 24.

EINFÜHRUNG

10

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begrifflichen Kennzeichnungen abgrenzen. Gerade der Anspruch 
der Abgrenzung begreift den Widerstand als einen Faktor, der sich 
in denkender Abgrenzung von hegemonialen Ordnungsvorstellun­
gen entfaltet. Levinas und Rosenzweig haben dazu wichtige Einsich­
ten geliefert und in der Perspektive einer Philosophie der Alterität 
vertieft und ergänzt. Der vorliegende Text ist ein Versuch, die Viel­
schichtigkeit der Debatten, die sich daraus ergeben, nachzuvollzie­
hen und zu verstehen.

Vorarbeiten dazu werden im ersten Kapitel geleistet. In neun Lek­
tionen wird ein erster Einblick in die Vielschichtigkeit des Wider­
stands gegeben. Diese Erkundung beschreibt den Widerstand als Be­
griff und Narrativ und wie durch diese Doppelstellung das Denken 
in seinem innersten Kern berührt wird. Widerstand, der Denken so­
wohl beschränkt als auch ermöglicht, gestaltet nicht nur den Denk­
vorgang, er beeinflusst auch Sichtweisen über das Denken, indem 
er Verbindungen zwischen phänomenologischen, epistemischen, so­
zialphilosophischen und ethischen Gesichtspunkten schafft.

Daran anschließend beschäftige ich mich mit den Voraussetzun­
gen, die mich dazu motiviert haben, diesen Text zu schreiben. Im 
Besonderen habe ich mich gefragt, wie es gelingen kann, den Wi­
derstand gegen eine Idee der Totalität, auf den sich Levinas unter 
Bezugnahme auf Rosenzweig berufen hat, mit dem ethischen Wi­
derstand, der eine tragende Komponente in Levinas’ Ethik bildet, 
als einen notwendigen Zusammenhang zu begreifen. Wichtig war 
für mich nicht nur die Frage, wie Widerstand im Denken von Le­
vinas eingeführt wird, und welcher Stellenwert diesem zukommt, 
sondern auch, auf welchen philosophiegeschichtlichen Vorbehalten 
dieses Verständnis vom Widerstand beruht. Auch dieser Vorbehalt 
kann als Widerstand erkannt werden. In meiner Lesart lässt sich 
auf nahezu mustergültige Weise der von Levinas unter Berufung auf 
Rosenzweig verfochtene Widerstand gegen eine Idee der Totalität 
als ein Widerstand gegen Hobbes’ Verständnis vom Staat, wie von 
diesem im Leviathan beschrieben, wiederentdecken. Es handelt sich 
bei Hobbes um einen allmächtigen Widerstand, an dem die Vielzahl 
von individuellen Widerständen widerstandslos gemacht werden. In 
dieser Konstellation des Widerstands kann ein ethischer Widerstand 
weder gehört noch befolgt werden. Menschen sind nach Hobbes 
beinahe widerstandslos den anderen ausgeliefert und mit einer per­
manenten Tötungsgefahr konfrontiert. Levinas’ Nichttötungsgebot 

EINFÜHRUNG

11

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als eine Form des Widerstands existiert nicht. Erst das Nichttötungs­
gebot des Souveräns garantiert, dass das Leben und der Schutz der 
Bürger gewährleistet werden. In dieser Zuspitzung kann Hobbes’ 
Urvertrag als eine Kontrastfolie zur ethischen Urszene von Levinas 
gelesen werden. Ist für Hobbes die Annahme „Du wirst mich töten“ 
grundlegend, ist für Levinas der Imperativ: „Du sollst mich nicht 
töten“ vorrangig. Sind bei Hobbes Personen in ihrer wechselseitigen 
Bezogenheit auf andere definiert, sind bei Levinas Personen in ver­
tikale Ausrichtung auf die Idee der Unendlichkeit bezogen. Auch 
das Können des Mordes bleibt auf die Ebene des Seins bezogen, 
es kann die Würde der Vulnerabilität nicht außer Kraft setzen. Für 
Levinas gibt es nicht einen übergeordneten Souverän, der Personen 
in ein Verhältnis zueinander bringt, sondern Personen sind durch 
ihr Angesicht mit einem Nichttötungsgebot ausgestattet. Dadurch 
sind sie sich selbst Souverän und fähig zu einer moralischen Gesetz­
gebung. In der Verdichtung dieser Zusammenhänge sind bereits 
die Inhalte der nächsten Kapitel angedeutet. Sie beruhen auf den 
Fragen: Welche Rolle spielt der Widerstand für das personale und 
das soziale Selbstverständnis und warum ist der allmächtige Wider­
stand in Hobbes’ Diktion nicht ausreichend, um Freiheit sowohl 
in der Perspektive des Selbst als auch in jener der anderen zu 
gewährleisten? Welche Zugangsweisen benötigen wir, um ethische 
Perspektiven möglichst gehaltvoll zu denken und inwiefern ist hier 
der Widerstand eine notwendige Ergänzung? Um diese Fragen zu 
beantworten, schlage ich vor, Levinas in seiner Bezugnahme auf 
Rosenzweigs Verständnis vom Widerstand mit Hobbes, Kant, Hegel 
in einen Dialog zu bringen und die damit angesprochenen Schriften 
neu zu lesen.

Ausgehend von Thomas Hobbes’ Schrift Der Leviathan erkunde 
ich im zweiten Kapitel die sozialphilosophischen und sozialpsycho­
logischen Grundlagen, die der Widerstand in der Umbruchphase 
der Moderne in der Interpretation von Thomas Hobbes hatte, und 
damit auch die Fragen: Wie hat Hobbes den Widerstand konzep­
tualisiert und welche Rolle spielt er für das Verständnis von Staat, 
Politik und Gesellschaft? Im dritten Kapitel frage ich nach den ver­
änderten Voraussetzungen, die der Widerstand im Denken Kants 
erfahren hat. Es geht hier nicht nur darum, wie Kant gerade am 
Leitfaden des Widerstands sich von Hobbes abgegrenzt hat, sondern 
auch, wie es ihm gelungen ist, den Widerstand mit grundlegenden 

EINFÜHRUNG

12

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralphilosophischen Kategorien des moralischen Gesetzes und der 
Autonomie in Verbindung zu bringen.

Diese Kapitel münden schließlich in Dialoge zwischen den von 
mir vorgeschlagenen Philosophen. Sie dienen dem Zweck, in Aus­
einandersetzung mit Kant und Hegel, Levinas’ Verständnis vom 
Widerstand neu zu betrachten und diesen dadurch in seiner Kom­
plexität zu verstehen. Im vierten Kapitel betrachte ich am Leitfaden 
des ethischen Widerstands Levinas’ Lesart der Ethik Kants. Im fünf­
ten Kapitel schließlich erörtere ich die unterschiedlichen Modelle 
des Gewissens und die damit einhergehenden Konzeptionen von 
Geschichte, Vernunft und Ethik bei Hegel und Levinas, und frage 
auch hier welche Rolle der Widerstand dabei spielt.

Mit der von mir vorgeschlagenen Auswahl wird nicht beansprucht 
einen möglichst umfassenden Einblick in die Philosophiegeschichte 
des Widerstands zu geben. Dialoge leben von ihren Möglichkeiten 
und von ihren Grenzen. Diese Auswahl bleibt bruchstückhaft. So­
wohl in systematischer als auch in philosophiegeschichtlicher Hin­
sicht beansprucht die Abhandlung nicht, einen umfassenden und re­
präsentativen Überblick zur Bedeutung des Widerstands für philoso­
phisches Denken herzustellen. Auch das Thema des Widerstands ist 
bei den vorgeschlagenen Philosophen komplexer, als es in dem von 
mir vorgeschlagenen Format dargelegt werden kann. Fernab einer 
im wissenschaftlichen und alltäglichen Sprachgebrauch inflationär 
zu beobachtenden Verwendung des Wortes Widerstand besteht mein 
Anliegen darin, philosophische Schwerpunkte, die mit der Betrach­
tung auf den Widerstand einhergehen, anhand exemplarischer Den­
ker zu erforschen, ohne damit den Anspruch auf Vollständigkeit zu 
erheben.

Schematisch ausgedrückt habe ich mich von folgenden Fragen 
leiten lassen: Warum sollen wir aus philosophischer Sicht über den 
Widerstand sprechen? Welchen Erkenntnisgewinn haben wir, wenn 
wir aus philosophischer Sicht über den Widerstand sprechen? Wel­
che Möglichkeiten der philosophischen Betrachtung gibt es, um von 
Erscheinungsformen des Widerstands zu sprechen? In welcher Be­
ziehung steht der Widerstand zum Denken und zum Handeln und 
welche Konsequenzen hat die Besonderheit dieser Beziehung für 
handlungstheoretische, moralphilosophische, phänomenologische 
und genderspezifische Betrachtungsweisen? Mit welchen Hindernis­

EINFÜHRUNG

13

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen und Problemstellungen haben wir bei einer philosophischen 
Betrachtung auf den Widerstand zu rechnen?

Diese Fragen fügen sich in einen Kreis von Überlegungen, der 
über unterschiedliche Achsen der Betrachtung in Bewegung ge­
bracht wird. Dass diese gedankliche Bewegung immer wieder auch 
Stillstände produziert, ist dem inhaltlichen Anliegen geschuldet. Wi­
derstand ist nicht eine fest umrissene Gegebenheit, die, einmal rich­
tig erkannt, in unterschiedliche Zusammenhänge übersetzt und ge­
deutet werden kann. Je nach Perspektive der Betrachtung verändert 
sich der Widerstand. So gilt es immer aufs Neue zu fragen, wie, wo 
und warum sich ein Widerstand zeigt und mit welchen Strategien 
der Rechtfertigung dieser verknüpft ist.

Wenn wir vom Widerstand aus philosophischer Sicht sprechen, 
ist zu berücksichtigen, dass damit Problembestände angesprochen 
sind, die mit philosophischen Grundfragen korrelieren und eine 
weitverzweigte Tradition philosophischer Gedankenbildung aufwei­
sen. Es handelt sich um Problembestände, die konstitutiv für den 
Gegenstandsbereich Philosophie sind. Einer dieser Problembestän­
de, der nicht aufzulösen, sondern vielmehr axiomatisch mit dem 
Selbstverständnis von Philosophie verknüpft ist, besteht in dem, was 
im philosophischen Sprechen die unauflösbare Verschlungenheit 
von gedanklichen Doppelstellungen zwischen subjekt- und objekt­
bezogenen Standpunkten genannt wird. Diese Doppelstellung greift 
über auf ein philosophisches Verständnis des Widerstands, der sich 
sowohl auf ein äußeres, objektivierbares Geschehen als auch auf ein 
inneres und damit subjektives Geschehen bezieht. Diese Doppelstel­
lung gilt es näher zu betrachten. Widerstand wird nicht nur durch 
eine Außenperspektive der Wahrnehmung erschlossen, er erschließt 
sich auch in einer Innenperspektive, die sich auf die Vorgänge des 
Vorstellens, Denkens, Sprechens und Handelns erstreckt.

Zur Diskussion stehen jene philosophischen Voraussetzungen, die 
es erlauben, die verschiedenen Quellen des Widerstands in einer 
Weise zu begreifen, sodass vernetzte Einblicke in die kognitive, leib­
liche und ethische Ausstattung der Person, und wie diese auf das 
Verständnis von Gemeinschaften und Gesellschaft übergreifen, mög­
lich werden. Ein philosophisches Sprechen vom Widerstand hat un­
terschiedliche Gesichter. Mal greift das Sprechen vom Widerstand in 
die begrifflich-analytische Betrachtung, mal bricht der Widerstand 
als ein leibliches Sprechen im Begehren hervor, mal zeigt er sich 

EINFÜHRUNG

14

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Verweigerung einer in Totalität und Hegemonie erstarrten 
Realität. Mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung haben die von 
mir vorgeschlagenen Philosophen Betrachtungsweisen zum Wider­
stand in ihr Denken integriert. Mit dieser Schwerpunktsetzung wird 
allerdings nicht beansprucht, eine systematische Einführung in die 
Philosophiegeschichte zum Widerstand zu liefern. Die philosophi­
sche Erkundung zum Widerstand muss unvollkommen bleiben. Vie­
le Philosoph:innen, die auf implizite und/oder explizite Weise, den 
Widerstand in ihrem Denken berücksichtigt haben, wurden nicht 
berücksichtigt. Nicht beansprucht wird, einen breiten Überblick 
über verschiedene philosophische Zugangsweisen zum Widerstand 
zu geben. Maßgebend ist weder ein enzyklopädischer Zugang noch 
die Beschreibung eines Reflexionsschrittes, um die Philosophie eines 
Widerstands zu beschreiben.

Die vorliegende Arbeit hat ihren Ausgangspunkt in zwei vom For­
schungsfonds Austria finanzierten Forschungsprojekten (P1381 und 
V 345). Über unterschiedliche Schwerpunkte waren die Philosophie 
von Hegel, Levinas und Rosenzweig und deren Auseinandersetzung 
mit idealistischer Philosophie zentral. In diesen 2020 abgeschlosse­
nen Arbeiten lag der Schwerpunkt auf dem Faktor Gender und 
die damit verknüpften Themen, wie Liebe, Erinnerung, Gewissen, 
Zeit und Gerechtigkeit. Ein Ergebnis war, dass Gender eine begriff­
liche Vielfalt enthält, die vergleichende und normative Analysen 
herausfordern, aber auch erschweren. In der Weiterentwicklung die­
ser Herangehensweisen ist eine philosophische Betrachtung auf den 
Widerstand verstärkt in den Mittelpunkt meiner Aufmerksamkeit 
gerückt. Hilfreich dafür war für mich Rosenzweigs Annahme vom 
Und.7 Es gibt den methodischen Weg vor, »der als Kernelement für 
die methodische Verfasstheit des Subjekts bzw. des Selbst betrachtet 
werden kann«.8 Es ist Ausdruck von Beziehungen, die die Person 
in Abgrenzung von und nicht in Bezogenheit auf »die« Welt voll­
zieht. Person und Welt sind in sich widerständig verfasst und nicht 
wechselseitig aufeinander bezogen. Sie leisten einander Widerstand, 
und zwar nicht nur auf empirisch-materieller Ebene, auch in ide­
ell-spekulativer Hinsicht. Kants Philosophie ist für die Erkundung 
dieser Verhältnisse unverzichtbar. Sie ist nicht nur reichhaltig für 

7 Vgl. Keintzel, »Dauer und Augenblick«, i. bes. 253–55.
8 Keintzel, »Dauer und Augenblick«, 253.

EINFÜHRUNG

15

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzliche Überlegungen zur Philosophie des Widerstands, sie 
ermöglicht auch ein tieferes Verständnis für Zusammenhänge und 
Unterschiede im Verhältnis zwischen Kant und Levinas, und wie 
auf dieser Basis sich Dialoge auch in gedanklicher Erweiterung zu 
Hegels Philosophie entfalten lassen. Diese Dialoge bilden den zwei­
ten Teil der Abhandlung. Es handelt sich dabei um überarbeitete 
Aufsätze, die ich in den Levinas Studies 14 und 15 in englischer 
Sprache bereits veröffentlicht habe.

Die Abhandlung weist über weite Strecken einen geschlechterin­
klusiven Sprachgebrauch auf, sowohl was das Beschreiben von grö­
ßeren Personengruppen, Einzelpersonen und das Schreiben über 
Personen betrifft. Auch diesen Sprachgebrauch begreife ich als einen 
offenen Prozess, der im Fluss ist und der immer wieder aufs Neue 
mit Veränderungen und Herausforderungen konfrontiert ist. Das 
Thema Widerstand, seine Erörterung und Kontextualisierung unter­
stützt meiner Auffassung zufolge ein genuin genderspezifisches An­
liegen auch für das Verständnis von Philosophie. Geht es doch nicht 
um das Aufzeigen von einem dogmatischen Verständnis von Allge­
meinheit und Individualität, sondern um die damit verbundenen 
Brüche und Vielschichtigkeiten, die im Zeichen einer geschlechter­
inklusiven und kulturellen Vielfalt zu deuten sind. Auch das immer 
wieder verwendete Wir in der Studie ist nicht im Sinne einer un­
differenzierten Autorinnenmehrzahl zu verstehen, sondern als ein 
erzählendes Wir, das unterwegs zu der Entwicklung bzw. zu der 
Hinführung von neuen Fragestellungen ist.

Als hilfreich und äußerst produktiv hat sich in den langwierigen 
und nicht immer linear verlaufenden Wegen des Schreibens und 
Umschreibens meine Zusammenarbeit mit der Gruppe Gender & 
Agency und der Forschungsplattform GAIN – Gender Ambivalent 
Invisibilities erwiesen. Auch in diesem Forschungs- und Handlungs­
segment war und ist die Auseinandersetzung mit der Vielfalt des 
Widerstands gegen geschlechterhierarchische Dogmen in sprachpo­
litischer Perspektive eine unendliche Herausforderung, der ich mich 
gerne mit Kolleg:innen und Freund:innen immer wieder aufs Neue 
stellen möchte. Viel verdanke ich den Gesprächen mit Kolleg:in­
nen an unterschiedlichen Universitäten und in unterschiedlichen 
Forschungszusammenhängen, mögen sie manchmal noch so kurz 
und beiläufig gewesen sein. Sie waren für mich eine wichtige und 
unverzichtbare Unterstützung, meine Herangehensweisen zum Wi­

EINFÜHRUNG

16

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstand zu entwickeln und zu schärfen. Allen Studierenden mei­
ner Lehrveranstaltungen danke ich für produktive, kritische und in­
ter/transdisziplinäre Auseinandersetzung mit dem Themenfeld Phi­
losophie. Ihre Fragen und Herangehensweisen sind für mich eine 
wichtige Inspirationsquelle und haben maßgeblich zum Fortschritt 
der vorliegenden Arbeit beigetragen.

Mein kollegialer Dank für das Lesen meiner Texte und hilfrei­
che Anmerkungen gilt Gabriella Baptist, Robert Bernasconi, Anne 
Reichold, Christian Wiese, Hans Rainer Sepp, Pascal Delhom, Herta 
Nagl-Docekal, Elisabeth Holzleithner, Silvia Richter, Wolfdietrich 
Schmid-Kowarzik, Evelyn Goodman Thau, Ephraim Meir, Ioannis 
Trisokkas, Stavros Panagiotou, Georg Karamanolis, Arno Böhler, 
Sophie Loidolt, Michael Staudigl, Violetta Waibel, Brigitte Buch­
hammer, Matthias Flatscher, Burkhard Liebsch, Sandra Lehmann, 
Sophie Uitz, Marc Ries, Markus Arnold, Jolanta Saldukaityé, Benja­
min McQuade, Richard A. Cohen, Christina Schües, Catrin Nielsen, 
Eleni Dimitriadou, Georgos Giannopoulos, Ingo Vavra und Claudia 
Schumann. Für das Lektorat bedanke ich mich bei Michael Stork.

Das Buch ist der Erinnerung an Rüdiger Will gewidmet.

EINFÜHRUNG

17

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7 - am 20.01.2026, 01:59:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	EINFÜHRUNG

