EINFUHRUNG

Willst du / deine Ruhe finden, / lafs dich nicht beruhigen /
Siehst du dich um, / siehst du dich nicht; / werde umsichtig /
Was du tun kannst, / ist immer mehr, / als du tun konntest /

Du kannst / nichts GrofSeres leisten / als Widerstand

(Elazar Benyoétz, Die Zukunft sitzt uns im Nacken, 19)

Der als Paul Koppel in Wiener Neustadt 1932 geborene jiidische
Schriftsteller bringt mit diesem Aphorismus eine Doppelstellung
zum Ausdruck, die kennzeichnend fur die Verhaltnisse des Lebens
im Allgemeinen ist. Wir sind dem Leben einerseits widerstandslos
ausgeliefert und haben dennoch unendliche Moglichkeiten dieses zu
gestalten. Diese Gestaltung erfolgt in, mit und durch Sprache. Mit
der Sprache hort das »primitive«! oder das einfache Denken auf:
Es wird ein mehrfaches Denken und erschliefit sich in unterschied-
lichen Perspektiven. Die Leistungen menschlicher Fahigkeiten und
Moglichkeiten, die Benyoétz »Geist« nennt, bestehen darin, Worte
in Sprache zu verwandeln.? Philosophie vollbringt diese Leistungen,
indem sie die Fiille von Meinungen und Befindlichkeiten in eine
Form bringt, ohne ihre jeweilige Vielfalt als einen nicht weiter ver-
mittelbaren Gegensatz oder als eine Bedrohung zu begreifen. Ein
vages Sprechen, das die Zeichen der Bedrohung verdunkelt und
nicht verdeutlicht, fordert das philosophische Unternehmen heraus.
Philosophie kann hier eine Hilfestellung leisten, indem sie ein va-
ges Sprechen auf seine Voraussetzungen und Konsequenzen befragt.
Meiner Auffassung zufolge ist diese Hilfestellung, die Philosophie
hier vollzieht, eine solche, die auf ein philosophisches Verstandnis
vom Widerstand angewiesen ist.

Philosoph:innen haben die philosophische Bedeutung des Wider-
stands fiir das Denken und Handeln auf hochst unterschiedliche

1 Benyoétz, Zukunft, 55.
2 Vgl. Benyoétz, Zukunft, 49.

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Weise in jhrem Denken beriicksichtigt und ihre Denkergebnisse
greifen tief in das sogenannte Erbe der europiischen Denkgeschich-
te ein. Die Erkundung dieses Erbes erlaubt eine verbliiffende und
vielschichtige Ankniipfung an philosophiegeschichtliche Binnendif-
ferenzen und ebenso an Traditionen auflereuropdischen Denkens,
sie ermdglicht auch, die Abgriinde und Schattenseiten der europa-
ischen Denktradition nicht isoliert wahrzunehmen. Nicht nur der
Widerstand als politisches und ethisches Phdnomen steht hier zur
Diskussion, sondern ebenso der Widerstand als epistemischer, sozi-
al-kultureller, leiblicher und handlungsbezogener Faktor. Er weist
nicht nur in unterschiedliche Richtungen, er verleiht dem Denken
und dem Handeln eine besondere Pragung, die mit unterschiedli-
chen Intensititsgraden ausgestattet ist. Diese Verwobenheit macht
deutlich, dass das Denken und das Handeln selbst mit einer »Kraft
des Widerstands«? ausgestattet sind.

Jedoch was ist darunter zu verstehen? Fragwiirdig ist es, Wider-
stand als eine Art Motor und »Schrittmacher fiir geschichtliche Ent-
wicklungen«* zu betrachten. Fragwiirdig ist diese Behauptung, weil
sie auf einem Gesamtverstehen von »der« Geschichte beruht und
den phanomenologischen leiblich und sprachlich verfassten Kern
des Widerstands und die damit einher gehende Erscheinungsvielfalt

3 In moralphilosophischer Problemstellung schreibt Adorno von einer »Kraft
des Widerstands«, die im »Gedanken und seiner Konsequenz« steckt, und der
»nicht sofort im Sinn seiner Verwendbarkeit fiir wie immer auch geartete Zwe-
cke sich manipulieren lifst [...]« (Adorno, Probleme der Moralphilosophie, 13).
Widerstand, der ein integraler Bestandteil des Denkens und Handelns ist, kann
demzufolge nicht auf den Status einer psychologischen Rechtfertigung reduziert
werden, sondern er weist dariiber hinaus und ist im Denken und (ethischen)
Handeln angesiedelt. Sein Nichtsprechen bezeichnet eine ethische Leerstelle, die
u.a. im Milgram Experiment und oder in nationalsozialistischen Gewaltverbre-
chen deutlich wurde, wie von Hans B. Schmid herausgearbeitet. Vgl. dazu und
weiterfithrend Schmid, Moralische Integritit, i. bes. 75-6.

4 Diese Ansicht vertritt u.a. Klaus Roth, wenn er schreibt: »Die Geschichte des
Widerstandsdenkens hat sich nicht im philosophischen Elfenbeinturm abgespielt.
Sie war keine akademisch-theoretische Angelegenheit, sondern eine praktische —
und zwar eine recht gefihrliche, die zahllose Opfer forderte. Widerstand bildet
gleichsam den Motor oder Schrittmacher der Geschichte. Im Grunde ldfst sich die
gesamte Weltgeschichte begreifen als permanenter Widerstandskampf, als Kampf
gegen ungerechte Herrschaft und Unterdriickung, Ausbeutung und Verelendung
bzw. als Kampf um Macht, der stets auf Widerstand stofst und Widerstand provo-
ziert.« (Roth, »Geschichte des Widerstandsdenkens, 7).

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

aufler Acht lasst. So gilt zwar, dass Widerstand ein Struktur- und
Steuerungselement fiir geschichtliche Betrachtungsweisen bildet, er
ist aber gleichermaflen ein Bedeutungselement fiir das kérperliche,
politische und kulturelle Selbstverstindnis von Individuen, Gruppen
und Gemeinschaften im »Hier und Jetzt«.

Die zentrale Frage ist also nicht nur, wie sich der Widerstand
zeigt, sondern auch: Wofiir steht der Widerstand? Warum brauchen
wir den Widerstand? In welchem Deutungs- und Ideenrahmen ist
dieses Verstindnis von Widerstand eingeordnet?

Dabei habe ich mich von folgenden Fragen leiten lassen: Wer
ist dieses Subjekt, das beansprucht, den Widerstand zu definieren,
ihn auszuiiben und ihn zu rechtfertigen? Welche Sichtweisen gibt
es dazu und mit welchen Konsequenzen sind diese verbunden? Was
bedeuten Strategien der Rechtfertigung fiir die Definitionsarten des
Widerstands? Warum begleitet das Sprechen vom Widerstand eine
Bruchstelle, die sogar fiir das Sprechen vom Widerstand als konstitu-
tiv erscheint? So beziehen wir uns einerseits auf den Widerstand,
um zu erkennen und zu handeln, und andererseits konfrontiert uns
der Widerstand mit Gefahren, Unvorhersehbarkeiten, welche die
Handlungsabsichten des Ichs nicht nur bestétigen, sondern auch
durchkreuzen. Der individuelle Einflussbereich und gesellschaftliche
Ordnungsvorstellungen kénnen nicht miteinander zur Deckung ge-
bracht werden. Zwischen diesen liegt ein Bruch, der nicht geschlos-
sen werden kann. Eine sich daraus ergebende Bruchlinie zwischen
dem Epistemischen und dem Ethischen gilt es zu beachten. Indem es
keine »naiv-dogmatisch« festgelegte Perspektive gibt, aber auch kein
begrifflich festgelegtes Instrumentarium, das den Prozesscharakter
des Widerstands in ein theoretisches Korsett bringen kann, verlangt
seine Vielfalt nach einer Perspektive, die iiber einfache Sichtweisen
hinausweist: Widerstand ist ein Vergleichspunkt und ein Unterschei-
dungsmerkmal, aber auch ein Bestimmungsmerkmal. Materie weist
ein Schwergewicht und damit einen Widerstand auf, auch das Den-
ken hat eine Beharrlichkeit und eine Standhaftigkeit, die sich mit
dem Widerstand in Verbindung bringen ldsst.

Gegenstand der folgenden Kapitel sind die unterschiedlichen As-
pekte, die der Widerstand hat, und wie diese in philosophische
Theoriebildung eingeflossen sind. Die unterschiedlichen philoso-
phischen Zugénge erfordern unterschiedliche Herangehensweisen
und sind auch unterschiedlichen Herangehensweisen geschuldet.

9

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

Manche Betrachtungsweisen sind unter epistemologischen, manche
unter phanomenologischen, andere wiederum unter sozial- und
geschichtsphilosophischen Gesichtspunkten anzustellen. Diese Per-
spektiven lassen sich nicht fein sduberlich trennen, sie sind vielmehr
miteinander verschrankt.

Die sich daraus ergebenden Debatten kdnnen philosophiege-
schichtliche Zusammenhénge iiber neue Voraussetzungen begreifen
und ebenso bisher getrennte Sichtweisen auf den Widerstand in
einen neuen Zusammenhang bringen. Mit dieser Ausrichtung ist
gleichzeitig ein inhaltlicher Schwerpunkt umrissen: Namlich Wider-
stand als Grenzbegriff, in seiner Bezogenheit auf etwas und in sei-
ner Abgrenzung von etwas. Ahnlich wie der Begriff hat auch der
Widerstand sowohl eine thematische als auch eine operationale Aus-
richtung.> Diese Abstufungen beinhalten bereits Unterscheidungen
zwischen inhaltlichen und methodischen Ausrichtungen, und wie
diese durch Ausschliisse und Leerstellen von bereits vollzogenen
theoretischen Sachzwingen bestimmt sind, und welche Rolle der
Widerstand hierbei sowohl in thematischer als auch strategisch-ope-
rativer Hinsicht hat.®

Die Untersuchung setzt sich mit verschiedenen Einsitzen des
Widerstands auseinander und damit auch mit der Frage, was am
Widerstand epistemisch ist und wie begriffliche Kennzeichnungen
in ethische Inhalte bzw. umgekehrt, wie ethische Anordnungen in
begriffliches Wissen hiniibergleiten. Dabei geht es mir aber nicht
nur darum, dass begriffliche Inhalte in ethische Fragestellungen
hintibergleiten, es geht auch darum, wie ethische Inhalte sich von

5 Eugen Fink, der auf die Unterscheidung zwischen dem thematischen und dem
operativen Begriff hingewiesen hat, weist auf den interpretativen Gehalt der
Zuordnung hin. Er hat die Unterscheidung zwischen dem thematischen und
dem operativen Gebrauch der Begriffe vor allem im Kontext der Philosophie
Husserls diskutiert, und er bemerkt zu Kant, dass das Transzendentale eine
Spannung enthilt, die im operativen Denkschatten des Erkennens angesiedelt
sei. Dem Autor zufolge stehen im Mittelpunkt der philosophischen Aufmerksam-
keit sowohl der »produktive Schwung«, den das Denken hat, als auch seine
Inhalte. Das Denken, das sich in der thematischen Welt der Begrifte authalt, legt
nicht nur Rechenschaft iiber seine Inhalte ab, ebenso dariiber, wie diese Begriffe
zum Einsatz kommen. Fragwiirdig jedoch ist ein verborgenes Zentrum, von dem
aus sich ein »eigentliches« Thema einer Gedankenwelt entfalten soll. Vgl. Fink,
»Operative Begriffe«, 323-24.

6 Vgl. dazu auch Schonwilder-Kuntze, Freiheit als Norm, 24.

10

01:58:44. - [ r—



https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

begrifflichen Kennzeichnungen abgrenzen. Gerade der Anspruch
der Abgrenzung begreift den Widerstand als einen Faktor, der sich
in denkender Abgrenzung von hegemonialen Ordnungsvorstellun-
gen entfaltet. Levinas und Rosenzweig haben dazu wichtige Einsich-
ten geliefert und in der Perspektive einer Philosophie der Alteritit
vertieft und erginzt. Der vorliegende Text ist ein Versuch, die Viel-
schichtigkeit der Debatten, die sich daraus ergeben, nachzuvollzie-
hen und zu verstehen.

Vorarbeiten dazu werden im ersten Kapitel geleistet. In neun Lek-
tionen wird ein erster Einblick in die Vielschichtigkeit des Wider-
stands gegeben. Diese Erkundung beschreibt den Widerstand als Be-
griff und Narrativ und wie durch diese Doppelstellung das Denken
in seinem innersten Kern berithrt wird. Widerstand, der Denken so-
wohl beschrinkt als auch erméglicht, gestaltet nicht nur den Denk-
vorgang, er beeinflusst auch Sichtweisen iiber das Denken, indem
er Verbindungen zwischen phianomenologischen, epistemischen, so-
zialphilosophischen und ethischen Gesichtspunkten schafft.

Daran anschliefSend beschiftige ich mich mit den Voraussetzun-
gen, die mich dazu motiviert haben, diesen Text zu schreiben. Im
Besonderen habe ich mich gefragt, wie es gelingen kann, den Wi-
derstand gegen eine Idee der Totalitdt, auf den sich Levinas unter
Bezugnahme auf Rosenzweig berufen hat, mit dem ethischen Wi-
derstand, der eine tragende Komponente in Levinas’ Ethik bildet,
als einen notwendigen Zusammenhang zu begreifen. Wichtig war
fiir mich nicht nur die Frage, wie Widerstand im Denken von Le-
vinas eingefithrt wird, und welcher Stellenwert diesem zukommt,
sondern auch, auf welchen philosophiegeschichtlichen Vorbehalten
dieses Verstindnis vom Widerstand beruht. Auch dieser Vorbehalt
kann als Widerstand erkannt werden. In meiner Lesart ldsst sich
auf nahezu mustergiiltige Weise der von Levinas unter Berufung auf
Rosenzweig verfochtene Widerstand gegen eine Idee der Totalitat
als ein Widerstand gegen Hobbes’ Verstindnis vom Staat, wie von
diesem im Leviathan beschrieben, wiederentdecken. Es handelt sich
bei Hobbes um einen allmichtigen Widerstand, an dem die Vielzahl
von individuellen Widerstinden widerstandslos gemacht werden. In
dieser Konstellation des Widerstands kann ein ethischer Widerstand
weder gehort noch befolgt werden. Menschen sind nach Hobbes
beinahe widerstandslos den anderen ausgeliefert und mit einer per-
manenten Totungsgefahr konfrontiert. Levinas’ Nichttdtungsgebot

11

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

als eine Form des Widerstands existiert nicht. Erst das Nichttotungs-
gebot des Souverdns garantiert, dass das Leben und der Schutz der
Biirger gewidhrleistet werden. In dieser Zuspitzung kann Hobbes’
Urvertrag als eine Kontrastfolie zur ethischen Urszene von Levinas
gelesen werden. Ist fiir Hobbes die Annahme ,,Du wirst mich toten”
grundlegend, ist fiir Levinas der Imperativ: ,Du sollst mich nicht
toten” vorrangig. Sind bei Hobbes Personen in ihrer wechselseitigen
Bezogenheit auf andere definiert, sind bei Levinas Personen in ver-
tikale Ausrichtung auf die Idee der Unendlichkeit bezogen. Auch
das Konnen des Mordes bleibt auf die Ebene des Seins bezogen,
es kann die Wiirde der Vulnerabilitit nicht aufler Kraft setzen. Fiir
Levinas gibt es nicht einen iibergeordneten Souverén, der Personen
in ein Verhiltnis zueinander bringt, sondern Personen sind durch
ihr Angesicht mit einem Nichtt6tungsgebot ausgestattet. Dadurch
sind sie sich selbst Souverdn und fahig zu einer moralischen Gesetz-
gebung. In der Verdichtung dieser Zusammenhinge sind bereits
die Inhalte der nachsten Kapitel angedeutet. Sie beruhen auf den
Fragen: Welche Rolle spielt der Widerstand fiir das personale und
das soziale Selbstverstindnis und warum ist der allméchtige Wider-
stand in Hobbes Diktion nicht ausreichend, um Freiheit sowohl
in der Perspektive des Selbst als auch in jener der anderen zu
gewihrleisten? Welche Zugangsweisen bendtigen wir, um ethische
Perspektiven mdoglichst gehaltvoll zu denken und inwiefern ist hier
der Widerstand eine notwendige Ergdnzung? Um diese Fragen zu
beantworten, schlage ich vor, Levinas in seiner Bezugnahme auf
Rosenzweigs Verstindnis vom Widerstand mit Hobbes, Kant, Hegel
in einen Dialog zu bringen und die damit angesprochenen Schriften
neu zu lesen.

Ausgehend von Thomas Hobbes’ Schrift Der Leviathan erkunde
ich im zweiten Kapitel die sozialphilosophischen und sozialpsycho-
logischen Grundlagen, die der Widerstand in der Umbruchphase
der Moderne in der Interpretation von Thomas Hobbes hatte, und
damit auch die Fragen: Wie hat Hobbes den Widerstand konzep-
tualisiert und welche Rolle spielt er fiir das Verstindnis von Staat,
Politik und Gesellschaft? Im dritten Kapitel frage ich nach den ver-
anderten Voraussetzungen, die der Widerstand im Denken Kants
erfahren hat. Es geht hier nicht nur darum, wie Kant gerade am
Leitfaden des Widerstands sich von Hobbes abgegrenzt hat, sondern
auch, wie es ihm gelungen ist, den Widerstand mit grundlegenden

12

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

moralphilosophischen Kategorien des moralischen Gesetzes und der
Autonomie in Verbindung zu bringen.

Diese Kapitel miinden schliefilich in Dialoge zwischen den von
mir vorgeschlagenen Philosophen. Sie dienen dem Zweck, in Aus-
einandersetzung mit Kant und Hegel, Levinas’ Verstindnis vom
Widerstand neu zu betrachten und diesen dadurch in seiner Kom-
plexitdt zu verstehen. Im vierten Kapitel betrachte ich am Leitfaden
des ethischen Widerstands Levinas’ Lesart der Ethik Kants. Im fiinf-
ten Kapitel schliefillich erdrtere ich die unterschiedlichen Modelle
des Gewissens und die damit einhergehenden Konzeptionen von
Geschichte, Vernunft und Ethik bei Hegel und Levinas, und frage
auch hier welche Rolle der Widerstand dabei spielt.

Mit der von mir vorgeschlagenen Auswahl wird nicht beansprucht
einen moglichst umfassenden Einblick in die Philosophiegeschichte
des Widerstands zu geben. Dialoge leben von ihren Méglichkeiten
und von ihren Grenzen. Diese Auswahl bleibt bruchstiickhaft. So-
wohl in systematischer als auch in philosophiegeschichtlicher Hin-
sicht beansprucht die Abhandlung nicht, einen umfassenden und re-
prisentativen Uberblick zur Bedeutung des Widerstands fiir philoso-
phisches Denken herzustellen. Auch das Thema des Widerstands ist
bei den vorgeschlagenen Philosophen komplexer, als es in dem von
mir vorgeschlagenen Format dargelegt werden kann. Fernab einer
im wissenschaftlichen und alltaglichen Sprachgebrauch inflationar
zu beobachtenden Verwendung des Wortes Widerstand besteht mein
Anliegen darin, philosophische Schwerpunkte, die mit der Betrach-
tung auf den Widerstand einhergehen, anhand exemplarischer Den-
ker zu erforschen, ohne damit den Anspruch auf Vollstindigkeit zu
erheben.

Schematisch ausgedriickt habe ich mich von folgenden Fragen
leiten lassen: Warum sollen wir aus philosophischer Sicht iiber den
Widerstand sprechen? Welchen Erkenntnisgewinn haben wir, wenn
wir aus philosophischer Sicht iiber den Widerstand sprechen? Wel-
che Méglichkeiten der philosophischen Betrachtung gibt es, um von
Erscheinungsformen des Widerstands zu sprechen? In welcher Be-
ziehung steht der Widerstand zum Denken und zum Handeln und
welche Konsequenzen hat die Besonderheit dieser Beziehung fiir
handlungstheoretische, moralphilosophische, phdnomenologische
und genderspezifische Betrachtungsweisen? Mit welchen Hindernis-

13

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

sen und Problemstellungen haben wir bei einer philosophischen
Betrachtung auf den Widerstand zu rechnen?

Diese Fragen fiigen sich in einen Kreis von Uberlegungen, der
iiber unterschiedliche Achsen der Betrachtung in Bewegung ge-
bracht wird. Dass diese gedankliche Bewegung immer wieder auch
Stillstinde produziert, ist dem inhaltlichen Anliegen geschuldet. Wi-
derstand ist nicht eine fest umrissene Gegebenheit, die, einmal rich-
tig erkannt, in unterschiedliche Zusammenhénge iibersetzt und ge-
deutet werden kann. Je nach Perspektive der Betrachtung verdndert
sich der Widerstand. So gilt es immer aufs Neue zu fragen, wie, wo
und warum sich ein Widerstand zeigt und mit welchen Strategien
der Rechtfertigung dieser verkniipft ist.

Wenn wir vom Widerstand aus philosophischer Sicht sprechen,
ist zu beriicksichtigen, dass damit Problembestinde angesprochen
sind, die mit philosophischen Grundfragen korrelieren und eine
weitverzweigte Tradition philosophischer Gedankenbildung aufwei-
sen. Es handelt sich um Problembestande, die konstitutiv fiir den
Gegenstandsbereich Philosophie sind. Einer dieser Problembestan-
de, der nicht aufzuldosen, sondern vielmehr axiomatisch mit dem
Selbstverstindnis von Philosophie verkniipft ist, besteht in dem, was
im philosophischen Sprechen die unaufldsbare Verschlungenheit
von gedanklichen Doppelstellungen zwischen subjekt- und objekt-
bezogenen Standpunkten genannt wird. Diese Doppelstellung greift
tber auf ein philosophisches Verstindnis des Widerstands, der sich
sowohl auf ein dufleres, objektivierbares Geschehen als auch auf ein
inneres und damit subjektives Geschehen bezieht. Diese Doppelstel-
lung gilt es naher zu betrachten. Widerstand wird nicht nur durch
eine Auflenperspektive der Wahrnehmung erschlossen, er erschliefit
sich auch in einer Innenperspektive, die sich auf die Vorginge des
Vorstellens, Denkens, Sprechens und Handelns erstreckt.

Zur Diskussion stehen jene philosophischen Voraussetzungen, die
es erlauben, die verschiedenen Quellen des Widerstands in einer
Weise zu begreifen, sodass vernetzte Einblicke in die kognitive, leib-
liche und ethische Ausstattung der Person, und wie diese auf das
Verstandnis von Gemeinschaften und Gesellschaft iibergreifen, mog-
lich werden. Ein philosophisches Sprechen vom Widerstand hat un-
terschiedliche Gesichter. Mal greift das Sprechen vom Widerstand in
die begrifflich-analytische Betrachtung, mal bricht der Widerstand
als ein leibliches Sprechen im Begehren hervor, mal zeigt er sich

14

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

in der Verweigerung einer in Totalitdit und Hegemonie erstarrten
Realitdt. Mit unterschiedlicher Schwerpunktsetzung haben die von
mir vorgeschlagenen Philosophen Betrachtungsweisen zum Wider-
stand in ihr Denken integriert. Mit dieser Schwerpunktsetzung wird
allerdings nicht beansprucht, eine systematische Einfithrung in die
Philosophiegeschichte zum Widerstand zu liefern. Die philosophi-
sche Erkundung zum Widerstand muss unvollkommen bleiben. Vie-
le Philosoph:innen, die auf implizite und/oder explizite Weise, den
Widerstand in ihrem Denken beriicksichtigt haben, wurden nicht
berticksichtigt. Nicht beansprucht wird, einen breiten Uberblick
iber verschiedene philosophische Zugangsweisen zum Widerstand
zu geben. Mafigebend ist weder ein enzyklopéddischer Zugang noch
die Beschreibung eines Reflexionsschrittes, um die Philosophie eines
Widerstands zu beschreiben.

Die vorliegende Arbeit hat ihren Ausgangspunkt in zwei vom For-
schungsfonds Austria finanzierten Forschungsprojekten (P1381 und
V 345). Uber unterschiedliche Schwerpunkte waren die Philosophie
von Hegel, Levinas und Rosenzweig und deren Auseinandersetzung
mit idealistischer Philosophie zentral. In diesen 2020 abgeschlosse-
nen Arbeiten lag der Schwerpunkt auf dem Faktor Gender und
die damit verkniipften Themen, wie Liebe, Erinnerung, Gewissen,
Zeit und Gerechtigkeit. Ein Ergebnis war, dass Gender eine begriff-
liche Vielfalt enthalt, die vergleichende und normative Analysen
herausfordern, aber auch erschweren. In der Weiterentwicklung die-
ser Herangehensweisen ist eine philosophische Betrachtung auf den
Widerstand verstdrkt in den Mittelpunkt meiner Aufmerksamkeit
geriickt. Hilfreich dafiir war fiir mich Rosenzweigs Annahme vom
Und.” Es gibt den methodischen Weg vor, »der als Kernelement fiir
die methodische Verfasstheit des Subjekts bzw. des Selbst betrachtet
werden kann«.® Es ist Ausdruck von Beziehungen, die die Person
in Abgrenzung von und nicht in Bezogenheit auf »die« Welt voll-
zieht. Person und Welt sind in sich widerstidndig verfasst und nicht
wechselseitig aufeinander bezogen. Sie leisten einander Widerstand,
und zwar nicht nur auf empirisch-materieller Ebene, auch in ide-
ell-spekulativer Hinsicht. Kants Philosophie ist fiir die Erkundung
dieser Verhiltnisse unverzichtbar. Sie ist nicht nur reichhaltig fiir

7 Vgl. Keintzel, »Dauer und Augenblick, i. bes. 253-55.
8 Keintzel, »Dauer und Augenblick«, 253.

15

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

grundsitzliche Uberlegungen zur Philosophie des Widerstands, sie
ermoglicht auch ein tieferes Verstindnis fiir Zusammenhénge und
Unterschiede im Verhiltnis zwischen Kant und Levinas, und wie
auf dieser Basis sich Dialoge auch in gedanklicher Erweiterung zu
Hegels Philosophie entfalten lassen. Diese Dialoge bilden den zwei-
ten Teil der Abhandlung. Es handelt sich dabei um {iberarbeitete
Aufsitze, die ich in den Levinas Studies 14 und 15 in englischer
Sprache bereits veroffentlicht habe.

Die Abhandlung weist iiber weite Strecken einen geschlechterin-
Klusiven Sprachgebrauch auf, sowohl was das Beschreiben von gro-
Beren Personengruppen, Einzelpersonen und das Schreiben tber
Personen betrifft. Auch diesen Sprachgebrauch begreife ich als einen
offenen Prozess, der im Fluss ist und der immer wieder aufs Neue
mit Verdnderungen und Herausforderungen konfrontiert ist. Das
Thema Widerstand, seine Erorterung und Kontextualisierung unter-
stiitzt meiner Auffassung zufolge ein genuin genderspezifisches An-
liegen auch fiir das Verstandnis von Philosophie. Geht es doch nicht
um das Aufzeigen von einem dogmatischen Verstdndnis von Allge-
meinheit und Individualitat, sondern um die damit verbundenen
Briiche und Vielschichtigkeiten, die im Zeichen einer geschlechter-
inklusiven und kulturellen Vielfalt zu deuten sind. Auch das immer
wieder verwendete Wir in der Studie ist nicht im Sinne einer un-
differenzierten Autorinnenmehrzahl zu verstehen, sondern als ein
erzdhlendes Wir, das unterwegs zu der Entwicklung bzw. zu der
Hinfithrung von neuen Fragestellungen ist.

Als hilfreich und duflerst produktiv hat sich in den langwierigen
und nicht immer linear verlaufenden Wegen des Schreibens und
Umschreibens meine Zusammenarbeit mit der Gruppe Gender &
Agency und der Forschungsplattform GAIN - Gender Ambivalent
Invisibilities erwiesen. Auch in diesem Forschungs- und Handlungs-
segment war und ist die Auseinandersetzung mit der Vielfalt des
Widerstands gegen geschlechterhierarchische Dogmen in sprachpo-
litischer Perspektive eine unendliche Herausforderung, der ich mich
gerne mit Kolleg:innen und Freund:innen immer wieder aufs Neue
stellen mochte. Viel verdanke ich den Gespriachen mit Kolleg:in-
nen an unterschiedlichen Universititen und in unterschiedlichen
Forschungszusammenhéngen, mogen sie manchmal noch so kurz
und beildufig gewesen sein. Sie waren fiir mich eine wichtige und
unverzichtbare Unterstiitzung, meine Herangehensweisen zum Wi-

16

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG

derstand zu entwickeln und zu schirfen. Allen Studierenden mei-
ner Lehrveranstaltungen danke ich fiir produktive, kritische und in-
ter/transdisziplindre Auseinandersetzung mit dem Themenfeld Phi-
losophie. Thre Fragen und Herangehensweisen sind fiir mich eine
wichtige Inspirationsquelle und haben mafigeblich zum Fortschritt
der vorliegenden Arbeit beigetragen.

Mein kollegialer Dank fiir das Lesen meiner Texte und hilfrei-
che Anmerkungen gilt Gabriella Baptist, Robert Bernasconi, Anne
Reichold, Christian Wiese, Hans Rainer Sepp, Pascal Delhom, Herta
Nagl-Docekal, Elisabeth Holzleithner, Silvia Richter, Wolfdietrich
Schmid-Kowarzik, Evelyn Goodman Thau, Ephraim Meir, Ioannis
Trisokkas, Stavros Panagiotou, Georg Karamanolis, Arno Boéhler,
Sophie Loidolt, Michael Staudigl, Violetta Waibel, Brigitte Buch-
hammer, Matthias Flatscher, Burkhard Liebsch, Sandra Lehmann,
Sophie Uitz, Marc Ries, Markus Arnold, Jolanta Saldukaityé, Benja-
min McQuade, Richard A. Cohen, Christina Schues, Catrin Nielsen,
Eleni Dimitriadou, Georgos Giannopoulos, Ingo Vavra und Claudia
Schumann. Fiir das Lektorat bedanke ich mich bei Michael Stork.

Das Buch ist der Erinnerung an Riidiger Will gewidmet.

17

01:58:44. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495890063-7 - am 20.01.2026, 01:58:44.



https://doi.org/10.5771/9783495990063-7
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	EINFÜHRUNG

