
 

   

 

49 

3. Empedokles: Befreiung der Szene 
 
 
 
 
 
 
3.1. Metapher einer intellektuellen Anschauung 
 
Die Metaphorisierung einer intellektuellen Anschauung versucht 
Hölderlin mit drei Entwürfen einer Dramatisierung der den Vor-
sokratiker Empedokles umrankenden Legenden. In diesen findet 
Hölderlin ein höchst zeitgenössisches Problem: das der Erziehung 
zu einer Freiheit, welche die notwendige bürgerliche Revolution 
vor dem Chaos der französischen terreur bewahrte. In diesem Sin-
ne lassen sich zwar am hölderlinschen Empedokles Züge Napoleon 
Bonapartes feststellen100, die Figur des politischen Führers Empe-
dokles wird jedoch von den Zügen eines Erziehers Empedokles 
überlagert. Seine charismatische Macht über die Bevölkerung Ag-
grigents verdankt er einem Leben, das sich nicht gegen den Natur-
gang behaupten muß, sondern aus dem Einklang mit diesem zu 
einer scheinbar höchsten Vollendung erhoben wird. Die Empedo-
kles-Figur ist als seine eigene Theorie der Wiedervereinigung von 
Kultur und Natur praktizierender Naturphilosoph ein Wieder-
gänger Rousseaus101, versagt sich jedoch einen Rückzug in die 
private Einsamkeit. Dabei zielt die Lehre solch kritisch gegen sich 
selbst gewendeter Aufklärung in keiner Weise auf die Rückkehr 
zu einer als ursprünglich phantasierten Natur. Hölderlins Aus-
bruch aus den Wohnzimmern und Konferenzräumen des bürger-
lichen Trauerspiels in eine Szenerie der empedokles’schen Gärten 
sowie der Landschaft um und auf dem Ätna problematisiert die 
Selbstgenügsamkeit bürgerlicher Vernunft und Kultur, ohne daß 
die Natur als ihr anderes darum einer näheren Bestimmung unter-
zogen werden könnte. Nicht eine abstrakte Freiheit des vernünf-
tigen Bürgers steht zur Disposition, sondern die unfixierbare Frei-
heit dessen, was diese Vernunft stiftet und aufrechterhält: eines 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

50 

naturhaft Göttlichen, das sich erst in seiner eigenen Andersheit 
finden und fühlen kann. Die Freiheit, für welche die Empedokles-
Figur ein Beispiel abgibt, ist die eines Menschen, in welchem sich 
diese Autoaffektion des Göttlichen vollzieht.  

Empedokles figuriert in diesem Sinne jene materielle Szene, mit 
der Hölderlin und Hegel die Sinnlichkeit des kantischen Ding an 
sich ausschreiben. Seine Existenz markiert einen Hiatus im vom 
kantischen Verstand schematisierbaren Sinn. Aber erst mit diesem 
Hiatus machen Geschichte und der sie durchlebende Verstand nach 
Hölderlins Geschichtsoptimismus überhaupt Sinn. Erst, wo der 
Verstand in der Heterogenität der von ihm nicht durchdringbaren 
Natur den Ursprung seiner eigenen Freiheit erkennt und seine 
Fremdheit von der Natur verwindet, ist Freiheit vollendet — für 
Hölderlin: die göttliche Freiheit des Menschen. Was wie radikale 
Freiheitstheologie klingt, trägt aber ein radikales Anderes des Hu-
manismus insofern schon in sich, als daß Sinn bloß durch ein 
Verhältnis zu einem ganz und gar Unterschiedenen und von ihm 
Heterogenen gewährleistet wird. Mit Derridas späterer Poin-
tierung, bei der es sich um wenig anderes als um eine getreue 
Wiederholung der hölderlinschen Ausführungen handelt, wird in 
der Angewiesenheit des Sinns auf sein Anderes jegliche Unter-
scheidung zwischen Sinn und seinem katastrophalen Zusammen-
bruch verunmöglicht, so daß von Sinn und Unsinn nicht mehr die 
Rede sein kann, sondern bloß noch von jener paradoxen Hetero-
genität, von welcher der Hiatus kündet: von jener Flüchtigkeit des 
Materiellen, an welcher auch der performative turn orientiert ist. 

Eine Materialität der Natur, die Sinnlichkeit des kantischen Ding 
an sich, besteht demnach ganz kantgetreu bloß in ihren Auswirkun-
gen auf den Verstand; ihre Auswirkungen bestehen in einer Aus-
richtung des Verstandes auf eine Heterogenität, die jeglichem vom 
Verstand schematisierten Sinn zuwiderläuft. Eine Vervollkomm-
nung göttlicher Natur in menschliche Kultur kann bloß in der 
Verausgabung der Natur, Sinnlichkeit, aber auch der Kultur, Ver-
stand, bestehen. Solch Verausgabung hinterläßt weder Sinnlichkeit 
noch Verstand, weder Natur noch Kultur, weder Göttliches noch 
Menschliches, sondern vielmehr die unstillstellbare Gabe einer 
ihrerseits stets gesättigten wie verausgabten Differenz: einer dif-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

51 

férance, die verschwindet, nur um sich zu geben, die sich gibt, nur 
um zu verschwinden, und die damit eine Szene wird, welche sich 
bloß als ihre Schließung öffnet und bloß eine unfixierbare Spur 
von Materialität hinterläßt. Die Empedokles-Rolle figuriert solch 
Dynamik der Szene: Das gesamte Drama und damit die Tragik der 
Empedokles-Figur wird darin bestehen, daß szenische Materialität 
ihrerseits unfigurierbar bleibt und die Figur des Empedokles nur 
in ihrer eigenen Verausgabung und im Endeffekt in ihrem 
Verschwinden — das heißt Sterben — Figur der Szene sein kann.  

Und erst in dieser Vorausdeutung auf Hölderlins spätere Faszi-
nation mit dem Dionysos-Mythos vollzieht sich auch eine Metapho-
risierung im wörtlichen Sinne — als Übertragung102 — der intellektu-
ellen Anschauung: Die gelungene Versöhnung von Kultur und 
Natur, Verstand und Sinnlichkeit, in der Empedokles-Figur hat kei-
nerlei erzieherischen Effekt auf die Aggrigentiner. Ihre durch 
Empedokles hergestellte Verbindung mit der göttlichen Freiheit 
enthebt sie aller Notwendigkeit, sich der Unfreiheit ihres eigenen 
Verstandes zu entledigen. In analoger Weise vergißt laut Hölderlin 
ein rein der intellektuellen Anschauung ergebener Mensch in seiner 
übermäßigen Vereinigung mit allem, was lebt, das jeweils Lebendige 
in seiner Aktualität und Vergänglichkeit: “[W]ir sind nicht selten 
versucht, zu denken, daß er, indem er den Geist des Ganzen fühle, 
das Einzelne zu wenig ins Auge fasse, daß er, wenn andere vor 
lauter Bäumen den Wald nicht sehn, über dem Walde die Bäume 
vergesse, daß er bei aller Seele, ziemlich unverständig . . . sei.”103 
Die reine intellektuelle Anschauung erscheint so als Lethargie. Die 
ihr Hingegebenen erscheinen jener Freiheit, von der die intellek-
tuelle Anschauung doch kündet, beraubt. Erst das Erschrecken über 
den Todessprung des Empedokles’ wird für die Aggrigentiner 
eine reinigende Erziehung zur Freiheit bewirken. Doch umso 
problematischer wird mit dieser katharsis das Verhältnis von 
szenischer Materialität auf der einen und Bildhaftigkeit, Vorstel-
lung und intellektueller Anschauung auf der anderen Seite. Die Meta-
pher einer intellektuellen Anschauung, die Übertragung der empedo-
kles’schen Freiheit auf die Aggrigentiner, sprengt das theatrale 
Modell des mentalen Paradigmas, indem sie die Trennung zwi-
schen Bühne und Zuschauerraum auslöscht. Die Szene der Mate-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

52 

rialität ist nie auf die Bühne der Vorstellung reduzierbar. Und wo 
eine szenische Materialität diese Bühne als intellektuelle Anschauung 
betritt, scheint eine Auflösung der Vorstellung folgen zu müssen — 
zum Beispiel als den Selbstentzug der Freiheit metaphorisierendes 
Sterben des Empedokles, bei dem Hölderlin dramaturgische 
Schwierigkeiten bekommt, es von der genußvollen Selbstaufgabe 
des mit der intellektuellen Anschauung begabten Individuums an den 
Todestrieb zu unterscheiden.104  

Diese Verschiebung findet ihrerseits auf einer Bühne statt, auf 
welcher das Drama Empedokles aufgeführt wird. Ist dieses wirklich 
als ein Festspiel der bürgerlich-demokratischen Revolution ge-
plant105, so darf die Freiheit bringende katharsis nicht bloß in einer 
die Aggrigentiner betreffenden Auflösung der Vorstellung von der 
Empedokles-Rolle als Figur bestehen. Gleichermaßen steht ein 
Verhältnis der Bühne des Dramas Empedokles zum Zuschauerraum 
vor der bürgerlichen Guckkastenbühne zur Disposition, um das 
Theater in eine moralische Anstalt im nunmehr hölderlinschen 
Sinn zu verwandeln, die dem Publikum seinerseits eine Erfahrung 
göttlicher Freiheit ermöglicht. Zu befragen steht also das Verhält-
nis der drei Entwürfe für ein Empedokles-Drama zu ihrer theore-
tischen Grundlegung. Eine solche versucht der als Selbstorien-
tierung entstandene Text Grund zum Empedokles, der nach Abbruch 
des stark an der ersten, am ausführlichsten überlieferten Fassung 
orientierten zweiten Entwurfs bereits Erreichtes zusammenfaßt, 
um gleichzeitig eine völlig veränderte Konzeption des dritten Ent-
wurfs zu fundieren.106 Dementsprechend muß eine Lektüre dieses 
Textes ihrerseits in die drei Entwürfe ausschweifen, um sie auf das 
Verhältnis von szenischer Materialität und theatralem Modell der 
Vorstellung zu befragen. 

 
 

3.2. Natur, Kunst und Tod 
 
Der Text setzt mit einer erkenntnistheoretischen Skizze ein, die 
sich ins Geschichtsphilosophische erweitern wird: Auch “im reinen 
Leben” findet sich nicht eine ursprüngliche Einheit von Natur 
oder Geist, sondern einzig deren Unterscheidung, so daß weder 
Materialität noch Geist in den von Hölderlin aufgerufenen Seman-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

53 

tiken ihrer platonischen Entgegensetzung aufgehen. Mit den Vo-
kabeln von Kants Rousseau-Rezeption107 werden Geist und Materie 
vielmehr in ein an Fichte angelehntes Wechselspiel gebracht. Sie 
sind als “Kunst” — menschliche Lebenswelt als Gesamtheit von 
Kultur ist mit einer Übersetzung des aristotelischen téchne-Begriffs 
gekennzeichnet — und “Natur” — die aristotelische physis — zwar als 
Gegensätze bezeichnet, verweisen damit jedoch einzig auf die 
differentielle Struktur des zuvor genannten reinen Lebens in sich: 
Keines der beiden Prinzipen dominiert das andere, sondern ist 
vielmehr jeweils auf es angewiesen, so daß der ursprüngliche Ge-
gensatz sich auf keiner der beiden Seiten befestigen und sich auf 
die eine Seite nur durch die jeweils andere verweisen läßt. Die 
téchne ist eine Gabe der physis, die physis kommt bloß als téchne zu 
demjenigen Selbstgefühl, mit welchem das Ineinander ihrer 
Differenz sich als Heterogenität einer materiellen Szene eröffnet. 
Erst eine “Mitte” zwischen Natur und aus ihr entlassener und sie 
gleichzeitig perfektionierender Kunst, die als Mitte weder natürlich 
noch künstlich ist, faßt Hölderlin als das “Göttliche”:  

 
Natur und Kunst sind sich im reinen Leben nur harmonich entgegengesezt. Die 
Kunst ist die Blüthe, die Vollendung der Natur; Natur wird erst göttlich durch 
die Verbindung mit der verschiedenartigen, aber harmonischen Kunst, wenn 
jedes ganz ist, was es seyn kann, und eines verbindet sich mit dem andern, ersezt 
den Mangel des andern, den es nothwendig haben muß, um ganz das zu seyn, 
was es als besonderes seyn kann, dann ist die Vollendung da, und das Göttliche 
ist in der Mitte von beiden. (E 870, Z. 78-85)  

 
Dies harmonische Selbstgefühl der Natur als Kunst, der Kunst als 
Natur bestimmt sich näher als das Zusammenspiel von Wechsel 
und Beständigkeit. Der (von Schiller kommende) Bildungstrieb 
des Menschen macht die ihm eigene Kunst zum Paradigma des Or-
ganisatorischen — oder mit Hölderlins Wort: er ist der “orga-
nischere” (E 870, Z. 85). Natur hingegen bezeichnet kein Nicht-
menschliches, sondern dasjenige, was jegliche Organisation immer 
wieder auflöst, aus welchem jegliche Organisation aber auch 
immer wieder hervortritt — mit Hölderlins Wort: sie ist die “aorgi-
schere” (E 870, Z. 86), ohne daß sich die beiden Seiten zum 
organischen und aorgischen Prinzip erklären ließen, da sie sich in 
gegenseitiger Abhängigkeit organisieren wie desorganisieren und 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

54 

daher auch bloß vergleichsweise als organischer oder aorgischer 
erscheinen. In diesem Sinne ist der “organischere künstlichere 
Mensch . . . die Blüthe der Natur” (E 870, Z. 85 f.): eine Gabe der 
Natur gleich den Blumen und allem anderen in einem herkömm-
lichen Diskurs als natürlich klassifizierten, aber gleichzeitig in 
seiner Organizität und Künstlichkeit auch ein der Natur eigener 
Höhepunkt: Die Natur organisiert sich selbst erst in ihm. Durch 
seine Teilhabe an der Natur ist er eine Selbstorganisation des Aor-
gischen als jener Rest Beständigkeit, den reine Destruktivität benö-
tigt, um überhaupt Destruktivität sein zu können und sich nicht 
selbst aufzulösen. Nur als solche Selbsthemmung läßt sich die 
Kräftevielfalt eines herdersch-spinozistischen Substanzdenkens, 
auf welche die Rede vom Aorgischen verweist, vor einer völligen 
Selbstzerstörung bewahren. Sie bleibt destruktiv und damit pro-
duktiv nur, solange es etwas zu zerstören gibt. Kunst in diesem 
Sinne ist notwendige Bedingung der Natur, ohne diese darum aus 
sich heraus konstruieren zu können. Präzise ist dieses Verhältnis 
später in einer Pointierung Derridas fortgeschrieben worden: “Es 
gibt keine Natur, sondern allein Naturwirkungen”108. Die Natur-
effekte sind aber ihrerseits von etwas ihnen Unzugänglichem ab-
hängig, so daß die Eröffnung der Natur durch Kunst niemals auf 
einer Herstellung von Natur durch Kunst hinauslaufen kann, wie 
dies in Anschluß an Judith Butler im Namen des performative turn 
einige konstruktivistische Diskurse behaupten.109 Organisches erfüllt 
sich erst als Aorgisches: “[D]ie aorgischere Natur, wenn sie rein ge-
fühlt wird, vom rein organisierten, rein in seiner Art gebildteten 
Menschen, giebt ihm das Gefühl der Vollendung.” (E 870, Z. 86-
88) Die Vollendung solch harmonischer Entgegensetzung bleibt aber 
unzureichend, solange sie vom organisierenden Menschen nicht 
auch kraft seines Verstandes erkannt wird. Und das heißt in An-
schluß an Kant: kraft seiner Fähigkeit zu einer Vorstellung, welche 
für die “Erkenntniß vorhanden” wäre und somit die Bühne des 
Denkens beträte: “Aber dieses Leben ist nur für das Gefühl und 
nicht für die Erkenntniß vorhanden. Soll es erkennbar sein, so 
muß es . . . sich darstellen.” (E 870, Z. 89-91)  

Diese Darstellung vollzieht sich in Hölderlins Diskurs jedoch 
ihrerseits als eine mit Rousseau erzählte Geschichte vom Abfall in 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

55 

die Kultur und von der bevorstehenden Wiedergewinnung eines 
Naturverhältnisses. Sie ist nicht Bildungsroman des einzelnen Be-
wußtseins, sondern der Menschheit insgesamt. Somit tritt in der 
Vorstellung der Menschheit nichts anderes als der szenische Ma-
terialismus des Verhältnisses von Natur und Kunst auf: eine Kor-
rektur der Vorstellung durch die Szene, eine Korrektur der Kunst 
durch die Natur. Dieser Auftritt kann aber erst nach einem radi-
kalen Auseinanderbrechen von Kunst und Natur erfolgen, in wel-
chem “das organische . . . in das Extrem der Selbstthätigkeit und 
Kunst und Reflexion, die Natur hingegen wenigstens in ihren 
Wirkungen auf den reflectirenden Menschen in das Extrem des 
aorgischen des Unbegreiflichen, des Unfühlbaren, des Unbe-
grenzten übergeht” (E 870 f., Z. 92-100). Eine verselbstständigte 
Kunst verliert jeglichen Zusammenhang mit der Natur, von wel-
cher sich jetzt endgültig bloß noch in ihren Wirkungen auf den 
Menschen sprechen läßt, die ihrerseits auf das rein Antiorganisa-
torische eines Unbegrenzten und Unbegreiflichen, aber darin auch 
nicht länger für den Menschen Fühlbaren reduziert werden. An 
diesem Punkt sind die “entgegengesetzten Wechselwirkungen” (E 
871, Z. 100 f.) von Natur und Kunst jedoch keinesfalls stillgestellt, 
sondern ihr “Fortgang” (E 871, Z. 100) schreitet zu einer utopi-
schen Versöhnung auf höherer Stufe vor: In einer neuen Verbin-
dung soll Natur “organischer durch den bildenden, cultivierenden 
Menschen” (E 871, Z. 102) werden und ihr Bedrohliches in einer 
nunmehr nicht bloß zu fühlenden, sondern auch zu sehenden 
“Wohlgestalt” (E 871, Z. 107) domestizieren, während der Mensch 
sich qua seiner bildenden und organisierenden Fähigkeiten dem 
Ungestalten der Natur öffnen und zum “künstlich reinaor-
gische[n] Mensch[en]” (E 871, Z. 106) werden kann. Ihre Organi-
sation im Menschen fühlt die Natur so “zweifach”: in der Erinne-
rung an die ehemalige reine Harmonie wie in der neuen Kulti-
vierung. Zwischen Mensch und Natur ist die “Verbindung” in 
diesem zu erstrebenden Zustand daher nun “unendlicher” (E 871, 
Z. 114). Solch Kultivierung des Unbegrenzten zur Wohlgestalt im-
pliziert die Produktion des Schönen durch den Dichter, die in 
Hölderlins Verdichtung des kantischen Schönen mit dem kanti-
schen Erhabenen110 das Ungestalte selbst zur Darstellung bringen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

56 

soll: indem nämlich das Vorstellungsvermögen auf seine Grenzen 
verwiesen wird. Die Kultivierung der Natur zur Wohlgestalt findet 
damit präzise am Übergang von der Bühne der Vorstellung zur 
Szene zwischen Natur und Kunst statt. In solcher Organisation des 
Ungestalten greift letztere daher seinerseits auf erstere über: Der 
Mensch, eigentlich Ort wie Beobachter der Vorstellung, soll kraft 
seiner Organisationskraft selbst zu einem Ort der Entgrenzung 
werden, wie sich dies in der kantischen Freiheitsphilosophie mit 
dem Auffinden einer keiner anderen Regel als ihrer Freiheit 
unterliegenden “absolute[n] Spontaneität”111 im menschlichen 
Verstand andeutet.  

Diese sowohl dem reinen Leben als auch dem Bruch von Orga-
nischem wie Aorgischem enthobene Utopie markiert aber bereits die 
Schwierigkeit des Verhältnisses von Szene und Vorstellung: Wäh-
rend im reinen Leben auch immer wieder neu die destruktive 
Chaotik jener Szene vorherrscht, welche Natur und Kunst bestän-
dig austauscht und in immer neuen Konstellationen hervorbringt, 
wird dieser Exzeß in Hölderlins Geschichtsutopie von der Bühne 
der Vorstellung gebändigt, ohne daß er in dieser Bändigung etwas 
von der befreienden Kraft verlieren soll, welche Hölderlin ihm zu-
schreibt. Sowohl die ästhetische Erfahrung des Aorgischen als auch 
die Aorgisierung menschlicher Organisationspraxis unterliegen 
nicht dem destruktiven Zug der Natur, sondern wenden diesen 
gerade in einen neuen Zustand der Versöhnung, der gleichzeitig 
die Formationskraft der Bühne wie das exzessive Potential der 
Szene beinhalten soll. Ein kompliziertes Verhältnis des hölderlin-
schen Schreibens zum Mythos von Dionysos kündigt sich hier an, 
ohne daß zunächst sein Name oder seine Symbole benannt wür-
den. Der Halbgott, dessen Leben bloß aus seinem Sterben, dessen 
Einheit bloß aus seiner permanenten Zerstückelung besteht, des-
sen Sterben aber ebenso von seinem Leben zehrt wie seine Zer-
stückelung von seiner ewigen Einheit, wird wie kein anderer Höl-
derlins spätere Texte beherrschen:112 als derjenige, den es zu 
beschwören, wie als derjenige, den es in eine sichere Entfernung 
zu bannen gilt, um nicht seiner Zerstörungswut zu unterliegen. Im 
Grund zum Empedokles zumindest ist die destruktive Dimension der 
sich zwischen Natur und Kunst als weder natürlich noch künstlich 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

57 

eröffnenden göttlichen Mitte klar ausgesprochen: “In der Mitte 
liegt der Tod des Einzelnen” (E 871, Z. 115). Eine Darstellung 
bzw. Vorstellung dieser Mitte hat sich dementsprechend diesem 
Tod zuzuwenden: also wohl dem Todessprung des Empedokles, 
der für das Selbstgefühl des Unendlichen im Endlichen einsteht, 
daher nur Symbol ist für einen Tod, welcher das Einzelne bestän-
dig einholt. Die Rede vom in der Mitte liegenden Tod des Einzelnen 
besagt zunächst wenig anderes als die Sterblichkeit des Endlichen, 
in dessen Materialität sich das Göttliche entäußert. Dies Göttliche 
lebt, indem das Materielle vergeht; das Materielle lebt, indem das 
Göttliche sich an die Materie entäußert.113 Solch ordo inversus, in 
welchem das Leben Bedingung des Todes ist wie umgekehrt, ohne 
daß der Tod sich je verlebendigen oder das Leben absterben 
könnte, sondern Vergänglichkeit und Leben zum selben werden, 
ist szenisch. Keine Szene in der Unendlichkeit der Zeit, sondern 
Zeit als Vielfalt der von Derridas Pseudo-Begriff der différance 
markierten Szene(n): Die anarchistische Zeit dieser Szene(n) be-
steht aus jener hölderlinschen Materie des Übergangs.  

In einem späteren, der “Bedeutung der Tragödien” gewidmeten 
Textsplitter wird Hölderlin dieses Verhältnis von Geist und Zeichen 
als ein “Paradoxon” beschreiben: “Im Tragischen nun ist das Zei-
chen an sich selbst unbedeutend, wirkungslos, aber das Ursprüng-
liche ist gerade heraus.” Denn seine Darstellung besteht in nichts 
anderem als der Unterminierung seiner materiellen Zeichen: “Ei-
gentlich nemlich kann das Ursprüngliche nur in seiner Schwäche 
erscheinen, insofern aber das Zeichen an sich selbst als un-
bedeutend = 0 gesezt wird, kann auch das Ursprüngliche, der 
verborgene Grund jeder Natur sich darstellen.”114 Um von der 
Anarchie des ursprünglichen Gefühls zur Darstellung vorzusto-
ßen, bedarf es daher der Isolation eines bestimmten Zeichens, an 
welchem seine Schwächung vollzogen werden kann: eine Heraus-
hebung der Empedokles-Figur — aber gleichermaßen auch eine 
strenge Grenzziehung um den Bühnenrahmen der Vorstellung. 
Figur wie Bühne sind damit vom andauernden Werden im Vergehen 
zunächst geschützt, so daß sich ein Werden im Vergehen an ihrem 
Beispiel erst demonstrieren läßt. Dabei reicht es jedoch nicht aus, 
den in keinem der drei Entwürfe ausgeführten Todessprung als 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

58 

Telos des Empedokles-Dramas zu fokussieren oder von seiner Ab-
wesenheit gar auf ein Scheitern des Dramenprojekts zu schlie-
ßen.115 Der Todessprung des Empedokles — die Identifizierung des 
dramatischen Zeichens Empedokles mit der 0 — wäre bloß das 
Ende eines Prozesses der Abschwächung dieses Zeichens, als 
welcher sich das ganze Drama vollzieht und der schon mit der 
Einsetzung der Empedokles-Figur beginnt: Hölderlin bestimmt 
den Tod des Einzelnen nämlich als den  

 
“Moment, wo das organische seine Ichheit, sein besonderes Daseyn, das zum 
Extreme geworden war, das aorgische seiner Allgemeinheit nicht wie zu Anfang 
in idealer Vermischung, sondern in realem höchsten Kampf ablegt, indem das 
besondere auf seinem Extrem gegen das Extrem des aorgischen sich thätig immer 
mehr verallgemeinern, immer von seinem Mittelpuncte sich reißen muß, das 
aorgische gegen das Extrem des besonderen sich immer mehr concentrieren und 
immer mehr einen mittelpunct gewinnen und zum besonderen werden muß, wo 
dann das aorgisch gewordene organische sich selber wieder zu finden und zu sich 
selber zurückzukehren scheint, indem es die Individualität annimmt und das 
Object, das Aorgische sich selbst zu finden scheint, indem es auch zugleich das 
Organische auf dem höchsten Extrem des Aorgischen findet, so daß in diesem 
Moment, in dieser Geburt der höchsten Feindseeligkeit die höchste Versöhnung 
wirklich zu seyn scheint.” (E 871, Z. 115-135)  

 
Schlicht: Hölderlin bestimmt den Tod des Einzelnen als die völlige 
Entgegensetzung von organisierender Kunst und aorgischer Na-
tur. Solch Entgegensetzung hat aber für Hölderlin den paradoxen 
Effekt einer Wiederkehr der Ursprungsharmonie, denn das voll-
kommen Durchorganisierte wie das vollkommen Ungestalte schla-
gen durch ihre Verselbständigung in ihr jeweiliges Gegenteil um. 
Die fortschreitende Organisierung des Organischen muß es, das 
doch auf die Wechselwirkung mit der Natur angewiesen ist, ent-
stalten.116 Die Chaotisierung des Aorgischen wirkt selbstzerstöre-
risch, zerstört im Endeffekt das eigene Chaos und läßt eine schein-
bare Ordnung entstehen.117 Die Kunst verliert nach dieser Logik 
ihren Mittelpunct, während die Natur einen erhält als das aorgisch 
gewordene organische. Die höchste Versöhnung von Natur und Kunst in 
der Individualität der Empedokles-Figur bleibt daher illusorisch. 
Ist sie doch bloß Geburt der höchsten Feindseeligkeit, und nur als sol-
che ist sie auch jener Moment des Todes des Einzelnen: In der Empe-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

59 

dokles-Figur hat sich das einzelne Organisierte ganz der unge-
stalten Allgemeinheit des Aorgischen überlassen. Damit ist die Figur 
aber nicht von ihrem Sterben abgelöst. Vielmehr ist ihr Figursein 
nur ein kurzer Moment im Prozeß eines andauernden Sterbens — 
denn  

 
so wie also die Versöhnung da zu seyn scheint, so wird auf die Eindrüke des or-
ganischen die in dem Moment enthaltene aorgischentsprungene Individualität 
wieder aorgischer, wie die in dem Moment enthaltene organischentsprungene 
Allgemeinheit auf die Eindrüke des aorgischen wieder besonderer wird, so daß 
der vereinende Moment, wie ein Trug, sich auflöst, . . . und in seinem Tode die 
kämpfenden Extreme, aus denen er hervorgieng, schöner versöhnt und vereinigt, 
als in seinem Leben . . .  . (E 871, Z. 137-146) 

 
Die göttliche Mitte als der Tod des Einzelnen zeigt sich im Sterben 
einer Figur, die schon als Figur bloß ein Sterben war: eine Ver-
kehrung von Kunst in Natur, die in den destruktiven Gang der 
Natur zurückgenommen wird, aber eine mit der Natur versöhnte 
Kunst hinterlassen soll. 
 

 
3.3. Sündenfall vor Publikum 
 
Die drei Entwürfe zu einem Empedokles-Drama sind ganz der Ab-
schwächung des dramatischen Zeichens Empedokles gewidmet: In 
allen gehört der Trug der Versöhnung von Kunst und Natur, der sich 
in diesem Zeichen vollzogen haben soll, einer Vergangenheit an, 
die von allen Figuren erinnernd aufgerufen wird, um den Unter-
schied zum Empedokles der Bühnenrealität zu markieren. Wieder-
um ist es der Grund zum Empedokles, der diese Vorgeschichte zu-
sammenrafft und Empedokles’ Besonderheit als das Produkt 
seiner besonderen geschichtlichen Lage beschreibt: “Sohn seines 
Himmels und seiner Periode, seines Vaterlandes, ein Sohn der 
gewaltigen Entgegensezungen von Natur und Kunst” (E 872, Z. 
160-163). Indem seine organische Subjektivität mit der aorgischen 
Objektivität der Natur verschmilzt, wird Empedokles aber auch 
um so mehr rationales Subjekt der Organisation, das heißt für 
Hölderlin “unterscheidender, denkender, vergleichender, bilden-
der, organisierender und organisierter,” wenn er sich dem Unor-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

60 

ganisierten hingibt, das heißt “weniger bei sich selber ist, und in so 
fern er sich weniger bewußt ist, daß bei ihm und für ihn das 
sprachlose Sprache, und bei ihm und für ihn das Allgemeine, das 
Unbewußte, die Form des Bewußtseyns und der Besonderheit 
gewinnt” (E 872, Z. 171-179). Empedokles kann sich nicht dessen 
bewußt werden und er kann keine Sprache dafür finden, daß in 
ihm sich das Aorgische organisiert: daß also das Sprachlose Sprache 
und das Unbewußte Bewußtsein gewinnt. Seine höchste Subjek-
tivität findet auf dem Höhepunkt seiner Selbstvergessenheit mit 
dem Aufgehen in der Objektivität der Natur statt. In diesem Sinne 
entspricht das “unorganisirtere und desorganisierte” (E 872, Z. 
183) der subjektiven Natur des Empedokles. In seiner Sprache löst 
sich nicht das Sprachlose, in seinem Bewußtsein nicht das Unbe-
wußte auf, sondern sie treten in Sprache und Bewußtsein als das, 
was sie sind — deren anderes, von Sprachlosigkeit und Unbe-
wußtem durch eine différance unterschieden, aber gleichzeitig von 
ihnen abhängig. Indem die Empedokles-Figur das Heterogene 
szenischer Materialität bezeichnet, spricht sie dessen Sprache und 
hat dessen Bewußtsein: In ihr markieren sich Sprache und Be-
wußtsein als Grenze zu etwas, von dem sie erhalten werden, ohne 
es selbst zu sein. In diesem Grenzgängertum liegt die Faszination 
des Empedokles auf Sprache und Bewußtsein der anderen Figu-
ren. Diese hatten sich bisher ohne Kontakt zu jener Grenze er-
fahren, von der sie trotzdem abstammen und die in der Gestalt des 
Empedokles nun unter sie getreten ist. Gleich in der ersten Szene 
wird er von Panthea, die seit einer Wunderheilung durch Empe-
dokles selbst, wie ihr Name schon besagt, die Grenzen bloßer Kunst 
überschritten hat, als das “Leben” personifiziert: “Er selbst zu seyn, 
das ist / Das Leben und wir andern sind der Traum davon.” (E 
700) Diese Zuschreibung wird Sprache allerdings nur in der 
Sprachlosigkeit des Versendes. “Das Leben” füllt die stumme 
Lücke, welche die Präsenz des Empedokles in das Leben der Ag-
grigentiner reißt und der athenischen, mit der Nüchternheit eines 
griechischen Verstandes ausgestatteten Besucherin, die Panthea als 
Kontrast zur Seite gestellt wird, unverständlich bleiben muß. Das 
Leben des Empedokles spricht eine Sprache, in der sich eine 
sprachlose Andersheit erhalten kann, indem diese Sprache sich 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

61 

selbst beständig — das ist / Das Leben — unterbricht. In Hölderlins 
dichterischer Behandlung des Empedokles-Stoffes wird somit die 
Problematik des Dichters verhandelt, der in seiner Kunst die 
Autoaffektion des Göttlichen im menschlichen Verstand vollziehen 
soll. Als gleichermaßen materielles anderes des Göttlichen wie in 
sich schon vergeistigter Reflex auf Materielles118 bietet die dich-
terische Sprache einen prädestinierten Ort szenischer Materialität, 
aber gleichzeitig auch einen Unort, an dem es die Problematik 
dieser Heterogenität zu verhandeln gilt. Zwar ist Empedokles 
“zum Dichter geboren” (E 872, Z. 214), aber mit dem erneuten 
Auseinanderreißen von Natur und Kunst im Fortschreiten der Zeit 
wird seine versöhnende Versprachlichung des Sprachlosen zu 
einer Sache der Vergangenheit: “So ward auch mir das Leben zum 
Gedicht.” (E 708) 

Und eben in der notwendigen Versprachlichung des materiellen 
Lebens durch den Verstand — im Gedicht — liegt die Destruktion 
des Lebens begründet. Wo das Sprachlose sich Sprache gibt, 
durchzieht es Sprache bloß als deren heterogene Andersheit. Un-
entscheidbar muß daher stets bleiben, ob Sprache wirklich an der 
Grenze zu ihrer eigenen Sprachlosigkeit sprechen kann oder ob sie 
sich nicht vielleicht selbstgenügsam dieses andere als eine sie über-
steigende Sprachlosigkeit konstruiert. Und eben weil sich Sprach-
losigkeit nicht ersprechen läßt, kann sie nur im Offenhalten dieser 
Ununterscheidbarkeit gewahrt bleiben, wo eine selbstgenügsame 
Sprache das Sprachlose ausstriche.119 Dieser Verlust der Beziehung 
zum Sprachlosen unterläuft der Empedokles-Figur des ersten Ent-
wurfs, die wegen der sich in ihr vollziehenden Verkehrung von 
Natur und Kunst nicht um die Natürlichkeit ihrer eigenen Kunst, 
der Sprachlosigkeit ihrer Sprache und der Unbewußtheit ihres 
Bewußtseins weiß. Aus seinem Einklang mit der Natur heraus ver-
gißt Empedokles seine Abhängigkeit von ihr und meint umge-
kehrt, sie zu beherrschen. Vor den versammelten Aggrigentinern 
ruft er sich selbst zum Gott aus — ein von Hölderlin in einer späte-
ren Randbemerkung als “Ursünde” (E 710) bezeichneter Fehltritt, 
welcher die Zerstörung der vormaligen Versöhnungsillusion von 
Natur und Kunst markiert. Empedokles’ Gegenspieler Hermokra-
tes unterstreicht dies: “[E]s haben / Die Götter seine Kraft von 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

62 

ihm genommen, / Seit jenem Tag, da der trunkne Mann / Vor 
allem Volk sich einen Gott genannt.” (E 702) Das Übermaß des 
göttlichen Wissens verführt Empedokles gleichsam zur superbia 
Luzifers, der sein Ausschluß vom Göttlichen folgt und die in die-
sem Sinne von Empedokles im Selbstgespräch betrauert wird:  

 
Ich war geliebt, von euch ihr Götter —  
O Schattenbild verbirg dirs nicht! du hast  
Es selbst verschuldet, armer Tantalus  
Das Heiligtum hast du geschändet, hast  
Mit frechem Stolz den schönen Bund entzweit  
Elender! als die Genien der Welt  
Voll Liebe sich in dir vergaßen, dachtest du  
An dich und wähntest, karger Thor, an dich  
Die Gütigen verkauft, daß sie dir  
Die Himmlischen, wie blöde Knechte dienten! (E 706 f.) 

 
Dieser Sündenfall wird jedoch als ein sprachlicher bestimmt. Der 
Verlust des Göttlichen besteht in der schuldhaften Aneignung des 
Worts, durch welche die Sprache sich von der Sprachlosigkeit 
trennt und Gedicht nicht mehr sein kann. Während Empedokles 
die betrauerte Leere als Folge des sprachlichen Fehlgehens be-
greift, reagiert Empedokles’ Jünger Pausanias erstaunt, als er von 
der scheinbaren Trivialität des Grundes der Verzweiflung erfährt: 
“Was! um eines Wortes willen? / Wie kannst so du verzagen, 
kühner Mann.” Empedokles hingegen besteht darauf, kraft seiner 
gottdurchwirkten Sprache den Kontakt zu den Göttern verloren zu 
haben: “Um eines Wortes willen? ja. Und mögen / Die Götter 
mich zernichten, wie sie mich / Geliebt.” (E 711) Das Wort muß 
sich als Kunst beständig der Natur aussetzen, um göttliche Mitte zu 
sein — und das hieße: Es wird sowohl bloß Kunst als auch leere 
Natur, in welche das menschliche Wort herabstürzt, sobald es seine 
Stiftung durch das göttliche Leben leugnet. In dieser Leugnung 
wäre es also immer entweder Kunst oder Natur und eben nicht die 
Ununterscheidbarkeit der göttlichen Mitte von beiden. Also wäre es 
immer weder Kunst noch Natur. In der hölderlinschen Logik ist 
diese Ausstreichung der zwischen Natur und Kunst aufgerissenen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

63 

Szene aber eine schiere Notwendigkeit. Eben weil die Hetero-
genität einer Materie des Übergangs sich nicht stillstellt, sondern in 
immer neuen Szenen gibt, bedarf es des Todes des Einzelnen als 
eines Vorübergehens der jeweils singulären Szene. Eine Dar-
stellung oder Vorstellung der Szene — dessen, was sich nicht vom 
Verstand darstellen oder vorstellen läßt — stellt daher nichts dar 
oder vor außer der Abwesenheit der Szene. Und in diese Abwe-
senheit gilt es jene Ununterscheidbarkeit zu infiltrieren, welche 
die Heterogenität der Szene ausmacht. Dies ist zum einen Aufgabe 
des Dichters mit seinem Sprachverstand. Zum anderen ist es auf 
der Bühne seiner Vorstellung aber auch eine Aufgabe, welche die 
Empedokles-Rolle nicht nur seinen aggrigentinischen Schützlin-
gen gegenüber zu lösen, sondern auch noch an sich selbst zu voll-
ziehen hat. 

Das Sterben des Protagonisten soll Fixierung und damit Verlust 
der Szene korrigieren und den Aggrigentinern eine Welt hinter-
lassen, in welcher die Dynamik der Szene als eine Freiheit zugelas-
sen ist, welche sich aus deren Heterogenität speist. Im Sterben des 
Protagonisten vergeht die Ermächtigung der Sprache über das 
Sprachlose, die im ersten Entwurf zum Sündenfall des Empedo-
kles gemacht wird. Im Tod der Figur, in welcher die Szene selbst 
zur Vorstellung wurde, zeigt sich, daß sich die Szene eben dieser 
Figurierung widersetzt und die Empedokles-Figur selbst bloß ein 
Stück Materie des Übergangs gewesen ist. Sein Tod verhindert, daß 
“das Leben einer Welt in einer Einzelheit abstürbe” (E 873, 
Z. 256 f.): in der Einzelheit einer Figur oder in den Fixierungen 
einer Sprache, welche das Sprachlose ausschließt. Empedokles’ 
Sterben ist daher an eine Wiederbelebung der Sprache gekoppelt 
und diese Wiederbelebung findet für das Volk von Aggrigent 
statt. 

Der zum Dichter geborene Empedokles wird damit zum “Opfer 
seiner Zeit” (E 874, Z. 271), da er sich als “politischer Mensch” 
verhalten und im Endeffekt als “religiöser Reformator” (E 877, Z. 
439) betätigen muß. Im Umgang mit Empedokles scheint die 
Wiedereinholung der Mitte von Kunst und Natur aber für beide 
Seiten schon vollzogen. Empedokles glaubt sich eins mit den Ag-
grigentinern wie diese sich eins mit der Natur. Der Plot, den 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

64 

Hölderlin im Grund als Vorgeschichte zur Handlung skizziert, läßt 
die Aggrigentiner Empedokles zum Vollbringen einer “Probe” (E 
877, Z. 464) veranlassen, durch die er die Natur in ihrer Aorgizität 
mit seiner Kunst verbindet. Vielleicht ist hier an die Heilung 
Pantheas von ihrer tödlichen Krankheit gedacht, die sich im höl-
derlinschen Zeitalter der Aufklärung aus Empedokles’ Fähigkeiten 
als Mediziner erklärt, den Aggrigentinern aber als ein Wunder im 
Stile Jesu erscheinen muß, welches gerade das Unbeherrschbare 
der Natur als Werk des mit der Gottheit verbundenen Menschen 
offenbart. Die Reaktion der Aggrigentiner auf die gelingende 
Probe öffnet Empedokles aber die Augen: Die Aggrigentiner glau-
ben die Revolution in Leben und Denken mit diesem Wunder 
schon vollbracht. Empedokles erkennt, daß seine Einheit mit dem 
Volk bloß Illusion gewesen ist. Mit vollbrachter Probe ist er 
“positiv” (E 877, Z. 461) geworden, er hat sich als neuer Führer 
und Abgott, damit potentiell als neuer Gesetzgeber enthüllt.  

Diese Erzählung deutet auf eine Veränderung des Sündenfall-
motivs aus dem ersten Entwurf während der Arbeit am Empedo-
kles hin. Immer mehr tritt eine superbia Empedokles’ in den Hin-
tergrund, immer mehr wird seine Fetischisierung durch das Volk 
zum eigentlichen Problem. Die dramatische Handlung des ersten 
Entwurfs motiviert sich aus der Umkehr des Zerwürfnisses zwi-
schen Volk und Empedokles in eine erneute Versöhnung. Durch 
Empedokles’ priesterlichen Gegenspieler angestiftet wird über 
Empedokles und seinen Jünger ein Bannfluch ausgesprochen, im 
Gegenzug das Volk von Empedokles verflucht. Die anschließende 
Versöhnung korrigiert den sich so in beider Beziehung wieder-
holenden sprachlichen Sündenfall. Empedokles schlägt die ihm 
angetragene Königswürde aus und hinterläßt statt dessen in einer 
Art Bergpredigt den Aggrigentinern sein Wort als eine Sprach-
lichkeit, die sich nun nicht mehr der Natur bemächtigt, sondern 
sich vielmehr ihrer Übermacht aussetzt. Mit der Stiftung dieses 
Worts zieht er sich zum Sterben in die Natur zurück und überläßt 
dem Wort, das sich auf keine der Natur überlegene Kunst als 
Autorität mehr stützen kann, so wirklich seinem Gabecharakter.120  

Die Symmetrie der gegenseitigen Verfluchung von Volk und 
Empedokles, welche die herausragende Stellung des letzteren ein-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

65 

ebnet und kaum Motivation für das Wiedererlangen seines Kon-
takts zum Göttlichen im zweiten Teil des Dramas121 bietet, scheint 
Hölderlin unbefriedigt gelassen zu haben. In einer Randbemer-
kung korrigiert er die Verfluchung Empedokles’ durch das Volk — 
"ha! geht / Nun immerhin zu Grund, ihr Nahmenlosen!” — mit 
den Worten:  

 
Keinen Fluch! Er muß lieben, bis ans Unendliche hin; dann stirbt er, um nicht 
ohne Liebe zu leben und ohne den Genius. Er muß den Rest von Versöhnungs-
kraft, der ihm vielleicht ohne das wieder in sein voriges heiligheiteres Leben 
hätte zurückgeholfen, gleichsam aufzehren. (E 719) 

 
Dieses Aufzehren deutet voraus auf die von Hölderlin dramatur-
gisch geplante Abschwächung des Zeichens hin zu seinem Null-
punkt. Das dramatische Zeichen Empedokles soll nicht selbst den 
Abfall von der sprachlosen Sprache in die Sprachermächtigung 
verfallen, sondern die Natur solange als Kunst geben, bis es auch 
die eigene Organizität an das Aorgische verliert und sich als Zeichen 
auflöst. In den überlieferten Fragmenten des zweiten Entwurfs, 
die zumindest noch das Handlungsraster des ersten wiederauf-
zunehmen scheinen, ist es daher nicht mehr Empedokles, welcher 
von der Natur abfällt. Es ist das Volk, welches das Zeichen Empe-
dokles nicht lesen kann, weil es eben ein individuelles Zeichen ist 
und die Natur, von deren Gaben es spricht, zu beherrschen 
scheint. “Das Unbekannte nennet mein Wort”, wird im zweiten 
Entwurf von seinen Gegenspielern ein Empedokles zitiert, der von 
sich behauptet, er “gleiche keinem und allem” (E 874). Nicht die 
vom priesterlichen Antagonisten vermutete superbia spricht sich 
also hier aus, sondern allein ein Verhältnis zwischen Kunst und 
Natur, in dem die erste komplett von der letzten erhalten wird. Das 
Wort, welches das Unbekannte nennt, beherrscht es nicht, sondern 
es wird ihm geschenkt. Wer allem und jedem gleicht, hat sich an 
dieses verschwendet, statt es zu beherrschen. Dem steht die Fehl-
interpretation des Volkes gegenüber, das die Gabe nicht als solche 
nehmen kann, sondern Empedokles für einen Gott hält. Diese 
Erwartungshaltung stimmt nicht mit dem Selbstvorwurf Empe-
dokles’ im ersten Akt überein, sondern wird von ihm Pausanias 
gegenüber bloß noch sarkastisch zitiert:  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

66 

 
[Z]ur Magd ist mir  
Die herrnbedürftige Natur geworden.  
Und hat sie Ehre noch, so ists von mir.  
Was wäre denn der Himmel und das Meer  
Und Inseln und Gestirn, und was vor Augen  
den Menschen liegt, was wär  
Diß todte Saitenspiel, gäb’ ich ihm Ton  
Und Sprach’ und Seele nicht? (E 875)  

 
Auf Pausanias’ entsetzte Reaktion fügt er die eigene, seiner Ab-
hängigkeit seiner Kunst von der Natur eingedenke Interpretation 
des Verhältnisses der beiden an:  

 
Wirken soll der Mensch  
Der sinnende, soll entfaltend  
Das Leben um ihn fördern und heitern  
Voll schweigender Kraft umfängt  
Den ahnenden, die große Natur,  
Daß ihren Geist hervor er rufe, trägt  
Die Sorg im Busen und die Hoffnung der Mensch,  
Tiefwurzelnd stebt das gewaltige Sehnen ihm auf.  
Und viel vermag er und herrlich ist  
Sein Wort, es wandelt die Welt . . .  . (E 875)  

 
Doch solche Wandlung ist von der schweigenden Kraft der Natur 
abhängig. Die Einsamkeit, welche Empedokles in Parallele zum 
ersten Entwurf auch im zweiten beklagt — “Und wieder einsam, 
weh! Und wieder einsam!” (E 875), läßt sich zwar immer noch als 
Verlust seiner Verbindung zum Göttlichen lesen. Sie ist aber 
genauso die Einsamkeit dessen, der sich verstanden glaubte und 
erkennen muß, daß er den anderen bloß ein Fetisch gewesen ist, 
welcher, wie es der Grund skizziert, eine Befreiung der Kunst zur 
Natur eher verhindert als fördert.  

In der Erzählung dieser Vorgeschichte im dritten Entwurf 
schließlich behauptet Empedokles, sein Verhältnis zum Volk schon 
im Vollzug als eine Übergangslösung erkannt zu haben. Eine Dra-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

67 

matisierung der Verbannung, die durch die Umdeutung des 
zweiten Entwurfs schon problematisch und in den überlieferten 
Passagen auch nicht ausgeführt ist, wird dadurch vollends unmög-
lich, weshalb der dritte Entwurf dramaturgisch folgerichtig bereits 
in der Verbannung einsetzt:  

 
Und freie veste Bande knüpften wir.  
Doch oft, wenn mich des Volkes Dank bekränzte,  
Wenn näher immer mir, und mir allein,   
Des Volkes Seele kam, befiel es mich,  
Denn wenn ein Land ersterben soll, da wählt  
Der Geist noch Einen sich zulezt, durch den  
Sein Schwanensang, das lezte Leben töne.  
Wohl ahndts ich, doch dient’ ich willig ihm.  
Es ist geschehen. Den Sterblichen gehör ich  
Nun nimmer an. O Ende meiner Zeit! (E 877)  

 
Die Dramatik der gegenseitigen Verfluchung weicht einer im 
Tode mündenden Verausgabung der Empedokles-Figur. Die Auf-
lösung der phantasmatischen Beziehung des Volks zu ihm hätte 
somit die gesamte Handlung zu organisieren. Ausgeführt und 
analysierbar ist sie allerdings bloß für den ersten Entwurf. 
 
 
3.4. Monologisieren: Bergpredigt 
 
Die Fetischisierung durch das Volk von Aggrigent, das Empedo-
kles zu seinem neuen König erheben will, wird im ersten Entwurf 
durch ein Sprechen korrigiert, welches zum einen die Abkehr von 
den Organisationen der Kunst und ein Vertrauen in die Gaben der 
Natur predigt. Zum anderen ist dieses Wort des Empedopkles 
selbst schon eine Kunst, die sich aus den Gaben der Natur aber 
speist, ohne sich diese anzueignen. Indem er solches Wort aus-
spricht, tritt Empedokles in sein Sterben ab. Die Kunst seines 
Wortes ist gleichzeitig destruktive Natur: also göttliche Mitte von 
Kunst und Natur, in der sich Kunst als Natur und Natur als Kunst 
gibt. Die Gabe dieses Worts korrigiert die Fixierung der Mitte 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

68 

durch das Volk, indem sie kraft des Fetischs Autorität ein schein-
bares Ersatzobjekt, die Sprache, an seine Stelle setzt: “Ihr botet / 
Mir eine Kron’, ihr Männer! Nimmt von mir / Dafür mein Heilig-
tum. Ich spart’ es lang, . . . das Wort”. Diese Zurückhaltung ist 
dem Ersatzobjekt Wort jedoch nicht auferlegt, sondern durchaus 
eigen, wenn es nicht mehr der Herrschaft der Kunst unterliegt. Wo 
sich die Kunst der Natur öffnet, hemmt es die menschliche Orga-
nisationsfähigkeit und kommt und geht statt dessen von alleine: 
“Heute ist mein Herbsttag und es fällt die Frucht / Von selbst.” (E 
744) Das Sterben Empedokles’ entspricht somit dem Reifen seines 
Worts: dem Sterben und Leben der Frucht zugleich. Das Ersatz-
objekt Wort ist gar kein Objekt, sondern bringt die Gabe der Natur 
als Kunst in deren wechselseitiger différance. Indem es die Kunst 
hemmt, zeigt es sie als aus der Natur hervorgetretene: als eine 
Hemmung oder Zurückhaltung der aorgischen Natur, ohne daß 
sich in diesem Wort die Mitte aus Natur und Kunst je fixierte.122 
Wer den Fetisch Empedokles durch das Wort des Empedokles 
ersetzt, ist von der phantasmatischen Beziehung zum Fetisch be-
freit, denn seine gesamte Autorität zieht dies Wort aus Empedo-
kles’ Endlichkeit: “Lebt wohl! Es war das Wort des Sterblichen, / 
Und Wahres reden, die nicht wiederkehren.” (E 746) Damit liegt 
die Wahrheit dieses Worts ebenfalls in seiner Endlichkeit begrün-
det. Indem das Wort gleich Empedokles nicht mehr auf seine 
Macht beharrt, bringt es das zum Sprechen, was vorher durch es 
organisiert schien: “Es sprechen, wenn ich ferne bin, statt meiner / 
Des Himmels Blumen, blühendes Gestirn / Und die der Erde 
tausendfach entkeimen, / Die göttlichgegenwärtige Natur / bedarf 
der Rede nicht; und nimmer läßt sie einsam euch, wo Einmal sie 
genaht.” (E 746 f.) Diese Ankunft der Natur ist in der Kunst des 
Empedokles geschehen: einer Kunst, die sich selbst zurücknimmt 
und so als Kunst bzw. Sprache der Natur selbst erscheinen kann, 
während die Selbstgenügsamkeit menschlicher Rede unnötig wird. 
Das einmalige Nahen der Natur ist Bedingung für ein gelingendes 
Verhältnis zu ihr. Nur wo sie einmal naht, kann sie auch wieder-
kehren. Ihre Einmaligkeit vollzieht sich als ihre Sterblichkeit und 
nur in diesem Vollzug geraten die Blumen zu einem Sprechen — 
einer Kunst also — der Natur. Das Wort des Empedokles stiftet 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

69 

diesen Bezug, indem es selbst einmalig bleibt und nicht durch ein 
Fortlaufen der Rede eine Öffnung der Kunst für die Einmaligkeit 
verhindert. Dieser neue Bezug soll bewirken, daß die Natur der 
menschlichen Organisation “wie zum erstenmale” erscheint und 
“[d]er Erde grün von neuem . . . erglänzt”. Er vollzieht sich als ein 
beständig neues Wagnis der Freiheit, die alle überkommenen 
menschlichen Organisationen umstößt und sich der Freiheit der 
Natur überläßt: “So wagts! Was ihr geerbt, was ihr erworben, / Was 
euch der Väter Mund erzählt, gelehrt, / Gesez und Bräuch, der 
alten Götter Nahmen, / Vergeßt es kühn, und hebt, wie Neu-
geborne, / Die Augen auf zur göttlichen Natur”. Die Redundanz 
von überkommener Rede und Kunst kehrt das Vergessen der Natur 
aber keinesfalls in ein Vergessen der Kunst um, sondern verlangt 
vielmehr nach einer renaturalisierten Kunst, die der Differenz 
eingedenk bleibt und so die harmonische Entgegensetzung, als die 
Hölderlin den Anfang von Geschichte denkt, wiederholen kann: 
“Von Herzen nennt man Erde, dann dich wieder” (E 745). Eine 
Benennung der Natur durch die Kunst, die von Herzen kommt, 
geschieht aus der Natur heraus als Gabe ihrer eigenen Unter-
scheidung. In diesem “Lobgesang aus freier Wonne” (E 746) 
bestätigt sich gleichzeitig die Freiheit des Menschen wie des Gött-
lichen: Die Freiheit des Menschen besteht darin, Selbstgefühl der 
Freiheit des Göttlichen zu sein. Der aggrigentinische Mensch kann 
so zu einem Ort der harmonischen Mitte aus Natur und Kunst wer-
den, der gleichzeitig den Göttern wie den Menschen angehört. “Es 
fühlt sich neu in himmlischer Verwandtschaft / O Sonnengott! 
Der Menschengenius / Mit dir, und dein wie sein ist, was er bildet” 
(E 746). 

Die befreite Welt wird angekündigt als eine, welche die mensch-
lichen Organisationen zwar affizieren, sich aber auch immer von 
ihnen zurückziehen und so die Affizierung als Affizierung be-
lassen wird: nicht als menschliche Produktion, sondern als Gabe 
einer Freiheit, die weder menschlich noch unmenschlich ist. Sie ist 
die Heterogenität, an der sich Menschliches wie Unmenschliches 
erst teilen; ohne die der hölderlinsche Mensch nicht Mensch ist, 
die aber doch immer auch anders ist als der Mensch: seine dif-
férance von einer undurchdringlichen Materialität, seine Szene. 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

70 

Nur ein Wort, das selbst dieser Szene genügt, kann diese Ankündi-
gung aussprechen. Empedokles hinterläßt in diesem Sinne keine 
neuen Gesetze, sondern ein Wort, welches vergeht, welches die 
Sprache zunächst scheinbar unnötig macht und als Sprache der 
Natur — als Lobgesang und Sprache des Herzens — zurückkehrt. Ein 
szenisches Wort kündigt hier eine Welt der Szene an. Indem Em-
pedokles die Fixierung der Szene in einer Vorstellung, nämlich die 
intellektuelle Anschauung, als welche er die Aggrigentiner in seinen 
Bann schlägt, in den Alltag der Aggrigentiner überträgt — also im 
wörtlichen Sinne metaphorisiert —, löst er jene lähmende Faszi-
nation auf, die mit ihr einherging. Die Metapher einer intellektuellen 
Anschauung zersetzt die Paralyse der intellektuellen Anschauung, 
weswegen ihre Metapher für sie nicht mehr für jene intellektuelle An-
schauung, von der sie abstammt, einstehen, sondern sie in ein 
dynamisches Verhältnis wenden soll. Die Übertragung der intellek-
tuellen Anschauung in die Praxis löst die Fixierung auf, in welcher 
die Aggrigentiner Empedokles eben als eine intellektuelle Anschau-
ung nehmen, sich so der Befreiung von Göttlichem und Menschli-
chem, von dem die intellektuelle Anschauung kündet, aber verwei-
gern. Die hölderlinsche Übertragung ist mit jeder Interpretation 
von Metapher als Ersetzungsverhältnis inkompatibel, denn die Me-
tapher einer intellektuellen Anschauung greift solch fixes Verhältnis 
gerade an. Wo die Aggrigentiner einer auch der psychoanalyti-
schen Situation eigenen Metaphorisierung unterliegen, in welcher 
die libidinösen Energien und Phantasmen auf die Figur des Psy-
choanalytikers übertragen werden, so ist ihr Übertragungsobjekt 
Empedokles derjenige, welcher diese Metapher auflöst. Dies tut er 
nicht mit der Behutsamkeit des Analytikers, sondern durch die 
brutale Vernichtung des phantasmatischen Objekts, welches so 
schockhaft als leer und in dieser Leere aber auch als die kon-
tingente Freiheit der Natur erfahren wird. Die Destruktion des 
Fetischs verhindert auch eine Organisation der Sprache über in-
nersprachliche Ersetzungsbeziehungen — auf der paradigmatischen 
Achse im jacobsonschen Sinne: Wo des Himmels Blumen, blühendes 
Gestirn / Und die der Erde tausendfach entkeimen zu sprechen begin-
nen, ist dieser Vorgang nicht bloß metaphorisch als Sprache ge-
kennzeichnet, sondern als Natur der Sprache selbst. Wenn die 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

71 

Natur statt meiner, nämlich anstelle von Empedokles, sprechen 
wird, so heißt dies nichts anderes, als daß nach Empedokles’ Tod 
seine Rede als das Sprechen der Natur erkannt werden kann. Denn 
schon im Fetisch Empedokles sprach die Natur sich als Kunst aus. 
Sie spricht als ihre eigene différance: in der menschlichen Kunst, zu-
allererst in der Sprache. Nur in diesem Sinne ist der hölderlinsche 
Mensch die Blüthe der Natur, wie dies der Grund besagt. Er voll-
endet sie als göttliches Selbstgefühl ermöglichender Ort der Selbst-
differenz. Er ist Blüthe nicht im metaphorischen, sondern im 
streng wörtlichen Sinne: indem die Blüthe als Wort sich von der 
Natur unterscheidet, die Kunst mit dem Wort Blüthe aber an die 
Natur erinnert: gleichzeitig als Natur wie als Kunst; Natur wie Kunst 
erst in ihrem wechselseitigen Verhältnis ermöglichend. Die Spra-
che der Natur ist die Sprache jener von Hölderlin erhofften Ver-
standeswesen, die sich als Sprecher der Natur erkennen.123  
 
 
3.5. Opfer der Zeit 
 
Erst Empedokles’ Sterben beglaubigt sein Wort, indem es dieses 
seiner Vergänglichkeit überläßt. Empedokles muß aus freien Stük-
ken untergehen, um ganz jene Versöhnung von Natur und Kunst 
zu werden, die er ist:  

 
[D]as Schicksaal seiner Zeit . . . erforderte ein Opfer, wo der ganze Mensch, wo 
das wirklich und sichtbar wird, worinn das Schiksaal seiner Zeit sich aufzulösen 
scheint, wo die Extreme sich in Einem wirklich und sichtbar zu vereinigen 
scheinen, eben deswegen zu innig vereiniget sind, und in einer idealischen That 
das Individuum deswegen untergehezt und untergehen muß, weil an ihm sich die 
vorzeitige aus Noth und Zwist hervorgegangene sinnliche Vereinigung zeigte, 
welche das Problem des Schiksaals auflöste, das sich aber niemals sichtbar und 
individuell auflösen kann, weil sonst das Allgemeine im Individuum sich verlöre 
und . . . das Leben einer Welt, in einer Einzelheit abstürbe . . .  . (E 873, Z. 240-
257) 

 
“Opfer” (E 873, Z. 244) ist Empedokles in seiner Existenz, die ihm 
nicht seiner Berufung zum Dichter folgen läßt, sondern zum 
Reformator werden läßt, der für die Aggrigentiner die Versöhnung 
präfiguriert. Empedokles’ Todessprung ist der bewußte Schritt 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

72 

einer “idealischen That” (E 873, Z. 247 f.), welcher das Opfer, das 
ihm auferlegt ist, vollendet. Der Todessprung ist der einzige 
Moment, in welchem Empedokles sich von dem ihm auferlegten 
Opfer befreien kann: Er ist “Opfer seiner Zeit” (E 874, Z. 271), 
sowohl weil diese ihm seiner Bestimmung zum Dichter entrissen 
hat als auch weil die Zeit als verfließende die Figur einer vor-
zeitigen Versöhnung aufzehren muß. Er stirbt somit weder den 
schönen Tod des antiken Weisen, wie es ihm Pausanias suggeriert, 
noch den mythischen Tod eines sein Volk mit der Gottheit ver-
söhnenden “Opferthier[s]” (E 877), wie der Ägypter Manes im 
dritten Entwurf seinen Tod lesen will. Empedokles widersteht 
beiden Versuchungen und betont die Freiheit seines Todes, die in 
Einklang mit der göttlichen Freiheit der Natur steht: “O euch, ihr 
Genien / . . . euch dank ich, daß ihr mirs / Gegeben habt, die 
lange Zeit der Leiden / Zu enden hier, befreit von andrer Pflicht / 
In freiem Tod, nach göttlichem Geseze!” (E 877) Wie Theresia 
Birkenhauer betont, macht die gesamte Anlage eine Darstellung 
des Todessprungs unnötig, für keinen der drei Entwürfe scheint 
sie geplant zu sein.124 Die Aufzehrung der Empedokles-Figur voll-
endet sich mit der Gabe seines Worts und seinem anschließenden 
Rückzug. 

Dieser findet sich im ersten Entwurf in einem Monolog — falls 
der Entwurf vollständig ist, handelt es sich hier um den letzten 
Auftritt des Empedokles — ausgeführt, der das Vergehen zum 
Thema macht:  

 
Sterben? Nur ins Dunkel ists  
Ein Schritt und sehen möchtest du doch, mein Auge!  
Du hast mir ausgedient, dienstfertiges!  
Es muß die Nacht izt eine Weile mir  
Das Haupt umschatten. Aber freudig quillt  
Aus muthger Brust die Flamme. Schauderndes  
Verlangen! Was! Am Tod entzündet mir  
Das Leben sich zulezt und reichest Du  
Den Schreckensbecher, mir, den gährenden  
Natur! Damit dein Sänger noch aus ihm  
Die lezte der Begeisterungen trinke!  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

73 

Zufrieden bin ichs, suche nun nichts mehr  
Denn meine Opferstätte. Wohl ist mir.  
O Zeichen über stürzenden Gewässern,  
Wenn die Woog in Silberwolken auffliegt,  
Irisbogen, so ist meine Freude. (E 755)  

 
Wenn nicht um eine Todes-, so handelt es sich hier doch um eine 
Sterbeszene, in der Empedokles sich von der Welt der Lebenden 
verabschiedet. Pointierterweise tut er dies einzig, indem er sich 
von seinem Sehsinn — und damit von dem ganzen theatralen 
Register der Vorstellung — löst. Das Sterben erscheint als Dunkel, 
während ein von Empedokles bereits abgetrenntes und daher an-
sprechbares Auge zu schauen begehrt, aber ausgedient hat: Das 
Dunkel geht in eine Nacht über, die einen immer noch intakten 
Körper verhüllt und vor allem das Haupt als Sitz des Sehsinns um-
schattet. Die Rede von der Nacht suggeriert den Zwang eines 
Naturgesetzes, das sich keinesfalls bloß destruktiv, sondern eher 
zyklisch vollzieht. Der Nacht, die den Tag des Lebens beschließt, 
wird ein neuer Tag folgen, wie Empedokles dies andeutet, wenn 
er die Zeit der Nacht bloß als eine Weile bezeichnet. Wo die 
Verhüllung des Hauptes den Sehsinn sowie den schematisierenden 
Verstand und seine Vorstellungen suspendiert, eröffnet sich eine 
neue, der völligen Verdunklung entgegenwirkende Quelle des 
Lichts. Aber freudig quillt / Aus muthger Brust die Flamme. Während 
das Auge etwas außerhalb seiner selber Liegendes beschauen und 
in den Vorstellungen der Vernunft theatral erfassen kann, wird 
die Flamme, deren losgelassene Energie vom freudigen Quellen 
impliziert wird, vernichten, was sie erleuchtet. Sie stammt nicht 
aus dem Haupt als dem Sitz von theatralem Sehsinn und theatra-
lem Verstand, sondern aus der Brust als dem Sitz des naturnahen 
Herzens. Unentscheidbar wird, ob das Feuer aus der Brust der 
Empedokles-Figur quillt oder es sich hier schon um die sich 
immer erneuernde Selbstverzehrung des Aorgischen handelt, denn 
in der Todessehnsucht werden Tod und Leben eins: gleicher-
maßen das des Organismus Empedokles wie das des Aorgischen — 
Am Tod entzündet mir das Leben sich zulezt. Erst in der Freiheit zum 
selbstgewählten Tod ist es der Organismus Empedokles, der wirk-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

74 

lich lebt und sich nicht mehr unter den Anforderungen seiner Zeit 
aufzehrt. So enthält der sokratische Sterbebecher ein gährendes Ge-
tränk des Lebens und so gehört der Schrecken, von dem dabei die 
Rede ist, der destruktiven Lebendigkeit des Weingotts Dionysos an 
— und reichest Du den Schreckensbecher, mir, den gährenden / Natur! 
Damit dein Sänger noch aus ihm / Die lezte der Begeisterungen trinke! 
Die die Kunst des Gesangs stiftende Begeisterung speist sich aus dem 
aorgisch-dionysischen Schrecken der Natur. Sie ist die différance des 
Ungestalten von sich selbst, die immer wieder ins Ungestalte zu-
rückgenommen und immer wieder aus ihm entlassen wird, den 
Organismus Empedokles nun aber seiner Zerstörung überliefert. 
Der Moment dieser Überlieferung ist einer völligen Glückselig-
keit, die in Kontrast zum Überschäumen des Lebens als die Ruhe 
eines vollendeten Stillstandes gekennzeichnet wird: Zufrieden bin 
ichs, suche nun nichts mehr / Denn meine Opferstätte. Wohl ist mir. Im 
Tod des Einzelnen ist damit der ausgeglichene Zustand zwischen 
Natur und Kunst — die göttliche Mitte — momenthaft erreicht.  

Ein letztes Mal entlädt sich die Dynamik der Natur in der Dar-
stellung bzw. Vorstellung eines Zeichens für das Auge, das aber auf 
seine Herkunft aus dem Aorgischen verweist: O Zeichen über stür-
zenden Gewässern, / Wenn die Woog in Silberwolken auffliegt, / Irisbo-
gen, so ist meine Freude. Die fürs Leben zeugende verzehrende 
Macht des Feuers hat sich unversehens in die lebensspendende, 
aber in ihrem Übermaß ebenfalls tödliche Macht des Wassers ver-
kehrt, wie dies die Rede von einem Hervorquellen der Flamme 
bereits vorbereitet. Der Regenbogen bezeichnet in seiner Schön-
heit den destruktiven Überschwang des Lebens, indem er von 
diesem Überschwang zwar bewirkt wird, ihn jedoch nicht ein-
dämmt. Die Brust des Empedokles ist Quelle dieser Destruktion, der 
schillernde Bogen der Iris ein letztes, an sein Auge gerichtetes 
Zeichen: eine Freude, die der Organismus Empedokles sich noch 
zuschreiben und auf der Bühne seiner Vorstellungen von sich dis-
tanzieren kann. Die Iris ist nach platonischer Lehre Tochter von 
Thauma. Sie stammt als Zeichen somit von einem Erstaunen ab, das 
die Heterogenität der Natur begleiten wird, wo sie sich eben in 
ihrer Unfaßlichkeit auf der Vorstellung des Empedokles enthüllt. 
Der Iris’ Regenbogen bietet ein letztes Zeichen für einen Organis-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

75 

mus, der selbst ein Zeichen ist, das der Vernichtung anheimfällt. 
Und in diesem Sinne ist der Regenbogen schon kein Zeichen mehr; 
das Wort Zeichen kommt an dieser Stelle in Hölderlins Manuskript 
gar nicht vor. “O Iris Bogen über stürzenden / Gewässern, wenn 
die Woog in Silberwolken / Auffliegt, wie du bist, so ist meine 
Freude.”125 ediert Beissner. Und Sattler begründet seine abwei-
chende Lesart mit einer “vom du ausgehend[en], . . . blasse[n], mit 
der Federfahne gezeichnete[n], bogenförmige[n] Signatur bis zum 
großen Z des durchscheinenden Wasserzeichens ZOONEN am lin-
ken Rand . . . , das dem geistigen Zeichen im Material korrespon-
diert”. Hierin vermutet er eine “ingeniöse Korrektur” (E 688) Höl-
derlins, aufgrund derer er den Iris Bogen an die durch den ge-
zeichneten Bogen angedeutete Stelle verschiebt und den ursprüng-
lichen Irisbogen durch das aus dem Z des ZOONEN und seinem 
Status als Wasserzeichen abgeleitete Wort Zeichen. Nach dieser Les-
art kehrt der textliche Verweis auf das Bild des Wasserzeichens in 
der graphischen Dimension der Niederschrift wieder. Das Spre-
chen setzt aus, um auf seine Materialität zu verweisen, die vom 
Sprechen eben als die destruktive Macht bezeichnet wird, unter 
welcher es verstummt. In der Niederschrift der Sterbeszene bricht 
auch das Fließen des Textes ab, der auf die Grenze der Worte 
stößt. Doch gerade wegen dieser Korrespondenz ist der Irisbogen 
kein Zeichen mehr — zumindest kein Zeichen, wie noch Empedo-
kles eins ist. Der Verweis auf die Materialität des Zeichens läßt sich 
nicht seinerseits durch ein Zeichen — und sei es das Wort Zeichen — 
übersetzen. Er muß bleiben, was er ist: verstummender Verweis 
und nicht in Sprache einholbare Materialisierung, die nicht be-
nannt werden kann und erst in dieser Unmöglichkeit den Ver-
gleich des empedokles’schen Sprechens evoziert: wie du bist, so ist 
meine Freude. Denn auch diese speist sich aus dem nicht in der 
Kunst der Sprache Ausdrückbaren, was doch die Begeisterung des 
Gesangs stiftet: der Heterogenität einer materiellen Szene. Mit dem 
Ende der Bühne ist auch die Zeit der Zeichen beendet, der Iris-
bogen ist auch kein Zeichen der Aufzehrung mehr, sondern eines des 
Vorübergehens. “Und daß wir Sterblichen, so wie wir uns vor 
Augen stehn, nur Zeichen sind und Bilder, / Deß wirst du nim-
mermehr bedauern, lieber!” (E 940), versucht der Empedokles des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

76 

dritten Entwurfs Pausanias’ Trauer um seine Person in eine Freu-
de am Aorgischen zu wenden. Im Unterschied zu allen anderen 
wird für die Empedokles-Figur, das Opfer seiner Zeit, solche Freude 
am Aorgischen identisch mit der Freude des Aorgischen an seiner 
eigenen Zerstörungs- und Schöpfungskraft.126 

Eine Darstellung desjenigen Zeichens aber, das sich von seiner 
Autodestruktion nicht unterscheiden läßt, muß in sich in der 
Schwebe seiner materiellen Flüchtigkeit bleiben. Jedes theatrale 
Zeichen scheint dafür ebenso angemessen wie unangemessen. Ob 
es gelingt, in die Darstellung einen Beleg dafür in es einzuführen, 
daß es sich eben um nur Zeichen und Bilder handelt, um Effekte von 
des Lebens Dionysik, hängt von der Weise der Inszenierung ab: 
nicht bloß von der Linienführung insgesamt, sondern von der 
Gratwanderung, die jede singuläre Aufführung neu leisten muß. 
Sicher ist es unmöglich, ein Verhältnis von Sprache und Körper so 
auszutarieren, daß es der Vereinigung von Natur und Kunst ge-
recht würde. Aber eben um die Unmöglichkeit dieser Vereinigung 
geht es in Hölderlins Dramenentwurf: um Empedokles’ Sterben. 
Die “massige[] Gegenwart des auf die Bühne gestellten Men-
schen”127, durch welche in Anschluß an Staiger viele Forschungs-
stimmen das Scheitern jeder Aufführung eines Empedokles-Ent-
wurfs vorprogrammiert sehen, kann natürlich nicht per se von 
ihrer eigenen Transzendierung zeugen. Aber mit den Mitteln des 
Theaters des 20. Jahrhunderts, die sich von einer Abbildästhetik 
unter Vorrang der Stimme gelöst haben, gibt es zumindest zahl-
reiche Möglichkeiten, diese Unmöglichkeit auszutesten. Wenig 
unterschiede die Undarstellbarkeit des Empedokles dabei von der-
jenigen etwa der kleist’schen Penthesilea. Und problematischer wird 
das Verhältnis von Textvorlage und Körperlichkeit der Sprechen-
den noch in den Theatertexten des 20. Jahrhunderts — etwa mit 
den unter dem Eindruck des hölderlinschen Schreibens stehenden 
Textflächen und Textblöcken einer Elfriede Jelinek oder eines 
Heiner Müllers. Wo mit jeder Aufführung neu das Verhältnis von 
Empedokles’ Sprache und seiner Bühnenpräsenz zur Disposition 
steht, kann dies Verhältnis auch auf die Vielzahl der Zuschauen-
den unterschiedliche, unkalkulierbare Effekte zeitigen. Aber eben 
eine Befreiung eines nicht länger bloß der Organisation Unter-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

77 

worfenen soll die Destruktion des Zeichens Empedokles erreichen. 
Für eine solche Befreiung braucht der Todessprung aber selbst 
nicht dargestellt zu werden. Eher hinderlich schiene eine solche, 
die Endlichkeit der Figur erneut fetischisierende Darstellung für 
die Loslösung der Aggrigentiner von ihrem erhabenen Objekt. 
Für keinen der drei Entwürfe ist eine Zeugenschaft der Aggrigen-
tiner, des Jüngers Pausanias oder des im dritten Entwurf einge-
führten ägyptischen Greises geplant. Nach der Bergpredigt des 
ersten Entwurfs zieht Empedokles sich zurück, soll sich aber vor 
seinem Tod ein letztes Mal als ein “herrlich Traumbild” (E 757) — 
als ein im Verschwinden begriffenes Zeichen — zeigen. Nichts in 
den fragmentartigen Ausführungen des zweiten Entwurfs deutet 
auf eine ähnliche letzte Verklärung der Destruktion hin; für den 
dritten Entwurf entfällt sogar die Gabe des Worts an den ägyp-
tischen Greis Manes, der “verkünden” soll, “was der lezte Wille des 
Empedokles war” (E 948). Ein Plan Hölderlins für die Darstellung 
des Todessprungs ist weder für einen der drei Entwürfe noch im 
Grund zum Empedokles überliefert und scheint aufs Äußerste un-
wahrscheinlich: In Korrespondenz zu den Aggrigentinern soll 
auch für die Zuschauer vor der Bühne eine intellektuelle Anschau-
ung metaphorisiert werden, sie so von einer Fetischisierung der 
Vorstellung befreien und in die theatrale Struktur der Vorstellung 
die materielle Heterogenität der Szene einlassen. Eine Vorstellung 
vom Todessprung holte aber wieder ein, was die Gabe des Worts 
durch Empedokles losläßt. Eine Repräsentation des Todessprungs 
wäre der Metaphorisierung der intellektuellen Anschauung abträglich 
und fixierte bloß erneut, was in der Übertragung befreit werden 
soll. 
 
 
3.6. katharsis I: Zurückschrecken 
 
In seiner Bergpredigt formuliert Empedokles die Beziehung zwi-
schen dem Tod des Einzelnen und der Stiftung eines Neuen als ge-
schichtsphilosophisches Gesetz:  

 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

78 

“[U]nd sterbend kehrt  
Ins Element ein jedes, daß es da  
Zu neuer Jugend, wie im Bade, sich  
Erfrische. Menschen ist die große Kunst  
Gegeben, daß sie selber sich verjüngen.  
Und aus dem reinigenden Tode, den  
Sie selber sich zu rechter Zeit gewählt,  
Erstehen . . . die Völker. (E 744)  

 
Das eine Volk, das hier aus dem Freitod hervorgehen soll, besteht 
selbst aus Freien und ist wohl erst in diesem Sinne für Hölderlin 
als Zeitgenossen der französischen Revolution ein Volk. Die Rede 
vom Erstehen suggeriert eine Auferstehung aus einem vorläufigen 
Zustand zu einem der Eigentlichkeit; der Freitod, welcher diese 
Existenzsteigerung bewirkt, ist ein reinigender. Aufgerufen wird 
damit die aristotelische Konzeption der katharsis — allerdings noch 
nicht für die Wirkung der Tragödie Tod des Empedokles, sondern 
für die Wirkung des Todes des Empedokles auf die Aggrigen-
tiner: Die Metaphorisierung bzw. Auflösung der intellektuellen An-
schauung, welche sich in Empedokles figurierte, bewirkt eine Rei-
nigung der Aggrigentiner von ihrer Hingabe an von außen auf-
erlegte Gesetze und erzieht sie so zu einer Freiheit, die in ihnen 
angelegt ist, welche sie aber bisher nicht zu nutzen vermochten. 
Sie werden nun aber nicht die selbstdestruktive, absolute Freiheit 
des Empedokles imitieren, sondern durch die katharsis eine Frei-
heit erlangen, die ihren Organismus intakt läßt, diesen aber mit 
seiner Herkunft und Aufrechterhaltung aus dem Aorgischen ver-
söhnt.  

Der Effekt, durch den diese Reinigung erzielt wird, ist nach 
Hölderlin der Schrecken. Er nimmt damit nur einen der beiden 
Aspekte auf, mit denen Lessings Übersetzung der aristotelischen 
Poetik in das Vokabular der Aufklärung die kathartische Wirkung 
zu fassen sucht. Für Lessing kann die von der Bühnenhandlung 
ausgelöste Furcht um sich selbst ein Mitleiden auch mit anderen 
bewirken.128 Hölderlin interessiert sich zunächst bloß für die Di-
mension der Furcht, welcher er einen Beiklang des aristotelischen 
Schauderns mit stark lutheranischer Färbung, zurückgibt. Mit dem 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

79 

Freitod des Empedokles werden nämlich Natur und Kunst als “die 
kämpfenden Extreme . . . schöner versöhnt und vereinigt” (E 871, 
Z. 145 f.) als in ihrer vormaligen Fetischisierung, eben weil “das 
organische durch den vergehenden Moment zurückgeschrekt” (E 
872, Z. 153 f.) wird. Dieser vergehende Moment ist die in seinen Tod 
führende Freigabe des Wortes durch Empedokles als reines Ver-
hältnis von aorgischer Natur und organischer Kunst und er hat eine 
schockhafte Wirkung auf die ihm ausgesetzten Organismen, wie 
der Pausanias des zweiten Entwurfs beobachtet: “Erschroken kam, 
laut weinend / Vom Berge, das Volk, ich sah / Nicht einen, ders 
ihm hätte gelästert, / Denn nicht wie die Verzweifelnden, / 
Entflieht er heimlich, sie hörten es all, / Und ihnen glänzt im 
Laide das Angesicht / Vom Worte, das er gesprochen —” (E 837). 
Die dem Schock ausgesetzten Organismen ziehen sich vom Aor-
gischen, das der Organismus des Empedokles so rein in sich auf-
nahm, wieder zurück, ohne daß es noch wie vormals durch Kunst, 
Kultur und Organisation beherrscht und gebändigt werden müßte. 
Vielmehr wird es als der destruktive Schrecken, der es ist, “ein 
Gegenstand der ruhigeren Betrachtung” (E 872, Z. 155) und damit 
als unhintergehbere différance der Kunst von sich selbst anerkannt. 
Mit diesem Zustand ist die Harmonie des hölderlinschen Ge-
schichtsursprungs umgekehrt wiederhergestellt: der organische 
Mensch zum künstlichreinaorgischen Menschen, sein aorgisches ande-
res zur organisch gebildeten Natur geworden. Das Zurückschrecken 
der Aggrigentiner affirmiert den Unterschied von Natur und 
Kunst, es bewahrt den Organismus, der zurückschreckt, vor seiner 
vorzeitigen Destruktion. Gleichzeitig gibt er ihm aber auch eine 
Erfahrung der Freiheit des Aorgischen und verweist ihn so auf die 
Grenzen seiner Organisationsmacht. Der Tod des Empedokles 
bleibt für die menschliche Kunst eine schockhafte Lücke, die zwar 
eine Sprache hinterläßt, aber ihrerseits nicht sprachlich benannt 
werden kann. “Ich will es ehren, was mit dir geschieht, / Und 
einen Nahmen will ich ihm nicht geben.” (E 751), antwortet 
stellvertretend für die Aggrigentiner der Archon — derjenige, der 
laut Etymologie doch für die Archivierung im Namen zuständig 
wäre129 — auf Empedokles’ Bergpredigt. Indem nicht mehr ein 
Fetisch verehrt wird, sondern dasjenige, was das menschliche Vor-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

80 

stellungsvermögen übersteigt und sich der Benennung entzieht, 
öffnet sich die menschliche Kunst der Freiheit der Natur: Die 
Namensvergabe unterliegt nicht mehr dem Willen der Orga-
nisation, sondern einem diesem Willen entzogenen Namenlosen. 
Das von Empedokles gestifteten Wort läßt somit die Freiheit einer 
selbst namenlosen Natur sprechen, ohne das dieses Wort zu rein 
menschlichen Bildungen gerönne oder sich wie das dionysische 
Zeichen der Empedokles-Figur auflöste. In der Namenlosigkeit 
seines Ursprungs bezeugt es seine différance von einem Heteroge-
nen, das sich in ihm gibt, um sich zu entziehen. Der Reflex des 
Zurückschreckens kann so im Verstand der Zurückschreckenden zu 
einer Reflexion führen, die um ihre Erhaltung durch etwas außer-
halb ihrer selbst weiß. Der Schrecken ermöglicht solch Reflexion 
durch die Distanzierung, mit welcher das Organische sich von der 
Destruktivität des Aorgischen zurückzieht. Das Organische nimmt 
zwar sein theatrales Vorstellungsvermögen wieder auf, aber der 
Moment seines Zurückschreckens gibt den unmöglichen Ort der 
materiellen Szene frei: Ort der Trennung von Organischem und 
Aorgischem, Kunst und Natur — Trennung, die doch zusammenge-
hört: Die Vorstellungen der organischen Reflexion gehen aus dieser 
Szene hervor. Dies Ineinander von Bühne und Szene verdichtet 
sich in der Wohlgestalt, als welche das Vorstellungsvermögen die 
destruktive Natur nun wahrnimmt. Während der Schrecken deut-
lich auf die Überschreitung der Vorstellung in Kants Beschreibung 
des Erhabenen verweist, integriert Hölderlin mit der Wohlgestalt 
gleichzeitig die Dimension des kantischen Schönen, das aus der 
freien Übereinstimmung von sensueller Erfahrung und Vor-
stellungsvermögen hervorgeht. Im ersten Entwurf soll in diesem 
Sinne ein letzter Auftritt des Empedokles — nach Gabe des Worts, 
aber vor seinem Tod — den namenlosen Schrecken durch die 
Schönheit seines Anblicks lindern, wie dies Pausanias Panthea und 
Delia gegenüber ausführt. Seine Ankündigung ist jedoch durch-
aus doppeldeutig:  

 
Euch schreckt  
Sein Ende, das vor aller Augen ist,  
Doch keiner nennen mag; ich glaub es wohl,  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

81 

Doch werdet ihrs vergessen, sehet ihr  
In seiner Blüthe den Lebendigen,  
Denn wunderbar vor diesem Manne schwindet  
Was traurig Sterblichen und furchtbar dünkt,  
Und vor dem seelgen Aug ist alles licht. (E 751)  

 
Der Schrecken — hier eindeutig als ein vom endlichen Wort des 
Empedokles und nicht von einer Bezeugung seines Sterbens aus-
gehender gekennzeichnet — erhebt sich zur Schönheit bloß vor dem 
seelgen Aug, muß den ihrerseits sterblichen Organismen aber furcht-
bar bleiben. Die Erhebung der Sterblichen zu selbst Seeligen aber 
geschieht durch den Anblick des Empedokles als der Blüthe des 
Lebendigen, womit zum einen der vom Opfer seiner Zeit befreite 
Empedokles kurz vor seinem Freitod, zum anderen aber auch der 
in die Dionysik des Lebens eingegangene Empedokles nach seinem 
Freitod gemeint sein kann. Die Blüthe des Lebens weist schließlich 
zurück auf jene in der Gabe des empedokles’schen Worts ange-
kündigten Sprache der Blumen, bzw. Sprache als Blume: Erst mit 
dem Schrecken seines Untergangs kann für die Aggrigentiner 
auch die Schönheit der Natur als Stifterin der Schönheit ihrer Frei-
heit erscheinen. In diese Dimension deutet auch ein Ausspruch 
Pantheas. Auf die unverständige Frage der Athenerin Delia, ob die 
Welt der Sterblichen nicht wie Empedokles zu schön sei, um aus 
ihr zu scheiden, antwortet sie: “Ja schön / Ist sie, und schöner izt 
denn je.” (E 756) — denn erst das Verschwinden des Fetischs Em-
pedokles bringt die Schönheit der Welt insgesamt hervor. Panthea 
sieht diese Schönheit, ohne daß sie die Empedokles-Figur für ein 
letztes Mal erblickte. Es ist bereits die Gabe des endlichen Worts, 
welche sich in seinem Tod bloß vollendet und so jene Harmonie 
der Schönheit für die aggrigentinischen Vorstellungen stiften kann, 
welche den szenischen Schrecken des Erhabenen in sich integriert. 

An anderer Stelle findet sich die paradoxe Struktur dieses sze-
nischen Schreckens genauer benannt: In einem Vorsatz zu seiner 
theoretischen Skizze zur Tragödie insgesamt und dem Empedokles-
Stoff insbesondere behandelt Hölderlin die wegen ihres Grund-
tons auf ähnliche Weise zu behandelnde “tragische Ode”. Diese 
beginnt “im höchsten Feuer” eines “reine[n] Geistes” (E 868, Z.1) — 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

82 

also in der dem Empedokles zugrundeliegenden geschichtlichen 
Verlaufslogik mit der bloßen harmonischen Entgegensezung von 
Natur und Kunst im reinen Leben. Gleich der in der Tragödie dar-
gestellten Epoche findet auch die tragische Ode am Ende “sicherer 
freier gründlicher . . . in den Anfangston zurük” (E 869, Z. 26-28). 
Nach sicherer freier gründlicher ist in Klammern eine Erläuterung 
beigefügt: “das heißt aus der Erfahrung und Erkenntnis des 
Heterogenen” (E 869, Z. 27 f.). Damit ist die Sphäre des Sinnlich-
Materiellen mit eben in ihrem Verhältnis zur Sphäre kantischen 
Verstandes gekennzeichnet: Materialität äußert sich in ihrer Hetero-
genität zum Verstand. Vernunft, so könnte man Hölderlins hier 
eher von Schiller als von Fichte130 inspirierte Überschreitung Kants 
kennzeichnen, ist erst ganz bei sich, wenn sie ihren Verstand 
dieser Heterogenität ganz ausgesetzt hat. Die menschliche Ver-
nunft, in Hölderlins Anthropologie um die kulturbildenden Fä-
higkeiten zum Organischen erweitert, wird durch das ihr Hetero-
gene, mit Hölderlin: das Aorgische, getragen. Sie muß zu einer 
Erfahrung und Erkenntnis des Heterogenen vorstoßen, um auch 
noch die Vernünftigkeit der Vernunft, das Bilden der Bildung 
erfassen zu können. Indem das Organische seine Abhängigkeit 
vom Aorgischen erfährt und erkennt, ändert sich beider Verhältnis 
grundsätzlich: Das Heterogene ist nicht bloß Objekt von Erfahrung 
und Erkenntnis, sondern auch ihr Subjekt. Im Organischen erfährt 
und erkennt das Aorgische sich selbst — als die Heterogenität des 
Materiellen. Erfahrung und Erkenntnis sind demnach nichts an-
deres als die Heterogenität einer szenischen Materialität. Es ist 
eine Erkenntnis, diese Erfahrung zu machen. Es ist eine Erfahrung, 
das Heterogene als das, was es ist, zu erkennen: als nichts als die 
Heterogenität, die in sich Erfahrung und Erkenntnis ist, als ein 
Scheitern von Erfahrung und Erkenntnis, welches jeglicher Erfah-
rung und Erkenntnis zugrundeliegt. In aller Strenge exerziert Höl-
derlin damit ein Begreifen des Unbegreiflichen durch, welches 
nach Kant das Verhältnis des Verstandes zur sich im moralischen 
Imperativ äußernden Freiheit bestimmt: “Und so begreifen wir 
zwar nicht die praktische unbedingte Notwendigkeit des mora-
lischen Imperativs, wir begreifen aber doch seine Unbegreiflich-
keit”131. In einem Begreifen des Unbegreiflichen wird im strengen 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

83 

Sinne nichts begriffen. Nach Kant wird der mit einem Hang zur 
“Metaphysik als Naturanlage” ausgestattete Mensch zum Begreifen 
zwar “durch eigenes Bedürfnis getrieben”132. Wo er sich, wie Höl-
derlins Text es ausschreibt, diesem Trieb aber voll und ganz aus-
setzt, kann er nichts als eben dieses Aussetzen erfahren: als eine 
unmenschliche Freiheit, die ihm von außen zukommt und gleich-
zeitig von innen erhält und damit eine heterogene différance seiner 
selbst vollzieht. Das Begreifen des Unbegreiflichen, wird beständig 
vom abwesenden Objekt seiner Begierde distanziert, aber darin 
doch gleichermaßen fasziniert — von ihm getrennt und an es ge-
bunden, so daß die Distanzierung die Faszination und die Faszi-
nation die Distanzierung erhält. Dieser Trieb zum Begreifen ist 
einzig davon getrieben, nicht anzueignen. Er begehrt, weiter zu 
begehren und in seinem Begehren ständig distanziert und immer 
weiter erhalten zu werden: weiter auf dem Höhepunkt des Begrei-
fens eben nicht zu begreifen.133  

Die Erfahrung und Erkenntnis des Heterogenen bewegt sich am 
Rand des Begreifens und damit immer an der Grenze zur Sprach-
losigkeit. Ein Zeugnis vom Heterogenen ist immer auch ein Zeug-
nis ex negativo, und in diesem Sinne läßt sich die den ersten Ent-
wurf beschließende Schlußszene lesen: Panthea und Pausanias, das 
Empedokles am nächsten stehende Paar, müssen sich hier von 
dem Unverständnis der athenischen Besucherin distanzieren, um 
die eigene Nähe zur empedokles’schen Gabe zu bekunden. Diese 
sieht im Tod des Halbgottes eine Herabwürdigung des zurück-
bleibenden sterblichen Lebens: “— ach und die Besten / Sie treten 
auf der Todesgötter Seit’! / Auch sie gehn dahin , mit Lust und 
machen / Es uns zur Schmach, bei Sterblichen zu bleiben.” Pausa-
nias reagiert empört: “Ach niemals ward ein edler Angesicht / Em-
pörender belaidiget!”. Das den Entwurf abschließende Wort 
gehört dann der Athenerin Delia und bekundet nichts als ihre 
Verwirrung: “Ach! Mehr wie Götter, denn wie Sterbliche, / 
Scheint euer Freund zu denken.” (E 758) Die Identität von Göttl-
ichem und Sterblichem in der Heterogenität der Szene bleibt ihr 
bei allem guten Willen fremd. Aber nur in Kontrast zu ihrer 
Befremdung kann das harmonische Verhältnis Pantheas und 
Pausanias’ zur neuerworbenen göttlichen Freiheit hervortreten.  

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

84 

In der Umarbeitung dieses Dialogs für den zweiten Entwurf, 
der erneut die Kritik der Athenerin an Empedokles bringt — “Zu 
gern nur, Empedokles, / Zu gerne opferst du dich” (E 820), erhält 
dann allerdings Panthea den entscheidenden Satz: “So mußt es uns 
geschehn. / So will es der Geist / Und die reifende Zeit / Denn 
einmal bedurften / Wir Blinden des Wunders.” (E 821) Ein 
Wunder für die Blinden ist es laut biblischer Tradition, plötzlich 
sehend zu werden. Der vormalige Anblick Empedokles’, die Fixie-
rung auf den Fetisch, wird nun als Blindheit klassifiziert. Erst mit 
dem kathartischen Zurückschrecken entsteht ein wirklicher Sehsinn, 
erst mit der katharsis wird eine Vorstellung möglich, die um ihren 
unzugänglichen Ursprung im Aorgischen weiß. Loslösung vom 
Tastsinn und Hinwendung zum distanzierteren Auge, die den 
hölderlinschen Menschen erst zum Menschen machen134, geht aus 
einem Zurückschrecken vor der übergroßen Nähe der destruktiven 
Natur hervor. Mit diesem Schrecken manifestiert sich die différance 
von Kunst und Natur als zusammengehöriger Unterschied; mit dem 
Schrecken manifestiert sich für die vormals Blinden ein Blick auf 
die Vorstellung: Das Zurückschrecken ist die absolute Gleichzeitigkeit 
von Szene und Vorstellung. Letztere ist der ersteren notwendiger 
Effekt, wo der Schrecken des Aorgischen nicht zur Vernichtung des 
Organischen führt, sondern sich im Organischen erhält. Die Bühne 
der Vorstellung ist nicht bloß Ort der Bilder, sondern an sich ein 
Bild: gleich dem Irisbogen ein schönes Bild der Destruktion und ein 
gleichzeitig schönes Bild erst als ein Effekt der Destruktion, von 
der es doch verschont bleibt. Das kantische Schöne mildert in 
Hölderlins Version die Destruktivität des kantischen Erhabenen 
ins Erträgliche ab, ist als Zurückschrecken aber gleichzeitig Folge des 
Schreckens, das kantische Schöne ein Effekt des kantischen Erha-
benen.  

So wie der Irisbogen nie zum Zeichen gerinnt, so ist auch eine 
derartige Vorstellung nie ganz Bühne. Sie als solche zu betrachten, 
hieße, sie auf jene Weise zum Fetisch zu machen, auf die Empedo-
kles den Aggrigentinern zum Fetisch wird. In ihr den Effekt der 
Szene wahrzunehmen und so das Heterogene zu erkennen, heißt 
hingegen, die Blindheit — dank des Wunders der katharsis — zu 
verwinden. Und falls sich die Vorstellung bloß als Effekt bildet, der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

85 

vor der Destruktion durch den Schrecken des Erhabenen schützt, 
dann handelt es sich vielleicht auch bei der im Grund skizzierten 
Erzählung vom harmonischen Ursprung, den es nach der Ver-
treibung aus dem Paradies vielleicht auf höherer Stufe wiederein-
zuholen gilt, bloß um eine Abfolge schöner Bilder, welche sich vor 
den Moment des Zurückschreckens stellen. Ein Irisbogen insofern, als 
das die Übermacht des Schreckens in eine für das Auge glieder-
bare Abfolge umgebogen würde. Damit unterschiede sich diese 
Erzählung durch nichts von den Figurationen und Schauspieler-
konstellationen, wie sie auf der Bühne des Dramas Der Tod des 
Empedokles auftreten. Die Konzeption des Empedokles gehörte ge-
nauso dem Register der Vorstellung an wie seine praktische Aus-
führung, auch wenn Hölderlin den Vollzug der katharsis eher der 
letzteren zuschreibt. Indem sich die Vorstellung als Schutz vor der 
Szene offenbart, zeigt sich auch eine weitere Dimension des höl-
derlinschen Formulars von der Tragödie als der Metapher einer 
intellektuellen Anschauung: Zwar befreit die Übertragung durch 
Empedokles die Aggrigentiner von ihrem Fetisch und ermöglicht 
ihnen erst, jede und jeder für sich zu einer intellektuellen Anschau-
ung vorzustoßen. Eine wirkliche Anschauung des Absoluten be-
trachtete aber bloß seine reine Destruktivität — die göttliche Mitte als 
den Tod des Einzelnen — und wäre auch selbst von dieser Destruk-
tivität betroffen. Eine intellektuelle Anschauung wäre keine, da sie 
sich selbst vernichtete. Sie muß auf die Vorstellung zurückgreifen, 
um sich vor der Destruktivität zu schützen. Bei der Vorstellung han-
delt es sich zwar erneut um einen Fetisch: Die intellektuelle Anschau-
ung verschiebt sich von Empedokles zur Wohlgestalt der jeweils 
einzelnen Vorstellung, wird also einer Metaphorisierung bzw. Über-
tragung im Sinne Freuds und Lacans unterzogen. Aber diese 
Metaphorisierung ist notwendig, um den Organismus als Ort der 
intellektuellen Anschauung zu erhalten. Täuschte vormals der Fetisch 
Empedokles über die destruktive Macht des Aorgischen hinweg, so 
bleibt nun die Vorstellung der eigenen Entstehung im Schrecken 
eingedenk. Sie ist bewußte und notwendige Fetischisierung, wel-
che den Schrecken distanziert und ihn, indem sie von ihm faszi-
niert bleibt, gerade so als Schrecken erhält: als äußerer Schrecken 
wie als Quelle der eigenen Freiheit. Die kathartische Wirkung des 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

86 

Stücks Der Tod des Empedokles ist gelungen, wenn die Zuschauer vor 
der Guckkastenbühne die ihnen zur Beobachtung ausgelieferte 
Vorstellung als jenen Schutz erkennen, hinter welchem sie diesen 
Schrecken wahrnehmen: als das Wunder, welches sie gleicherma-
ßen an die Freiheit des Destruktiven erinnert wie vor der Destruk-
tion bewahrt und so die Blindheit der Fetischisierungen auflöst.  

In diesem Sinne ist die Bühne, auf welcher das Drama Empedo-
kles stattfindet, der notwendige, schützende Rest eines Fetischs. 
Ihre Distanz vom Zuschauer ist der schützende, eine intellektuelle 
Anschauung als ihre eigene Metapher erst ermöglichende Distanz. 
Laut Grund zum Empedokles soll die neue Harmonie an den Zustand 
der ursprünglichen Reinheit erinnern, sie soll ihn nicht erneut 
herstellen. Die katharsis für die Zuschauer ist daher erreicht, wenn 
sie Zeuge der aggrigentinischen katharsis auf der Bühne werden 
und sich so des destruktiven Potentials auf der anderen Seite der 
Vorstellung erinnern, ohne wie die Aggrigentiner dem Schrecken 
selbst gegenüberzustehen. Nur auf diese Weise läßt sich vom 
Empedokles als einer “Meta-Tragödie”135 oder gar einer “Tragödie 
der Theorie der Tragödie”136 sprechen: Die katharsis soll in einem 
fast brecht’schen Sinne distanzieren, jedoch weil sie ihrerseits das 
Ausmaß einer artaud’schen Pest annimmt. Das Drama zeigt aus 
der Distanz das Risiko einer dionysischen Vernichtung, aus dem es 
gereinigt hervorzugehen gilt.137  
 
 
3.7. Szenisches Schreiben 
 
Somit handelt es sich bei der Empedokles-Figur nicht um die 
Hypostase eines Vereinigungsstrebens, das Hölderlin in späteren 
Texten — insbesondere dem lyrischen Spätwerk — aufgäbe,138 
sondern um eine Figur der Erinnerung, die sich als eine Figur der 
différance von Natur und Kunst auflösen muß. So kann sich auch 
eine Erinnerung an die reine Harmonie nicht des Aorgischen be-
mächtigen: Das Organische erinnert, daß das Aorgische sich ihm 
entzieht. Das Sterben der Empedokles-Figur vollzieht sich als Frei-
setzung seiner Sprache. Und wirklich entwickelt Hölderlin in 
seinen Überarbeitungen des Empedokles-Stoffes das Drama im-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

87 

mer weiter weg von der Theoretisierung der Sprache im ersten 
Entwurf hin zu einer Versprachlichung dieser Theorie. Die 
Sprachlastigkeit des dritten Entwurfs sprengt alle Konventionen 
des bürgerlichen Trauerspiels. Paradigmatisch hierfür steht der 
Anfangsmonolog: Die Todesnähe ist absolut geworden, das 
Sprechen eines “vom Schlaf erwachend[en]” Empedokles schwankt 
zwischen Selbstbewußtsein und Selbstverlust an die Natur, zwi-
schen Tod und Leben hin und her und stellt so Zeitlichkeit selbst 
zur Frage.139 Rhythmus und Lautlichkeit der Sprache strukturieren 
den vom dramatischen Subjekt geäußerten Sinn vor und nehmen 
sie in die eigene Melodie zurück.  

 
Euch ruf ich über das Gefild herein  
Vom langsamen Gewölk, ihr heißen Stralen  
Des Mittags, ihr Gereiftesten, daß ich  
An euch den neuen Lebenstag erkenne.  
Denn anders ists wie sonst! vorbei, vorbei  
Das menschliche Bekümmerniß! Als wüchsen  
Mir Schwingen an, so ist mir wohl und leicht  
Hier oben, hier, un dreich genug und froh  
Und herrlich wohn’ ich, wo den Feuerkelch  
Mit Geist gefüllt bis an den Rand, bekränzt  
Mit Blumen, die er selber sich erzog  
Gastfreundlich mir der Vater Aetna beut. (E 931)  

 
Dies produziert eine ambivalente Atmosphäre zwischen Imagina-
tion und Wirklichkeit, Leben und Tod, An- und Abwesenheit. 
Selbst der Rhythmus des An- und Abwesens der sprachlichen 
Melodie ist nicht mehr selbstverständlich, wie Empedokles beken-
nen muß, als er sich mit Pausanias einem Gesprächspartner gegen-
übersieht: “Es will zum sterblichen Gespräche fast / Und eitlem 
Wort die Zunge nimmer dienen” (E 939). Die Auswucherungen 
der empedokles’schen Sprache führen aber nicht dazu, daß eine 
Handlung hin zum Opfer unmöglich würde — auch wenn der 
dritte Entwurf nach drei Szenen abbricht: Der Anfangsmonolog 
zeigt Empedokles in einem Idealzustand als für die différance von 
Natur und Kunst empfänglichen Dichter, zu dem er geboren ist. Der 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

88 

beständige Entzug des Sinns ruft hier neuen Sinn, der beständige 
Tod neues Leben hervor. Ein Todessprung erscheint schon voll-
zogen wie ewig in die Zukunft aufgeschoben und somit unmög-
lich,140 die Empedokles-Figur erscheint in einem solch innigen 
Verhältnis zu ihrer Bühne, daß ihr Tod auch die Fortführung und 
Lösung der dramatischen Handlung unmöglich machte.141 Aber 
die Gespräche mit Pausanias und Manes erinnern Empedokles an 
das notwendige Opfer seiner Zeit: an die Abkehr von seiner ur-
sprünglichen Berufung, um im Freitod seine Fetischisierung 
durch die Aggrigentiner aufzulösen. Er muß ihnen die Destrukti-
vität aufzeigen, der er sich wegen seiner Berufung zum Dichter 
aussetzen kann, ohne Schaden zu nehmen. Er muß sie damit 
einem Schock aussetzen, welcher sie vor dieser Destruktivität 
schützen wird.  

Der Balanceakt zwischen Leben und Tod, Organik und Aorgik, 
Kunst und Natur, der im Anfangsmonolog des dritten Entwurfs 
vollführt wird, ist nach Hölderlins theoretischen Ausführungen 
der Balanceakt eines Dichters, der das Destruktive bannen und 
gleichzeitig erhalten soll. Empedokles wird von diesem Balanceakt 
zu anderen Aufgaben abberufen. Für den Dichter des Dramas Der 
Tod des Empedokles bleibt er jedoch bestehen. So wie das Drama das 
Kunstwerk vor dem Schrecken der katharsis schützt, so setzt er sich 
diesem Schrecken aus. Der nicht vollständig überlieferte Text All-
gemeiner Grund, der dem Grund zum Empedokles voransteht, kündet 
davon: Wie in der dem Drama zugrunde gelegten Geschichts-
philosophie werden auch in der Produktion des Dramas Natur und 
Kunst in eine unstillstellbare, negativ-dialektische Bewegung ge-
bracht. Das Ereignis menschlicher Innigkeit mit dem reinen Leben 
verweist immer wieder auf eine Trennung vom reinen Leben in der 
Kunst, welche sich dieser Innigkeit nur nähern kann, indem sie sie 
sich klar von einer etwaigen direkten Darstellung unterscheidet, 
ohne jedoch die Nähe zu ihr zu verlieren. Diese Nähe wiederum 
kann selbst bloß durch eine erneute Unterscheidung belegt wer-
den, und so fort:  

 
Das tragische Gedicht verhüllt die Innigkeit der Darstellung noch mehr, drükt sie 
in stärkeren Unterscheidungen aus, weil es eine tiefere Innigkeit, ein unend-
licheres Göttliches ausdrückt . . .  . [A]ber wie dieses Bild der Innigkeit überall 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

89 

seinen letzten Grund in eben dem Grade mehr verläugnet und verläugnen muß, 
wie es überall mer dem Symbol sich nähern muß, je unendlicher, je unaussprech-
licher, je näher dem nefas die Innigkeit, je strenger und kälter das Bild den 
Menschen und sein empfundnenes Element unterscheiden muß, um die Empfin-
dung in ihrer Gränze festzuhalten, um so weniger kann das Bild die Empfindung 
unmittelbar aussprechen, es muß sie sowohl der Form als auch dem Stoffe nach 
verläugnen. (E 869, Z. 6-27)  

 
Die Wahl des antiken Stoffes, der in seiner Fremdheit durch die 
Analogie der Zeitenwende mit Hölderlins Zeit verbunden ist, und 
die Wahl des Helden Empedokles, der in seinem dionysischen an-
mutenden Selbstopfer der Gestalt des dem Zeitalter der abgeklär-
ten Rationalität verbundenen Dichter nicht entfernter sein könnte, 
sind so notwendige Unterscheidungen, welche die in sich unter-
schiedene Einheit mit der Natur nur umso sicherer ins Werk 
binden sollen und den Verlust dieser Einheit umso notwendiger 
postulieren müssen. Diese Textbewegung von Annäherung und 
Entfernung dauert durch den überlieferten Teil des Textes 
hindurch an. Wie und ob Hölderlin sie auflöst, ist nicht über-
liefert. Beispiele ähnlicher langer und ähnlich abgründiger Satz-
bildungen, die durchaus zu einem Ende kommen, gibt es aber für 
den Grund zum Empedokles zuhauf. Denn ihre Auflösung läßt sich 
in der Theorie problemlos postulieren, hat sich aber immer neu in 
der dichterischen Praxis zu bewahrheiten. Der dichterische Akt, 
die Niederschrift des Tod des Empedokles ist die Kunst, mit welcher 
der Dichter die Mitte aus Natur und Kunst treffen soll: eine Kunst, 
die sich in der Destruktivität der Natur sowohl erhält wie sie diese 
Destruktivität auch als ihr anderes bewahrt. So läßt sich für die im 
Allgemeinen Grund ausgeführte Dichtungstheorie sehr wohl mit 
Lacoue-Labarthe von einem “‘Regreß’” sprechen, allerdings gänz-
lich ohne die Konnotation des Scheiterns: Der nach vorne genauso 
wie zurück weisenden Regreß der différance und der Heterogenität 
ihrer Szene selbst unterläge der von Lacoue-Labarthe konsta-
tierten “Paralyse”142 nur, sollten die das Aorgische ausgrenzenden 
Organisierungen der Kunst oder die das Organische vernichtenden 
Destruktivkräfte der Natur ein Übergewicht erhalten. Die schein-
bar tödliche Lähmung des Stillstandes ist gleichzeitig jener 
gährende Inhalt des Schreckensbechers, von welchem Empedokles in 
seinem Abschiedsmonolog spricht: das vom Weingott Dionysos ge-

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

   

 

90 

stiftete ewige und destruktive Leben. Es ist das Verhältnis zu Dio-
nysos, das in der Arbeit am Empedokles-Projekt auf dem Spiel steht 
und das einige Jahre später in Hölderlins Anmerkungen zu seinem 
Sophokles-Projekt einer genaueren Untersuchung unterzogen 
werden wird. 

Die Spur des Dionysos zieht sich aber über das Schreiben Höl-
derlins hinaus. Es sind seine Frankfurter Diskussionen mit Hegel, 
welche die Arbeit am ersten Entwurf begleiten, die zunächst He-
gels Auseinandersetzung mit dem Leben und Sterben Jesu, dem 
Opfer eines anderen großen Einzelnen, beeinflussen wie aus 
ihnen Nutzen ziehen.143 Aber vielleicht wird von hier aus auch 
Hegels spätere Phänomenologie des Geistes mit der Macht und Ohn-
macht des Dionysos infiziert werden. Auch hier steht das Verhält-
nis von Vorstellung und ihrer Destruktion zur Verhandlung. Unter 
der Maske des nüchternen, vor der mythischen Begeisterung des 
Dichters gefeiten Philosophen wird Hegel einen Text schreiben, 
welcher die Vorstellung nicht als Schutzmechanismus vor dem 
Dionysischen erhält und sich dessen Vernichtungskraft voll aus-
setzt. Diesem Projekt, das sich in großer Nähe und gleichzeitig 
großer Entfernung zum von Hölderlin am Empedokles Entwickelten 
befindet, gilt es zu folgen, um in einer abschließenden Lektüre der 
Sophokles-Anmerkungen Hölderlins Strategie gegenüber Dionysos 
und seine Differenz zu Hegel umso deutlicher hervortreten zu las-
sen. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49 - am 17.01.2026, 20:53:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783709250839-49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

