
112 113

Paul Guyer, Knowledge, Reason, and Taste. Kant’s Response to Hume. Oxford 
University Press, Princeton y Oxford, 2008, xi + 267 págs.

LA DISCUSIÓN en torno a la relación entre Kant y Hume ha tomado las más 
diversas orientaciones, dependiendo del punto de partida que se asuma en 
cada caso o del interés que motive una investigación en particular. Quienes se 
dedican al estudio de tales filósofos reconocen que la familiarización con las 
propuestas centrales de ambos pensadores es una buen a herramienta para 
destacar relaciones históricas relevantes o, aún más, sobre todo en el caso 
de Kant, para ofrecer aclaraciones de primera importancia respecto de los 
conceptos y las intenciones que dieron forma a los planteamientos críticos. La 
dificultad, en este punto, surge cuando, al introducirse en el asunto, se traspasan 
los límites de la indagación histórica, dando un salto hacia la interpretación, 
que en el mejor de los casos sólo puede ofrecer consideraciones metodológicas 
acerca de los beneficios de leer la obra de Kant, una parte o en su conjunto, 
como una respuesta a la de Hume. Este último es, justamente, el caso de Paul 
Guyer en Knowledge, Reason, and Taste. Kant’s Response to Hume, puesto que el 
trabajo deja en un segundo plano los aspectos históricos para dar paso a su 
propuesta, consistente en leer la obra crítica de Kant como una respuesta a 
Hume, atendiendo a que resulta fructífero leerla desde esa perspectiva.

Guyer aborda la respuesta kantiana en una Introducción y 5 Capítulos, 
independientes unos de otros, cuyos títulos son: 1 “Common Sense and the 
Varieties of  Skepticism”; 2 “Causation”; 3 “Cause, Object, and Self ”; 4 
“Reason, Desire, and Action”; y 5 “Sistematicity, Taste, and Purpose”. De 
ellos solamente el 4 no había sido publicado con anterioridad, mientras que el 
1 y el 2 aparecieron en el 2003, el 5 en el 2006 y el 3 en el 2007. 

El propósito del autor al reunir los trabajos queda a la vista en la primera 
parte del título – Knowledge, Reason, and Taste –, que hace referencia a la idea 
general que se intentará sostener a lo largo del libro y que correrá página 
tras página como un leitmotiv, que lamentablemente no es lo suficientemente 
destacado, sino meramente supuesto, a saber: que la respuesta de Kant a 
Hume no tiene que ver únicamente con el conocimiento fenoménico y la teoría 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   112 6/4/09   10:48:50

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


112 113

especulativa de la Kritik der reinen Vernunft1 (en adelante KrV), sino también con 
la razón en su uso práctico moral, expuesta en la Kritik der praktischen Vernunft2 
(en adelante KpV) y con el gusto (y la finalidad, hemos de suponer) en la 
crítica del juicio estético (y teleológico, hemos de suponer), presentadas en 
la Kritik der Urteilskraft3 (en adelante KU). Es así, pues, que el autor formula su 
leitmotiv en los siguientes términos: “que gran parte de la filosofía de Kant, más 
allá de la metafísica teorética, puede ser leída como una respuesta a Hume, 
específicamente que elementos importantes de la filosofía moral de Kant, de 
su estética y de su teleología pueden ser leídas fructíferamente también como 
respuestas a Hume” (Guyer 2008: 7). Los capítulos 1-3 examinarán cuestiones 
de la KrV,  el 4, en cambio, de la KpV y el 5, finalmente, de la KU.

Los diversos temas abordados por el autor cruzan puntos importantes 
para el estudio de Kant y Hume. En el capítulo 1 el autor ofrece un informe 
de las variedades de escepticismo que Kant habría tenido a la vista en la 
elaboración de los planteamientos críticos, las cuales serían tres: el humenao, 
el pirroniano y el cartesiano. La respuesta de Kant al escepticismo humeano 
habría sido esbozada en la Analítica Trascendental, en la medida en que 
el escepticismo de Hume arrastra consecuencias principalmente para el 
establecimiento de los principios del conocimiento, los cuales, en la propuesta 
del escocés, descansarían en la experiencia y en el hábito, mientras que en 
la propuesta del prusiano los primeros principios del conocimiento científico 
(de la filosofía de la naturaleza newtoniana, así como de la metafísica en 
su primera parte, la ontología) descansarían en las formas puras a priori, 
correspondientes a los conceptos y a las intuiciones. En cuanto al escepticismo 
pirroniano, Kant, sostiene Guyer, habría dado una respuesta a las confusiones 
que este suscita en los razonamientos ilusorios de la razón, trazados en la 
Dialéctica Trascendental, la cual tendría por objetivo poner a la vista que el 
razonamiento pirroniano que conduce a la skepsis se sirve principalmente de la 
confusión entre los límites de la sensibilidad y del entendimiento, como fuentes 
que posibilitan nuestras afirmaciones que pretenden expresar conocimiento. 

1 Kant, Immanuel (1968), Kritik der reinen Vernunft. Akademie Textasugabe, Bd. III (1787) y IV 
(1781). Berlín y Nueva York: Walter de Gruyter und Co.
2 Kant, Immanuel (1968), Kritik der praktischen Vernunft. Akademie Textausgabe, Bd. V. Berlín 
y Nueva York: Walter de Gruyter un Co.
3 Kant, Immanuel (1968), Kritik der Urteilskraft. Akademie Textausgabe, Bd. V. Berlín y Nueva 
York: Walter de Gruyter und Co.

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   113 6/4/09   10:48:50

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


114 115

El tratamiento que Guyer ofrece del escepticismo pirroniano, más que el del 
humeano, resulta insatisfactorio en la medida en que recurre poco al uso de 
fuentes y no desarrolla las ideas de la tradición escéptica que le permitirían dar 
solidez a su argumento. Algo similar sucede con el escepticismo cartesiano, 
que parece ser mencionado únicamente con propósitos metodológicos, te-
niendo a la vista la necesidad de hacerse cargo del pasaje de la refutación del 
idealismo (KrV B 274/87). De la misma manera, que el argumento guyeriano 
cobre coherencia únicamente con modelos genéricos del escepticismo, que no 
son cuidadosamente desarrollados, y que son trazados, al parecer, con el solo 
propósito de dar forma al argumento que se intenta trazar, deja lugar a ciertas 
inquietudes. Tal es la impresión que suscita el capítulo 1 tras varias lecturas, 
en las cuales uno acaba por convencerse de que no se entiende bien cada una 
de las variedades del escepticismo y la relación de respuesta que con ellas 
establece la KrV.

El capítulo 2 ofrece alguna evidencia acerca de la respuesta de Kant 
al problema de Hume sobre la causalidad. Reconociendo los tres tipos de 
problemas en torno a la causalidad, a saber, el origen de nuestro concepto 
de conexión necesaria, las bases para nuestra creencia en leyes causales 
particulares y las bases para nuestra creencia en el principio general de 
que todo evento ha de tener una causa, Guyer sostiene que Kant tiene una 
propuesta plausible acerca del origen del concepto de causalidad y un informe 
persuasivo acerca de la indispensabilidad de la creencia en la causalidad para 
las formas más básicas del conocimiento empírico. No obstante, se señala 
que no puede afirmarse que Kant responda efectivamente a los problemas 
humeanos concernientes a los fundamentos racionales de las leyes causales 
cuando estas, mediante la experiencia y el hábito, son fijadas inductivamente. 
Del capítulo 3, por ahora, solamente dejaremos señalado que, al decir de Guyer, 
la respuesta de Kant al problema de la causalidad consistiría en extender el 
asunto a otros dos problemas igual relevancia: la realidad del mundo externo 
y de la permanencia de un yo subsistente y continuo. Las tres cuestiones serían 
reformuladas dentro de la filosofía trascendental kantiana, avanzando con ello 
más allá de la problemática humeana en el Treatise of  Human Nature4.

4 Hume, David, Treatise of  Human Nature. Índice analítico de L. A. Selby-Bigge; segunda 
edición con el texto revisado y notas de P. H. Niddicht. Oxford: Oxford at the Clarendon 
Press, 1978.

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   114 6/4/09   10:48:50

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


114 115

Los capítulos 4 y 5 están dedicados a la KpV y a la KU respectivamente. 
El camino que sigue Guyer al comparar las ideas de Hume y Kant sobre moral 
es, de algún modo, atractivo, a pesar de que parece no quedar suficientemente 
desarrollado en el espacio que se le dedica. Se sostiene que, no obstante Hume 
y Kant tengan tan diferentes concepciones de la razón en el ejercicio del 
juicio moral, el primero concibiéndola como una mera facultad que escoge 
los medios para satisfacer los fines impuestos por el deseo y el segundo como 
una facultad que pone la ley moral, la psicología moral humeana y kantiana 
coinciden en la relación que se establece entre la razón, el deseo y la acción; es 
decir, a pesar de las diferencias patentes que encontramos entre ambos filósofos 
respecto de la naturaleza de la razón, en ellos es similar la relación que se da 
entre la razón y el deseo, y las consecuencias que de ella se arrastran para la 
acción propiamente tal. En la lectura del capítulo no alcanza a distinguirse 
con claridad si de las afirmaciones de Guyer se desprende que tanto en Hume 
como en Kant hay una misma concepción de la naturaleza de la razón, del 
deseo y de la acción, o si, en cambio, la similitud entre las dos psicologías 
morales se limita meramente a la nomenclatura o a un proceso funcional que 
se genera entre razón, deseo y acción.

Cierra la serie de ensayos el capítulo 5, que intenta dejar a la vista que la 
noción de sistematicidad empleada por Kant en la KU, junto a las nociones de 
gusto y finalidad, pueden leerse como respuestas a la refutación humeana del 
argumento del diseño finalista de la naturaleza. Así, la estética y la teleología 
—esta última no destacada en el título del libro, pero sí en los contenidos del 
capítulo— responderían a las inquietudes de Hume sobre el carácter de la 
ley natural, del gusto y de la finalidad, a propósito del argumento del diseño, 
respuesta a partir de la cual Kant daría unidad al sistema crítico, ofreciendo, 
a la vez, un nuevo argumento para la moral desde la teleología y trazando 
un hilo conductor para la ciencia a partir del orden sistemático de las leyes 
naturales en el principio de finalidad trascendental.

Más que ofrecer una reseña detallada de los pasos que da el autor en 
cada uno de sus ensayos, es mi propósito destacar la intención con la cual se 
aborda la relación entre Kant y Hume. Cada artículo puede ser evaluado por 
sí sólo, pero más importante aún es evaluar la propuesta general del libro, 
consistente en leer la filosofía crítica en su conjunto como una respuesta a los 
problemas planteados por Hume. A este respecto, Guyer evita comprometerse 
con una afirmación sustantiva al sostener solamente que cada una de las partes 
del sistema crítico puede ser leído fructíferamente como una respuesta a Hume, que es, 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   115 6/4/09   10:48:51

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


116 117

mas bien, una afirmación meramente metodológica, casi una recomendación 
para la lectura —lo cual, por supuesto, no la hace del todo inútil. Sin embargo, 
tras leer el libro y volver a revisarlo, es altamente probable que el lector 
acucioso exija un poco más y pregunte: ¿pero es una respuesta a Hume o no? 
La estrategia de Guyer es metodológica (puede ser leído fructíferamente como una 
respuesta a Hume), sin embargo a cada paso, sobre todo en la Introducción, sus 
apelaciones a fuentes históricas hacen creer que es, en realidad, una respuesta 
a Hume. El tránsito ambiguo de una propuesta sustantiva a otra metodológica 
es, a mi entender, una debilidad argumentativa más que una buena lectura 
del problema, puesto que en cada capítulo uno termina preguntando por la 
evidencia, en caso de que la haya, o por la necesidad de leer a Kant como una 
respuesta a Hume, en caso de que no haya tal evidencia. Incluso este último 
punto no siempre queda justificado, especialmente en el capítulo 4 acerca de 
la praxis moral.  

Una última observación acerca del título: Knowledge, Reason, and Taste. 
Kant’s Response to Hume da a entender que se aborda la respuesta de Kant a 
Hume a partir de cada una de las líneas de la filosofía crítica. Esto, sin embargo, 
no es así, y el mismo autor reconoce que “un tratamiento comprehensivo de 
la filosofía de Kant como una respuesta a Hume requeriría de una detallada 
investigación de todas las fuentes” (Guyer 2008: 20), tarea que no es llevada a 
cabo en los cinco ensayos independientes que abordan solo algunos aspectos 
de la relación (metodológicamente conveniente como estrategia de lectura) 
entre Kant y Hume. Esta es, a mi entender, una deficiencia del título del libro, 
puesto que pretende ofrecer más de lo que en realidad contiene, a la vez que 
advertirlo es una buena noticia para todos aquellos que estamos interesados 
sub specie aeterni en dar cuenta de esta cuestión de manera exhaustiva.

El volumen lo cierran una atractiva y completa bibliografía sobre el 
tema, junto a un índice de nombres que facilita la lectura cuidada del texto.

Cristian Soto
Universidad de Chile

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   116 6/4/09   10:48:51

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


116 117

Salomon Maimon, Versuch über die Transzendentalphilosophie, eingeleitet 
und mit Anmerkungen sowie einer Beilage herausgegeben von Florian 
Ehrensperger. Felix Meiner Verlag, Hamburgo, 2004, 376 págs.

LA EDICIÓN del Ensayo sobre la filosofía trascendental que ahora comentamos fue 
hecha a partir de la impresión reprográfica de las obras completas de Salomon 
Maimon, a cargo de Valerio Verra (1965). Estas comprenden siete volúmenes, 
el segundo de los cuales contiene el Ensayo y otros textos menores, y cuya 
edición original es de 1790. El editor, Florian Ehrensperger, ha consignado 
la paginación original de la edición de Verra, que aparece en cursiva en la 
parte superior de cada página. Por otro lado, además, esta última fue hecha 
manteniendo la grafía del antiguo alemán (Altdeutsch), pero la edición acá 
presentada la ha modernizado junto a la ortografía correspondiente (Teil por 
Theil, bei por bey, etc.). Sin embargo, las faltas en la construcción gramatical 
de las oraciones han sido mantenidas, para conservar, seguramente, lo más 
fielmente posible tanto las afirmaciones como las ambigüedades del mal 
alemán de Maimon. 

El Ensayo fue el primer escrito importante de Maimon, y consta de 
cinco partes centrales: la primera, la constituyen 10 secciones sobre variados 
temas; la segunda, la ‘Breve sinopsis de toda la obra’, da varias anotaciones 
sobre lo ya expuesto en la primera parte, pero también nuevas reflexiones; la 
tercera se titula ‘Mi ontología’, donde Maimon realiza su exposición según 
la división de los parágrafos de la Metafísica de Baumgarten; la cuarta parte 
principal se llama ‘Sobre el conocimiento simbólico y el lenguaje filosófico’, 
en que Maimon realiza un excurso filosófico-lingüístico; y la quinta parte, las 
‘Anotaciones y explicaciones’, contiene las diversas notas acerca de las tres 
primeras partes. Las citas en latín e inglés contenidas en esta última parte son 
traducidas por el editor, en cuyo caso coloca una nota al comienzo de cada una 
de estas. El suplemento (Beilage) que trae esta edición no aparece reproducido 
en su totalidad en las obras completas de Verra; la única referencia en ellas 
está en el tomo III, en el escrito titulado ‘Diccionario filosófico’ (Philosophisches 
Wörterbuch), donde aparece el artículo acortado y con modificaciones. El editor 
de este volumen ha tomado el texto íntegro del Berlinisches Journal für Aufklärung, 
1790, Bd. IX/1, 52 – 80, aparecido bajo el nombre de ‘Respuesta del Sr. 
Maimon al escrito anterior’, y lo ha incorporado a la edición actual.

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   117 6/4/09   10:48:52

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


118 119

La recepción que tuvieron las ediciones de la Crítica de la razón pura (KrV) 
no estuvo ajena a las polémicas en torno a determinadas ideas y a las malas 
interpretaciones que el mismo Kant se preocupó de combatir y corregir. Aene-
sidemus (Gottlob Schulze) y Jacobi son algunos de los autores más populares 
de la época y probablemente de los que más se tiene conocimiento por su 
preocupación de rechazar lo que ellos consideraban que afirmaba la KrV de 
Kant. Entre todos estos autores, sin embargo, Maimon fue muy relegado en su 
tiempo, y además ha sido casi desconocido por la posteridad filosófica, a pesar 
de la gran importancia de su crítica a Kant y de su consiguiente influencia en 
el pensar filosófico. En efecto, ya Fichte y el mismo Kant lo habían considera-
do como un gran filósofo, y algunos autores actuales no han dudado en pensar 
que el pensamiento maimoniano establece el puente entre la filosofía de Kant 
y la de Fichte. 

En el Ensayo se concentran al menos dos claras líneas de ataque a Kant, 
en relación con las cuales Maimon construye su propia teoría filosófica. Pero el 
modo conforme al cual este comprende la filosofía kantiana se aparta enorme-
mente del resto de las críticas planteadas por sus contemporáneos. El problema 
que Maimon siempre tiene a la vista ya no es el problema de la posibilidad de 
conciliar al sujeto de conocimiento con una realidad externa a él (cosa en sí), 
como pensaba Jacobi, por ejemplo, con aquella idea de que no se puede entrar 
a la KrV sin presuponer la cosa en sí, pero tampoco se puede permanecer en 
ella con esta presuposición; antes bien, Maimon percibe una cuestión mucho 
más fundamental y problemática: el problema recae ahora sobre la posibilidad 
de conciliar la unidad de la estructura misma del sujeto de conocimiento, cuya 
constitución se compone, según Kant, de intuiciones y conceptos. Es decir, la 
principal dificultad que Maimon descubre en el sistema kantiano es la posibi-
lidad de relacionar el entendimiento y la sensibilidad en orden a conformar la 
objetividad del conocimiento teórico. 

Para Maimon, el sistema kantiano no responde dos cuestiones descubier-
tas por él en el sistema crítico: las llamadas cuestión de derecho (quid iuris) y 
cuestión de hecho (quid facti). El primer problema intenta poner de manifiesto 
la carencia de un fundamento (Grund) para tratar de conciliar en un solo cono-
cimiento dos ámbitos completamente heterogéneos, a saber, la relación entre 
el sujeto trascendental (lo a priori en general) y los objetos particulares del mundo 
(lo a posteriori). Maimon está de acuerdo con Kant en que lo a priori (conceptos 
e intuiciones) debe constituirse como el principio de los objetos en general, 
como aquello que representa las condiciones de la posibilidad de la objeti-

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   118 6/4/09   10:48:52

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


118 119

vidad en las representaciones. Sin embargo, sostiene que Kant no presenta 
ninguna razón para explicar cómo es posible que el ámbito de lo a priori en 
general pueda determinar el ámbito de lo a posteriori en particular. En efecto, 
lo a priori representa para Kant lo necesario y universal, en tanto lo a posteriori, 
lo contingente y particular. Por ello, pregunta Maimon, con qué derecho Kant 
piensa que tal regla general determina, conforme a su materia (materialiter), a 
este o a aquel hecho particular; o bien, si atendemos a los conceptos de causa 
y efecto: cómo es comprensible que pueda afirmarse que este objeto rojo par-
ticular pueda causar este otro objeto verde particular (Cf. Ensayo, 40 - 42). La 
dificultad expuesta por Maimon no recae, entonces, sobre la generalidad de 
las condiciones de la experiencia, sino sobre la aplicación de tales condiciones 
generales sobre la particularidad misma de la experiencia.

Ahora bien, Maimon parece darle una salida a este problema, afirman-
do que el entendimiento a priori no se aplica directamente sobre lo particular 
a posteriori, sino a través de la intuición a priori, que representa el punto medio 
entre ambos (cf. op. cit., p. 52). En efecto, la intuición de espacio y tiempo tiene 
la posibilidad de relacionarse con el entendimiento por ser a priori y, a la vez, 
de aplicarse a lo a posteriori por ser particular. Pero precisamente acá aparece 
la mayor profundidad de la pregunta quid iuris, a saber, ¿cómo es posible que 
dos ítemes completamente heterogéneos (intuición y concepto) puedan estar 
conectados y conformar así la posibilidad de toda experiencia de objetos? Para 
Maimon, la sensibilidad es completamente distinta del entendimiento por ser 
intuitiva y particular, aun reconociendo que ella sea un principio de lo sensible 
a posteriori. Y por esto, lo intuitivo sólo puede ser a priori, pero no puro. Lo 
único realmente puro es aquello que produce el entendimiento en virtud de 
sí mismo, esto es, los conceptos, de modo que lo intelectual no posee ninguna 
nota en común con lo intuitivo y, por lo mismo, no existe ninguna razón que 
vincule a la sensibilidad con el entendimiento. Aquello que no es producido 
por este surge de un lugar distinto (von irgend anders woher), por lo cual no es po-
sible determinar su regla de surgimiento (Entstehungsregel). Teniendo a la vista 
estas consideraciones, Maimon considera que no existe ninguna posibilidad 
real de lograr la interacción necesaria entre la sensibilidad y el entendimiento 
para poder fundamentar los objetos; o dicho de otro modo, el esquema de 
los objetos no logra conciliar la estructura fundamental intuitiva-conceptual 
de todos los objetos en cuanto tales. Y por este motivo, habría que suponer 
una cierta armonía pre establecida entre ambas facultades, que aseguraría la 
conexión entre una y otra. Pero esto, claramente, no constituye ningún tipo de 
explicación en sentido estricto.

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   119 6/4/09   10:48:52

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


120 121

Ahora bien, aun cuando se diera por solucionada la pregunta quid iuris, no 
sería posible darle cabida al sistema crítico del conocimiento teórico, porque 
el hecho (das Faktum) del que Kant quiere dar cuenta no es verdadero. En este 
sentido, Maimon sostiene que Kant, en su deducción de las categorías, parte 
de la base de que existen juicios sintéticos a priori, cuya posibilidad debe ser 
explicada. Supuesto este hecho, vale la cuestión del derecho, pero cabe todavía 
indagar si el hecho mismo existe, a partir de lo cual aparece la pregunta 
quid facti. No es posible afirmar, por ejemplo, que a la percepción a le sigue 
necesariamente la percepción b, porque no es posible suponer la necesidad 
que dicha relación causal exige. Es más, la única afirmación posible entre 
dos percepciones es la asociación que puede existir entre ellas, pero jamás un 
juicio del entendimiento. Maimon recuerda acá la duda que había planteado 
Hume respecto de la certeza que puede existir hacia la aplicación de ciertos 
conceptos en la experiencia (como el de causa). A partir de todo esto, no puede 
afirmarse que haya juicios de experiencia, sino a lo más juicios de percepción, 
conforme a la distinción que Kant había realizado en Prolegomena (cf. op.cit., 
pp. 70 – 75).

Lo que anteriormente se ha descrito constituye, por llamarlo de algún 
modo, la parte negativa del Ensayo de Maimon, que consiste principalmente en 
la crítica de este al sistema teórico kantiano. Pero Maimon establece también 
su propia teoría al respecto. En ella confluye una síntesis entre los sistemas de 
Spinoza, Leibniz, Hume y Kant, que trataremos de esbozar. Para Maimon, 
es fundamental la existencia de una materia del conocimiento, a partir de la 
cual es posible la conciencia de un sujeto cognoscente finito. Pero esta materia 
ya no proviene desde un lugar distinto al entendimiento mismo, sino que es 
producto de él. El ser dado que requiere toda conciencia finita no es otra cosa 
que la posibilidad a partir de la cual se erige la conciencia misma, pero esto 
dado ya no corresponde a algo ajeno a la productividad del entendimiento, 
sino que, más bien, es la misma oscuridad que este posee (su limitación en 
cuanto entendimiento), a lo que se le llama ‘materia del conocimiento’. Por 
esto, espacio y tiempo son conceptos (no intuiciones) oscuros de las relaciones 
de las cosas que se manifiestan a nuestra conciencia, en tanto lo particular a 
posteriori representa la imperfección con que nuestra conciencia puede acceder 
a ello (al rojo, al verde, etc.), de tal modo que lo a posteriori sólo representa una 
idea límite (la actividad mínima de conciencia); y en virtud de esto, es posible 
también que se constituya la particularidad misma del objeto conocido. Sólo 
así, entonces, podemos subsumir, con todo derecho, lo material (tanto a priori 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   120 6/4/09   10:48:53

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


120 121

como a posteriori) del conocimiento a lo formal, pues ya no existe ningún tipo 
de heterogeneidad, en la medida en que Maimon ha vuelto a la distinción 
leibniziana de las facultades según el grado de conciencia.

Nuestro conocimiento debe orientarse, por lo tanto, a la posibilidad de 
volverse máximamente consciente de su propia estructura interior, y esto im-
plica concretamente intentar que todos nuestros conocimientos a priori (según 
intuiciones) se vuelvan conocimientos puros (según conceptos). Pero esta tarea, 
que constituye la finalidad de nosotros como seres humanos, presenta una 
doble atención: Maimon considera la existencia de un entendimiento infinito 
(al menos como idea, dice) que es productor de sus propios objetos de conoci-
miento, al modo de un intellectus archetypus. Y el ser humano debe tenerlo como 
paradigma, hacia lo cual debe dirigirse en la medida de lo posible; pero el 
logro acabado de esta obra será siempre imposible, porque jamás el hombre 
podrá zafarse de la imperfección que lo constituye.

Ahora bien, al hacer esta reseña, no he abordado cada una de las partes 
del Ensayo, sino que he optado por realizar una suerte de sistematización de 
algunas ideas centrales del escrito. Pero esto no ha sido por simple antojo, sino 
porque el desorden con que Maimon expone sus ideas no permite exponer 
ordenadamente las ideas de cada parte. De ello ya se habían dado clara cuenta 
sus primeros lectores, y así lo muestran las recensiones de la época. Por otra 
parte, además, la introducción que hace el editor del Ensayo, Florian Ehrens-
perger, resulta de gran ayuda para una lectura más o menos esquemática de la 
obra. Allí, el editor intenta situar cuáles son los problemas a los que Maimon 
se enfrenta, cuáles son sus influencias, y cuáles han sido las consecuencias tan-
to inmediatas como a largo plazo que ejerció no sólo el Ensayo, sino también, 
y de modo más general, la filosofía de Maimon. Así, por ejemplo, puede ras-
trearse su influencia tanto en el idealismo alemán como en el neokantismo.

Por otra parte, junto a esta introducción, ayudan enormemente al estudio 
del Ensayo las notas del editor que se encuentran al final de sus cinco partes, si 
bien estas se dirigen principalmente a recoger los variados textos a los que él 
puede estar haciendo referencia en diferentes lugares. Además, la bibliografía 
citada al final del libro abarca todos los libros en lenguas europeas que han 
sido publicados hasta el año 2003, lo cual constituye un apoyo indispensable 
para el estudio de la filosofía maimoniana en general. El registro de personas 
y sobre todo el de materias representan también otra de las ayudas que trae 
esta edición del Ensayo, y que no está en la edición de Verra. Por todo esto, no 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   121 6/4/09   10:48:53

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


122 123

puede sino agradecerse el gran esfuerzo del editor de este libro por presentar 
una edición de excelente calidad y muy clara de una obra filosófica que 
esperamos que pueda ser revalorada. 

Mario Molina M.
Universidad de los Andes

Bernd Prien, Kants Logik der Begriffe. Die Begriffslehre der formalen und 
transzendentalen Logik Kants. Walter de Gruyter, Berlín – Nueva York, 
2006, 198 págs.

ESTE LIBRO es un trabajo en base a la tesis doctoral que el autor presentara 
en el año 2004. Tal como se expresa en su título, Prien pretende con esta 
obra contribuir a la comprensión de la doctrina kantiana de los conceptos, 
tanto formal como trascendental. Con todo, el énfasis está puesto en aquella 
más que en esta. Esto sucede porque el autor tiene consciencia, por una par-
te, de que la lógica trascendental ha sido tema de trabajos por largo tiempo, 
mientras que la formal ha sido en buena medida olvidada; por otra, de que 
este olvido significa una merma fundamental en nuestro entendimiento de la 
Crítica de la razón pura (KrV); por ejemplo, para una integral comprensión de la 
discursividad del entendimiento. 

La contribución que quiere hacer Prien para el estudio de la KrV se 
restringe, empero, a la doctrina lógica de los conceptos, con lo cual, si bien 
no se logrará una interpretación completa del entendimiento, alcanzaremos 
sin embargo una de sus tres actividades básicas. El autor destaca, además, que 
su investigación no incluye toda doctrina sobre los conceptos (pp. 3-4), sino 
sólo la lógica, es decir, no se indagarán, por ejemplo, los conceptos empíricos 
formados por la facultad reflexiva de juzgar, ni si acaso las categorías poseen 
realidad objetiva.

Antes de proceder a bosquejar los aspectos que parecen más importantes 
de este libro, debe agradecerse a su autor, por un lado, la claridad y orden de 
la exposición: resume varias veces las ideas centrales ya tratadas, busca una 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   122 6/4/09   10:48:54

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


122 123

explicación clara y con apoyo textual para los conceptos más importantes, 
discute ordenadamente, etc. Por otro, ha de destacarse la agudeza intelectual 
con que ha tratado difíciles textos de la obra kantiana, presentando siempre 
con determinación las ideas, de modo que el lector no caiga en errores a par-
tir de confusiones. Por ambas razones, creo que el estudio de Prien será una 
contribución leída, valorada y discutida entre los académicos de Kant. De he-
cho, el trabajo contiene algunas tesis que no son compartidas por importantes 
comentaristas.

Esta reseña se abocará a tres puntos centrales del trabajo, a saber, (i) 
cuál es la doctrina lógico-formal kantiana de los conceptos (cap. 3); (ii) 
la fundamentación de dicha doctrina (esp. cap. 5.2); y, por último, (iii) la 
correspondencia entre las categorías y las funciones judicativas (esp. cap. 6.2).

(i) En orden a entender aquella función por la cual se generan los con-
ceptos, esto es, la acción del entendimiento para forjarse representaciones 
generales tendientes a objetos (Prien usa el verbo intendieren), conviene dejar 
claros algunos puntos para luego no tener confusión al respecto. Tres cosas son 
relevantes: primero, que la objetividad de los conceptos significa simplemente 
que éstos tienden a un objeto (no a una simple característica o parte), sin im-
portar, desde un punto de vista lógico, si este es espacio-temporal (pp. 14ss.). 
Segundo, que la función conceptual consiste en subordinar representaciones 
por medio de un rasgo común a todas ellas (“concordancia de contenido”). 
Esto puede hacerse con intuiciones o conceptos (como entre género y especie, 
aunque ambos tipos de relaciones no son iguales). Para que la función sea 
objetiva, empero, debe finalmente haber una subordinación de intuiciones (de 
cualquier tipo, excepto intelectual) (pp. 20ss.). Tercero, no debe confundirse esta 
función con la judicativa; más bien, la retrotracción (Zurückführen) de aquella a 
esta debe ser entendida así: la función conceptual es presupuesta por la judicati-
va, pero no produce un juicio (pp. 30ss.; ver también pp. 164ss. y 176ss.).

La lógica se ocupa propiamente de la forma de los conceptos en general 
(p. 51), es decir, su pregunta fundamental es cómo es posible que una repre-
sentación se refiera a muchos objetos, i.e. que tenga generalidad (p. 57). Lo que 
hay que indagar es, pues, cuáles son las actividades del entendimiento (la “fun-
ción conceptual”) por las que se forja una representación parcial objetiva, esto 
es, una representación bajo la consciencia de ser sólo una(s) característica(s) 
de una totalidad completamente determinada (objeto). La confección de la(s) 
nota(s) conceptual(es) viene dada por tres actos: comparación, reflexión y abs-
tracción (pp. 68ss.). De acuerdo con la Reflexión (R) 2854 y con el §6 de la 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   123 6/4/09   10:48:54

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


124 125

Jäsche-Logik (basado en la R 2876), la comparación es el acto por el que se 
obtiene una representación común a distintos objetos, con el fin de referirlos a 
todos por medio de dicha representación. La obtención de una representación 
común, empero, no es aún la formación de un concepto, pues falta que lo co-
mún sea considerado como una característica mediante la que el cognoscente 
se refiere a objetos (pp. 72ss.). Se requiere, entonces, del acto reflexivo, que 
es justamente esta consciencia o consideración de la representación común 
(ésta se vuelve entonces un “fundamento de conocimiento”, Erkenntnisgrund). 
Por último, ya que las cosas pueden poseer otras características además de las 
consideradas reflexivamente, debe ejecutarse la abstracción de estas para que 
exista una referencia a todas aquellas cosas que comparten lo obtenido por 
comparación. Podemos decir además, por tanto, que la reflexión es el aspecto 
principal de la función conceptual, pues “contiene ya en sí la comparación y la 
abstracción, ya que cuando se emplea una representación como fundamento 
de conocimiento, se la entiende por ello como común a distintas cosas (compa-
ración), pero se prescinde también, al mismo tiempo, de las diferencias entre 
estas cosas (abstracción)” (p. 69).

(ii) El problema substancial de Prien, entonces, se reduce a entender cómo 
es posible que haya reflexión y por qué. Esta fundamentación falta en la Jäsche-
Logik. Con todo, Kant sí la elaboró públicamente en la segunda redacción 
de la deducción trascendental de las categorías. De hecho, son sus primeros 
parágrafos los que deben ser analizados para completar en su fundamento la 
doctrina lógica de los conceptos.

Para entender la fundamentación kantiana, es preciso, en primer lugar, 
trazar la distinción entre la consciencia empírica y la trascendental u originaria 
(el “yo pienso”). En los Paralogismos esta es caracterizada de cuatro formas: 
como consciencia de un sujeto, de que éste es singular o no descomponible en 
otros, de que es idéntico a sí mismo en toda multiplicidad conocida y de que 
se distingue a sí mismo de otras cosas fuera de él (p. 127). La consciencia em-
pírica, en cambio, señala la consciencia de sí del cognoscente en cuanto que le 
es transparentable su ser cognoscente de algo (cualquiera) que se halla en él, 
pero que no le pertenece necesariamente. Así, pues, también la apercepción 
sintética del espacio-tiempo pertenece a la consciencia empírica, en cuanto 
que las formas de la sensibilidad le son dadas desde otra parte al entendimien-
to (p. 130). Pero ambas consciencias no carecen de conexión intrínseca: para 
un entendimiento discursivo la apercepción pura o “yo pienso” yace a la base 
de toda consciencia empírica; de otro modo, no podría volverse consciente de 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   124 6/4/09   10:48:54

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


124 125

que es su representación, carecería de posible autoconsciencia. Aquella con-
comita, por ende, a toda representación posible como su última u originaria 
base y no es concomitada por nada (cf. B 132). Ésta es la premisa básica, no 
cuestionada, de Kant sobre la actividad del entendimiento.

Esta diferencia al interior del “yo pienso” o actividad intelectual es tam-
bién explicitada por Kant con ayuda de otros conceptos: la unidad analítica de 
la apercepción y la sintética. Aquella se toma propiamente de la idea de una 
consciencia de la identidad de sí mismo, esto es, es el “yo pienso” que acom-
paña a toda representación, pero sólo según la identidad de sí. Ahora, Kant es 
explícito al señalar que sólo es posible dicha consciencia para un entendimien-
to discursivo si piensa una multiplicidad dada de representaciones (del tipo 
que fueren). La identidad, por ende, no podrá alcanzarse sino sintetizando o 
uniendo tal multiplicidad. Así, la unidad sintética está presupuesta por la analí-
tica. La consciencia idéntica de sí concomitante a una representación, esto es, 
la intelección de la misma, supone siempre, por tanto, que ella puede formar 
parte de una totalidad mayor que la incorpora. Se la intelige, pues, como un 
contenido perteneciente a una o más totalidades posibles; es decir, el enten-
dimiento necesariamente representa sus contenidos como notas que pueden 
pertenecer a objetos, i.e. les provee la generalidad. La consciencia analítica, 
que hace de la representación un conceptus communis, es el acto reflexivo de que 
hablaba la Jäsche-Logik, el cual depende de un acto sintético. Ahora bien, no 
es necesario que tal acto sea conforme a las categorías, sino que puede serlo 
según cualquier regla, como se explicita en B 133 (p. 138). “La unidad sintética 
de apercepción puede por ello servir como fundamento de la doctrina de los 
conceptos de la Jäsche-Logik” (p. 141).

Pero no debemos dejar escapar una distinción al interior de esa apercep-
ción sintética: entre un sentido fuerte y otro débil de la misma. Este consiste en 
“la posibilidad necesaria de conectar lo múltiple según alguna regla cualquie-
ra” (p. 143); aquel, en cambio, en “la posibilidad necesaria de conectarlo se-
gún reglas completamente determinadas [sc. las categorías]” (ibid.). La tesis del 
autor consiste en que la doctrina de los conceptos debe ser fundamentada por 
aquella unidad en sentido débil (ibid.). Además del texto de B 133, Prien no ve 
la necesidad de que la unidad deba ser fuerte en orden a alcanzar la conscien-
cia idéntica de sí, en cuanto que ella sólo requiere de que no haya meros “epi-
sodios de consciencia” (una multiplicidad representada múltiplemente), para 
lo cual basta una regla cualquiera de unidad (aunque pueda haber intuiciones 
que no se dejen unir de cierta forma). Además, no cree que deba restringirse la 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   125 6/4/09   10:48:55

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


126 127

forma conceptual a una reflexión categorial, ya que ello limitaría los concep-
tos materialmente, i.e. a la experiencia posible, lo cual es contradicho por Kant 
cuando dice que tanto “espíritu” como “Dios” son conceptos (cf. A 96). Desde 
un punto de vista formal, por otra parte, no puede ser la reflexión categorial 
el fundamento, ya que en juicios como “todos los cuerpos son divisibles” no 
queda determinado qué es sujeto y qué predicado (cf. B 128), esto es, el pensa-
miento no es una determinación ulterior (Fortbestimmung) de una reflexión ca-
tegorial fundamental. La unidad sintética de apercepción en sentido fuerte (la 
estrictamente trascendental), por ende, restringe materialmente los conceptos 
y entonces no es el fundamento de la lógica formal de éstos, sino del cono-
cimiento conceptual a priori o necesario para todo entendimiento discursivo 
(esto es, acorde con ciertas formas de conexión, no con determinados contenidos, 
tal como sucede, mutatis mutandis, con la validez objetiva de los juicios) (p. 147). 
Ver también pp. 173s.

(iii) Luego de haber puesto explícitamente las bases de la doctrina lógico-
formal de los conceptos, es importante también prestar atención al tratamien-
to kantiano de la actividad conceptual en cuanto que sigue reglas válidas para 
todo entendimiento discursivo, i.e. provee conocimiento intelectual válido ob-
jetivamente. Los conceptos puros son descubiertos por derivación de las for-
mas judicativas, las cuales, como se dijo, son modos objetivamente válidos de 
unir conceptos o juicios. Estos conceptos poseerían también, por ende, validez 
objetiva. El punto clave de discusión es: si dada una lista de estas formas, se 
puede obtener de ella la lista de las categorías o conceptos puros (válidos para 
todo entendimiento) de objetos.

¿Cómo pueden ser deducidos así? La idea del autor parece ser que lo que 
Kant está pensando es que la unidad sintético-trascendental de apercepción es 
una función que puede ser ejecutada de dos distintas maneras: dando unidad 
objetiva, por una parte, a la síntesis de las intuiciones (que resulta en un obje-
to); y, por otra, a la conexión entre conceptos o entre juicios (que resulta en un 
juicio sobre objetos) (p. 178). Me parece, empero, que Prien destaca demasiado 
el hecho de que la función tenga estas dos actividades y no tanto, en cambio, la 
necesidad de derivar las formas básicas de una (las categorías) a partir de las de 
la otra (las formas judicativas). Creo que hay al menos dos cosas que debieran 
tratarse para ello: la necesidad de que para toda forma judicativa debe haber 
una forma conceptual; y la necesaria subordinación de esta a aquella.

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   126 6/4/09   10:48:55

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


126 127

Quisiera felicitar finalmente a los responsables de la edición, ya que el 
texto, por un lado, no contiene casi ninguna errata (sólo hallé en las pp. 35 y 
64); y, además, por otro, incluye un índice de conceptos y nombres muy útil. 
Estas cosas, que algunas editoriales pasan por alto, son en verdad importantes 
y se agradecen.

Rafael Simian V.
Universidad de los Andes

Maria Schwarz, Der Begriff  der Maxime bei Kant. Lit Verlag, Berlín, 2006, 
157 págs. 

POCOS CONCEPTOS de la filosofía moral de Kant parecen tener tanta impor-
tancia como aquel de “máxima” (sin ir más lejos, éste está incluido de manera 
explícita en al menos cuatro de las formulaciones del Imperativo categórico, según 
la conocida versión de H. J. Paton). No obstante lo anterior y en contraste en 
cierta medida con esa relevancia del concepto en cuestión, pareciera que él 
mismo no está definido con claridad en la obra de Kant1. Una prueba de ello 
es la abundante literatura que se ha producido, especialmente desde la década 
de los 90 a la fecha2, que da cuenta de las dificultades que produce la inter-
pretación del concepto de “máxima” en la literatura kantiana. Probablemente 

1 Cfr. v.gr. GMS; Ak. IV, 420-421 n.; MS; Ak. VI, 225; Pädagogik: Ak. IX, 481; R 2664; Ak. 
XVI, 458; R 5237; Ak. XVII, S. 128. Una completa lista de pasajes en que Kant define o 
caracteriza el concepto de “máxima” se puede ver en: Thurnherr U. (1994), Die Ästhetik der 
Existenz. Über den Begriff  der Maxime und die Bildung von Maximen bei Kant, Tübingen – Basel: 
Francke Verlag, pp. 32-34. También, por supuesto, en: Eisler R. (1930), Kant-Lexicon. Berlin: 
Verlag Kart Metzner. p. 347.
2 Vale la pena citar, por ejemplo: Albrecht M. (1994), “Kants Maximen Ethik und Ihre 
Begründung”. Kant-Studien, 85, pp. 129-146; Thurnherr U. (1994), Die Ästhetik der Existenz. Über 
den Begriff  der Maxime und die Bildung von Maximen bei Kant, Tübingen – Basel: Francke Verlag; 
Bubner R. (4/1998), “Noch einmal Maximen”, Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 46, pp. 551-
56; Potter, N. T. (1994), “Maxims in Kants Moral Philosophy”, Philosophica, 23, pp. 59-90; 
Paver-Studer H. (1998): “Maximen, Identität und praktische Deliberation”, Philosophische 
Rundschau, 45, pp. 70-81; Lukow, P. (2003), “Maxims, moral responsiveness and judgement”, 
Kant-Studien, 94, pp. 405-425, trabajos a los que se deben sumar los múltiples aportes hechos 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   127 6/4/09   10:48:56

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


128 129

el lugar central que tiene esta noción, contribuye a que las complejidades que 
ella plantea sean difíciles de resolver, ya que un tratamiento adecuado de la 
misma presupone tomar posición respecto de otros complejos conceptos de la 
filosofía moral de Kant (v.gr. el concepto de “imperativo”, el de “voluntad”, 
etc.). En general, no obstante lo anterior, la totalidad de la literatura indicada 
ha dedicado sus mayores esfuerzos para intentar elucidar un problema central 
para cualquier intento de reconstrucción del concepto de “máxima”, y que 
está a la base (y por tanto debe ser resuelto con anterioridad) de cualquier 
provecho sistemático ulterior que se quiera hacer de este concepto, sc. el de 
la estructura de las máximas. Este es, probablemente, el tema central de la 
monografía que quisiera comentar en esta ocasión.  

El libro de M. Schwarz puede ser dividido en tres partes, tal como la au-
tora lo sugiere. En la primera, luego de introducir ciertas consideraciones so-
bre algunos términos importantes de la filosofía moral de Kant (especialmente 
la diferencia entre los conceptos de Wille y Willkür, Cap. 1.3-1.5, que Kant 
introduce de manera temática sólo en la Metafísica de las costumbres), Schwarz 
introduce la división entre máximas de primer orden y máximas de segundo 
orden (Cap. 2), distinción que es tratada de manera más exhaustiva nueva-
mente en el capítulo final de la obra. Esta división, que, como Schwarz misma 
reconoce, corresponde al uso del término y no a una diferenciación hecha ex-
plícitamente por Kant3, es uno de los aspectos más interesantes del libro, pese a 
que él mismo le dedica menos espacio que el que consagra a temas en los que 
el tratamiento es probablemente menos original y logrado. Schwarz dedica la 
mayor parte del libro (cap. 4-7) a intentar elucidar este concepto de “máxima 

por diferentes monografías dedicadas a la ética kantiana en general o algún ámbito de la 
misma (influyentes sugerencias en el ámbito del concepto de “máxima” se encuentran en 
particular en los libros de: Allison H. (1990), Kant´s theory of  freedom, Cambridge: Cambridge 
University Press, principalmente pp. 85-94; Köhl H. (1990), Kants Gesinnungsethik, Berlin 
– New York: Walter de Gruyter, principalmente pp. 45-61; y Korsgaard C. (1996), Creating 
the Kingdom of  ends, Cambridge: Cambridge University Press, principalmente pp. 57 y ss. Es 
de mencionar, no obstante, que ya en la literatura anterior existían importantes aportes, v.gr.: 
Bittner R. (1974), “Maximen”, en: Kunke G. & Kooper J. (ed.), Akten des Vierten Internationalen 
Kants Kongress (Mainz 1974), Berlin – New York: Walter de Gruyter, Bd II/2, pp. 485-498; 
Höffe O. (1977), “Kant kategorischer Imperativ als Kriterium des Sittlichen”, Zeitschrift für 
Philosophische Forschung, 31, pp. 354-384 (principalmente pp. 356-366); Beck L. W. (1960), A 
commentary on Kants Critique of  practical reason, Chicago – London: The University of  Chicago 
Press, 1984, especialmente pp. 80-82; y el más antiguo de todos, Paton H. J. (1947), The 
categorical imperative, London: Hutchison‘s University Library, principalmente pp. 60 y ss.
3 No solamente eso. Schwarz pretende, además, que tanto las máximas de primer como de 
segundo orden, caen bajo todas las definiciones de máxima que da Kant. Cfr. p. 22 n. 35.   

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   128 6/4/09   10:48:56

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


128 129

de primer orden”. Ellas son caracterizadas por Schwarz como máximas que 
se vinculan a “tipos concretos de acción” (p. 23)4. Dicho de otra manera, se 
trata en el caso de las máximas de primer orden del concepto de máxima 
tal y como tradicionalmente se lo ha interpretado. Pero esa caracterización 
es todavía demasiado general, y no nos dice mucho sobre el problema de la 
estructura de las máximas. Este punto es revisado entonces de manera más 
profunda por Schwarz a partir de dos recursos: 1) análisis de ejemplos kan-
tianos de máximas (aquí Schwarz estudia 15 ejemplos de formulaciones de 
máximas en Kant, cfr. pp. 77-98, pp. 148-149); 2) análisis de la interpretación 
de la estructura de las máximas defendida por dos autores que representan 
posturas “paradigmáticas”, por así decir, en la investigación kantiana, sc. C. 
Korsgaard (cfr. pp. 67-76) y H. Köhl (la posición de Köhl cfr. pp. 98-103 es 
compartida también por Allison y Thurnherr, mientras que la de Korsgaard 
es similar a la de Rawls). Korsgaard sostiene que las máximas poseen “usual-
mente” la estructura siguiente: “quiero hacer una acción A para alcanzar el 
propósito P”5. Según Schwarz, no obstante, las máximas no pueden poseer la 
estructura propuesta por Korsgaard, en tanto ella es compartida por los así 
llamados por Kant “consejos de la prudencia” y las “reglas de la habilidad” 
(p. 69). Pero Kant sostiene de manera clara que las “reglas de la habilidad” no 
son “proposiciones prácticas”, sino sólo teóricas (cfr. Schwarz, p. 47), al revés 
de las máximas que son “principios prácticos” (KpV § 1; Ak. V, 19). Las máxi-
mas, empero, parecen expresar un fin, el cual sería considerado como parte de 
nuestra felicidad, y por tanto se puede decir que, al menos en cierta medida, 
la propuesta de Korsgaard expresaría entonces parcialmente la estructura de las 
máximas, o al menos de algún tipo de ellas. Ellas pueden ser interpretadas en 
cierto sentido, a partir de este punto, tal como lo había hecho R. Bittner en su 
célebre artículo Maximen (cfr. las indicaciones bibliográficas de la n. 2), como 
“reglas de vida” Lebensregeln6. No obstante, como se indicó, esta posición ha 

4 La máximas de “segundo orden”, por el contrario, son máximas que representan “una 
disposición (Einstellung) determinada, y fundamental, que un hombre adopta en relación a 
la ley moral”, cfr. p. 24. 
5 Cf. Korsgaard C. (1996), pp. 57-58.
6 En la primera parte de ese trabajo, Bittner ofrece una interesante discusión sobre el genuino 
carácter de las máximas, especialmente sobre su estatuto de generalidad y subjetividad. Como 
se sabe, Kant usualmente define las máximas como principios subjetivos de la voluntad (o 
de la acción), pero que en tanto principios deben a la vez ser tomados como universales o 
generales (allgemeine Prinzipien, cfr. v.gr. KpV § 1; Ak. V, 19). Ahora bien, ¿qué significa esto? La 
tesis de Bittner es la siguiente: las máximas deben ser interpretadas como “reglas de vida” 
(Lebensregeln), en tanto en cuanto ellas deberían ser diferenciadas de los meros “propósitos” 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   129 6/4/09   10:48:57

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


130 131

sido sumamente discutida. Los autores que usualmente critican la interpreta-
ción de las máximas como Lebensregeln apuntan a que hay ciertas máximas que 
no se dejan reconducir a la interpretación de Bittner (v.gr. el caso de “apuro 
económico” que Kant trata entre otros en el § 4 de la KpV 7). Schwarz recoge 
ese punto, y lo vincula con el hecho de que, según ella, existen ciertas máximas 
que parecen no tener una conexión directa con la representación de la felici-
dad del agente en cuestión y por tanto no se dejan expresar de manera acorde 
a la propuesta de Korsgaard. De esta manera, Schwarz intenta considerar la 
propuesta de Köhl y elucidar si ella puede ofrecer mejores perspectivas. Se-
gún esta propuesta, las máximas poseen la estructura (en tercera persona): “P 
quiere realizar, si él está en una situación del tipo P, una acción del tipo a”8. 
La propuesta de Köhl, empero, tampoco carece de problemas, según Schwarz. 
El punto central para ella es que el concepto de “fin”, que pareciera estar re-
cogido de mejor manera en la explicación de la estructura de las máximas de 
Korsgaard (y que no es recogido en la formulación de Köhl), juega un papel 
central en la estructura de las máximas (al menos de algunas máximas)9. La 
manera en que Schwarz intenta resolver este problema, es intentando mostrar 
que los ejemplos que podrían ser considerados como cayendo bajo la formu-
lación de Korsgaard son reconstruibles en los términos de la formulación de 
Köhl (cfr. p. 109)10.   

(Vorsätze) (cfr. Bittner R. (1974), p. 487). Dicho de otra manera, deben ser interpretadas 
como principios que valen dentro de la esfera de mi voluntad, pero que, en tanto tales, 
expresan reglas generales que “orientan”, por así decir, la vida práctica del sujeto. Esta 
lectura traería muchos beneficios, que lamentablemente no puedo detallar aquí (para ello se 
puede ver Köhl H. (1990), p. 52, que no obstante rechaza la tesis de Bittner). Tesis similares 
a la de Bittner han sido defendidas por Beck L. W. (1960), p. 77 y p. 81; Höffe O. (1977), p. 
359. Por el contrario, la tesis de la interpretación de las máximas como Lebensregeln ha sido 
fuertemente criticada por Allison H. (1990), pp. 91-93; Köhl H. (1990), pp. 53-55; Lukow, P. 
(2003), 407-409; Willaschek M. (1992), Praktische Vernunft. Handlungstheorie und Moralbegründung 
bei Kant, Stuttgart – Weimar: J. B. Metzler, p. 298 n.
7 Bittner mismo alega que en este ejemplo Kant “cometió un error”. Cfr. Bittner R. (1974), 
p. 497 n. 7. 
8 Cfr. Köhl H. (1990), p. 51. O bien en primera persona “Yo quiero realizar...”, etc. Las 
máximas en Kant, siempre están formuladas en primera persona. No puedo comentar aquí 
la extrema relevancia sistemática de este hecho. 
9 En este sentido, cabe destacar el importante pasaje de la Grundlegung (Ak. IV, 436), donde 
Kant indica claramente que: “todas las máximas tienen, entonces: materia (sc. un fin)... 
forma... y una determinación completa”. 
10 Lamentablemente no puedo tratar en detalle, por razones de espacio, la interesante 
manera en la que Schwarz defiende este punto. Sirva lo siguiente de todas maneras como 
breve resumen: Schwarz distingue dos “partes constituyentes” (Bestandteile) de las máximas, 
sc. 1) los tipos de acción (“abreviar la propia vida”, “pedir prestado prometiendo en falso 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   130 6/4/09   10:48:57

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


130 131

Luego de ello, Schwarz se refiere a un punto central en la ética de Kant, 
que lamentablemente ha sido tratado de manera muy somera en general (si 
es que es abordado), sc. el problema de la función de la “facultad de juzgar” y 
su relación con las máximas11. En este capítulo, la autora toca este punto de 
manera todavía muy superficial. Si bien es cierto remarca varios de los lugares 
en que la “facultad de juzgar” cumple una función relevante en la filosofía 
práctica de Kant (el sistema de los deberes de virtud, la “típica del juicio puro 
práctico”), no deja de ser verdad también que poco menciona otros textos que 
tienen también mucho que ver con este punto, y que podrían incluso haberle 
evitado cometer algún, a mi juicio, error interpretativo12. 

El último capítulo Schwarz lo dedica a analizar el interesante y novedoso 
concepto de “máxima de segundo orden”. Este concepto aparece, sostiene 
Schwarz, en muy pocos pasajes de la obra de Kant (v.gr. Ak. IV, 400; VI, 47; 
392), cfr. p. 131. Estos pasajes introducen un concepto de “máxima” que sólo 
puede adquirir dos formas: la máxima del mal o del bien. Mientras la primera 
es susceptible de ser reconducida analógicamente a cualquiera de las formas 
de las máximas de primer orden estudiadas por Schwarz, la segunda parece no 
dejarse reducir a las formas estudiadas de las máximas de primer orden (cfr. p. 

que lo voy a pagar”, etc.) y 2) los elementos motivacionales (“el amor a mí mismo”, “el 
deseo de conservar mi patrimonio”, etc.) y /o limitantes. Ahora bien, el punto que indica 
Schwarz es que una fórmula del tipo Korsgaard (o H → Z como la llama Schwarz), puede 
ser reconducida a la fórmula de Köhl, por la inclusión del fin como elemento “motivante” 
o “limitante” en las circunstancias de la acción. Para esto, se debe diferenciar, sostiene 
Schwarz, entre el fin como “motor” o “fundamento subjetivo del deseo” (GMS, 427) y 
el “fin” como consecuencia prevista de la acción. Así el fin puede cumplir una función 
motivante, y por otro sólo de especificación de las condiciones de la acción. Es decir, el 
fin puede cumplir la función de condición limitativa (saber o no saber algo) o motivante 
(inclinación). En cualquiera de los dos casos mencionados, la máxima puede ser convertida 
de la fórmula de Korsgaard a la de Köhl.

 11 Lamentablemente el texto de Schwarz no alcanza, por razones relativas al tema tratado, 
un tratamiento integral (tan deseable como inexistente, al menos según mi conocimiento de 
la literatura) del problema de la facultad de juzgar en la filosofía práctica de Kant. La relación 
“máximas – facultad de juzgar” ya había sido tratada de manera bastante interesante por 
Thurnherr U. (1994). Parciales observaciones sobre la relevancia de la “facultad de juzgar” 
en la filosofía moral de Kant se puede hallar en Lukow, P. (2003); Willaschek M. (1992), p. 
298 y Höffe O. (1977). Un tratamiento más detallado, aunque a mi juicio tampoco completo 
del tema de la relación entre la Urteilskraft y la filosofía práctica de Kant en: Wieland W. 
(2001), Urteil und Gefühl, Göttingen: Vandehoeck & Ruprecht, pp. 160-184.
12 Pienso en el, a mi juicio, central capítulo de la “conciencia moral” (das Gewissen) en la 
Religión y las Lecciones de ética. De hecho, creo que si hubiera atendido más a este capítulo, 
Schwarz no habría sostenido tesis como la de que el proceso de aplicación de las máximas 
pertenece a un estado “pre-moral”. Cfr. p. 124. 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   131 6/4/09   10:48:57

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


132 133

138 y p. 141). La distinción, sostiene Schwarz, posee múltiples consecuencias, 
de las cuales lamentablemente no me puedo hacer cargo aquí por razones de 
espacio (cfr. pp. 139-140). 

Me parece, en suma, que el libro posee interesantes novedades (a mi 
juicio la mayor es la distinción entre máximas de primer orden y segundo 
orden) que deberían llamar la atención de la investigación especializada en 
Kant. Es de esperar, entonces, que esta cuidadosa investigación reciba la 
atención que se merece.   

Luis Placencia
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

H. Horn & D. Schönecker (editores), Groundwork for the metaphysics of  
morals. Walter de Gruyter, Berlín – Nueva York, 2006, 343 págs.

ESTE VOLUMEN contiene 13 contribuciones, todas en lengua inglesa, escritas 
por importantes intérpretes, en su mayoría1 alemanes y norteamericanos. To-
dos los artículos que se publican en el volumen corresponden a contribuciones 
realizadas para un coloquio sobre la Fundamentación de la metafísica de las costum-
bres realizado en Bonn el 2004. El libro con las contribuciones en su forma 
definitiva de artículos data, no obstante, de 2006.  

Los ensayos están distribuidos de modo tal que el lector pueda leer el 
libro casi como un comentario a la Grundlegung (en adelante GMS)2. En efecto, 
cada contribución abarca una parte del texto de Kant, de modo que éste es 

1 En concreto se trata de ensayos de Nico Scarano, Allen Wood, Cristoph Horn, Marcia 
Baron, Harald Köhl, Markus Willaschek, Bernard Ludwig, Mark Timmons, Samuel 
Kerstein, Klaus Steigeder, Corina Mieth y Jacob Rosenthal, Marcel Quarfood y Dieter 
Schönecker. 
2 Es de destacar que en los 4 últimos años la tradición de comentarios a la Grundlegung se ha 
visto engrosada de manera importante con la aparición de los comentarios de Horn, Mieth 
& Scarano (2007), Wood & Schönecker (2002 y segunda edición en 2004) y Timmermann 
(2004), entre otros. Si a ellos se suman la obra que aquí comentamos, más los ya clásicos 
comentarios de Kaulbach (1988), Paton (1962), Ross (1952) y los más recientes de tipo 
cooperativo como Pasternack (ed.) (2002), Höffe (ed.) (1989) y Guyer (ed.) (1998), se podrá 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   132 6/4/09   10:48:58

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


132 133

cubierto casi de manera completa por los 13 trabajos que aquí se presentan. 
No obstante lo anterior, es menester tener en cuenta que se trata de obras de 
autores que son dispares no sólo en calidad, enfoque interpretativo y estilos, 
sino también en intenciones. En la mayoría de las ocasiones, de hecho, los 
autores no se concentran en la totalidad del pasaje que les correspondería 
comentar según cada caso, sino que abordan tan sólo un par de problemas 
vinculados a la sección de texto que están tratando. Esto, si bien es cierto da 
lugar a una discusión de altísimo nivel técnico, provoca también que el libro 
contenga importantes vacíos. También a veces sucede lo inverso, a saber, en 
algunas ocasiones los autores deben hacerse cargo, por requerimientos propios 
del pasaje que están interpretando, de dar una interpretación de conceptos o 
secciones del texto que se hallan a cargo de otro autor, caso en el que, además, 
no siempre coinciden las dos interpretaciones que se ofrecen (comentaré un 
caso de este tipo más abajo en lo que sigue). Mas, pese a todo esto, se podría 
decir que el texto posee cierta unidad que resalta por sobre el hecho de que 
cada intérprete se hace cargo de secciones específicas de la obra de Kant, de 
modo que a veces los diversos tratamientos llegan a conservar una armonía 
que no deja de ser sorprendente. Lo anterior, por cierto, no obsta para que 
en ocasiones conceptos centrales de la obra de Kant sean interpretados de 
manera diferente por los diversos autores, tal como ocurre notablemente, 
por ejemplo, con el concepto de “buena voluntad” (este es el que caso que 
comentaré).  

Por razones de espacio no puedo comentar aquí cada trabajo en detalle, 
de manera que me concentraré sólo en dos que intentaré tratar de la manera 
más intensiva posible (lo que me parece claramente mejor que un mero “re-
sumen” en “tres líneas” de cada artículo del texto). Existe buena razón para 
adoptar este procedimiento y para escoger los dos artículos que escogí. Se 
trata del hecho de que algunos de los autores que participan de este volumen 
poseen como importante nota en común el pertenecer a un grupo de intérpre-
tes que ha hecho un esfuerzo especialmente interesante por la rehabilitación 
de la filosofía kantiana3, en particular dentro del ámbito anglosajón, donde las 
propuestas morales del filósofo de Königsberg han sido particularmente mal 

apreciar que la Grundlegung es claramente la obra más comentada de la filosofía moral de 
Kant (al contrario de la KpV, de la cual hay, tal como se quejaba ya L. W. Beck en los años 
60, escasísimos comentarios). 
3 Estos autores han intentado defender una posición que ha sido catalogada como la del 
“new Kant”, en tanto ellos comparten, frente a las objeciones tradicionales a la ética de 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   133 6/4/09   10:48:58

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


134 135

entendidas4. Uno de ellos es A. Wood, quien ha dedicado en este volumen 
un interesante artículo a comentar las páginas en las que Kant trata el ya 
mencionado concepto de “buena voluntad”. En relación con esto, es de notar 
que, si bien es cierto que Wood ya había ofrecido en su importante trabajo 
Kant’s ethical thought 5 una interpretación de este concepto del tipo de la que 
sostiene en el volumen que ahora comento, y que además ya había presentado 
una defensa un tanto más amplia de esa interpretación6, no deja de ser cierto 
que su propuesta sigue siendo novedosa y sugerente, al punto de que otros 
participantes del volumen se hacen cargo de la misma, aunque de manera 
crítica. En su artículo, que abre el tratamiento del cuerpo de la Grundlegung 
en este volumen, y que lleva por título: The good without limitation, el intérprete 
norteamericano se dedica a analizar las tres tesis que él sostiene se hallan invo-
lucradas en este concepto (la de su indisminuibilidad, su inaumentabilidad y 
su incondicionalidad), a las que se suma una cuarta característica, según él ló-
gicamente independiente, correspondiente al hecho de que posee la “dignidad 
más alta”, para luego dar una interpretación del modo en que se conecta el 
concepto de buena voluntad con el de “deber”, y más particularmente con el 
de “actuar por deber”. Es ahí donde Wood sostiene que “actuar por deber” y 
“buena voluntad” no sólo no se identifican, como es tradición entre los scholars 
kantianos afirmar, sino que de hecho es posible una buena voluntad que actúe 
“conforme al deber” (cfr. pp. 33-34). Junto con ello, Wood sostiene que existe 
una diferencia entre una “buena voluntad” y una “voluntad absolutamente 
buena” (cfr. p. 38), diferencia que consistiría en el hecho de que en el caso de 
la voluntad “absolutamente buena”7, a diferencia de la “buena voluntad”, el 
principio de la voluntad se conformaría él mismo a la ley moral. En cambio, 
en el caso de la “buena voluntad” ocurriría que solo la máxima se acomodaría 
a la ley moral. De esta manera, para Wood, la idea de que existe una voluntad 

Kant, una estrategia común: intentar mostrar que el filósofo de Königsberg ha sido mal 
interpretado (por ejemplo, por Hegel o por los neo-aristotélicos y representantes de la ética 
de la virtud, v.gr. MacIntyre, Stocker), y que por tanto las carencias de las que se acusa a 
su filosofía práctica no son tales. Esto es lo que Pippin llama la estrategia del “everything 
you can do I can better”. Cfr. R. Pippin “Rigorism and the new Kant”, en: V. Gerhardt, 
R. P. Horstmann und R. Schumacher (Hrsg.) (2001), Kant und die Berliner Aufklärung, Berlín 
– Nueva York: de Gruyter, p. 315. En este artículo Pippin ofrece una revisión crítica de estas 
estrategias. Lamentablemente no puedo referirme a ella aquí por razones de espacio.
4 Un ejemplo de ello se encuentra en W. Frankena (1963), Ethics, New Jersey: Englewood 
Cliffs, pp. 30-33. 
5 A. Wood (1999), Kant’s ethical thought. Cambridge: Cambridge Univ. Pr., pp. 21-26. 
6 A. Wood (2003), “The good will”, Philosophical topics, pp. 457-484. 
7 Para esta expresión, cfr. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Ak. IV, 426, 437, 439, 444, 447. 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   134 6/4/09   10:48:59

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


134 135

que es “absolutamente buena” no es una mera repetición de la idea de que la 
buena voluntad es “absolutamente buena”8.

Aunque no es claro desde el principio, estas ideas de Wood están direc-
tamente conectadas con el sumamente interesante trabajo de M. Baron, en el 
cual se hace cargo del problemático pasaje de GMS I 397-401, en el cual Kant 
distingue entre 4 tipos de acciones según como se vinculen con la noción de 
deber (contrarias al deber, conformes al deber por inclinación mediata, confor-
mes al deber por inclinación inmediata y por deber). En este texto, Baron se 
hace cargo, al igual que en su monografía Kantian ethics (almost) without apology de 
la ya clásica objeción planteada por F. Schiller (cfr. v.gr. Über Anmut und Würde), 
conocida particularmente en la irónica versión titulada “Escrúpulo de con-
ciencia”9, y reiterada en otras formas por autores como Hegel (cfr. v.gr. Grundli-
nien der Philosophie des Rechts, § 135) y la literatura contemporánea, objeción que 
intenta mostrar que la propuesta kantiana resultaría insatisfactoria en tanto en 
cuanto Kant habría sostenido que el valor moral de las acciones sólo reposa 
en la superación de las propias inclinaciones, y por tanto sólo en el obrar 
“por deber”10 (i.e. lo que Wood quiere evitar con su estrategia de “ampliar” el 
concepto de buena voluntad), postura que entraría en conflicto con una parte 
importante de nuestras intuiciones morales cotidianas (tal como pretenden 
mostrar los ejemplos de Schiller o Stocker) que valoran positivamente, al me-
nos en algunas ocasiones, la conjunción de una disposición afectiva hacia una 
determinado curso de acción y el que ese curso de acción corresponda a lo 
que en ese caso se debe hacer. En este contexto Baron critica varias de las ideas 
implícitas en esa lectura. En primer lugar, ella sostiene que la mayoría de los 
autores leen este texto kantiano como una suerte de “tratado independiente”, 

8 No puedo detenerme aquí en un comentario de la tesis de Word, que me parece, de todos 
modos, altamente implausible. 
9 Cfr. Schillers Werke (1992 [=1940]), National Ausgabe, Herausgegeben von Julius Petersen, 
F. Beißner et alii, Weimar: Verlag Hermann Böhlaus Nachfolger, vol. I, p. 357. La posición 
de Schiller es, por cierto, bastante más seria, y puede ser revisada en el ya mencionado Über 
Anmut und Würde y en las Cartas para la educación estética del hombre. Mucho se ha escrito sobre la 
relación entre Schiller y Kant en este tópico, pero probablemente el trabajo más interesante 
(y del cual es deudor el texto de Baron) es el de H. Reiner (1974), Pflicht und Neigung. Die 
Grundlage der Sittlichkeit, Misenheim – Glan: Westkulturverlag. 
10 La clásica objeción de Schiller ha sido replanteada de otro modo por autores pertenecientes 
a la así llamada “ética de la virtud”. En este tipo de la literatura ha sido influyente el 
artículo de M. Stocker, cfr. M. Stocker (1976), “The moral schizophrenia of  modern ethical 
theories”, The journal of  philosophy, 73, pp. 453-466. Las objeciones de Stocker y Schiller, pese 
a poseer ciertas diferencias estructurales (a las que no me puedo referir aquí), pueden ser 
consideradas, con todo, como dos expresiones de un tronco crítico común.

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   135 6/4/09   10:48:59

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


136 137

sin tomar en cuenta que él forma parte del argumento de GMS I. Este error 
fundamental debe ser corregido, piensa Baron, para una recta interpretación 
de Kant aquí. El primer paso que da Baron para reinterpretar de manera 
correcta el pasaje es hacer notar que la siguiente aseveración kantiana “es más 
difícil notar esta diferencia (si la acción ocurrió por deber o sólo conforme al deber, 
aclaración LP) donde la acción es conforme al deber y el sujeto tiene además 
una inclinación inmediata hacia ella (que cuando la inclinación es mediata, 
aclaración LP)” (GMS; Ak. IV, 397) pretende establecer una diferenciación en 
conceptos y no sólo en motivos de la acción (Baron p. 76, la última posibilidad 
del binomio recién mencionado contradice como la misma Baron hace notar 
declaraciones explícitas de Kant en GMS; Ak. IV, 407). Esta distinción es más 
difícil de hacer en el último caso, piensa Baron, porque ambos son casos de 
“hacer algo por mor de eso mismo” (doing it for its own sake). Así, ella indica: 
“Kant está explicando qué es actuar por deber, en el interés de iluminar el 
concepto de buena voluntad y ubicar en último término el principio que debe 
guiar una voluntad de ese tipo. Para ser claro al respecto, es necesario aislar el 
actuar por deber de las conductas que podrían ser confundidas con él. No hay 
riesgo de confundir las acciones hechas por deber con aquellas que el agente 
reconoce que son contrarias al deber… ni hay riesgo de confundir las acciones 
hechas por deber con las acciones hechas por interés propio. Pero las acciones 
en las que el agente tiene una inclinación inmediata y en las que el agente no 
actúa por deber, podrían confundirse con las acciones hechas por deber” (p. 
89). Los ejemplos de Kant tienden a elucidar esta dificultad. De esta manera, 
casos como el del hombre que pierde por causa de circunstanciales tormentos 
su amor a la humanidad y así todo es capaz de ser caritativo muestran que en 
lo que piensa Kant aquí es en la elucidación del concepto de “actuar por deber” 
y en distinguirlo del actuar por inclinación, con el fin de ilustrar un determina-
do tipo de “valor moral” (como se verá, en este punto Baron se distancia de la 
interpretación hecha por Wood). Mas no se sigue de ello, según Baron, que no 
existen razones para pensar que las acciones a las cuales tenemos alguna incli-
nación puedan ser excluidas de ser contadas como susceptibles de ser “hechas 
por deber” (Baron pp. 78-79). La recta interpretación del ejemplo, dice Baron, 
sólo nos deja en claro (tal como ya lo hizo ver Barbara Herman11) que de lo 
que se trata aquí es de uno y el mismo hombre cuyas acciones no poseen en un 
primer caso valor moral (cuando las hace sólo por inclinación) y que sí poseen 

11 Cfr. Barbara Herman (1993), The practice of  moral judgement, Cambridge/Mass.: Harvard 
University Press, pp. 18-19. 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   136 6/4/09   10:49:00

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


136 137

ese valor en el segundo caso (cuando se las hace sólo por deber). Este punto de 
Kant es consistente, piensa Baron con todas las siguientes posibilidades en las 
que se puede pensar la relación “actuar por deber” y “actuar por inclinación”: 
1) las acciones realizadas por deber excluyen la inclinación (punto que Baron 
acepta), 2) el actuar por deber es consistente con el estar inclinado a una acción 
(punto que Baron también acepta), 3) una acción puede ser hecha tanto por 
deber como por inclinación (opción que Baron rechaza). Baron intenta mos-
trar a lo largo de su ensayo la posibilidad de que Kant admita la forma 2, que 
implica por tanto la posibilidad de la existencia de acciones hechas por deber, 
pero con una inclinación concomitante, lo que ella llama actuar aus Pflicht pero 
mit Neigung. (Baron pp. 80-81).  

También interesantes son los trabajos de Willaschek (que resume algunos 
de los contenidos de su interesante libro Praktische Vernunft. Handlungstheorie und 
Moralbegründung bei Kant), dedicado a comentar el decisivo pasaje de Grundlegung 
412-417, o el de D. Schönecker, destinado al complejo pasaje de la “deducción 
del imperativo categórico”. No puedo comentar estos trabajos, ni los demás, 
por razones de espacio. Comentarios aparte me parece también que merece-
rían los trabajos de Scarano (sobre el prólogo en el que realiza la interesante 
propuesta de lectura de la función que cumple el concepto de “necesidad” en 
el prólogo de la obra de Kant) y de C. Horn sobre el poco estudiado y com-
plejo argumento de la “finalidad en la naturaleza” en GMS I.   

Me parece, por tanto, que el libro es en general una interesante contri-
bución (entre otras cosas, porque quienes escriben en él han dedicado ahí 
importantes esfuerzos para defender interpretaciones por las cuales ellos mismos 
han ya realizado una contribución a la literatura kantiana), de manera que 
creo que debería tener una buena recepción entre los especialistas. Quizás la 
única nota llamativamente negativa del texto sea el hecho de que muchos de los 
autores, provenientes del mundo germanoparlante, hayan renunciado a escribir 
en su lengua, fomentando con esto la penosa tendencia, cada vez más frecuente 
en el ámbito académico, a considerar como prácticamente fuera de la discusión 
técnica cualquier aporte que no esté realizado en lengua inglesa. Por cierto, no 
me parece que sea difícil ver los peligros que esto conlleva, especialmente en el 
ámbito de la investigación especializada en un autor alemán.        

Luis Placencia
Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   137 6/4/09   10:49:00

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


138 139

Gilles Deleuze, Exasperación de la filosofía. El Leibniz de Deleuze. Traducción 
y notas de Equipo Editorial Cactus, Cactus, Buenos Aires, 2006, 390 
págs.

ESTE VOLUMEN, segundo en la Serie Clases de editorial Cactus, corresponde a 
la primera edición en castellano de quince lecciones que Gilles Deleuze dictara 
en los años 80’ sobre el pensamiento de G. W. Leibniz en la Universidad 
de Vincennes, actual Paris VIII. Un traducción a nuestro idioma de estas 
lecciones, así como también una transcripción del francés y en algunos casos 
traducciones a otros idiomas, ha estado disponible desde hace ya algunos años 
vía internet1. Sin embargo, al tratarse de una edición más cuidada, la versión 
del Equipo Editorial Cactus cuenta con ventajas significativas respecto a la 
de la web: una mejor traducción y ordenamiento del texto, ajustadas notas, 
esquemas, etc.

Las lecciones se encuentran divididas en dos grandes grupos según el 
período en que fueron dictadas: las primeras cinco, entre Abril y Mayo de 1980, 
y las restantes diez, entre Diciembre de 1986 y Mayo de 1987. Esto resulta 
especialmente significativo considerando el desarrollo que el pensamiento de 
Deleuze experimentó a través de estos años, lo que decantará finalmente en la 
publicación de El pliegue; Leibniz y el Barroco de 1988.

 Como todo gran curso, los dictados aquí por Deleuze transitan en muchos 
de sus momentos por gran parte de la historia de la filosofía, en conexión no 
sólo con aquellos autores de los que resulta una referencia obligada hoy en día 
al hablar de Leibniz, como Aristóteles, Descartes, Newton, Voltaire o Russell, 
sino también, Plotino, Nietzsche, Bergson, Freud, Husserl, Merleau-Ponty, 
entre otros.

El libro comienza con un curioso prólogo en que se nos habla poéticamente 
de sombras, colores, la clase burguesa, Bs. As.-Diciembre de 2001, Fito Paez, 
Leibniz, etc., seguido de una pequeña nota acerca de la edición, para luego 
dar paso al curso como tal.

En la primera sesión, titulada por Deleuze “Un pensamiento divertido”, 
se presentan los conceptos más importantes involucrados en el delirante 

1 http://www.webdeleuze.com/php/liste_texte.php?groupe=Leibniz

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   138 6/4/09   10:49:00

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


138 139

proceso creativo de la filosofía de Leibniz, a saber: principio de identidad, 
principio de razón suficiente, inherencia o inclusión, expresión, punto de vista, 
y composibilidad e incomposibilidad.

La segunda lección se centra en el concepto de inclusión del predicado 
o atributo en la noción del sujeto, concepto que remitiría, en definitiva, al 
desarrollo del análisis infinitesimal leibniziano. La tercera lección se centra en 
el concepto de composibilidad e incomposibilidad, lo cual, a su vez, remitiría 
al concepto de singularidad pensado en sentido matemático-psicológico. 
Tanto la inclusión como la incomposibilidad, remarca repetidamente Deleuze, 
corresponden a dos aspectos de un mismo problema lo cual hace que ambas 
lecciones queden agrupadas, como una segunda parte del curso, bajo el título 
general de “Sustancia, mundo y continuidad”.

En la siguiente lección Deleuze nos presenta una deducción de 
los principios fundamentales del pensamiento de Leibniz mostrando el 
encadenamiento necesario existente entre ellos. El primero de estos es el 
Principio de Identidad: ‘toda proposición analítica es verdadera, sea por 
reciprocidad, sea por inclusión’. De aquí se deduce el Principio de Razón 
Suficiente que afirma que ‘toda proposición verdadera es analítica’. A esta 
última formulación, en apariencia tan simple de plantear, pues únicamente se 
trataría de invertir el principio de identidad, sólo fue posible llegar, remarca 
Deleuze, sobre la base del descubrimiento del análisis diferencial o cálculo 
infinitesimal. El tercer principio, el Principio de los Indiscernibles, nace de una 
reciprocación de una última formulación del Principio de Razón Suficiente, a 
saber: ‘para toda cosa existe un concepto’, y que resulta ‘para todo concepto 
una cosa y sólo una’. Esto llega a ser aún más provocativo formulado de 
la siguiente manera: ‘toda diferencia es conceptual en última instancia’. 
Particularmente llamativo será el desarrollo que adquiere esto en la crítica de 
Leibniz a la física de Descartes. Como último gran principio se encuentra el de 
Continuidad, cuya presentación remite a lo visto en la lección tercera.

La quinta lección presenta la disputa existente entre Leibniz y Kant 
respecto al conocimiento, disputa que en definitiva remite a una distinción 
fundamental a la hora de definir el espacio y el tiempo. Llevando al límite, 
en este sentido, la tradición clásica de la filosofía a través de su teoría de la 
composibilidad y el mundo, Leibniz concebirá el espacio como el orden 
de las coexistencias posibles, y el tiempo como el orden de las sucesiones 
posibles, mientras que para Kant lo primero será definido como la forma de 
exterioridad, y lo segundo como forma de interioridad. Sólo a partir de Kant, 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   139 6/4/09   10:49:01

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


140 141

pues, el tiempo, y con ello por cierto también el espacio, llega a ser el problema 
principal de la filosofía. De esta crisis fundamental operada en Kant se deriva, 
a juicio de Deleuze, en primer lugar una valoración por lo abierto, en segundo 
lugar, una transformación en el concepto de fenómeno en tanto pensado ya 
no bajo la dualidad apariencia/esencia sino más bien aparición/condición o 
sentido, y, por último, una alteración en la noción de subjetividad.

El segundo grupo de lecciones que comienza desde ahora transitará por 
tres grandes unidades temáticas: composibilidad, acontecimiento y cuerpo. 
La caracterización general que agrupará todo esto será la de mundo barroco, 
mundo del cual Deleuze excluirá explícitamente a Descartes, pero no así a 
Spinoza.

La sexta clase comienza recapitulando los puntos más importantes 
abordados en una sesión anterior, de la cual, sin embargo, parece no haber 
quedado un registro en audio. El tránsito que se hace ahora es desde el 
elemento genético de los repliegues de la materia, esto es, la curvatura variable 
o inflexión que va al infinito, hasta la mónada como unidad individual que 
envuelve la infinidad de los predicados, pasando por los conceptos de punto 
de vista, inherencia, y expresión. 

Luego de algunas consideraciones estéticas acerca del Barroco, Deleuze 
retorna en la siguiente lección al problema de la inclusión del predicado en 
la noción del sujeto. A diferencia de la segunda exposición del año 80’, sin 
embargo, la distinción entre proposiciones de esencia y proposiciones de 
existencia no es ya establecida apelando al tipo de análisis, finito e infinito, 
involucrado en cada caso para demostrar tal inclusión, ya que en ambos se 
trataría de un análisis infinito. En una expresión, por ejemplo, del tipo “2+2 
= 4”, el análisis limitaría en definitiva con nociones absolutamente simples, 
en sí mismas directamente elevables al infinito, aunque nuestro conocimiento 
finito sólo pueda alcanzar nociones relativamente simples, en este caso, los 
números primos 1, 2 y 3, cuyo predicado o acontecimiento sería “2+2 = 4”. 
Al final de ésta lección y en la totalidad de la siguiente, Deleuze vuelve sobre 
la noción de composibilidad e incomposibilidad, reconocida ahora como la 
noción más enigmática de Leibniz. Nuevamente aquí la clave estaría puesta en 
el desarrollo de una teoría matemático-filosófica de la singularidad.

En la novena lección, Deleuze se enfrenta directamente con el importante 
problema de la libertad individual en Leibniz, advirtiendo, en primer lugar, que 
no todo acto es necesariamente un acto libre. Ahora bien, bajo la cuestión de si 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   140 6/4/09   10:49:01

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


140 141

es posible afirmar a lo menos ciertos casos de libertad descansa, por lo general, 
un malentendido radical consistente en tomar la inclusión de los predicados en 
la noción del sujeto como una inclusión de actos ya hechos, ya dados, como si 
César, por ejemplo, antes de franquear el Rubicón, lo hubiese ya franqueado. 
Por el contrario, a juicio de Deleuze, la inclusión sólo puede pensarse como acto 
presente, y sólo desde ahí posible de proyectar a nuestro pasado, en absoluto 
como resultado de actos hechos, meramente desplegados en un presente.

Las siguientes tres lecciones se centran en A. N. Whitehead, filósofo 
que es presentado aquí como verdadero sucesor o diádoco de Leibniz en una 
tradición filosófica que erige la noción de acontecimiento como concepto 
central, y que tendría como primer exponente a los estoicos antiguos. Como 
tal, habría una serie de desarrollos propios en el pensamiento del autor de 
Proceso y Realidad, especialmente en lo referido a la génesis del acontecimiento 
u ocasión actual y a su composición, que arrojarían luz sobre Leibniz, por 
ejemplo, en su concepción del caos, el placer, y su así llamado ‘optimismo’.  
Es en este grupo de lecciones donde aflora quizás de modo más nítido uno 
de los motivos principales que llevó a Deleuze a interesarse en Leibniz: la 
complementariedad esencial entre metafísica y ciencia presente en su 
pensamiento, esto es, conceptos filosóficos naciendo en correspondencia con 
desarrollos científicos, funciones creadas en relación a desarrollos filosóficos; 
funciones que repercuten en filosofía, conceptos que repercuten en ciencia. Lo 
mismo ocurre con Bergson y el mismo Whitehead.

Finalmente, el último grupo de lecciones aborda la relación necesaria 
entre mónada y cuerpo desde tres aspectos distintos: el idealismo de Berkeley, 
el infinito y desde la teoría del vinculum substantiale.

El examen apasionado que Deleuze dedica al pensamiento de Leibniz a 
lo largo de estas lecciones constituye un gran aporte no sólo en lo que se refiere 
al estudio especializado de este autor, sino también al modo de enseñanza 
filosófica exhibida aquí. En esta difícil tarea de captar con rigurosidad el 
desarrollo propio de un discurso filosófico, editorial Cactus nos presenta en 
general un texto ágil, limpio, ordenado, sin muchos sobresaltos en su redacción, 
salvo por el uso de ciertos argentinismos y una que otra mala transliteración 
del griego y formulación en latín, pero que no deben tomarse sino como 
excepciones a la regla de una muy buena edición. 

Carlos Calvo
Universidad de Chile

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   141 6/4/09   10:49:01

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


142 143

Sara Barrena, La razón creativa. Crecimiento y finalidad del ser humano según C. 
S. Peirce. Rialp Editores, Madrid, 2007, 318 págs.

EL CARÁCTER BOHEMIO de Charles S. Peirce no le ha impedido alcanzar 
un merecido reconocimiento por parte de las más diversas tradiciones de 
pensamiento, a pesar de no desarrollar una actividad propiamente académica. 
En este sentido su filosofía pragmatista hoy día se sitúa a un nivel de interés 
parangonable a la de Aristóteles, Duns Scoto o Kant, siendo uno de los pocos 
intelectuales que, a diferencia de lo que sucede con las propuestas rupturistas de 
Hegel, Marx o Nietzsche, permite seguir postulando un ilimitado meliorismo 
aún más autocrítico en el desarrollo interno de las diversas tradiciones de 
pensamiento, incluyendo ahora también la posibilidad de establecer una 
continuidad entre los autores clásicos y modernos. De todos modos Sara 
Barrena no ha tratado solamente de enmarcar a Peirce en las distintas 
tradiciones de pensamiento, sino que ha dado un paso más: ha tratado de 
justificar la profunda unidad subyacente al estilo aparentemente disperso y 
fragmentario de Peirce, a fin de localizar el hilo conductor que permita dar 
razón de las numerosas revisiones y fluctuaciones en el modo de concebir 
su propia filosofía, como especialmente ocurre con la propia noción de 
pragmatismo, el método abductivo o la justificación de una razón creativa.

A este respecto, Sara Barrena hace de la creatividad, o más bien de la 
razón creativa, el nudo gordiano que a su vez aporta un hilo conductor interno 
en la compleja arquitectónica de las numerosas dudas y fluctuaciones que se 
observan a la hora de concebir el propio pragmatismo. Peirce habría concebido 
la creatividad como una característica de la razón teórico-práctica, que a su vez 
permite asignarle unas correspondientes pretensiones de verdad, de veracidad 
o de sentido, en contraposición a lo que sucedió en otros pragmatistas que 
rechazaron este tipo de pretensiones, como fue el caso de James o Dewey. De 
este modo, Peirce pudo justificar la reflexividad, la continuidad y el ulterior 
crecimiento interno de sus propias propuestas semióticas, tratando a su vez 
de garantizar su posible validez teórica y una efectiva viabilidad práctica. 
Además, esta creatividad se desarrolla en tres ámbitos paralelos, como son la 
lógica, la ética y la estética, concebida esta última como una teoría metafísica 
de los fines últimos, que a su vez debería estar sobreentendida en aquellas otras 
dos formas de saber. Evidentemente con esta sistemática no se pretenden dejar 
zanjados todos los problemas. Más bien se pretende mostrar cómo Peirce trató 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   142 6/4/09   10:49:02

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


142 143

de dar unidad arquitectónica al conjunto de su filosofía, a pesar del aspecto 
aparentemente fragmentario de muchas de sus propuestas. 

Para alcanzar estas conclusions, la monografía se divide en cuatro 
capítulos, un epílogo y un apéndice: 1) ¿Qué es la creatividad?, justifica cuatro 
rasgos arquitectónicos básicos de la subjetividad humana en el pragmatismo, 
que ahora se conciben como otros tantos presupuestos teórico-prácticos de 
la efectiva realización creativa de una acción, ya sea especulativa o práctica, 
como ahora sucede con la apertura, la temporalidad, la continuidad y el 
crecimiento; 2) El resultado de la acción creativa, analiza los tres pasos 
procedimentales de todo análisis reflexivo sobre los presupuestos teórico-
prácticos de este tipo de acción, a fin de poder ejercer un efectivo control sobre 
sí mismo y sobre sus posteriores consecuencias, mediante el concurso de tres 
facultades: la abducción (o reflexión), la imaginación (y los hábitos) y el amor 
creativo (o el arte); 3) Las manifestaciones de la creatividad: lógica, ética y 
estética, pretende justificar los tres postulados incondicionados del uso teórico-
práctico de la razón creativa: a) la consecución de una efectiva comunidad de 
investigación capaz de garantizar la intercomunicación semiótica y el propio 
progreso científico; b) la posible adquisición de unos hábitos vitales creativos 
con capacidad de dar una respuesta original a los problemas inaplazables 
de la existencia, sin reducir la ética a una simple respuesta reactiva de tipo 
mecánico; c) el reconocimiento del carácter artístico de toda acción teórico-
práctica de la razón creativa, ya se dirija a una ulterior aplicación de tipo 
científico o ético; 4) El ser humano a la luz de la racionabilidad, otorga a los 
anteriores dualismos antropológicos la capacidad de integrarse en la unidad 
del ser humano mediante el recurso a una lógica abductiva aún más creativa. 
Finalmente, en el epílogo y en el apéndice, se resalta la importancia del 
legado de Peirce para el pensamiento contemporáneo, así como sus enormes 
posibilidades de aplicación en el ámbito educativo.

Para concluir, una observación al lector. Sin duda uno de los mayores 
descubrimientos de Peirce habría consistido en la justificación de la 
articulación interna existente entre la creatividad heurística de los métodos 
lógico-críticos, la triple intencionalidad aristotélica de las categorías semióticas 
y la transcendentalidad kantiana ahora atribuida a los nuevos postulados 
incondicionados de la razón creativa. Sara Barrena anteriormente ya hizo 
notar este extremo a lo largo de la traducción del llamado Manuscrito L 75 de 
Peirce (cf. Peirce, Charles S., La lógica considerada como semiótica. Índice del pensamiento 
peirceano, traducción y edición de Sara Barrena, Rialp, Biblioteca Nueva, 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   143 6/4/09   10:49:02

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


144 145

Madrid, 2007), y ahora se confirma de un modo aún más sistemático. En este 
sentido Peirce habría establecido un sutil hilo conductor entre la creatividad, la 
intencionalidad y la transcendentalidad, ampliando enormemente el horizonte 
interpretativo desde el que se formulan anteriores propuestas de Kant, o aún 
antes por Aristóteles, sin volver a un representacionismo en sí mismo escéptico 
o a una interpretación meramente dogmática de la metafísica, como a su 
parecer habría ocurrido entonces. A este respecto, la monografía de Sara 
Barrena postula una continuidad entre el pensamiento clásico, moderno y 
contemporáneo, yendo sin duda mucho más allá de lo que pretendió Peirce, 
aunque sin apartarse de una lectura literal de sus textos.

Carlos Ortiz de Landázuri
Universidad de Navarra

Gunnar Hindrichs, Das Absolute und das Subjekt. Untersuchungen zum 
Verhältnis von Metaphysik und Nachmetaphysik. Vittorio Klostermann, 
Frankfurt am Main, 2008, 346 págs.

A DIFERENCIA DE la gran mayoría de las tesis de habilitación, este libro del 
Dr. Gunnar Hindrichs (nac. 1971) se concibe no como un trabajo erudito 
en profundidad, sino como un intento original de hacer metafísica después 
de la post-metafísica. Al mismo tiempo, fue galardonado con el Akademiepreis 
2008 por la Academia de las Ciencias de Heidelberg. Al menos por estos dos 
motivos, creo que vale la pena dedicarle la atención a Das Absolute und das 
Subjekt.

En la Introducción, Hindrichs describe la devaluación y rechazo de la 
sola idea de la metafísica en la actualidad, como también la insuficiencia de los 
intentos posteriores de Strawson y sus seguidores de realizar una ‘metafísica 
descriptiva’, ya que, a su juicio, es una forma de encogimiento (Schrumpform) 
de las pretensiones históricas de la metafísica occidental. Así, este libro se 
plantea como un intento en la dirección opuesta: una investigación sobre el 
Absoluto y su relación con la subjetividad, temas metafísicos por excelencia 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   144 6/4/09   10:49:03

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


144 145

y que son explícitamente excluidos de la tradición de la metafísica analítica 
contemporánea. Para esto, se divide en dos grandes partes: (I) ‘Descubrimiento’ 
(Freilegung) y (II) ‘Cambio de dirección’ (Hinwendung). En esta reseña, por motivos 
temáticos y de espacio, me ocuparé exclusivamente de la primera parte y sus 
vinculaciones con la filosofía moderna. 

En ‘Descubrimiento’, bajo el subtítulo ‘Hacia la problemática del 
Absoluto’, Hindrichs se propone replantear este tema desde su aproximación 
filosófica más radical: el argumento ontológico. La sola consideración del 
concepto de Absoluto exige dar una respuesta sobre su existencia, esto es, sobre 
la posibilidad y la necesidad de su existencia. El autor toma una actitud mixta 
ante este problema: mediante el estudio histórico de las distintas versiones 
del argumento ontológico se pueden ir articulando sus diversas dimensiones 
sistemáticas que revela el concepto del Absoluto. Así, el análisis de Hindrichs 
busca, no interpretar los distintos autores, sino más bien utilizarlos en función 
de su propia argumentación. 

Este recorrido comienza en el primer capítulo con una primera 
argumentación sistemática del argumento ontológico, o por decirlo de alguna 
manera, la versión del mismo Hindrichs al respecto. Intentaré resumir su 
argumento: El primer paso parece ser etimológico: Absoluto signifca lo disuelto, 
lo desatado (das Losgelöste, §2). De esto se sigue la imposibilidad de establecer 
relaciones entre lo Absoluto y algo externo a éste y, por tanto, la imposibilidad 
de que éste se encuentre condicionado, o bien, que condicione a algo exterior. 
Lo que es condicionado y determinado por ninguna otra cosa, sólo puede estar 
determinado por sí mismo (§§3 – 5). Y esta autodeterminación no puede ser 
contigente: de ser así, habría una determinación desde un otro, que violenta 
la idea misma de un absoluto lo que indica que esta autodeterminación es 
necesaria (§6). Esta primera aproximación, indica Hindrichs, se muestra 
insuficiente, pues debe mostrarse que el concepto de Absoluto es armónico 
(stimmig) – o consistente, en términos tradicionales – en su propia configuración, 
pues de lo contrario su existencia es imposible (§8). 

El segundo capítulo busca analizar la formulación original del argumento 
en Anselmo de Canterbury. El seguimiento del texto y la reconstrucción 
que hace del argumento, como de la disputa con Gaunilo, es clara y bien 
documentada. La formalización del argumento (§§21 – 26) es aclaradora y 
sistemáticamente impecable. Como una primera versión de este argumento, 
Hindrichs destaca dos aspectos: (a) la autarquía lógica del argumento, esto es, 
la pretensión de prescindencia de alguna metafísica particular para que tenga 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   145 6/4/09   10:49:03

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


146 147

validez (§19) y (b) la utilización por parte de Anselmo de una caracterización 
negativa (negative Kennzeichnung) para referir a Dios, sin que sea posible el 
conocimiento pleno de su concepto (§§35 – 39).

El tercer capítulo ‘El más alto poder’ (Höchste Macht) comienza con las 
críticas de Descartes al argumento ontológico anselmiano (§§40 – 42) y luego 
expone la de las Meditationes Metaphysicae. Ahora bien, Hindrichs formula 
el argumento no exactamente desde la quinta meditación, sino desde las 
respuetas a Caterus cuando plantea que Descartes estaría pensando en un 
ser que, al ser omnipotente, dispone de su propia existencia y, por tanto, debe 
existir necseariamente (§43). Este argumento sin embargo, destaca Hindrichs, 
no es válido, pues son dos cosas distintas el disponer de la propia existencia y el 
existir mismo, de manera que no se puede inferir con necesidad la una de la otra 
(§44). El paso siguiente es considerar que el Absoluto es siempre un momento 
dentro de un contexto de fundamentación (Begründung). Ahora, si bien en 
una conexión global (Gesamtzusammenhang) de fundamentación unos seres son 
fundamento de otros, el Absoluto, debida su propia caracterización, no puede 
ser fundamentado por otro, sino fundamento de toda fundamentación. Es el 
fundamento (Grund) mismo, o causa sui y, por tanto, existe necesariamente 
(§§46 – 51). Esta formulación del Absoluto, como ens necessarium, sería la 
reconstrucción de Hindrichs de la postura de Spinoza, particularmente en 
la Ethica. Mas el actualismo spinozista, en donde esta conexión global de 
fundamentación es idéntico con el Absoluto, implica la actualidad total de 
este mundo, en la que la misma pregunta por la existencia o inexistencia del 
Absoluto queda truncada (§54 – 55). Si no es posible que el Absoluto no exista, 
¿qué sentido tiene un argumento ontológico?

Esta pregunta abre el ámbito de la posibilidad y de los mundos posibles. 
Así, el cuarto capítulo ‘Ampliación Modal’ (Modale Erweiterung) se dedica al 
argumento absoluto en Leibniz. Tras situar la metafísica leibniziana, Hindrichs 
muestra que para que el argumento ontológico tenga sentido, esto es, para que 
se muestre que Dios existe necesariamente en virtud de su concepto, se deben 
componer (zusammensetzen) dos principios leibnizianos: el principio de no 
contradicción, esto es, que el concepto de Dios no involucra una inconsistencia 
interna (§§61 – 63); y el principio de razón suficiente, a saber, que el concepto 
de Dios implique su propia razón de existir (§§64 – 65). Esto lleva al autor 
a pensar, junto con Leibniz, la determinación del Absoluto como el espacio 
lógico (logischer Raum), en el cual caben todas las determinaciones posibles y 
pensables y, a su vez, todas las conexiones necesarias entre los distintos estados 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   146 6/4/09   10:49:03

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


146 147

de cosas posibles (§71 – 73). De igual modo, el actualismo radical de Spinoza 
se resuelve mediante la distinción leibniziana de las ‘dos necesidades’ (cf. 
Discours de Métaphysique, §13). Hacia el final del capítulo, recoge Hindrichs 
algunos temas propiamente leibnizianos adheridos a este (el problema del mal, 
el mejor de los mundos posibles, etc.). Lo que el autor rescata en su intento 
sistemático es la ampliación leibnizana del concepto de Absoluto al de espacio 
lógico, sin que esto involucre una la necesidad absoluta spinoziana. 

La reconstrucción sistemático-histórica que viene haciendo Hindrichs 
hasta este punto se encuentra de frente con su punto más complicado. El quinto 
capítulo ‘La refutación de Kant’ (Kants Widerlegung) deberá hacerse cargo de la 
‘pulverización’ (Zermalung) del argumento ontológico en manos del filósofo de 
Königsberg. No obstante, acota el autor, la refutación kantiana ha sido igual 
de malinterpretada que el argumento ontológico mismo (§81). La proposición 
‘el ser no es un predicado real’ se ha convertido en un slogan vacío, sin llegarse 
a comoprender, como afirma Hindrichs, que no es un principio que permita 
explicar la refutación del argumento, sino más bien una consecuencia de éste 
(§§89 – 91). El núcleo de la crítica kantiana, según el autor, radica en el hecho 
de que Dios es un concepto que nunca nos puede ser dado intuitivamente, 
entendiéndolo como omnitudo realitatis, por lo que nunca podemos emitir un 
juicio sobre él (§88). Lo que subyace a la crítica es el hecho de que Kant esté 
pensando desde una lógica de la validez (Geltungslogik) de los juicios, indicando, 
así, que todo juicio cuyo sujeto sea Dios es inválido, esto es, no satisface las 
condiciones mínimas de validez y, por tanto, ni verdadero ni falso. Después de 
esto, Hindrichs aborda la reflexión kantiana en torno al uso regulativo de la 
idea de Dios y su necesidad para darle el sentido de totalidad al conocimiento 
empírico (§§92 – 94), mas esta mención del autor tiene por objeto poner en 
pugna ambos aspectos. La solución de Kant involucra una tensión interna: 
si el concepto Dios es indecidible respecto de su existencia y no es objeto de 
la Geltungslogik, tampoco puede ser pensado, aunque sea en su uso regulativo 
(§§96 – 97). 

En virtud de la idea regulativa de Dios, como omnitudo realitatis, Hindrichs 
conecta a Kant con el último capítulo en torno al argumento ontológico en 
los autores modernos. El sexto capítulo ‘Reflexión absoluta’ (Absolute Reflexion), 
comienza abordando las relaciones generales entre ‘Concepto’, ‘Objetividad’ 
e ‘Idea Absoluta’ en la filosofía hegeliana y su crítica a la concepción kantiana 
(§§98 – 108). Mas la formulación del argumento ontológico en Hegel no es 
introducido sino avanzado el capítulo, a mi juicio, haciendo prescindible los 

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   147 6/4/09   10:49:04

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


148 149

párrafos anteriores. El problema fundamental a ser tratado acá dice relación, 
diría Hegel, en la noción misma de juicio ya que, según la tradición kantiana, 
hay una conexión exterior entre sujeto-predicado, y no se contemplan ambos 
como momentos de una unidad procesual anterior, a saber, la Idea Absoluta 
(§109). Todo conocimiento particular expresado en juicios es una expresión 
conceptual de la Idea, que abre diversos momentos de la totalidad. Así, el 
juicio sobre la existencia de Dios no puede sino revelarse como verdadero, ya 
que es la afirmación conceptual del concepto mismo. “La prueba ontológica 
no atañe a un objeto particular del pensamiento. Presenta el camino del pensar 
mismo” (p. 138). El concepto de Dios es la elevación suprema del pensar 
mismo, demostrada por la sola existencia del pensar. Por eso se trata de la 
Reflexión Absoluta. (§§112 – 113). Ante esto, opone Hindrichs originalmente 
la crítica y reformulación del Schelling tardío. El concepto, habría criticado 
Schelling, muestran ‘el cómo’ (das Wie) del pensamiento pero no puede justificar 
‘el que’ (das Daß, en el sentido de la frase “el hecho de que hay pensamiento”). 
Este primer ‘que’ es el “ser previamente impensable” (unvordenkliches Sein, 
§114) que constituye el factum que ha de ser demostrado, y que asimismo no 
puede ser consecuencia del pensar, sino su fundamento mismo. La existencia 
misma no puede fundamentarse en un modo particular de la existencia, a 
saber el pensar, por lo que toda argumentación que quiera ir del concepto 
al ser, comete este error (§115). Esta nueva reflexión llevaría a Schelling a 
radicalizar el argumento ontológico, considerándolo como la demostración 
de la existencia del “ente ciego” (das Blindseiende, §117), afirmando así una 
trascendencia no conceptualizable del ser que está afirmada ya en toda 
conceptualización ulterior. Y precisamente esta trascendencia absoluta es lo 
que debemos identificar con Dios: sólo allí se vuelve pensable, pero como el 
“ser previamente impensable”.

Hasta este punto dejamos el análisis por capítulos de la primera parte 
de Das Absolute und das Subjekt, poniendo una vez más de relieve el esfuerzo 
original de Hindrichs de constituir una reconstrucción histórica del 
argumento ontológico, donde unas pruebas se complementan con otras en la 
configuración de una conceptualización cada vez más acabada del concepto 
del Absoluto. En ningún caso afirma Hindrichs, al menos explícitamente, una 
cierta teleología histórica à la Hegel que explique la evolución sistemática de la 
idea de Absoluto en sus distintas variantes, pero tampoco puede considerarse 
una mera contraposición de diversas opiniones al respecto. Su aporte, me 
parece, radica precisamente allí: en darle un sentido sistemático a la historia 
del argumento, para poder reforzar sus propias reflexiones en torno al 

Methodus Nº 3 (2008) Reseñas

Methodus final 2.indd   148 6/4/09   10:49:04

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112


148 149

Absoluto, tal como lo ha planteado al comienzo del libro. Al mismo tiempo, 
sus interpretaciones pueden ser, y probablemente serán, objeto de crítica por 
parte de los scholars correspondientes a cada autor, mas su intento radical 
de hacer metafísica con la historia de la filosofía me parece encomiable. En 
todo caso, se aprecia una dedicación especial y un trabajo directo y profundo 
con cada uno de los autores, con referencias a múltiples textos —y no sólo a 
obras canónicas conocidas— como también a varios especialistas consagrados 
en cada caso, siempre optando por la tradición continental, en particular la 
alemana. 

Al mismo tiempo, esta historia del argumento ontológico adolesce, 
según creo, de un descuido radical: en ningún momento hay una delimitación 
clara de qué está entendiendo Hindrichs por ‘Absoluto’, cuál es su relación o 
identidad  con ‘Dios’, y —lo que me parece aún más problemático— la “no 
estandarización” entre las distintas nociones de Absoluto / Dios que están 
operando en cada uno de los diversos autores que entran en su revisión. El 
Dios de Anselmo no es el Dios de Descartes ni el de Spinoza. 

Dentro de otros aspectos, su estilo de argumentación es claro y expresivo, 
utilizando una interesante combinación entre una prosa simple y una serie de 
términos que escapan a la jerga academicista para expresar las mismas ideas. 
Esta claridad en la concatenación de ideas se ve, no obstante, obstaculizada 
por la definición de los términos mismos, que no siempre se entiende en qué 
sentido están siendo utilizados, sobre todo, como se dijo recién, cuando se 
intenta hacer un diálogo entre autores de tradiciones diversas.

Sin perjuicio de estos aspectos, hay que reconocer los méritos de una 
obra como la que aquí fue parcialmente revisada. La intención clara de querer 
avanzar filosóficamente y dialogar con los autores mismos en búsqueda de los 
problemas mismos tiene en Das Absolute und das Subjekt una primera expresión 
ciertamente exitosa, que todavía puede ir siendo desarrollada y perfeccionada 
por este joven profesor. 

Cristián Rodríguez
Pontificia Universidad Católica de Chile

Reseñas Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   149 6/4/09   10:49:04

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

