Methodus N* 3 (2008) Resenias

Paul Guyer, Anowledge, Reason, and Taste. Kant’s Response to Hume. Oxtord
University Press, Princeton y Oxford, 2008, xi + 267 pags.

LA DISCUSION en torno a la relaciéon entre Kant y Hume ha tomado las mas
diversas orientaciones, dependiendo del punto de partida que se asuma en
cada caso o del interés que motive una investigaciéon en particular. Quienes se
dedican al estudio de tales filésofos reconocen que la familiarizacién con las
propuestas centrales de ambos pensadores es una buen a herramienta para
destacar relaciones histéricas relevantes o, atin mas, sobre todo en el caso
de Kant, para ofrecer aclaraciones de primera importancia respecto de los
conceptos y las intenciones que dieron forma a los planteamientos criticos. La
dificultad, en este punto, surge cuando, al introducirse en el asunto, se traspasan
los limites de la indagacién histérica, dando un salto hacia la interpretacion,
que en el mejor de los casos s6lo puede ofrecer consideraciones metodologicas
acerca de los beneficios de leer la obra de Kant, una parte o en su conjunto,
como una respuesta a la de Hume. Este Gltimo es, justamente, el caso de Paul
Guyer en Rnowledge, Reason, and Taste. Kant’s Response to Hume, puesto que el
trabajo deja en un segundo plano los aspectos historicos para dar paso a su
propuesta, consistente en leer la obra critica de Kant como una respuesta a
Hume, atendiendo a que resulta fructifero leerla desde esa perspectiva.

Guyer aborda la respuesta kantiana en una Introduccion y 5 Capitulos,
independientes unos de otros, cuyos titulos son: 1 “Common Sense and the
Varieties of Skepticism”; 2 “Causation”; 3 “Cause, Object, and Self”; 4
“Reason, Desire, and Action”; y 5 “Sistematicity, Taste, and Purpose”. De
cllos solamente el 4 no habia sido publicado con anterioridad, mientras que el
1 y el 2 aparecieron en el 2003, el 5 en el 2006 y el 3 en el 2007.

El propésito del autor al reunir los trabajos queda a la vista en la primera
parte del titulo — Knowledge, Reason, and Taste —, que hace referencia a la idea
general que se intentard sostener a lo largo del libro y que correra pagina
tras pagina como un leitmotiv, que lamentablemente no es lo suficientemente
destacado, sino meramente supuesto, a saber: que la respuesta de Kant a

Hume no tiene que ver tnicamente con el conocimiento fenoménico y la teoria

112

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N* 3 (2008)

especulativa de la Kritik der reinen Vernunfl' (en adelante KrV), sino también con
la razon en su uso practico moral, expuesta en la Riitik der praktischen Vernunfi*
(en adelante ApV) y con el gusto (y la finalidad, hemos de suponer) en la
critica del juicio estético (y teleologico, hemos de suponer), presentadas en
la Kritik der Urteilskrafi® (en adelante KU). Es asi, pues, que el autor formula su
leitmotiv en los siguientes términos: “que gran parte de la filosofia de Kant, mas
alla de la metafisica teorética, puede ser leida como una respuesta a Hume,
especificamente que elementos importantes de la filosofia moral de Kant, de
su estética y de su teleologia pueden ser leidas fructiferamente también como
respuestas a Hume” (Guyer 2008: 7). Los capitulos 1-3 examinaran cuestiones
de la A7V, el 4, en cambio, de la Apl'y el 5, finalmente, de la KU.

Los diversos temas abordados por el autor cruzan puntos importantes
para el estudio de Kant y Hume. En el capitulo 1 el autor ofrece un informe
de las variedades de escepticismo que Kant habria tenido a la vista en la
elaboracion de los planteamientos criticos, las cuales serian tres: el humenao,
el pirroniano y el cartesiano. La respuesta de Kant al escepticismo humeano
habria sido esbozada en la Analitica Trascendental, en la medida en que
el escepticismo de Hume arrastra consecuencias principalmente para el
establecimiento de los principios del conocimiento, los cuales, en la propuesta
del escocés, descansarian en la experiencia y en el habito, mientras que en
la propuesta del prusiano los primeros principios del conocimiento cientifico
(de la filosofia de la naturaleza newtoniana, asi como de la metafisica en
su primera parte, la ontologia) descansarian en las formas puras a prior,
correspondientes a los conceptos y a las intuiciones. En cuanto al escepticismo
pirroniano, Kant, sostiene Guyer, habria dado una respuesta a las confusiones
que este suscita en los razonamientos ilusorios de la razon, trazados en la
Dialéctica Trascendental, la cual tendria por objetivo poner a la vista que el
razonamiento pirroniano que conduce a la skepsis se sirve principalmente de la
confusion entre los limites de la sensibilidad y del entendimiento, como fuentes
que posibilitan nuestras afirmaciones que pretenden expresar conocimiento.

! Kant, Immanuel (1968), Kiitik der reinen Vernunfi. Akademie Textasugabe, Bd. II1 (1787) y IV
(1781). Berlin y Nueva York: Walter de Gruyter und Co.

? Kant, Immanuel (1968), Kritik der praktischen Vernunft. Akademie Textausgabe, Bd. V. Berlin
y Nueva York: Walter de Gruyter un Co.

* Kant, Immanuel (1968), Kritk der Urteilskraft. Akademie Textausgabe, Bd. V. Berlin y Nueva
York: Walter de Gruyter und Co.

113

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

El tratamiento que Guyer ofrece del escepticismo pirroniano, mas que el del
humeano, resulta insatisfactorio en la medida en que recurre poco al uso de
fuentes y no desarrolla las ideas de la tradicion escéptica que le permitirian dar
solidez a su argumento. Algo similar sucede con el escepticismo cartesiano,
que parece ser mencionado Gnicamente con propositos metodologicos, te-
niendo a la vista la necesidad de hacerse cargo del pasaje de la refutacion del
idealismo (A7V'B 274/87). De la misma manera, que el argumento guyeriano
cobre coherencia tinicamente con modelos genéricos del escepticismo, que no
son cuidadosamente desarrollados, y que son trazados, al parecer, con el solo
proposito de dar forma al argumento que se intenta trazar, deja lugar a ciertas
inquictudes. Tal es la impresion que suscita el capitulo 1 tras varias lecturas,
en las cuales uno acaba por convencerse de que no se entiende bien cada una
de las variedades del escepticismo y la relacion de respuesta que con ellas
establece la ArV.

El capitulo 2 ofrece alguna evidencia acerca de la respuesta de Kant
al problema de Hume sobre la causalidad. Reconociendo los tres tipos de
problemas en torno a la causalidad, a saber, el origen de nuestro concepto
de conexion necesaria, las bases para nuestra creencia en leyes causales
particulares y las bases para nuestra creencia en el principio general de
que todo evento ha de tener una causa, Guyer sostiene que Kant tiene una
propuesta plausible acerca del origen del concepto de causalidad y un informe
persuasivo acerca de la indispensabilidad de la creencia en la causalidad para
las formas mas basicas del conocimiento empirico. No obstante, se sefiala
que no puede afirmarse que Kant responda efectivamente a los problemas
humeanos concernientes a los fundamentos racionales de las leyes causales
cuando estas, mediante la experiencia y el habito, son fijadas inductivamente.
Del capitulo 3, por ahora, solamente dejaremos senialado que, al decir de Guyer,
la respuesta de Kant al problema de la causalidad consistiria en extender el
asunto a otros dos problemas igual relevancia: la realidad del mundo externo
y de la permanencia de un yo subsistente y continuo. Las tres cuestiones serian
reformuladas dentro de la filosofia trascendental kantiana, avanzando con ello

mas alld de la problematica humeana en el Treatise of Human Nature®.

* Hume, David, Treatise of Human Nature. Indice analitico de L. A. Selby-Bigge; segunda
edicién con el texto revisado y notas de P H. Niddicht. Oxford: Oxford at the Clarendon
Press, 1978.

114

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resefias Methodus N 3 (2008)

Los capitulos 4 y 5 estan dedicados a la ApV'y a la KU respectivamente.
El camino que sigue Guyer al comparar las ideas de Hume y Kant sobre moral
es, de algin modo, atractivo, a pesar de que parece no quedar suficientemente
desarrollado en el espacio que se le dedica. Se sostiene que, no obstante Hume
y Kant tengan tan diferentes concepciones de la razéon en el ¢jercicio del
juicio moral, el primero concibiéndola como una mera facultad que escoge
los medios para satisfacer los fines impuestos por el deseo y el segundo como
una facultad que pone la ley moral, la psiologia moral humeana y kantiana
coinciden en la relaciéon que se establece entre la razon, el deseo y la accion; es
dectr, a pesar de las diferencias patentes que encontramos entre ambos filosofos
respecto de la naturaleza de la razon, en ellos es similar la relacion que se da
entre la razon y el deseo, y las consecuencias que de ella se arrastran para la
accion propiamente tal. En la lectura del capitulo no alcanza a distinguirse
con claridad si de las afirmaciones de Guyer se desprende que tanto en Hume
como en Kant hay una misma concepciéon de la naturaleza de la razon, del
deseo y de la accion, o si, en cambio, la similitud entre las dos psicologias
morales se limita meramente a la nomenclatura o a un proceso funcional que

se genera entre razon, deseo y accion.

Cierra la serie de ensayos el capitulo 5, que intenta dejar a la vista que la
nocion de sistematicidad empleada por Kant en la AU, junto a las nociones de
gusto y finalidad, pueden leerse como respuestas a la refutacion humeana del
argumento del disefio finalista de la naturaleza. Asi, la estética y la teleologia
—esta ultima no destacada en el titulo del libro, pero si en los contenidos del
capitulo— responderian a las inquietudes de Hume sobre el caracter de la
ley natural, del gusto y de la finalidad, a proposito del argumento del disefio,
respuesta a partir de la cual Kant daria unidad al sistema critico, ofreciendo,
a la vez, un nuevo argumento para la moral desde la teleologia y trazando
un hilo conductor para la ciencia a partir del orden sistematico de las leyes
naturales en el principio de finalidad trascendental.

Mas que ofrecer una resefia detallada de los pasos que da el autor en
cada uno de sus ensayos, es mi proposito destacar la intenciéon con la cual se
aborda la relacién entre Kant y Hume. Cada articulo puede ser evaluado por
si solo, pero mas importante atn es evaluar la propuesta general del libro,
consistente en leer la filosofia critica en su conjunto como una respuesta a los
problemas planteados por Hume. A este respecto, Guyer evita comprometerse
con una afirmacion sustantiva al sostener solamente que cada una de las partes

del sistema critico puede ser leido fructiferamente como una respuesta a Hume, que es,

115

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

mas bien, una afirmacién meramente metodologica, casi una recomendacion
para la lectura —]lo cual, por supuesto, no la hace del todo inttil. Sin embargo,
tras leer el libro y volver a revisarlo, es altamente probable que el lector
acucloso exija un poco masy pregunte: ;pero es una respuesta a Hume o no?
La estrategia de Guyer es metodologica (puede ser leido fructiferamente como una
respuesta a Hume), sin embargo a cada paso, sobre todo en la Introduccion, sus
apelaciones a fuentes historicas hacen creer que es, en realidad, una respuesta
a Hume. El transito ambiguo de una propuesta sustantiva a otra metodologica
es, a mi entender, una debilidad argumentativa mas que una buena lectura
del problema, puesto que en cada capitulo uno termina preguntando por la
evidencia, en caso de que la haya, o por la necesidad de leer a Kant como una
respuesta a Hume, en caso de que no haya tal evidencia. Incluso este tltimo
punto no siempre queda justificado, especialmente en el capitulo 4 acerca de
la praxis moral.

Una Gltima observacion acerca del titulo: Knowledge, Reason, and Taste.
Kant’s Response to Hume da a entender que se aborda la respuesta de Kant a
Hume a partir de cada una de las lineas de la filosofia critica. Esto, sin embargo,
no es asi, y el mismo autor reconoce que “un tratamiento comprehensivo de
la filosofia de Kant como una respuesta a Hume requeriria de una detallada
mvestigacion de todas las fuentes” (Guyer 2008: 20), tarca que no es llevada a
cabo en los cinco ensayos independientes que abordan solo algunos aspectos
de la relaciéon (metodologicamente conveniente como estrategia de lectura)
entre Kant y Hume. Esta es, a mi entender, una deficiencia del titulo del libro,
puesto que pretende ofrecer mas de lo que en realidad contiene, a la vez que
advertirlo es una buena noticia para todos aquellos que estamos interesados

sub specie aeterni en dar cuenta de esta cuestion de manera exhaustiva.

El volumen lo cierran una atractiva y completa bibliografia sobre el
tema, junto a un indice de nombres que facilita la lectura cuidada del texto.

Cristian Soto

Unwversidad de Chile

116

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenias Methodus N 3 (2008)

Salomon Maimon, Versuch iiber die Transzendentalphilosophie, eingeleitet
und mit Anmerkungen sowie einer Beilage herausgegeben von Florian

Ehrensperger. Felix Meiner Verlag, Hamburgo, 2004, 376 pags.

LA EDICION del Ensayo sobre la filosofia trascendental que ahora comentamos fue
hecha a partir de la impresion reprografica de las obras completas de Salomon
Maimon, a cargo de Valerio Verra (1965). Estas comprenden siete volimenes,
el segundo de los cuales contiene el Ensapo y otros textos menores, y cuya
edicion original es de 1790. El editor, Florian Ehrensperger, ha consignado
la paginacion original de la edicion de Verra, que aparece en cursiva en la
parte superior de cada pagina. Por otro lado, ademas, esta tGltima fue hecha
manteniendo la grafia del antiguo aleman (Altdeutsch), pero la edicion aca
presentada la ha modernizado junto a la ortografia correspondiente (7eil por
Theil, bei por bey, etc.). Sin embargo, las faltas en la construcciéon gramatical
de las oraciones han sido mantenidas, para conservar, seguramente, lo mas
fieclmente posible tanto las afirmaciones como las ambigiiedades del mal
aleman de Maimon.

El Ensayo fue el primer escrito importante de Maimon, y consta de
cinco partes centrales: la primera, la constituyen 10 secciones sobre variados
temas; la segunda, la ‘Breve sinopsis de toda la obra’, da varias anotaciones
sobre lo ya expuesto en la primera parte, pero también nuevas reflexiones; la
tercera se titula ‘Mi ontologia’, donde Maimon realiza su exposicion segin
la division de los paragrafos de la Metafisica de Baumgarten; la cuarta parte
principal se llama “Sobre el conocimiento simbolico y el lenguaje filosofico’,
en que Maimon realiza un excurso filosofico-lingtistico; y la quinta parte, las
Anotaciones y explicaciones’, contiene las diversas notas acerca de las tres
primeras partes. Las citas en latin e inglés contenidas en esta tltima parte son
traducidas por el editor, en cuyo caso coloca una nota al comienzo de cada una
de estas. El suplemento (Beilage) que trae esta edicién no aparece reproducido
en su totalidad en las obras completas de Verra; la Gnica referencia en ellas
esta en el tomo III, en el escrito titulado ‘Diccionario filosofico’ (Philosophisches
Warterbuch), donde aparece el articulo acortado y con modificaciones. El editor
de este volumen ha tomado el texto integro del Berlinisches Journal fiir Aufklirung,
1790, Bd. IX/1, 52 — 80, aparecido bajo el nombre de ‘Respuesta del Sr.
Maimon al escrito anterior’, y lo ha incorporado a la edicién actual.

117

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resefias

La recepcion que tuvieron las ediciones de la Critica de la razin pura (ErV)
no estuvo ajena a las polémicas en torno a determinadas ideas y a las malas
interpretaciones que el mismo Kant se preocupé de combatir y corregir. Aene-
sidemus (Gottlob Schulze) y Jacobi son algunos de los autores mas populares
de la época y probablemente de los que mas se tiene conocimiento por su
preocupaciéon de rechazar lo que ellos consideraban que afirmaba la A7V de
Kant. Entre todos estos autores, sin embargo, Maimon fue muy relegado en su
tiempo, y ademas ha sido casi desconocido por la posteridad filosofica, a pesar
de la gran importancia de su critica a Kant y de su consiguiente influencia en
el pensar filosofico. En efecto, ya Fichte y el mismo Kant lo habian considera-
do como un gran filésofo, y algunos autores actuales no han dudado en pensar
que el pensamiento maimoniano establece el puente entre la filosofia de Kant
y la de Fichte.

En el Ensayo se concentran al menos dos claras lineas de ataque a Kant,
en relacion con las cuales Maimon construye su propia teoria filosofica. Pero el
modo conforme al cual este comprende la filosofia kantiana se aparta enorme-
mente del resto de las criticas planteadas por sus contemporancos. El problema
que Maimon siempre tiene a la vista ya no es el problema de la posibilidad de
conciliar al sujeto de conocimiento con una realidad externa a ¢l (cosa en si),
como pensaba Jacobi, por ejemplo, con aquella idea de que no se puede entrar
a la A7V sin presuponer la cosa en si, pero tampoco se puede permanecer en
ella con esta presuposicion; antes bien, Maimon percibe una cuestion mucho
mas fundamental y problematica: el problema recae ahora sobre la posibilidad
de conciliar la unidad de la estructura misma del sujeto de conocimiento, cuya
constitucion se compone, segun Kant, de intuiciones y conceptos. Es decir, la
principal dificultad que Maimon descubre en el sistema kantiano es la posibi-
lidad de relacionar el entendimiento y la sensibilidad en orden a conformar la
objetividad del conocimiento teérico.

Para Maimon, el sistema kantiano no responde dos cuestiones descubier-
tas por €l en el sistema critico: las llamadas cuestion de derecho (quid wris) y
cuestion de hecho (quid facti). El primer problema intenta poner de manifiesto
la carencia de un fundamento (Grund) para tratar de conciliar en un solo cono-
cimiento dos ambitos completamente heterogéneos, a saber, la relaciéon entre
el sujeto trascendental (lo a prior: en general) y los objetos particulares del mundo
(lo a posteriori). Maimon esta de acuerdo con Kant en que lo a priori (conceptos
e intuiciones) debe constituirse como el principio de los objetos en general,
como aquello que representa las condiciones de la posibilidad de la objeti-

118

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N 3 (2008)

vidad en las representaciones. Sin embargo, sostiene que Kant no presenta
ninguna razoéon para explicar como es posible que el ambito de lo a priori en
general pueda determinar el ambito de lo a posterior: en particular. En efecto,
lo a priori representa para Kant lo necesario y universal, en tanto lo a posteriori,
lo contingente y particular. Por ello, pregunta Maimon, con qué derecho Kant
piensa que tal regla general determina, conforme a su materia (materialiter), a
este o a aquel hecho particular; o bien, si atendemos a los conceptos de causa
y efecto: como es comprensible que pueda afirmarse que este objeto rojo par-
ticular pueda causar este otro objeto verde particular (Cf. Ensayo, 40 - 42). La
dificultad expuesta por Maimon no recae, entonces, sobre la generalidad de
las condiciones de la experiencia, sino sobre la aplicacion de tales condiciones
generales sobre la particularidad misma de la experiencia.

Ahora bien, Maimon parece darle una salida a este problema, afirman-
do que el entendimiento a priori no se aplica directamente sobre lo particular
a posteriort, sino a través de la intuicion a priori, que representa el punto medio
entre ambos (cf. op. cit., p. 52). En efecto, la intuicion de espacio y tiempo tiene
la posibilidad de relacionarse con el entendimiento por ser a priori y, a la vez,
de aplicarse a lo a posterior: por ser particular. Pero precisamente aca aparece
la mayor profundidad de la pregunta quiud wrs, a saber, ;como es posible que
dos itemes completamente heterogéneos (intuicién y concepto) puedan estar
conectados y conformar asi la posibilidad de toda experiencia de objetos? Para
Maimon, la sensibilidad es completamente distinta del entendimiento por ser
intuitiva y particular, aun reconociendo que ella sea un principio de lo sensible
a posteriori. Y por esto, lo intuitivo solo puede ser a priori, pero no puro. Lo
unico realmente puro es aquello que produce el entendimiento en virtud de
s mismo, esto es, los conceptos, de modo que lo intelectual no posee ninguna
nota en comun con lo intuitivo y, por lo mismo, no existe ninguna razén que
vincule a la sensibilidad con el entendimiento. Aquello que no es producido
por este surge de un lugar distinto (von ugend anders woher), por lo cual no es po-
sible determinar su regla de surgimiento (Entstehungsregel). Teniendo a la vista
estas consideraciones, Maimon considera que no existe ninguna posibilidad
real de lograr la interaccién necesaria entre la sensibilidad y el entendimiento
para poder fundamentar los objetos; o dicho de otro modo, el esquema de
los objetos no logra conciliar la estructura fundamental intuitiva-conceptual
de todos los objetos en cuanto tales. Y por este motivo, habria que suponer
una cierta armonia pre establecida entre ambas facultades, que aseguraria la
conexion entre una vy otra. Pero esto, claramente, no constituye ningtn tipo de

explicacion en sentido estricto.

119

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

Ahora bien, aun cuando se diera por solucionada la pregunta quid wuris, no
seria posible darle cabida al sistema critico del conocimiento teérico, porque
el hecho (das Faktum) del que Kant quiere dar cuenta no es verdadero. En este
sentido, Maimon sostiene que Kant, en su deduccion de las categorias, parte
de la base de que existen juicios sintéticos a priori, cuya posibilidad debe ser
explicada. Supuesto este hecho, vale la cuestion del derecho, pero cabe todavia
indagar si el hecho mismo existe, a partir de lo cual aparece la pregunta
quid facti. No es posible afirmar, por ejemplo, que a la percepcion a le sigue
necesariamente la percepcion b, porque no es posible suponer la necesidad
que dicha relaciéon causal exige. Es mas, la Gnica afirmacion posible entre
dos percepciones es la asociacion que puede existir entre ellas, pero jamas un
juicio del entendimiento. Maimon recuerda aca la duda que habia planteado
Hume respecto de la certeza que puede existir hacia la aplicaciéon de ciertos
conceptos en la experiencia (como el de causa). A partir de todo esto, no puede
afirmarse que haya juicios de experiencia, sino a lo mas juicios de percepcion,
conforme a la distincion que Kant habia realizado en Prolegomena (cf. op.cit.,
pp- 70 = 75).

Lo que anteriormente se ha descrito constituye, por llamarlo de algin
modo, la parte negativa del Ensayo de Maimon, que consiste principalmente en
la critica de este al sistema teérico kantiano. Pero Maimon establece también
su propia teoria al respecto. En ella confluye una sintesis entre los sistemas de
Spinoza, Leibniz, Hume y Kant, que trataremos de esbozar. Para Maimon,
es fundamental la existencia de una materia del conocimiento, a partir de la
cual es posible la conciencia de un sujeto cognoscente finito. Pero esta materia
ya no proviene desde un lugar distinto al entendimiento mismo, sino que es
producto de él. El ser dado que requiere toda conciencia finita no es otra cosa
que la posibilidad a partir de la cual se erige la conciencia misma, pero esto
dado ya no corresponde a algo ajeno a la productividad del entendimiento,
sino que, mas bien, es la misma oscuridad que este posee (su limitacion en
cuanto entendimiento), a lo que se le llama ‘materia del conocimiento’. Por
esto, espaclo y tiempo son conceptos (no intuiciones) oscuros de las relaciones
de las cosas que se manifiestan a nuestra conciencia, en tanto lo particular a
Jposteriori representa la imperfeccién con que nuestra conciencia puede acceder
a ello (al rojo, al verde, etc.), de tal modo que lo a posterior: sélo representa una
idea limite (la actividad minima de conciencia); y en virtud de esto, es posible
también que se constituya la particularidad misma del objeto conocido. Sélo
asi, entonces, podemos subsumir, con todo derecho, lo material (tanto a prion

120

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N* 3 (2008)

como a posteriori) del conocimiento a lo formal, pues ya no existe ningan tipo
de heterogeneidad, en la medida en que Maimon ha vuelto a la distincion
leibniziana de las facultades segtn el grado de conciencia.

Nuestro conocimiento debe orientarse, por lo tanto, a la posibilidad de
volverse maximamente consciente de su propia estructura interior, y esto im-
plica concretamente intentar que todos nuestros conocimientos a priort (segin
intuiciones) se vuelvan conocimientos puros (segin conceptos). Pero esta tarea,
que constituye la finalidad de nosotros como seres humanos, presenta una
doble atenciéon: Maimon considera la existencia de un entendimiento infinito
(al menos como idea, dice) que es productor de sus propios objetos de conoci-
miento, al modo de un wntellectus archetypus. Y el ser humano debe tenerlo como
paradigma, hacia lo cual debe dirigirse en la medida de lo posible; pero el
logro acabado de esta obra sera siempre imposible, porque jamas el hombre
podra zafarse de la imperfeccion que lo constituye.

Ahora bien, al hacer esta resefa, no he abordado cada una de las partes
del Ensayo, sino que he optado por realizar una suerte de sistematizacion de
algunas ideas centrales del escrito. Pero esto no ha sido por simple antojo, sino
porque el desorden con que Maimon expone sus ideas no permite exponer
ordenadamente las ideas de cada parte. De ello ya se habian dado clara cuenta
sus primeros lectores, y asi lo muestran las recensiones de la época. Por otra
parte, ademas, la introducciéon que hace el editor del Ensayo, Florian Ehrens-
perger, resulta de gran ayuda para una lectura mas o menos esquematica de la
obra. Alli, el editor intenta situar cuales son los problemas a los que Maimon
se enfrenta, cuales son sus influencias, y cudles han sido las consecuencias tan-
to inmediatas como a largo plazo que ejerci6 no sélo el Ensayo, sino también,
y de modo mas general, la filosofia de Maimon. Asi, por ejemplo, puede ras-

trearse su influencia tanto en el idealismo aleman como en el neokantismo.

Por otra parte, junto a esta introduccion, ayudan enormemente al estudio
del Ensayo las notas del editor que se encuentran al final de sus cinco partes, st
bien estas se dirigen principalmente a recoger los variados textos a los que ¢l
puede estar haciendo referencia en diferentes lugares. Ademas, la bibliografia
citada al final del libro abarca todos los libros en lenguas europeas que han
sido publicados hasta el afio 2003, lo cual constituye un apoyo indispensable
para el estudio de la filosofia maimoniana en general. El registro de personas
y sobre todo el de materias representan también otra de las ayudas que trae
esta edicion del Ensayo, y que no esta en la ediciéon de Verra. Por todo esto, no

121

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

puede sino agradecerse el gran esfuerzo del editor de este libro por presentar
una ediciéon de excelente calidad y muy clara de una obra filosofica que
esperamos que pueda ser revalorada.

Mario Molina M.
Unaversidad de los Andes

Bernd Prien, Rants Logik der Begriffe. Die Begriffslehre der formalen und
transzendentalen Logik Kants. Walter de Gruyter, Berlin — Nueva York,
2006, 198 pags.

ESTE LIBRO es un trabajo en base a la tesis doctoral que el autor presentara
en el afio 2004. Tal como se expresa en su titulo, Prien pretende con esta
obra contribuir a la comprension de la doctrina kantiana de los conceptos,
tanto formal como trascendental. Con todo, el énfasis esta puesto en aquella
mas que en esta. Esto sucede porque el autor tiene consciencia, por una par-
te, de que la logica trascendental ha sido tema de trabajos por largo tiempo,
mientras que la formal ha sido en buena medida olvidada; por otra, de que
este olvido significa una merma fundamental en nuestro entendimiento de la
Critica de la razon pura (KrV); por ejemplo, para una integral comprension de la
discursividad del entendimiento.

La contribucién que quiere hacer Prien para el estudio de la A7l se
restringe, empero, a la doctrina légica de los conceptos, con lo cual, si bien
no se logrard una interpretacion completa del entendimiento, alcanzaremos
sin embargo una de sus tres actividades basicas. El autor destaca, ademas, que
su investigacion no incluye toda doctrina sobre los conceptos (pp. 3-4), sino
solo la logica, es decir, no se indagaran, por ejemplo, los conceptos empiricos
formados por la facultad reflexiva de juzgar, ni si acaso las categorias poseen
realidad objetiva.

Antes de proceder a bosquejar los aspectos que parecen mas importantes
de este libro, debe agradecerse a su autor, por un lado, la claridad y orden de
la exposicion: resume varias veces las ideas centrales ya tratadas, busca una

122

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N* 3 (2008)

explicacion clara y con apoyo textual para los conceptos mas importantes,
discute ordenadamente, etc. Por otro, ha de destacarse la agudeza intelectual
con que ha tratado dificiles textos de la obra kantiana, presentando siempre
con determinacion las ideas, de modo que el lector no caiga en errores a par-
tir de confusiones. Por ambas razones, creo que el estudio de Prien serd una
contribucién leida, valorada y discutida entre los académicos de Kant. De he-
cho, el trabajo contiene algunas tesis que no son compartidas por importantes
comentaristas.

Esta resena se abocard a tres puntos centrales del trabajo, a saber, (7)
cudl es la doctrina logico-formal kantiana de los conceptos (cap. 3); (i)
la fundamentaciéon de dicha doctrina (esp. cap. 5.2); y, por ultimo, (uz) la
correspondencia entre las categorias y las funciones judicativas (esp. cap. 6.2).

(z) En orden a entender aquella funcién por la cual se generan los con-
ceptos, esto es, la accion del entendimiento para forjarse representaciones
generales tendientes a objetos (Prien usa el verbo wntendieren), conviene dejar
claros algunos puntos para luego no tener confusion al respecto. Tres cosas son
relevantes: primero, que la objetividad de los conceptos significa simplemente
que ¢éstos tienden a un objeto (no a una simple caracteristica o parte), sin im-
portar, desde un punto de vista logico, si este es espacio-temporal (pp. 14ss.).
Segundo, que la funcién conceptual consiste en subordinar representaciones
por medio de un rasgo comun a todas ellas (“concordancia de contenido”).
Esto puede hacerse con intuiciones o conceptos (como entre género y especie,
aunque ambos tipos de relaciones no son iguales). Para que la funcién sea
objetiva, empero, debe finalmente haber una subordinacion de intuiciones (de
cualquier tipo, excepto intelectual) (pp. 20ss.). Zercero, no debe confundirse esta
funcion con la judicativa; mas bien, la retrotraccion (Juriickfiihiren) de aquella a
esta debe ser entendida asi: la funcién conceptual es presupuesta por la judicati-
va, pero no produce un juicio (pp. 30ss.; ver también pp. 164ss. y 176ss.).

La logica se ocupa propiamente de la forma de los conceptos en general
(p. 51), es dectr, su pregunta fundamental es como es posible que una repre-
sentacion se refiera a muchos objetos, w.e. que tenga generalidad (p. 57). Lo que
hay que indagar es, pues, cuales son las actividades del entendimiento (la “fun-
cion conceptual”) por las que se forja una representacion parcial objetiva, esto
es, una representacion bajo la consciencia de ser solo una(s) caracteristica(s)
de una totalidad completamente determinada (objeto). La confeccion de la(s)
nota(s) conceptual(es) viene dada por tres actos: comparacion, reflexion y abs-
traccion (pp. 68ss.). De acuerdo con la Reflexion (R) 2854 y con el §6 de la

123

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resefias

Jasche-Logik (basado en la R 2876), la comparacién es el acto por el que se
obtiene una representacion comun a distintos objetos, con el fin de referirlos a
todos por medio de dicha representacion. La obtencion de una representacion
comun, empero, no es aun la formacién de un concepto, pues falta que lo co-
mun sea considerado como una caracteristica mediante la que el cognoscente
se refiere a objetos (pp. 72ss.). Se requiere, entonces, del acto reflexivo, que
es justamente esta consciencia o consideraciéon de la representaciéon comin
(ésta se vuelve entonces un “fundamento de conocimiento”, Erkenntnisgrund).
Por altimo, ya que las cosas pueden poseer otras caracteristicas ademas de las
consideradas reflexivamente, debe ejecutarse la abstraccion de estas para que
exista una referencia a todas aquellas cosas que comparten lo obtenido por
comparacion. Podemos decir ademas, por tanto, que la reflexion es el aspecto
principal de la funcién conceptual, pues “contiene ya en sila comparacion y la
abstraccion, ya que cuando se emplea una representaciéon como fundamento
de conocimiento, se la entiende por ello como comun a distintas cosas (compa-
racion), pero se prescinde también, al mismo tiempo, de las diferencias entre

estas cosas (abstraccion)” (p. 69).

(1) El problema substancial de Prien, entonces, se reduce a entender como
es posible que haya reflexion y por qué. Esta fundamentacion falta en la fasche-
Logik. Con todo, Kant si la elabor6é publicamente en la segunda redaccion
de la deduccién trascendental de las categorias. De hecho, son sus primeros
paragrafos los que deben ser analizados para completar en su fundamento la
doctrina logica de los conceptos.

Para entender la fundamentacion kantiana, es preciso, en primer lugar,
trazar la distincion entre la consciencia empirica y la trascendental u originaria
(el “yo pienso”). En los Paralogismos esta es caracterizada de cuatro formas:
como consciencia de un sujeto, de que éste es singular o no descomponible en
otros, de que es idéntico a si mismo en toda multiplicidad conocida y de que
se distingue a si mismo de otras cosas fuera de ¢l (p. 127). La consciencia em-
pirica, en cambio, senala la consciencia de si del cognoscente en cuanto que le
es transparentable su ser cognoscente de algo (cualquiera) que se halla en él,
pero que no le pertenece necesariamente. Asi, pues, también la apercepcion
sintética del espacio-tiempo pertenece a la consciencia empirica, en cuanto
que las formas de la sensibilidad le son dadas desde otra parte al entendimien-
to (p. 130). Pero ambas consciencias no carecen de conexion intrinseca: para
un entendimiento discursivo la apercepcion pura o “yo pienso” yace a la base

de toda consciencia empirica; de otro modo, no podria volverse consciente de

124

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

que es su representacion, careceria de posible autoconsciencia. Aquella con-
comita, por ende, a toda representacién posible como su ultima u originaria
base y no es concomitada por nada (cf. B 132). Esta es la premisa basica, no
cuestionada, de Kant sobre la actividad del entendimiento.

Esta diferencia al interior del “yo pienso” o actividad intelectual es tam-
bién explicitada por Kant con ayuda de otros conceptos: la unidad analitica de
la apercepcion vy la sintética. Aquella se toma propiamente de la idea de una
consciencia de la identidad de si mismo, esto es, es el “yo pienso” que acom-
pana a toda representacion, pero solo segun la identidad de si. Ahora, Kant es
explicito al sefialar que s6lo es posible dicha consciencia para un entendimien-
to discursivo si piensa una multiplicidad dada de representaciones (del tipo
que fueren). La identidad, por ende, no podra alcanzarse sino sintetizando o
uniendo tal multiplicidad. Asi, la unidad sintética esta presupuesta por la anali-
tica. La consciencia idéntica de si concomitante a una representacion, esto es,
la inteleccion de la misma, supone siempre, por tanto, que ella puede formar
parte de una totalidad mayor que la incorpora. Se la intelige, pues, como un
contenido perteneciente a una o mas totalidades posibles; es decir, el enten-
dimiento necesariamente representa sus contenidos como notas que pueden
pertenecer a objetos, e les provee la generalidad. La consciencia analitica,
que hace de la representacion un conceptus communis, es el acto reflexivo de que
hablaba la Fische-Logik, el cual depende de un acto sintético. Ahora bien, no
es necesario que tal acto sea conforme a las categorias, sino que puede serlo
segun cualquier regla, como se explicita en B 133 (p. 138). “La unidad sintética
de apercepcion puede por ello servir como fundamento de la doctrina de los

conceptos de la Jische-Logik” (p. 141).

Pero no debemos dejar escapar una distincion al interior de esa apercep-
ci6n sintética: entre un sentido fuerte y otro débil de la misma. Este consiste en
“la posibilidad necesaria de conectar lo maltiple segiin alguna regla cualquie-
ra” (p. 143); aquel, en cambio, en “la posibilidad necesaria de conectarlo se-
gun reglas completamente determinadas [sc. las categorias]” (ibid.). La tesis del
autor consiste en que la doctrina de los conceptos debe ser fundamentada por
aquella unidad en sentido débil (zbd.). Ademas del texto de B 133, Prien no ve
la necesidad de que la unidad deba ser fuerte en orden a alcanzar la conscien-
cia idéntica de si, en cuanto que ella sélo requiere de que no haya meros “epi-
sodios de consciencia” (una multiplicidad representada multiplemente), para
lo cual basta una regla cualquiera de unidad (aunque pueda haber intuiciones
que no se dejen unir de cierta forma). Ademas, no cree que deba restringirse la

125

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N 3 (2008) Resefias

forma conceptual a una reflexion categorial, ya que ello limitaria los concep-
tos materialmente, z.e. a la experiencia posible, lo cual es contradicho por Kant
cuando dice que tanto “espiritu” como “Dios” son conceptos (cf. A 96). Desde
un punto de vista formal, por otra parte, no puede ser la reflexion categorial
el fundamento, ya que en juicios como “todos los cuerpos son divisibles” no
queda determinado qué es sujeto y qué predicado (cf. B 128), esto es, el pensa-
miento no es una determinacion ulterior (Fortbestimmung) de una reflexion ca-
tegorial fundamental. La unidad sintética de apercepcion en sentido fuerte (la
estrictamente trascendental), por ende, restringe materialmente los conceptos
y entonces no es el fundamento de la logica formal de éstos, sino del cono-
cimiento conceptual a priori o necesario para todo entendimiento discursivo
(esto es, acorde con ciertas_formas de conexion, no con determinados contenidos,
tal como sucede, mutatis mutandis, con la validez objetiva de los juicios) (p. 147).
Ver también pp. 173s.

(17) Luego de haber puesto explicitamente las bases de la doctrina l6gico-
formal de los conceptos, es importante también prestar atencion al tratamien-
to kantiano de la actividad conceptual en cuanto que sigue reglas validas para
todo entendimiento discursivo, ¢.e. provee conocimiento intelectual valido ob-
jetivamente. Los conceptos puros son descubiertos por derivacion de las for-
mas judicativas, las cuales, como se dijo, son modos objetivamente validos de
unir conceptos o juicios. Estos conceptos poseerian también, por ende, validez
objetiva. El punto clave de discusion es: si dada una lista de estas formas, se
puede obtener de ella la lista de las categorias o conceptos puros (validos para
todo entendimiento) de objetos.

¢Coémo pueden ser deducidos asi? La idea del autor parece ser que lo que
Kant esta pensando es que la unidad sintético-trascendental de apercepcion es
una funciéon que puede ser ¢jecutada de dos distintas maneras: dando unidad
objetiva, por una parte, a la sintesis de las intuiciones (que resulta en un obje-
to); y, por otra, a la conexiéon entre conceptos o entre juicios (que resulta en un
juicio sobre objetos) (p. 178). Me parece, empero, que Prien destaca demasiado
el hecho de que la funcion tenga estas dos actividades y no tanto, en cambio, la
necesidad de derivar las formas basicas de una (las categorias) a partir de las de
la otra (las formas judicativas). Creo que hay al menos dos cosas que debieran
tratarse para ello: la necesidad de que para toda forma judicativa debe haber
una forma conceptual; y la necesaria subordinacién de esta a aquella.

126

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenias Methodus N* 3 (2008)

Quisiera felicitar finalmente a los responsables de la edicion, ya que el
texto, por un lado, no contiene casi ninguna errata (s6lo hallé en las pp. 35 y
64); y, ademas, por otro, incluye un indice de conceptos y nombres muy util.
Estas cosas, que algunas editoriales pasan por alto, son en verdad importantes
y se agradecen.

Rafael Sumian
Universidad de los Andes

Maria Schwarz, Der Begriff der Maxime ber Kant. Lit Verlag, Berlin, 2006,
157 pags.

Pocos concepros de la filosofia moral de Kant parecen tener tanta impor-
tancia como aquel de “maxima” (sin ir mas lejos, éste esta incluido de manera
explicita en al menos cuatro de las formulaciones del Imperativo categérico, segin
la conocida version de H. J. Paton). No obstante lo anterior y en contraste en
cierta medida con esa relevancia del concepto en cuestion, pareciera que ¢l
mismo no esta definido con claridad en la obra de Kant'. Una prueba de ello
es la abundante literatura que se ha producido, especialmente desde la década
de los 90 a la fecha?, que da cuenta de las dificultades que produce la inter-
pretacion del concepto de “maxima” en la literatura kantiana. Probablemente

' Cfr. ngr GMS; Ak. 1V, 420-421 n.; MS; Ak. VI, 225; Pidagogik: Ak. IX, 481; R 2664; Ak.
XVI, 458; R 5237; Ak. XVII, S. 128. Una completa lista de pasajes en que Kant define o
caracteriza el concepto de “méxima” se puede ver en: Thurnherr U. (1994), Die Asthetik der
Existenz. Uber den Begriff’ der Maxime und die Bildung von Maximen bei Kant, Tiibingen — Basel:
Francke Verlag, pp. 32-34. También, por supuesto, en: Eisler R. (1930), Kant-Lexicon. Berlin:
Verlag Kart Metzner. p. 347.

? Vale la pena citar, por e¢jemplo: Albrecht M. (1994), “Kants Maximen Ethik und Thre
Begriindung”. Kant-Studien, 85, pp. 129-146; Thurnherr U. (1994), Die Asthetik der Existenz. Uber
den Begniff der Maxime und die Bildung von Maximen ber Kant, Tibingen — Basel: Francke Verlag;
Bubner R. (4/1998), “Noch einmal Maximen”, Deutsche Zeitschrifi fiir Philosophie, 46, pp. 551-
56; Potter, N. T. (1994), “Maxims in Kants Moral Philosophy”, Philosophica, 23, pp. 59-90;
Paver-Studer H. (1998): “Maximen, Identitat und praktische Deliberation”, Philosophische
Rundschau, 45, pp. 70-81; Lukow, P. (2003), “Maxims, moral responsiveness and judgement”,
Kant-Studien, 94, pp. 405-425, trabajos a los que se deben sumar los maltiples aportes hechos

127

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
Inhalts I fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenias

el lugar central que tiene esta nocion, contribuye a que las complejidades que
ella plantea sean dificiles de resolver, ya que un tratamiento adecuado de la
misma presupone tomar posicion respecto de otros complejos conceptos de la
filosofia moral de Kant (v.gr el concepto de “imperativo”, el de “voluntad”,
etc.). En general, no obstante lo anterior, la totalidad de la literatura indicada
ha dedicado sus mayores esfuerzos para intentar elucidar un problema central
para cualquier intento de reconstruccion del concepto de “maxima”, y que
esta a la base (y por tanto debe ser resuelto con anterioridad) de cualquier
provecho sistematico ulterior que se quiera hacer de este concepto, sc. el de
la estructura de las maximas. Este es, probablemente, el tema central de la

monografia que quisiera comentar en esta ocasion.

Ellibro de M. Schwarz puede ser dividido en tres partes, tal como la au-
tora lo sugiere. En la primera, luego de introducir ciertas consideraciones so-
bre algunos términos importantes de la filosofia moral de Kant (especialmente
la diferencia entre los conceptos de Wille y Willkiir, Cap. 1.3-1.5, que Kant
introduce de manera tematica soélo en la Metafisica de las costumbres), Schwarz
introduce la division entre maximas de primer orden y maximas de segundo
orden (Cap. 2), distinciéon que es tratada de manera mas exhaustiva nueva-
mente en el capitulo final de la obra. Esta division, que, como Schwarz misma
reconoce, corresponde al uso del término y no a una diferenciaciéon hecha ex-
plicitamente por Kant®, es uno de los aspectos mas interesantes del libro, pese a
que ¢l mismo le dedica menos espacio que el que consagra a temas en los que
el tratamiento es probablemente menos original y logrado. Schwarz dedica la
mayor parte del libro (cap. 4-7) a intentar elucidar este concepto de “maxima

por diferentes monografias dedicadas a la ética kantiana en general o algun ambito de la
misma (influyentes sugerencias en el ambito del concepto de “maxima” se encuentran en
particular en los libros de: Allison H. (1990), Kant’s theory of freedom, Cambridge: Cambridge
University Press, principalmente pp. 85-94; Kohl H. (1990), Kants Gesinnungsethik, Berlin
— New York: Walter de Gruyter, principalmente pp. 45-61; y Korsgaard C. (1996), Creating
the Kingdom of ends, Cambridge: Cambridge University Press, principalmente pp. 57 y ss. Es
de mencionar, no obstante, que ya en la literatura anterior existian importantes aportes, 0.g7::
Bittner R. (1974), “Maximen”, en: Kunke G. & Kooper J. (ed.), Akten des Vierten Internationalen
Kants Rongress (Mainz 1974), Berlin — New York: Walter de Gruyter, Bd 1172, pp. 485-498;
Hofte O. (1977), “Kant kategorischer Imperativ als Kritertum des Sittlichen”, Zeutschrifi fir
Philosophische Forschung, 31, pp. 354-384 (principalmente pp. 356-366); Beck L. W. (1960), 4
commentary on Kants Critique of practical reason, Chicago — London: The University of Chicago
Press, 1984, especialmente pp. 80-82; y el mas antiguo de todos, Paton H. J. (1947), The
categorical imperative, London: Hutchison‘s University Library, principalmente pp. 60 y ss.

* No solamente eso. Schwarz pretende, ademas, que tanto las maximas de primer como de
segundo orden, caen bajo todas las definiciones de maxima que da Kant. Cfr. p. 22 n. 35.

128

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N 3 (2008)

de primer orden”. Ellas son caracterizadas por Schwarz como maximas que
se vinculan a “tipos concretos de accién” (p. 23)%. Dicho de otra manera, se
trata en el caso de las maximas de primer orden del concepto de maxima
tal y como tradicionalmente se lo ha interpretado. Pero esa caracterizacién
es todavia demasiado general, y no nos dice mucho sobre el problema de la
estructura de las maximas. Este punto es revisado entonces de manera mas
profunda por Schwarz a partir de dos recursos: 1) analisis de ejemplos kan-
tianos de maximas (aqui Schwarz estudia 15 ejemplos de formulaciones de
maximas en Kant, cfr. pp. 77-98, pp. 148-149); 2) analisis de la interpretacién
de la estructura de las maximas defendida por dos autores que representan
posturas “paradigmaticas”, por asi decir, en la investigacién kantiana, se. C.
Korsgaard (cfr. pp. 67-76) y H. Kéhl (la posicion de Kohl cfr. pp. 98-103 es
compartida también por Allison y Thurnherr, mientras que la de Korsgaard
es similar a la de Rawls). Korsgaard sostiene que las maximas poseen “usual-
mente” la estructura siguiente: “quiero hacer una accién A para alcanzar el
proposito P, Segin Schwarz, no obstante, las maximas no pueden poseer la
estructura propuesta por Korsgaard, en tanto ella es compartida por los asi
llamados por Kant “consejos de la prudencia” y las “reglas de la habilidad”
(p. 69). Pero Kant sostiene de manera clara que las “reglas de la habilidad” no
son “proposiciones practicas”, sino solo teoricas (cfr. Schwarz, p. 47), al revés
de las maximas que son “principios practicos” (ApV § 1; Ak. V, 19). Las maxi-
mas, empero, parecen expresar un fin, el cual seria considerado como parte de
nuestra felicidad, y por tanto se puede decir que, al menos en cierta medida,
la propuesta de Korsgaard expresaria entonces parcialmente la estructura de las
maximas, o al menos de algin tipo de ellas. Ellas pueden ser interpretadas en
cierto sentido, a partir de este punto, tal como lo habia hecho R. Bittner en su
célebre articulo Maximen (cfr. las indicaciones bibliograficas de la n. 2), como
“reglas de vida™ Lebensregeln®. No obstante, como se indico, esta posicién ha

* La maximas de “segundo orden”, por el contrario, son méximas que representan “una
disposicion (Fmnstellung) determinada, y fundamental, que un hombre adopta en relaciéon a
la ley moral”, cfr. p. 24.

> Cf. Korsgaard C. (1996), pp. 57-58.

° En la primera parte de ese trabajo, Bittner ofrece una interesante discusién sobre el genuino
caracter de las maximas, especialmente sobre su estatuto de generalidad y subjetividad. Como
se sabe, Kant usualmente define las maximas como principios subjetivos de la voluntad (o
de la accion), pero que en tanto principios deben a la vez ser tomados como universales o
generales (allgemeine Prinzipien, cfr. v.gr KpV'§ 1; Ak. V, 19). Ahora bien, ¢qué significa esto? La
tesis de Bittner es la siguiente: las maximas deben ser interpretadas como “reglas de vida”
(Lebensregeln), en tanto en cuanto ellas deberian ser diferenciadas de los meros “propositos”

129

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N 3 (2008) Resenas

sido sumamente discutida. Los autores que usualmente critican la interpreta-
cion de las maximas como Lebensregeln apuntan a que hay ciertas maximas que
no se dejan reconducir a la interpretacion de Bittner (v.g7 el caso de “apuro
econdémico” que Kant trata entre otros en el § 4 de la KpV7). Schwarz recoge
ese punto, y lo vincula con el hecho de que, segtin ella, existen ciertas maximas
que parecen no tener una conexion directa con la representacion de la felici-
dad del agente en cuestion y por tanto no se dejan expresar de manera acorde
a la propuesta de Korsgaard. De esta manera, Schwarz intenta considerar la
propuesta de Kohl y elucidar si ella puede ofrecer mejores perspectivas. Se-
gun esta propuesta, las maximas poseen la estructura (en tercera persona): “P
quiere realizar, si él estd en una situacion del tipo P, una accion del tipo a”®.
La propuesta de Kéhl, empero, tampoco carece de problemas, segin Schwarz.
El punto central para ella es que el concepto de “fin”, que pareciera estar re-
cogido de mejor manera en la explicaciéon de la estructura de las maximas de
Korsgaard (y que no es recogido en la formulacion de Kohl), juega un papel
central en la estructura de las méaximas (al menos de algunas méaximas)’. La
manera en que Schwarz intenta resolver este problema, es intentando mostrar
que los ejemplos que podrian ser considerados como cayendo bajo la formu-
lacion de Korsgaard son reconstruibles en los términos de la formulacion de
Kohl (cfr. p. 109)™.

(Vorsiitze) (cfr. Bittner R. (1974), p. 487). Dicho de otra manera, deben ser interpretadas
como principios que valen dentro de la esfera de mi voluntad, pero que, en tanto tales,
expresan reglas generales que “orientan”, por asi decir, la vida practica del sujeto. Esta
lectura traeria muchos beneficios, que lamentablemente no puedo detallar aqui (para ello se
puede ver Kohl H. (1990), p. 52, que no obstante rechaza la tesis de Bittner). Tesis similares
a la de Bittner han sido defendidas por Beck L. W. (1960), p. 77 y p. 81; Hoffe O. (1977), p.
359. Por el contrario, la tesis de la interpretacion de las maximas como Lebensregeln ha sido
fuertemente criticada por Allison H. (1990), pp. 91-93; Kohl H. (1990), pp. 53-55; Lukow, P.
(2003), 407-409; Willaschek M. (1992), Praktische Vernunfi. Handlungstheorie und Moralbegriindung
bet Kant, Stuttgart — Weimar: J. B. Metzler, p. 298 n.

7 Bittner mismo alega que en este ¢jemplo Kant “cometié un error”. Cfr. Bittner R. (1974),
p-497n. 7.

% Cfr. Kohl H. (1990), p. 51. O bien en primera persona “Yo quiero realizar...”, etc. Las
maximas en Kant, siempre estan formuladas en primera persona. No puedo comentar aqui
la extrema relevancia sistematica de este hecho.

? En este sentido, cabe destacar el importante pasaje de la Grundlegung (Ak. TV, 436), donde
Kant indica claramente que: “todas las maximas tienen, entonces: materia (sc. un fin)...
forma... y una determinaciéon completa”.

' Lamentablemente no puedo tratar en detalle, por razones de espacio, la interesante
manera en la que Schwarz defiende este punto. Sirva lo siguiente de todas maneras como
breve resumen: Schwarz distingue dos “partes constituyentes” (Bestandteile) de las maximas,

[TRN13

sc. 1) los tipos de accion (“abreviar la propia vida”, “pedir prestado prometiendo en falso

130

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenias Methodus N* 3 (2008)

Luego de ello, Schwarz se refiere a un punto central en la ética de Kant,
que lamentablemente ha sido tratado de manera muy somera en general (si
es que es abordado), sc. el problema de la funcién de la “facultad de juzgar” y
su relacion con las maximas''. En este capitulo, la autora toca este punto de
manera todavia muy superficial. Si bien es cierto remarca varios de los lugares
en que la “facultad de juzgar” cumple una funcién relevante en la filosofia
practica de Kant (el sistema de los deberes de virtud, la “tipica del juicio puro
practico”), no deja de ser verdad también que poco menciona otros textos que
tienen también mucho que ver con este punto, y que podrian incluso haberle

evitado cometer algin, a mi juicio, error interpretativo'®.

El altimo capitulo Schwarz lo dedica a analizar el interesante y novedoso
concepto de “maxima de segundo orden”. Este concepto aparece, sostiene
Schwarz, en muy pocos pasajes de la obra de Kant (v.gr Ak. IV, 400; VI, 47;
392), cfr. p. 131. Estos pasajes introducen un concepto de “maxima” que solo
puede adquirir dos formas: la maxima del mal o del bien. Mientras la primera
es susceptible de ser reconducida analégicamente a cualquiera de las formas
de las maximas de primer orden estudiadas por Schwarz, la segunda parece no

dejarse reducir a las formas estudiadas de las maximas de primer orden (cfr. p.

que lo voy a pagar”, etc.) y 2) los elementos motivacionales (el amor a mi mismo”, “el
deseo de conservar mi patrimonio”, etc.) y /o limitantes. Ahora bien, el punto que indica
Schwarz es que una féormula del tipo Korsgaard (o H — Z como la llama Schwarz), puede
ser reconducida a la formula de Kohl, por la inclusion del fin como elemento “motivante”
o “limitante” en las circunstancias de la accién. Para esto, se debe diferenciar, sostiene
Schwarz, entre el fin como “motor” o “fundamento subjetivo del deseo” (GMS, 427) y
el “fin” como consecuencia prevista de la accion. Asi el fin puede cumplir una funcién
motivante, y por otro solo de especificacion de las condiciones de la accion. Es decir, el
fin puede cumplir la funcién de condicion limitativa (saber o no saber algo) o motivante
(inclinacién). En cualquiera de los dos casos mencionados, la maxima puede ser convertida
de la formula de Korsgaard a la de Kohl.

! Lamentablemente el texto de Schwarz no alcanza, por razones relativas al tema tratado,
un tratamiento integral (tan deseable como inexistente, al menos segiin mi conocimiento de
la literatura) del problema de la facultad de juzgar en la filosofia practica de Kant. La relacion
“maximas — facultad de juzgar” ya habia sido tratada de manera bastante interesante por
Thurnherr U. (1994). Parciales observaciones sobre la relevancia de la “facultad de juzgar”
en la filosofia moral de Kant se puede hallar en Lukow, P. (2003); Willaschek M. (1992), p.
298 y Hoffe O. (1977). Un tratamiento mas detallado, aunque a mi juicio tampoco completo
del tema de la relacion entre la Urteilskrafi y la filosofia practica de Kant en: Wieland W.
(2001), Urterl und Gefiihl, Géttingen: Vandehoeck & Ruprecht, pp. 160-184.

'2 Pienso en el, a mi juicio, central capitulo de la “conciencia moral” (das Gewissen) en la
Religion y las Lecciones de ética. De hecho, creo que si hubiera atendido mas a este capitulo,
Schwarz no habria sostenido tesis como la de que el proceso de aplicacién de las maximas
pertenece a un estado “pre-moral”. Cfr. p. 124.

131

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

138 y p. 141). La distincion, sostiene Schwarz, posee multiples consecuencias,
de las cuales lamentablemente no me puedo hacer cargo aqui por razones de
espacio (cfr. pp. 139-140).

Me parece, en suma, que el libro posee interesantes novedades (a mi
juicio la mayor es la distinciéon entre maximas de primer orden y segundo
orden) que deberian llamar la atencion de la investigacion especializada en
Kant. Es de esperar, entonces, que esta cuidadosa investigacion reciba la

atencion que se merece.

Luwis Placencia
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg

H. Horn & D. Schonecker (editores), Groundwork for the metaphysics of
morals. Walter de Gruyter, Berlin — Nueva York, 2006, 343 pags.

EsTE VOLUMEN contiene 13 contribuciones, todas en lengua inglesa, escritas
por importantes intérpretes, en su mayoria' alemanes y norteamericanos. To-
dos los articulos que se publican en el volumen corresponden a contribuciones
realizadas para un coloquio sobre la Fundamentacion de la metafisica de las costum-
bres realizado en Bonn el 2004. El libro con las contribuciones en su forma
definitiva de articulos data, no obstante, de 2006.

Los ensayos estan distribuidos de modo tal que el lector pueda leer el
libro casi como un comentario a la Grundlegung (en adelante GMS)?. En efecto,
cada contribucién abarca una parte del texto de Kant, de modo que éste es

" En concreto se trata de ensayos de Nico Scarano, Allen Wood, Cristoph Horn, Marcia
Baron, Harald Kohl, Markus Willaschek, Bernard Ludwig, Mark Timmons, Samuel
Kerstein, Klaus Steigeder, Corina Mieth y Jacob Rosenthal, Marcel Quarfood y Dieter
Schonecker.

? Es de destacar que en los 4 Gltimos aflos la tradicién de comentarios a la Grundlegung se ha
visto engrosada de manera importante con la apariciéon de los comentarios de Horn, Mieth
& Scarano (2007), Wood & Schonecker (2002 y segunda edicién en 2004) y Timmermann
(2004), entre otros. Si a ellos se suman la obra que aqui comentamos, mas los ya clasicos
comentarios de Kaulbach (1988), Paton (1962), Ross (1952) y los maés recientes de tipo
cooperativo como Pasternack (ed.) (2002), Hoffe (ed.) (1989) y Guyer (ed.) (1998), se podra

132

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

cubierto casi de manera completa por los 13 trabajos que aqui se presentan.
No obstante lo anterior, es menester tener en cuenta que se trata de obras de
autores que son dispares no sélo en calidad, enfoque interpretativo y estilos,
sino también en intenciones. En la mayoria de las ocasiones, de hecho, los
autores no se concentran en la totalidad del pasaje que les corresponderia
comentar segin cada caso, sino que abordan tan sélo un par de problemas
vinculados a la seccién de texto que estan tratando. Esto, si bien es cierto da
lugar a una discusion de altisimo nivel técnico, provoca también que el libro
contenga importantes vacios. También a veces sucede lo inverso, a saber, en
algunas ocasiones los autores deben hacerse cargo, por requerimientos propios
del pasaje que estan interpretando, de dar una interpretaciéon de conceptos o
secciones del texto que se hallan a cargo de otro autor, caso en el que, ademas,
no siempre coinciden las dos interpretaciones que se ofrecen (comentaré un
caso de este tipo mas abajo en lo que sigue). Mas, pese a todo esto, se podria
decir que el texto posee cierta unidad que resalta por sobre el hecho de que
cada intérprete se hace cargo de secciones especificas de la obra de Kant, de
modo que a veces los diversos tratamientos llegan a conservar una armonia
que no deja de ser sorprendente. Lo anterior, por cierto, no obsta para que
en ocasiones conceptos centrales de la obra de Kant sean interpretados de
manera diferente por los diversos autores, tal como ocurre notablemente,
por ejemplo, con el concepto de “buena voluntad” (este es el que caso que
comentare).

Por razones de espacio no puedo comentar aqui cada trabajo en detalle,
de manera que me concentraré solo en dos que intentaré tratar de la manera
mas intensiva posible (lo que me parece claramente mejor que un mero “re-
sumen” en “tres lineas” de cada articulo del texto). Existe buena razon para
adoptar este procedimiento y para escoger los dos articulos que escogi. Se
trata del hecho de que algunos de los autores que participan de este volumen
poseen como importante nota en comun el pertenecer a un grupo de intérpre-
tes que ha hecho un esfuerzo especialmente interesante por la rehabilitacion
de la filosofia kantiana®, en particular dentro del &mbito anglosajon, donde las
propuestas morales del filosofo de Konigsberg han sido particularmente mal

apreciar que la Grundlegung es claramente la obra mas comentada de la filosofia moral de
Kant (al contrario de la ApV, de la cual hay, tal como se quejaba ya L. W. Beck en los anos
60, escasisimos comentarios).

* Estos autores han intentado defender una posicion que ha sido catalogada como la del
“new Kant”, en tanto ellos comparten, frente a las objeciones tradicionales a la ética de

133

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

entendidas*. Uno de ellos es A. Wood, quien ha dedicado en este volumen
un interesante articulo a comentar las paginas en las que Kant trata el ya
mencionado concepto de “buena voluntad”. En relacion con esto, es de notar
que, st bien es cierto que Wood ya habia ofrecido en su importante trabajo
Kant’s ethical thought” una interpretacion de este concepto del tipo de la que
sostiene en el volumen que ahora comento, y que ademas ya habia presentado
una defensa un tanto mas amplia de esa interpretaciéon®, no deja de ser cierto
que su propuesta sigue siendo novedosa y sugerente, al punto de que otros
participantes del volumen se hacen cargo de la misma, aunque de manera
critica. En su articulo, que abre el tratamiento del cuerpo de la Grundlegung
en este volumen, y que lleva por titulo: The good without limitation, el intérprete
norteamericano se dedica a analizar las tres tesis que él sostiene se hallan invo-
lucradas en este concepto (la de su indisminuibilidad, su inaumentabilidad y
su incondicionalidad), a las que se suma una cuarta caracteristica, segtn ¢l 16-
gicamente independiente, correspondiente al hecho de que posee la “dignidad
mas alta”, para luego dar una interpretacion del modo en que se conecta el
concepto de buena voluntad con el de “deber”, y mas particularmente con el
de “actuar por deber”. Es ahi donde Wood sostiene que “actuar por deber” y
“buena voluntad” no sélo no se identifican, como es tradicién entre los scholars
kantianos afirmar, sino que de hecho es posible una buena voluntad que actte
“conforme al deber” (cfr. pp. 33-34). Junto con ello, Wood sostiene que existe
una diferencia entre una “buena voluntad” y una “voluntad absolutamente
buena” (cfr. p. 38), diferencia que consistiria en el hecho de que en el caso de

97

la voluntad “absolutamente buena™’, a diferencia de la “buena voluntad”, el
principio de la voluntad se conformaria él mismo a la ley moral. En cambio,
en el caso de la “buena voluntad” ocurriria que solo la mdxima se acomodaria

alaley moral. De esta manera, para Wood, la idea de que existe una voluntad

Kant, una estrategia comun: intentar mostrar que el filésofo de Konigsberg ha sido mal
interpretado (por ejemplo, por Hegel o por los neo-aristotélicos y representantes de la ética
de la virtud, o.gr Maclntyre, Stocker), y que por tanto las carencias de las que se acusa a
su filosofia practica no son tales. Esto es lo que Pippin llama la estrategia del “everything
you can do I can better”. Cfr. R. Pippin “Rigorism and the new Kant”, en: V. Gerhardt,
R. P Horstmann und R. Schumacher (Hrsg.) (2001), Kant und die Berliner Aufklirung, Berlin
—Nueva York: de Gruyter, p. 315. En este articulo Pippin ofrece una revision critica de estas
estrategias. Lamentablemente no puedo referirme a ella aqui por razones de espacio.

* Un ejemplo de ello se encuentra en W. Frankena (1963), Ethics, New Jersey: Englewood
Cliffs, pp. 30-33.

> A. Wood (1999), Kant’s ethical thought. Cambridge: Cambridge Univ. Pr., pp. 21-26.
® A. Wood (2003), “The good will”, Philosophical topics, pp. 457-484.
7 Para esta expresion, cfr. Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Ak. IV, 426, 437, 439, 444, 447.

134

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

que es “absolutamente buena” no es una mera repeticion de la idea de que la
buena voluntad es “absolutamente buena”®.

Aunque no es claro desde el principio, estas ideas de Wood estan direc-
tamente conectadas con el sumamente interesante trabajo de M. Baron, en el
cual se hace cargo del problematico pasaje de GMST 397-401, en el cual Kant
distingue entre 4 tipos de acciones segun como se vinculen con la nocién de
deber (contrarias al deber, conformes al deber por inclinacién mediata, confor-
mes al deber por inclinacién inmediata y por deber). En este texto, Baron se
hace cargo, al igual que en su monografia Kantian ethics (almost) without apology de
la ya clésica objeciéon planteada por F. Schiller (cfr. v.gr Uber Anmut und Wiirde),
conocida particularmente en la irénica version titulada “Escrapulo de con-
ciencia™, y reiterada en otras formas por autores como Hegel (cfr. v.gr. Grundli-
nien der Philosophie des Rechts, § 135) y la literatura contemporanea, objeciéon que
intenta mostrar que la propuesta kantiana resultaria insatisfactoria en tanto en
cuanto Kant habria sostenido que el valor moral de las acciones solo reposa
en la superacion de las propias inclinaciones, y por tanto sélo en el obrar

’710(

“por deber”" (z.e. 1o que Wood quiere evitar con su estrategia de “ampliar” el
concepto de buena voluntad), postura que entraria en conflicto con una parte
importante de nuestras intuiciones morales cotidianas (tal como pretenden
mostrar los ejemplos de Schiller o Stocker) que valoran positivamente, al me-
nos en algunas ocasiones, la conjuncion de una disposicion afectiva hacia una
determinado curso de accién y el que ese curso de acciéon corresponda a lo
que en ese caso se debe hacer. En este contexto Baron critica varias de las ideas
implicitas en esa lectura. En primer lugar, ella sostiene que la mayoria de los

autores leen este texto kantiano como una suerte de “tratado independiente”,

# No puedo detenerme aqui en un comentario de la tesis de Word, que me parece, de todos
modos, altamente implausible.

O Cix. Schillers Werke (1992 [=1940]), National Ausgabe, Herausgegeben von Julius Petersen,
I BeiBner et alit, Weimar: Verlag Hermann Boéhlaus Nachfolger, vol. I, p. 357. La posicion
de Schiller es, por cierto, bastante més seria, y puede ser revisada en el ya mencionado Uber
Anmut und Wiirde y en las Cartas para la educacion estética del hombre. Mucho se ha escrito sobre la
relacion entre Schiller y Kant en este topico, pero probablemente el trabajo mas interesante
(y del cual es deudor el texto de Baron) es el de H. Reiner (1974), Pflicht und Neigung. Die
Grundlage der Sittlichkeit, Misenheim — Glan: Westkulturverlag.

10 La clasica objecion de Schiller ha sido replanteada de otro modo por autores pertenecientes
a la asi llamada “ética de la virtud”. En este tipo de la literatura ha sido influyente el
articulo de M. Stocker, cfr. M. Stocker (1976), ““The moral schizophrenia of modern ethical
theories”, The journal of philosophy, 73, pp. 453-466. Las objeciones de Stocker y Schiller, pese
a poseer ciertas diferencias estructurales (a las que no me puedo referir aqui), pueden ser
consideradas, con todo, como dos expresiones de un tronco critico comin.

135

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

sin tomar en cuenta que ¢l forma parte del argumento de GMS 1. Este error
fundamental debe ser corregido, piensa Baron, para una recta interpretacién
de Kant aqui. El primer paso que da Baron para reinterpretar de manera
correcta el pasaje es hacer notar que la siguiente aseveraciéon kantiana “es mas
dificil notar esta diferencia (st la accion ocurrio por deber o sblo conforme al deber,
aclaracion LP) donde la accion es conforme al deber y el sujeto tiene ademas
una inclinacién inmediata hacia ella (que cuando la inclinacién es mediata,
aclaracion LP)” (GMS; Ak. IV, 397) pretende establecer una diferenciacion en
conceptos y no sélo en motivos de la accion (Baron p. 76, la tltima posibilidad
del binomio recién mencionado contradice como la misma Baron hace notar
declaraciones explicitas de Kant en GAMS; Ak. IV, 407). Esta distincion es mas
dificil de hacer en el Gltimo caso, piensa Baron, porque ambos son casos de
“hacer algo por mor de eso mismo” (doing it _for its own sake). Asi, ella indica:
“Kant esta explicando qué es actuar por deber, en el interés de iluminar el
concepto de buena voluntad y ubicar en altimo término el principio que debe
guiar una voluntad de ese tipo. Para ser claro al respecto, es necesario aislar el
actuar por deber de las conductas que podrian ser confundidas con él. No hay
riesgo de confundir las acciones hechas por deber con aquellas que el agente
reconoce que son contrarias al deber... ni hay riesgo de confundir las acciones
hechas por deber con las acciones hechas por interés propio. Pero las acciones
en las que el agente tiene una inclinaciéon inmediata y en las que el agente no
actta por deber, podrian confundirse con las acciones hechas por deber” (p.
89). Los ejemplos de Kant tienden a elucidar esta dificultad. De esta manera,
casos como el del hombre que pierde por causa de circunstanciales tormentos
su amor a la humanidad y asi todo es capaz de ser caritativo muestran que en
lo que piensa Kant aqui es en la elucidacion del concepto de “actuar por deber”
y en distinguirlo del actuar por inclinacién, con el fin de ilustrar un determina-
do tipo de “valor moral” (como se vera, en este punto Baron se distancia de la
interpretacién hecha por Wood). Mas no se sigue de ello, segiin Baron, que no
existen razones para pensar que las acciones a las cuales tenemos alguna incli-
nacion puedan ser excluidas de ser contadas como susceptibles de ser “hechas
por deber” (Baron pp. 78-79). La recta interpretacion del ejemplo, dice Baron,
solo nos deja en claro (tal como ya lo hizo ver Barbara Herman'') que de lo
que se trata aqui es de uno y el mismo hombre cuyas acciones no poseen en un

primer caso valor moral (cuando las hace sélo por inclinaciéon) y que si poseen

" Cfr. Barbara Herman (1993), The practice of moral judgement, Cambridge/Mass.: Harvard
University Press, pp. 18-19.

136

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

ese valor en el segundo caso (cuando se las hace sélo por deber). Este punto de
Kant es consistente, piensa Baron con todas las siguientes posibilidades en las
que se puede pensar la relaciéon “actuar por deber” y “actuar por inclinacion”:
1) las acciones realizadas por deber excluyen la inclinacion (punto que Baron
acepta), 2) el actuar por deber es consistente con el estar inclinado a una accién
(punto que Baron también acepta), 3) una acciéon puede ser hecha tanto por
deber como por inclinacién (opciéon que Baron rechaza). Baron intenta mos-
trar a lo largo de su ensayo la posibilidad de que Kant admita la forma 2, que
implica por tanto la posibilidad de la existencia de acciones hechas por deber,
pero con una inclinacién concomitante, lo que ella llama actuar aus Pflicht pero
mit Newgung. (Baron pp. 80-81).

También interesantes son los trabajos de Willaschek (que resume algunos
de los contenidos de su interesante libro Praktische Vernunfi. Handlungstheorie und
Moralbegriindung bet Kant), dedicado a comentar el decisivo pasaje de Grundlegung
412-417, o0 el de D. Schonecker, destinado al complejo pasaje de la “deduccion
del imperativo categorico”. No puedo comentar estos trabajos, ni los demas,
por razones de espacio. Comentarios aparte me parece también que merece-
rian los trabajos de Scarano (sobre el prologo en el que realiza la interesante
propuesta de lectura de la funcién que cumple el concepto de “necesidad” en
el prélogo de la obra de Kant) y de C. Horn sobre el poco estudiado y com-
plejo argumento de la “finalidad en la naturaleza” en GMS 1.

Me parece, por tanto, que el libro es en general una interesante contri-
bucién (entre otras cosas, porque quienes escriben en ¢l han dedicado ahi
importantes esfuerzos para defender interpretaciones por las cuales ellos mismos
han ya realizado una contribucién a la literatura kantiana), de manera que
creo que deberia tener una buena recepcion entre los especialistas. Quizas la
unica nota llamativamente negativa del texto sea el hecho de que muchos de los
autores, provenientes del mundo germanoparlante, hayan renunciado a escribir
en su lengua, fomentando con esto la penosa tendencia, cada vez mas frecuente
en el ambito académico, a considerar como practicamente fuera de la discusion
técnica cualquier aporte que no esté realizado en lengua inglesa. Por cierto, no
me parece que sea dificil ver los peligros que esto conlleva, especialmente en el

ambito de la investigacion especializada en un autor aleman.

Luis Placencia
Martin-Luther-Universitit Halle-Wittenberg

137

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

Gilles Deleuze, Exasperacion de la filosofia. El Letbniz de Deleuze. Traduccion
y notas de Equipo Editorial Cactus, Cactus, Buenos Aires, 2006, 390

pags.

ESTE VOLUMEN, segundo en la Serie Clases de editorial Cactus, corresponde a
la primera edicién en castellano de quince lecciones que Gilles Deleuze dictara
en los anos 80’ sobre el pensamiento de G. W. Leibniz en la Universidad
de Vincennes, actual Paris VIII. Un traducciéon a nuestro idioma de estas
lecciones, asi como también una transcripciéon del francés y en algunos casos
traducciones a otros idiomas, ha estado disponible desde hace ya algunos afos
via internet'. Sin embargo, al tratarse de una edicién mas cuidada, la version
del Equipo Editorial Cactus cuenta con ventajas significativas respecto a la
de la web: una mejor traduccion y ordenamiento del texto, ajustadas notas,
esquemas, etc.

Las lecciones se encuentran divididas en dos grandes grupos segin el
periodo en que fueron dictadas: las primeras cinco, entre Abril y Mayo de 1980,
y las restantes diez, entre Diciembre de 1986 y Mayo de 1987. Esto resulta
especialmente significativo considerando el desarrollo que el pensamiento de
Deleuze experimento a través de estos anos, lo que decantard finalmente en la

publicacion de El pliegue; Leibniz y el Barroco de 1988.

Como todo gran curso, los dictados aqui por Deleuze transitan en muchos
de sus momentos por gran parte de la historia de la filosofia, en conexiéon no
solo con aquellos autores de los que resulta una referencia obligada hoy en dia
al hablar de Leibniz, como Aristoteles, Descartes, Newton, Voltaire o Russell,
sino también, Plotino, Nietzsche, Bergson, Freud, Husserl, Merleau-Ponty,
entre otros.

Ellibro comienza con un curioso prélogo en que se nos habla poéticamente
de sombras, colores, la clase burguesa, Bs. As.-Diciembre de 2001, Fito Paez,
Leibniz, etc., seguido de una pequefia nota acerca de la edicion, para luego
dar paso al curso como tal.

En la primera sesion, titulada por Deleuze “Un pensamiento divertido”,

se presentan los conceptos mas importantes involucrados en el delirante

! http://www.webdeleuze.com/php/liste_texte.php?groupe=Leibniz

138

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

proceso creativo de la filosofia de Leibniz, a saber: principio de identidad,
principio de razoén suficiente, inherencia o inclusion, expresién, punto de vista,
y composibilidad e incomposibilidad.

La segunda leccién se centra en el concepto de inclusién del predicado
o atributo en la nocién del sujeto, concepto que remitiria, en definitiva, al
desarrollo del analisis infinitesimal leibniziano. La tercera leccion se centra en
el concepto de composibilidad e incomposibilidad, lo cual, a su vez, remitiria
al concepto de singularidad pensado en sentido matematico-psicologico.
Tanto la inclusién como la incomposibilidad, remarca repetidamente Deleuze,
corresponden a dos aspectos de un mismo problema lo cual hace que ambas
lecciones queden agrupadas, como una segunda parte del curso, bajo el titulo
general de “Sustancia, mundo y continuidad”.

En la siguiente leccion Deleuze nos presenta una deduccion de
los principios fundamentales del pensamiento de Leibniz mostrando el
encadenamiento necesario existente entre ellos. El primero de estos es el
Principio de Identidad: ‘toda proposiciéon analitica es verdadera, sea por
reciprocidad, sea por inclusion’. De aqui se deduce el Principio de Razén
Suficiente que afirma que ‘toda proposicion verdadera es analitica’. A esta
ultima formulacién, en apariencia tan simple de plantear, pues tinicamente se
trataria de invertir el principio de identidad, sélo fue posible llegar, remarca
Deleuze, sobre la base del descubrimiento del analisis diferencial o célculo
infinitesimal. El tercer principio, el Principio de los Indiscernibles, nace de una
reciprocacion de una ultima formulacion del Principio de Razon Suficiente, a
saber: ‘para toda cosa existe un concepto’, y que resulta ‘para todo concepto
una cosa y sélo una’. Esto llega a ser ain mas provocativo formulado de
la siguiente manera: ‘toda diferencia es conceptual en ultima instancia’.
Particularmente llamativo sera el desarrollo que adquiere esto en la critica de
Leibniz a la fisica de Descartes. Como altimo gran principio se encuentra el de

Continuidad, cuya presentacion remite a lo visto en la leccion tercera.

La quinta leccién presenta la disputa existente entre Leibniz y Kant
respecto al conocimiento, disputa que en definitiva remite a una distincion
fundamental a la hora de definir el espacio y el tiempo. Llevando al limite,
en este sentido, la tradicion clasica de la filosofia a través de su teoria de la
composibilidad y el mundo, Leibniz concebira el espacio como el orden
de las coexistencias posibles, y el tiempo como el orden de las sucesiones
posibles, mientras que para Kant lo primero sera definido como la forma de
exterioridad, y lo segundo como forma de interioridad. So6lo a partir de Kant,

139

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

pues, el tiempo, y con ello por cierto también el espacio, llega a ser el problema
principal de la filosofia. De esta crisis fundamental operada en Kant se deriva,
ajuicio de Deleuze, en primer lugar una valoracion por lo abierto, en segundo
lugar, una transformacion en el concepto de fenémeno en tanto pensado ya
no bajo la dualidad apariencia/esencia sino mas bien apariciéon/condiciéon o

sentido, y, por tltimo, una alteracion en la nocion de subjetividad.

El segundo grupo de lecciones que comienza desde ahora transitara por
tres grandes unidades tematicas: composibilidad, acontecimiento y cuerpo.
La caracterizaciéon general que agrupara todo esto serd la de mundo barroco,
mundo del cual Deleuze excluird explicitamente a Descartes, pero no asi a

Spinoza.

La sexta clase comienza recapitulando los puntos mds importantes
abordados en una sesion anterior, de la cual, sin embargo, parece no haber
quedado un registro en audio. El transito que se hace ahora es desde el
elemento genético de los repliegues de la materia, esto es, la curvatura variable
o inflexion que va al infinito, hasta la ménada como unidad individual que
envuelve la infinidad de los predicados, pasando por los conceptos de punto

de vista, inherencia, y expresion.

Luego de algunas consideraciones estéticas acerca del Barroco, Deleuze
retorna en la siguiente leccion al problema de la inclusion del predicado en
la nocién del sujeto. A diferencia de la segunda exposicion del afio 80°, sin
embargo, la distinciéon entre proposiciones de esencia y proposiciones de
existencia no es ya establecida apelando al tipo de andlisis, finito e infinito,
mvolucrado en cada caso para demostrar tal inclusion, ya que en ambos se
trataria de un andlisis infinito. En una expresion, por ejemplo, del tipo “2+2
= 47, el analisis limitaria en definitiva con nociones absolutamente simples,
en si mismas directamente elevables al infinito, aunque nuestro conocimiento
finito sélo pueda alcanzar nociones relativamente simples, en este caso, los
nimeros primos 1, 2 y 3, cuyo predicado o acontecimiento seria “2+2 = 4.
Al final de ésta leccion y en la totalidad de la siguiente, Deleuze vuelve sobre
la nocién de composibilidad e incomposibilidad, reconocida ahora como la
nociéon mas enigmatica de Leibniz. Nuevamente aqui la clave estaria puesta en

el desarrollo de una teoria matematico-filosofica de la singularidad.

En la novena leccion, Deleuze se enfrenta directamente con el importante
problema de la libertad individual en Leibniz, advirtiendo, en primer lugar, que
no todo acto es necesariamente un acto libre. Ahora bien, bajo la cuestion de st

140

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N’ 3 (2008)

es posible afirmar a lo menos ciertos casos de libertad descansa, por lo general,
un malentendido radical consistente en tomar la inclusion de los predicados en
la nocién del sujeto como una inclusion de actos ya hechos, ya dados, como si
César, por ejemplo, antes de franquear el Rubicon, lo hubiese ya franqueado.
Por el contrario, a juicio de Deleuze, la inclusion sélo puede pensarse como acto
presente, y solo desde ahi posible de proyectar a nuestro pasado, en absoluto
como resultado de actos hechos, meramente desplegados en un presente.

Las siguientes tres lecciones se centran en A. N. Whitchead, filosofo
que es presentado aqui como verdadero sucesor o diddoco de Leibniz en una
tradicion filosofica que erige la nocién de acontecimiento como concepto
central, y que tendria como primer exponente a los estoicos antiguos. Como
tal, habria una serie de desarrollos propios en el pensamiento del autor de
Proceso y Realidad, especialmente en lo referido a la génesis del acontecimiento
u ocasiéon actual y a su composicién, que arrojarian luz sobre Leibniz, por
ejemplo, en su concepcion del caos, el placer, y su asi llamado ‘optimismo’.
Es en este grupo de lecciones donde aflora quizas de modo mas nitido uno
de los motivos principales que llevd a Deleuze a interesarse en Leibniz: la
complementariedad esencial entre metafisica y ciencia presente en su
pensamiento, esto es, conceptos filosoficos naciendo en correspondencia con
desarrollos cientificos, funciones creadas en relaciéon a desarrollos filoséficos;
funciones que repercuten en filosofia, conceptos que repercuten en ciencia. Lo
mismo ocurre con Bergson y el mismo Whitehead.

Finalmente, el tltimo grupo de lecciones aborda la relacién necesaria
entre moénada y cuerpo desde tres aspectos distintos: el idealismo de Berkeley,
el infinito y desde la teoria del vinculum substantiale.

El examen apasionado que Deleuze dedica al pensamiento de Leibniz a
lo largo de estas lecciones constituye un gran aporte no sélo en lo que se refiere
al estudio especializado de este autor, sino también al modo de ensefianza
filosofica exhibida aqui. En esta dificil tarea de captar con rigurosidad el
desarrollo propio de un discurso filosofico, editorial Cactus nos presenta en
general un texto agil, limpio, ordenado, sin muchos sobresaltos en su redaccion,
salvo por el uso de ciertos argentinismos y una que otra mala transliteracién
del griego y formulacion en latin, pero que no deben tomarse sino como
excepciones a la regla de una muy buena edicion.

Carlos Calvo
Unwversidad de Chile

141

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N 3 (2008) Resenias

Sara Barrena, La razdn creativa. Crecimiento y finalidad del ser humano segin C.
S. Peirce. Rialp Editores, Madrid, 2007, 318 pags.

EL cARACTER BOHEMIO de Charles S. Peirce no le ha impedido alcanzar
un merecido reconocimiento por parte de las mas diversas tradiciones de
pensamiento, a pesar de no desarrollar una actividad propiamente académica.
En este sentido su filosofia pragmatista hoy dia se sitda a un nivel de interés
parangonable a la de Aristoteles, Duns Scoto o Kant, siendo uno de los pocos
intelectuales que, a diferencia de lo que sucede con las propuestas rupturistas de
Hegel, Marx o Nietzsche, permite seguir postulando un ilimitado meliorismo
aun mas autocritico en el desarrollo interno de las diversas tradiciones de
pensamiento, incluyendo ahora también la posibilidad de establecer una
continuidad entre los autores clasicos y modernos. De todos modos Sara
Barrena no ha tratado solamente de enmarcar a Peirce en las distintas
tradiciones de pensamiento, sino que ha dado un paso mas: ha tratado de
justificar la profunda unidad subyacente al estilo aparentemente disperso y
fragmentario de Peirce, a fin de localizar el hilo conductor que permita dar
raz6n de las numerosas revisiones y fluctuaciones en el modo de concebir
su propia filosofia, como especialmente ocurre con la propia nociéon de
pragmatismo, el método abductivo o la justificacién de una razén creativa.

A este respecto, Sara Barrena hace de la creatividad, o mas bien de la
razon creativa, el nudo gordiano que a su vez aporta un hilo conductor interno
en la compleja arquitecténica de las numerosas dudas y fluctuaciones que se
observan ala hora de concebir el propio pragmatismo. Peirce habria concebido
la creatividad como una caracteristica de la razon tedrico-practica, que a su vez
permite asignarle unas correspondientes pretensiones de verdad, de veracidad
o de sentido, en contraposicion a lo que sucedié en otros pragmatistas que
rechazaron este tipo de pretensiones, como fue el caso de James o Dewey. De
este modo, Peirce pudo justificar la reflexividad, la continuidad y el ulterior
crecimiento interno de sus propias propuestas semioticas, tratando a su vez
de garantizar su posible validez tedrica y una efectiva viabilidad practica.
Ademas, esta creatividad se desarrolla en tres ambitos paralelos, como son la
logica, la ética y la estética, concebida esta Gltima como una teoria metafisica
de los fines ultimos, que a su vez deberia estar sobreentendida en aquellas otras
dos formas de saber. Evidentemente con esta sistematica no se pretenden dejar
zanjados todos los problemas. Mas bien se pretende mostrar como Peirce tratd

142

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. ©
Inhalts I fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenias Methodus N 3 (2008)

de dar unidad arquitecténica al conjunto de su filosofia, a pesar del aspecto
aparentemente fragmentario de muchas de sus propuestas.

Para alcanzar estas conclusions, la monografia se divide en cuatro
capitulos, un epilogo y un apéndice: 1) ;Qué es la creatividad?, justifica cuatro
rasgos arquitecténicos basicos de la subjetividad humana en el pragmatismo,
que ahora se conciben como otros tantos presupuestos teérico-practicos de
la efectiva realizacion creativa de una accién, ya sea especulativa o practica,
como ahora sucede con la apertura, la temporalidad, la continuidad y el
crecimiento; 2) El resultado de la accién creativa, analiza los tres pasos
procedimentales de todo analisis reflexivo sobre los presupuestos teérico-
practicos de este tipo de accién, a fin de poder ejercer un efectivo control sobre
s mismo y sobre sus posteriores consecuencias, mediante el concurso de tres
facultades: la abduccion (o reflexion), la imaginacion (y los habitos) y el amor
creativo (o el arte); 3) Las manifestaciones de la creatividad: logica, ética y
estética, pretende justificar los tres postulados incondicionados del uso tedrico-
practico de la razon creativa: a) la consecucion de una efectiva comunidad de
investigacion capaz de garantizar la intercomunicacién semiotica y el propio
progreso cientifico; b) la posible adquisicion de unos habitos vitales creativos
con capacidad de dar una respuesta original a los problemas inaplazables
de la existencia, sin reducir la ética a una simple respuesta reactiva de tipo
mecanico; ¢) el reconocimiento del caracter artistico de toda acciéon tedrico-
practica de la razon creativa, ya se dirjja a una ulterior aplicacion de tipo
cientifico o ético; 4) El ser humano a la luz de la racionabilidad, otorga a los
anteriores dualismos antropologicos la capacidad de integrarse en la unidad
del ser humano mediante el recurso a una légica abductiva ain mas creativa.
Finalmente, en el epilogo y en el apéndice, se resalta la importancia del
legado de Peirce para el pensamiento contemporaneo, asi como sus enormes

posibilidades de aplicacion en el ambito educativo.

Para concluir, una observacion al lector. Sin duda uno de los mayores
descubrimientos de Peirce habria consistido en la justificacion de la
articulacién interna existente entre la creatividad heuristica de los métodos
logico-criticos, la triple intencionalidad aristotélica de las categorias semidticas
y la transcendentalidad kantiana ahora atribuida a los nuevos postulados
incondicionados de la razbén creativa. Sara Barrena anteriormente ya hizo
notar este extremo a lo largo de la traduccion del llamado Manuscrito L. 75 de
Peirce (cf. Peirce, Charles S., La ldgica considerada como semidtica. Indice del pensamiento
peirceano, traduccion y edicion de Sara Barrena, Rialp, Biblioteca Nueva,

143

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resenas

Madrid, 2007), y ahora se confirma de un modo atin mas sistematico. En este
sentido Peirce habria establecido un sutil hilo conductor entre la creatividad, la
intencionalidad y la transcendentalidad, ampliando enormemente el horizonte
interpretativo desde el que se formulan anteriores propuestas de Kant, o atin
antes por Aristoteles, sin volver a un representacionismo en si mismo escéptico
0 a una Interpretaciéon meramente dogmatica de la metafisica, como a su
parecer habria ocurrido entonces. A este respecto, la monografia de Sara
Barrena postula una continuidad entre el pensamiento clasico, moderno y
contemporaneo, yendo sin duda mucho mas alla de lo que pretendié Peirce,
aunque sin apartarse de una lectura literal de sus textos.

Carlos Ortiz de Landdzur
Unwversidad de Navarra

Gunnar Hindrichs, Das Absolute und das Subjekt. Untersuchungen zum
Verhdlinis von Metaphysik und Nachmetaphysik. Vittorio Klostermann,
Frankfurt am Main, 2008, 346 pags.

A DIFERENCIA DE la gran mayoria de las tesis de habilitacion, este libro del
Dr. Gunnar Hindrichs (nac. 1971) se concibe no como un trabajo erudito
en profundidad, sino como un intento original de hacer metafisica después
de la post-metafisica. Al mismo tiempo, fue galardonado con el Akademicpreis
2008 por la Academia de las Ciencias de Heidelberg. Al menos por estos dos
motivos, creo que vale la pena dedicarle la atencion a Das Absolute und das

Subjekt.

En la Introduccién, Hindrichs describe la devaluacion y rechazo de la
solaidea de la metafisica en la actualidad, como también la insuficiencia de los
intentos posteriores de Strawson y sus seguidores de realizar una ‘metafisica
descriptiva’, ya que, a su juicio, es una forma de encogimiento (Schrumpform)
de las pretensiones histéricas de la metafisica occidental. Asi, este libro se
plantea como un intento en la direccién opuesta: una investigaciéon sobre el
Absoluto y su relacién con la subjetividad, temas metafisicos por excelencia

144

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N 3 (2008)

y que son explicitamente excluidos de la tradiciéon de la metafisica analitica
contemporanea. Para esto, se divide en dos grandes partes: (I) ‘Descubrimiento’
(Freilegung) y (I1) ‘Cambio de direccion’ (Hinwendung). En esta resena, por motivos
tematicos y de espacio, me ocuparé exclusivamente de la primera parte y sus
vinculaciones con la filosofia moderna.

En ‘Descubrimiento’, bajo el subtitulo ‘Hacia la problematica del
Absoluto’, Hindrichs se propone replantear este tema desde su aproximacion
filosofica mas radical: el argumento ontolégico. La sola consideracion del
concepto de Absoluto exige dar una respuesta sobre su existencia, esto es, sobre
la posibilidad y la necesidad de su existencia. El autor toma una actitud mixta
ante este problema: mediante el estudio historico de las distintas versiones
del argumento ontologico se pueden ir articulando sus diversas dimensiones
sistematicas que revela el concepto del Absoluto. Asi, el analisis de Hindrichs
busca, no interpretar los distintos autores, sino mas bien utilizarlos en funcién
de su propia argumentacion.

Este recorrido comienza en el primer capitulo con una primera
argumentacion sistematica del argumento ontologico, o por decirlo de alguna
manera, la version del mismo Hindrichs al respecto. Intentaré resumir su
argumento: El primer paso parece ser etimolédgico: Absoluto signifca lo disuelto,
lo desatado (das Losgeliste, §2). De esto se sigue la imposibilidad de establecer
relaciones entre lo Absoluto y algo externo a éste y, por tanto, la imposibilidad
de que éste se encuentre condicionado, o bien, que condicione a algo exterior.
Lo que es condicionado y determinado por ninguna otra cosa, s6lo puede estar
determinado por si mismo (§§3 — 5). Y esta autodeterminacién no puede ser
contigente: de ser asi, habria una determinaciéon desde un otro, que violenta
la idea misma de un absoluto lo que indica que esta autodeterminacién es
necesaria (§6). Esta primera aproximacién, indica Hindrichs, se muestra
msuficiente, pues debe mostrarse que el concepto de Absoluto es armoénico
(stimmag) — o consistente, en términos tradicionales — en su propia configuracion,

pues de lo contrario su existencia es imposible (§8).

El segundo capitulo busca analizar la formulacion original del argumento
en Anselmo de Canterbury. El seguimiento del texto y la reconstruccion
que hace del argumento, como de la disputa con Gaunilo, es clara y bien
documentada. La formalizaciéon del argumento (§§21 — 26) es aclaradora y
sistematicamente impecable. Como una primera version de este argumento,
Hindrichs destaca dos aspectos: (a) la autarquia logica del argumento, esto es,
la pretension de prescindencia de alguna metafisica particular para que tenga

145

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N 3 (2008) Resenas

validez (§19) y (b) la utilizacién por parte de Anselmo de una caracterizacion
negativa (negative Kennzewhnung) para referir a Dios, sin que sea posible el
conocimiento pleno de su concepto (§§35 — 39).

El tercer capitulo ‘El mas alto poder’ (Hichste Macht) comienza con las
criticas de Descartes al argumento ontolégico anselmiano (§§40 — 42) y luego
expone la de las Meditationes Metaphysicae. Ahora bien, Hindrichs formula
el argumento no exactamente desde la quinta meditacioén, sino desde las
respuetas a Caterus cuando plantea que Descartes estaria pensando en un
ser que, al ser omnipotente, dispone de su propia existencia y, por tanto, debe
existir necseariamente (§43). Este argumento sin embargo, destaca Hindrichs,
no es valido, pues son dos cosas distintas el disponer de la propia existencia y el
existir mismo, de manera que no se puede inferir con necesidad la una dela otra
(§44). El paso siguiente es considerar que el Absoluto es siempre un momento
dentro de un contexto de fundamentacion (Begriindung). Ahora, si bien en
una conexion global (Gesamitzusammenhang) de fundamentacién unos seres son
fundamento de otros, el Absoluto, debida su propia caracterizacion, no puede
ser fundamentado por otro, sino fundamento de toda fundamentacion. Es el
fundamento (Grund) mismo, o causa sui y, por tanto, existe necesariamente
(§§846 — 51). Esta formulacion del Absoluto, como ens necessarium, seria la
reconstruccion de Hindrichs de la postura de Spinoza, particularmente en
la Ethica. Mas el actualismo spinozista, en donde esta conexion global de
fundamentacion es idéntico con el Absoluto, implica la actualidad total de
este mundo, en la que la misma pregunta por la existencia o inexistencia del
Absoluto queda truncada (§54 — 55). Si no es posible que el Absoluto no exista,
¢qué sentido tiene un argumento ontologico?

Esta pregunta abre el ambito de la posibilidad y de los mundos posibles.
Asi, el cuarto capitulo ‘Ampliacion Modal’ (Modale Erweiterung) se dedica al
argumento absoluto en Leibniz. Tras situar la metafisica leibniziana, Hindrichs
muestra que para que el argumento ontolégico tenga sentido, esto es, para que
se muestre que Dios existe necesariamente en virtud de su concepto, se deben
componer (zusammensetzen) dos principios leibnizianos: el principio de no
contradiccion, esto es, que el concepto de Dios no involucra una inconsistencia
interna (§§61 — 63); y el principio de razon suficiente, a saber, que el concepto
de Dios implique su propia razéon de existir (§§64 — 65). Esto lleva al autor
a pensar, junto con Leibniz, la determinacion del Absoluto como el espacio
logico (logischer Raum), en el cual caben todas las determinaciones posibles y
pensables y, a su vez, todas las conexiones necesarias entre los distintos estados

146

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N 3 (2008)

de cosas posibles (§71 — 73). De igual modo, el actualismo radical de Spinoza
se resuelve mediante la distincién leibniziana de las ‘dos necesidades’ (cf.
Discours de Métaphysique, §13). Hacia el final del capitulo, recoge Hindrichs
algunos temas propiamente leibnizianos adheridos a este (el problema del mal,
el mejor de los mundos posibles, etc.). Lo que el autor rescata en su intento
sistematico es la ampliacion leibnizana del concepto de Absoluto al de espacio
logico, sin que esto involucre una la necesidad absoluta spinoziana.

La reconstruccion sistematico-historica que viene haciendo Hindrichs
hasta este punto se encuentra de frente con su punto mas complicado. El quinto
capitulo ‘La refutacion de Kant’ (Kants Widerlegung) debera hacerse cargo de la
‘pulverizacion’ (Lermalung) del argumento ontolégico en manos del filésofo de
Konigsberg. No obstante, acota el autor, la refutaciéon kantiana ha sido igual
de malinterpretada que el argumento ontolégico mismo (§81). La proposicion
‘el ser no es un predicado real’ se ha convertido en un slogan vacio, sin llegarse
a comoprender, como afirma Hindrichs, que no es un principio que permita
explicar la refutacién del argumento, sino mas bien una consecuencia de éste
(§889 — 91). El ntcleo de la critica kantiana, segtn el autor, radica en el hecho
de que Dios es un concepto que nunca nos puede ser dado intuitivamente,
entendiéndolo como omnitudo realitatis, por lo que nunca podemos emitir un
juicio sobre €l (§88). Lo que subyace a la critica es el hecho de que Kant esté
pensando desde una logica de la validez (Geltungslogik) de los juicios, indicando,
asi, que todo juicio cuyo sujeto seca Dios es invalido, esto es, no satisface las
condiciones minimas de validez y, por tanto, ni verdadero ni falso. Después de
esto, Hindrichs aborda la reflexién kantiana en torno al uso regulativo de la
idea de Dios y su necesidad para darle el sentido de totalidad al conocimiento
empirico (§§92 — 94), mas esta mencion del autor tiene por objeto poner en
pugna ambos aspectos. La solucion de Kant involucra una tension interna:
si el concepto Dios es indecidible respecto de su existencia y no es objeto de
la Geltungslogik, tampoco puede ser pensado, aunque sea en su uso regulativo

(8§96 — 97).

En virtud de la idea regulativa de Dios, como omnitudo realitatis, Hindrichs
conecta a Kant con el tltimo capitulo en torno al argumento ontolégico en
los autores modernos. El sexto capitulo ‘Reflexion absoluta’ (Absolute Reflexion),
comienza abordando las relaciones generales entre ‘Concepto’, ‘Objetividad’
e ‘Idea Absoluta’ en la filosofia hegeliana y su critica a la concepcion kantiana
(§§98 — 108). Mas la formulacién del argumento ontologico en Hegel no es
introducido sino avanzado el capitulo, a mi juicio, haciendo prescindible los

147

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Methodus N* 3 (2008) Resefias

parrafos anteriores. El problema fundamental a ser tratado aca dice relacion,
diria Hegel, en la nocién misma de juicio ya que, segun la tradicion kantiana,
hay una conexion exterior entre sujeto-predicado, y no se contemplan ambos
como momentos de una unidad procesual anterior, a saber, la Idea Absoluta
(§109). Todo conocimiento particular expresado en juicios es una expresion
conceptual de la Idea, que abre diversos momentos de la totalidad. Asi, el
juicio sobre la existencia de Dios no puede sino revelarse como verdadero, ya
que es la afirmacion conceptual del concepto mismo. “La prueba ontologica
no atafe a un objeto particular del pensamiento. Presenta el camino del pensar
mismo” (p. 138). El concepto de Dios es la elevacion suprema del pensar
mismo, demostrada por la sola existencia del pensar. Por eso se trata de la
Reflexion Absoluta. (§§112 — 113). Ante esto, opone Hindrichs originalmente
la critica y reformulacion del Schelling tardio. El concepto, habria criticado
Schelling, muestran ‘el como’ (das Wie) del pensamiento pero no puede justificar
‘el que’ (das Dap, en el sentido de la frase “cl hecho de que hay pensamiento”).
Este primer ‘que’ es el “ser previamente impensable” (unvordenkliches Sein,
§114) que constituye el factum que ha de ser demostrado, y que asimismo no
puede ser consecuencia del pensar, sino su fundamento mismo. La existencia
misma no puede fundamentarse en un modo particular de la existencia, a
saber el pensar, por lo que toda argumentacién que quiera ir del concepto
al ser, comete este error (§115). Esta nueva reflexion llevaria a Schelling a
radicalizar el argumento ontologico, considerandolo como la demostracion
de la existencia del “ente ciego” (das Blindseiende, §117), afirmando asi una
trascendencia no conceptualizable del ser que esta afirmada ya en toda
conceptualizacion ulterior. Y precisamente esta trascendencia absoluta es lo
que debemos identificar con Dios: sélo alli se vuelve pensable, pero como el
“ser previamente impensable”.

Hasta este punto dejamos el andlisis por capitulos de la primera parte
de Das Absolute und das Subjekt, poniendo una vez mas de relieve el esfuerzo
original de Hindrichs de constituir una reconstrucciéon histérica del
argumento ontologico, donde unas pruebas se complementan con otras en la
configuracion de una conceptualizacion cada vez mas acabada del concepto
del Absoluto. En ningin caso afirma Hindrichs, al menos explicitamente, una
cierta teleologia historica d la Hegel que explique la evolucion sistematica de la
idea de Absoluto en sus distintas variantes, pero tampoco puede considerarse
una mera contraposiciéon de diversas opiniones al respecto. Su aporte, me
parece, radica precisamente alli: en darle un sentido sistematico a la historia
del argumento, para poder reforzar sus propias reflexiones en torno al

148

216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschitzter Inha ..
fir oder In



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

Resenas Methodus N* 3 (2008)

Absoluto, tal como lo ha planteado al comienzo del libro. Al mismo tiempo,
sus interpretaciones pueden ser, y probablemente serdn, objeto de critica por
parte de los scholars correspondientes a cada autor, mas su intento radical
de hacer metafisica con la historia de la filosofia me parece encomiable. En
todo caso, se aprecia una dedicacion especial y un trabajo directo y profundo
con cada uno de los autores, con referencias a multiples textos —y no solo a
obras candnicas conocidas— como también a varios especialistas consagrados
en cada caso, siempre optando por la tradicion continental, en particular la
alemana.

Al mismo tiempo, esta historia del argumento ontologico adolesce,
segtn creo, de un descuido radical: en ningin momento hay una delimitacién
clara de qué esta entendiendo Hindrichs por Absoluto’, cual es su relacion o
identidad con ‘Dios’, y —lo que me parece atin mas problematico— la “no
estandarizacion” entre las distintas nociones de Absoluto / Dios que estan
operando en cada uno de los diversos autores que entran en su revision. El
Dios de Anselmo no es el Dios de Descartes ni el de Spinoza.

Dentro de otros aspectos, su estilo de argumentacion es claro y expresivo,
utilizando una interesante combinacion entre una prosa simple y una serie de
términos que escapan a la jerga academicista para expresar las mismas ideas.
Esta claridad en la concatenacion de ideas se ve, no obstante, obstaculizada
por la definicién de los términos mismos, que no siempre se entiende en qué
sentido estan siendo utilizados, sobre todo, como se dijo recién, cuando se
intenta hacer un dialogo entre autores de tradiciones diversas.

Sin perjuicio de estos aspectos, hay que reconocer los méritos de una
obra como la que aqui fue parcialmente revisada. La intencién clara de querer
avanzar filosoficamente y dialogar con los autores mismos en basqueda de los
problemas mismos tiene en Das Absolute und das Subjekt una primera expresion
ciertamente exitosa, que todavia puede ir siendo desarrollada y perfeccionada
por este joven profesor.

Cristidn Rodriguez
Pontificia Unwersidad Catélica de Chile

149

i 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Inhalt.
fiir oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-112

