
336

Die Attraktion der Warenwelt und der Distinktionswert der 
Kunst 

TILMAN REITZ*

Korreferat zum Beitrag von Birger P. Priddat 

Falls es so etwas gibt wie einen „Neuen Geist des Kapitalismus“, ist er durch eine 
Integration ehemals marktfeindlicher Impulse gekennzeichnet. Die Figur, an der Luc 
Boltanski und Ève Chiapello (1999) diese Umkehrung festmachen, nennen sie 
„Künstlerkritik“: das Ausspielen eng mit ästhetischer Produktion verbundener Werte 
wie Spontaneität, Fantasie, Neuerungs- und Experimentierfreude gegen eine erstarrte 
Ordnung des rationalen Kalküls. War diese Opposition in den 1960er bis 80er Jahren 
vorrangig so zu begreifen, dass frische Kräfte gegen den müden Spätkapitalismus und 
seinen Staat rebellierten, herrscht nunmehr die Idee vor, eine Bewegung unternehme-
rischer Kreativität müsse verkrustete Strukturen aufbrechen, seien es die des Sozial-
staats oder einfach die unprofitabel gewordener Wirtschaftssegmente selbst. Bereits in 
der Ahnenreihe dieser Idee haben kunstnahe Motive wiederholt eine Rolle gespielt: 
prominent in Schumpeters schöpferischer Zerstörung (die Horst Bredekamp vor einiger 
Zeit denn auch auf die Kunst, nämlich den Bau von St. Peter zurück übertragen hat), 
weniger augenfällig in Kirzners Grundannahme, dass kapitalistische Wirtschaft mehr 
brauche als bloßes Kalkül – nämlich die möglichst verbreitete Aufmerksamkeit für
Marktlücken und -ungleichgewichte. Seit diese Ansätze politisch einflussreich gewor-
den sind, den Diskurs ökonomischer Flexibilisierung bestimmen und kulturell auf alle 
möglichen Lebensbereiche ausgreifen, wird die Nähe auch expliziert und gelegentlich 
zur Identität: 

„Entrepreneurship ist Kunst. Es ist die kreative Tätigkeit des Neuentwurfs, die 
Inspiration verlangt, Intuition und Einfühlungsvermögen, auch in soziale und 
gesellschaftliche Zusammenhänge“ (Faltin 2005: 104). 

Birger Priddats Ansatz zeichnet sich dadurch aus, dass er solche Gleichsetzungen 
weitgehend vermeidet. Zwar kann auch er nicht umhin, den Beispielcharakter und 
pädagogischen Wert ästhetischen Neuheitssinns zu betonen: 

„So ist Kunst für die Wirtschaft dann von höchster Bedeutsamkeit, wenn sie 
Muster/Modelle liefert für das Auf- und zuvor Wahrnehmen von Neuem: durch 
Überraschung, Aufmerksamkeiten differenziertester Art etc.“ (4, 55). 

Doch er bemüht sich mit Lyotard, die ästhetische ‚Invention’ bzw. das künstlerische 
‚Ereignis’ von der ökonomischen ‚Innovation’ abzuheben. Ersteres sei eine „Unter-
________________________ 
*  Dr. Tilman Reitz, Institut für Philosophie/Friedrich-Schiller-Universität Jena, Zwätzengasse 9, 

D-07743 Jena, Tel.: +49-(0)3641944123, Fax: +49-(0)3641944122, E-Mail: TilmanReitz@aol.com, 
Forschungsschwerpunkte: Politische Philosophie, Sozialphilosophie, Ästhetik. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336


zfwu 7/3 (2006), 336-339 337

brechung der Wahrnehmung“ und „Kommunikation“ (15), in der letzteren dagegen 
geht es, wie man wohl ergänzen darf, immer schon um den jeweils anschließenden 
Tauschakt. 
Genauere Argumente dafür, dass es „keine Übersetzbarkeit von Kunst in Wirtschaft 
gibt“ (13), werden (trotz reichlich zitierter Literatur) nicht ausgeführt. Vielmehr erfolgt 
ein radikaler Terrainwechsel: Statt das mystische Schöpfungspotential von Kunst wei-
ter positiv oder negativ auf Markthandeln zu beziehen, fragt Priddat einfach nach den 
ästhetischen und symbolischen Erfordernissen kapitalistischer Produktion. Dabei 
kommt er wie Wolfgang Fritz Haug (dessen Theorie der Warenästhetik seltsamer 
Weise nicht genannt wird) zu der Einsicht, dass sich kaum immer neue Produkte auf 
einem anonymen Markt lancieren lassen, wenn nicht sinnlicher Schein die zunächst 
fehlende Gebrauchserfahrung substituiert. Haug hatte diesen Zusammenhang in dem 
umständlichen Titel des ‚ästhetischen Gebrauchswertversprechens’ gebündelt (Haug 
1980: 45); Priddat nennt ihn nicht weniger umständlich, aber in neuerem Theoriede-
sign eine ‚Parallelproduktion von Gütern und Semantik’: 

„Wir haben uns die Ökonomie als einen parallelen Produktionsprozess von Gü-
tern (präferenzbezogen) und Bedeutungsmarkierungen dieser Güter (semantik-
bezogen) vorzustellen, d. h. als eine ‚Zwei-Welten-Theorie‘, innerhalb derer Prä-
ferenzen wie Bedeutungen oszillieren. Präferenzen generieren Bedeutungen wie 
Bedeutungen Präferenzen generieren“ (37). 

Den letzten Satz wird man so übersetzen dürfen, dass Werbung, Verpackung, Präsen-
tation u. ä. Kaufentscheidungen beeinflussen und diese umgekehrt die Kultur einer 
Gesellschaft prägen. Während Haug dies auf sinnliche Attraktion zurückführte (Haug 
1980: 51), betont Priddat, auch hier systemtheoretischen Stichworten folgend, die 
Ökonomien von ‚Aufmerksamkeit’ (39) und ‚Vertrauen’ (40). 
Indem er an dieser Stelle genuin ästhetische Faktoren ausblendet, droht Priddat frei-
lich das Thema Kunst zu verfehlen. Weder scheint es für ihn entscheidend zu sein, 
dass Werbung auf Wahrnehmung wirkt, noch spielt der Gesamtapparat der Konsu-
mentensinnlichkeit, in dem das Begehren nach neuen Gütern geweckt wird, eine 
sichtbare Rolle – und die Kriterien für anspruchsvolle, den sinnlichen Schein verselb-
ständigende Kunstproduktion scheinen an dieser Stelle ohnehin vergessen. Von den 
verlockenden Oberflächen und Bildern sinnlichen Glücks bleiben Semiotik und Se-
mantik (35), „Werbung als Kunst und Literatur“ definiert sich durch „sensemaking“
(29). Die nahe liegende Verbindungsfigur der promesse de bonheur, die man tatsächlich in 
Kunst wie Werbung ausmachen kann (wenngleich dann der Status der in Aussicht 
gestellten Erfüllung differieren dürfte) kommt so erst gar nicht in den Blick. Und die 
eingangs favorisierte Figur des Ereignisses, das etablierte Bedeutungszusammenhänge 
aufbricht, muss so weit zurückgenommen werden, dass die warenästhetischen Innova-
tionen allenfalls wohlbekannte Sinngefüge mit Überraschungen anreichern – das Neue 
beschränkt sich ja funktional auf Aufmerksamkeitserregung und bislang nicht erhältli-
che Güter. Autoren wie Barthes, Lefebvre und Debord hatten in diesem Sinn unter-
sucht, wie in der Werbewelt dynamisierte und konservative Symbolik verflochten sind. 
Priddat knüpft hier zwar nicht an, wechselt aber schließlich konsequent vom Modell 
der Kunst zu dem der Rhetorik: 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336


338

„Die Kunst- und Literaturproduktion der Unternehmen ist keine beliebige Er-
zählung, sondern eine überzeugende. Sie hat rhetorische Qualität. Rhetorik zählt 
(…) zum ‚extended program of economics‘ “ (42). 

Die Kategorie der Wahrnehmung taucht erst wieder auf, wo Kunst dann doch als 
Analogie zur Wirtschaft genutzt wird. Um zu zeigen, weshalb diese, will sie „Innovati-
onen, market making, Präferenzänderungen etc.“ betreiben, das „Ereignis“ Kunst auf 
„Dekonstruktionen von Gewohnheiten und Konventionen des Handelns, Denkens 
und Wahrnehmens“ hin beobachten sollte (51), greift Priddat noch einmal in die sys-
temtheoretische Werkzeugkiste. Mit Dirk Baecker bezieht er die je individuelle Wahr-
nehmung auf soziale Möglichkeitshorizonte. Die Quelle ist Luhmann, für den Kunst 
einerseits erlaubt, „etwas prinzipiell Inkommunikables, nämlich Wahrnehmung, in den 
Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft einzubeziehen“ (Luhmann 1997: 
227), andererseits aber eine „Unterscheidung von realer und fiktionaler Realität her-
vorbringt“ (ebd.: 229), die schließlich „Ordnungszwänge (…) im Bereich des nur 
Möglichen“ (238) sichtbar macht. Bei Luhmann sind die beiden Aspekte – Wahrneh-
mungsthematisierung und Möglichkeitsreflexion – unvermittelt geblieben. Priddat 
kann sie besser vereinbaren, weil er das Mögliche, „Offenheit“ (43f.), stillschweigend 
auf das Verschiedene, auf Differenz reduziert. Kunst macht dann einfach sensibel für 
die Vielfalt einer komplexen Welt; sie „lehrt Differenzbewusstsein im Wahrnehmen 
des Wahrnehmens. Kunst ist eine in der modernen Moderne notwendige Übung in 
Komplexitätsauffächerung und Differenzierungssensibilität“ (48). 
Hierin soll nicht weniger als ihre soziale Funktion liegen. „Die These lautet, dass die 
Kunst von einer Adels-Luxus-Angelegenheit zu einem Beitrag gesellschaftlicher Funk-
tion wird“ (45). Das folgende längere Baecker-Zitat bestimmt diese Funktion näher 
so, dass die großen Organisationen der modernen Gesellschaft den an ihnen Beteilig-
ten durch Kunst ihre sonst nicht weiter relevante Nichtübereinstimmung zugestehen. 
Die fragliche „Differenz“ zwischen sozialen und „Bewusstseinssystemen“ wird in der 
ästhetischen Produktion und Erfahrung unschädlich thematisiert. Wie das geschieht, 
erläutert Priddat nicht näher – was schade ist, weil die These plausibel klingt. Störend 
wirkt allerdings ihr monofunktionaler Zuschnitt. Auch als „Adels-Luxus-
Angelegenheit“ wird „Kunst“ eine Funktion gehabt haben – etwa die Repräsentation 
von Macht und Herrschaft. Und es ist nicht auszuschließen, dass diese Funktion in 
veränderter Form fortbesteht. Gerade wo ästhetische Erzeugnisse prononciert als 
Kunst (statt etwa einfach als ‚Unterhaltung’) ausgestellt und konsumiert werden, ha-
ben sie weiterhin repräsentativen und distinktiven Wert. Foyers oder Chefetagen von 
Banken und Großunternehmen sind weiterhin mit renommierten Kunstwerken be-
stückt, ihre Mitarbeiter werden, um den Erwerb der zugehörigen Gesprächscodes zu 
erleichtern, mit VIP-Karten in Ausstellungen geschickt, das Mäzenatentum hat als 
Kultursponsoring seinen festen Platz im öffentlichen Leben, und der spätestens seit 
den 1980er Jahren verstärkte ästhetische Ehrgeiz der Werbung verdankt sich nicht 
allein der Suche nach Innovationen, sondern dient auch der Suggestion des Hohen 
und Exklusiven. Die Beispiele ließen sich vermehren, das Problem dürfte jedoch deut-
lich geworden sein: Wenn der Stellenwert von Ästhetik in der sozialen Kommunikati-
on und in ökonomischen Strategien untersucht werden soll, muss auch reflektiert 
werden, wie die alten Unterscheidungen zwischen Hoch- und Volkskultur, Kunst und 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336


zfwu 7/3 (2006), 336-339 339

Kulturindustrie, Avantgarde und Massenästhetik heute verarbeitet werden – weil es 
dabei unter anderem um die Zuweisung sozialer Ränge geht. Es genügt nicht, Adornos Kritik 
der Kulturindustrie und verwandte Positionen einfach als ‚elitär’ zu verwerfen (21), 
um dann doch nur formalere, ‚intelligentere’, weniger anstößige Formulierungen der-
selben Rangdifferenz zu finden (49). Vielmehr wäre zu sehen, wie die alte Differenz 
hoch/niedrig mit der klassischen Kunst/Nichtkunst und der modernen be-
währt/innovativ reagiert hat. Dass das Innovative im Lauf des 20. Jahrhundert oft 
genug zur Chiffre fürs Oppositionelle und Marginalisierte geworden ist, macht die 
Aufgabe nur reizvoller. 
Eine solche Untersuchung würde allerdings verlangen, ‚Kunst’ oder ästhetische Pro-
duktion insgesamt nicht nur als ökonomische Ressource, sondern auch als politischen 
Faktor zu begreifen. Die Voraussetzung dafür wäre, theoretisch wieder stärker mit der 
Beobachtung zu operieren, dass wirtschaftliche Verfügungsgewalt soziale Macht ist 
und in Anspruch nimmt. 
Was diesen Zugang verhindert, ist vielleicht weniger die wachsende Verbundenheit 
führender Sozialtheorien mit der ökonomischen Macht, die die zuvor übliche Kapita-
lismuskritik abgelöst hat. Vielmehr werden einfache Sachprobleme zusehends un-
sichtbar, sobald die Warenästhetik die Theoriesprache kolonisiert. Von Techniken des 
Selbstmarketing, des Hinweisens auf die eigene Innovationsleistung, der Aufmerk-
samkeitserregung und des Eindruckschindens ist von Foucault bis in die Luhmann-
schule vermutlich keine neuere Sozialtheorie mehr frei. Doch es macht einen Unter-
schied, ob die PR-Sprache eine dienende oder eine führende Rolle spielt. An einigen 
Stellen von Priddats Text ist nicht ganz klar, was von beidem der Fall ist. „Hier ist 
eine Theorie des Konsumverhaltens zu entwerfen, die als Inklusion in stories und in 
imaginative Welten ausgebaut wird, in der semiotische und semantische Potentiale, 
semiotische Landschaften wie linguistic communities dominieren und eine governance-
structure bilden“ (36) – der Sinn des Ganzen würde vermutlich klarer, wenn die engli-
schen und lateinischen Signalwörter etwas zurückgenommen wären. Und auch wenn 
ihre Häufung die Zugehörigkeit zu einer theoretischen Avantgarde markiert – ästhe-
tisch gelungen, schön ist sie nicht. 

Literaturverzeichnis 

Boltanski, L./ Chiapello, È. (2003 [1999]): Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz. 
Faltin, G. (2005): Für eine Kultur des Unternehmerischen. Entrepreneurship als Qualifikation 

der Zukunft, in: Bucher, A./ Lauermann, K./ Walcher, E. (Hrsg.): Leistung – Lust & 
Last. Erziehen in einer Wettbewerbsgesellschaft, Wien, 78-106. 

Haug, W. F. (1980): Warenästhetik und kapitalistische Massenkultur (I): ‚Werbung’ und ‚Kon-
sum’. Systematische Einführung in die Warenästhetik, Berlin. 

Luhmann, N. (1997): Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 14.01.2026, 22:08:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2006-3-336

