[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

Muslimische Generationen - Werner Schiffauer

Schiffauer (2002, 15-28) dagegen beschreibt die muslimische Bevélkerung in
Deutschland anhand von drei Generationen. Die erste Generation kam nach
Deutschland, um Geld zu verdienen und um danach zum Beispiel wieder in die
Tirkei zuriickzukehren. Es handelte sich somit um den zweiten Typus nach Pries,
die Riickkehr-Migration (vgl. Kap. II. 1). Sie kamen nie vollkommen in Deutsch-
land an, sondern lebten in ihren Gedanken in der Tiirkei. Die zweite Generation
bemiihte sich laut Schiffauer um ihre Anerkennung und nahm die Diskriminie-
rung nicht mehr einfach hin. Migrantinnen und Migranten der zweiten Genera-
tion kimpften im Gegensatz zur ersten Generation »um ihren Platz in der Gesell-
schaft« (Schiffauer 2002, 21). Sie hatten ein »doppeltes Anerkennungsproblem,
einerseits herrschte in der Familie die Ansicht, dass sie vielleicht »verdeutscht«
seien, andererseits herrschte in der Schule ein Misstrauen, da sie vielleicht »nochx«
Tiirken« seien (Schiffauer 2002, 20). Die dritte Generation wiederum entdeckt die
eigene Tradition und den Islam erneut und eignet sich ihn wieder an. Dabei ist die
Betonung der Differenz jedoch nicht »als Absage an die deutsche Gesellschaft«
(Schiffauer 2002, 27) zu verstehen.

2.2 Idealtypisches Inkorporationsmodell

»Becoming a Colour of the Rainbow« - Martin Baumann
Im Folgenden wird das Inkorporationsmodell nach Baumann beleuchtet. Dieses
schliefdt zwar die Muslime in Europa nicht ein, stellt aber ein idealtypisches Mo-
dell der »Integration« dar, welches kontextunabhingig ist.

Baumann beschreibt in seinem Finf-Phasen-Modell die Situation der indi-
schen Hindus in Trinidad. Er stiitzt sich dabei vorwiegend auf die Phasendar-
stellungen in]. D. Speckmanns Marriage and Kinship among the Indians in Surinam
(1965) und Peter Waldmanns »Kulturkonflikt und Anpassungszwang« (1982). Bau-
mann hat diese fiinf Phasen das erste Mal in seiner Habilitationsschrift Alte Git-
ter in neuer Heimat (2003) und danach in einigen Artikeln niher behandelt. Das
vorliegende Schema sei aber »kein explizites Integrationsmodell, es soll vielmehr
Prozesse und Vorginge in idealtypischer Weise in Bezug auf diasporische Situa-
tionen typisieren und systematisieren (Baumann 2003, 305).

Phase 1: »Reorganisierung des sozialen und kulturellen Lebens«

Die erste Phase, die Speckmann und Waldmann noch in zwei unterschiedlichen
Phasen dargestellt haben, umfasst die Reorganisierung des sozialen und kultu-
rellen Lebens. Diese Reorganisierung findet oft nach einer traumatischen Mi-
gration statt. Beziehungen existieren vorwiegend mit der eigenen ethnischen
Gruppe und nicht zur Residenzgesellschaft, abgesehen von den durch die Arbeit
bedingten Kontakten. Im Mittelpunkt stehen die Familie und die eigene kulturel-

am 14.02.2028, 14:34:50.

37


https://doi.org/10.14361/9783839451519-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Moschee-Neubauten

le Gruppe. Die gemeinsame Fremdheitserfahrung und auch die oft bestehende
gesellschaftliche Ausgrenzung verstirken diesen Fokus (Baumann 2003, 302). Be-
steht die Gruppe zudem vorwiegend aus Minnern, wird die religiose Praxis kaum
vollzogen (Baumann 2002, 102).

Phase 2: »Intensivierung der Beziehungen zum Herkunftsland«

In der darauffolgenden Phase griinden die Migrierenden Institutionen, um edu-
katorische, soziokulturelle sowie religidse Bediirfnisse zu stillen. Einerseits er-
folgt dies durch »das Heranwachsen einer Nachfolgegeneration« (Baumann 2003,
302), andererseits durch das Zuriicktreten des sogenannten >Riickkehrmythoss,
welcher die Hoffnung auf eine Riickkehr ins Herkunftsland umschreibt. Die Mi-
grantinnen und Migranten versuchen, sich im Residenzland auf Dauer nieder-
zulassen. Des Weiteren spiiren sie einen gesellschaftlichen Druck, sich anpassen
zu miissen; dadurch entsteht eine Verlustangst ihrer »kulturell-religiésen Identi-
tit«. Um diesem Verlust entgegenzuwirken, engagieren sich die Migranten und
Migrantinnen fiir den Erhalt ihrer Traditionen, zudem intensivieren sie die Be-
ziehungen zum Herkunftsland. Die Migrierenden laden zu diesem Zweck bei-
spielsweise religiose Autorititen aus dem Herkunftsland ein. In dieser Phase liegt
der Aufmerksambkeitsfokus eindeutig aufseiten des Herkunftslandes und nicht
auf dem Residenzland, obwohl sich der Riickkehrgedanke bereits vermindert hat
(Baumann 2003, 302).

Phase 3: »Umkehr des Aufmerksamkeitsfokus«

Der Aufmerksamkeitsfokus dndert sich in der dritten Phase nach Baumann, die
bei Speckmann und bei Waldmann der vierten Phase entspricht. Das Herkunfts-
land verliert kontinuierlich an Bedeutung, und die Aufmerksamkeit wechselt vom
Herkunftsland auf das Residenzland. Dabei ist »[d]er signifikante Wendepunkt
[..] in hohem Mafle an die Moglichkeit gekoppelt, als bislang marginalisierte
Gruppe gesellschaftliche Gestaltungsriume zu erhalten« (Baumann 2003, 302).
Einzelne Individuen der Einwanderergruppe sind sozial aufgestiegen, was oft
mit einer sozialen und religiésen Assimilation verbunden war. Diese Individuen
»streben nun eine gesellschaftliche Partizipation an« (Baumann 2003, 302). Ein-
zelpersonen konnen den Prozess der politisch-administrativen Teilhabe bereits in
der zweiten Phase eingefordert haben, meist aber ohne grofRen Erfolg. Die Idee
der politisch-administrativen Teilhabe, sei es in Form von Rechten, beruflichen
Moglichkeiten oder allgemein gesellschaftlicher Teilhabe, erhilt in der dritten
Phase grofiere Unterstiitzung aus der Gruppe. Dabei entwickelt die Gruppe eine
erhohte Bereitschaft zur Anpassung an die Residenzgesellschaft. Durch die An-
niherung an die Residenzgesellschaft gewichtet die Gruppe Traditionselemente
neu bzw. selektiert oder interpretiert sie neu (Baumann 2003, 302f). In dieser
Phase kommt das »dilemma of the diaspora« zum Tragen: Einerseits wollen die

am 14.02.2028, 14:34:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[l. Theoretische Grundlegung - Thesenentwicklung I-II

Immigranten und Immigrantinnen ihrem Erbe treu bleiben, denn nur dadurch
erhalten sie sich ihrer Ansicht nach die Besonderheit der Gruppe. Andererseits
wollen sie Teil der Residenzgesellschaft werden. Kulturelle und religiés adaptier-
te Formen sollen die Kontinuitit und Weitergabe der Tradition an kommende Ge-
nerationen garantieren (Baumann 2004b, 86f.). Dieses Dilemma kann bei grofie-
ren Immigrantengruppierungen zu Schismen oder Untergruppierungen fithren.
Dabei sind kontextuelle Faktoren, gruppeninterne wie auch -externe Faktoren fiir
die Entwicklung mitunter ausschlaggebend (Baumann 2003, 303; 2004b, 86f.).

Phase 4: »Prozess struktureller Anpassung«

Diese Phase steht in direkter Abhingigkeit zum Verhalten der Residenzgesell-
schaft. Nur wenn die Residenzgesellschaft der »Diasporagruppe« bestimmte
Moglichkeiten bietet, tritt die Gruppe in diese vierte Phase ein. Die Reaktion der
Gruppe ist weitgehend durch »rechtliche, politische, soziokulturelle und 6kono-
mische Bedingungen« (Baumann 2003, 303) bestimmt. Der in der dritten Phase
begonnene »Prozess struktureller Anpassung« setzt sich beschleunigt fort, wenn
die Residenzgesellschaft der Gruppe den »ausbildungsbezogene[n] und beruf-
liche[n] Zugang zu prestigetrichtigen Positionen und gesellschaftliche[r] Teil-
habe gewihrt« (Baumann 2003, 303). Bei einer Verweigerung des Zugangs bzw.
der Teilhabe ergeben sich unterschiedliche Reaktionen, die von einem »devoten
Riickzug in die kulturell-religiése Nische bis zu Konflikten und gesellschafts-
politischen Auseinandersetzungen« (Baumann 2003, 303) reichen. Die Konflikte,
die entstehen kénnen, »werden dabei meist als kulturelle Konflikte interpretiert,
Kategorien von >Fremdheit auf der einen und ,legitimer Zugehorigkeit« auf der
anderen Seite werden an Symbole und Werte gekoppelt und erhalten so einen
erhohten Stellenwert der Verbindlichkeit« (Baumann 2003, 303). Mitglieder der
Residenzgesellschaft argumentieren teilweise, dass die Gruppe »de[n] volle[n] Zu-
gang zu den Ressourcen und machtpolitischen Positionen« (Baumann 2003, 303)
nicht bekommen diirfe, da sie sich zusitzlich an einem anderen Land orientieren
wiirden. Die vollumfingliche Teilhabe sei nur durch die »Aufgabe des identifi-
katorischen Relationsbezuges und eine kulturelle Assimilation« (Baumann 2003,
303f.) gerechtfertigt. Das religiése Spektrum ist sehr breit, es reicht von »conser-
vative-traditional to adaptive-innovative interpretations« (Baumann 2004b, 89),
wobei die Religionsgemeinschaften versuchen, die religios-kulturellen Besonder-
heiten der Gruppe aufrechtzuerhalten (Baumann 2004b, 89).

am 14.02.2028, 14:34:50.

39


https://doi.org/10.14361/9783839451519-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Moschee-Neubauten

Phase 5: »Becoming a Colour of the Rainbow«"

Die letzte Phase existiert in den Modellen von Speckmann und Waldmann nicht.
Auch diese Phase steht in unmittelbarer Abhingigkeit zur vorhergehenden Phase.
Die strukturelle Anpassung setzt sich fort, insofern die Gruppe wichtige Positio-
nen, die Macht und Prestige mit sich bringen, eingenommen hat. Des Weiteren
identifizieren sich die Mitglieder der Gruppe mit dem Residenzland.

Sie sprechen die Sprache des Landes, tragen die landesiibliche Kleidung, teilen
identifikatorisch die nationalen Symbole und orientieren sich in ihren Erwartun-
gen und Idealen weitgehend an denen der Gesellschaft (Baumann 2003, 304).

Was ihren Vorfahren noch fremd vorkam, nehmen sie als »Heimat« wahr, und es
stellt fiir sie einen »identititsstiftenden Bezugspunkt« dar (Baumann 2003, 304).
Die Anpassung in der sozialen und konomischen Sphire bedingt jedoch keine re-
ligiose Anndherung. Die Gruppe bewahrt ihre religiésen Eigenheiten (Baumann
2002, 109; 2004b, 90).

The formerly debated alternative to become either an assimilated member of the
host society or to stay apart, keeping one’s heritage, has been resolved to a simul-
taneous>both ... and<(Baumann 2004b, 90of.).

Die Gruppe belegt im 6ffentlichen Raum mehr oder weniger einen gleichwertigen
Platz wie andere Gruppen. Offentliche Feierlichkeiten und sichtbare Sakralbau-
ten markieren ihre Prisenz im 6ffentlichen Raum. Diese sichtbare Prisenz kenn-
zeichnet aber dennoch den »identifikatorischen Riickbezug auf eine kulturell-re-
ligiose Tradition aufRerhalb der Residenzgesellschaft« (Baumann 2003, 304). Als
Beispiel nennt Baumann (2004b, 92) das divali-Fest in Trinidad, das sich zu einem
nationalen Event entwickelt hat. So senden Banken, Versicherungen und andere
Unternehmungen Gliickwunschkarten an die »Hindu community«. Sichtbare
Sakralbauten spielen in der nichsten Phasenunterteilung eine zentrale Rolle, wo-
bei sie sich auf Moscheen in Europa konzentriert.

2.3 Etablierung von Moscheen in Europa

Laut einigen Autorinnen und Autoren durchliuft die Etablierung von Moscheen
in Westeuropa mehrere Phasen: Nachdem Muslime vor allem in provisorischen
Raumlichkeiten gebetet haben, errichten sie in einer spiteren Phase Neubauten.
In den verschiedenen Forschungen zu Moscheen in Westeuropa kristallisieren
sich drei Phasen heraus.

17 Baumann 2004b, 90.

am 14.02.2028, 14:34:50.


https://doi.org/10.14361/9783839451519-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

